
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Constantinople de Byzance à  Stamboul.

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Constantinople de Byzance à  Stamboul.


Author: Celâl Esad Arseven



Release date: September 10, 2021 [eBook #66261]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: French


Credits: Turgut Dincer, Hans Pieterse and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This book was produced from images made available by the HathiTrust Digital Library.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK CONSTANTINOPLE DE BYZANCE À  STAMBOUL. ***






Au lecteur

Table des planches

Table des matières




CONSTANTINOPLE

DE BYZANCE A STAMBOUL




LES ÉTUDES D’ART A L’ÉTRANGER

Collection de Volumes in-8o raisin illustrés.



Déjà parus:

Saint François d’Assise et les origines de l’Art de la Renaissance
en Italie, par Henry Thode. Traduit de l’allemand par
Gaston Lefèvre. 2 volumes illustrés de 64 planches hors texte.

L’Art Chinois, par S. W. Bushell. Traduit de l’anglais par
H. d’Ardenne de Tizac, conservateur du Musée Cernuschi. 1 vol.
illustré de 208 planches hors texte.

Constantinople, De Byzance à Stamboul, par Djelal Essad.
Traduit du turc par l’auteur, 1 vol. illustré de 56 planches hors
texte.





Plan de Constantinople

  CONSTANTINOPLE










DJELAL ESSAD



CONSTANTINOPLE

DE BYZANCE A STAMBOUL

TRADUIT DU TURC PAR L’AUTEUR



Préface de M. CHARLES DIEHL

Professeur à l’Université de Paris.



Ouvrage illustré de 56 planches hors texte.



PARIS

LIBRAIRIE RENOUARD, H. LAURENS, ÉDITEUR

6, RUE DE TOURNON, 6

1909








A MON AMI

SÉLAH DJIMDJOZ





PRÉFACE



On a beaucoup écrit sur Constantinople: des livres brillants,
exquis parfois, le plus souvent un peu sommaires,
et des ouvrages d’érudition austère, peu accessibles, souvent
rebutants pour les profanes. Le livre de Djelal Essad bey
tient le milieu entre ces deux sortes d’ouvrages. C’est ce
qui fait son intérêt, son utilité et, en une certaine manière,
sa nouveauté.

Djelal Essad bey n’est point un savant de profession. Né
d’une grande famille musulmane, il a commencé sa carrière
dans l’armée; mais il avait dès ce moment le goût
des études d’art, la curiosité des monuments du passé.
Dessinateur élégant, architecte habile, il fut chargé, à ce
titre, de préparer, pour l’Exposition de Saint-Louis, les
plans du pavillon ottoman. La révolution de 1908 lui
permit de se donner plus pleinement encore aux choses
intellectuelles. Il dirige aujourd’hui, à Constantinople,
le journal le Kalem.

Mais si Djelal Essad bey ne prétend pas à être un
érudit professionnel, il est, du moins, fort exactement
informé de l’érudition d’autrui. Son livre est une mise au

point tout à fait intelligente et instructive des résultats
essentiels auxquels, depuis cinquante ans, la science est
parvenue dans le domaine des choses de Byzance. Et, sans
doute, on pourra regretter que l’auteur, né musulman,
n’ait point mis davantage à profit, pour des recherches
vraiment personnelles, les facilités qu’il eût trouvées à
étudier de près et à fond certains monuments souvent
malaisément accessibles à d’autres. C’eût été, par
exemple, une tâche singulièrement intéressante de
relever, dans le dédale des maisons turques qui avoisinent
la mosquée d’Ahmed, ce qui peut subsister encore
des ruines du grand palais impérial, et il eût valu la
peine, ne fût-ce que par quelques sondages, d’entreprendre
quelques-unes des fouilles que Djelal Essad bey
signale en passant à notre attention. Mais ce n’était point
là l’objet que se proposait l’auteur.

Résumer exactement, classer ingénieusement les informations
scientifiques relatives à l’antique Byzance,—dresser,
plus complètement que ne l’avait fait Mordtmann,
la carte monumentale de l’ancienne capitale des
basileis,—la faire revivre enfin à nos yeux dans son
pittoresque détail et son infinie variété, voilà ce que Djelal
Essad bey a voulu faire, et ce qu’il a fait non sans succès.
Assurément—et l’auteur le sait aussi bien que moi—il
subsiste dans ce livre certaines imperfections, certaines
inexpériences, quelques lacunes et quelques erreurs, et on
sera tenté, en Occident, de sourire de certaines préoccupations
d’un nationalisme un peu bien ardent. Il n’importe.
En toute sincérité, on peut et on doit dire que Djelal
Essad bey a réussi dans la tâche qu’il s’était donnée.
Sans doute, le spécialiste retrouvera dans son livre bien
des choses qu’il sait déjà; mais les lecteurs moins initiés—et

c’est la majorité, je pense—y apprendront infiniment
sur la topographie si difficile et sur les monuments
de l’antique Byzance.

Ce n’est pas tout. Fort informé des choses musulmanes,
très au courant de l’architecture ottomane, Djelal Essad
bey, après les édifices de la capitale byzantine, a décrit
attentivement ceux de la capitale turque, et ici il a trouvé
l’occasion de faire œuvre plus personnelle et plus originale.
Toute cette seconde partie de l’ouvrage est plus et
mieux qu’un résumé d’informations empruntées d’ailleurs.
Et si l’on songe qu’avant la révolution de 1908, de
telles recherches n’étaient ni fort bien vues ni fort encouragées,
on appréciera tout ce qu’il a fallu d’efforts, tout
ce qu’il a coûté de difficultés pour faire ces descriptions
précises des édifices, pour rassembler ces informations
souvent inédites sur l’œuvre des grands architectes ottomans,
pour présenter le tableau exact et précis des monuments
divers de Stamboul.

Jusqu’ici, les savants grecs de Constantinople et les
savants d’Occident, Français et Russes, Allemands et
Anglais, semblaient s’être réservé le monopole des recherches
sur l’ancienne Constantinople. Il est intéressant de
voir un Ottoman faire à son tour une place à son pays
dans ces études, comme Hamdy-bey la lui a faite, voilà
longtemps déjà, dans le domaine de l’archéologie classique.
Et il ne me déplaît point, je l’avoue, que cette fois
encore cet effort intellectuel s’exprime en notre langue.
L’auteur a lui-même traduit l’original turc en français:
le lecteur appréciera à leur valeur, je pense, les sérieuses
qualités de cette traduction. Il saura surtout gré, je l’espère
à Djelal Essad bey de nous avoir donné—ce qui

nous manquait sur Constantinople—un livre bien informé,
clair, exact, suffisamment lisible, qui est plus qu’un
simple guide, mais que n’encombre point non plus un
inutile appareil d’érudition, et où revivent, dans leur
double et magnifique développement historique, les splendeurs
de Byzance chrétienne et les merveilles de la musulmane
Stamboul.

CH. DIEHL.




Prinkipo, le 1er août 1907.

Cher Ami,

C’est avec une véritable admiration que je viens de parcourir
votre travail monumental sur Constantinople, qui comble une
lacune trop longtemps ressentie.

Depuis Hammer et Scarlatos Byzantios, depuis un siècle et
demi, personne n’avait osé entreprendre un travail aussi complet,
embrassant la période byzantine et les quatre siècles suivants.
Pendant les dernières années, la topographie byzantine et les
monuments encore debout ont été étudiés à fond par un grand
nombre de savants, qui ont changé complètement l’aspect de
cette branche. Mais l’étude des monuments si importants, élevés
pendant les cinq derniers siècles a enfin rempli les lacunes
laissées par Hammer et Scarlatos. Dans votre travail, vous
résumez d’abord les résultats des explorations sur l’époque antérieure
du XVe siècle. Vous donnez ensuite une description complète
et compétente ainsi que l’histoire exacte des monuments
ottomans, objets d’une admiration générale. Vous avez le mérite
de nous présenter un ensemble de renseignements précieux et
correspondant à l’intérêt toujours croissant pour l’art ottoman.

Veuillez agréer mes remerciements chaleureux et mes félicitations
pour votre œuvre: exegisti monumentum aere perennius.

Dr Mordtmann.





Pl. 1.



Panorama de Constantinople (Entrée de la Corne d’Or).
  



Pl. 2.



Panorama de Constantinople.—(Suite.)
  





CONSTANTINOPLE



PREMIÈRE PARTIE

A TRAVERS BYZANCE



CHAPITRE PREMIER

PRÉCIS HISTORIQUE

I.—L’HISTOIRE DE LA VILLE JUSQU’A LA CONQUÊTE TURQUE

Byzance[1], capitale célèbre dans l’histoire autant
qu’Athènes et Rome, s’élève sur les hauteurs qui s’étendent
entre la Corne d’Or, la Propontide et le Bosphore.


[1]
Byzance a porté successivement les noms de Byzantion, Nova Roma,
Constantinopolis, qui furent adoptés par les Grecs. Les Arabes l’ont nommée
Constantinié ou Farouk et les Turcs l’ont appelée Islamboul Dersaadet,
Deralié, mais généralement on la nomme Stamboul, d’après l’appellation
grecque Stin Polin, en ville. Le nom d’Islambol a figuré assez longtemps sur
les monnaies turques.



Le mot Bosphore dérive des mots grecs (βοῦς, bœuf, πόρος,
passage); d’après la mythologie grecque, ce détroit
aurait été traversé à la nage par Jo, fille d’Inachus, premier
roi d’Argos, que Jupiter avait changée en génisse
et qui avait été confiée à la garde d’Argos par Junon. Le
Bosphore réunit la mer Noire (Pont-Euxin)[2] à la mer de

Marmara (Propontide). Avec ses rives et ses collines pittoresques,
il donne à la ville un charme caractéristique,
qui en fait une des plus belles cités du monde.


[2]
Les Phéniciens l’appelaient Achkenas, qui signifiait mer du Nord. Les
Grecs ont changé cette appellation en Euxinos, qui veut dire hospitalier,
quoique la mer Noire ait toujours été une mer hostile aux navigateurs.
Il faut donc prendre cette appellation au sens euphémique du mot. La mer
Noire était considérée par les Phéniciens comme un abîme de mort. Le
petit village qui se trouve à l’embouchure de cette mer était appelé par les
Phéniciens Charybdis (la porte de la mort). Son nom actuel de Garibtché
provient peut-être de ce mot phénicien. D’après l’opinion des anciens, le
détroit du Bosphore et celui des Dardanelles auraient été ouverts par un
cataclysme, probablement au temps du déluge de Deucalion, roi de Thessalie,
fils de Prométhée et de Pandore. C’est le Noë de la mythologie,
comme on sait, qui, seul avec sa femme Pyrrha, aurait échappé au déluge
et repeuplé la terre en jetant des pierres qui se transformèrent en hommes et
en femmes.



Ses nombreux bassins, ses promontoires qui correspondent
exactement à ceux de la rive opposée, les couches
de terrains des deux rives qui coïncident parfaitement,
sembleraient confirmer la tradition antique d’après
laquelle la mer Noire et l’Archipel n’auraient eu, dans
les temps préhistoriques, aucune communication entre
eux.

Les terrains et les rochers qui se trouvent dans le
Haut-Bosphore, tendent à prouver d’autre part que le
Bosphore a été creusé par une éruption volcanique. On
rencontre, surtout à l’entrée de la mer Noire, des colonnes
basaltiques et des cavernes qui ressemblent aux ruines
d’un immense château. Dans le Bosphore, les courants
sont très violents et les eaux, rejetées d’une rive à l’autre,
viennent se briser sur la pointe du Seraï qui les partage
en deux. La longueur du Bosphore est d’environ 27 kilomètres.
La partie la plus étroite a 550 mètres, et la partie
la plus large n’a que 3.000 mètres.

Le nom ancien de Corne d’Or (Chrysos-or, Keras-corne)
provient de sa forme qui est celle d’une corne d’abondance.
La Corne d’Or a environ 11 kilomètres de longueur,
une largeur moyenne de 450 mètres, et une profondeur
maxima de 45 mètres. Ses rives ne sont pas aussi
découpées que celles du Bosphore. Elles forment un
port immense, très favorable au mouillage des plus

grands navires et un asile absolument sûr pour les
petites embarcations.

Ce sont les avantages de cette situation qui ont toujours
attiré l’attention des peuples sur la ville de Byzance.

Byzance a été habitée dès les temps préhistoriques[3].
Les Thraces y avaient une ville bien avant la fondation
attribuée aux Mégariens; les Phéniciens fondèrent un
comptoir à Moda près de Chalcédoine (Kadikeui)[4], village
situé en face de Byzance sur la côte asiatique. Son nom
de Chalcédoine provenait du mot phénicien «Khalki-Don»
(nouvelle ville); elle fut appelée ensuite «Prokeratis»
(avant la Corne d’Or). Elle était la capitale d’un
petit État qui comprenait toute la rive asiatique du Bosphore,
et elle fut occupée par l’armée de Darius. Cette
capitale passa aux Romains en l’an 74 avant J.-C., mais
Mithridate la leur enleva bientôt. Elle fut prise plus tard
et occupée par Chosroès, roi de Perse (615 et 626
après J.-C.).


[3]
On a trouvé dans les environs de Constantinople, à Maltépé, à Erenkeuy
et à Yarim Bourgaz des cavernes, des tumulus et des instruments en pierre
remontant à l’époque préhistorique. On découvrit autrefois, sur l’acropole
de la ville de Byzance, des constructions cyclopéennes appartenant au
IXe siècle avant J.-C. Tout cela prouve que Byzance fut habité bien avant les
Grecs.

[4]
Toutes les appellations données par les Turcs seront indiquées au cours
de l’ouvrage en italique.



Beïkos, village situé sur la rive asiatique du Haut-Bosphore,
était déjà connu au temps des Argonautes qui
allèrent conquérir la Toison d’Or en Colchide.

Quant à la fondation légendaire de Byzance par les
Doriens, elle remonte à l’an 658 avant J.-C. Les Mégariens,
dit-on, avaient consulté l’oracle de Delphes sur
l’emplacement à choisir pour une nouvelle cité. L’oracle
leur avait répondu: «en face des aveugles». Alors, des
colons de Mégare, dirigés par leur chef Byzas, arrivèrent
au Bosphore. Byzas, en voyant Chalcédoine, leur dit que

les aveugles désignés par l’oracle ne pouvaient être que
les fondateurs de cette ville, puisqu’ils n’avaient pas
compris les avantages de la Corne d’Or et lui avaient
préféré l’endroit où s’éleva Chalcédoine. L’emplacement
indiqué par l’oracle était donc la pointe du Seraï. Les
colons y construisirent une ville et, du nom de leur chef
Byzas, ils l’appelèrent Byzance. Mais ce récit qu’on rencontre
partout ne doit être considéré que comme une
légende, car les Grecs habitaient déjà cette ville vers le
VIIIe siècle avant J.-C.

La situation avantageuse de Byzance fut la cause d’un
développement et d’une prospérité très rapides, en sorte
qu’elle se plaça bientôt au même rang que les autres
villes grecques.

D’abord gouvernée par un roi, Byzance le fut plus tard
par l’aristocratie, puis par l’oligarchie.

Située sur les confins de l’Asie et de l’Europe, elle eut
beaucoup à souffrir des guerres médiques, Darius, roi de
Perse, au cours de son expédition contre la Grèce, franchit
le Bosphore près Anatoli-Hissar, le point le plus rapproché
entre les deux rives et où se trouvait alors un
temple de Jupiter. Son armée traversa le Bosphore sur
un grand pont de bateaux, et investit Byzance et ses
environs. La ville fut abandonnée par ses habitants et
détruite de fond en comble.

Byzance ne resta que peu d’années au pouvoir des
Perses; après la bataille de Platée, en 479, elle fut occupée
par Pausanias, chef des Spartiates. Vers l’an 390 avant
J.-C., l’oligarchie de Byzance se transforma en démocratie.
A partir de cette époque, elle commença à souffrir
des luttes intestines et des combats que les principaux
États de la Grèce eurent à soutenir pour leur indépendance.
Cimon l’Athénien enleva la ville aux Lacédémoniens,
mais les Athéniens en furent bientôt chassés.

Alcibiade s’en empara par la famine en 408. Mais une
nouvelle victoire, remportée par le Spartiate Lysandre,
rendit de nouveau Byzance aux Lacédémoniens.


Pl. 3.



Les murs Théodosiens.—Vue du côté des Sept-Tours.
  


Ainsi Byzance, colonie encore toute récente, aurait
succombé pendant la lutte entre Athènes et Sparte, si
elle n’avait pas penché tantôt vers l’une, tantôt vers
l’autre de ces cités rivales.

Philippe, roi de Macédoine, assiégea Byzance qui avait
aidé les Périnthiens. Ceci décida les Grecs à envoyer
au secours des Byzantins des troupes qui sauvèrent
Byzance[5] (340).


[5]
Pendant le siège de Byzance par Philippe, au milieu d’une nuit obscure, la
lune, si on doit croire la légende, apparut au ciel et révéla aux assiégés l’approche
de l’ennemi. C’est probablement depuis lors que les Byzantins adoptèrent
comme emblème le croissant. Quant aux Turcs, ils l’avaient eux-mêmes
sur leurs drapeaux bien avant la conquête.



A cette époque, toutes les villes de la Grèce, épuisées
et ruinées par les guerres intestines, tombaient en décadence,
Byzance seule conservait son antique splendeur,
grâce à ses murailles et surtout à sa politique qui consistait
à se ranger toujours du côté du plus fort.

Pendant les guerres d’Orient, les Romains avaient
déclaré la ville libre, en lui laissant ses lois et en lui
assurant les territoires qu’elle possédait sur les côtes de
la mer Noire. Ils se bornèrent à prélever le droit de péage
que les Byzantins avaient l’habitude d’exiger de tout
navire qui traversait le Bosphore.

Pendant plusieurs siècles, Byzance conserva son indépendance.
Lorsque l’empereur Vespasien, plaça sous sa
domination les provinces d’Achaïe, de Lycie, Rhodes et
Samos, Byzance aussi fut transformée en province
romaine. C’est à cette époque que saint André vint à
Byzance pour la propagation du christianisme, et c’est à
Galata qu’il trouva ses premiers disciples. La ville garda
un certain temps encore son antique prospérité; mais

bientôt un nouvel état de choses vint amener sa
ruine.

Septime-Sévère, dans sa lutte contre Pescennius
Niger, mit le siège devant Byzance. Ce siège qui resta
mémorable dans l’histoire, dura trois années. Les assiégés,
réduits à la famine, se nourrissaient de rats, de chats et
même de la chair des morts. Les femmes coupèrent leurs
cheveux pour que l’on en fit des cordes à arc. Malgré ses
murailles imprenables, la ville céda pourtant aux horreurs
de la famine et se rendit. Septime fit mettre à mort les
défenseurs et retira à Byzance le droit de cité pour la
punir d’avoir soutenu son rival; il fit raser ses murailles,
sans songer qu’il ruinait ainsi le plus fort rempart de
l’Empire contre les Barbares de l’Asie.

Pourtant Septime se repentit bientôt d’avoir détruit
Byzance, et sur les prières de son fils Caracalla, se décida
à la restaurer. On éleva dans la ville des bains, des portiques,
des palais. En ce temps-là, Byzance s’appelait
Antonion, nom qui lui venait d’Antonin, père adoptif de
Marc-Aurèle[6].


[6]
Le musée de Constantinople possède des fragments de briques portant
l’inscription d’Antoninia.



Entre tous les empereurs romains qui s’efforcèrent
d’effacer les traces des ravages dont Byzance avait souffert,
et qui cherchèrent à relever la ville de ses ruines,
Constantin le Grand fut celui qui parvint à lui donner
la splendeur rêvée par ses prédécesseurs. Resté seul
maître de l’Orient et de l’Occident, Constantin accorda
aux chrétiens la liberté religieuse, tout en évitant de
persécuter les païens. Il réunit le premier concile de Nicée
(Isnik) où l’hérésie d’Arius fut condamnée et le repos du
dimanche proclamé obligatoire.

Mais avec le gouvernement de Constantin s’accentue
le régime monarchique et despotique, jadis contrebalancé

par les anciennes institutions de Rome, qui gênaient
souvent l’action de l’empereur.

Constantin, sur les accusations calomnieuses de sa
seconde femme, Fausta, fille de Maximien, avait ordonné
la mort de son propre fils Crispus, né d’une première
femme, et celle de Licinius, jeune enfant de douze ans,
fils de sa sœur. Ses propres remords et la vive douleur
de sa mère Hélène l’éclairèrent sur la faute qu’il avait commise;
il découvrit alors les calomnies de Fausta, et la condamna
à périr noyée dans un bain d’eau bouillante.

Beaucoup d’autres personnages de la cour subirent le
même genre de supplice. Une grande terreur régna dans
le peuple, qui redoutait de voir réapparaître l’ancienne
tyrannie. Tous ces événements devaient hâter l’exécution
d’un projet que l’Empereur caressait depuis quelque
temps: la création d’une nouvelle capitale. Les tentatives
continuelles des Barbares sur les frontières, tentatives
que l’on ne pouvait facilement surveiller de Rome,
rendaient nécessaire la création de cette capitale. D’autre
part, l’Église catholique ayant, malgré tous les efforts
des empereurs romains, établi son siège à Rome, il n’y
avait, pour ainsi dire, plus de place dans cette ville pour
la Majesté Impériale. C’est surtout cette dernière raison
qui détermina Constantin à fonder une nouvelle capitale;
depuis le règne de Caracalla d’ailleurs, les empereurs
romains avaient la coutume d’établir leur résidence où
bon leur semblait.

La nouvelle capitale devait répondre à de nombreuses
exigences. Il la fallait assez éloignée pour qu’elle fût à
l’écart des événements intérieurs de l’empire romain, et
qu’elle fût cependant abritée contre les invasions des
Barbares.

L’empereur, désireux de réaliser les vœux des Romains,
choisit d’abord l’emplacement de l’ancienne Ilion, patrie

des premiers fondateurs de Rome et que son peuple
avait maintes fois essayé de réédifier. Toutefois les
Romains, opposés à ce que l’Empereur y fixât sa résidence
au détriment de Rome, témoignèrent leur mécontentement.
C’est pourquoi Constantin décida de ne pas
reconstruire l’ancienne ville et choisit Byzance qui, par
sa situation privilégiée, son commerce, la fertilité de son
sol, ses pêcheries abondantes, répondait à toutes les exigences
d’une capitale.

Byzance, avec ses sept collines, ressemblait beaucoup
à Rome. L’Empereur fit élever des murailles autour de
cinq collines; puis, à l’intérieur, il bâtit des palais, des
églises, des thermes, des aqueducs, des fontaines, un
forum, un augustéon, deux grands édifices pour le
Sénat, deux palais pour le trésor, et une rue principale,
ornée de portiques, qu’on appela la Mésè. Toutes ces
constructions coûtèrent des sommes énormes à l’Empire,
et comme elles avaient été faites à la hâte, on eut beaucoup
de peine par la suite à empêcher leur écroulement.

Pour orner la nouvelle ville, il fallut dépouiller les
plus précieux monuments de la Grèce et de l’Asie, tels
que les anciens temples de Diane, de Vénus et d’Hécate.

Constantin avait obligé les citoyens romains qui possédaient
des biens en Asie, à venir habiter Byzance, sous
peine de ne plus pouvoir disposer de leurs propriétés.
De grands avantages furent promis à ceux qui viendraient
peupler la nouvelle capitale.

Le jour de la dédicace de la nouvelle cité (330), un édit
gravé sur une colonne de marbre lui donna le nom de
nouvelle Rome. Depuis cette date mémorable, chaque⬌
année, le 11 mai, on célébra la fête dite de Nea Roma.
Toutefois le nom plus flatteur pour Constantin de Constantinopolis
(ville de Constantin) figura bientôt sur les
médailles.


Pl. 4.



Ruines du palais de Justinien






Chateau des Sept-Tours.—Escalier conduisant aux remparts.
  



Constantin gouverna son empire avec une grande largeur
de vues, mais sa gloire a été ternie par les cruautés
qu’il a commises, et qui ont inspiré des doutes sur la
sincérité de sa conversion au christianisme. Néanmoins,
et en raison des services qu’il rendit à la religion chrétienne,
il fut surnommé le Grand.

L’empire de Byzance ne prit sa physionomie propre
qu’après la mort de Théodose dit le Grand. Théodose en
mourant, avait partagé l’Empire entre ses deux fils,
Honorius et Arcadius, qui devinrent l’un empereur d’Occident,
l’autre empereur d’Orient (395). Ainsi le monde
romain fut divisé en deux, bien qu’il continuât à ne former
politiquement et moralement qu’un seul empire.

Byzance ne se trouvait pas sur la route des Barbares
d’Occident, elle possédait en outre des murailles puissantes.
Son existence fut donc plus facile et plus longue
que celle de Rome, bien que son histoire soit remplie
par les querelles religieuses, les intrigues de cour, les
troubles de l’hippodrome, et les tristes souvenirs de la
dépravation de ses mœurs.

Byzance fut le siège d’une civilisation qui remplit la
moitié de l’histoire du moyen âge et qui a répandu de
vives lumières sur les peuples voisins.

Le règne de Justinien (527-565) fut pour la capitale une
période d’extraordinaire splendeur. Après les ruines
causées par la sédition Nika (532), l’empereur rebâtit la
ville avec une prodigieuse magnificence, et les grandes
églises de Sainte-Sophie et des Saints-Apôtres montrent,
entre bien d’autres édifices, le développement somptueux
de l’art byzantin.

A l’époque de la dynastie macédonienne, Constantinople
n’était pas moins prospère. Ses monuments, ses
palais, et surtout ses cérémonies grandioses en faisaient
alors la première ville du monde. Un grand mouvement

littéraire et scientifique animait l’Université de la capitale.
De toutes parts, la jeunesse y accourait pour s’instruire.
On y trouvait tous les manuscrits de l’ancienne
Grèce. Il est évident que, sans Byzance, nous ne posséderions
rien des manuscrits et des œuvres de la Grèce
antique.

L’art byzantin rayonnait sur tout l’Orient et l’Occident.
Autour de l’empereur Constantin Porphyrogénète,
qui était lui-même un artiste, les peintres, les architectes,
les sculpteurs, les hommes de lettres se groupaient pour
ajouter à la beauté de la ville et enrichir les bibliothèques.

La savante diplomatie des empereurs Comnènes fit plus
tard de Byzance le centre de la politique européenne et
asiatique. Mais elle ne suffit pas à enrayer la décadence
qu’amenaient les troubles intérieurs, la corruption des
mœurs et la misère économique dont souffrait l’Empire
par suite de l’exploitation commerciale étrangère et des
folles dépenses de la cour.

A tous ces malheurs, s’ajoutaient les discordes religieuses
qui séparaient les Grecs et les Latins et qui préparèrent
la chute de l’Empire.

En France, un saint homme, appelé Foulque de Neuilly,
avait avec l’autorisation du pape Innocent III, prêché une
quatrième croisade. Plusieurs comtes et barons formèrent
une armée de croisés et envoyèrent des messagers à Venise
pour prier cette république de leur prêter le secours de
ses vaisseaux. Un traité fut signé entre l’armée des croisés
et les Vénitiens. Le doge de Venise, Dandolo, âgé de
quatre-vingt-dix ans, entreprit lui-même la croisade.

A cette époque, régnait à Byzance l’empereur Alexis,
qui avait détrôné son frère Isaac, lui avait fait crever les
yeux et l’avait jeté en prison avec son fils Alexis le Jeune.
Ce dernier parvint à s’échapper, alla trouver le roi des
Romains, Philippe de Souabe, qui avait épousé sa sœur et

le décida à envoyer des messagers à Venise avec mission
de détourner les efforts des croisés sur Byzance.

Les messagers dirent, raconte Geoffroy de Villehardouin[7]:
«Puisque vous marchez pour Dieu, pour le droit
et pour la justice, à ceux qui sont déshérités à tort vous
devez rendre leur héritage si vous pouvez... Tout premièrement,
si Dieu accorde que vous le remettiez en son
héritage, il mettra tout l’empire de Romanie en l’obéissance
de Rome dont il est séparé depuis longtemps.
Après, il sait que vous avez dépensé tout avoir et que
vous êtes pauvres, il vous donnera donc deux cent mille
marcs d’argent et des vivres à tous ceux de l’armée,
petits et grands.»


[7]
Poujoulat, Histoire de la conquête de Constantinople.



Venise, qui s’était acquis dans l’Empire byzantin une
grande situation commerciale, voulut augmenter son
influence en détournant, à son avantage, cette croisade
sur Byzance. Le 23 juin 1203, la flotte des croisés, forte
de trois cents galères, mouillait devant Constantinople.
Grâce à un incendie qui se déclara aux environs du palais,
les assaillants pénétrèrent dans la ville. L’empereur Alexis
prit la fuite et les Byzantins mirent sur le trône Isaac,
père d’Alexis le Jeune, qui se trouvait parmi les croisés.
Les Byzantins conclurent un traité avec les Latins. Ceux-ci
s’établirent à Galata.

Le jeune Alexis, couronné à Constantinople, parcourut
l’Empire avec les croisés. Mais son attitude vis-à-vis de ces
derniers mécontenta le peuple, qui mit Murzufle sur le
trône. Isaac mourut, et le jeune Alexis ayant été étranglé,
les croisés attaquèrent de nouveau la ville et s’en emparèrent
(13 avril 1204).

Pendant le pillage, Sainte-Sophie fut dépouillée de ses
trésors, les soldats se partagèrent les pierres précieuses,

et le grand rideau de l’église, qui avait coûté des
sommes énormes, fut déchiré et mis en morceaux. Nicétas,
un des témoins oculaires de ces événements, raconte
des scènes de sauvagerie inouïe. Les images des saints
furent brisés à coups de pied. Les restes de Justinien,
qui reposaient depuis sept cents ans dans les caveaux
de l’église des Saints-Apôtres, furent dépouillés des
bijoux avec lesquels l’Empereur avait été inhumé. Les
grands sarcophages de porphyre rouge ou de brèche verte
furent brisés et les os des Porphyrogénètes jetés au vent.
Les plus illustres monuments de l’art ancien et moderne,
qui faisaient la gloire de la ville, ne trouvèrent pas grâce
devant ces nouveaux Vandales. Le palais des Blaquernes
fut saccagé. On peut dire que c’est durant l’occupation
des Latins que l’art byzantin eut le plus à souffrir.
Chaque nation eut son quartier à exploiter. On forma de
vastes dépôts des objets pillés et on distribua le produit
à toutes les troupes, au prorata du grade. Quant aux statues
en bronze et en métal des belles époques de la Grèce
et de Rome, qui avaient échappé aux tremblements de
terre et aux incendies, on en fit de gros sous, de la monnaie
noire, comme on disait alors. M. Dethier, ancien directeur
du Musée impérial Ottoman à Constantinople,
parlant des monuments de Byzance, écrit ce qui suit:
«Les Latins, enlevèrent tous les bronzes, des statues tels
que le Tetradysion et les ornements de la colonne de Justinien
Ier avec tant d’autres, pour en faire frapper de la
monnaie. Tout fut détruit, à l’exception des chevaux de
bronze de Lysippe transportés à Venise».

Le nouvel Empire latin fut partagé, suivant le système
féodal, en royaumes, duchés et comtés. Venise qui avait
triomphé dans cette expédition, assura partout son
influence et s’établit en maîtresse dans tout un quartier
de la ville.


Les Grecs avaient tout de suite fondé de nouveaux États,
en Morée, à Trébizonde et surtout à Nicée, et ils
n’oublièrent jamais leur but principal, qui était de reconquérir
leur empire. Les troubles intérieurs qu’ils fomentaient
et les attaques continuelles des Bulgares épuisèrent
vite l’Empire latin. Enfin Michel Paléologue VIII,
qui régnait à Nicée, eut la bonne fortune de renverser
l’Empire latin, de reconquérir Constantinople en 1261
et de faire revivre l’Empire grec pendant deux siècles
encore. Sous le règne des Paléologues et des Cantacuzènes,
malgré les efforts de quelques empereurs, l’Empire
byzantin ne parvint jamais pourtant à regagner son
ancienne prospérité. Une portion considérable du territoire
fut perdue, car les Vénitiens avaient pris une
partie des îles, les seigneurs latins une partie de la
Grèce, les Bulgares une partie de la Thrace; l’Empire
grec de Trébizonde détenait enfin une partie de l’Asie
Mineure.

Les troubles intérieurs affaiblissaient l’Empire. L’armée,
composée de mercenaires étrangers, ravageait le pays;
d’autre part, les colonies italiennes troublaient l’État par
leurs rivalités et leurs empiétements continuels. Les
controverses religieuses détournaient l’attention publique
des intérêts nationaux. En 1390, Bajazet fit bloquer la
ville; Byzance dut acheter la paix moyennant une redevance
annuelle. C’est alors que les Turcs obtinrent le
privilège d’avoir leur mosquée et leur tribunal dans la
ville. En 1422, Murad II assiégea Byzance sans succès;
mais bientôt, et pendant que l’Empire byzantin se
débattait au milieu de ces tristes événements, les armées
de Mehmet II envahirent le territoire byzantin et parvinrent
jusqu’aux portes de la capitale (1453).

Constantinople, depuis sa fondation jusqu’à cet événement
d’une si grande importance historique, avait été

assiégé vingt-neuf fois par différents ennemis: Grecs,
Romains, Perses, Avares, Bulgares, Slaves, Russes,
Arabes, Varègues, Latins et Turcs. Sept fois seulement
au cours des siècles elle était tombée entre les mains
des assiégeants.

II.—MEHMET II LE CONQUÉRANT

Pendant son premier règne, le sultan Mehmet n’avait
pas eu l’occasion de montrer son énergie. L’opposition du
peuple et de ses ministres en fut la cause. A la mort de
son père (1451) il arriva à Andrinople et monta pour la
deuxième fois sur le trône.

Son premier soin fut de mettre à mort son jeune frère
et de renvoyer dans son pays sa belle-mère, fille du roi
de Serbie Georges Brancovitch. Tous les ministres qui
avaient aidé Murad à monter pour la deuxième fois sur
le trône tremblaient devant le nouveau Sultan, car ils
craignaient son ressentiment. Mehmet ne leur ayant
témoigné aucune haine, ils n’en furent que plus effrayés.
Les ambassadeurs et les ministres étrangers venus pour
le féliciter furent reçus très froidement. Il renouvela le
traité concernant la garde du petit-fils du prince Suleiman
interné chez les Byzantins et donna en paiement à
l’Empereur les revenus de quelques contrées.

Mehmet II eut d’abord affaire aux Caramans qui
inquiétaient le pays. Il résolut donc de marcher tout de
suite contre eux, et d’annexer leur État à l’empire. Le
Bey de Caramanie effrayé s’enfuit à Tach-Ili, tandis que le
Sultan faisait une entrée triomphale à Konia. Se voyant
perdu, le bey promit obéissance au sultan et lui donna
sa fille. Mais Mehmet ne laissait jamais une affaire
sans qu’elle fût définitivement réglée. Il voulut imposer

au vaincu des conditions plus dures. Pendant ce temps,
l’empereur de Byzance avait fait demander par un
ambassadeur qu’on augmentât la pension d’Orkhan, qui
était toujours à Byzance. Le Sultan, indisposé par les exigences
de l’Empereur, renvoya l’ambassadeur en lui
répondant évasivement et donna l’ordre à l’armée de
lever le camp. Lorsque l’armée fut arrivée près de
Brousse, il se produisit un petit incident qui fit une profonde
impression sur l’entourage du Sultan. Les janissaires
arrêtèrent le Sultan, pour lui demander le don de
joyeux avènement. Les pachas se montraient inquiets,
mais Mehmet marcha courageusement, seul, vers les
troupes, en poussant son cheval contre les janissaires
qui, pour ne pas être écrasés, durent se retirer du chemin.
Le Sultan manda les chefs de ce corps d’élite, et
leur fit donner cent coups de bâton sur la plante des
pieds. Cet acte de vigueur étonna beaucoup les pachas,
qui jusqu’alors n’avaient pas eu l’occasion d’apprécier
le caractère énergique du Sultan.

Mehmet quitta Brousse avec toute son armée et se
rendit par Ismid (Nicomédie), jusqu’au Bosphore. Là, il
demanda à l’empereur Constantin Dragasès de lui céder
la place de Roumili-Hissar, située en face d’Anatoli-Hissar.
Cette dernière forteresse avait été élevée par le
sultan Bajazet, sur les ruines d’un temple de Jupiter.
L’Empereur répondit au Sultan que l’emplacement de
Roumili-Hissar ne lui appartenait pas, mais était possédé
par les Génois (1452). Mehmet, sans tenir compte de
cette objection, fit commencer immédiatement les travaux
d’un fort à Roumili-Hissar par les 2.000 maçons
et les 4.000 ouvriers qu’il avait amenés avec lui. En même
temps, il donna l’ordre de réparer la forteresse d’Anatoli-Hissar.

Constantin XI, prévoyant le danger qui menaçait la

ville, envoya à Mehmet des ambassadeurs pour conclure
un traité et lui offrir un tribut annuel. Le Sultan leur
répondit froidement que son intention n’était que de
barrer le Bosphore aux Génois et aux Vénitiens, qui
entravaient sans cesse le passage des troupes ottomanes.
«Mon père, dit-il, empêché par les Byzantins de
franchir l’Hellespont pendant la campagne de Varna,
avait juré d’élever une forteresse à cet endroit du Bosphore;
je ne fais qu’exécuter sa volonté. Dites à l’Empereur
que je ne ressemble pas à mes ancêtres, qui étaient
trop faibles et que mon pouvoir atteint un degré auquel
ils ne pouvaient aspirer.»

Il est certain que la construction de ces forts était le
pas fait pour préparer le siège de Constantinople, mais le
but immédiat n’était réellement que d’assurer le libre
passage des troupes ottomanes en Roumélie.

Pendant les travaux, les champs et les jardins des
environs eurent naturellement à souffrir des travaux et
des pillages des soldats. Une deuxième fois, Constantin
envoya des courriers pour prier le Sultan de faire
cesser les ravages. Mehmet, loin de tenir compte
de cette réclamation, n’arrêta rien et donna même
l’ordre de faire paître les troupeaux sur les champs des
Grecs.

Constantin, devinant enfin les intentions du Sultan,
sentit le besoin de changer de langage. Il envoya de nouveaux
ambassadeurs à Mehmet en l’assurant de son amitié.
En outre, l’Empereur, qui connaissait bien le faible
des hauts personnages ottomans, leur faisait parvenir
de nombreux cadeaux. Il gagna ainsi à sa cause Halil et
Chahabuddin pachas, qui conseillèrent au Sultan de ne
pas mettre le siège devant Byzance et de se contenter du
tribut que lui offrait l’Empereur. Mais Mehmet, loin de
les écouter, les chargea de lui trouver des hommes au

courant de la topographie de la ville, de ses fortifications
et de ses portes.


Pl. 5.




	Tour de Galata


	Mosquée de Tophané








L’Empereur, de son côté, cherchait à gagner du temps.
Il espérait obtenir des secours de l’Europe, et voulait
mettre la ville en état de soutenir un siège qu’il redoutait
prochain.

Le fort de Roumili-Hissar fut terminé en quatre mois.
On y avait travaillé jour et nuit. Ce fut une des forteresses
les plus redoutables de l’époque. On plaça de
grosses pièces de canon sur la tour la plus voisine de
la mer, qu’on appela la tour de Halil Pacha. Firouz
Agha fut nommé commandant de la forteresse, qui reçut
une garnison de 400 janissaires. Tous les navires qui
montaient ou descendaient le Bosphore furent soumis à
la visite et à un droit de passage.

Sfendiar bey, gendre du Sultan, à la tête d’un convoi
de chevaux et de troupeaux, ravagea les champs des
Grecs, près d’Epibatos, ce qui occasionna une querelle
sanglante. En l’apprenant, le Sultan envoya des troupes
pour châtier les Grecs. Alors les Byzantins fermèrent
toutes les portes de la ville, déclarant prisonniers les
Ottomans qui s’y trouvaient. L’Empereur, changeant
d’attitude, alla jusqu’à menacer le Sultan de rendre
la liberté à Orkhan, petit-fils de Suleiman, ce qui n’eût
pas manqué de créer des troubles à l’intérieur de l’Empire
ottoman. Le Sultan se montra fort irrité et somma
l’Empereur de lui remettre la ville, ou sinon qu’il se préparât
à la guerre pour le printemps prochain.

Les mesures de Constantin étaient déjà prises et, aussitôt
toutes les portes furent murées.

Le fort de Roumili-Hissar (nommé fort de Bogaz Kessen)
venait d’être terminé (1452). Le sultan Mehmet,
partit de là le 14 août 1452 pour se rendre à Andrinople,
et y terminer les préparatifs de la guerre. En route, il

s’arrêta quelques jours aux environs de Constantinople
pour relever lui-même le plan des fortifications. Le bey
Ierbey Tourkhan fut envoyé contre Démétrius et Thomas,
frères de Constantin, qui gouvernaient alors en Morée,
pour les empêcher de venir au secours de Byzance.

Plusieurs causes morales et religieuses militaient
auprès des troupes en faveur de cette guerre. Tout
d’abord, le Prophète avait prédit la prise de Constantinople.
De plus, le souvenir des cruautés exercées sur les
musulmans par les empereurs byzantins comme Nicéphore
Phocas avait excité vivement leur désir de vengeance.
Enfin les Ottomans tenaient à posséder Constantinople
pour en faire la capitale du monde.

A peine arrivé à Andrinople, Mehmet étudia les moyens
de s’emparer le plus facilement de Byzance. Il s’entoura
d’ingénieurs et d’hommes capables, se fit décrire la place,
dessina lui-même le plan du siège en indiquant les points
d’attaque, l’emplacement des tours mobiles, des béliers
et des catapultes. Sur ces entrefaites, un Hongrois, nommé
Urbain, qui avait été au service de l’empereur de Byzance
et qui, mécontent de son traitement, avait quitté la ville,
vint trouver le Sultan et lui proposa de fondre des canons
d’une dimension colossale. Les deux premiers canons
fondus par lui furent placés dans la tour de Halil Pacha
à Roumili-Hissar. A cette époque, les canons étaient
encore très primitifs, car il y avait à peine un siècle qu’on
les avait inventés. Les premiers coups de ces canons
furent tirés sur un navire vénitien qui voulait forcer le
passage du Bosphore. Ce navire était commandé par un
capitaine nommé Ricci; il fut coulé immédiatement.
Encouragé par ce succès, le Sultan fit fondre des canons
plus forts qui lançaient des boulets de pierre de 600 kilogrammes
à un mille de distance. L’armée marcha sur
Constantinople (février 1453) au son des tambourins et

des grosses caisses. Le grand canon était tiré par
50 couples de bœufs; il fallait 700 hommes pour le
diriger et pour établir les routes sur lesquelles il devait
passer.

Tous les petits forts byzantins que l’armée rencontra
se rendirent sans résistance. Il fallut plus de deux
mois pour arriver au pied des murailles de Constantinople.

Constantin, de son côté, avait remis les murs en état
et accumulé des vivres en quantité suffisante pour nourrir
les assiégés pendant six mois. Il avait demandé le secours
d’Hunyade et d’Alphonse, roi de Naples, en leur offrant
plusieurs duchés.

On tendit la grande chaîne[8] de l’une à l’autre rive de
la Corne d’Or pour empêcher le passage de la flotte
ennemie. On arma les tours et le sommet des murailles
de canons, de balistes et autres machines de guerre.


[8]
Cette chaîne, dont on voit encore aujourd’hui une partie dans la cour de
l’église de Sainte-Irène (actuellement musée d’armes) était tendue entre
Galata et Stamboul en travers de la Corne d’Or. Ses deux extrémités se
fixaient à deux tours, et le poids de la chaîne, qui empêchait le passage des
navires, était supporté par des flotteurs.



L’état moral de la ville laissait bien à désirer et allait
en s’aggravant. L’Empereur, qui avait demandé le secours
du pape, n’obtint que des prêtres catholiques pour célébrer
la messe selon le rite latin; à leur tête, se trouvait
le cardinal Isidore. Pendant une assemblée qui se tint à
Sainte-Sophie (12 novembre 1452) pour discuter de
l’union des deux Églises, le débat dégénéra en un tumulte
terrible. Une partie de l’assemblée, qui espérait sauver la
ville, grâce au secours de l’Europe, était favorable à
l’union. Mais l’autre préférait mourir plutôt que de
changer de dogme et de se soumettre à Rome. Au cours
d’une séance, quelqu’un cria même: «Plutôt le turban
que la tiare.» Tout cela retardait l’arrivée des secours

du pape. Les Vénitiens offrirent cinq grands navires et
les Génois, qui occupaient alors Chio, envoyèrent deux
navires avec 700 hommes. La démoralisation régnait dans
la ville. Les uns disaient qu’elle serait prise; d’autres,
que les Turcs arriveraient jusqu’à Sainte-Sophie, mais que
là, ils seraient repoussés. On mura soigneusement plusieurs
portes, par lesquelles, selon les oracles, l’ennemi
devait pénétrer.

L’armée ottomane au contraire, soutenue par une foi
ardente, marchait courageusement à l’assaut, dans l’espoir
de conquérir la plus belle ville du monde, et d’allumer
prochainement les lampes d’huile sur les tombeaux des
saints musulmans qui étaient tombés au cours des différents
sièges.

Un vendredi après Pâques (1er avril 1453, v.-s.), les
Byzantins virent avec stupeur les turbans des Turcs près
des murailles; de la Propontide à la Corne d’Or, les
champs qui se trouvaient en face des murailles étaient
couverts de tentes. Les troupes arrivées de la Turquie
d’Europe avec le sultan Mehmet, furent installées en
face de la porte d’Andrinople et leur front formait une
ligne se déployant jusqu’à la Corne d’Or. Les troupes
d’Asie Mineure, qui avaient passé l’Hellespont, formèrent
l’aile droite de l’armée du siège.

Une partie de l’armée, sous les ordres de Saganos
pacha, le beau-frère du Sultan et de Karadja bey, était
campée à Ok Meidan (champ des flèches), situé sur
les hauteurs de Kassim Pacha et aux environs de Péra,
afin de surveiller les Génois qui, malgré leur engagement
de rester neutres, secouraient secrètement Byzance. De
forts détachements de cavalerie gardaient l’arrière de
l’armée pour éviter toute surprise.

Le Sultan avait établi son quartier général sur les
petites collines situées en face de la porte de Saint-Romain

(Top Kapou, Porte du Canon). Les lignes les
plus rapprochées des murailles étaient à une distance
d’un mille environ.


Pl. 6.




	Porte Melandisia


	Porte de Rhegium








III.—LA PRISE DE CONSTANTINOPLE

Ce siège mémorable commença le 6 avril 1453. Les
Ottomans avaient pris toutes les mesures pour atteindre
leur but. Les lignes des assiégeants entouraient les
murailles depuis la porte des Sept-Tours jusqu’à la Corne
d’Or. La partie des murs qui se trouvait entre le palais du
Porphyrogénète et la porte Saint-Romain avait été choisie
comme point d’attaque, car c’était l’endroit le plus faible.
Karadja bey commandait l’aile gauche depuis la Xyloporta
jusqu’à la porte de Charisios. Ishak et Mammoud bey
commandaient les troupes campées entre la partie des
murs appelée Myriandrion et la mer de Marmara. L’historien
vénitien Barbaro relate que les Ottomans avaient
installé trois bombardes en face du palais impérial des
Blaquernes, deux en face de la porte de Charisios, quatre
en face de la porte Saint-Romain, avec trois autres grands
canons qu’on avait d’abord placés près de la porte Caligaria.
Un parc de siège faisait face à la porte de Pegae
ou Pigi (porte de Silivri).

Les historiens turcs et étrangers ne sont pas d’accord
sur les forces des assiégeants et des défenseurs de la
ville. D’après Hammer, l’armée ottomane était composée
de 250.000 hommes dont 100.000 cavaliers. La marine
comportait 18 galères, 48 birèmes et 300 petits voiliers.
Le comte de Ségur ne porte les forces ottomanes qu’à
150.000 hommes et 280 voiliers. Mais, d’après les ouvrages
turcs, il n’y avait réellement que 100.000 guerriers,
100.000 porteurs et cochers, y compris les curieux et les

pillards. Quant au nombre des défenseurs de la ville,
Hammer et d’autres prétendent qu’il ne dépassait pas
9.000 soldats dont 3.000 Génois accourus au secours de
la flotte byzantine. Celle-ci était composée de 26 navires
dont 3 galères, 3 voiliers génois, 1 espagnol, 1 français
et de 6 navires envoyés de Crête. Les navires byzantins
étaient bien montés, bien armés et pourvus de bordages
très hauts.

Les murailles de la ville, d’une longueur de 16 kilomètres,
exigeaient au moins la présence de 160.000 hommes
en comptant un homme par mètre. Les portes demandaient
à elles seules 20.000 hommes pour leur défense.
Par conséquent, on peut évaluer le chiffre des combattants
à 150.000 hommes, dont la plupart étaient armés et
prêts à défendre la ville.

La flotte ottomane, formée de nombreux petits voiliers
construits ou achetés à la hâte, ne pouvait franchir la
Corne d’Or, que barrait la fameuse chaîne. Le grand
canon, posté d’abord en face de la porte Caligaria, fut
transporté plus tard près de la porte Saint-Romain, qui
en tira son nom actuel de Top Kapou. Deux autres canons
lançant des pierres de 75 kilogrammes y furent également
placés, 14 batteries de petit calibre étaient rangées
depuis la Xyloporta jusqu’à la Porte des Sept-Tours. Un
fossé large et profond rempli d’eau protégeait les murailles.
Giustiniani, le chef des Génois, se tenait avec ses
troupes à la porte de Charisios. Près de lui, les murailles
étaient défendues par Théodore de Carystos et les frères
Brochiardi. Les Vénitiens, sous les ordres de Girolamo
Minotto, tenaient garnison autour du palais de Constantin.
Les environs des Blaquernes et de la porte Caligaria
étaient surveillés par le cardinal Isidore, qui commandait
les Romains et les Chiotes. Théophile Paléologue,
le Génois Maurice Cattaneo et le Vénitien Fabrice Cornaro,

gardaient les murailles situées entre le château de l’Heptapyrgion
(sept tours) et la porte Saint-Romain. On trouvait,
à la porte de Pigi, le Vénitien Dolfino; entre la porte
des Sept-Tours et la mer de Marmara, des Vénitiens et
des prêtres byzantins sous les ordres de Jacques Contarini;
au palais de Boucoléon, des soldats catalans commandés
par Pedro Juliano; sur les murailles de la Corne
d’Or, des Crétois et des soldats grecs sous les ordres de
Lucas Notaras. Le phare de la Corne d’Or était gardé
par les Vénitiens. Près de l’église des Saints-Apôtres, on
avait constitué une réserve composée de plus de 700 prêtres
armés, que commandaient Démétrius Cantacuzène
et Nicéphore Paléologue.

Avant de commencer l’attaque, le Sultan avait envoyé
Mahmoud Pacha (devenu plus tard grand vizir après la
prise de Constantinople), auprès de l’Empereur pour le
sommer de rendre la ville afin d’éviter l’effusion du sang.
L’Empereur refusa. A l’aube du 6 avril 1453 retentit le
premier coup de canon, suivi bientôt d’une canonnade
générale. Une grande terreur se répandit dans toute la
ville.

Pour charger le gros canon, il ne fallait pas moins de
deux heures, de sorte qu’on ne pouvait tirer que huit à
dix coups par jour. Les projectiles pesaient 600 kilogrammes.
Quatre autres canons, coulés par les ingénieurs
turcs, Saroudja et Mousslihiddin, jetaient des projectiles
moins lourds.

Tous ces canons dirigeaient leur feu sur les deux
extrémités de la base d’un triangle fictif prise sur la
partie la plus faible des murs, afin d’ouvrir des brèches,
et de tirer ensuite sur le sommet de ce triangle. Cette
tactique n’était alors connue que des Byzantins, et ils
pensèrent qu’un traître l’avait enseignée à l’ennemi. Les
brèches et les parties démolies étaient d’ailleurs réparées

avec une activité surprenante. Pendant que les Ottomans
faisaient pleuvoir une pluie de flèches sur la muraille,
d’autres soldats cherchaient à creuser des souterrains
sous les fossés des remparts. Les béliers battaient les
portes avec fureur, pendant que les quatre fameuses tours
mobiles[9] s’approchaient des murs.


[9]
Ces tours, fréquemment employées au moyen âge, étaient construites
en charpente solide, on les montait sur des roues, et l’extérieur était capitonné
à l’aide de plusieurs couches de peaux qu’on mouillait pour offrir
plus de résistance au feu lancé par l’ennemi. Elles contenaient intérieurement
des soldats et des matières explosibles, du bois, des buissons pour combler
les fossés. Elles étaient munies d’un pont qui permettait de passer sur les
murs.



Une de ces tours placée près de la porte Saint-Romain
avait occasionné beaucoup de dégâts; l’ennemi réussit à
l’incendier à l’aide du feu grégeois. Le gros canon éclata
un jour pendant le tir et tua Urbain, son constructeur.
Instruits par cet accident, les assiégeants mouillèrent
désormais les canons avec de l’huile après chaque coup
et les laissèrent se refroidir.

Les ouvriers terrassiers perçaient des galeries souterraines
qu’ils consolidaient avec des madriers de bois;
ils purent arriver ainsi jusqu’aux fondations des murailles.
Mais les Byzantins avaient entendu le bruit des pioches;
ils creusèrent des contre-mines et enfumèrent les
Turcs qui durent se retirer. On jetait sur les Ottomans
qui tentaient d’escalader les murailles, d’énormes blocs
de pierre, des torches enflammées et surtout du feu grégeois[10].


[10]
Le feu grégeois avait plus d’une fois sauvé Byzance; c’était un explosif
qui prenait feu au contact de l’eau. On l’obtenait en mélangeant de la poudre
à canon et du pétrole avec une matière résineuse. Toutefois la fabrication
de cette poudre était tenue secrète. On y ajoutait probablement de la chaux
vive qui, au contact de l’eau dégageait de la chaleur en quantité suffisante
pour enflammer la poudre. Ce feu, fort connu des Byzantins, était, selon
quelques historiens, d’origine arabe.




Pl. 7.



Sainte-Sophie.—Vue générale prise du côté de l’Hippodrome.
  


Tout l’effort de l’ennemi se portait sur les murailles
du côté de la terre. Les assauts se multipliaient, mais sans

résultat. Mehmet estima nécessaire la coopération de la
flotte, que la grande chaîne empêchait de pénétrer dans
la Corne d’Or.

Le Sultan attachait une grande importance à sa flotte;
elle devait arrêter les secours que la ville pourrait recevoir
du dehors. Pourtant, d’après les historiens, cette
flotte n’était pas considérable: elle n’était composée que
de petites embarcations, de voiliers, de transports et de
galères à une seule rangée de rames. Elle était commandée
par un Bulgare devenu musulman, qui s’appelait
Balta-Oglou Suleiman bey.

La flotte ottomane était d’abord restée dans le petit
port de Balta-liman[11], au Bosphore. Au début du siège,
postée d’abord près de Dolma Bagtché, elle leva l’ancre
pour attaquer les navires qui étaient rangés derrière la
chaîne, mais la défense énergique des Byzantins et les
effets désastreux du feu grégeois l’obligèrent à reculer.
Averti par les voiliers turcs venus à la hâte de l’Hellespont,
que de grands navires génois et vénitiens arrivaient
au secours de la place, le Sultan donna l’ordre
à la flotte de se former en ligne pour défendre l’entrée
du port.


[11]
Ce nom vient de Balta Oglou, amiral turc.



La bataille navale qui eut lieu se termina par la victoire
de l’ennemi, dont les vaisseaux purent pénétrer dans
le port[12] avec 5.000 hommes de renfort. Selon les historiens

grecs, ces navires, au nombre de cinq, avaient des
bordages très élevés, ce qui leur permit d’écraser les
petites galères ottomanes et d’incendier au moyen du feu
grégeois une partie considérable de la flotte turque.


[12]
D’après quelques historiens turcs, qui semblent avoir copié les auteurs
étrangers, ce port serait celui de la Corne d’Or, mais cela paraît bien improbable.
En effet, si l’on avait démonté la chaîne de ses flotteurs pour laisser
passer les vaisseaux grecs, on n’aurait pu la remettre assez rapidement pour
empêcher les galères ottomanes de pénétrer à leur suite. Selon un manuscrit
turc trouvé dans la bibliothèque de Sainte-Sophie, les navires grecs n’auraient
été que deux, et le port dans lequel ils purent entrer, serait celui de Théodose,
ou Julien, sur les bords de la Marmara. Cette version paraît d’autant
plus vraisemblable que ce port étant protégé par des tours et des portes
en fer, les navires de secours pouvaient y entrer facilement sans être obligés
de courir le risque de livrer bataille au large pour gagner la Corne d’Or.



Ils parvinrent assez facilement à pénétrer dans le port.
Le Sultan, qui du rivage assistait au combat naval,
était très excité. Il alla jusqu’à pousser son cheval dans
la mer, vers une galère qui luttait à une courte distance
du bord près de Makri Keuy.

Cette victoire navale de l’ennemi, les réparations actives
que les assiégés apportaient aux murailles, la destruction
des tours mobiles avaient fortement abattu le
courage des Ottomans. C’est à ce moment que l’Empereur
byzantin demanda à traiter, offrant un tribut annuel au
cas où le siège serait levé.

Un divan se réunit. Le grand vizir, Halil pacha, que plusieurs
chefs accusaient de connivence avec les Grecs, conseilla
au Sultan de faire la paix. Il alléguait que l’Europe
enverrait certainement des secours. Mais Saganos pacha,
beau-frère du Sultan, Molla-Mehmed-Gurani et le vénérable
cheïkh Ak-Chemsuddine voulaient qu’on continuât la
guerre. A leur avis, l’Europe se désintéressait de l’Orient
et Constantinople devait certainement tomber sous
peu entre les mains des musulmans. Ak-Chemsuddine,
que les musulmans considèrent encore comme un Véli
(saint), avait prédit la date de la prise de Constantinople
en prenant dans un verset du Coran le mot
بلدة طيّب (jolie ville), dont les lettres, considérées comme
chiffres à la manière arabe, donnaient la date de l’Hégire
857, qui correspondait à l’année 1453. Il répétait au Sultan
les louanges du Prophète. «Constantinople sera absolument
conquise par les musulmans. Quel magnifique
prince que le conquérant, quelles excellentes troupes
que son armée, le prince et ses soldats, qui prendront

cette jolie ville.» Les propositions de paix furent rejetées.

Le Sultan avait songé d’abord à briser la chaîne pour
entrer dans le port et forcer les murailles qui, de ce côté,
étaient plus vulnérables qu’ailleurs, mais il dut abandonner
ce plan. Il décida ensuite de faire traîner les galères
par-dessus les collines qui entouraient Galata, pour les
amener dans la Corne d’Or. On construisit une route d’une
longueur de deux lieues allant de la vallée de Dolma
Bagtché à la vallée de Kassim pacha, et qui aboutissait
à la Corne d’Or. On plaça des madriers enduits de graisse
et d’huile. En une nuit, plus de 70 bâtiments de différentes
grandeurs furent traînés sur cette route par des hommes,
des bœufs et des chevaux. Les voiles déployées et gonflées
par un vent favorable, facilitèrent beaucoup le travail.
Ce dut être un spectacle grandiose que celui de ces
milliers d’hommes travaillant dans la nuit tout le long
de cette route, au son des tambours, sous la clarté vacillante
des torches. Au matin, les galères étaient rangées
dans la Corne d’Or, derrière la chaîne.

Cet audacieux coup de main surprit douloureusement
les Byzantins; il leur fallut garnir d’une partie de leurs
troupes les murailles de la Corne d’Or qui, jusque-là,
avaient pu rester sans défense. Giustiniani, le fameux
chef génois, résolut d’incendier la flotte ottomane, et
s’en approcha vers la nuit. Mais les Turcs, avertis par des
Génois qui servaient à tour de rôle dans les deux camps,
étaient sur leurs gardes. Le vaisseau que montait Giustiniani
fut coulé par un énorme boulet de pierre. La plus
grande partie de l’équipage fut noyée; quant au chef
génois, vêtu d’une cotte de mailles, il put saisir une
bouée et se sauver dans une barque.

Désireux d’occuper à lui seul la Corne d’Or, le Sultan
décida de couler sans distinction de nationalité tous les

bateaux génois, vénitiens et byzantins qui se trouvaient
dans le port: à cet effet, il fit installer sur les hauteurs
de Kassim pacha et de Péra des mortiers de son invention
qui lançaient, par un tir indirect, des projectiles sur
les navires abrités derrière Galata.

Malgré les protestations des Génois, plusieurs bateaux
furent ainsi coulés, et le Sultan devenu maître du port,
établit sur la Corne d’Or un large pont construit à l’aide
de tonneaux attachés les uns aux autres et recouverts de
madriers. Une trentaine d’hommes pouvait y marcher
de front. Un des chefs vénitiens essaya de brûler ce
pont, mais la surveillance incessante des Ottomans fît
échouer ce projet. Enfin, après cinquante jours de siège,
l’artillerie ouvrit une large brèche près de la porte Saint-Romain.
Plusieurs tours furent abattues. Les pierres
comblaient déjà en partie le fossé. Du côté de la mer, les
murailles étaient menacées par les galères qui bombardaient
continuellement la ville, mais sans grand résultat,
car les projectiles[13], qui étaient pour la plupart en marbre
taillé, n’occasionnaient pas de dégâts importants.


[13]
On voit encore aujourd’hui, sur les murs où on les conserve comme souvenirs,
des boulets de ce genre.



Le Sultan envoya Sfendiar-Oglou, son gendre, auprès de
Constantin; il lui proposait une seconde fois de se
rendre, et lui offrait une principauté: «Il ne faut pas,
disait-il, verser le sang inutilement». Les hauts dignitaires,
découragés, pressaient l’Empereur de capituler,
mais celui-ci répondit qu’il défendrait, jusqu’au dernier
homme, la ville que Dieu avait confiée à sa garde. Tout
ce qu’il pouvait faire était de payer une indemnité au
Sultan, à condition qu’on lui laisserait la ville. Mehmet
ordonna alors pour le 24 mai 1453 un assaut général par
terre et par mer. Il promit à l’armée un grand butin et
aux soldats qui monteraient les premiers sur la muraille

des récompenses telles que timars et sandjaks (sortes
de pension); les fuyards seraient exécutés. Pour exciter
le fanatisme des soldats, des derviches parcouraient les
camps en faisant des prières. On entendait partout ces
mots, cri de guerre insigne de l’islam: «Il n’y a d’autre
divinité que Dieu et Mahomet est son prophète.»

La veille du jour fixé, le Sultan prescrivit une illumination
générale, (appelée moum donanmasi). Ce lundi
soir, Constantinople se trouva au milieu d’un cercle de
flammes. Dans toutes les lignes, autour des murailles,
sur les galères près de la Corne d’Or et sur la Propontide,
sur les hauteurs de Péra, des torches imbibées d’huile,
des bûchers de bois résineux brûlaient continuellement.
Les lances des soldats étaient munies de flambeaux. Les
soldats chantaient, dansaient, faisaient des prières. Les
cris des ottomans qui célébraient à l’avance la prise de
Constantinople arrivaient jusqu’au centre de la ville.

Les assiégés, qui se croyaient en présence d’une
armée fantastique, étaient frappés de terreur. Ils se prosternaient
en pleurant devant l’image de la sainte Vierge.
Constantin pourtant ne perdit pas son sang-froid; il parcourut
tous les postes, ranimant le courage des soldats.
Giustiniani fit réparer les fortifications, et creuser de
larges fossés derrière la porte Saint-Romain qui venait
d’être détruite par les projectiles ottomans. Il fit élever
à la hâte de nouveaux remparts, mais les sages dispositions
de ce brave et noble étranger étaient sans cesse
contrariées par la jalousie des chefs grecs et surtout par
Lucas Notaras, premier ministre de l’Empereur. Notaras,
qui se trouvait à la tête des défenseurs des murs de la
Corne d’Or, avait même refusé de donner à Giustiniani
les canons dont il avait besoin. Ces deux chefs ne
cessaient de s’insulter. L’Empereur, pour les réconcilier,
dut leur montrer le danger que courait la ville. En même

temps, les discussions religieuses continuaient de plus
belle dans la capitale. Tel était l’état des assiégés.

Au moment de l’attaque, les Ottomans furent arrêtés
par la nouvelle qu’une armée composée de Hongrois et
d’Italiens venait au secours de Constantinople. Frappés
d’inquiétude, ils restèrent deux jours dans l’inaction,
attendant les événements. On a attribué la paternité de
cette fausse nouvelle au grand vizir Halil pacha, qui
l’aurait répandue pour permettre aux Byzantins de gagner
du temps, mais les historiens turcs ne sont pas d’accord
à ce sujet. Mehmet avait d’ailleurs prévu cette éventualité
d’une surprise par une armée de secours et avait
laissé une partie de ses cavaliers pour couvrir l’arrière-garde.
Il avait même prévu une guerre avec l’Europe à
la suite de la prise de Constantinople. Pendant deux ou
trois jours néanmoins, l’armée se tint sur le qui-vive.

Tandis que les Ottomans priaient, un orage éclata sur
la ville, accompagné d’éclairs et de coups de tonnerre;
la foudre tomba et le ciel apparut tout rouge. Ce phénomène
ranima l’espoir de l’armée ottomane, cependant
qu’il démoralisait l’armée byzantine. Un certain nombre
de Byzantins quitta même la ville, passa au camp ennemi
et embrassa l’islamisme.

La veille du 29 mai 1453, jour de la prise de la ville,
l’ordre d’une attaque générale décisive fut donné pour la
seconde fois par le Sultan. Ce dernier parcourut les rangs
des soldats, les encourageant par des discours et leur
citant des versets du Coran. L’Empereur, enflammé du
même zèle que son rival, visita les postes de défense,
assista à une grande cérémonie de communion générale
à Sainte-Sophie et rentra dans son palais d’où il surveillait
les mouvements de l’ennemi.

Le mardi matin 29 mai 1453, dès l’aube, les sours
(trompettes en corne), les timbales, les naccaras (petits

tambours), donnèrent le signal de l’assaut. Les Ottomans
avaient choisi leurs points d’attaque entre la porte Saint-Romain
et la porte de Charisios. Les canons tonnaient,
une pluie de flèches tombait de part et d’autre. Les
Ottomans, après avoir comblé les fossés avec de la
terre, des pierres et des fascines, grimpèrent sur les
murs au moyen de hautes échelles. Les cris des blessés
se mêlaient au bruit des davouls (grosses caisses) et des
ourha (hurrah)[14] (frappe, va donc). Une lutte terrible se
livrait le long des murailles, du haut desquelles on jetait
sur les assiégeants de grosses pierres et de l’huile
bouillante. Les sours des tchavouches (officiers d’ordonnance)
faisaient entendre par intermittence leurs sons
lugubres. A l’intérieur de la ville, toutes les cloches des
églises sonnaient sans interruption.


[14]
Ce mot, qui a été changé en hourra, est le cri de guerre des armées européennes,
tandis que chez les Turcs ce mot a disparu pour faire place au cri
Allah! Allah! (Dieu! Dieu!)



Du côté de la Corne d’Or, le feu grégeois flottait
sur l’eau en traçant des sillons. On jetait des vases
remplis d’explosifs sur les galères ottomanes qui approchaient
des murailles. Une épaisse fumée entourait la
ville. Du côté de la terre, le vent du nord s’était élevé,
poussant vers les assiégeants des tourbillons de fumée
qui les aveuglaient. Tous les soldats turcs étaient au
pied des murailles. La lutte se poursuivait avec acharnement.

Un nommé Hassan Oulou-Abatli (de la ville d’Oulou
Abad), portant son bouclier et son pala (sabre à large
lame recourbée) escalada la muraille d’où il fut précipité
à coups de pierres. Dix-huit soldats qui l’avaient accompagné
gisaient au bas du mur. Le blessé se releva soudain
et, pris d’une rage extraordinaire, escalada à nouveau la
muraille, mais une énorme pierre jetée du haut d’une

tour voisine le renversa et le tua[15]. Le combat continuait
depuis plus de deux heures. De larges brèches avaient
été pratiquées entre la porte Saint-Romain et la porte
de Charisios. Les historiens européens rapportent qu’à
ce moment, Giustiniani blessé grièvement par une flèche
se décida à quitter la ville malgré les supplications de
l’Empereur, et qu’il se rendit sur une de ses galères à
Galata, d’où ses compatriotes suivaient tranquillement
les phases du combat. La lâcheté du chef grec aurait
démoralisé les troupes et contribué à la chute de la ville.
D’après d’autres historiens, Giustiniani était déjà blessé
au moment où les Ottomans pénétrèrent dans la ville par
une porte qu’on avait négligé de fermer près de la porte
de Charisios, et il se serait sauvé à bord de son navire
qui se trouvait dans le port du côté de la Propontide.
Cette version paraît plus vraisemblable, car la Corne
d’Or était gardée par les galères turques et le passage
était impossible.


[15]
Hammer dit que ce soldat était un janissaire, mais, comme son nom
d’Oulou Abad l’indique, c’était un Turc originaire d’un village de l’Asie
Mineure.



Cinquante soldats turcs entrèrent par la petite porte
appelée Kerkorporta, qu’on avait négligé de murer.
Mettant à profit le trouble qu’éprouva l’ennemi en les
apercevant sur ses derrières, les Ottomans montèrent
sur les murs déserts et pénétrèrent dans la
ville par les différentes brèches restées sans défenseurs.
Les fuyards se précipitaient vers les rivages de
la Corne d’Or et de la Propontide. Les clefs des portes
avaient été jetées à la mer avant la surprise de l’ennemi.
La plupart des Grecs se précipitèrent vers Sainte-Sophie,
se rappelant la légende d’après laquelle un ange devait
descendre du ciel, donner un sabre à un vieillard près
de l’Hippodrome, à la suite de quoi les Turcs seraient

tous repoussés. Mais aucun miracle ne vint sauver les
Byzantins et bientôt, du côté de la Corne d’Or, les Ottomans
envahirent la ville par différentes portes.


Pl. 8.



Sainte-Sophie.—Nef centrale.
  


Pendant qu’une partie des troupes occupait les
murailles situées entre la porte Saint-Romain et la porte
de Charisios, les janissaires couraient vers le palais
impérial. Constantin Dragasès, averti par ses gardes,
voulut prendre la fuite, mais il fut surpris en route par
un détachement de soldats turcs qui luttaient avec les
Grecs. Ivre de fureur et de vengeance, l’Empereur se
précipita sur un Turc déjà blessé qui, faisant un dernier
effort avant de mourir, renversa inanimé le dernier empereur
des Byzantins.

Comme dans toutes les guerres de l’époque, la ville
fut livrée au pillage. Les églises voisines des murailles,
comme Saint-Jean-Baptiste, dans le quartier de Petra
Palaea et l’église de Chora (actuellement mosquée
Kahrié) furent saccagées. Mais le dernier pillage de
Byzance par les Turcs est de beaucoup dépassé en horreur
par le pillage des croisés.

Un certain nombre de fuyards byzantins s’échappèrent
sur des embarcations après avoir brisé les portes, et
passèrent à Galata qui était restée neutre pendant la
guerre. D’autres parvinrent à se sauver sur des bateaux et
gagnèrent la Propontide. Environ 10.000 personnes s’étaient
réfugiées à Sainte-Sophie; les portes avaient été
fermées, mais ne purent résister à l’effort terrible des
conquérants et bientôt la foule se rendit en demandant
grâce.

Constantinople était conquise après un siège de cinquante-quatre
jours, le mardi 29 mai 1453 (vingtième
jour de Djemaziel Akhir de l’Hégire 857). Une légende
rapporte que des prêtres grecs étaient occupés à frire
des poissons dans le monastère de Balouclou, lorsqu’on

vint leur annoncer que la ville était tombée aux
mains des Ottomans. Les religieux répondirent qu’ils
n’y croiraient que si les poissons à moitié frits sautaient
dans un bassin voisin. Les poissons sautèrent,
dit la légende, et l’on montre encore aujourd’hui, dans le
bassin, des poissons rouges d’un côté et noirs de l’autre.
Ce récit, qu’on retrouve partout, paraît bien invraisemblable,
car ce monastère, situé hors des murs, était certainement
occupé par des soldats turcs. De plus, il est
peu probable que, dans un pareil tumulte, les prêtres se
soient tranquillement livrés aux soins de la cuisine.

Lorsque les Ottomans eurent occupé tous les quartiers
de la ville et rétabli l’ordre en désarmant les dernières
résistances, le sultan Mehmet II fit une entrée
triomphale dans la ville conquise. Il y pénétra par la
porte de Charisios avec son escorte et, par les grandes
rues et les places ornées de statues, se rendit à Sainte-Sophie.
Là, il descendit de cheval et entra dans le
temple[16]. Après avoir contemplé cette merveille du
monde, il donna l’ordre de la transformer en mosquée.
Puis, il visita les palais impériaux qui étaient pour la
plupart depuis longtemps déserts. Ces ruines le remplirent
d’une profonde tristesse et on raconte qu’il récita
ce distique persan: «Le hibou chante le Nevbet[17] sur
le tombeau d’Afrasiab, l’araignée fait le service de «Perdedar»[18]
dans le palais de l’empereur.»


[16]
On raconte dans plusieurs histoires et dans les guides que le Sultan
entra à cheval dans l’église de Sainte-Sophie le jour même de la prise de
Constantinople, et qu’il foula des monceaux de cadavres. Il aurait appuyé
sa main tachée de sang contre une colonne que l’on montre encore aujourd’hui.
Mais, en supposant mortes toutes les personnes que l’église pouvait
contenir, la hauteur de leurs cadavres n’aurait pu être que de 50 centimètres;
le Sultan étant sur un cheval d’un mètre et demi de hauteur, n’aurait jamais
atteint la hauteur d’une dizaine de mètres à laquelle se trouve cette prétendue
tache de sang.

[17]
L’air de tambour que l’on joue tous les jours pour célébrer l’indépendance.

[18]
Celui qui écarte les tentures des portes pour laisser passer les visiteurs.




Le Sultan fit rechercher le ministre byzantin, Lucas
Notaras, qui parut bientôt et lui offrit le trésor impérial.
Aux reproches qui lui furent adressés pour ne pas avoir
consacré ces sommes au bien du pays, Notaras répondit
qu’il les avait gardées pour les remettre à sa Majesté. Le
Sultan, que cette hypocrisie irritait, lui dit:

—Puisque vous vouliez m’offrir ce trésor, pourquoi
l’avez-vous gardé si longtemps?

—Des lettres, envoyées par vos pachas, nous engageaient
à résister.

Le grand vizir Halil pacha[19], soupçonné depuis longtemps,
fut alors jeté dans la forteresse des Sept-Tours.
Quant à Notaras, il eut sa grâce et le Sultan lui demanda
la liste des grands fonctionnaires byzantins à qui il
accorda des brevets.


[19]
Halil fut exécuté par ordre du Sultan qui, outre sa trahison, n’avait pas
oublié que ce même grand vizir l’avait fait descendre du trône du vivant de son
père Mourad. Cet exemple de l’exécution des premiers ministres fut souvent
suivi par les souverains.



Le corps de l’Empereur fut reconnu à ses brodequins
pourpres portant des aigles brodés d’or. Le pillage dura
deux jours. Bientôt le calme se rétablit dans la ville et
le vendredi troisième jour de la conquête, la prière du
vendredi (djouma namazi) eut lieu dans l’église de Sainte-Sophie,
transformée à la hâte en mosquée. Le Sultan,
cimeterre en main, monta lui-même sur le Minber et dit
la Kotba. On lit dans quelques manuscrits que, ce jour-là,
un prêtre grec sortit des sous-sols de l’église où il était
resté caché pendant trois jours, embrassa l’islamisme et
montra au Sultan le trésor de l’église.

Ce jour même, le Sultan envoya des ambassadeurs aux
Génois de Galata. Un nouveau traité fut signé entre les
Génois et les Ottomans, traité par lequel les Génois s’engageaient
à démolir la partie supérieure des murs de Galata.


Pour célébrer la conquête, le Sultan réunit l’armée en
un grand banquet sur les hauteurs de Kassim pacha[20];
son enthousiasme était tel qu’il offrait de sa main les
mets et les fruits à ses vizirs. Comme ces derniers s’en
défendaient, le Sultan leur répéta la parole du Prophète:
«Le Seigneur d’un peuple, c’est celui qui le sert.» Il
récompensa par des cadeaux les chefs de l’armée.


[20]
L’endroit où eut lieu cette fête s’appelle Ok Meidan (champ des flèches).
Ce nom lui vient des exercices de tir à l’arc qu’on avait l’habitude d’y faire
depuis le banquet jusqu’à ces derniers temps.



Les fêtes[21] durèrent plusieurs jours. Quelque temps
après, le Sultan envoya une lettre et des présents au
sultan d’Égypte, pour lui annoncer la conquête de Constantinople.


[21]
Quelques auteurs européens prétendent que les musulmans, pendant cette
fête, burent à l’excès, chantèrent et se livrèrent à toutes sortes de débauches.
Ces historiens ne prennent pas en considération que les musulmans, surtout
au moyen âge, ne touchaient jamais aux boissons alcooliques qui leur étaient
absolument interdites par leur religion.



Mehmet laissa aux chrétiens le libre exercice de leur
culte ainsi que plusieurs églises; il nomma un patriarche.

Il invita ensuite les Ottomans à venir habiter et peupler
la ville. Les différents quartiers furent attribués
suivant les divers départements dont les nouveaux habitants
étaient originaires.

Comme emblème officiel de l’État, le Sultan adopta le
croissant, insigne de l’antique Byzance, auquel il ajouta
une étoile.


Pl. 9.



Sainte-Sophie.—Intérieur.
  





CHAPITRE II

TOPOGRAPHIE DE LA VILLE ANCIENNE

I.—LES RÉGIONS

Constantinople ne comprenait d’abord que cinq collines.
Mais, vu l’extrême rapidité avec laquelle la population
augmenta, Théodose II jugea nécessaire d’entourer
d’une seconde ceinture de murailles les quartiers qui se
trouvaient en dehors de la première enceinte, construite
par Constantin le Grand. Tous ces quartiers qui occupaient
l’espace compris entre les murs constantiniens
et les murs théodosiens furent appelés d’abord χώρα (la
campagne) et aussi ἐξωκιόνιον.

Voici quelle était l’origine de ce nom. Les gardes goths,
ariens comme leur empereur Constance, avaient voulu
par la suite rester fidèles à l’arianisme. Théodose Ier, protecteur
de l’orthodoxie, ne leur permit d’habiter qu’en
dehors des murs. Comme à l’intérieur des murs constantiniens
se dressait une colonne (Kion) de Constantin, les
Goths furent appelés Exokionites, «ceux qui habitent en
dehors de la colonne», et leur camp, Exokionion. Cette
partie de la ville, assignée aux sept corps gothiques, fut
divisée en sept quartiers appelés (d’après M. Dethier) Deuteron,
Triton, Pempton, Hebdomon, etc.[22] Plus tard, quand

l’émigration des peuples des Balkans, fuyant devant Attila,
vint augmenter la population de ces quartiers extérieurs.
Le préfet Anthémius, sous le règne de Théodose II, entoura
cette partie de la cité d’une nouvelle muraille. Après la
construction des murs théodosiens, la ville comprit sept
collines; semblable à Rome, elle fut divisée, dans sa partie
ancienne construite par Constantin, en quatorze régions,
quartiers ou arrondissements. Chaque région était gouvernée
par un curator ou régionarchis, ayant sous ses
ordres un diangeleas (officier d’ordre), cinq deutereuontai
ou topoteretai (gardiens de nuit).


[22]
Cf. Dr Mordtmann, Esquisse topographique de Constantinople.—Dethier,
Le Bosphore et Constantinople.



Région I.—La première région commençait à la porte
de Sainte-Barbe et, passant au sud-est de l’Hippodrome,
s’étendait jusqu’à Saint-Serge et Bacchus. Le rocher de
l’Acropole, qui portait jadis un temple dédié à Jupiter,
l’Augustéon et l’Hippodrome la séparaient de la deuxième
et de la troisième région. Elle contenait 29 rues,
118 maisons, 2 emboloi (rues à portiques), 4 bains publics,
2 bathra (endroits où l’on distribuait du pain au peuple).

Région II.—La deuxième région comprenait l’Acropole,
le Sénat, l’église de Sainte-Sophie, celle de Sainte-Irène
et l’Augustéon; elle comptait 34 rues, 98 maisons,
4 marchés couverts, 4 bathra.

Région III.—La troisième région commençait aux
thermes de Zeuxippe, renfermait l’Hippodrome et la
partie sud de la rue centrale appelée Mésè (Divan
Yolou), et descendait jusqu’à la mer. Le port Sophien
ou Portum Novum, appelé actuellement Cadriga limani,
faisait partie de cette région. Elle comprenait 7 rues,
98 maisons, 4 rues à portiques et 4 bathra.

Région IV.—La quatrième région était bordée sur un

petit parcours par la rue principale; elle descendait jusqu’à
l’échelle de Timasus, au bord de la Corne d’Or, en
suivant les murs. Cette région comprenait le Miliaire[23],
l’église de Saint-Jean-l’Apôtre, le Diippion, les Chalcopratia,
32 rues, 375 maisons, 4 marchés (rues à portiques).


[23]
Le Miliaire, qui était une des portes terrestres de l’ancienne petite ville
de Byzas, a été indiqué dans le plan de M. Labarte au milieu de l’Augustéon
(l’espace compris entre le sénat, l’hippodrome et Sainte-Sophie). Mais le
Dr Mordtmann prouve que la place du Miliaire doit être cherchée à l’ouest de
Sainte-Sophie, au nord des Thermes de Zeuxippe et au commencement de la rue
centrale.



Région V.—La cinquième région était limitée d’un
côté par la troisième et de l’autre par la quatrième. On y
trouvait, au bord de la Corne d’Or, le Portus Prosphorianus
et l’échelle de Chalcédoine (Sirkedji-Iskelessi) où se
déchargeaient les denrées alimentaires; le Stratégium,
(emplacement de la Sublime Porte) était situé dans cette
région.

Région VI.—La sixième région occupait tout l’espace
compris entre la deuxième et la troisième colline, depuis
le forum de Constantin jusqu’à la Corne d’Or. Le port et
l’échelle de Neorium se trouvaient dans cette région. Les
quartiers de la cinquième et de la sixième région furent
assignés plus tard aux colonies génoise et vénitienne.

Région VII.—La septième région était limitée au nord
par la rue centrale et s’étendait depuis le forum de Constantin
jusqu’au forum Tauri. Au sud, elle descendait jusqu’à
la Propontide et renfermait le port de Contoscalion.

Région VIII.—La huitième région occupait tout le
plateau de la troisième colline, depuis le forum de Constantin
jusqu’aux hauteurs de la Corne d’Or. Elle n’aboutissait
pas à la mer. Du côté de la Corne d’Or, les pentes

raides de la troisième colline la séparaient de la sixième
région, qui comprenait les quartiers des Vénitiens. A
l’est, elle s’étendait jusqu’au Macros Embolos (Ouzoun-tcharchi).

Région IX.—La neuvième région, qui se trouvait sur
le versant méridional de la troisième colline, était séparée
de la septième région par la rue portant actuellement le
nom de Tavchan-Tach Yocouchou et bordée à l’ouest
par la rue principale qui descendait du quartier Philadelphium
au forum Bovis et de là au port Théodosiaque,
situé dans la douzième région.

Région X.—La dixième région comprenait tous les
quartiers situés sur le versant occidental de la troisième
colline. C’était la région extrême près des murs constantiniens.
Elle touchait du côté de l’occident à la rue
principale et avait comme limite la colonne de Marcien
(Kiz-Tachi), le Nympheum Majus (probablement Sou-Terazisi)
et le plateau où s’élevait l’église des Saints-Apôtres
et qui faisait partie de la onzième région.

Région XI.—La onzième région était située sur le
versant occidental de la quatrième colline et descendait
jusqu’à la vallée du Lycus. Elle s’étendait jusqu’au forum
Bovis (Ak-Seraï) où la douzième, onzième et neuvième
régions se rencontraient. La vallée du Lycus séparait la
onzième région de la douzième. Comme la huitième, la
onzième ne touchait pas à la mer.

Région XII.—La douzième région, qui était bordée
par le petit fleuve du Lycus, touchait du côté de l’ouest
aux murs de Constantinople. Elle comprenait tous les
quartiers de la septième colline qui s’étendaient jusqu’aux
bords de la Propontide. Le grand port de Théodose

(Vlanga) et la colonne d’Arcadius faisaient partie de cette
région.


Pl. 10.



Sainte-Sophie.—Narthex.
  


Région XIII.—La treizième région se trouvait sur la
pointe séparée de la ville par la Corne d’Or et qu’on
appelait Sycae (figuiers), l’actuelle Galata.

Région XIV.—La quatorzième région comprenait les
quartiers des Blaquernes et se trouvait hors des murs
constantiniens. Cette région était séparée de la dixième
région par des terrains vagues qui longeaient les rives
de la Corne d’Or.

II.—LES RUES ET LES FORUMS

Sur la première colline de la ville s’élevait l’ancienne
Acropole construite par Sévère. Dans l’antiquité, on y
donnait les jeux publics. Après la conquête de Constantinople,
les Turcs y construisirent le Serai actuel (Top
Kapou ou Seraï Djedid).

Une grande rue principale, appelée Mésè, traversait
la ville d’un bout à l’autre. Cette rue commençait à l’Augustéon,
grande place, sorte d’atrium public, à côté de
Sainte-Sophie, entouré de portiques à doubles colonnades,
où l’on vendait des livres et qui garantissaient les passants
contre le soleil et la pluie. Du côté oriental de
l’Augustéon se trouvaient les murs du palais avec la
grande porte de Chalké et la porte dite Monothyros. Les
colonnades construites par Constantin ayant été détruites
avec le temps, Justinien les avait reconstruites. Le sol
était pavé de grands blocs de pierre. Cette rue passait du
côté nord par l’Hippodrome et, suivant la direction de la
rue actuellement nommée Divan Yolou, débouchait dans

le forum de Constantin, au milieu duquel se dressait la
colonne de Constantin, aujourd’hui Tchemberli-Tach ou
colonne cerclée, ou colonne brûlée; ce dernier nom lui
venait de ce qu’elle avait été la proie des flammes dans
un grand incendie.

La rue principale, après avoir traversé ce forum, prenait
la direction de la grande place appelée forum Tauri,
place de Bayazid et Seraskiérat.

Ce forum contient actuellement la grande tour du feu,
Seraskiérat, qui remplace, d’après M. Dethier, la célèbre
colonne de Théodose Ier, conservée jusqu’à Selim Ier et
renversée par la tempête, et le monument nommé Tétradysion
qui datait de Théodose II. M. Dethier, qui visita
les fouilles qu’on a faites pendant la construction du
Seraskiérat, a découvert un fragment qui lui a permis de
restituer la statue de Théodose II. Il écrit à ce propos:
«Cette statue ne pourra plus être que celle de Théodose II,
car la statue de Théodose Ier, sur le forum Tauri (comme
celle sur l’Augustéon), était à pied et placée sur la
colonne spirale.»

Une grande partie de la rue Mésè était garnie de
colonnes et d’arcades en plein cintre (selon le système
de construction de l’époque), dont l’abri permettait l’étalage
des étoffes et des marchandises précieuses[24].


[24]
Ces portiques s’appelaient ἔμβολοι. On voit encore de nos jours des
colonnades semblables dans la grande rue de Chahzadé qu’on appelle
Direhler Arassi et dans plusieurs villes de Syrie.



Le forum Tauri qui était, et qui est encore aujourd’hui
une des plus grandes places de Constantinople, se trouvait
au centre de la ville. Deux grandes rues descendaient
de cette place vers la Corne d’Or; deux autres venaient
du côté de Sainte-Sophie, l’une passant par le forum de
Constantin et l’autre traversant le petit forum de Théodose
et le forum Artopolion. Quelques parties couvertes de ces

rues ont sans doute été englobées dans le bazar actuel
(Tcharchi); du côté occidental du forum Tauri, une rue
suivait la direction de l’aqueduc de Valens (Bosdogan-Kemeri)
et conduisait à l’église des Saints-Apôtres (Fatih).

La rue principale ou rue triomphale, qu’empruntait
toujours le cortège impérial, menait au quartier du Philadelphium
(Chahzade-Bachi) et aboutissait à un petit forum
appelé forum Amastrianon; là, elle se divisait en deux
rues, dont l’une montait à l’église des Saints-Apôtres et
l’autre, passant près de la citerne de Phocas, descendait
au forum Bovis (Ak-Seraï).

Les deux rues conduisant à l’église des Saints-Apôtres
se réunissaient après avoir traversé la place, et conduisaient
à la porte de Charisios (Edirne-Kapoussou). La
rue qui descendait au forum Bovis en suivant la route
actuelle du tramway, rejoignait au forum Tauri celle
qui descendait du forum Amastrianon. Du forum Bovis,
partaient plusieurs rues qui aboutissaient aux nombreuses
portes de la ville. L’une, suivant la rue actuelle du
tramway, conduisait à la porte Saint-Romain; une autre,
gravissant la septième colline, arrivait au forum d’Arcadius
(Avrat Bazari), au milieu duquel s’élevait la colonne
de ce nom. D’après le livre des Cérémonies, l’Empereur,
en suivant la grande rue, depuis le palais jusqu’au
forum de Constantin, était tenu de faire les stations suivantes:


	1o   Grilles de la porte de Chalké;

	2o   Zeuxippe ou Achille (bain);

	3o   L’Augustéon;

	4o   Les voûtes du Milion;

	5o   Saint-Jean Théologos;

	6o   Portique près du palais de Lausus;

	7o   Prétoire;

	8o   Anti Forum.




Du forum de Constantin au Philadelphium:


	1o   Macros Embolos de Maurien;

	2o   Les boulangeries (Artopolia);

	3o   Forum Tauri;

	4o   Église de la Vierge Diaconissa;

	5o   Modios;

	6o   Philadelphium.



Du Philadelphium jusqu’à l’église de la Zoodochos Pigi
(source vivifiante):


	1o   Philadelphium;

	2o   Amastrianon;

	3o   Forum Bovis;

	4o   La rue centrale (mésè) du Xérolophos;

	5o   Première voûte de Xérolophos;

	6o   Église de Saint-Kallinique;

	7o   La Monnaie;

	8o   Exakionion;

	9o   Carrefour des trois rues où se trouve l’église de Saint-Onésime;



Il tourne ensuite à droite et passe par:


	10o   L’église de Saint-Jacques-le-Perse;

	11o   L’église de Saint-Mocius;

	12o   L’aqueduc;

	13o   Le portique où est dressée la colonne (Sigma);

	14o   L’église de la Zoodochos Pigi (Balouklou).



La partie de la Mésè qui se trouvait entre le forum de
Constantin et le forum Tauri était appelée Artopolia (les
boulangeries). A l’entrée, s’élevaient deux statues colossales,
dont l’une a été retrouvée en 1870, et transportée
à Sainte-Irène. Le docteur Mordtmann pense, d’après les
auteurs anciens, comme la chronique pascale, Théophane
et Cédrenus, que les bazars byzantins se trouvaient entre
le forum de Constantin et la grande basilique, tandis

qu’aujourd’hui ils se trouvent vers le nord-ouest de ce
forum.

Du forum d’Arcadius, la rue principale conduisait de
la première enceinte de Constantinople à la Porte Dorée,
actuellement Essé-Kapousou. (Porte de Jésus.)

Un embranchement de cette rue passait par l’église de
Saint-André (mosquée Kodja Moustapha Pacha); un
deuxième, passant par l’église de la Peribleptos (Soulou
Monastir), conduisait à la Porte Dorée des murs théodosiens
(Yedi Koulé Kapoussou). Une autre rue parallèle
allait du forum Bovis à l’église Saint-Jacques-le-Perse
(Hekim-Oglou Djamissi) et traversait le quartier d’Exokionion.
Le nom d’Exokionion (hors de la colonne) se changea
plus tard en Exi Marmara, que les Turcs traduisirent
par Alti Mermer (six marbres).

Ce quartier était sur le chemin de la porte de Pigi ou
Pegana (Silivri Kapoussou). D’autres rues faisaient communiquer
entre elles les principales artères. Une rue partant
de la porte de Plateia ou porte Mesa (Oun Kapani), se
dirigeait vers le Philadelphium, réunissant ainsi cette partie
de la rue principale à la rive de la Corne d’Or. Un autre
embranchement montait vers l’église des Saints-Apôtres,
parallèlement à la première enceinte de la ville. Cette
rue, passant à l’ouest de l’église des Saints-Apôtres, descendait
dans la vallée du Lycus (Yeni Bagtche) et de là,
par de petites ruelles tortueuses, arrivait au forum d’Arcadius.
D’autres rues longeaient les murailles de la Propontide
et de la Corne d’Or.

Le quartier des Vénitiens était séparé de la ville par
un mur dont on voit encore quelques vestiges et qui
amena plus tard les Ottomans à appeler ce quartier Tahta
Kalé (sous les murs). Plusieurs topographes ont traduit à
tort «la tour en bois». A l’est du quartier des Vénitiens
se trouvait celui des Amalfitains et des Pisans. Celui des

Amalfitains ne dépassait pas la porte de Saint-Marc (Yeni
Djami); celui des Pisans s’étendait jusqu’à la porte du
Neorium (Bagtche Kapoussou). Là, commençait le quartier
des Génois qui allait jusqu’à la porte d’Eugène, tout près
du couvent Apologotheton (Turbé d’Abdul Hamid I), où
s’élevaient les murs limites de la ville.

Le long de la Corne d’Or, une large bande de terrains
s’étendait entre les murs et le port.

Un grand nombre d’autres rues, très étroites et tortueuses,
bordées de maisons à encorbellement, donnaient
à la ville un caractère fort original.

Outre la Corne d’Or, la ville possédait encore d’autres
ports.

On peut citer, sur la Propontide, le port de Julien ou
Sophien (Kadriga Limani) et le port de Théodose ou
d’Eleuthère (Vlanga Bostani[25]).


[25]
Le nom de Vlanga ou Blanca provient selon les uns d’une princesse
nommée Bianca, qui y avait son palais, et selon les autres de Blaquos qui
aurait transformé l’ancien port en un jardin potager.



Ces deux ports ont été comblés par les terres apportées
par les eaux et par les déblais des fondations nouvelles.
Sur l’emplacement du dernier se trouve aujourd’hui
un jardin maraîcher qui produit une grande
quantité de légumes.

Ce port se trouve à l’embouchure de la vallée du Lycus
qui commence sur les collines voisines des murailles. Il
naît en dehors de la ville et en est séparé par une
poterne située près de la porte de Sainte Cyriaque (Soulou
Koulé Kapoussou) actuellement murée. Les eaux continuent
leurs cours entre la colline où se trouvait l’église
des Saints-Apôtres et celle de Xérolophos. Puis passant
par le forum Bovis (Ak Serai), le fleuve arrivait à
Vlanga où il se jette à la mer. Les terres apportées par
les eaux avaient déjà, au temps des Byzantins, comblé

une partie du port de Théodose. L’entrée de ce port
était gardée par des grilles en fer fixées à deux tours.
Une de ces tours, nommée Contoscopium, servait à la
surveillance du port. Il est probable que, pendant le
siège de Constantinople, les navires génois, venant au
secours des Byzantins, sont entrés dans un de ces
ports.

III.—LES ENVIRONS DE BYZANCE

Des champs, des jardins potagers, des prairies entouraient
la ville. Le peuple venait s’y promener. On y
voyait de nombreux monastères souvent désignés sous
le nom d’ayasma (lieu sacré). Le monastère appelé
actuellement Baloukli renfermait lui aussi une source
sacrée. Les empereurs, qui habitaient le palais des Blaquernes,
villégiaturaient en été dans les jardins de ces
monastères[26].


[26]
Ce monastère contient une curieuse image de sainte Irène. Quand on
creusa les fondements de l’église actuelle en 1833, on découvrit les fondements
de l’ancienne basilique.



Hors de la porte de Xyloporta, un village nommé Cosmidion
(Eyoub) s’étendait jusqu’au fond de la Corne d’Or.
D’après plusieurs cartographes du moyen âge, ce village
possédait une jolie église, plusieurs châteaux et des
fontaines. Un cirque en bois (xylokerkos) s’élevait à côté
du monastère des saints Cosme et Damien: c’est probablement
de là que vient le nom de Cosmidion. C’est un lieu
sacré pour les musulmans; ils y trouvèrent en effet le
tombeau d’Aba-Eyoub-Ansari, un des compagnons du
Prophète, qui vint à Byzance et y mourut pendant la
première grande campagne arabe, en 672 après J.-C.
Tous les musulmans cherchent à faire déposer leur

dépouille mortelle dans les immenses cimetières qui
entourent le tombeau du saint.

L’autre rive de la Corne d’Or était peuplée également.
Il y avait à Galatiani (Sutludje), un ayasma réputé pour
guérir la stérilité et rendre abondant le lait des nourrices:
de là son nom de Galatiani.

Une partie de l’arsenal actuel (Tersané)[27], qui se trouve
près de Haskeuy, était appelée autrefois Paraskeuè et
aussi Keramidia (quartier de Piri Pacha), parce que l’on y
fabriquait des briques et des tuiles. Sur la hauteur
s’élevait Sainte-Paras Kévi. Près de là se trouvait l’Ok
Meidan (place aux flèches), une plaine où les anciens Turcs
s’exerçaient au tir à l’arc.


[27]
Les Turcs ont tiré ce nom du mot Darcina, dont les Espagnols se servent
pour désigner les chantiers. L’origine de ce mot paraît être Dar-u-ssnaa,
mot arabe qui signifie atelier.



Galata, jadis une des quatorze régions de Byzance, fut
habité dans la suite par les Génois. C’était une citadelle
entourée de murailles percées de douze portes et garnies
de plusieurs tours. Ces portes étaient appelées par les
Turcs, 1, Tophané Kapoussou; 2, Azeb Kapoussou;
3, Kutchuk Koulé Kapoussou; 4, Buyuk Koulé Kapoussou;
5, Meit Kapoussou; 6, Kurkdji Kapoussou; 7, Yag Kapan
Kapoussou; 8, Moumhané Kapoussou; 9, Kiredj
Kapoussou; 10, Egri Kapoussou. Les portes des murs de
séparation s’appelaient: 1, Kutchuk Karakeuï Kapoussou;
2, Mikhal Kapoussou; 3, Meïdanjik Kapoussou; 4, Klisee
Kapoussou; 5, Itch Azeb Kapoussou; 6, Sarik Kapoussou.

Le nom de Galata vient, d’après quelques auteurs, des
vacheries qui y existaient autrefois. On l’appelait aussi
Sycae (figuiers), à cause des figuiers qui y poussaient en
grand nombre. Certains auteurs attribuent l’origine du
nom de Galata aux Gaulois qui y résidèrent et que les
Grecs appelaient Galates, mais cela ne semble pas très

fondé, et l’étymologie la plus vraisemblable paraît être
celle qui s’explique par les vacheries de Galata (lait). On
l’appelait aussi Justinianopolis. Quand il fut indépendant
de Byzance, Galata devint une place forte.


Pl. 11.




	Sainte-Sophie.—Galeries supérieures du Gynécée.
        

	Sainte-Sophie.—Arcades supportant les galeries supérieures.
        







Sur le point le plus élevé des murailles se dressait une
tour nommée Tour du Christ (Galata Koulessi). Quoique
la partie supérieure en ait été démolie, la tour a été
conservée jusqu’à nos jours. Elle avait été construite
sous Zénon (474-491), puis surélevée à deux reprises
en 1348 et en 1446. La tour possède aujourd’hui un escalier
en pierre, de 146 marches prises dans l’épaisseur du mur
et comprend intérieurement cinq grands paliers en bois.
Au sommet de la tour s’élevait une croix. Un incendie
détruisit le toit en 1794; le monument fut ensuite réparé
sous le règne du sultan Sélim. En 1824, devenu encore
une fois la proie des flammes, il fut réparé par le sultan
Mahmoud. La tour n’a plus son toit primitif. Elle est
aujourd’hui occupée par des gardes chargés de veiller
aux incendies.

Pour récompenser les Génois qui avaient aidé les
Byzantins à secouer le joug des Latins, l’empereur
Michel Paléologue leur avait donné Galata et le faubourg
de Péra. Une fois établis (1267), les Génois se placèrent
sous l’autorité d’un podestat nommé par la république
de Gênes. C’est seulement en 1303, sous Andronic,
qu’ils obtinrent l’autorisation d’entourer leur ville d’un
mur d’enceinte; et ce n’est qu’en 1341, après bien des
difficultés, qu’ils parvinrent à transformer leur mur en
une forteresse munie de tours. L’ancienne ville génoise
est aujourd’hui le centre du commerce de la capitale.

Pendant le siège, les Génois avaient conclu avec le
Sultan un traité de neutralité et avaient ainsi pu sauver
leur vie et leurs biens. Mais Mehmet II, instruit de l’infidélité
des Génois qui avaient aidé secrètement les

Byzantins, fit démolir leurs murs et leur imposa un
conseil municipal.

Deux ponts en fer, construits par les Ottomans,
relient aujourd’hui Galata à la capitale. Au temps des
Byzantins, il n’existait qu’un pont en bois aux environs
d’Eyoub.

Galata garde encore plusieurs maisons byzantines.
C’est le seul quartier qui ait conservé un si grand nombre
de types de l’architecture civile du XIVe siècle. Entre
autres monuments de cette époque, on peut citer Arab-Djami,
ancienne église transformée, après la conquête
arabe, en mosquée; l’église de Saint-Pierre, le couvent
de Saint-Benoît, occupé par les Lazaristes. En dehors
des murs de Galata, s’étendaient des vignes et des jardins.
Plus tard, quand les habitants de Galata se multiplièrent,
la ville se développa, formant sur ses hauteurs
le faubourg de Péra, qui est actuellement le quartier
européen.

Le nom de Péra provient du mot grec πέρα (qui signifie
au delà, d’où περαία, le quartier de la rive opposée). Les
Turcs l’appelaient Bey Oglou, qui veut dire fils du Prince,
parce qu’un des fils de Jean Comnène habitait ce faubourg.
Le nom de Tarlabachi démontre encore que ces parages
ne contenaient au XVIe siècle que des champs et des vignes.

Le Bosphore depuis Galata était bordé de villages.
Pour arriver au village Argyropolis (Foundouklou) renfermant
l’église de Saint-André, il fallait traverser une
forêt. Un peu plus loin, s’élevait le village de Diplokionion
ou Gunella, Bechiktache (bechik, berceau, tache,
pierre.) Entre Argyropolis et Diplokionion se trouvait
un port qui fut comblé sous Ahmed Ier en 1023 de l’Hégire
et qui fut nommé Dolma Bagtché. Arnaoutkeuy, connu
par ces forts courants que les Grecs appelaient Megarevma,
possédait l’église de l’archange Saint-Michel,

construite par Constantin et réparée par Justinien.
Chelae (Bebek) possédait un temple de Diane. Après le
village de Bebek on trouve Roumili-Hissar, château
fort construit en quatre mois par Mahomet II avant la
conquête de Byzance. Sténia, autrefois Sosthénion, ou
Léosthénion, village du Haut-Bosphore, possédait un
temple et la statue que les Argonautes avaient élevée en
l’honneur du Génie qui les avait secourus. Constantin le
Grand consacra ce temple à l’archange saint Michel. Il
fut détruit en 865 pendant l’invasion russe.

Les habitants du Bosphore voyaient alors pour la première
fois l’invasion d’un peuple qui, jusqu’alors, leur
était inconnu. C’étaient les Russes idolâtres, qu’ils appelaient
les «Rhos homicides». Sous la conduite d’Ascold
et de Dir, leurs chefs, les Russes avaient traversé le Pont-Euxin
sur des centaines de petits navires et occupé les
rives du Haut-Bosphore. «Ils décapitèrent les moines,
dit M. Schlumberger, les crucifiant, les tuant à coups de
flèches et s’acharnant à leur enfoncer des clous dans le
crâne.»

Thérapia, qui veut dire en grec «guérison», était un
lieu de convalescence pour les malades, désireux de
changer d’air. Ancien promontoire de Simas, cette ville
possédait autrefois un temple de Vénus Meretricia, vénéré
par les navigateurs.

Buyukdéré était appelé Bathycolpos, ou Megas Agros;
on prétend que Godefroy de Bouillon y avait campé.

Après avoir passé Roumili-Kavak, où Jason avait élevé
un autel à Cybèle et les Byzantins le temple de Sérapis,
on arrive aux châteaux forts que les Génois avaient construits
afin de s’assurer le commerce du Bosphore. Les
Génois avaient, dit-on, fermé le détroit par une chaîne
semblable à celle des Byzantins.

Ensuite vient Buyuk Liman, ancien port des Ephésiens,

protégé par le cap Garibtché, la Charybdis des Phéniciens.

La côte asiatique du Bosphore ne comptait pas moins
de villages. A l’entrée du Bosphore, près de la mer Noire,
sur les hauteurs du promontoire de Hiéron (Anatoli-Kavak),
on voyait le grand château génois, Hiero Kalessi,
ancienne forteresse dont subsistent encore les ruines,
et le temple des douze dieux, consacré par l’Argien
Phrygos et doté par Jason à son retour de la Colchide.
On peut encore rappeler, tout près de là, le temple de
Jupiter élevé par les Chalcédoniens. Ce temple fut transformé
en église par Justinien. Les anciens se disputaient
la possession de ce promontoire qui était la clef du
Bosphore.

Au pied de ce promontoire, la douane byzantine était
établie. Prusias, roi de Bithynie, l’avait enlevée aux
Byzantins en 192 avant J.-C. Vers le XIVe siècle, les Génois
l’occupèrent sous les Paléologues et bâtirent, avec les
fragments d’Hiéron, le château fort dont on retrouve
aujourd’hui les ruines.

«C’est en ce lieu grandiose, raconte M. Schlumberger,
que l’eunuque pontife, Ignace, arraché à sa cellule d’Anderovithos,
fut jeté par ses gardes dans une étable à
chèvres; on l’y laissa de longs mois en plein hiver, demi
nu, enchaîné, mourant de faim. Chaque jour, Lalacon le
frappait et le couvrait d’injures. On croit rêver en songeant
que ce prisonnier était le chef de l’église établie
et que ceci se passait à quelques heures de la ville la plus
civilisée, rendez-vous des philosophes et des lettrés de
tout l’ancien monde».


Pl. 12.




	Sainte-Sophie.—Gynécée.
        

	Sainte-Sophie.—Gynécée.
        







En suivant la rive asiatique du Bosphore, on arrive à
la petite échelle nommée Sutludjé, d’où un sentier conduit
sur la plus haute montagne du Haut-Bosphore. Au
sommet de cette montagne (180 mètres au-dessus de la

mer) se trouve le tombeau de Josué (Youcha), le juge des
Hébreux, vénéré aussi par les musulmans. Les superstitions
de tous les temps se mêlent autour de cette tombe
gigantesque qui a quatre mètres de longueur et un demi-mètre
de largeur. Selon les uns, c’était le lit d’Hercule,
selon les autres le tombeau d’Amycus, tué par Pollux. Les
musulmans la considèrent comme la tombe de Josué. Les
malades s’y rendent souvent et, pour se mettre sous la
protection du saint, attachent des bouts de chiffons aux
grilles de cette tombe, espérant ainsi obtenir la guérison
de leurs maux.

Cette montagne possède quelques ruines byzantines
provenant peut-être de Saint-Pantéléimon et un ayasma
(source sacrée) dont l’eau donne aux femmes stériles,
dit-on, l’espoir de connaître les joies de la maternité. A
l’époque byzantine, cet endroit portait le nom de Κλίνη Ἡρακλέους, lit d’Hercule.

L’histoire ne parle ni de la mort ni de l’enterrement
d’Hercule qui, pendant l’expédition des Argonautes, avait
quitté ses compagnons avant l’entrée du Bosphore. Mais,
à ce propos, le docteur Mordtmann, dans ses études sur le
Bosphore, écrit justement: «En lisant chez Strabon que
les ossements de Melkart étaient conservés à Cadix dans
un magnifique tombeau en marbre, au milieu de son
temple, nous pouvons bien admettre qu’il s’agit aussi,
sur le mont du géant, d’un tombeau ou lit de Melkart,
l’Héraclès Syrien, relique préhistorique de la navigation
phénicienne pour le Pont-Euxin.

«La découverte d’un dieu phénicien dans les décombres
d’Amathonte de Chypre, statue en calcaire poreux
de 4 m. 20 de hauteur, appartenant au VIIIe siècle et conservée
actuellement au Musée impérial ottoman (pavillon
Tchinili Kiosk), nous a fait connaître Baal Melkart,
appelé par les Hellènes Ἡρακλῆς ἄρχηγευς de Tyr.


«On célébrait la fête du réveil de Melkart pendant la
saison où les eaux de source recommençaient à couler».

On sait que, bien avant la prise de Troie, les Phéniciens
naviguaient dans la mer Noire, ouvrant ainsi un
chemin au commerce de Tyr et de Sidon. D’ailleurs, le
nom phénicien Achkenas, donné à cette mer, suffirait à
l’établir. Les Grecs ont fait de ce nom, Achkenas, ἔυξενος
(Euxin), attribuant ainsi comme toujours aux mots traduits
par eux la signification qu’ils leur souhaitaient. Ils appelaient
hospitalière une mer qui ne l’était guère, souhaitant
sans doute calmer, par ce qualificatif flatteur, les tempêtes
qui l’agitaient.

Au pied de cette montagne se trouve le célèbre village
de Beïkos, où les vaisseaux des Argonautes se ravitaillèrent
et où le roi Amycus fut tué.

C’est à Tchoubouclou que s’élevait autrefois le cloître
des Akoimètes. Lembos (Kanlidja) possédait un petit port
appelé Lycadien, Nafzimakion (Vani Keui), un monastère
construit par Justinien, où les femmes de mauvaise
vie se retiraient pour y passer leur vie en prières.

Le long des rives asiatiques du Bosphore, nous pouvons
citer encore les villages d’Anatoli-Hissar où Bayazid Ier
construisit un château fort pour assurer le passage de
son armée sur le Bosphore, Botamonion (Geuk Sou), où se
trouvent les Eaux douces d’Asie, Protos Discos (Tchenguel
Keui), Deuteros Discos (Beyler bey), Chrysokeramos
(tuiles dorées) (Kousgoundjouk), le port du Bœuf, Eukus
Limani, et enfin Chrysopolis (ville d’or), aujourd’hui
Scudar ou Scutari situé en face de la pointe du Seraï.
Son nom lui venait selon les uns de Chrysès, fils d’Agamemnon,
et selon les autres du mot uscudar qui veut
dire en persan lieu de campement. Les Persans accumulaient
les richesses de l’Asie Mineure dans cette ville qui
a joué dans l’histoire un rôle important. A l’époque des

Byzantins, ces parages étaient désignés pour servir au
campement des soldats nommés scutarii, qui y avaient
leur caserne appelée scutarion. Cette étymologie paraît la
plus vraisemblable.

Entre cette ville et Byzance, à peu de distance du
rivage asiatique, se dresse en pleine mer un petit rocher
surmonté d’une tour. Dans cette tour qui a perdu sa
forme primitive, les Byzantins avaient installé un bureau
de douanes, et elle est célèbre dans l’histoire sous le
nom de la tour de Damalis. Damalis, femme de Charès,
général athénien qui résidait à Chrysopolis, fut enterrée
sur ce rocher même. Les Européens l’appellent tour de
Léandre et les Turcs, Kis Koulessi (tour de la fille). Après
la conquête turque, cette tour ayant menacé ruine fut
démolie et rebâtie en bois. Quand elle fut plus tard la
proie des flammes, on la rebâtit en pierre (sous Ahmed III).

Damalis, le promontoire situé vis-à-vis de la tour de
Léandre, portait une statue représentant une vache. Une
autre statue semblable se trouvait entre Couroutchéchmé
et Ortakeui, sur un point appelé Vaka. Plusieurs promontoires
du Bosphore portaient également des colonnes que
les Phéniciens avaient érigées sur le passage de leurs
navigateurs et qui remplissaient un rôle analogue au service
actuel des phares.

Chalcédoine, Kadi Keuï[28], existait bien avant la fondation
de Byzance. C’est la ville que la fable a présentée
comme le village des aveugles; les raisons qui avaient
fait choisir Kadi Keuï, de préférence à la ville de Byzance,
ne témoignaient pourtant pas d’un tel aveuglement. Elles
étaient inspirées par diverses considérations pratiques,
telles que la fertilité du sol, l’abondance de l’eau et peut-être

aussi par ce fait que la côte d’Europe était déjà
occupée par un peuple guerrier, comme l’attestent les
murs cyclopéens mis à jour par les travaux du chemin de
fer de la Turquie d’Europe à la pointe du Seraï. Le Dr Paspati
prétend même qu’il a dû exister là autrefois une acropole
semblable à celle de Mycènes et de Troie. Codinus
dit qu’à la place de la colonne brûlée s’élevait un sanctuaire
du cavalier thrace.


[28]
Le nom actuel de Kadi Keuï (village du juge) date du moment où les
revenus de ce village ont été donnés comme appointements, Arpalik, par le
Sultan conquérant à Hidir bey, premier Kadi (juge) de Constantinople.



Ce village était fameux par son temple d’Apollon,
que remplaça l’église d’Euphémie rendue célèbre par le
concile de 451. Valens en avait démoli les murailles
pour construire son aqueduc. Les Turcs l’appelèrent
d’abord Kaldja Dunia[29].


[29]
D’après Melling, l’architecte du Sultan Selim III, qui dessina en 1715
une vue de ce village, Kadi Keuï ne possédait alors que 400 maisons environ;
actuellement on en compte plus de dix mille.



Depuis Chalcédoine jusqu’à la ville de Nicomédie (Ismid),
on rencontrait de petits villages tout le long de la
rive asiatique de la Propontide. Après avoir doublé le promontoire
de Moda Bournou[30], occupé par une partie de
Chalcédoine et qui était dans le temps le comptoir phénicien,
on se trouve en présence de Kalamick Keurfezi, ancien
port d’Eutrope, dont le nom rappelle le vieil eunuque

qui succéda à Rufin. La rive méridionale du port est limitée
par l’ancien cap Hiéron où s’élève actuellement un
phare. C’est un des plus beaux points de vue des environs
de Constantinople. Justinien y avait bâti un palais,
des bains et des chapelles. Théodora y venait souvent
passer l’été, fuyant la vie agitée du cirque et la terreur
des grandes séditions.


[30]
Dans les couches inférieures de la falaise, on a dernièrement découvert des
ustensiles et des objets appartenant aux époques préhistoriques; le Dr Mordtmann
les juge semblables aux antiquités découvertes à Chypre. Voici ce que
dit à ce sujet le savant docteur: «Il est permis de formuler deux conclusions:
d’abord la présence d’une population indigène (Thrace) dans la
vallée de Kourbali Dèré où furent récemment trouvés par M. Milliopoulo
des ustensiles préhistoriques de l’âge de la pierre polie, et qui sont identiques
à ceux découverts par Schliemann à Hissarlik. Cette population doit
être contemporaine de celle de Hissarlik; ensuite, l’existence d’un établissement
sur le plateau de Moda Bournou à l’époque égéenne où se faisaient les
échanges commerciaux avec les étrangers arrivant par mer.»

Ce comptoir existait encore au IXe siècle, lorsque les premiers colons
mégariens apportèrent le culte dorien d’Apollon. Une preuve de plus de l’existence
d’une peuplade préhistorique sur la côte asiatique résulte de ce fait
que nous-mêmes avons constaté récemment sur le promontoire de Maltépe des
vestiges de cette époque, rappelant un tumulus. Les fouilles que nous allons
incessamment y entreprendre en préciseront sans doute l’origine.




Pl. 13.



Sainte-Sophie.—Galerie supérieure.
    





Église de Sainte-Irène.



Sur l’extrême hauteur du mont de Kaïch Dag, était bâti
un monastère; on y découvre aujourd’hui, quand on
fouille le sol, des mosaïques qui en proviennent.

Là encore se trouvait la station de télégraphie optique.
Cette station communiquait jusqu’à la frontière par l’intermédiaire
de postes situés sur les points les plus élevés
des montagnes. Dès que l’ennemi était en vue, on allumait
de grands feux sur le poste le plus voisin, et chacun
des autres, répétant à son tour le signal, transmettait la
nouvelle jusqu’à la station, établie dans le jardin du
Palais impérial byzantin.

Le Grand Palais correspondait ainsi, par des signaux
et des feux, avec toutes les provinces de l’empire. Les
restes du phare employé à cet effet, et qui portait le nom
de Kontoscopium, ont été retrouvés par M. Paspati dans
l’enceinte du Grand Palais, au milieu d’une agglomération
de maisons turques. Un corps spécial, militairement
organisé, montait la garde dans ce monument dont l’importance
était très grande pour la sécurité de l’Empereur.
Cela n’empêcha pas Michel III, surnommé l’ivrogne,
qui était passionné pour les jeux du cirque, de supprimer
tous les signaux, parce qu’un jour, pendant les jeux, un
signal ayant annoncé l’ennemi, l’esprit du peuple en
avait été troublé et le plaisir de l’Empereur compromis.

Dans la Propontide, à une distance d’une dizaine de
milles de la capitale et à l’entrée du golfe de Nicomédie,
en face de l’Olympe de Thrace, vieille montagne

sacrée du paganisme asiatique, se trouvent plusieurs îles
appelées dans le temps Demonisia (îles du peuple) ou
Papadonisia (îles des prêtres), à cause de leurs nombreux
monastères et couvents. On les a appelées aussi îles
des Princes. Comme les intrigues du palais ne cessaient
jamais à Byzance, ces îles servirent en effet pendant des
siècles de lieu d’exil aux empereurs détrônés et aux plus
illustres personnages de l’histoire byzantine.

Nul coin sur la terre n’a vu mourir plus de princes et
de princesses, souvent les yeux crevés, au fond des cellules.
Nul endroit dans le monde n’est rempli d’aussi tragiques
souvenirs, contrastant avec la beauté naturelle et
le pittoresque de ces îles.

Elles ne contenaient autrefois que les monastères fondés
en majeure partie par des princes et princesses. Quelques
bâtiments sans intérêt architectural, agglomération
d’oratoires, d’églises, de logements pour les prêtres, de
cellules, quelques cabanes de pêcheurs et de fournisseurs
des monastères, formaient l’ensemble de ces constructions.
Les îles des Princes, au nombre de neuf, sont disposées
en quelque sorte sur une ligne parallèle à la côte
asiatique, dans l’ordre suivant: Proti, Antigoni, Pitys,
Halki, Prinkipo, Andérovithos, ou Terebinthos, Neandros
et, un peu à l’ouest vers l’Hellespont, Plati et Oxya.

De ces neuf îles, quatre seulement sont habitées aujourd’hui,
les autres n’étant que des étendues de terre sans
arbres et sans eau. L’île la plus rapprochée de la capitale
s’appelait Proti (première) (Tinaki). Elle contenait trois
monastères et une gigantesque citerne dont on voit
encore les restes. L’Empereur romain Lécapène fut relégué
par ses propres fils dans un de ces monastères que
le Romain avait bâti sur la partie la plus élevée de l’île.
Là fut enterré le corps mutilé à coups de hache de l’empereur
Léon l’Arménien (820). Michel Rangabé et plusieurs

autres y furent exilés après avoir eu les yeux crevés.

La deuxième île s’appelait Antigoni, en turc, Bourgas,
«Antigoni doit, semble-t-il, son nom, dit M. Schlumberger,
au fameux Antigone, l’ancien général d’Alexandre.
Son fils, Démétrius Poliorcète, voulut de la sorte immortaliser
le nom de son père lorsqu’il vint dans la mer de
Marmara, en 298 avant J.-C., combattre pour la liberté
des détroits et l’empire du monde, contre Lysimaque
de Thrace et Cassandre de Macédoine.» Là se trouvait
l’ancienne église de Saint-Jean-Baptiste construite
par l’impératrice Théodora (842), après la mort de son
époux, Théophile l’Iconoclaste. Basile le Macédonien
y avait fait bâtir un couvent. Constantin Porphyrogénète
y avait fait enfermer Etienne, fils de Lécapène (912-959).

Tout près de cette île on voit l’île de Halki, appelée en
turc, Heibeli Ada, et qui tirait son nom de Halki, Chalcitis,
d’une mine de cuivre très probablement déjà exploitée
dans les temps préhistoriques. Des gâteaux de cuivre
récemment découverts à Moda semblent provenir de cette
mine.

Halki possédait le couvent de la Panagia bâti par Jean
Paléologue et sa femme Marie. Ce couvent brûla en 1672.
Sur son emplacement s’élève actuellement l’école grecque
commerciale. On y trouvait aussi le monastère de la
Trinité, fondé par Photius, un des patriarches les plus
savants du IXe siècle, qui proclama en 857 le grand
schisme d’Orient. «On ne sait rien, dit M. Schlumberger,
de l’histoire de cet édifice à l’époque byzantine, ni de
celle des moines qui y ont vécu sous les empereurs
grecs, comme sous les sultans ottomans.» Une école
théologique grecque, qui est actuellement le séminaire
de l’Église orthodoxe, fut en 1844 construite sur son
emplacement. En 1828, pendant le conflit turco-russe, le

monastère de Halki devint le séjour des prisonniers russes.
A une faible distance du collège, non loin du cimetière
russe, on remarque la tombe de sir Edouard Barton,
le second ambassadeur anglais envoyé auprès de la
Sublime Porte et mort (1598) à Halki.

Parmi les îles habitées, la plus éloignée de la ville s’appelait
Prinkipo, Buyuk ada. C’est la plus grande et la plus
importante: elle est formée de deux grands pics séparés
l’un de l’autre par un col; elle a à peu près 8 kilomètres
de circonférence et forme un site des plus pittoresques.
Au nord-ouest de la ville, se trouvait le couvent
appelé Camaraïa (les voûtes) ou monastère d’Irène, construit
d’abord par Justin et reconstruit par l’impératrice
Irène. Cette dernière, régente pour son fils Constantin, le
détrôna, et après lui avoir fait crever les yeux, l’emprisonna
dans ce couvent. Elle y avait aussi enfermé sa
petite-fille, Euphrosyne, que l’empereur Michel le Bègue
(820-829) enleva plus tard pour l’épouser.

L’impératrice Irène, détrônée à son tour par Nicéphore
le logothète, fut reléguée d’abord dans ce monastère, puis
transférée à Lesbos (Mitylène), où elle mourut en 803.
On ramena son corps à Prinkipo et on l’inhuma dans ce
même couvent.

Actuellement, du grand couvent de femmes de Prinkipo,
on ne voit que des chambres demi voûtées, des
restes de cellules, et les murs épais d’un oratoire.

L’impératrice Zoé, fille de Constantin VIII, fut aussi
reléguée à Prinkipo par ordre de Michel le Calfat, et la
mère d’Alexis Comnène et ses enfants y furent emprisonnés
par ordre de Michel Ducas.

Cette île compte encore plusieurs autres monastères,
dont les principaux sont reconstruits, tels que celui de
Christos et de Saint-Nicolas et celui de Saint-Georges.

Les autres petites îles, quoique non habitées, ont été

aussi le théâtre d’événements historiques: Constantin,
fils de l’empereur Romain Lécapène, fut exilé en 945 par
son père à Terebinthos, située en face du couvent de
Saint-Nicolas. Le patriarche Théodose y fut relégué par
ordre d’Andronic Comnène en 1183.

Oxya (la pointue), située derrière les îles de Proti et
d’Antigoni, vit l’exil de Gébon qui prétendait être fils de
l’impératrice Théodora, ainsi que celui de Niképhoritzès,
le cruel eunuque, à qui l’on avait auparavant crevé les
yeux. On y remarquait un petit oratoire, devenu célèbre
et qui avait été bâti par le patriarche Anastase.

Plati (la plate) voisine d’Oxya, fut un lieu de supplices.
On y voit encore les ruines d’une ancienne église, élevée
en 860 par le patriarche Ignace Rangabé, ainsi que
celles des horribles prisons souterraines, véritables tombeaux
vivants, dont l’origine remonte à l’époque hellénique,
et les vestiges d’un château construit en ces temps
derniers par un anglais, sir Henry Bulwer. Par ordre de
l’empereur Constantin VIII, le patrice Basile Bardas fut
emprisonné dans les oubliettes de Plati.

Les îles des Princes durent à leur voisinage de la capitale
d’être souvent pillées par l’ennemi et ravagées par
les pirates. Pendant la conquête latine, Dandolo avait
recommandé le pillage des îles des Princes comme
moyen d’approvisionnement.

«Plusieurs fois encore, dit M. Schlumberger, sous le
terrible Andronic Comnène, puis sous Andronic Paléologue
le vieux, des aventuriers latins vinrent occuper
les îles, après y avoir brûlé couvents et maisons d’habitations.
Les corsaires vénitiens de Candie, en arrivant à
Prinkipo, brûlèrent toutes les constructions et s’emparèrent
de tous les habitants, moines et laïques. Puis,
ayant empilé sur leurs navires les plus considérables de
leurs captifs, ils allèrent jeter l’ancre en vue de Constantinople.

Là, ces infortunés, dépouillés de leurs vêtements,
furent pendus par les pieds aux vergues des mâts
et déchirés à grands coups de fouet: il fallut que le vieil
Andronic vidât son trésor presque épuisé déjà, pour
payer à ces forbans les quatre mille pièces d’or de rançon
qu’ils réclamaient.»

IV.—LES MURS ET LES TOURS

Constantin avait entouré Constantinople d’une enceinte
qui enfermait seulement les cinq collines de la ville. Ces
murs commençaient à proximité de Psamatia et arrivaient
à l’ancienne porte Dorée, près de la mosquée
Essé-Kapoussou, dont le nom fut plus tard donné à la
porte Dorée de la ville. Ils passaient près du monastère
de Dius, traversaient la vallée du Lycus et, après avoir
gravi la colline qui partait de l’église des Saints-Apôtres,
descendaient à la porte de Platea Mesa (Oun Kapani).

Aujourd’hui, on ne rencontre que quelques fondations
en ruines de cette muraille. La construction et la garde
de ces murs avaient été confiés à 40.000 Goths.

Plus tard, sous Théodose II, il fallut élargir cette
enceinte, et protéger les nouveaux quartiers qui s’étaient
formés en dehors des murs constantiniens. Le préfet
Anthémius bâtit d’abord en 412 un premier mur intérieur,
puis en 447, Cyrus Constantin, un autre préfet, doubla
la nouvelle muraille qui avait souffert d’un tremblement
de terre, et porta le fossé plus loin. Ce sont ces
murs que l’on voit encore aujourd’hui. «Ce rempart,
dit M. Schlumberger, est bien plus grandiose que celui
de Rome, plus poétique et plus sauvage que celui d’Avignon,
infiniment plus étendu et plus important que ceux
de Carcassonne ou d’Aigues-Mortes.»


L’ensemble de tous les murs qui défendaient la ville
formait un triangle. Les murs maritimes ne comportaient
qu’une rangée de murs consolidés par des tours,
tandis que ceux du côté de la terre étaient les plus
importants. Ils consistaient en trois lignes de défense,
protégées par des tours octogonales, carrées et hexagonales
et par un vaste fossé rempli d’eau.

Les eaux de la Propontide pénétraient dans le fossé
jusqu’à la porte de Pigi, et celles de la Corne d’Or
jusqu’à un certain point près des Blaquernes. A partir de
ces deux points, le terrain était en effet plus élevé que le
niveau de la mer, et le fossé n’était plus rempli que par les
eaux de pluie. Des diataphrismata (murs, digues) arrêtaient
l’eau aux points inclinés, en sorte que la ville
se trouvait entourée de tous côtés par les eaux. Des ponts
en bois reliaient les rives entre elles. On les détruisait en
temps de guerre. Les portes militaires n’avaient pas de
ponts. Les ponts en pierre qu’on voit actuellement sont
d’une construction postérieure à la conquête de Constantinople.

Les murs théodosiens s’étendaient depuis la côte de
la Propontide jusqu’au palais de Blaquernes. La partie
située entre Tekfour-Séraï et la Corne d’Or était plus fortifiée
que les autres. Le palais des Blaquernes était entouré
par quatre rangées de murs. Le mur de l’intérieur avait
été construit par Anastase, lors de la reconstruction du
palais ou plus probablement par Héraclius, quand il arma
la ville en prévision de l’agression des Avares. La quatrième
ligne de défense était formée par des murs solidement
construits qui touchaient d’un côté au fossé du
tribunal et de l’autre à la tour d’Isaac l’Ange.

La colline des Blaquernes était divisée en deux parties
par un mur: l’une, avec le palais et le quartier des Caligaria
et l’autre, la partie basse de la colline, qui touchait

à la Corne d’Or. Cette dernière, comprenant les églises
de Notre-Dame des Blaquernes, des Saints-Nicolas et
Priscus et de Saint-Pierre et Saint-Marc, n’était défendue
que par deux rangées de murs construits sous Héraclius.

Léon V l’Arménien y avait ajouté un second mur destiné
à protéger l’église des Saints-Nicolas et Priscus restée
hors des murs d’Héraclius. Ce petit quadrilatère, qui
contient aujourd’hui un ayasma, est appelé d’après les
topographes modernes Pentapyrgion, tandis que d’après
les historiens byzantins, le bâtiment de ce nom faisait
partie du grand palais bâti sur la Propontide. Les murs
avaient 16 kilomètres de longueur et étaient renforcés par
plus de 400 grandes tours de formes différentes. La plupart
de ces tours sont carrées; quelques-unes sont de forme
hexagonale, octogonale ou ronde. Elles avaient à l’intérieur
plusieurs étages, auxquels on accédait par des escaliers
en pierre, pris dans l’épaisseur des murs. Chaque
tour était munie de canons, de grosses pierres et d’autres
engins de guerre.

Ces murs, souvent ébranlés par les tremblements de
terre et par les assauts des armées ennemies, tombèrent
plus d’une fois en ruine et furent réparés au cours des
siècles par les différents empereurs byzantins, et principalement
par Théophile, qui les reconstruisit de fond en
comble, ainsi que l’indiquent plusieurs inscriptions gravées
sur les tours. Les murs et les tours ont été à différentes
reprises consolidés par les Turcs après la prise de
Constantinople. Ce serait donc une erreur de voir dans
ces ruines les effets de la guerre. En les observant avec
soin, on constate qu’elles proviennent surtout des
ravages du temps et des tremblements de terre.


Pl. 14.



Église Saints Serge et Bacchus.—Chapiteaux et frise.
  





Mosquée de Kahrié.—Intérieur de la chapelle latérale. (Parekklesion.)
  


Parmi les tours les plus remarquables, plusieurs sont
célèbres par le rôle qu’elles ont joué dans l’histoire. Les
tours du Cyclobion, Yedi-Koulé (les sept tours), appelées

aussi par les Grecs Pentapyrgion, car le château n’avait
alors que cinq tours, furent réparées et reconstruites
successivement par les sultans turcs, et servirent longtemps
de prison aux ambassadeurs étrangers. Deux
de ces tours furent ajoutées en 1470 par Mehmet II.
Les deux tours carrées qui protègent la porte Dorée consistent
simplement en des blocs de marbre posés les uns
sur les autres.

Les prisonniers des légations européennes étaient
jusqu’en 1768 enfermés dans les cachots de ces tours. A
cette date, M. Obreskow, chargé d’affaires de Russie, qui
était en prison, tomba malade et les autres ambassadeurs
obtinrent du Sultan que les prisonniers pussent habiter
une des maisons qui se trouvaient dans l’enceinte du
château fort. Il y avait une dizaine de maisons et une
mosquée destinées aux troupes de la garnison, qui comportait
l’agha (commandant), le kahia (lieutenant),
6 beuluks bachi (officiers) et environ 50 soldats. Dans la
suite, le général Sébastiani, alors ambassadeur de France
à Constantinople, amena le Sultan à autoriser M. Obreskow
à retourner dans son pays.

Le plan de ce château fort qui figure dans l’ouvrage
de Melling, a été dessiné d’après les renseignements
fournis par M. Pouqueville aîné, consul général de
Janina, qui a été longtemps enfermé dans cette prison.
Il nous donne une idée exacte de la disposition des maisons
qui existaient alors dans son enceinte.

Près de la porte de Selymbria, on trouve la tour dite
de Constantin; on y voit six colonnes de marbre rouge
encastrées dans les murs. Un peu plus loin, la tour de
Saint-Romain.

A l’endroit où les eaux de la vallée du Lycus pénètrent
dans la ville, s’élève une tour appelée par les Ottomans
Soulou Koulé (tour mouillée); vient ensuite la tour d’Andronic

et la tour de Basile. Puis, sur les murs de Manuel,
se trouvent la tour d’Isaac l’Ange et la tour d’Anémas.
Cette dernière servait de prison. Son nom provenait,
dit-on, de Michel Anémas, fils d’un roi de Candie, qui y
fut enfermé sous Alexis Comnène.

La tour d’Isaac l’Ange avait trois fenêtres sur la façade
extérieure et un balcon. Les trois autres façades
n’avaient qu’une seule fenêtre chacune. De ces fenêtres,
celle du sud faisait communiquer l’intérieur de la tour
avec la plate-forme des murs, celle du nord servait de
communication avec le chemin de ronde de la tour
d’Anémas. Tout près de cette tour on voit aujourd’hui
les substructions d’un mur qui séparait jadis le palais du
quartier des Blanquernes. La tour a servi au dernier
empereur de Byzance d’observatoire pour étudier les
mouvements de l’ennemi pendant le siège.

A côté des murs maritimes de la Propontide, une des
tours les plus célèbres était celle de Marmara Koulé, la
tour de marbre, dont le pied est baigné par les eaux
de la Propontide. Elle servait de prison aux Byzantins.
Son origine remonte au temps de la dynastie macédonienne.
Dans cette tour, on peut voir la prison des
Byzantins mentionnée par Nicétas Acominate. On y voit
encore l’ouverture par laquelle on jetait les corps des
suppliciés dans la mer. Près de cette tour, il en existait
une autre appelée par les Turcs Arab Koulessi et qui
servait jadis d’hôtel des monnaies. A l’ouest de cette
porte, une échelle nommée tach iskellessi était autrefois
utilisée pour le débarquement des empereurs quand ils
se rendaient du Grand Palais à Pigi par voie de mer.

La tour des Manganes est souvent citée également par
les historiens. Il est assez difficile aujourd’hui d’indiquer
d’une façon exacte son emplacement, qui était
voisin de l’Acropole.


Parmi les tours qui garnissaient l’enceinte de Galata,
il faut citer la tour du Christ qu’on voit encore aujourd’hui,
Galata Koulessi, et qui avait probablement été
construite par Anastase Ier ou par Zénon au Ve siècle.
Cette tour, qui est actuellement la plus élevée, avait
40 mètres de hauteur et atteignait une altitude de
150 mètres au-dessus du niveau de la mer. Elle était
recouverte d’un toit conique très original. On y montait
par un escalier de 140 marches adossées contre le mur
de la tour, et divisé en huit paliers. On l’appelait aussi
tour des Génois. D’après Melling, elle servait encore
en 1751 de corps de garde pour les officiers préposés au
maintien de l’ordre public. Au premier signe d’incendie,
ou dès qu’un événement extraordinaire se produisait,
l’alarme était donnée de la tour, au moyen d’un énorme
tambour et, s’il faisait nuit, au moyen de feux allumés
au sommet de la tour. La tour exhaussée et réparée plusieurs
fois par les Turcs a perdu sa forme primitive. A
l’époque où Melling l’a décrite (1703-1730) elle possédait
encore son toit conique qui lui donnait un aspect
moyenâgeux. Ce toit ayant été brûlé en 1794 fut remplacé
par un toit d’une autre forme.

V.—LES PORTES

Parmi les nombreuses portes, on distinguait les portes
civiles et les portes militaires. Les premières servaient
de passage aux habitants et facilitaient la communication
avec les quartiers situés hors de la ville. C’est à elles
qu’aboutissaient les routes venant des environs et celles
partant des portes de la première muraille constantinienne,
qui n’avait pas été rasée, comme on l’a prétendu
à tort. Les portes civiles étaient reliées avec l’extérieur par

de larges ponts jetés sur le fossé. En temps de guerre, on
détruisait ces ponts et on murait la baie des portes.

Les portes militaires, protégées stratégiquement par
des tours et d’autres dispositifs, restaient toujours
fermées par de lourdes et doubles portes en fer et ne
s’ouvraient que pour les contre-attaques ou pour permettre
l’entrée des secours. Plusieurs de ces portes militaires,
ouvertes pendant la guerre, étaient murées ensuite.
Les portes civiles de la muraille théodosienne eurent les
mêmes noms que celles de Constantin. On les distinguait
seulement entre elles par l’attribut de Vieille et de Nouvelle.
Cette appellation a subsisté jusqu’à nos jours et plusieurs
portes sont qualifiées de «Nouvelles» (Yeni), bien
qu’elles soient couvertes d’inscriptions très anciennes.
Il est facile aujourd’hui de retrouver l’emplacement de ces
portes, qui sont encore fort bien conservées. Mais il est
plus malaisé de les désigner exactement par leur nom,
car les plans et ouvrages, édités au cours des siècles, ne
s’accordent pas sur les noms. Cette confusion a induit en
erreur plusieurs auteurs, pour ce qui touche, entre autres,
les portes de Charisios et de Caligaria, qui ont été le
théâtre de grands événements historiques et qui ont par
la suite fait l’objet de longues discussions. Les portes
murées, en effet, désorientèrent beaucoup les topographes,
qui ne savaient pas au juste quel emplacement
assigner à chacune des portes citées par séries dans les
ouvrages historiques.


Pl. 15.




	Sainte-Sophie.—Porte en bronze.
        

	Mosquée de Kahrié.—Chapiteau avec croix de l’église Khora.
        







Du côté de la terre ferme les portes avaient les situations
suivantes:

1o Aurea Porta (Porte Dorée), (Yaldizli Kapou):

Cette porte, percée dans le mur de Théodose, avait autrefois
la forme d’un arc de triomphe à trois arcades; celle du
centre, destinée au passage du cortège triomphal de

l’Empereur, était monumentale. L’entrée de cette porte
était ornée de statues parmi lesquelles on remarquait la
statue d’Hercule, le supplice de Prométhée et un bas-relief
représentant une victoire sur Maxime. La grande
rue triomphale qui traversait la ville pour conduire à
l’Augustéon, partait de cette porte.

A leur retour de campagne, les empereurs y passaient
en triomphe pour pénétrer dans la ville. Exclusivement
réservée aux entrées solennelles des empereurs, elle
n’était point accessible au peuple, qui traversait le passage
ouvert à quelques pas au nord, et qu’on nommait
la Petite Porte, tandis que pour l’en distinguer, on appelait
Grande Porte la porte comprise dans le château des
Sept-Tours.

«D’après les topographes modernes, dit le Dr Mordtmann,
la petite porte dorée aurait été ouverte après la
conquête ottomane. Mais l’insertion de l’arc construit en
briques, au niveau des briques des murs anthémiens, est
un témoignage irrécusable de son origine byzantine.

De plus, au-dessous de la voûte se trouve l’aigle
byzantine en marbre, emblème que les Turcs n’auraient
certainement pas fait figurer là, mais qu’ils ont laissé
subsister, de même qu’ils ont respecté les images dans
les églises converties en mosquées.»

2o Porta Pentapyrgii (Porte des Cinq-Tours), (Yedi
Koulé Kapoussou):

Cette porte était la porte civile du château du Pentapyrgion;
elle fut appelée plus tard Heptapyrgion (Sept-Tours),
après qu’un des Cantacuzène eut ajouté deux
autres tours en 1350. Le château des Sept-Tours répond
à peu près au style de l’époque byzantine; il était connu
alors sous le nom de Cyclobion. La forme actuelle
remonte à l’époque du Sultan conquérant.


Au-dessus de la porte, à l’intérieur, on aperçoit une
aigle byzantine sculptée sur une plaque et enclavée dans
le mur.

3o Porta Pegana (porte de Pigi), (Silivri Kapoussou):

Sur la façade Est de la tour méridionale anthémienne
de cette porte, on voit l’inscription suivante:

«Cette porte de la fontaine vivifiante, protégée par
Dieu, fut réparée avec le concours et aux frais de Manuel
Bryenne Leontaris, le loyal serviteur de l’empire des
très pieux empereurs, Jean et Marie Paléologue, au
mois de mai 6946 = 1438.»

4o Porta Melandisia (Mevlevi Hané Kapoussou):

Les nombreuses inscriptions qui la garnissent l’identifient
avec l’ancienne porte de Rhegium; on l’a aussi
nommée porte de la Faction Rouge ou Porta Roussii. A
l’intérieur de la porte, on voit quelques inscriptions,
desquelles le nom de la faction a été enlevé au moyen du
ciseau.

«Victoire à la fortune de Constantin, notre seigneur
protégé par Dieu et par la [faction rouge].»

C’est la même porte, dit M. Dethier, à laquelle Igor fixa
son bouclier en 912, comme signe que les Rhos (Moscovites)
reçus hospitalièrement à Eyoub comme mécréants,
auraient le droit d’entrer dans la cité.

5o Porta Ayos Romanos (Porte Saint-Romain), (Top
Kapou):

Cette porte, surtout, est célèbre dans l’histoire; elle a
été appelée Top Kapou par les Turcs, parce que le Conquérant
avait installé son grand canon en face d’elle.

6o Porta Aya Kiriaky (Porte des Avares), (Soulou
Koulé Kapoussou):


Cette porte actuellement murée était ainsi appelée du
fait que les Avares s’en étaient servis pour entrer dans
la ville.

7o Porta Charisii ou Porta Myriandrii ou Polyandrii
(porte d’Andrinople), (Edirné Kapoussou):

L’emplacement de cette porte a toujours fait l’objet
des plus vives controverses. Quelques-uns ont cru qu’elle
devait se trouver à la place de la porte d’Egri Kapou.
Mais plusieurs topographes nous démontrent que cet
emplacement est loin d’être correct. Le Dr Mordtmann
ayant étudié les différentes inscriptions qui ornent cette
porte, la situe au lieu dit aujourd’hui, Edirne Kapoussou.

8o Porte de Constantin:

Actuellement murée. Elle se trouve à environ quarante
pas vers le sud du point où les murs prennent la perpendiculaire,
après avoir formé un angle près du palais de
Constantin.

Cerca Porta (porte du cirque). Selon quelques chroniqueurs,
les Ottomans seraient entrés pour la première
fois dans la ville par cette porte, négligée pendant le
siège. «Les savants, dit M. Dethier, qui prennent pour
paroles d’évangile tout ce que les auteurs contemporains
racontent, se sont évertués à trouver cette porte, l’un
par-ci, l’autre par-là, sans réfléchir que chaque tour
offrait de petites portes de sortie, sans parler d’une
quantité de pylidia dans les murailles. Ce n’est pas là le
seul récit que de tous temps, même de nos jours, on
raconte pour se placer comme invincibles et pour ne pas
convenir que l’ennemi a été le vainqueur en règle.» Mais
si, selon les topographes modernes, il existait deux portes
de Constantin, l’une appelée porte A et l’autre porte B,
il faut chercher la porte du cirque ailleurs qu’à l’endroit
indiqué sur la carte.


9o Porta Caligaria ou Ayos Yannis (porte de Saint-Jean),
(Egri Kapou):

Cette porte donnait accès au quartier de Caligaria.

10o Xylina Porta (Aïvan Seraï Kapoussou):

Cette porte, qui est la dernière sur les murs terrestres,
ne conduisait pas directement dans la ville. Elle ne servait
qu’aux communications de la partie littorale de la ville
avec la route arrivant du Cosmidion. Elle fut détruite
dernièrement, en même temps qu’une tour et une partie
des murs qui reliaient le mur héracléen à la mer. Le
quartier qui était situé dans la partie du littoral de la
ville, entre la mer et les murailles, était appelé τὸ μέροσ
τοῦ Κυνηγοῦ, mais il faut bien distinguer cette appellation
de celle du théâtre des combats de bêtes fauves situé sur
la pointe du Seraï.

11o Poterne de Saint-Callinique:

Était célèbre du temps des Byzantins comme lieu
d’exécution des condamnés.

A côté de la Xylo Porta, il y a une porte qui mène
directement à l’Ayasma des Blaquernes. Cette porte n’a
été ouverte que lorsque la porte des Blaquernes eut été
définitivement close.


Pl. 16.



Mosquée de Kahrié.—(Ancienne église de Khora.)
  


VI.—LES PORTES DES MURS MARITIMES DE LA CORNE D’OR

Les murs de la Corne d’Or ne se trouvaient pas tout
à fait au bord de la mer. Un assez large espace les séparait
du rivage.

En partant de Xylo Porta, les portes de la Corne d’Or
étaient situées comme suit:


12o Porta Palati ou Cynegii (porte du palais des Blaquernes),
(Balat Kapoussou):

Cette porte était appelée jadis Basilica Porta ou Porte
impériale. Pendant la conquête, c’était Lucas Notaras
qui la défendait. Hamza, amiral Turc, passa par cette
porte pour entrer dans la ville.

13o Porta phari (Fener Kapoussou):

Sur le promontoire où se trouvait cette porte, s’élevait
jadis le phare de la Corne d’Or. C’est à cet endroit
seulement que les murs maritimes étaient doublés.

14o Porta Petrii ou Sidero Porta (Petri Kapoussou):

Cette porte est mentionnée pour la première fois par
l’Alexiade sous le nom de porte de Fer. Les croisés, ainsi
qu’une partie des Turcs, pénétrèrent dans la ville par
cette porte. De là jusqu’à la porte du Phare, un second
mur s’étendait, formant une enceinte intérieure appelée
le château de Petrion.

Cette enceinte renfermait de nombreux couvents et
églises. Il faut bien distinguer le Petrion ou Petria,
qui doit son nom à l’église de Saint-Pierre, du quartier de
Palea Petra (ancien Petra) siège de nombreuses églises
et qui se trouve près de Balat dans le quartier de Kesmé
Kaya (rocher argileux).

15o Porta Aya Teodosi (ancienne porte de Sainte-Théodosie),
(Eski Aya Kapoussou):

Le nom de cette porte vient d’une église qui s’appelait
Aya Theodosia (actuellement Gul Djami). Là reposent les
restes du seïd Mehmed, Segban-Bachi du Conquérant.

16o Yeni Aya Kapoussou:

Cette porte fut ouverte par les Turcs après la prise de
Constantinople. On voit encore non loin d’elle les ruines
d’une ancienne église byzantine.


17o Porta Puteae (Djubali Kapoussou):

Appelée ainsi par les Turcs, du nom d’un chef de
l’armée arabe nommé Ali, qui fut fait prisonnier pendant
l’invasion arabe.

18o Porta Platea Mesa ou Farina (Oun Kapan Kapoussou):

Ainsi appelée à cause de la disposition du terrain des
quartiers qui se trouvaient derrière elle, Plateia (plaine).
Quant à l’appellation de Mesa (milieu) elle vient de ce
que cette porte se trouvait à égale distance des extrémités
des murailles de la Corne d’Or.

19o Porta Drungarii (Odoun Kapoussou):

D’après M. Diehl, la Porta Drungarii correspondait
à Zindan Kapoussou, mais c’est à la place d’Odoun
Kapoussou qu’il faut la chercher. Derrière cette porte se
trouvait le quartier des Vénitiens, renfermant les églises
de Saint-Marc et de Sainte-Marie.

20o Porta juxta quam est ecclesia Precursoris (Zindan
Kapoussou).

21o Porta Peramatis (Balik Bazar Kapoussou).

22o Porta Ebraiki (porte des Juifs), (Tchifut Kapoussou
ou Yeni Djami Kapoussou):

La partie du littoral qui se trouvait derrière cette porte
était appelée Zeugma (trajet), parce que le trajet de Galata
s’accomplissait par là. Ce nom a été remplacé plus tard
par celui de Pérama.

23o Porta Neorii ou Porta Eugenii (Eugène), (Bagtché
Kapoussou):

Cette porte séparait le quartier des Vénitiens de celui
des Pisans. Son nom provenait, dit-on, d’Eugénius, un
des sénateurs qui y avait son palais. C’est par elle que

toutes les marchandises entraient dans la ville et elle était
une des plus importantes de la Corne d’Or. Une des
extrémités de la grande chaîne qui barrait la Corne d’Or
était attachée[31] à une des tours, voisine de cette porte.
Là se trouvait aussi le quartier des Arabes, qui correspond
actuellement aux environs de la station de chemin
de fer de Sirkedji.

24o Porta Aya Barbara, (porte de Sainte-Barbe), (Top
Kapoussou):

Cette porte se trouvait sur la pointe du Séraï près de
Saint-Démétrius.


[31]
L’autre extrémité de la chaîne était attachée en face, sur les rives de
Galata, à une autre tour située près d’un castel que l’on surnomme actuellement
Kourchounlou Mahzen.



VII.—LES PORTES DES MURS MARITIMES DE LA PROPONTIDE

25o Après la porte d’Aya Barbara venait une autre porte
appelée par les Turcs Deïrmen Kapoussou, qui conduisait
au couvent de Saint-Georges. La tour des Manganes se
trouvait au nord de cette porte. Cette tour était le point
d’attache de la chaîne qui barrait jadis le Bosphore. Elle
était située en face du rocher de Damalis. D’après Nicétas,
Manuel Comnène avait fait construire sur ce rocher une
tour appelée alors Arcla.

26o Porta Ayos Lazaros:

Cette porte était appelée aussi porte de l’Hodigitria.
C’est par là qu’on montait vers Sainte-Irène.

27o Porta Palatii Imperialis.

28o Porta marina (Tchadladi Kapou):

Cette porte, qui se trouve près du port de Julien, est

appelée par les Turcs Tchadladi-Kapou (porte fendue);
elle fut en effet fendue par un tremblement de terre en
1532. A quelques pas sur la mer, subsistent des ruines
qu’on suppose être celles de l’ancienne maison de Justinien.
On y rencontre des substructions de voûtes et un
large mur qui formait la limite occidentale du grand
palais.

Tout près de cette porte, à l’entrée d’un égout, on
voit actuellement deux colonnes. Les inscriptions qui y
sont gravées permettent de rattacher ces piliers au piédestal
qui portait jadis la statue de Justinien à l’Augustéon.

29o Porta Contoscali. Ici le mur tourne vers l’intérieur
et, après avoir formé un rectangle, arrive de nouveau à
la mer.

30o Porta Vlanga (Vlanga Kapoussou).

31o Porta Ayos Emilianos.

32o Porta Psamathia (Samathia Kapoussou):

Ainsi appelée à cause du rivage sablonneux.

33o Porta Ayos Yannis (Narli Kapou):

Son nom provenait du couvent de Saint-Jean-Baptiste du
Stoudion (Imrahor djamissi); on l’appelle actuellement
Porte aux grenades, à cause des grenadiers qui y poussaient
en abondance.

L’inscription qu’on peut lire sur la tour octogonale de
cette porte témoigne qu’elle a été construite par Manuel
Comnène Porphyrogénète.




CHAPITRE III

L’ART ET LES ÉDIFICES BYZANTINS

I.—L’ART BYZANTIN

Lorsque la capitale de l’Empire romain eut été transférée
à Byzance, les artistes byzantins, inspirés par l’art
gréco-romain et par les styles locaux, créèrent un art
possédant son originalité propre et qui s’appelle l’art
byzantin. Cet art, que l’on fait remonter à la construction
de Sainte-Sophie, est plus ancien encore. Sainte-Sophie
ne contribua qu’à fixer le type classique de l’architecture
byzantine[32].


[32]
Choisy. L’art de bâtir chez les Byzantins, page 152.



Bien avant l’époque de Justinien, Byzance avait créé
un art propre, qui peut être considéré comme un mélange
des arts mésopotamien, sassanide et gréco-romain. Toutefois
jusqu’au VIe siècle, c’est-à-dire jusqu’à la construction
de Sainte-Sophie, cet art présente surtout l’aspect
d’un art gréco-romain d’Orient. En effet, les artistes
byzantins, imbus des idées de l’époque classique, guidés
par les modèles païens de l’ancien art grec, traitaient
tous les sujets d’après l’antique. Toutes les œuvres qui
nous ont été conservées attestent cette influence. D’ailleurs,
les chefs-d’œuvre apportés par Constantin le Grand
et ses successeurs pouvaient alors offrir aux artistes

byzantins les plus parfaits modèles de l’art grec. Ces chefs-d’œuvre
furent, jusqu’à la conquête des Latins, la source
d’une inspiration féconde[33]. Les Latins eurent tôt fait de
les détruire.


[33]
Bayet. L’art byzantin.



Dès le temps de Septime-Sévère, les Romains avaient
renoncé aux plates-bandes d’origine grecque pour adopter
l’emploi de l’arcade et des coupoles assyriennes, qui étaient
en usage en Perse depuis plus de trente siècles. Jusqu’à
Dioclétien, l’arcade sur colonne n’était employée que dans
un but purement décoratif. On appliqua, pour la première
fois, l’arcade sur colonnes à la construction monumentale
dans le palais bâti à Spalato par Dioclétien. Plus
tard, à Byzance, les lignes droites des basiliques romaines
furent remplacées par des lignes courbes et l’on commença
à construire des églises circulaires avec quelques
naïfs essais de coupoles à pendentifs. La forme circulaire
répondait mieux à l’emploi de la coupole, mais elle ne
permettait pas aux édifices de recevoir les fidèles en assez
grand nombre.

Pour remédier à cet inconvénient, les architectes
byzantins, s’inspirant des basiliques romaines, firent
porter la coupole sur un plan carré à pendentifs sphériques
et donnèrent ainsi à la coupe de l’ensemble la
forme d’une croix à branches égales (croix grecque).
L’usage des briques avait beaucoup facilité la construction
des coupoles. Le désir de propager le christianisme
poussa les empereurs byzantins à construire des églises
en grand nombre. Tous les efforts artistiques se portèrent
alors vers l’architecture, ce qui contribua beaucoup au
développement de l’art byzantin.

Vers le VIe siècle, Justinien qui disait: Non multum
inter se differunt sacerdotium et imperium, et qui

n’avait en effet d’autre but que celui d’unir l’Église et
l’État, désireux de réaliser son rêve, fit bâtir par Anthémius
de Tralles et ensuite par Isidore de Milet, l’église
de Sainte-Sophie. Cette œuvre géniale consacre d’une
façon définitive le type classique de l’art byzantin, qui
recevait ainsi, après deux siècles de tâtonnements, sa
forme caractérisée:

1o Par le plan en forme de croix grecque;

2o Par l’usage de la coupole sur pendentifs;

3o Par des chapiteaux cubiques à dosseret;

4o Par un large emploi des mosaïques. Les murs intérieurs
des églises étaient tapissés en outre de plaques de
marbre, dont les veines multicolores fournissaient des
motifs décoratifs.

D’autres types furent créés dans l’église des Saints-Apôtres
à Constantinople, et dans celle de Saint-Vital à
Ravenne, où la coupole centrale reposait sur un plan
octogonal. On peut voir aujourd’hui plusieurs de ces
églises byzantines à Constantinople, à Salonique et en
Grèce. Elles offrent des modèles classiques de l’architecture
byzantine.

Mais cette architecture n’a jamais atteint son apogée,
quoi qu’en disent certains auteurs qui, exagérant son
importance, n’hésitent pas à considérer les moindres
chapelles comme équivalentes à Sainte-Sophie.

D’après tous ces modèles, il est permis d’affirmer que
l’art byzantin n’atteignit jamais au même degré de perfection
que l’art grec ancien; la faute en est à ce que les
artistes byzantins se laissaient guider par l’amour et la
recherche du luxe, plus que par l’amour du beau.

Ce serait une autre erreur de penser comme Lamartine
qui dit, parlant de Sainte-Sophie: «On sent à la
barbarie qui a présidé à cette masse de pierre, qu’elle fut
l’œuvre d’un temps de corruption et de décadence. C’est

le souvenir confus et grossier d’un goût qui n’est plus,
c’est l’ébauche informe d’un art qui s’essaie.» Toutefois
l’art byzantin contenait en son principe même le germe
de sa décadence: les artistes, en cherchant toujours de
nouvelles formes et en donnant une trop grande importance
au luxe dans ses détails, tombèrent rapidement
dans le maniérisme.

Comme toutes les autres branches de l’art, l’architecture
a subi cette décadence, pour ne se relever que vers
le Xe siècle. Grâce aux efforts très louables des empereurs
macédoniens, une école s’était formée en vue de sauver
cet art en péril. On y étudia les modèles antiques et l’on
parvint ainsi à donner un nouvel éclat à l’art byzantin.
Pendant cette renaissance, les architectes portèrent leur
attention sur l’extérieur des églises qui était jusqu’alors
loin d’égaler en beauté et en luxe l’intérieur des édifices.
Toutefois, leurs œuvres gardèrent toujours cette naïve
physionomie propre à l’art byzantin. La sculpture ayant
été de bonne heure délaissée par l’église, les artistes se
livrèrent plutôt à l’art ornemental et aux travaux de
l’ivoire. C’est pourquoi il n’y a pu avoir à Byzance de
belles œuvres plastiques; toutes les œuvres gardaient la
gaucherie des temps primitifs.

Les peintres exerçant leur talent dans les images des
mosaïques et dans les miniatures des manuscrits, et reproduisant
toujours des scènes religieuses ou des victoires
impériales, avaient négligé le culte du beau et l’amour de
la nature. Ils donnaient à toute figure une forme fantastique
et préféraient souvent à la beauté le luxe et la
richesse. Cet amour du luxe les avait même amenés à
représenter le Christ sous les traits d’un monarque oriental,
revêtu de riches habits et de la pourpre impériale.
Au temps des iconoclastes, les peintres durent renoncer
aux sujets religieux et s’adonnèrent à des travaux plus

courants, comme les émaux, les étoffes historiées, que
portait alors la classe riche. Mais quand cette hérésie
eut cédé, la nécessité de refaire les mosaïques abîmées
ou détruites par les iconoclastes donna un nouvel essor
à la peinture religieuse. On se trouve alors en présence de
deux écoles: l’une qui retourne à l’étude des traditions
artistiques antiques et l’autre qui se soumet à l’influence
monastique et à celle de l’Église. Vers le XIe siècle, l’influence
monastique l’emporte sur la première, et dès lors
c’est l’église qui guide la main de l’artiste en lui offrant
des sujets religieux. Peu à peu l’iconographie occupe la
plus grande place dans l’art, et l’empreinte de l’idée religieuse
apparaît dans tous les travaux de l’époque. Les
dessins des mosaïques deviennent plus corrects, les plis
des habits plus gracieusement disposés, les couleurs des
miniatures plus délicates, mais les principes de perspective
et d’anatomie restent toujours ignorés.


Pl. 17.



Mosquée de Kahrié.—Narthex.
  


L’importance donnée par les artistes byzantins à la
richesse et au luxe des détails les fait encore une fois
tomber dans un maniérisme qui prépare une nouvelle
décadence de l’art. La fondation de l’empire latin à
Byzance fut la cause presque immédiate de cette décadence,
les Latins y ayant presque anéanti toute œuvre
d’art, ainsi que le dit la chronique. Les quatre chevaux
de Lysippe furent expédiés à Venise; la colonne de Constantin
Porphyrogénète fut dépouillée de ses plaques de
bronze, qui servirent à la frappe de la monnaie noire.
C’est donc aux Latins, s’accordent à affirmer les auteurs,
qu’il faut attribuer la destruction de la ville, destruction
qui, de l’aveu même des Européens, ne peut être considérée
comme l’œuvre des Turcs.

Au temps des Comnènes et des Paléologues apparaît
une dernière renaissance, qui n’a jamais pu perdre son
caractère naïf. C’est une vaine tentative de rajeunissement.

Les artistes commencèrent alors à s’inspirer, dans
les œuvres d’art, de l’école italienne qui prenait son essor.
Mais pendant que l’Empire, bien avant la conquête des
Turcs, s’écroulait, politiquement, économiquement et
socialement, l’art, lui aussi, agonisait d’une façon générale.

Après la prise de Constantinople par les Turcs, grâce
aux privilèges et aux avantages accordés par le conquérant
aux habitants, les ouvriers qui n’avaient pas quitté
la ville contribuèrent, en travaillant à la construction des
édifices turcs, à accentuer l’influence de l’art byzantin
sur l’art ottoman, qui depuis longtemps déjà en avait subi
le contact.

Constantinople, ville située aux portes de l’Asie, recevait
de la Perse une civilisation formée de toutes les
civilisations asiatiques. Byzance fut ainsi, au moyen âge,
une capitale dont la culture faisait affluer de partout les
curieux, les élèves et les admirateurs, et d’où se répandait
à travers le monde, l’influence bienfaisante du progrès et
du christianisme. Les Slaves, Russes, Bulgares et Serbes,
tirant leur religion de l’Église d’Orient, ont subi davantage
cette influence, qui se manifeste dans toutes les
branches de l’art et surtout dans l’architecture, et qui
témoigne d’une forte empreinte byzantine. En Russie,
Sainte-Sophie de Kiew n’est qu’une église byzantine.
L’Arménie et la Géorgie renferment de nombreux édifices
de style byzantin. Au mont Athos, l’art byzantin conserve
encore de nos jours sa physionomie propre. Il avait été
introduit à Ravenne dès le Ve siècle et n’y disparut qu’avec
la domination byzantine. On voit par là que l’influence
de cet art sur tout l’Occident est indéniable. Elle cessa au
XIIe siècle, laissant pourtant sa marque sur les différents
styles propres à chaque pays. Cette question artistique a
été longuement discutée de nos jours par maints savants
et archéologues, sous le nom de question byzantine.


«L’Italie du Sud, dit M. Diehl, dont Byzance a fait
une nouvelle Grande Grèce, a gardé jusqu’au XIVe et au
XVe siècle la langue, la religion, les mœurs et les traditions
artistiques de Byzance, et le rayonnement que de
là, comme de Venise, l’art byzantin exerça par toute la
péninsule, permet de croire que les plus anciens maîtres
de la Toscane, un Cimabué, un Duccio, ont dû bien des
enseignements à cette influence. Sans doute, de notre
temps, des amours-propres susceptibles ont tenté de nier
cette influence.» Pourtant, il ressort des faits que l’influence
de l’art byzantin sur l’art occidental est parfaitement
justifiée et démontrée: Saint-Marc de Venise, les
mosaïques de la basilique de Torcello et de Cefalù, celles de
la chapelle palatine et de Monreale (XIe et XIIe siècle) manifestent
clairement cette influence en Italie. L’art byzantin
donna naissance en Italie à la renaissance italienne; on
le reconnaît également dans l’ornementation de certains
édifices du sud de la France et de l’Allemagne.

L’art byzantin fleurit également en Asie Mineure, où
les églises de Sardes, d’Ephèse, de Philadelphie (Ve siècle)
et bien d’autres, gardent encore le précieux souvenir de
ses enseignements. Il y eut un art byzantin de Syrie,
où les architectes de Justinien appliquèrent dans leur
plénitude les méthodes nouvelles. Il y eut aussi un art
byzantin d’Égypte. Les Arabes, qui avaient leur art
propre, ne sont pas restés à l’abri de l’influence byzantine.
Procope cite[34] les monuments élevés dans le nord
de l’Afrique sous Justinien, lesquels introduisirent plus
tard chez les Arabes du Magreb la connaissance et l’influence
de l’art byzantin. Quand les Arabes eurent assiégé
Byzance au VIIe siècle, ils y construisirent une première
mosquée et, ainsi en contact perpétuel avec les Byzantins,

ils empruntèrent à ceux-ci certains caractères de
leur art. Les Byzantins de leur côté influencèrent forcément
les Arabes et leur apportèrent certains éléments de
leur conception artistique propre. Cette influence se manifesta
surtout en Syrie. Ainsi de fécondes combinaisons
naquirent. L’art arabe s’introduisit dans l’art byzantin par
le sud de l’Italie, par Venise et par la Syrie. Il se mêla en
Sicile aux éléments romano-byzantins. Et ainsi cet art
composite fut un intermédiaire entre la renaissance de
l’Italie et l’art gréco-romain.


[34]
De Aedificiis Justiniani.




Pl. 18.




	Mosquée de Kahrié.—Partie latérale.
        

	Mosquée de Kahrié.—Coupole du Narthex (mosaïques).

Les patriarches et les représentants des tribus d’Israël autour de la Sainte Vierge.








II.—LES ÉGLISES BYZANTINES

SAINTE-SOPHIE

Sainte-Sophie offre, au point de vue artistique, le type
classique de l’architecture byzantine. La première construction
remonte au IVe siècle. Elle a été bâtie d’abord
par Constantin le Grand en même temps que les murs
et les premiers palais de la seconde Rome. Cette église
dédiée à sainte Sophie—à la Sagesse Divine—(en
grec, Hagia Sophia) avait alors la forme d’une longue
basilique couverte en bois. Constantin, qui tolérait le
paganisme, avait construit trois églises: l’une à la Paix
Divine (Irène), l’autre à la Sagesse Divine (Hagia Sophia)
et la troisième à la Divine Résurrection (Anastasis).

Sous Arcadius (404) Sainte-Sophie fut la proie des
flammes; Théodose le jeune la fit reconstruire en 415,
mais elle fut de nouveau incendiée en 532 pendant les
troubles de l’Hippodrome, qui sont restés célèbres sous
le nom de sédition Nika. Immédiatement après, Justinien
conçut l’idée de la réédification grandiose de ce monument,
et quarante jours après l’incendie, on en posait la
première pierre. Anthémius de Tralles et Isidore de Milet,

architectes originaires de l’Asie, et les plus habiles techniciens
de l’époque, guidèrent les travaux d’après les
méthodes persanes. Justinien voulut que cet édifice fût
le plus beau et le plus imposant des monuments du monde.
Dans ce but, il épuisa presque toutes les ressources de
son empire.

Le terrain de l’ancienne église étant insuffisant pour la
nouvelle construction, on dut exproprier, à grands frais,
tout un quartier environnant. Les travaux absorbèrent
une somme immense. D’après Codinus, cet édifice aurait
coûté la somme énorme de 361 millions.

Le temple de Diane à Ephèse dut fournir ses huit
colonnes de porphyre, enlevées jadis par Aurélien au
temple du Soleil d’Héliopolis (Égypte), ou, au dire de
quelques chroniqueurs, à Baalbek. Athènes, Délos,
Cyzique, l’Égypte et toutes les grandes villes de l’antiquité
fameuses par leurs monuments, furent dépouillées
de tout ce qu’elles avaient de plus riche en métaux,
marbres, etc.; l’or, l’argent, l’ivoire, les pierres les plus
précieuses furent employés à profusion pour l’embellissement
de l’intérieur.

Après cinq ans de travaux exécutés avec la plus
grande activité et présidés par Justinien lui-même,
l’église put être inaugurée. L’Empereur, traîné par un
équipage de quatorze chevaux et entouré des dignitaires
de l’État et de la Cour, accomplit le trajet solennel du
Palais jusqu’à la porte de Sainte-Sophie où, reçu par
le Patriarche Ménas, il fit son entrée officielle dans
l’église. Puis, courant depuis la grande porte d’entrée
jusqu’à l’ambon, il étendit ses bras vers le ciel et
s’écria d’une voix émue: «Béni soit Dieu qui m’a
choisi pour exécuter une telle œuvre; Salomon, je t’ai
vaincu.»

L’église est bâtie sur un plan carré de 75 mètres de

côté, orienté vers Jérusalem. L’édifice étant placé sur un
terrain d’une résistance inégale, les fondations durent
être jetées sur un réseau de voûtes recouvert d’une
couche de béton homogène de 25 pieds d’épaisseur. Les
dessous des fondations n’ont pas encore été explorés.



Plan de Sainte-Sophie.
  



	
	Constructions ajoutées de 563 jusqu’à 1453.



	
	Contreforts.



	
	Constructions appartenant à l’époque de Justinien.






Comme l’indiquent les ouvertures pratiquées dans les
dallages de la nef et du bas côté méridional, ce sous-sol
est formé d’une grande citerne centrale et de voûtes

immenses. Les piliers furent bâtis avec d’énormes pierres
calcaires; la brique fut employée pour les murs. On
dit que, pour la construction de la coupole on fit spécialement
fabriquer à Rhodes des briques très légères portant
chacune l’inscription suivante: «C’est Dieu qui l’a
fondée, Dieu lui portera secours». Mais toutes les briques
qui se sont détachées jusqu’à présent, dit M. Dethier,
n’offraient rien de pareil. Toutes ces briques ont été

disposées par assises régulières. De douze en douze
assises, on enfermait, dit-on, dans la maçonnerie des
reliques sacrées, pendant que les prêtres récitaient des
prières.



Sainte-Sophie: coupe longitudinale.
    





Sainte-Sophie: coupe transversale.
    



La coupole, au centre du plan, s’élève à une hauteur
de 65 mètres au-dessus du sol. Elle a un diamètre de
31 mètres au niveau du tambour et de 32 mètres jusqu’au
point de voûte extrême.

La coupole possède seulement quarante fenêtres
cintrées, tout autour de sa base. Elle est supportée par
quatre pendentifs formés par quatre grands arcs qui
reposent sur quatre grands piliers. La coupole est flanquée
de deux autres demi-coupoles, qui se continuent elles-mêmes
par d’autres petites coupoles, donnant au spectateur
l’illusion d’un ciel suspendu sous le dôme. La
colombe représentant le Saint-Esprit y était suspendue;
dans son corps étaient conservées les hosties. De même,
en représentant à l’intérieur de cette coupole les figures
des saints, on avait voulu donner l’impression d’un ciel
d’une sublime beauté vers lequel devait s’élever la
prière.

Les architectes byzantins portaient toute leur attention
sur les parties intérieures de l’église où le peuple
était réuni pour la prière. Ils agissaient ainsi contrairement
à l’habitude des architectes grecs, qui donnaient
la plus grande importance à l’extérieur des temples, en
négligeant complètement l’intérieur où le peuple n’était
pas reçu. C’est pourquoi l’extérieur de Sainte-Sophie est
très simple, quelque peu lourd et, dans tous les cas, loin
d’égaler la richesse et la beauté de l’intérieur. Les visiteurs
qui n’auraient vu l’église que du dehors ne pourraient
jamais se figurer la féérique impression que l’on
ressent à l’intérieur.


Pl. 19.



Mosquée de Kahrié.—Mosaïque.
  Métochite, premier ministre de l’Empereur, présente au Christ Pantocrator

  le modèle de l’église.
  






Mosquée de Kahrié.—Mosaïque.
  Distribution aux jeunes filles de la laine pour filer le voile du Temple,

  le sort attribue à Marie la pourpre.
  



Les parois des murs intérieurs furent revêtus de

marbres précieux de toutes sortes de couleurs. Les chapiteaux
et les corniches furent dorés et la coupole décorée
d’une mosaïque intérieure à fond d’or.

L’église compte 108 colonnes dont 40 à l’étage inférieur,
60 aux galeries du gynécée, et 8 soutenant les
quatre petits segments de coupoles qui se trouvent aux
quatre angles de la grande nef. Ces colonnes, toutes surmontées
de chapiteaux, sont en porphyre, en granit, en
brèche verte et autres espèces de marbres colorés.

L’ambon était une grande tribune circulaire, surmontée
d’un dôme, supporté par 8 colonnes en marbre et
surmonté d’une croix en or d’un poids de cent livres.
«Cette magnifique construction fut écrasée, dit M. Labarte,
sous les décombres de la grande coupole, dont la
partie orientale s’écroula à la suite d’un tremblement de
terre dans la trente-deuxième année du règne de Justinien.
Elle fut réédifiée, mais d’une façon moins splendide.»

Le sanctuaire était séparé du reste de l’église par une
cloison en argent munie de 12 colonnes; sur les parties
qui séparaient ces colonnes se détachaient des images en
médaillons.

L’autel était en or serti de pierres précieuses. Au-dessus,
et en forme de ciborium, il y avait un dôme
supporté par 4 colonnes en argent doré et surmonté
d’une croix en or.

Durant les fêtes de nuit, l’intérieur de l’église était un
véritable éblouissement. Six mille candélabres dorés brillaient
à la fois, éclairant les immenses panneaux décoratifs
en mosaïque qui tapissaient les parois.

Patènes, clefs, vases, bassins, tout était en or, orné de
pierres précieuses. Les livres de l’Ancien et du Nouveau
Testament pesaient, avec leurs montures d’or, deux
quintaux chacun. Selon Procope, il y avait dans le sanctuaire

40.000 livres pesant d’argent. Les portes étaient en
bois de cèdre orné d’ambre et d’ivoire, et le portail en
argent doré.

La nef communique avec le narthex par trois grandes
arches reposant chacune sur une colonne double et dont
l’ensemble supporte la grande fenêtre demi-circulaire qui
clôt l’arcade ouest du milieu.

L’Empereur entrait dans l’église par une galerie qui
communiquait avec le palais. C’est seulement aux
grandes cérémonies qu’il entrait par le vestibule du
narthex.

Le narthex (galerie voûtée), avait 60 mètres de longueur
sur 10 de large. Les parois en étaient ornées, comme
l’intérieur de la nef, de marbres multicolores couverts de
taches symétriquement disposées. Cela donnait l’idée
qu’ils étaient extraits d’un même bloc et formait un dessin
décoratif d’une réelle beauté[35]. Deux portes latérales
s’ouvraient sur un porche aboutissant à l’escalier de la
galerie et neuf portes en airain s’ouvraient du narthex sur
l’église. L’encadrement des trois portes du milieu, qui
communiquent encore maintenant avec la nef, est en
bronze tandis que les autres sont en marbre.


[35]
M. Antoniatis, dans l’intéressant ouvrage qu’il vient de publier sur
Sainte-Sophie, nous montre qu’on pouvait, aidé d’un peu de mysticisme, y
découvrir des figures et des images de saints.



Dans l’épaisseur des contreforts massifs, sont ménagées
des pentes inclinées par lesquelles les femmes nobles
montaient dans des chaises à porteurs jusqu’au gynécée.
Là, chacune avait sa place fixe (à en juger par les inscriptions
où on lit: «place d’une telle»).

L’exo-narthex de l’église était précédé d’un atrium à
portiques, formé par des voûtes en berceau, supporté par
des colonnes en marbre alternant de deux en deux avec
des piliers carrés. Les murs en briques de cet atrium

étaient percés de plusieurs entrées s’ouvrant sur la place
de l’Augustéon.

Au milieu de ce parvis existait un bassin de jaspe avec
des lions lançant de l’eau. Ce bassin servait aux ablutions
qu’on avait coutume de faire avant d’entrer dans les
lieux sacrés; les musulmans ont de nos jours conservé
la même coutume. Un vaisseau de marbre placé dans
l’église, était affecté au même usage. Il portait l’inscription
suivante: «νίψον ἀνομήματα μὴ μόναν ὄψιν», qui
pouvait être lue de la même façon du commencement
à la fin et de la fin au commencement et qui signifiait:
«lavez-vous de vos péchés et non pas seulement de la
figure».

Cette immense église s’est conservée jusqu’à nos jours,
mais elle a eu beaucoup à souffrir de la précipitation
avec laquelle elle fut construite. Elle a subi une destruction
partielle pendant le tremblement de terre qui eut
lieu vingt ans après son érection par Justinien. Toute
une partie du dôme se détacha et fut précipitée sur la
table sacrée du ciborium et sur l’ambon qu’elle détruisit.
Les musulmans virent dans ce tremblement de terre un
véritable prodige, car il se produisit à la date anniversaire
de la naissance du prophète Mahomet.

Justinien fit réédifier la coupole par Isidore le Jeune
qui renforça les aboutissements, les arcs et les contreforts,
et rehaussa la nouvelle coupole de 25 pieds.

Cette fois, les échafaudages furent laissés en place
pendant une année entière. La deuxième consécration de
l’église eut lieu en 558.

Plus tard, au IXe siècle, Basile le Macédonien fit réparer
une des grandes archivoltes de la coupole qui avait
été endommagée, et, en même temps, y fit placer des
mosaïques.

En 987, cette même arcade fut de nouveau réparée

par Basile II le Bulgaroctone. Jusqu’au XIVe siècle, on se
soucia peu de remédier aux dégâts causés par le temps
ou par des accidents divers. L’un des derniers restaurateurs
fut Andronic II Paléologue l’Aîné, qui, vers le
XIVe siècle, fit élever des contreforts du côté est.

Sous le sultan Abdul Medjid, on confia à Fossati une
restauration générale de la mosquée; il consolida la coupole
à l’aide d’un cercle en fer et redressa plusieurs
colonnes qui avaient perdu leur position verticale primitive.

Autour de l’édifice se trouvaient des annexes, telles
que le puits sacré, l’horologion, le Metatorion et le Triclinium
de Thomaïtès; ce dernier qui était une dépendance
des appartements du Patriarche, renfermait une bibliothèque
et un baptistère construit par Justinien et existant
encore aujourd’hui.

Ce baptistère (actuellement turbé du sultan Moustafa Ier
et d’Ibrahim I) fut d’abord transformé en magasin pour
les huiles servant à l’éclairage de la mosquée. Il s’ouvrait
au nord par une porte qui donnait sur une petite cour à
portique; de là, on gagnait un escalier menant à une
petite chapelle installée à la hauteur du gynécée. Cette
chapelle communiquait, à son tour, avec le gynécée par
une porte qui, murée probablement par les Turcs lors de
la conquête, n’a été ouverte que beaucoup plus tard par
l’architecte Fossati au moment où il réparait la mosquée.

État actuel de Sainte-Sophie.—Après la prise de
Constantinople par les Turcs, le sultan Mehmed II convertit
l’église en mosquée et y ajouta un minaret ainsi
que les deux contreforts du sud-est. Bayazid II fit construire
un autre minaret au coin de la porte du palais.
Selim II éleva, en 1569 deux autres minarets et plusieurs
murs de soutènement. Murad III fit placer à

l’intérieur de Sainte-Sophie les tribunes en marbre et
les deux grandes urnes d’albâtre provenant de Pergame
et qui peuvent contenir chacune 1.200 litres d’eau.
L’Alem, croissant en bronze doré, est venu surmonter
le dôme par les soins de Mehmed pacha, grand vizir.
Les mosaïques qui représentaient les images des saints
ont été recouvertes, soit par des inscriptions, soit par
une forte toile sur laquelle on passa le badigeon,
car la religion musulmane ne permet pas d’avoir des
icônes dans les mosquées. Seuls, les quatre anges aux
six ailes déployées qui ornaient les quatre pendentifs de
la coupole sont encore visibles aujourd’hui, mais sur
les visages on a peint de grandes étoiles dorées. Les
mosaïques des bas côtés et de la galerie supérieure n’ont
subi aucune altération; la nuit, quand l’intérieur de la
mosquée est illuminé par des milliers de candélabres, on
aperçoit par un effet de lumière les croix encastrées dans
ces mosaïques.

L’autel fut remplacé par le Mihrab, tourné un peu plus
au sud vers la Kaaba[36] (la Mecque). Les tapis qui
recouvrent les dallages sont également disposés de façon
à ce que ceux qui prient aient le visage tourné vers la
Kaaba[37], ce qui leur donne une direction légèrement
oblique par rapport aux lignes architecturales de l’ancienne
église. Les deux grands candélabres du Mihrab
ont été offerts par Suleiman le magnifique en 981 de
l’hégire.


[36]
Les musulmans donnent à cette direction le nom de Kiblé.




[37]
Cette disposition oblique permet de reconnaître les mosquées qui furent
primitivement des églises. Les mosquées dont le mihrab est droit ne peuvent
donc être considérées comme d’anciennes églises. Pourtant quelques petites
mosquées où la disposition du terrain obligea l’architecte à donner aux
lignes architecturales une direction différente de celle de Kibla, font certainement
exception.



A droite du Mihrab se trouve le Mimber (chaire), où

tous les vendredis on fait la prière solennelle et le
Khotba[38]. Le Mimber consiste en une chaire, surmontée
d’un dôme pointu, où l’on accède par un escalier très
raide, et orné d’une magnifique balustrade. En face du
Mimber et à gauche du Mihrab se trouve une tribune
supportée par des colonnes et munie d’un grillage doré.
Cette tribune, qui est réservée au Sultan, s’appelle Hunkian
Mahfili. Elle a été construite par Ahmed III. Avant
cette époque, la tribune était adossée au mur.


[38]
Discours adressé au peuple.



On voit aussi dans la mosquée plusieurs plates-formes à
grandes estrades, dites muezzine mahfili, uniquement
réservées aux muezzines (chantres). A la hauteur du
gynécée sont suspendus, le long de la Mosquée, d’immenses
disques portant les noms des Sahabés (les compagnons
du prophète). Ils sont l’œuvre du calligraphe
Teknédji Zadé Ibrahim effendi[39] (1060).


[39]
Hadikatu-I-djevami.



Les anciens lustres-candélabres en argent sont remplacés
aujourd’hui par des lustres en fer, supportés très
probablement par les chaînes mêmes qui étaient déjà en
usage au temps des Byzantins. A l’extrémité de tous ces
lustres pendent des œufs d’autruche et des houppes de
soie qui en complètent la décoration; le candélabre qui
descend du centre du dôme et qui s’appelle Top Kandili
a été placé par Ahmed III; une grande boule en or y
était suspendue[40].


[40]
La place occupée par le Top Kandili (candélabre du milieu), est considérée
par les dévots comme un lieu saint où on peut rencontrer Hidir, un saint très
vénéré qui apparaît quelquefois pour aider les infortunés.



Parmi les curiosités de cet édifice, on montre aux visiteurs
la fenêtre froide où souffle toujours un vent glacé.
Cette fenêtre est située à l’entrée, près de la porte réservée
aux sultans. Sur la galerie supérieure du côté sud se

trouvent également deux portes sculptées; l’une est
appelée porte de l’enfer et l’autre porte du paradis. Du
côté de l’ouest se trouve la pierre luisante, qui restitue
pendant la nuit la lumière absorbée pendant le jour. En
entrant dans la mosquée par la porte nord du narthex, on
aperçoit une colonne revêtue de bronze, qui suinte continuellement.
Les visiteurs souffrant de quelque maladie
introduisent leur doigt par un trou pratiqué dans le revêtement
de bronze et touchent avec ce doigt leurs deux
yeux. Le peuple attribue à cette colonne des cures merveilleuses.

Tout près d’une fenêtre de la mosquée, sur le sol de
la galerie, on lit sur une pierre Henricus Dandolo. C’est
le nom du doge qui mourut le 1er juin 1205 et qui fut
inhumé à cet endroit. La cuirasse et les armes d’Henri
Dandolo, trouvées dans le sarcophage, ont été offertes par
le sultan conquérant au peintre Gentile Bellini, qu’il
avait appelé à Constantinople[41].


[41]
Hist. de Bello Const. p. 214.



Suivant la coutume qu’ont les Musulmans de construire
près des mosquées des turbés (sépultures) pour y déposer
les corps des Evlia (saints) et des grands personnages,
on voit, dans la cour de Sainte-Sophie, des
chapelles mortuaires situées à côté du mimber. Elles
renferment les corps de plusieurs sultans, des membres
de leur famille, et sont enfouies dans le sol, au-dessus
duquel une caisse vide en forme de cercueil (Sandouka)
est disposée, recouverte de châles extrêmement précieux
et d’étoffes brodées d’écritures. A l’extrémité qui correspond
à la tête se trouve la coiffure que portait le défunt.

Dans les quatre turbés de Sainte-Sophie reposent les
dépouilles mortelles de Selim II, de ses épouses et de
ses enfants, le corps de Murad III (1595), de ses femmes

et de ses fils qui moururent étranglés; enfin, les restes de
Mehmed III, d’Ibrahim, de Moustafa I, de sa mère et de
sa femme, de Mehmed IV, de Moustafa II, et d’une centaine
de princes et de princesses.

ÉGLISE DE SAINTE-IRÈNE

Un peu au nord de Sainte-Sophie, dans l’enceinte du
Sérail, sur les hauteurs où se trouvait jadis l’ancienne
petite ville de Byzas, se dresse l’église de Sainte-Irène.
Cette église, transformée par les Turcs en un musée
d’armes, est encore fort bien conservée.

Construite d’abord par Constantin le Grand au IVe siècle,
elle fut la proie des flammes en même temps que Sainte-Sophie
pendant la sédition Nika. Rebâtie par Justinien,
puis détruite au VIIIe siècle par un tremblement de terre,
elle fut restaurée par Léon l’Isaurien. Elle est construite
sur un rectangle terminé par une abside dont le
centre est surmonté d’une coupole qui repose sur un
haut tambour percé de vingt fenêtres. L’église a trois
nefs: la nef centrale est soutenue par des points d’appui
qui sont unis et recouverts par de grands arcs en plein
cintre. Chacun de ces arcs est orné de trois rangées de
fenêtres. Un gynécée est disposé à l’intérieur; la voûte
de l’abside est revêtue de mosaïques; les colonnes et les
corniches sont en marbre blanc.

Parmi les armes antiques que renferme ce musée[42], il
faut citer l’épée du sultan Mehmed II le conquérant, celle
de Skender bey, le héros albanais, un brassard de Tamerlan,
des casques, les clefs des villes conquises, les marmites
des Janissaires, des lances, des arcs, de vieux
canons datant des Croisés et une partie de la chaîne

historique qui servait aux Byzantins pour barrer la Corne
d’Or.


[42]
L’entrée de ce Musée n’est accordée que sur autorisation spéciale.



A l’intérieur de l’église on voit plusieurs tombeaux
byzantins en marbre; ce sont les tombeaux des empereurs
provenant de l’église des Saints-Apôtres.


Pl. 20.



Palais de l’Hebdomon.—Vue de l’intérieur.
  





Palais de l’Hebdomon.—Façade.
  


ÉGLISE DES GRANDS MARTYRS SERGE ET BACCHUS

Cette église, transformée en mosquée par Hussein aga
à l’époque de Bayazid et appelée Kutchuk aya Sophia,
c’est-à-dire petite Sainte-Sophie, fut bâtie, d’après l’inscription
grecque finement sculptée sur la frise, par Théodora,
femme de Justinien, près du palais d’Hormisdas.
Elle a été appelée petite Sainte-Sophie à cause des similitudes
que présente son plan avec celui de la grande
basilique de Sainte-Sophie.

La coupole de cette église est soutenue par huit piliers
placés aux points angulaires d’un octogone renfermé
dans un carré: huit pendentifs soutiennent la base circulaire
de la coupole. Les côtés communiquent avec la
nef par des rangées de colonnes ioniques qui relient
les arceaux. Plusieurs de ces colonnes sont tachetées de
vert et de blanc et surmontées de chapiteaux à corbeilles.
Sur la corniche qui fait le tour de l’édifice on remarque
une guirlande ornée de grappes de raisins et de feuilles
de vigne. Une longue inscription, gravée sur la même
corniche, fait l’éloge de l’empereur Justinien et de l’impératrice
Théodora. Cette église était attenante à une
autre appelée église des apôtres Pierre et Paul et qui a
disparu sans laisser de traces. Salzenberg reconnut, en
examinant les murs de clôture, que l’église de Saint-Pierre
et Saint-Paul s’appuyait à celle des saints Serge
et Bacchus du côté du sud. La hauteur de la coupole

dépasse 19 mètres et les côtés du plan sont respectivement
de 34 mètres et 30 mètres.

ÉGLISE DE SAINT-JEAN DU STOUDION

Cette église fut construite sous Léon le Grand pour
l’ordre des Acémètes (sans-sommeil). De nombreux moines
se relayaient pour y chanter jour et nuit. Elle fut endommagée
sous la domination latine et restaurée plus tard,
vers la fin du XIIIe siècle, par l’empereur Andronic Paléologue.

Le trésor du monastère contenait de précieuses reliques
que Bayazid II envoya au pape Innocent et parmi lesquelles
se trouvait la sainte lance. Actuellement convertie
en mosquée (Emir Akhor Djamissi), elle possède
encore d’élégantes colonnes et des chapiteaux.

ÉGLISE DE CHORA

Tout près de la porte d’Andrinople s’élève la mosquée
de Kahrié. C’est l’ancienne église de Chora, édifice à
nef centrale et à deux narthex. Le dôme central est supporté
par un tambour cylindrique percé de fenêtres. De
petites coupoles, également posées sur des tambours
cylindriques et percés de fenêtres, éclairent le narthex.

L’origine de la fondation de l’église de Chora n’est pas
clairement établie. D’abord sanctuaire assez modeste,
Justinien l’agrandit et l’embellit après le tremblement
de terre de 557, et il devint un des plus beaux monuments
de la ville.

L’église formait le centre d’un vaste monastère qui se
trouvait hors de la première enceinte de la nouvelle
Rome. C’est pour cela qu’on l’appelait τῆς χώρας (de la
campagne). Plus tard quand Théodose II, pour agrandir

la ville, jugea nécessaire de faire construire une
deuxième enceinte dont on voit aujourd’hui les ruines,
son nom lui resta. Mais les byzantins du XIVe siècle,
poussés par leur amour de la rhétorique et des étymologies
mystiques, trouvèrent un rapport ingénieux entre
le nom du Christ, source de vie et protecteur des vivants
(χώρα τῶν ξώντων) et celui de la basilique de Chora; et le
mot fut en conséquence inscrit à côté des images en
mosaïque du Christ et de la Vierge.

L’édifice qu’on voit aujourd’hui n’est pas le même que
celui du VIe siècle. Déjà au XIIe siècle, l’église menaçait
ruine. Marie Ducas, la belle-mère de l’empereur Alexis
Comnène, la fit rebâtir en la transformant selon les plans
des églises de ce temps. L’intérieur en fut décoré de
marbres en couleur et de belles mosaïques.

Depuis Manuel Comnène, les empereurs avaient
abandonné le grand palais pour venir habiter le château
des Blaquernes. C’est pourquoi l’église de Chora, qui en
était voisine et qui sous les Latins était tombée dans un
grand délabrement, devint l’objet de la sollicitude impériale.
Sous le règne des Paléologues, Théodore Métochite,
ministre favori d’Andronic II, la fit restaurer complètement
et ordonna d’ajouter une galerie latérale,
destinée peut-être à servir de lieu de sépulture. Il fit
renouveler également la décoration intérieure, excepté
celle de la partie centrale qui est demeurée la même.

Malgré les ravages subis par la Chora, les mosaïques
se sont conservées jusqu’à nos jours dans un parfait état:
elles sont les œuvres les plus remarquables de la dernière
renaissance de l’art byzantin et occupent aujourd’hui
une place très estimée dans l’histoire de l’art[43].



[43]
Pulgher, Les anciennes églises de Constantinople, 1880. Diehl, Etudes
byzantines, 1905, p. 392-431.



Les mosaïques qui se trouvent sur les deux côtés de

la porte centrale sont recouvertes de volets en bois, que
demande la religion musulmane, mais qu’on peut ouvrir
à volonté pour voir les images; les murs sont tapissés
jusqu’aux bases des voûtes par de grandes plaques de
marbre gris encadrées par des bandes vertes. De fines
bordures sont sculptées
au pourtour des
marbres.




Plan de la mosquée Kahrié.
    



A l’intérieur du
second narthex, sur
la porte du milieu
qui donne accès dans
l’église, une mosaïque
représente le
Christ assis sur un
trône, à qui Métochite,
agenouillé,
présente un modèle
en réduction de l’église.
Métochite est coiffé d’un haut bonnet blanc garni de
bandes rouges et vêtu d’une tunique dorée recouverte
d’un manteau vert brodé de fleurettes rouges.

Métochite, né à Nicée, arriva à l’âge de vingt ans à
Constantinople où, par son talent d’orateur et son érudition
en littérature et en philosophie, il attira l’attention
d’Andronic II. Il commença sa carrière dans les
ambassades, devint ensuite logothète de la liste civile,
ministre du trésor, puis premier ministre de l’Empereur
pendant vingt ans. Il fut en même temps philosophe,
diplomate et administrateur.

Il avait toute la confiance de l’Empereur son maître,
qui ne lui cachait aucun secret, et fit épouser à son
propre neveu Irène, la fille de Métochite, très intelligente
et très instruite. Toutefois Métochite, malgré les

hautes satisfactions qui lui étaient accordées, pensait
toujours aux dangers dont les querelles philosophiques
et religieuses menaçaient le pays. Il attirait à chaque
instant l’attention de l’Empereur sur le péril turc, qui lui
paraissait devoir causer un jour la ruine complète de
l’État. Il prévoyait la décadence et la chute inévitable
de l’empire.


Pl. 21.



Hippodrome, Palais impérial et Sainte-Sophie au Xe siècle.
(Restitution de l’auteur d’après le plan de Labarte.)
  



Les troubles à l’intérieur augmentaient de jour en jour.
L’Empereur et son favori se trouvaient dans une situation
très difficile. Pendant les guerres civiles qui durèrent de
1321 à 1328, Métochite fut un habile négociateur entre
Andronic II et son ambitieux petit-fils, Andronic le Jeune,
qui prétendait au trône.

Métochite, pour ne pas s’attirer la haine des deux factions,
s’entremit d’abord impartialement entre les deux
princes ennemis. Mais, quand la rupture entre les deux
adversaires éclata, il se rangea du côté de son ancien maître
et refusa toutes les avances d’Andronic le Jeune. Sentant
gronder l’émeute dans la ville, il se retira dans le
palais. Lorsque pendant la nuit du 22 mai 1328, le prétendant
pénétra dans la ville, grâce à la trahison des
gardes de l’Empereur, le ministre fut la première victime.
Sa maison fut livrée au pillage et démolie complètement.
Il fut jeté d’abord en prison et ensuite exilé.
Cependant il put obtenir son rappel et vint terminer ses
jours au monastère de Chora, où il vécut jusqu’au
13 mars 1332, portant en religion le nom de Théoleptos.

Toute une série de tableaux en mosaïques, retraçant
des scènes religieuses variées, décorent les murs et les
voûtes du narthex.

De nombreux médaillons garnissent le sommet des
arcades. Au-dessus de la porte d’entrée se trouve le
buste du Christ. En face, entre deux grandes arcades,
c’est la Vierge tenant contre sa poitrine un médaillon qui

renferme l’Enfant Jésus, puis des saints en costume de
cour, saint Pierre et saint Paul aux deux côtés de la porte
royale.

Parmi les séries de mosaïques qui décorent les coupoles
et les voûtes du narthex intérieur, les deux plus
intéressantes sont celles qui retracent les épisodes de la
vie de Jésus et ceux de la vie de la sainte Vierge tirés des
Évangiles apocryphes[44].


[44]
Pour compléter les récits de l’Évangile, dès le IIe siècle on voulut
détailler les épisodes de la vie du Sauveur, et pour donner à ces récits
une apparence plus authentique, on les attribua à tel ou tel apôtre. On a
donné à ces récits le nom d’Évangiles apocryphes. Dès le IVe siècle l’Église
grecque les admit au nombre des textes sacrés, mais ce n’est qu’à partir du XIe
que les compositions tirées de ces évangiles apparaissent sur les murs des
églises.



Plan explicatif des mosaïques de Kahrié-Djami.
    



MOSAIQUES DU NARTHEX

PANNEAUX


	A. Anne faisant la prière.

	B. Nativité de la sainte Vierge, la jeune
fille berçant l’enfant.

	C. On distribue aux jeunes filles de la
laine pour filer le voile du temple, le
sort attribue à Marie la pourpre.

	D. Le grand prêtre donne Marie à Joseph
dont le bâton a fleuri.

	E. A gauche, Joseph part pour le travail;
à droite, il s’aperçoit que Marie
est enceinte et lui fait des reproches.

	F. Disparu.

	1. Le grand prêtre repousse les offrandes
de Joachim et d’Anne.

	2. (Disparu.) Probablement Joachim et
Anne.

	3. Joachim au milieu des bergers.

	4 (Arc.) Joachim et Anne se rencontrent
devant la porte dorée et s’embrassent.

	5. La Vierge caressée par son père et sa
mère.

	6. Sainte Vierge bénie par les prêtres.

	7. (Arc.) Sainte Vierge faisant les sept
premiers pas.

	8. (Travée.) Présentation de la Vierge au
temple.

	9. (Arc.) La Vierge demeurant dans le
temple, et nourrie par un ange.

	10. (Arc.) La Vierge y est instruite (disparu
en grande partie).

	11. (Arc.) Le grand prêtre prie devant
l’autel où sont déposés les bâtons
des prétendants à la main de Marie.

	12. Joseph emmène Marie.

	13. (Pendentif.) Annonciation au puits.



EXONARTHEX

PANNEAUX


	G. A gauche, Joseph averti par un
ange; Marie se rend chez Elisabeth;
à droite, Joseph conduit la Vierge à
Bethléem.

	H. Le recensement à Bethléem.

	I. Nativité du Christ.

	J. Hérode recevant les trois Mages.

	K. Hérode convoque les grands prêtres
et les scribes (détruit en grande
partie).

	L. (Détruit.) Probablement adoration des
Mages.

	M. Les Mages retournant chez eux.

	N. Fuite en Égypte.

	O. Hérode ordonne le massacre des
innocents.

	P. Massacre des innocents.

	Q. Lamentation des mères.

	R. Elisabeth poursuivie par un soldat
se réfugie dans une grotte.

	S. Retour à Nazareth.

	T. Voyage à Jérusalem.

	14. Jésus au milieu des docteurs.

	15. Saint-Jean-Baptiste baptisant.

	16. Jésus vient se faire baptiser.

	17. Jésus tenté par Satan.

	18. Noces de Cana.

	19. Multiplication des pains.

	20. Jésus et la Samaritaine.

	21. Guérison du paralytique.

	22. Guérison de l’hydropique.

	23. Rinceau, autre guérison de paralytique.






Le Christ est figuré au centre sur l’une des coupoles
du second narthex; tout autour, dans les segments concaves
qui forment la coupole sont rangées les images des
patriarches et des représentants des tribus d’Israël. Dans
le centre de l’autre coupole, autour de la Vierge, sont
groupés les prophètes et les rois d’Israël.

On voit dans ces mosaïques toute une série des
miracles de Jésus-Christ. Dans le narthex intérieur: guérison
du lépreux, de l’homme à la main desséchée, la
guérison des aveugles. Enfin des malades, des boiteux,
des bossus et des enfants sont rangés autour du Christ,
attendant leur guérison.

Métochite cite parmi les ouvrages qui décoraient
son église les représentations de la Crucifixion, de la
Descente de croix, de l’Ascension et une quantité
d’autres. Mais on ne rencontre plus ces images, qui
devaient orner les places d’honneur de l’église et qui ont
été complètement détruites; il est probable qu’on en

trouvera un jour quelques restes sous l’enduit qui
recouvre les murs et la coupole du sanctuaire même.

La chapelle latérale est décorée tout entière de fresques
représentant la sainte Vierge, les saints et des
scènes empruntées à l’Ancien Testament.

On y voit deux grandes arcades sculptées, dont l’une
porte une longue inscription, indiquant que les arcades
proviennent du monument funéraire de Tornikès, haut
personnage de l’État, parent par sa mère de l’empereur
Andronic II et de Métochite. Lui aussi s’était retiré dans
ce monastère pour y finir ses jours. Il y fut enseveli.
Quand, avant 1453, une restauration fut entreprise dans le
monastère, on démolit probablement le monument de
Tornikès et l’on plaça les arcades au-dessus des passages
s’ouvrant entre l’église et la chapelle latérale (Parekklesion).

Les mosaïques de Kahrié-Djami font l’objet de longues
discussions entre les byzantinologues. Plusieurs d’entre
eux ont voulu démontrer que la plus grande partie de ces
mosaïques appartenait au XIIe siècle. D’après M. Kondakof,
qui a une grande autorité en la matière, ce sont
seulement les fresques du Parekklesion et les mosaïques
représentant les saints Pierre et Paul, le Christ fondateur,
la décoration du second narthex, qui appartiennent
au temps de Métochite, c’est-à-dire au XIVe siècle.
Tout le reste daterait du XIIe siècle. «Mais si haute que
soit l’autorité du savant qui a proposé cette thèse, dit
M. Diehl, il ne paraît point que ses arguments suffisent
à l’établir. La différence de coloris, sur laquelle il s’appuie
pour distinguer deux époques, tient tout simplement à
l’insuffisant nettoyage qui a laissé subsister un ton
grisâtre sur certaines mosaïques.»


Pl. 22.



Obélisque de Théodose.
  


Il est vrai que l’ordre dans lequel se succèdent les
épisodes, le système de l’ornementation, la manière

de représenter les personnages et la tonalité des couleurs
prouvent que ces compositions sont l’œuvre d’un
même art appartenant à une même époque. D’un autre
côté, il n’y a aucune ressemblance entre les mêmes sujets
représentés par les œuvres authentiques du XIIe siècle et
les mosaïques de Chora. Donc il est plus juste de les
attribuer au XIVe siècle.

Une des causes de la discussion soulevée sur l’origine
de ces mosaïques, est que l’Occident, voulant s’approprier
l’honneur de ces travaux, véritables chefs-d’œuvre, les
attribua d’abord aux primitifs italiens et surtout à Giotto,
qui vivait justement à l’époque où ces mosaïques furent
exécutées. Mais au XIVe siècle, il y avait déjà à Byzance
des œuvres authentiques qui témoignent suffisamment
de la capacité des artistes byzantins de ce temps.

«S’il y a eu contact entre les deux civilisations, continue
M. Diehl, ce n’est point la renaissance de l’époque
des Paléologues qui ne doit rien à l’Occident; c’est plutôt
l’Italie qui devrait quelque chose à l’évolution qui s’accomplit
alors dans l’art byzantin.»

Les mosaïques de Chora sont certainement des œuvres
de la dernière renaissance de l’art byzantin.

ÉGLISE DES BLAQUERNES

Après la grande église de Sainte-Sophie, aucun édifice
religieux ne tient une si grande place dans l’histoire
byzantine que celui de la Vierge des Blaquernes. Cette
église était la chapelle de l’Empereur. C’est là qu’était conservée
la sainte image protectrice de Byzance, qui avait
miraculeusement repoussé, à maintes reprises, les ennemis
de la capitale. Les Latins transformèrent cette église en
une église latine, et en enlevèrent plusieurs reliques qui,
aujourd’hui encore, font partie du trésor de Venise.


Avant la conquête turque, sous le règne de Jean V
Paléologue, un immense incendie la détruisit, ce qui,
dit l’historien Phrantzès, fut considéré comme un sinistre
présage. Quatre-vingts ans après la chute de la ville,
Gyllius vit les ruines de l’église encore debout. Il n’en
reste rien aujourd’hui que la source sainte, l’ayasma,
abritée sous un misérable toit. C’est là que trois fois par
an le Basileus allait, après les cérémonies d’usage, se
plonger dans la piscine.

Sous la voûte, existait une image de la sainte Vierge
des mains de laquelle coulait l’eau bénite. Les détails
suivants, extraits du livre des Cérémonies écrit par
l’empereur Constantin Porphyrogénète et cités dans les
Esquisses byzantines publiées par M. A. Marrast, sont
très intéressants.

«Après diverses cérémonies, après avoir adoré la robe
de la Vierge, baisé l’autel, fait maintes stations, l’Empereur
gagnait une chambre haute où les baigneurs officiels
lui enlevaient ses vêtements et lui mettaient le
lentium, en présence des seuls eunuques; les gens à barbe
n’étaient pas admis à cette partie de la cérémonie. Alors
l’Empereur était conduit dans la salle même du bain
sacré, il y adorait les Icones, puis entrait dans le natatorium
dont le protembataire, ou chef des baigneurs,
avait préalablement béni l’eau; après trois immersions,
le prince sortait du bain et, rhabillé par les chambellans
ou cubiculaires, quittait l’église.»



Plan de Constantinople, en 1422, par Buondelmonte.
    



	Porte du palais des Blaquernes.

	Porte de Messi.

	Porte de Pescaria.

	Saint-Georges in Manganis.

	Saint-Démétrius.

	Colonne supportant la statue équestre
de Justinien.

	Hippodrome.

	Église du Pantocrator.

	Statue de l’empereur Michel VIII
Paléologue à genoux devant la
statue de l’archange Michel.

	Saint Johannis de Petra.

	Palais impérial.

	Saint Marc.

	Porte de Saint Johannis.

	Porte de Lamidi.

	Porte Dorée.

	Saint Johannes studio.

	Saint-Andréas.

	Périblepte.

	Port.

	Condoscale.

	Domus Justiniani «Palais de Justinien».

	Palais Hormisdas.

	Port du Bucoléon.

	Chantier naval.

	Tour de Léandre.

	Tour du Christ.





La table suivante indique par ordre alphabétique, les
noms des églises byzantines citées souvent dans l’histoire.
Si la plupart de ces églises ont été transformées en
mosquées, au lendemain de la conquête, il ne faut point
voir là un effet de la persécution religieuse; mais les
Byzantins s’étaient retirés dans le faubourg et avaient

abandonné ces monuments; il est donc tout naturel que
les Turcs les aient utilisés comme édifices sacrés, puisque
leur religion admet la prière dans tous les lieux saints.

L’église de Sainte-Anastasie. Mosquée de Mehmed-pacha,
à Kadirga, construite, d’après M. Paspati, au
VIIIe siècle, transformée en mosquée en 1571.


L’église de Saint-André. Mosquée Hodja Moustapha
pacha.

L’église de Sainte-Anne. L’emplacement de cette église,
qui se trouvait près de la porte de Selymbria, n’est pas
exactement connu.

L’église de l’Archange Michel. Bâtie par Justinien II,
se trouvait à Kadirga.

L’église des Saints-Apôtres. Sur l’emplacement de
cette église se trouve, actuellement, la mosquée du
sultan Mehmed II le Conquérant.

L’église des Blaquernes.

L’église de Constantin Lips. Mosquée de Demirdjilar-mesdjidi.

L’église de Gastria. Sandjakdar Mesdjidi.

L’église des Saintes Chrysanthe et Euphémie. Sur son
emplacement se trouve aujourd’hui l’église arménienne à
Koum-Kapou.

L’église Saint-Démétrius. Sur l’emplacement de
l’École de médecine.

L’église de Saint-Diomède. Cette église doit se trouver,
d’après le Dr Mordtmann, dans un jardin tout près de
l’usine à gaz d’éclairage de Yedi Koulé, là où on trouva,
il y a une dizaine d’années, deux colonnes de marbre.

Monastère de Dius. Près de l’ancienne porte de Jésus,
au quartier actuel d’Et-Yemez, consacré comme mosquée
par Mirza Baba, un des soldats du conquérant.

La chapelle de Saint-Emilien. Il faut la chercher près
de la porte actuelle de Daoud-pacha.

L’église de Saint-Eutychius-Christo-Camera, à Psamatia.
Elle joua un rôle important dans les troubles ecclésiastiques
pendant le règne d’Andronic II Paléologue, et
était située à l’est du couvent de Myréléon.

L’église de Gorgopikoos. C’est encore une petite église
grecque du quartier Alti Mermer (Exokionon).


L’église de Saint-Jean du Stoudion. Mosquée d’Emir-Akhor.

L’église de Saint-Jean-Baptiste à Petra Paléa. Kesmé
Kaya.

L’église de Saint-Jean-Baptiste in Trullo. Ahmed
pacha mesdjidi.

L’église de Saint-Jean le Perse. Mosquée de Hekim
oglou Ali pacha.

L’église de Saint-Julien. Sur les collines du port
Sophien.

L’église de Kyra Martha. Bâtie par Marie Ducas, sœur
de Michel Paléologue. D’après le Dr Mordtmann, sur l’emplacement
de cette église se trouve actuellement la
mosquée de Chaaban Aga. Marie Cléopé et Saint-Jean le
Guerrier reposent ici.

L’église de Kodjouma ou Pantepopte. Mosquée Eski
Imaret. Elle a servi d’abord comme Imaret (cantine)
aux élèves qui étudiaient dans la mosquée du Conquérant.

L’église de Saint-Pierre et Saint-Marc. Mosquée d’Atik
Moustapha pacha. Elle possède une petite piscine baptismale,
datant de 458.

Monastère d’Emmanuel. Mosquée Kéfeli.

Monastère de la Pammacaristos. Mosquée Féthié, dépendance
de l’ancien monastère de femmes fondé à la fin du
XIIIe siècle par Michel Tarchaniote et Marie Comnène, son
épouse. Après la prise de Constantinople par les Turcs,
l’église fut pour quelque temps le siège du Patriarcat
orthodoxe; elle possède encore quelques images en
mosaïque représentant les prophètes et le Christ.

L’église de la Panachrantos. Fenari Isa Djamissi (inscription
découverte par le Dr Paspati).

L’église de Saint Pantéleïmon. Cette église, qui se trouvait
dans la IXe région, contenait les reliques de deux

saints, Pantéleïmon et Marius. Elle a été bâtie par Constantin
le Grand sous le nom de Homona.

L’église du Pantepopte. Fondée par la mère d’Alexis Ier
Comnène, vers le commencement du XIIe siècle, transformée
en hospice et puis en mosquée, Eski Imaret
Djami.

L’église de la Peribleptos. Église arménienne à Soulou
Monastir dans l’ancien quartier appelé Heleniana.

L’église du Pantocrator. Cette église, Zeïrek-Klissé
Djamissi, fut bâtie en 1125 par Irène, épouse de Jean
Comnène. Le tombeau de l’empereur se trouve dans une
crypte à côté des sépultures d’autres Comnènes. C’est
dans cette église que fut aussi inhumée Berthe, qui avait
pris le nom d’Irène et qui était épouse de Manuel, fille
du comte allemand de Sulzbach et belle-sœur de l’empereur
Conrad. Cette église ayant été endommagée par
les tremblements de terre, fut reconstruite et transformée
en mosquée (Zeïrek-Djami). L’édifice se compose de trois
églises contiguës.

L’église Saint-Philippe. Denis Abdal près de Top-Kapou.

L’église des Quarante Martyrs. Près de Saradjhané-Bachi
(ancien Philadelphium).

L’église de Saint-Romain. Il est probable que sur son
emplacement se trouve aujourd’hui le Monastir Mesdjidi
auprès de la porte Saint-Romain, Top-Kapou.

L’église des Saints-Serge et Bacchus. Mosquée Kutchuk
Aya Sophia (petite Sainte-Sophie).

L’église de Saint-Théodore Tiron. Klissé Djamissi.
Construite vers le XIe siècle.

L’église de Sainte-Théodosie. Gul Djami. Elle a servi
d’abord de dépôt pour les matériaux de l’arsenal. Ce
n’est que sous Selim III qu’elle fut transformée en
mosquée.


L’église Théotocos au quartier de Sigma.

L’église de tous les Saints. Près des Saints-Apôtres.

L’église de la Sainte-Vierge. Mosquée de Kalender.

L’église de Saint-Thomas apôtre. Se trouvait à l’extrémité
occidentale du port Sophien.



L’église de Saint-Théodore de Tyron. Klissé Djamissi.




L’église du Christ Miséricordieux. Construite par Alexis
Comnène, près du couvent Saint-Georges des Manganes.

L’église de Saint-Georges des Manganes. Couvent qui
se trouvait sur la pente méridionale du rocher de l’Acropole
où était le Cynegion, construit par Irène, et qui servait
jadis de lieu de spectacle.

L’église de Saint-Lazare (Topoïs). Sanctuaire de la
Sainte-Vierge Hodigitria. Elle se trouvait dans la plaine
qui s’étendait depuis le Cynégion jusqu’au Tzycanisterion.


III.—LES PALAIS BYZANTINS

PALAIS IMPÉRIAL

Il ne nous reste plus que quelques ruines de ces palais
byzantins dans lesquels étaient accumulées des richesses
considérables et qui furent le théâtre des faits les plus
fantastiques et les plus extraordinaires que l’histoire ait
peut-être jamais mentionnés.

Parmi ces palais, il faut citer d’abord le grand
palais impérial qui s’étendait, d’après M. Labarte, sur
un immense emplacement occupant une surface de
400.000 mètres carrés à côté de Sainte-Sophie. Construit
d’abord par Constantin, probablement sur le modèle du
palais de Spalato, il a été embelli et agrandi par les
empereurs Justinien, Théophile, Basile le Macédonien.
Dans ce palais, au IXe et au Xe siècle, la splendeur de la
décoration byzantine brillait de tout son éclat.

M. Labarte, en s’aidant des auteurs anciens, est parvenu
à reconstituer ce palais dont les ruines mêmes ont
disparu. Dans son ouvrage classique, M. Labarte nous en
donne la description détaillée. «Le Kremlin, dit-il, peut
seul en donner une faible idée. Il se composait de sept
péristyles ou vestibules, huit cours intérieures, quatre
églises, neuf chapelles, neuf oratoires ou baptistères,
quatre salles des gardes, trois grandes galeries, cinq salles
d’audience et de réception, trois salles pour les repas,
dix appartements réservés à l’habitation particulière des
princes, sept galeries secondaires, trois allées destinées
à relier entre elles les diverses parties du palais, une
bibliothèque, une salle d’armes, des terrasses à ciel ouvert,
un manège, deux bains, huit palais particuliers au milieu
des jardins et un port.»


Pl. 23.



Colonne de Constantin Porphyrogénète.
  





GRAND PALAIS DE CONSTANTINOPLE,

au Xe Siècle.

d’après J. Labarte




Toutes les pièces étaient disposées de façon que l’Empereur,
sans sortir de chez lui, pût assister aux offices,
aux réceptions des grands personnages dans les salles
d’apparat, et même aux jeux de l’hippodrome, dans le
Kathisma, qui se trouvait en communication avec le palais.
La salle d’audience, le trône, le triclinium, toutes ces pièces
étaient décorées de sujets profanes ou de scènes religieuses
et légendaires. Comme dans toutes les cérémonies
officielles, on attachait une grande importance à la richesse
et aux attributs de l’ornementation, chaque pièce avait
reçu une décoration spéciale répondant à sa destination
particulière. Au lieu d’avoir, comme les palais modernes,
une façade monumentale, le palais impérial était composé
d’une multitude de petits bâtiments portant les
noms suivants: triclinium (salle à trois lits ou salle à
manger, pouvant aussi comprendre plusieurs pièces); Coubouclion
(cubiculum) corps de logis formant un appartement
de grande importance; Coiton (chambre à coucher
appelée aussi Métatorion); Diabatica (galerie servant de

communication entre les différentes parties du palais);
Phiale (emplacement à ciel ouvert, dallé de marbre et
ayant souvent en son milieu un bassin ou une fontaine);
Péripatos (galeries ouvertes), etc...

Le palais se divisait en trois parties principales: la
Chalcé, Daphné et le palais sacré.

La Chalcé comprenait toute une série de pièces. On
accédait au palais du côté de l’Augustéon par la porte
en fer qui ouvrait sur un des vestibules de la Chalcé. Ce
vestibule, couvert de tuiles en bronze doré, se composait
d’une cour en forme d’hémicycle surmontée d’une
voûte en cul-de-four faisant face à l’entrée d’un bâtiment
carré à coupole tout orné de mosaïques.

On comptait dans la Chalcé trois salles des gardes, les
noumera, les courtines, les tricliniums des scolaires, des
excubiteurs, des candidats, en enfilade. Venaient ensuite
une salle de justice, (tribunal de Lychnos), une salle de
réception, une salle à manger d’apparat, le grand consistorium
et plusieurs édifices religieux (l’oratoire du
Sauveur et la chapelle des Saints-Apôtres). Le grand consistoire
était convoqué dans la salle de réception. Trois
portes en ivoire y donnaient accès. Au fond de la salle,
un des trônes de l’Empereur était dressé sur une estrade.

Entre la Chalcé et Daphné se trouvait le triclinium
(salle à manger à dix-neufs lits), où se donnaient
les banquets officiels. Cette salle était précédée d’une
cour ou atrium, puis d’un portique formant porche. Elle
était divisée en deux; une partie était réservée aux
invités, et l’autre à l’Empereur. Toutes deux étaient
éclairées par le haut. La première pouvait contenir trois
cents convives. Aux grands jours de fête, par exemple à
Noël, on y mangeait, couché à la mode antique. D’après le
récit de Luitprand, évêque de Crémone, qui assista
en 943 à un des festins donné dans ce palais, on y mangeait,

à demi couché, le service étant fait uniquement
dans de la vaisselle d’or; les fruits étaient servis dans de
grands vases en or qui, à cause de leur poids, étaient
transportés sur des chariots couverts de pourpre. On
les enlevait au moyen d’une poulie établie au plafond,
sur laquelle roulaient trois cordes enveloppées de peau
dorée. Les bouts des cordes étaient munis d’anneaux en
or engagés dans les anses des vases; plusieurs serviteurs
placés en bas étaient chargés de faire fonctionner ces
appareils pour le service de la table.

La partie du palais appelée Daphné commençait par
une grande galerie couverte, précédée d’un porche à
arcades qui conduisait à une salle octogone. Cette partie
du palais comprenait plusieurs édifices religieux et des
salles pour les réunions officielles. Une galerie courant
sur les étages supérieurs menait à un petit palais occupant
la place d’honneur de l’hippodrome. Cet édifice contenait
plusieurs pièces et l’Empereur y revêtait son costume
officiel avant d’entrer dans sa loge pour assister
aux jeux. Les fonctionnaires qui se rendaient au palais
laissaient leurs chaises à porteurs et leurs chevaux dans
un manège spécialement disposé à cet effet dans les
dépendances.

Le palais sacré comprenait le palais impérial proprement
dit, contenant dans son enceinte le péristyle du
Sigma, le Triconque, et différents appartements privés
de l’Empereur.

A l’entrée du palais sacré, se trouvait un vaste atrium
ou Sigma qui avait la forme de la lettre grecque appelée
Sigma. C’est là que les courtisans et les hauts fonctionnaires
attendaient l’Empereur. Au centre de cet atrium,
était placé un bassin aux bords d’argent, au milieu duquel
se trouvait un vase d’or en forme de coquille. Ce vase était
rempli des fruits les plus rares où puisaient les invités.


Après l’atrium, on entrait dans un péristyle formé de
quinze colonnes en marbre de Phrygie. Au centre, s’élevait
un dôme soutenu par quatre colonnes en marbre
vert dominant le trône où l’Empereur s’asseyait pendant
les fêtes.

On y trouvait aussi un palais à deux étages, construit
par Théophile au IXe siècle sur le modèle du palais du
khalife de Bagdad.

Une des parties les plus intéressantes du palais sacré
était le Chrysotriclinium (triclinium d’or), bâti par l’empereur
Justin II le Curopalate, embelli ensuite par Tibère
son successeur. C’était une salle octogonale couverte
d’une coupole à seize fenêtres; sur les huit côtés se
trouvaient huit absides qui communiquaient entre elles.
Celle qui était en face de l’entrée était fermée par deux
portes argentées, sur lesquelles étaient figurées les
images de Jésus-Christ et de la sainte Vierge. Pendant
les réceptions, ces portes restaient d’abord closes, tandis
que la foule entrait dans la salle. Une fois le calme
rétabli, elles s’ouvraient, et on voyait, au fond de l’abside,
l’Empereur vêtu d’un manteau de pourpre orné de pierres
précieuses, ayant à hauteur de sa tête l’image du Sauveur
et entouré de toutes sortes d’objets précieux. La
foule se prosternait de suite devant l’Empereur pour lui
rendre hommage. Tout était calculé pour donner à ces
réceptions un aspect féérique. Toutes les grandes cérémonies
telles que le couronnement, le mariage impérial
et les réceptions officielles se faisaient dans cette splendide
salle de fête. Ces cérémonies avaient beaucoup de
ressemblance avec celles des Persans: «La salle du
trône, dit M. Gayet, ouvrait directement sur la cour du
palais, sans qu’aucune barrière en interceptât l’entrée:
un rideau immense dérobait seul le monarque aux regards
de ses sujets. Lorsqu’il daignait se montrer à eux et

prenait place sur l’estrade, entouré des princes du sang,
des ministres, des courtisans et de la garde, le voile se
levait soudain à un signal donné. Le Roi des rois surgissait
alors dans le cadre d’un luxe inoubliable.»


Pl. 24.



Colonne de Théodose.—Bas-reliefs du piédestal.
  


Derrière cette salle, s’étendaient les nombreux appartements
privés de l’Empereur, orientés de façon à être
aussi confortables en été qu’en hiver.

Constantin Porphyrogénète, décrivant une de ces salles
du palais nommé Cenourgion, bâti par Basile le Macédonien,
raconte qu’elle était soutenue par 16 colonnes
dont 8 en marbre vert et 6 en onychite, ornées de
rameaux de vignes qui s’entrelaçaient au fût et de différentes
figures d’animaux. Deux autres colonnes, également
en onychite, portaient des cannelures en spirales.
La partie supérieure au-dessus des colonnes jusqu’à la
voûte était ornée de mosaïques sur fond d’or. On y voyait
Basile entouré de guerriers qui lui présentaient les clefs
des villes conquises. A la naissance de la coupole, une
large corniche formait une galerie à balustrade qui faisait
le tour de la salle. Un lustre était suspendu au centre.

L’appartement d’été de l’empereur Théophile se composait
d’un rez-de-chaussée et d’un premier étage
comprenant une chambre à coucher et un salon. Un
chroniqueur de l’époque nous donne d’assez nombreux
détails sur la décoration d’une chambre à coucher impériale:
«Le pavage est en mosaïque, au centre s’étale
un paon enfermé dans un cercle de marbre. De ce cercle
partent des rayons qui vont aboutir à un autre cercle,
plus grand, en dehors duquel sont des marbres verts imitant
des fleuves. Dans chaque coin se trouvent appliqués
des aigles en mosaïque faits de petits cubes de différentes
couleurs. Les parois de la pièce sont ornées de plaques
de verre polychrome. Une bande d’or sépare les mosaïques
qui ornent la partie supérieure des parois, sur lesquelles

se détachent sur fond d’or les figures de Basile et de sa
femme Eudoxie. Tous deux sont assis sur des trônes et
portent les couronnes et les costumes impériaux. Sur les
autres murs de la pièce sont représentés leurs enfants
vêtus du même costume, et tenant entre les mains des
livres de piété. Le plafond resplendissant d’or porte au
milieu le signe victorieux de la croix en verres de couleur;
tout près, se trouvent encore les images de l’Empereur,
de l’Impératrice et de leurs enfants, levant tous la main
vers la croix.»

Cet immense palais, habité si longtemps par les empereurs
byzantins, fut abandonné vers le XIIe siècle, quand
leurs successeurs allèrent résider au palais des Blaquernes.

Bien avant la prise de Constantinople par les Turcs, ce
palais menaçait déjà ruine et ses débris étaient utilisés
pour de nouvelles constructions. Buondelmonte, qui
visita la capitale trente ans avant la conquête, n’avait
plus rien trouvé sur l’emplacement de ce grand palais
que quelques pierres provenant des ruines. Et quand
Pierre Gylles visita Constantinople, il ne vit sur son
emplacement que quelques traces de ruines[45].


[45]
Banduri. Topogr. Constantin.



PALAIS DE BOUCOLÉON

Ce palais se trouve sur les bords de la Propontide,
dans l’enceinte du grand palais byzantin. Il a été appelé
d’abord château de Hormisdas, du nom d’un prince
sassanide qui s’était réfugié à Constantinople et avait
habité ce palais au temps de Constantin. Il fut reconstruit
par Justinien et, plus tard, agrandi et embelli
par Constantin Porphyrogénète[46] qui y ajouta des statues

et un groupe d’animaux sculptés en pierre, un lion
luttant avec un bœuf.


[46]
Constantin Porphyrogénète—Vie de Basile.



Il paraît que de là vient son nom de Boucoléon[47]. Tout
près de ce palais se trouvait un port appelé du même
nom. Nicéphore Phocas qui habitait presque toujours ce
palais où il fut tué par Jean Tzimizès son rival, l’avait
fortifié en l’entourant de murs.


[47]
Bous (Bœuf), Léon (lion). Il nous paraît plus vraisemblable de croire que
l’étymologie du mot de boucoléon vient de bucca leonis, entrée des lions, parce
que ce port avait à son entrée des statues de lions.



PALAIS DE LA MAGNAURE

Le triclinium de la Magnaure ou Magna-aula (magna,
grande, aula, cour) se trouvait au nord du palais impérial
entre la Chalcé et Sainte-Sophie; les Empereurs y donnaient
audience aux ambassadeurs. Ce triclinium, bâti par
Constantin, n’était qu’une basilique à nef centrale et à bas
côtés. Au fond, sur une estrade qui occupait toute la largeur
de l’édifice et qui recouvrait un hémicycle, se trouvait
le trône impérial. De chaque côté de l’abside, deux
colonnes soutenaient des draperies et des rideaux. Au-dessus
du bas côté s’élevaient les galeries réservées aux
dames de la cour. Au pied de l’estrade, on apercevait
deux lions artificiels dressés sur leurs pattes et qui poussaient
des rugissements comme des lions vivants. Sur
des arbres d’or, des oiseaux de toutes sortes, artistement
imités et perchés sur les branches, faisaient retentir la
salle de leurs chants joyeux.

Pour donner plus de vie à cette scène du passé, il faut
écouter Luitprand, envoyé extraordinaire du roi d’Italie
à la cour de Byzance, au Xe siècle. «L’Empereur, dit-il,
étant assis sur son trône, des lions automatiques commencent
à rugir, les oiseaux chantent. Je me prosterne

devant lui, et, après être resté quelque temps dans cette
position, selon le cérémonial, je lève les yeux et aperçois
l’Empereur enlevé par une machine à une hauteur considérable.»

Sur l’emplacement du palais de la Magnaure, se trouve
actuellement le ministère de la Justice, qui dernièrement
devint le siège du Parlement, et devait primitivement
servir d’université, mais il ne fut jamais affecté à cette
destination. En creusant les fondations de cet édifice
en 1847, on trouva, à une profondeur de trois mètres,
l’ancien pavé et la base de la célèbre statue argentée
d’Eudoxie la Gauloise, objet de la haine de Chrysostome.
Elle portait l’inscription suivante en langue grecque:
«Voici la statue argentée où les souverains président
aux tribunaux de la capitale[48].» A côté de ce palais se
trouvait le Sénat ou basilique. Un portique orné de six
grandes colonnes de marbre blanc s’ouvrait, d’après
M. Labarte, sur le forum Augustéon.


[48]
Cette base est conservée au Musée.



PALAIS DES BLAQUERNES

Lorsque Théodose II avait construit la grande muraille
pour agrandir la ville, le quartier des Blaquernes, qui
était situé à l’extrémité nord-ouest de la ville, près de la
Corne d’Or, et qui renfermait alors l’église de ce nom
ainsi qu’une résidence impériale, ne fut pas compris
dans l’enceinte des murs. Ce n’est que deux siècles plus
tard que l’empereur Héraclius fit construire de nouveaux
remparts devant les Blaquernes, qui, devenus très peuplés,
avaient besoin d’être protégés contre les attaques
ennemies. D’après M. Schlumberger, la partie des murs

théodosiens restés en arrière des nouveaux murs et qui
étaient devenus inutiles furent détruits. Le palais qui se
trouvait dans ce quartier avait été bâti d’abord par Anastase
(491-518). Il servit pendant plusieurs siècles de
maison de plaisance aux Empereurs. Puis il s’étendit
et couvrit de ses nombreux bâtiments un espace de
300.000 mètres carrés (l’espace compris entre Egri-Kapou
et l’Ayasma des Blaquernes).


Pl. 25.



Colonne de Constantin et Mesè






Ancienne rue de «Mesè» et colonne de Constantin au Xe siècle

(D’après la restitution de l’auteur.)
    



C’est Manuel Comnène Ier qui, négligeant complètement
le grand palais, élut pour résidence le palais des
Blaquernes (1143).

L’enceinte fortifiée du palais comprenait de vastes
jardins, des cours à portiques, différentes habitations
pour le Basileus, sa famille, ses grands officiers et ses
gardes, des églises, des chapelles et d’autres édifices
religieux. Le Portique carien, érigé par l’empereur Maurice
en 586 et dont on retrouve actuellement les substructions
à l’est de la porte d’Eïvan Seraï, consistait en
une cour entourée de portiques et qui conduisait au
palais. L’ensemble de ces monuments formait un quartier
que les historiens grecs appelaient palais au toit doré.
Actuellement on ne voit plus que la portion de l’enceinte
commune à la grande muraille de la ville, et quelques
pans de murs ensevelis sous terre.

Le terrain étant disposé suivant des pentes très abruptes,
d’immenses voûtes et des murailles épaisses durent être
construites pour supporter les nombreuses terrasses
dont on reconnaît parfaitement aujourd’hui les ruines.
Ces terrassements dominaient une vallée assez profonde
qui existe encore.

Une partie du palais était adossée à la grande muraille
sur laquelle s’ouvraient des fenêtres et des balcons dominant
la campagne. C’est dans ce palais qu’Isaac l’Ange,
en 1204, reçut les croisés. Ces derniers furent

émerveillés de la splendeur des jardins, de l’ampleur des
voûtes, et de la magnificence des parois toutes tapissées
de mosaïques à fond d’or, des cours pavées de marbre
précieux, des ruisseaux d’eau courante coulant dans des
canaux d’albâtre. Les seigneurs Francs, quand ils furent
reçus dans ce palais par Alexis, furent éblouis par les
richesses prodigieuses étalées non sans intention: la
vaisselle d’or, les innombrables vêtements de cérémonies,
les étoffes brodées de soie.




  Palais des Blachernes
  d’après A. van Milligen.
    




Les empereurs latins de Constantinople habitèrent
aussi ce palais et y tinrent leur cour. Nicéphore Grégoras
et Pachymère racontent que Michel Paléologue, après
avoir reconquis Byzance, dut aller demeurer au grand
palais, les Blaquernes étant dans le plus affreux délabrement,
toutes noircies de fumée et pleines d’immondices
et d’ordures. Après sa réparation, le palais des
Blaquernes redevint et resta l’unique résidence des
Paléologues jusqu’à la chute de Constantinople.

Ce qui subsiste aujourd’hui des fondations montre suffisamment
l’étendue occupée par ce palais, dont les proportions
et la magnificence ont toujours fait l’admiration
des historiens.

Pulchérie, épouse de Marcien, y avait fait construire la
célèbre église des Blaquernes. Cette église touchait au
mur du palais même et sa porte ouvrait dans l’enceinte
du palais.

«La porte de l’enceinte de l’église des Blaquernes, dit
M. Schlumberger, vaudrait bien comme intérêt l’escalier
de Versailles! Aujourd’hui, c’est l’Empereur en litière,
entouré, tantôt de ses fameux Vaerings, tantôt d’un
cortège d’eunuques ou d’une longue chaîne de prêtres
et de caloyers, jetant un regard inquiet sur la foule des
dignitaires où il cherche à tout instant le meurtrier de
l’heure qui vient et le successeur heureux qui fera jeter
au cirque son cadavre mutilé; demain c’est le patriarche
à la longue barbe blanche, qui accourt tremblant sous
ses vêtements d’or; il sait qu’un basileus tout enfiévré
d’un sombre esprit théologique l’a fait mander au palais
pour lui donner le choix entre l’option d’une hérésie qui
damnera son âme ou l’exil mortel sur quelque affreux
rocher de Marmara. Aujourd’hui ce sont des princesses,
mères, femmes ou filles de quelque empereur assassiné
ou déposé, qu’on entraîne à la hâte vers l’église pour raser

leur chevelure, arracher leur tunique de pourpre brodée
de perles et les jeter ensuite, sous la robe brune des
religieuses, dans quelque couvent devenu leur demeure
pour le reste de leurs jours.»

Près du palais on avait construit un cirque qui servait
à l’amusement des Empereurs. Non loin de là, on voit
encore aujourd’hui deux grandes tours, la tour d’Isaac
l’Ange et la tour d’Anémas. La tour d’Isaac l’Ange fut
construite en 1188 pour servir de défense au palais des
Blaquernes qui se trouve derrière elle. On y pénétrait
par la cour du palais impérial. Un des murs de la tour
d’Isaac l’Ange était percé de trois fenêtres cintrées. Au-dessus
de ces fenêtres, une rangée de pierres saillantes
semble avoir dû porter un balcon disparu. Les trois
autres murs n’ont chacun qu’une fenêtre; celle du côté
sud sert de communication entre la plate-forme des murs
et l’intérieur de la tour. Celle du côté du port conduit
sur le toit de la tour basse d’Anémas, ainsi nommée
d’après Michel Anémas, fils d’un roi de Candie, qui y fut
enfermé sous Alexis Comnène. Ces tours furent plus tard
reliées entre elles intérieurement.





Prisons d’Anémas
(D’après Van Millingen: Byzantine Constantinople.)
    




Sous la tour d’Anémas se trouvent les fameuses prisons
d’Anémas découvertes dernièrement par le Dr Paspati.

Ces prisons, très curieuses, sont dans un meilleur
état de conservation que d’autres cachots similaires;
mais la visite en est rendue très dangereuse par
les cavités dans lesquelles on risque de se précipiter.
Outre ce danger réel, les ordures jetées par les habitants
des quartiers voisins rendent l’abord de la place des
plus désagréables.

On y accède par une petite ouverture cintrée percée
dans un pan de mur au pied de la tour d’Anémas. Un
passage de dix mètres de long, très bas et très étroit,
conduit à une petite salle voûtée, humide et qui ne
reçoit par cette même entrée qu’une faible lumière.
En passant à droite par une petite ouverture, on arrive
à une autre salle faiblement éclairée par un trou pratiqué
dans la voûte. Sur le passage s’ouvre un puits béant
qui coupe le cachot dans toute sa largeur. En face de
l’entrée, un autre passage menant à droite communique
avec une autre galerie.

On monte par un escalier à l’étage supérieur de la
tour, où se trouve une salle mesurant 7 mètres de haut
sur 12 mètres de long et 10 mètres de large. Elle ne
prend jour que par un mince filet de lumière passant par
un trou pratiqué dans une fenêtre cintrée. On peut alors
voir le trou rond qui éclaire l’étage inférieur. L’escalier
continue jusqu’au sommet de la tour. Dans la petite
salle d’entrée, une ouverture à gauche conduisait aux
cellules des prisonniers. Aujourd’hui, on n’aperçoit
qu’un grand bâtiment d’une soixantaine de mètres de
longueur, plein de décombres. Jadis cette grande salle
était divisée en deux étages, contenant chacun une enfilade
de petites chambres séparées les unes des autres
par des murs de 1m, 50, percés de grandes ouvertures
cintrées. Un corridor de 1m, 75 de large courait tout
le long des chambres.


PALAIS DE CONSTANTIN PORPHYROGÉNÈTE

Ce palais, appelé aussi palais de Bélisaire[49], ou palais
de l’Hebdomon et nommé Tekfour Serail par les Turcs,
se trouve enclavé dans les murs de Théodose. D’après
Gyllius, il faisait partie du palais de Constantin à l’Hebdomon
hors des murs. Le nom d’«Hebdomon» lui
venait du septième quartier des auxiliaires Goths qui, en
leur qualité d’ariens, campaient hors des murs sur
l’emplacement qu’on appelait Hebdomon. Ce palais, restauré
par Justinien, a été appelé aussi Palatium Justiniani.


[49]
Dans le plan de Melling, dessiné en 1815, nous voyons les ruines d’un
autre palais de Bélisaire à côté du forum de Constantin, là où se trouve actuellement
l’imprimerie Osman bey.



Le Dr Mordtmann et M. Van Millingen[50], dans leurs travaux
sur l’archéologie byzantine, cherchent à démontrer
que le palais appelé aujourd’hui Tekfour Serail n’est
qu’une partie du palais des Blaquernes. Le Dr Mordtmann
veut prouver, en se basant sur la manière dont cet
édifice est construit, qu’il existait déjà au temps de Théodose
et qu’il formait la partie supérieure du palais des
Blaquernes. Il est certain en tout cas que de fausses
suppositions l’ont fait prendre pour le palais de l’Hebdomon.


[50]
Van Millingen, Byzantine Constantinople.



C’est un bâtiment rectangulaire où les briques alternent
avec des blocs de marbre blanc et jaune. Les murs
indiquent clairement qu’il était composé de trois étages
et que l’étage supérieur dépassait la hauteur des murailles.
Le rez-de-chaussée comprenait une salle voûtée de
17 mètres de longueur, soutenue par deux rangées de

colonnes. La façade nord des bâtiments repose sur quatre
arceaux séparés par un pilier carré.

Le premier étage consistait en une grande salle rectangulaire
dont il est assez difficile aujourd’hui de reconstituer
exactement les divisions intérieures. Des six
fenêtres cintrées qui éclairent cet étage, quatre correspondent
aux arcades de l’étage inférieur. Au second
étage, se trouve une grande salle semblable, éclairée
sur toutes ses faces par des fenêtres cintrées.

A l’est, au-dessous des trois fenêtres en plein
cintre, un balcon supporté par deux arceaux formait
saillie.

Le palais continuait le long des murs vers le nord. Il
était précédé d’une cour formant atrium, orné de propylées
soutenus par dix grandes colonnes. Le toit reposait
sur une corniche en marbre sculpté.

Outre le grand palais sacré, le palais des Blaquernes
et ceux sur lesquels nous venons de donner quelques
détails, on peut citer une série de palais appartenant
aux différents siècles, tels que le palais de l’impératrice
Sophie, le palais d’Eleuthère, le palais Valentinien, le
palais de Bonus, le palais de Jucundiana, le palais de
Justinien, le palais de Kalaman, le palais de Pighi, le
Philopation, le palais Placidien, Saint-Mamas, le palais
d’Arcadius, le palais de Toxaros, etc.

Le palais de l’impératrice Sophie qui se trouvait près
du port Sophien fut remplacé par le palais d’Esma Sultane.
Le palais de Valentinien a été construit par l’empereur
Valentinien pour ses filles. L’emplacement de ce palais
est aujourd’hui occupé par les bâtiments de Mechichat
(Cheïhuslamat). Le palais de Bonus, construit par
Romain II Lécapène, se trouvait sur la colline où est
située actuellement la mosquée de Sultan Selim. L’Empereur
venait y passer la nuit pour assister le lendemain à

la messe des Saints Apôtres. Le palais Kalaman se trouvait
dans le quartier des Génois.

HIPPODROME

L’hippodrome, où se déroulèrent tant d’événements
historiques, où 30.000 hommes périrent pendant la
révolte de Nika, occupait la grande place appelée aujourd’hui
At Meïdan, c’est-à-dire place aux chevaux. Il s’étendait
en outre sur une partie de l’emplacement de la mosquée
d’Ahmed, et sur le terrain où s’élèvent actuellement
l’école des Arts et Métiers et les nouveaux bâtiments
du ministère des Mines et Forêts. Son axe est indiqué
par l’obélisque, la colonne serpentine et la colonne murée
qui existent encore.

L’hippodrome a été construit d’abord par Septime-Sévère,
sur le modèle du Circus Maximus de Rome.
Constantin y ajouta les degrés, la sphendonè et les tribunes,
et orna les portiques de statues. Cet édifice fut
modifié plusieurs fois au cours des siècles.

L’hippodrome qui avait 370 mètres de long sur 180 de
large pouvait contenir 100.000 personnes[51]. Outre les
petites portes, qui conduisaient aux gradins, quatre
portes monumentales s’ouvraient aux extrémités des côtés
latéraux.


[51]
Selon Gylles la longueur de l’hippodrome était de deux stades (370 mètres).



Du côté sud, le terrain s’inclinait vers la mer; cette
partie de la piste de l’hippodrome fut exhaussée par des
soubassements composés de hauts murs voûtés. Elle
formait la partie hémisphérique de l’hippodrome qui
s’appelait sphendonè.


Pl. 26.



Colonne Serpentine.






Aqueduc de Valens.



Du côté de Sainte-Sophie, s’élevait un bâtiment rectangulaire
comprenant la tribune impériale et les loges

des grands dignitaires et des sénateurs, et qu’on appelait
Kathisma[52]; il n’avait aucune communication avec l’arène
ni avec les gradins du cirque. L’Empereur y arrivait directement
du palais. Au-dessous de la loge impériale, se
trouvait, sur une terrasse en forme de balcon garni de
colonnes, une autre tribune, réservée aux gardes de
l’Empereur; elle était appelée le Pi, à cause de sa forme
qui rappelait la lettre grecque π. Deux escaliers faisaient
communiquer cette terrasse avec la tribune impériale.


[52]
Aujourd’hui, sur l’emplacement de l’ancien Kathisma, se trouve la fontaine
érigée par Guillaume II, empereur d’Allemagne.



Aux grandes fêtes, les musiciens jouaient sur cette
plate-forme. Au-dessous du Pi, à droite et à gauche,
étaient les portiques par où les chars entraient dans le
cirque. Ces loges, qui avaient à Rome le nom de Carceres,
étaient appelées à Constantinople Manganon.

Au-dessus de la loge impériale s’élevait une tour ornée
de quatre chevaux de bronze, œuvre de Lysippe de Chio,
et que, d’après une légende, Théodose avait enlevés à
l’île de Chio; une autre légende voulait qu’on les eût
apportés de Corinthe à Rome et de Rome à Byzance[53].


[53]
Pendant la quatrième croisade on expédia les chevaux à Venise; Bonaparte
les fit placer sur l’arc de triomphe du Carrousel à Paris. Mais en 1814
ils furent de nouveau transportés à Venise où ils ornent maintenant le portail
de Saint-Marc.



Le Kathisma comprenait une salle à manger, une
salle de réception et plusieurs pièces où l’Empereur
recevait les hauts fonctionnaires avant les fêtes et donnait
des repas, car les jeux de l’hippodrome formaient une
partie intégrante de la vie publique. L’Empereur devait
avoir dans le cirque des appartements privés pour revêtir
les habits officiels avant d’entrer dans sa loge et enfin
pour se reposer pendant les jeux, qui duraient parfois
toute une journée.

Le Kathisma communiquait avec l’église Saint-Etienne,

dont plusieurs fenêtres s’ouvraient sur l’hippodrome.
D’après Labarte, les dames de la cour, qui ne siégeaient
pas avec les hommes pendant les cérémonies publiques,
pouvaient assister aux jeux du haut de ces fenêtres. C’est
dans cette église que Léon l’Arménien fut assassiné et
transporté ensuite à l’hippodrome. M. Millet et plusieurs
archéologues russes, se basant sur les événements qui
se déroulèrent au temps de Théodose II, veulent montrer
que la tribune impériale ne se trouvait pas au centre du
Kathisma, mais à son extrémité orientale, c’est-à-dire à la
partie contiguë au palais. Peut-être les Empereurs avaient-ils
choisi cette place pour avoir une meilleure vue sur la
piste de l’hippodrome. Mais il n’en est pas moins vrai
qu’une tribune officielle existait au centre du palais de
Kathisma.

Les spectateurs étaient assis sur les gradins qui se continuaient
en forme d’amphithéâtre. Sur le sommet de ces
gradins existait un promenoir à colonnades, orné de
statues.

Pour protéger les spectateurs contre les bêtes fauves et
pour empêcher les discussions souvent violentes des partis
adverses, l’arène était séparée des gradins par un fossé.
Les jeux des bêtes fauves ayant été remplacés un peu
plus tard par des courses de chars, par des luttes et des
combats, ce fossé fut supprimé, mais on construisit un
mur pour empêcher les bleus de se jeter sur les verts et
réciproquement.

Dans l’axe longitudinal du cirque s’élevait une terrasse
longue et étroite appelée «Spina» et sur laquelle on
avait disposé divers monuments et statues, la colonne
de Théodose (obélisque), la colonne murée, la colonne
serpentine, qui portait autrefois le célèbre trépied de
Delphes; toutes ces colonnes étaient alignées dans la
même direction. Parmi les statues en bronze ou en

marbre, on remarquait un homme luttant avec un lion,
un taureau mourant, l’Hercule colossal de Lysippe, un
loup combattant une hyène, un cheval indompté, un aigle
enlevant un serpent, Adam et Ève, Hélène inspirant
l’amour aux guerriers, les statues des empereurs Gratien,
Valentinien, Théodose, celles des conducteurs de chars
couronnés, et la fameuse statue à trois têtes, dont Jean
(Yanis) l’Iconoclaste fit abattre les têtes.

Au centre d’un bassin se dressait, au haut d’une
colonne, la statue de l’impératrice Irène. «Les statues de
Gratien, de Valentinien, de Théodose, dit M. Dethier,
étaient à cheval, à pied; c’est au choix d’un interprète
hardi. Je m’étonne que même M. Labarte ait eu la
bonne volonté d’y trouver une statue équestre d’un
Théodose (p. 53), mais toujours se garde-t-il d’affirmer
que c’est Théodose Ier. D’ailleurs ces statues étaient très
petites et ornaient les gradins des bancs de l’hippodrome.»

Sur toute l’étendue de l’hippodrome une grande tente
(velum) doublée de pourpre était tendue pour protéger
les spectateurs contre les ardeurs du soleil. Tout Byzance
affluait sous cette tente, et sur les gradins se pressaient des
hommes de toutes races, aux costumes les plus divers,
bigarrés de toutes les couleurs.

Dans la suite, les jeux de l’hippodrome se firent plus
rares et l’on ne donnait plus de représentations qu’aux
jours de grande fête.

Après la conquête latine, l’hippodrome fut complètement
abandonné. Tous les objets précieux qui l’ornaient
furent détruits; plusieurs statues, entre autres celles de
l’Hercule en bronze, envoyées à la fonte et l’on en fit de
la monnaie. Comme on peut le voir d’après les anciens
plans de la ville, antérieurs à la conquête ottomane, il
n’existait plus rien alors de la splendeur de l’ancien

hippodrome: seules les trois colonnes qu’on peut voir de nos
jours et qui indiquent l’axe de l’hippodrome, seuls quelques
marbres ayant appartenu aux gradins subsistaient
encore. L’hippodrome était rempli de monticules de terre
provenant de la démolition des gradins. A une certaine
époque, on construisit même des maisons sur cet emplacement.
Une partie des ruines a servi à Ibrahim Pacha,
vizir du sultan Suleïman, pour la construction du Mehterhané
(prison actuelle).

Près de l’Augustéon, en face des thermes de Zeuxippe,
se trouvait l’Octogone ou Tetradision, où était établie une
sorte d’«Université». C’était un grand édifice en forme
d’octogone à huit pièces voûtées. Il renfermait tous les
ouvrages des grands maîtres de la littérature, de la
science et de la philosophie. D’après la chronique Pascale,
ce sont les Goths qui incendièrent l’Octogone pendant la
sédition de Nika. D’après Codin, c’est Léon l’Isaurien qui l’a
fait brûler avec ses académiciens parce qu’ils refusaient de
s’associer aux illégalités de l’Empereur.

IV.—LES BAINS BYZANTINS

Nul pays, au moyen âge, n’a possédé autant d’institutions
d’utilité publique que faisait Byzance, avec ses
forums, ses fontaines, ses aqueducs, ses citernes, ses
canalisations et surtout ses bains qui contribuaient
à l’entretien de la santé publique. Chaque quartier en
possédait un. Ces établissements ne diffèrent que fort
peu des bains grecs et romains. On n’en trouve plus
dans la ville un seul qui appartienne à l’époque byzantine.
Mais les Turcs ayant construit leurs bains à peu
près sur les mêmes plans que les Byzantins et les ayant
divisés en deux parties, l’une réservée aux dames et

l’autre aux hommes, il est facile aujourd’hui d’avoir une
idée des modèles dont ils s’inspirèrent. Voici, au sujet
d’un bain grec construit par Hippias, la description qu’en
fait Lucien et que Mavroyéni Pacha cite dans ses articles
sur les bains orientaux: «La partie d’entrée est haute,
on y monte par un escalier large; la porte franchie, on
entre dans une salle commune réservée aux domestiques;
après cette première pièce, on entre dans une autre salle
fort élevée, abondamment éclairée, ayant de chaque côté
des séparations pour ceux qui veulent se déshabiller. Au
milieu de la salle se trouvent trois piscines; on y voit
deux statues en pierre blanche, l’une représentant Hygie
et l’autre Esculape, puis on pénètre dans une salle légèrement
tiède, afin d’éviter une chaleur incommode. Après
cette salle, il y en a une autre qui les dépasse toutes en
beauté, où l’on peut s’asseoir et se faire masser. Les murs
sont revêtus jusqu’au plafond de plaques de marbre de
Phrygie. En avançant par un passage, on entre dans la
salle la plus reculée. Cette salle offre trois baignoires
d’eau chaude, toutes les parties en sont de proportions
harmonieuses.»


Pl. 27.



Citerne de Bin bir direk



Comme les Grecs, les Byzantins attachaient beaucoup
d’importance à la beauté architecturale des bains, où le
peuple trouvait un plaisir plus qu’une nécessité hygiénique
et où il allait même se divertir en hiver.

On sait que les Néron et les Caracalla, les Titus et les
Dioclétien se rendirent populaires en construisant de
magnifiques thermes où trois mille personnes pouvaient
trouver place en même temps. De même le peuple
byzantin, chez lequel le bain était devenu indispensable au
point de vue religieux autant que laïque, construisit des
bains aussi somptueux que les Romains. Parmi les plus
beaux on peut citer celui de Zeuxippe qui se trouvait tout
près du Kathisma de l’hippodrome, et touchait, d’après

M. Labarte, aux Nouméra, un des derniers bâtiments du
palais, du côté du forum Augustéon. Il a été construit par
Septime-Sévère et remanié par Constantin. Il était orné
de très belles statues en marbre et en bronze. Si des
fouilles adroites étaient entreprises près de la fontaine
construite par l’empereur d’Allemagne, elles mettraient
peut-être ces statues au jour.

Le bain de Zeuxippe fut détruit pendant la sédition
Nika. Les bains d’Arcadius, qui occupaient l’emplacement
de l’école actuelle des Beaux-Arts, étaient également
célèbres chez les Byzantins. Vis-à-vis de Sainte-Anastasie,
vers le nord, on rencontre les substructions d’un grand
bain public du nom de Diagisthée[54]. Le bain de Constantin
subsista après la conquête et fut nommé Tchoukour
Hamam. Citons encore les bains d’Eudoxie qui se trouvent
près de la Sublime Porte.


[54]
Voir, Les bains turcs, page 224.



V.—LES MONUMENTS

OBÉLISQUE DE THÉODOSE LE GRAND

Les œuvres plastiques et les monuments qui ornaient
jadis la ville de Constantinople ont été peu à peu détruits
pour la majeure partie, et un très petit nombre seulement
ont échappé à la ruine et sont parvenus jusqu’à nous.
Parmi les monuments de l’ancien hippodrome, nous citerons
d’abord l’obélisque de Théodose le Grand.

C’est un monolithe de granit syénitique rose, haut de
30 mètres et large de 2 mètres à la base. Les inscriptions
hiéroglyphiques, gravées sur chaque côté du monolithe
et qui sont fort bien conservées, montrent qu’autrefois
l’obélisque était beaucoup plus élevé. Il fut érigé à

Héliopolis, 1700 ans avant J.-C., par le Pharaon Thoutmosis
III. Constance II et Julien (361-362) formèrent le
projet de le transférer à Byzance; les premiers travaux
furent même commencés à cet effet, mais l’Empereur
mourut et l’obélisque resta environ trente années couché
sur le sol. En l’an 390, Théodose Ier le fit transporter à
Byzance. On construisit tout exprès une voie ferrée
allant de la porte de Fer, sur les bords de la Propontide,
au plateau de l’hippodrome. On plaça l’obélisque sur un
piédestal en marbre orné de sculptures qui représentent
la vie et les hauts faits de Théodose.

L’inscription suivante est gravée en grec et en latin
sur ce piédestal: «Théodose Ier a dressé, avec l’aide du
préfet du prétoire Proclus, cette colonne quadrangulaire
qui gisait sur le sol.» La colonne fut érigée en trente-deux
jours. «En fait la colonne ne s’éleva, dit M. Dethier, qu’en
l’an 400 pendant le règne d’Arcadius, sous les auspices
de Gaïnas, qui réussit à faire rendre justice à ses compatriotes,
les Ariens Goths, mais comme un météore,
tomba sous la réaction orthodoxe; sa tête fut portée dans
les rues, 5.000 Goths brûlés dans une de leurs églises et
le nom de Gaïnas effacé sur les inscriptions de l’obélisque
pour être remplacé par celui de l’orthodoxe Proclus.»
Sur le bas-relief nord, on voit Arcadius et sa femme
Eudoxie (la Gauloise) dans le Kathisma et, à côté d’eux,
un homme de la cour, Gaïnas, le puissant chef des Goths.

L’obélisque repose sur quatre cubes en bronze posés
à chaque coin de sa base quadrangulaire. Les bas-reliefs
du piédestal représentent, sur le côté ouest, l’empereur
Théodose le Grand assis sur le trône, ayant à sa gauche
sa femme (sœur de Valentinien II), et à droite ses deux
fils, Honorius et Arcadius; les ennemis vaincus viennent
rendre hommage à l’Empereur. Du côté de l’est, Théodose
veuf et ses deux fils semblent assister à une distribution

de solde aux troupes ou plutôt à une danse. L’Empereur
tient en main une couronne destinée au vainqueur. On y
remarque les musiciens jouant de l’ancienne lyre, d’une
espèce de hautbois, de la double flûte lydienne et de la
flûte mythologique à sept trous, dite flûte de Pan. Du côté
sud, Théodose ayant à sa droite ses deux fils et à sa
gauche Valentinien II, contemple une course de chars.
Du côté nord, c’est l’empereur Arcadius, sa femme
Eudoxie, ses enfants et le fameux Gaïnas assistant dans le
Kathisma à l’érection de l’obélisque.

Les sculptures de la partie inférieure du piédestal
représentent les travaux nécessités par l’érection de
l’obélisque.

COLONNE SERPENTINE

Parmi les colonnes qui figuraient sur l’axe longitudinal
de l’hippodrome, on voit encore de nos jours la colonne
serpentine, qui est érigée un peu au sud de l’obélisque.
Cette colonne représente trois serpents en bronze fondu,
provenant du butin enlevé aux Perses après la victoire
remportée sur Xerxès.

On a discuté assez longtemps sur l’origine de cette
colonne, mais en 1856, quand on creusa le sol pour en
trouver la base on découvrit des inscriptions qui fixèrent
son origine d’une manière exacte.

Elle reposait sur une pierre en forme de cube qui est
aujourd’hui enfouie dans le sol. Sur les anneaux tordus
des serpents, on voit des inscriptions en grec, indiquant
les noms des villes, citées par Plutarque, qui ont combattu
contre les Perses. Ces serpents supportaient autrefois
le fameux trépied en or donné au temple d’Apollon
de Delphes par les vainqueurs de Salamine et de Platées
en souvenir des victoires gagnées sur les Perses par

Thémistocle et Pausanias. La colonne, haute jadis de
8 mètres, n’a plus aujourd’hui que 5 mètres de hauteur.
Le vase d’or que supportaient autrefois les trois têtes de
serpents avait 3 mètres de diamètre.


Pl. 28.



Mosquée de Bayazid



Cette œuvre de l’art grec, une des plus célèbres qui
existe, a été apportée à Byzance par Constantin le Grand
pour embellir la nouvelle capitale. En se basant sur l’existence
du tuyau en plomb et des conduites d’eau qui
allaient de l’aqueduc de Valens jusqu’à cette colonne,
plusieurs auteurs supposent que ce monument servait de
fontaine.

Il est facile aujourd’hui de se rendre compte, par l’excavation
qui entoure la base de cette colonne, du niveau
du sol de l’ancien hippodrome. Les terres rapportées et
les débris de constructions l’ont considérablement
exhaussé.

COLONNE MURÉE OU COLONNE DORÉE (COLOSSE)

Cette colonne se trouve au sud de la colonne serpentine,
sur le même axe longitudinal de l’hippodrome. C’est
un obélisque carré, de 25 mètres de hauteur, formé de
petits blocs de pierre de taille. Érigée par Constantin VII
Porphyrogénète (911-959), elle était couverte de plaques
de bronze doré portant des bas-reliefs, qui représentaient
les hauts faits de son grand-père Basile le Macédonien.
Les inscriptions gravées à la base de la colonne
indique qu’elle était appelée «merveille rivale du Colosse
de Rhodes». «Les croisés, dit M. Dethier, dépouillèrent
la colonne de sa couverture de bronze pour en faire de la
monnaie.»

On voit encore les trous des fers qui fixaient les
plaques; le sommet de la colonne portait une sphère
de bronze.


COLONNE DE CONSTANTIN

Au centre du forum de Constantin, s’élevait la colonne
supportant la statue de l’empereur Constantin. Cette
colonne est appelée par les Turcs Tchemberli-Tach
(pierre au cercle) à cause des cercles de fer à l’aide desquels
on l’a consolidée. Les grands incendies qui en
avaient fendu les blocs avaient rendu cette mesure nécessaire.

Cette colonne était autrefois composée de neuf blocs
cylindriques en porphyre placés les uns sur les autres. A
la jointure des cylindres et à la partie supérieure de
chaque bloc on avait sculpté une couronne de laurier, ce
qui donnait à l’ensemble l’aspect d’un monolithe dans
lequel on aurait taillé des colonnes transversales.

L’ensemble de la colonne atteignait une hauteur de
50 mètres. C’est Constantin qui la fit venir de Rome, où
elle portait la statue d’Apollon. L’Empereur voulant
symboliser la victoire du christianisme, fit mettre sa
tête à la place de celle d’Apollon. Dans la suite, la
statue de Julien, puis celle de Théodose remplacèrent
celle de Constantin.

Vers la fin du XIe siècle (1081), la statue et les tambours
supérieurs furent renversés par la foudre. Alexis Comnène
répara le monument et l’orna d’un nouveau chapiteau
corinthien portant des inscriptions en grec et une
croix d’or.

Plusieurs historiens prétendent que le nom de colonne
brûlée, donné par les étrangers, vient de ce que cette
colonne a été endommagée par l’incendie qui éclata pendant
l’émeute de Nika, mais cela ne paraît pas exact, car
la colonne, qui se trouvait alors au centre du forum, ne
pouvait être atteinte par les flammes. C’est d’un incendie

qui éclata au cours du XVIe siècle qu’elle eut à souffrir;
à cette époque, en effet, le forum était couvert de
constructions qui arrivaient jusqu’à la base de la colonne.

Après l’incendie, le sultan Moustafa fit entourer, en
1701, le piédestal calciné par un massif de maçonnerie
montant jusqu’au deuxième tambour.

COLONNE D’ARCADIUS

Au centre du forum d’Arcadius, Avret-Bazari, s’élevait
la colonne d’Arcadius érigée en 401 par Arcadius en
l’honneur de Théodose Ier. Cette colonne ressemblait à
la colonne de Trajan à Rome. Sans avoir changé de place,
elle se trouve enclavée aujourd’hui dans le jardin d’une
maison particulière. Il n’en reste actuellement que la
base; d’après cette base, qui a un diamètre de 4 mètres,
on peut évaluer la hauteur à 40 mètres.

Un escalier intérieur conduisait au sommet de la
colonne. Elle était couverte de bas-reliefs représentant
les hauts faits de Théodose et d’Arcadius. Aujourd’hui, en
dehors du piédestal, haut de 6 mètres, il ne reste plus que
quelques inscriptions à moitié calcinées et quelques
marches de l’escalier. L’ouvrage de Banduri sur Constantinople
contient le dessin de cette colonne fait par
un peintre vénitien. La colonne existait encore en 1685,
mais, ayant menacé ruine à cette époque, elle fut démolie.

COLONNE DE MARCIEN

La colonne qui portait la statue assise de l’empereur
Marcien, époux de Pulchérie, au Ve siècle, est aujourd’hui
située dans un jardin privé. Elle a une dizaine de mètres
de hauteur et repose sur trois marches recouvertes de
terre. Sur les côtés du piédestal on voit des bas-reliefs.

Deux génies ailés lèvent un panneau orné de myrtes
avec la croix. Au-dessous, les trous des clous qui fixaient
autrefois des lettres en métal permettent de lire une
inscription latine.

Actuellement, le public appelle cette colonne «la
colonne de la Virginité», Kiz-Tachi. Cette appellation est
erronée, car la vraie colonne de la Virginité supportait
la statue d’Aphrodite; elle avait la remarquable vertu de
désigner au milieu des passants la jeune fille qui avait
perdu sa virginité. La belle-sœur de Justin (565-578),
ayant été désignée de cette sorte dans la foule par cette
statue, fut mise en pièces, sur l’ordre de l’Empereur. La
colonne en porphyre qui supportait la statue de la
déesse fut déplacée par Soliman le Législateur et servit
à la construction de sa mosquée, où elle figure encore.

COLONNE DES GOTHS

A la pointe du sérail, sur une terrasse du jardin du
Palais impérial, s’élève une colonne d’ordre corinthien,
taillée dans un seul bloc de granit, et ayant 15 mètres
de haut. Sur le côté du piédestal tourné vers le Bosphore,
on lit les inscriptions suivantes: Fortunæ reduci
ob dévictos Gothos. Cette colonne qui portait jadis, d’après
Nicéphore Grégoras, la statue de Byzas, est un des plus
antiques monuments de Byzance. Elle fut érigée en souvenir
des victoires remportées sur les Goths, sous l’empereur
Claude II le Gothique.

STATUE DE JUSTINIEN

Cette statue, appelée dans le livre des Cérémonies
«Achilleus», est indiquée sur le plan de Banduri et
par Buondelmonte au nord-est de l’hippodrome; elle existait

encore à l’époque où Christophe Buondelmonte visita
Constantinople, trente années avant la conquête turque.

Elle devait être située près de l’endroit où une plaque
en fer couvre l’entrée d’une citerne sur la place de
Sainte-Sophie. La position de cette statue équestre, qui
n’existe plus, est aussi indiquée par les auteurs. Elle
était tournée vers l’Occident. Selon le récit de Zonaras,
elle s’élevait à l’endroit où se dressait auparavant la statue
argentée de Théodose le Grand.

Un dessin de cette statue, datant de 1340, se trouve
dans la bibliothèque du sérail; il correspond assez exactement
à la description donnée par les auteurs byzantins.
L’Empereur y est représenté sous la figure d’un chevalier,
portant sur la tête une plume énorme qui ressemble
à la queue d’un paon.

Parmi les monuments disparus, citons enfin la statue
de Théodose Ier, érigée au forum Tauri, et une autre
statue de Théodose, élevée par son eunuque Christoforus,
près de la porte de Selimbria.

VI.—LES AQUEDUCS ET LES CITERNES

Comme Byzance était toujours exposée au danger d’un
siège, on avait eu soin d’aménager plusieurs grandes
citernes pouvant contenir une quantité d’eau suffisante
pour alimenter la ville durant plusieurs années. Ces
citernes ont été construites sous le règne de différents
empereurs, et dans divers endroits de la ville.

Byzance avait d’abord, au IVe siècle, des citernes
ouvertes, c’est-à-dire d’immenses bassins entourés
d’arbres, à la manière des citernes ouvertes de Syrie. Les
citernes de Bonus, actuellement Tchoukour Bostan, et
celles de Pulchérie et de Mocius appartiennent à ce genre.


D’après la chronique Pascale, la citerne de Mocius ou
d’Aspar, fut construite par Aspar, chef de la milice
gothique sous Léon Ier, pour alimenter les Goths cantonnés
dans l’Exokionion. Plusieurs de ces citernes ont été
remplies de terre et transformées en jardins potagers au
temps de l’empereur Héraclius. On les appelle aujourd’hui
Tchoukour Bostan (Potager bas).

Parmi les citernes couvertes, les plus importantes sont
la citerne de Philoxenus, de Théodose, la grande citerne
Basilique, la citerne de Phocas, etc. Quand les petites
citernes particulières vinrent remplacer les anciennes et
que l’on commença à avoir chez soi l’eau amenée par les
aqueducs, ces grandes citernes furent mises hors d’usage.

La citerne de Philoxenus a été construite sous le règne
de Justinien, vers le commencement du VIe siècle. Elle
fut appelée du nom du sénateur Philoxenus, qui la fit
bâtir. Cette citerne se trouve vers le sud-ouest de l’hippodrome.
Elle mesure 60 mètres de long sur 50 mètres de
large. Elle est couverte de voûtes montées sur des arcs
soutenus à leur tour par 224 colonnes composées chacune
de trois fûts reliés par des linteaux, et munis de
chapiteaux en marbre sculpté. On y compte quinze rangées
parallèles de colonnes, espacées l’une de l’autre de
4 mètres en chaque sens.

La terre apportée par les eaux et les décombres ayant
rempli la base de la citerne, les colonnes ne semblent
avoir aujourd’hui qu’une hauteur de 10 mètres environ,
tandis que jadis elles avaient 18 mètres. Les Turcs l’appellent
Bin Bir Direk[55] (mille et une colonnes) par allusion
au grand nombre de colonnes qu’elle renferme.


[55]
Sur cette citerne Fazli pacha avait son palais.



Cette citerne, abandonnée au cours des siècles, est
depuis longtemps desséchée. On l’utilisa comme atelier

de tissage pour la fabrication de cordes en soie; un escalier
en pierre permettait d’atteindre facilement l’intérieur
qui est situé à 15 mètres au-dessous du niveau du sol.
Des ouvertures grillées pratiquées dans les voûtes et qui
servaient autrefois à aérer les eaux, éclairent faiblement
l’intérieur.

La citerne contenait une quantité d’eau suffisante pour
alimenter pendant un mois 100.000 personnes.

Tout à côté de cette citerne existe la citerne de Théodose.
Celle-ci contient 33 colonnes ornées de chapiteaux
corinthiens en marbre sculpté. On y pénètre par un puits
pratiqué dans une maison particulière.

La grande citerne Basilique qui est appelée par les
Turcs Yéré batan seraï (palais enfoncé) a été bâtie par
Justinien, sous la cour du palais de Justice. Cette
immense citerne a 112 mètres de longueur sur 61 de
largeur; 336 colonnes, ayant chacune 13m,50 de haut,
supportent les voûtes. La distance qui sépare les
colonnes entre elles est de 4 mètres. On peut y pénétrer
par une maison particulière, mais comme la citerne contient
encore de l’eau, il faut une petite embarcation pour
visiter l’intérieur.

Toutes ces citernes étaient alimentées par les aqueducs
qui amenaient les eaux des grands réservoirs construits
entre les deux vallées, dans les forêts environnant Belgrade.
Parmi ces aqueducs, celui de Justinien s’est conservé
intact pendant quinze siècles. Quatre grandes
arches en deux étages ayant une hauteur de 36 mètres
conduisent l’eau d’une colline à l’autre.

La conduite d’eau de Valens relie par deux rangées
d’arcades à plein cintre les différentes hauteurs de la
ville. Il est facile d’en faire l’ascension; arrivé là-haut,
on a un magnifique panorama de la cité.

Cet aqueduc a été bâti avec des pierres, fournies par

les ruines des murailles de Chalcédoine. Commencé au
IIe siècle, il fut continué par Constantin (306-337) et terminé
enfin par Valens (366-378).

A l’époque de Justinien, cet aqueduc tombait déjà en
ruines. Il fut restauré sous les Turcs pendant le règne
du sultan Suleïman. La hauteur de l’aqueduc est de
23 mètres au-dessus du sol. Il a une longueur de
625 mètres. Les eaux qu’il amenait se déversaient dans
une citerne appelée Nymphæum Maximum et qui était
située sous le champ d’exercice du Séraskérat.

VII.—L’HABITATION CIVILE BYZANTINE

Dès que Byzance eut été transformée en capitale
romaine, les patrices et les citoyens arrivés de Rome se
hâtèrent de construire des habitations.

C’est Rome qui fournit les premiers modèles, et au
début on ne vit partout que le type de maisons romaines.

Les riches patriciens avaient leurs maisons ornées de
portiques et de cours à colonnades. On déployait un
grand luxe dans la décoration de l’intérieur; les mosaïques
et les incrustations étaient surtout en faveur. Les riches
avaient leurs bains privés et même leurs citernes. Les
murs et le sol de leurs habitations étaient décorés de
marbres de couleur et de mosaïques.


Pl. 29.



Mosquée de Bayazid—Cour.
  


Mais ces habitations construites hâtivement ne purent
résister très longtemps, et presque toutes furent détruites
par les tremblements de terre et par les incendies. Déjà,
vers la fin du Ve siècle, les grandes fortunes particulières
ayant disparu, on avait construit beaucoup de maisons en
bois. Vers le VIe siècle, au moment où l’art byzantin
devait prendre sa forme définitive, les goûts et les conditions
de vie des habitants différaient sensiblement de

celles de Rome, et l’intérieur des habitations commença
à se modifier. Le goût des maisons syriennes s’était
manifesté dans les maisons romaines, ce qui fut la cause
du mélange des deux styles et donna naissance à une
nouvelle forme typique. Ainsi les habitations, romaines
à l’origine, commencèrent à prendre une autre forme et
ne restèrent même pas à l’abri de l’influence de l’art
religieux byzantin. D’un autre côté, comme l’espace
déterminé par l’enceinte de la ville obligeait les propriétaires
à économiser le terrain, on commença à faire des
balcons à encorbellement pour gagner sur la rue, déjà
fort peu large. Ce mode de construction existait déjà à
Pompéi au IIe siècle. M. de Vogüe, nous montre que ces
balcons existaient aussi en Syrie au IVe siècle[56].


[56]
De même qu’à Rome, les gens de la classe moyenne à Constantinople
tenaient à avoir un logement leur appartenant; un certain mépris s’attachait
à l’état de locataire. Pour cette raison, une maison appartenait quelquefois
à plusieurs propriétaires, qui s’en partageaient les étages. Aujourd’hui
encore il existe à Constantinople des propriétés dont les étages inférieurs et
supérieurs appartiennent à différents propriétaires.



La curiosité, qui, jadis comme aujourd’hui, régna toujours
en maîtresse à Byzance, se trouva fort bien de ces
balcons. Ils procuraient, surtout aux dames, une grande
distraction. Pareilles à celles de Rome, les fenêtres
étaient souvent ornées de caisses et de vases de fleurs,
qui leur donnaient un aspect pittoresque.

L’éloignement des carrières obligea en outre les architectes
à couvrir de grands espaces avec des matériaux
de petit volume. On voyait partout des arcades et des
coupoles de construction persane.

Le temps et les incendies ayant détruit à peu près
toutes les maisons appartenant à l’époque byzantine, on
ne rencontre aucune de ces maisons à Constantinople.
On ne peut qu’en opérer la reconstitution en s’aidant de
miniatures de l’époque. Parmi les maisons de style byzantin

qu’on peut encore voir dans la ville, il y en a une ou
deux qui sont considérées comme antérieures à la conquête
des Turcs. Mais celles qui ont été bâties après la
conquête ne différaient que très peu des maisons byzantines
du XIIIe siècle.



Type de maisons byzantines.
    



Les architectes grecs continuèrent en effet à bâtir dans
la ville de la même manière[57] qu’auparavant. On reconnaît
ces maisons à leurs balcons à encorbellement, à
leur ogive en accolade et à leurs corniches en briques
posées diagonalement, de manière à produire une ornementation
caractéristique et, en même temps, à supporter
le toit.


[57]
La plupart des maçons et des architectes sont encore aujourd’hui des
Grecs.




La plupart des maisons du XIVe siècle étaient construites
en pierres séparées par plusieurs rangées de
briques. Toutes les jointures sont cimentées en relief, ce
qui forme parfois des motifs de décoration géométrique.

Les fenêtres sont ogivales ou de plein cintre. Les
fenêtres ogivales appartiennent à un style dégénéré.
Dans le véritable style byzantin, les fenêtres sont en plein
cintre et munies de gros grillages formés de tiges de
fer se coupant l’une l’autre à angle droit, avec de gros
anneaux reliant les points de jointure. Dans toutes ces
constructions, on voit clairement l’influence de l’art
byzantin. Il fut employé plus tard par les Turcs et forme
une architecture spéciale nommée l’architecture ottomane.

Voici les caractères particuliers de l’architecture
civile à Byzance depuis le IXe siècle:

1o Les maisons ont rarement plus de deux ou trois
étages; 2o les étages sont en crémaillère[58]; 3o des corniches
saillantes, souvent ornées de dessins de feuilles
d’acanthe, séparent les étages; 4o la façade est ornée
par des rangées alternées de pierres blanches et de
bandes de briques rouges très minces, disposées géométriquement
et auxquelles venaient parfois s’ajouter des
morceaux de marbre coloré[59]; 5o les fenêtres sont en
forme de plein cintre ou rectangulaires. Les tympans des
fenêtres portent souvent des dates ou des inscriptions.
L’éclairage des intérieurs se fait par des fenêtres vitrées
de petits carreaux enclavés dans des châssis en plâtre;
6o les toits en terrasse ou à batière, couverts de tuiles,
s’appuient sur des corniches à trois rangées de briques

posées diagonalement en forme de scie; 7o à l’intérieur,
les pièces sont disposées autour d’une grande salle,
souvent précédée d’un narthex; 8o les volets et les portes
sont en fer ornés de grands clous à grosse tête. A l’intérieur
les portes sont en bois sculpté ou incrusté. Quelquefois
elles sont remplacées par des portières en étoffe;
9o des jarres vides sont souvent posées entre les voûtes et
le toit pour diminuer le poids du toit[60]; 10o les dallages
sont souvent en marbre blanc ou en brique rouge; 11o les
escaliers sont en bois ou en pierre à plusieurs paliers
appliqués quelquefois à l’extérieur du bâtiment jusqu’au
premier étage.



[58]
Le balcon à crémaillère ne servait pas seulement à gagner de la place et
à satisfaire la curiosité de ses habitants, mais il était aussi un moyen de
défense contre l’ennemi; l’on pouvait en effet, du balcon, apercevoir les
portes et empêcher les assaillants de les briser.

[59]
Comme dans le palais de Tekfour Séraï.

[60]
On mettait de ces jarres dans les voûtes des églises pour renforcer
l’écho.





Maison byzantine au Phanar.
    



Du côté ouest de la station de Koum Kapou, à environ
mille pas, on peut voir une maison qui date des derniers
temps byzantins. Son balcon ressemble à celui du

Tekfour Séraï. Chaque étage comprend une salle voûtée
d’une dimension de 4m,50 sur 6 mètres. Des fenêtres en
plein cintre s’ouvrent sur les façades surmontées d’un
pignon.


Pl. 30.



Mosquée de Sélim Ier.
  


Le quartier du Phanar, qui a servi de refuge aux dernières
familles byzantines après la conquête des Turcs,
contient plusieurs maisons byzantines. Il y en a même
quelques-unes qui datent probablement d’une époque
antérieure à la conquête. Parmi ces maisons, on peut
citer d’abord la légation de Venise, occupée anciennement
par le Baile de Venise et dont le premier étage
contient deux salles voûtées. L’autre comprend une seule
salle également voûtée. Elle occupe toute la largeur de
la maison. A l’intérieur, l’escalier qui se trouve au centre
de la maison conduit à un corridor à trois colonnes en
marbre surmontées de chapiteaux en forme de stalactites.

Les deux maisons communiquent entre elles. Les dallages
sont en briques octogonales.

Galata, qui a été habité jadis par les Génois, renferme
beaucoup de bâtisses datant du XIIIe et XIVe siècle. Dans
les étroites ruelles qui sont situées entre les deux ponts
actuels, existent (du côté de Galata) d’anciennes maisons
qui servent aujourd’hui de magasins ou de dépôts. Parmi
ces habitations le palais du Podestat attirait surtout
l’attention[61].


[61]
Il a été démoli cette année.






DEUXIÈME PARTIE

A TRAVERS ISLAMBOL



CHAPITRE PREMIER

L’ART OTTOMAN








I.—L’ART TURC

Bien que l’art turc soit parfois encore considéré en
Europe comme une servile imitation des arts persan,
arabe et byzantin, cette opinion est contraire à toutes
les réalités. On prétend généralement que l’art musulman
s’est inspiré de l’art arabe qui, lui-même, aurait imité
l’art byzantin de Syrie et l’art copte, propagé en Égypte
avant l’ère musulmane. L’art copte à son tour ayant subi
l’influence byzantine, toutes les diverses manifestations
de l’art musulman, et surtout de l’art turc, découleraient,
par ricochet, de l’art byzantin et auraient de multiples
affinités avec ce dernier. Rien n’est plus contestable. Il
est évident que les arts de tous les peuples, comme les
langues, ont réciproquement exercé, les uns sur les
autres, d’occultes, profondes et continuelles influences.

Existe-t-il un art qui ne présente aucune parenté avec
les autres arts?


L’archéologue qui se consacre spécialement à l’étude
de l’art d’un peuple a toujours des tendances à faire prévaloir
la suprématie de celui-là sur tous les autres. De
tous temps les détracteurs de l’art byzantin furent nombreux,
qui refusèrent de reconnaître l’influence qu’il
exerça, pendant une certaine époque, sur les arts de l’Occident.
Ce fut la cause de controverses que l’on connaît
sous le nom de «question byzantine».

L’art turc a eu, lui aussi, et a encore aujourd’hui de
nombreux détracteurs, qui nient sa personnalité nationale
et ne veulent y voir qu’un mélange des arts arabe, persan
et byzantin. Nous ne prétendons nullement nier l’influence
éducatrice de ces arts sur l’art turc; mais il est
juste de reconnaître que, grâce à de fortes traditions, il
n’a pas tardé à acquérir une individualité si précieuse et
si caractéristique qu’on ne saurait la méconnaître, sans
faire preuve d’un évident parti pris. Depuis, cette individualité
s’est nettement affirmée. De nombreux monuments
permettent de suivre les diverses étapes de l’art
turc dans une voie personnelle et originale; chacune de
ces étapes prouve que l’art arabe, loin de ne compter
chez les Turcs que des copistes, a trouvé chez eux des
disciples d’une originalité aussi puissante que celle des
plus grands artistes arabes.

Il n’est pas un art qui se soit développé par lui-même,
à l’abri de toute influence étrangère, si faible soit-elle.
Et l’on ne peut nier l’influence de l’art égyptien sur l’art
grec, de l’art grec sur l’art romain, de l’art assyrien et
chaldéen sur l’art persan, et de ce dernier enfin sur l’art
byzantin. On constate aussi une parenté plus ou moins
étroite entre les manifestations des arts de tous les pays.
Les musées, les ruines et les vieux monuments qui perpétuent
le souvenir des époques abolies et des étapes
parcourues par l’humanité, nous fournissent un nombre

suffisant d’exemples à ce sujet. Chaque nation, chaque
période, subit l’action réflexe de celles qui les précèdent
ou les entourent.


Pl. 31.



Mosquée de Chahzadé



Jusqu’à une époque récente, l’antinomie et l’irréductibilité
des principes qui séparent les Églises d’Orient et
d’Occident avaient empêché les archéologues européens
de s’intéresser aux choses byzantines avec la même ferveur
savante que de nos jours. Aussi sommes-nous persuadés
que l’individualité de l’art turc, jusqu’ici dédaignée
et négligée, se révélera aussitôt que cet art aura
été l’objet d’une étude approfondie, impartiale, et exempte
de préjugés.

«Existe-t-il un art turc? se demande Viollet-le-Duc,
dans sa préface à «L’Architecture turque au XVe siècle».
Que les Turcs aient adopté l’art ou les arts qui s’accommodaient
le mieux à leurs habitudes et à leur religion, rien
de plus naturel, mais qu’ils aient été les pères d’un art
local, cela me paraît difficile à démontrer. En effet, dans
tous les exemples fournis par M. Parvillé, je trouve de
l’arabe, du persan, peut-être quelques influences hindoues,
mais du Turc? Quoi qu’il en soit et sans insister
sur le point de savoir exactement la part qui revient aux
Turcs en cette affaire, on reconnaîtra facilement qu’il y
a dans ces compositions, soit comme tracé, soit comme
coloration, un art très développé et savant.»

Il nous faut donc reconnaître que la faute de l’ignorance
en laquelle l’opinion a été tenue si longtemps au sujet
de l’art turc et des œuvres géniales de nos artistes est
imputable, jusqu’à un certain point, à nos auteurs qui ont
négligé de s’en faire les initiateurs.

Que d’œuvres exclusivement turques ont été injustement
considérées comme appartenant aux Arabes et aux
Persans! On prétendait souvent qu’un peuple nomade
comme les Turcs ne pouvait avoir un art, et on ajoutait

que l’islamisme formait d’ailleurs le plus grand obstacle
à l’éclosion des choses d’art. Mais la religion
musulmane, loin d’empêcher, ainsi que certains auteurs
ont voulu le prétendre, l’éclosion des œuvres d’art, la
provoqua et la favorisa, suivant en ceci l’influence de
toutes les religions sur l’art en général. L’islam d’ailleurs
ne dit-il pas: innallahé djemilun youhibbul djémal (Dieu,
parce que beau, aime le beau). Au point de vue de la
littérature arabe, le Koran même, par ses rythmes et son
harmonie inimitables, constitue un véritable miracle littéraire.

L’interdiction même de représenter la figure humaine
amena les artistes à varier à l’infini la décoration empruntée
aux plantes et à la géométrie. Ils réalisèrent de
parfaites œuvres d’art dans toutes les branches et découvrirent
des proportions nouvelles, des harmonies de
couleurs et de formes entièrement originales, qui provoquent
aujourd’hui l’admiration du monde artistique, et
l’on s’étonne à bon droit que ces artistes aient produit de
telles merveilles de forme, sans avoir, comme les Grecs,
une étude préalable des proportions du corps humain.

Il suffit de l’examen consciencieux de ces œuvres pour
se convaincre qu’un art turc existe réellement, un art
devenu ottoman par l’effet de la race et qui s’est transformé
au gré des évolutions successives de la nation.
Mais cet art n’est pas un simple dérivé occupant une
situation intermédiaire. Sa personnalité se détache et se
manifeste avec un relief remarquable dans l’architecture,
la littérature, les arts décoratifs, aussi bien que dans la
musique. Il serait difficile d’esquisser aujourd’hui une
histoire de l’art turc, faute de sources suffisantes. Cette
lacune est malaisée à combler. On rencontre très rarement
dans nos bibliothèques des documents qui facilitent
la mise au point de cette histoire. La section particulière

du Musée impérial, affectée aux œuvres d’art national,
n’est malheureusement pas encore assez complète pour
servir de base à une étude de ce genre.

II.—LES ORIGINES DE L’ART OTTOMAN

LES ARTS ARABE, PERSAN, ET TURC

Parmi les auteurs qui se sont adonnés spécialement à
l’étude de l’art arabe, il y en a qui, se refusant à considérer
les Arabes comme des artistes, n’emploient qu’à
regret cette appellation d’art arabe, à laquelle pourtant
les oblige le droit de cité conquis par celui-ci dans l’histoire
de l’art. Mais on se demande par quelle étrange
contradiction ces auteurs, ayant commencé par dénier
toute originalité aux Arabes, sont amenés dans le cours
de leur ouvrage même à les citer souvent comme de
«puissants artistes». Parmi les auteurs, il en est plusieurs,
qui, comme Gustave le Bon, disent: «Fort inférieurs
aux Romains en ce qui concerne les institutions
politiques et sociales, ils leur furent supérieurs par
l’étendue de leurs connaissances scientifiques et artistiques[62]».
D’autres au contraire, tout en s’obstinant à méconnaître
leur influence dans la puissante civilisation
européenne, ne sont pas éloignés de leur accorder du
génie lorsqu’ils étudient leurs œuvres. Mais, à leur avis,
les Arabes n’étaient guère en possession d’un art propre,
et ce qu’on appelle l’art arabe n’était qu’un emprunt fait
à l’art byzantin de Syrie et à l’art copte d’Égypte. Ceci est
une erreur. Il ne faudrait pas croire que les Arabes ignoraient
totalement toute notion artistique avant l’islamisme,
quoique l’art arabe ne se soit manifesté qu’avec l’apparition

de l’islam. Bien auparavant, le Yémen, l’Hedjaz
possédaient des villes prospères, qui avaient leur littérature,
leur architecture et leurs arts décoratifs.
Maçoudi, historien arabe, par la description qu’il fait des
idoles, nous révèle chez les Arabes l’existence d’une
sculpture. L’Islamisme, qui est devenu en vingt ans la
religion de l’Arabie tout entière et a étendu ses conquêtes
jusqu’en Perse, en Égypte et aux Indes, a trouvé
chez tous ces peuples des artistes dont l’art arabe profita
et qui contribuèrent à son développement, en y
apportant chacun sa personnalité. Mais cet art n’est pas
une copie servile de l’art chrétien de Syrie et de l’art copte
d’Égypte: c’est bien un art spécial créé par les Arabes,
qui ont mis à profit les divers éléments artistiques des
pays où l’islamisme étendit ses conquêtes. L’art arabe
eut une physionomie particulière suivant qu’il triompha
en Égypte, en Syrie, à Bagdad ou en Espagne: il
présenta dans chacun de ces pays, des différences de
détail par lesquelles on reconnaissait un genre spécial.


[62]
Civilisation des Arabes, p. 669.



Les premiers modèles de l’architecture arabe furent la
kaaba de la Mecque et la mosquée de Médine.

On sait que la kaaba a été construite par le prophète
Abraham. Puis étant tombée en ruines, elle fut reconstruite
par la tribu de Koreïch à laquelle appartenait le
prophète de l’islam. A l’époque du prophète Mahomet et
de son khalife Aboubeker, la kaaba n’était pas entourée
de murs; du temps du khalife Omar, le nombre des pèlerins
ayant augmenté, on dut acheter les quelques maisons
avoisinantes afin d’élargir la cour de la kaaba. Et on
l’entoura d’un mur dont la hauteur ne dépassait pas celle
d’un homme. Ce n’est qu’à l’époque du khalife Vélid
Bin Abdul Melik bin Mervan que cette kaaba, ayant subi
une nouvelle restauration, fut dotée d’un mur plus haut.
Celui-ci a d’ailleurs subi, par la suite, bien des remaniements

et des réparations, sous le règne du khalife abbasside
Osman, de sorte qu’il est impossible aujourd’hui de
juger de son état primitif.

L’an XXe de l’Hégire, Amrou[63], un des généraux du
khalife Omar, construisit en Égypte la mosquée qui
porte son nom, sur les plans d’un architecte converti à
l’islamisme et qui prit ses ouvriers dans le pays où l’art
copte dominait entièrement à cette époque. Mais, malgré
l’influence copte prévalant chez tous les artistes qui travaillèrent
à ce monument, l’œuvre est marquée d’une
originalité où un esprit nouveau se fait jour. Le toit de
la mosquée se composait d’arcades, supportées par des
centaines de colonnes. On y accédait par une grande
cour qui s’appelait Sahan. Soixante ans après la date de
l’érection de cet édifice, on dut rehausser les arcades.


[63]
Ce mot n’est que l’orthographe altérée du mot Amr. Les noms d’Omer et
Amr étant écrits de la même façon, les Arabes ajoutent la lettre vav (ou) à
ce dernier pour les distinguer l’un de l’autre. C’est à ce vav traduit par les
Français en ou, qu’il faut attribuer son orthographe: Amrou.



La partie de la mosquée située du côté de la Mecque était
formée de six rangées de chacune 20 colonnes, en tout 120.
Cette partie renfermait le mihrab (autel), le mimber et
le mahfil (tribune des chantres). Parmi ces colonnes, on
rencontre quelques chapiteaux byzantins, qui provenaient
probablement de certains monuments coptes. Les arcades,
qui n’ont à première vue qu’un aspect de plein cintre,
révèlent l’ignorance que les Arabes avaient de l’emploi
de l’ogive et de l’arc brisé, emploi que, d’après M. Gayet,
les Coptes connaissaient et pratiquaient deux siècles
avant la conquête arabe. Mais on trouve encore chez les
Assyriens et chez les anciens Persans, un genre d’arc brisé
et comme l’essai d’une coupole ovoïde. Le manque de bois
pour le cintrage qui avait obligé les Coptes à adopter cette
forme d’arc, qui offre un rapport assez lointain avec

celui des Arabes, avait également conduit ceux-ci à construire
leurs arcs de la même façon.

Pendant les premières années de la conquête musulmane,
on se soucia fort peu des édifices du culte; l’exercice
de la religion n’en exigeait pas, puisqu’elle permettait
de prier en quelque lieu que ce soit. Ce n’est que
plus tard, quand l’islam étendit ses ramifications dans
l’Asie et l’Afrique, qu’il jugea à propos de marquer son
triomphe par des édifices spéciaux, tels que des temples
qui attestaient la victoire de la religion, mais il repoussa
toutefois avec horreur la conception artistique des chrétiens
et des païens. Il doit à cette philosophie de l’art
toute son originalité.

C’est en Égypte que l’architecture arabe prospéra le
plus et c’est ce pays qui conserva le plus longtemps ses
monuments. La mosquée d’Amrou a servi pendant deux
siècles de modèle à l’architecture de l’islam. Elle n’était
recouverte que d’un toit en plate-bande, supporté par des
arcades en forme d’arc brisé. Aucune décoration sur les
murs, et, au début, elle n’avait pas non plus de minaret.
L’appel à la prière se faisait dans la mosquée même.
C’est seulement en l’an 218 de l’Hégire, après qu’il eut
été décidé qu’il fallait chanter l’Ezan au point le plus élevé
de la mosquée pour qu’on l’entendît de tous les points
de la ville, qu’une tourelle carrée fut ajoutée à l’édifice.
Cette tourelle, suivant les évolutions subies par le monument,
est devenue avec le temps partie intégrante de la
mosquée et a pris la forme décisive qu’on lui connaît
aujourd’hui sous le nom de minaret. Toutes les autres
parties de la mosquée subirent également leur évolution.
Il en fut ainsi pour le maksoura, sorte de grille qui permettait
aux fidèles de voir le khalife pendant le khotba,
sans toutefois être en contact avec lui et qui, imaginée
pour la première fois par le khalife Othman, fut l’origine

des tribunes impériales dans les mosquées actuelles.
L’estrade, où prêchait le prophète, inspira la forme du
mimber.

Dès que la capitale des Perses eut été conquise par les
Arabes, l’influence de l’art sassanide commença à s’accentuer
dans l’art arabe, qui d’ailleurs, avait déjà subi
l’influence de l’art chaldéen. Quant à l’influence byzantine,
elle alla en s’accentuant depuis la construction de la
mosquée d’Omar ou Koubbé-es-Sakhra, construite sur
l’emplacement du temple de Salomon (687 ap. J.-C.), par
Abdul Melik bin Mervan et avec celle de la grande mosquée
Emevié, érigée par Velid bin Abdul Melik à Damas,
qui avait été conquis par les Musulmans en 633 après J.-C.

La mosquée d’Omar fut bâtie sur un plan octogonal,
forme qu’on rencontre souvent en Syrie. Une autre mosquée,
appelée Aksa, fut construite à côté de la mosquée
d’Omar. La Syrie se remplit de monuments musulmans.
C’est ainsi que l’art byzantin de Syrie, de concert avec
l’art arabe dont il avait déjà subi l’influence, a produit
l’école arabe de Syrie.

Les armées ommiades entrèrent en Espagne et Mouavié
avait déjà étendu son pouvoir jusqu’à Kairouan (Tunisie).
L’Espagne vit s’élever partout des monuments magnifiques,
caractérisés par une délicatesse de formes
et de décorations vraiment admirable. A l’époque des
Abbassides, les architectes d’Elmamoun et Haroun-al-Réchid
érigeaient à Bagdad les plus beaux monuments,
parmi lesquels nous pouvons citer le palais de Rakka,
construit par Haroun-al-Réchid sur l’Euphrate. Les
arcades en trèfle de ce palais peuvent être considérées
comme le prototype des arcades à dent et à trèfle qui
constituent un des éléments caractéristiques de l’École
du Moghreb (ouest); on les rencontre souvent dans les
monuments de Syrie.


L’origine de ce genre d’arcades à trèfle est probablement
indienne. Bagdad pouvait être considérée à cette
époque comme un véritable musée artistique. Les ravages
du temps et des invasions ont malheureusement détruit
tous ces monuments entre le VIIIe et le XIIIe siècle.

Après une longue période de troubles, une garde composée
de tribus turcomanes par le khalife El-Moutassam-Billah
s’empara du pouvoir. Avec elle commence en
Égypte le règne des Toulounides. La mosquée de Touloun,
qui accentua dans la décoration l’importance des
rinceaux et des inscriptions avec entrelacs, reste comme
un souvenir de cette période où l’art fut particulièrement
en progrès. Jusqu’à l’époque des Fatimites, les
Arabes, suivant en ceci les Coptes, avaient rejeté le
dôme et étaient attachés au toit en plate-bande. C’est
alors qu’une ère nouvelle s’ouvrit pour l’architecture,
qui adopta la coupole et la voûte en berceau, employées
déjà par la Perse. La nouvelle coupole des Arabes ne
ressemblait guère à la coupole byzantine, l’arabe étant
relevée, alors que la byzantine était surbaissée. On
ignore les raisons exactes qui firent adopter par les
Arabes ce mode de construction. Mais il est permis d’en
trouver au moins une dans leur désir d’éviter une ressemblance
avec les églises chrétiennes. Une autre raison,
qui nous paraît plus décisive encore, peut être cherchée
dans la manière de construire et dans les matériaux de
construction. Si les architectes arabes n’ont jamais eu la
hardiesse de surbaisser leurs coupoles comme les Byzantins,
c’est peut-être pour éviter les grands murs de soutènement
et de contrefort exigés par ce genre de coupole;
mais c’est peut-être aussi parce qu’ils manquaient
du bois indispensable au cintrage. D’autre part, les coupoles
surélevées ont l’avantage, croyons-nous, d’être
moins que les autres exposées au soleil. Elles ont été

particulièrement en usage chez les Assyriens. L’originalité
de l’art arabe fut surtout caractérisé par l’emploi de l’arc
brisé, de l’arc en fer à cheval et de la coupole. Au lieu
d’orner les pendentifs à l’aide de mosaïques, comme
faisaient les Byzantins, les Arabes adoptèrent un mode
de décoration composé de prismes en forme de stalactites.
Ces stalactites avaient l’avantage de masquer
les angles brusques de l’édifice et permettaient de passer
du plan carré du bâtiment à la base octogonale de la
coupole. L’usage des stalactites, que les Arabes ont été
les premiers à imaginer, pourrait avoir son origine dans
la façon dont les Assyriens assemblaient les briques, à
l’aide desquelles, ils formaient, comme motifs de décoration,
des sortes de prismes.


Pl. 32.




	Mosquée Nouri Osmanié.—Porte principale.
        
	Tombeau de Chahzadé







Jusqu’à l’époque des Fatimites et Eyoubites, la mosquée
arabe avait gardé en Égypte la disposition de la
première mosquée à portique (mosquées d’Amrou et de
Touloun). Mais, à partir de cette époque, et surtout
sous Saladin, un polygone de 16 côtés fut ajouté à la
forme octogonale primitive et le passage du plan carré
à la coupole se trouva ainsi facilité. C’est aussi à cette
époque que le plan des monuments mésopotamiens
commence à être mis en usage. Autour d’une cour
carrée, prirent place quatre medressés, réservés aux
quatre rites de l’Islam, Hanefi, Maliki, Chafii et Hanbeli.

Dans les premiers temps, les Arabes négligeaient l’extérieur
de leurs monuments. C’est seulement plus tard
que la façade attira leurs soins. L’usage de la faïence
dans la décoration des monuments ne s’était répandu
que vers les dernières années des Baharites. Sous les
Baharites et Bordjites l’art atteint son apogée. L’emploi
de la voûte se généralise avec la mosquée sépulcrale et
la décoration polygonale s’applique à toute surface. Les
monuments même deviennent des polygones, ce qui a

fourni d’ailleurs l’élément principal à tous les arts musulmans.

Les Mamelouks ont rempli le Caire de monuments
magnifiques, comme le tombeau-mosquée de Kalaoun,
dans lequel on distingue l’influence de l’art de Tartarie.

La mosquée du sultan Hassan, où se manifeste l’influence
de l’art turc seldjoucide, est un des plus purs
joyaux de l’art décoratif arabe. Ses frises de bois sculpté,
ses portes incrustées d’or et d’argent sont des merveilles
de l’art arabe. La mosquée d’El Gouri peut être considérée
comme le dernier des monuments arabes au Caire.
C’est sous le règne du fils d’El Gouri, Tomanbaï, que les
Ottomans ont conquis l’Égypte. A partir de cette époque,
l’art turc commença à se mélanger à l’art arabe d’Égypte,
tout à fait différent des autres arts et même des autres
branches de l’art arabe. Avec la domination turque, apparaît
au Caire le type de la mosquée ottomane à coupole
byzantine. Mais l’architecture civile, conservant toujours,
grâce aux architectes indigènes, les caractères traditionnels
de l’art local, reste à l’abri de cette influence.

Fort heureusement le Caire garde encore de nombreux
monuments qui nous permettent de contempler les
œuvres des artistes arabes, tandis que ceux de Bagdad
et de Syrie ont été dévastés. L’Espagne conserve aussi
quelques monuments appartenant à l’époque de la domination
arabe, tels que la mosquée de Cordoue, l’Alcazar
de Séville et l’Alhambra de Grenade (1248 après J.-C.).

L’Occident, qui se trouvait en communication avec
l’Italie, où l’art arabe a survécu même à la conquête normande,
ne tarda pas à subir l’influence de l’architecture
arabe, qui a contribué au développement de plusieurs
autres arts occidentaux[64].


[64]
M. Emile Bertaux, dans ses études sur les monuments de l’Italie méridionale,
démontre clairement cette influence.




Les décorateurs arabes, artistes puissants, réalisèrent
des prodiges de décoration en réseaux, en polygones et
en stalactites. Usant de toutes les combinaisons fournies
par l’art géométrique, ils groupèrent à l’aide de la plus
brillante et de la plus ingénieuse des imaginations tous les
dessins, toutes les lignes, toutes les figures en un ensemble
qui éblouit l’œil et déroute la raison.

L’islamisme ne tolérant pas les idoles et les icônes, l’art
arabe resta indifférent à la peinture et à la sculpture, et
c’est dans les formes abstraites qu’il chercha le symbole
de l’éternel. Il trouva, dans la philosophie des lignes,
l’image et l’impression de l’invisible.

L’art persan est celui dont l’influence a été le plus
considérable sur l’art turc. Il nous paraît donc utile
d’esquisser un court aperçu de l’histoire de cet art depuis
l’époque musulmane qui succéda à celle des Sassanides,
dont les monuments, par leur luxe et leur grandeur étaient
légendaires chez les Romains et les Byzantins. Parmi
ces monuments on peut citer les palais de Machita, Ctésiphon,
de Rabbath-Amman et Eïvane; ce dernier avait
déjà une coupole à pendentifs. Le grand arc du palais de
Ctésiphon, connu sous le nom de Tahti Kesra (Trône de
Chosroës) semble avoir servi de premier modèle aux
grandes voussures de l’art perso-arabe.

Quand la capitale romaine fut transférée à Byzance, la
Perse, alors très puissante, exerçait une grande influence
sur les Byzantins. Les armées de Khosroës II avaient
pénétré jusqu’à Chalcédoine et conquis Jérusalem et
l’Égypte. Repoussées par l’armée d’Héraclius, ces troupes
regagnèrent la Perse, où Khosroës mourut quelque temps
avant l’invasion arabe. La Perse, alors ralliée en partie à
la doctrine de Nestorius, fut conquise par les armées
d’Omar (XVe année de l’Hégire) et devint une province

arabe comme l’Égypte. Elle subit de profondes transformations
ainsi qu’en témoigne son architecture. Les premières
mosquées persanes furent semblables à celles des
Arabes. Elles étaient construites sur un plan carré, comprenant
le Sahan entouré de portiques à colonnades
(liwans). Celui qui renfermait le Mihrab, était plus somptueux
que les autres et surmonté d’un dôme. Elles ne
différaient des premières mosquées arabes que par cette
dernière disposition.

La mosquée de Djouma de Kasvin, bâtie selon l’historien
Yakout par Mohammed ibn Hadjadj, est une des
premières mosquées arabes. Ayant menacé ruine, elle fut
rebâtie sur le même plan par Haroun al Réchid, et agrandie
par Melek chah, prince seldjoucide. Parmi ces mosquées
primitives, on peut citer la mosquée de Chiraz
construite en 875 après J.-C. par Amr ibn Leïs, et la mosquée
de Djouma d’Ispahan, construite par Elmamoun.
Mais de ces mosquées il ne reste actuellement que des
ruines. Les mosquées de l’époque khalifale avaient,
comme les monuments de Damas et de Bagdad, une décoration
semblable à celles des Arabes. Cette décoration était
composée d’inscriptions coufiques, d’entrelacs et, mais
très rarement, d’arabesques et de polygones. Les revêtements
des murs et des plafonds étaient en stuc colorié,
dentelé, et moulé en rosaces. Les Persans employaient
des colonnes en marbre veiné, avec des chapiteaux plaqués
d’or ou d’argent. A l’époque des Fatimites, IIe siècle de
l’Hégire, on appliquait déjà la coupole à de nombreux
monuments (le tombeau de Reï, etc.).


Pl. 33.



Mosquée de Rustem Pacha






Mosquée de Rustem Pacha.—Cour.
  


Sous les différentes dynasties, telles que les Saffarides
(870-964), Samanides (964-1004), Daïlamites (946-1000),
qui se partagèrent la Perse après l’époque khalifale, l’architecture
resta à peu près la même, et ne subit que
quelques légères transformations. L’époque des Gaznévides,

marquée par la marche en avant des Perses vers
les Indes, ouvrit une ère nouvelle. Les Turcs, les Mongols
et les Afghans, peuples nomades et continuellement
en guerre, influencèrent l’art persan en y apportant tous
les éléments qu’ils avaient tirés de la Perse antique, des
Indes, de la Chine et de toutes les civilisations asiatiques.
Sous le brillant règne de Togroul baï, d’Alp Arslan, et
de Melek chah, princes Seldjoucides, dont le pouvoir
s’étendait jusqu’à l’Irak, Mossoul et Bagdad, l’art s’affina
au contact d’une inspiration nouvelle.

La décoration céramique se généralisa, ainsi que l’application
des briques de différentes couleurs, obtenues
par une cuisson plus ou moins prolongée. C’est encore
à l’époque des Turcs que la coupole, déjà en usage, subit
une évolution et que l’on sut tourner les difficultés que
présentait le passage du plan carré à la base circulaire
de la coupole. Les dômes et les minarets furent ornés de
minces plaques métalliques, ondulées et martelées.

Pendant le règne des Attabeks Solgour, les Mongols,
ayant à leur tête leur chef Djenguiz Khan, ravagèrent
la Perse. C’est seulement avec Helakou, petit-fils de Djenguiz,
que l’art semble reprendre son essor, essor où se
manifeste l’influence de l’art chinois, due aux ouvriers
et artistes qu’Helakou avait ramenés de Chine. On peut
remarquer cette influence sur les faïences et autres œuvres
appartenant à cette époque.

Sous l’influence des Mongols, l’ogive devient la forme
générale de la coupole et la faïence l’élément essentiel de
la décoration, rappelant en cela l’art Sassanide.

Le tombeau de Mehmed Oldjaïtou, prince Gaznévide,
construit en 1320 à Sultaniéh, est un des plus remarquables
monuments de cette époque, où l’on commençait
à remplacer par des carreaux de faïence, appliqués à
l’aide d’un mortier, les briques vernissées que l’on

avait jusqu’alors intercalées dans l’épaisseur du mur.

Après les Djenguizkhanites et à l’époque des Timourites
(XVIe siècle), l’art traversa une période qui continua
pendant les querelles des princes turcomans Ak-Koyoun
(mouton blanc) et Kora-Koyoun (mouton noir). Avec
Djehan chah, prince turcoman de la tribu du mouton noir,
apparaît le type spécial de la mosquée bleue de Tebriz.
La cour (sahan) se couvre d’un dôme central et la partie
renfermant le mihrab est surmontée d’une coupole moins
élevée que celle du sahan. Les liwans sont formés de nefs.

Sous les Safévis, une renaissance se manifeste dans
tous les arts. Abbas Chah Ier, cinquième chah des Safévis,
ayant fait appel à des artistes de différents pays, orne
la ville d’Ispahan de monuments magnifiques, tels que
le Meïdan, (grande cour entourée de portiques à deux
étages), la mosquée royale (XVIe siècle), et de plusieurs
palais. La peinture prospéra alors: Djéhanguir, Boukhari,
Behzad et Mani furent les plus célèbres artistes de
cette école. Mais la décadence ne tarda pas à se faire
jour. Elle s’accentua à la mort du chah Ismaïl, avec les
Afghans et les Zends, pour aboutir à la décadence finale
de l’époque contemporaine, où les œuvres d’art ne sont
que de pâles copies, dépourvues de goût et de tout élément
artistique. On peut donc diviser l’art de la Perse
musulmane en quatre périodes.



	1o
	Période
	arabe.



	2o
	—
	turque-seldjoucide.



	3o
	—
	mongole.



	4o
	—
	de renaissance sous les Safévis.




Dans ces trois dernières périodes, l’art est sensiblement
différent de celui de la période arabe. Deux raisons
expliquent cette différence: en premier lieu, l’indépendance
de la province d’Iran, et d’autre part, l’influence

des Mongols, des Turcs, des Chinois et des Hindous,—qui
est de beaucoup plus importante.

Les différentes dynasties qui régnèrent en Perse
n’ont pas introduit dans l’art local un changement aussi
grand qu’on l’a souvent prétendu. Leur influence se
fit plutôt sentir dans le domaine politique que dans
le domaine architectural. L’art persan a donc toujours
gardé les caractères de son art local qui résident dans:
1o l’usage de la plate-bande et des arcades sans colonnes;
2o dans la coupole en forme bulbeuse[65] qui couvre le
sanctuaire; 3o dans le portail monumental en ogive
entouré d’un cadre rectangulaire dépassant souvent en
hauteur la base de la coupole; 4o dans les minarets circulaires,
flanqués des deux côtés de la façade, qui suit
l’horizontalité des plates-bandes; 5o dans l’abondance des
faïences, à décoration florale, qu’enrichissent tous les trésors
de l’imagination. Cette décoration, qui répond mieux
aux sentiments des Persans, est préférée par eux aux
ornementations géométriques chères aux Arabes; les stalactites
persanes sont rectilignes et diffèrent des arabes.


[65]
Ce genre de dôme se rencontre surtout dans les monuments du Turkestan
et de l’Afghanistan (Tombeau de Tamerlan à Samarkande) et semble, d’après
M. Choisy, avoir une origine hindoue. L’avantage que les Persans y ont
trouvé vient très probablement de ce que cette forme diminue la poussée de
voûte.



Les Persans aiment la gaieté des bosquets et des
jardins. Aussi leurs mosquées, avec leurs bassins de
marbre où l’eau retombe en cascades, donnent-elles
plutôt la joyeuse impression d’un palais que celle d’un
temple invitant au recueillement mystique.

La coupole, surtout, diffère de celle des Arabes. Ils
attachaient en effet plus d’importance que ces derniers
à l’aspect extérieur de leurs édifices, et dans un but
d’embellissement ils ajoutèrent une deuxième coupole
extérieure à la première.


Leur imagination, enrichie de tous les trésors légendaires
et épiques de la littérature persane, souvenirs
ou vestiges d’une civilisation lointaine, se donnait
libre cours dans le domaine des arts. Les dessins variés
dont s’ornent leurs tapis et la finesse de leurs miniatures
attestent ce goût décoratif, si prisé à juste titre
et de tous temps par les amateurs de l’art oriental. Il
faut pourtant remarquer que les Turcs et les Chinois
n’ont pas peu contribué à donner à cette production artistique
son cachet de délicatesse. Les véritables conservateurs
de cet art furent réellement les Turcs et les
Tartares qui, durant l’occupation grecque, en gardèrent
et en développèrent les traditions.

L’influence de l’art persan sur l’art ottoman est considérable.
Les relations qui existèrent d’ailleurs entre l’art
persan et l’art turc des Seldjoucides, qui peut être considéré
comme l’origine de l’art ottoman, ont suffi pour
les rapprocher.

Avant d’aborder l’étude de l’art ottoman, il est indispensable
de connaître l’art des Seldjouks, l’État turc
fondé à Konia[66] (Iconium) par Suleïman chah, fils de
Koutoulmouch, qui était cousin de Mélik chah, prince Seldjoucide
régnant alors en Perse. Cet État comprenait la
plus grande partie de l’Asie Mineure. Les Seldjoucides
y régnèrent du XIe au XIIIe siècle, mais affaiblis par les
luttes qu’ils avaient dû soutenir contre les premiers
croisés, ils tombèrent, au XIVe siècle, sous la domination
mongole. Vaincus et démembrés, ils se divisèrent en dix
petits États indépendants.


[66]
Konia fut en même temps le centre d’une philosophie religieuse fondé par
Djelaleddin Roumi, élève de Chemseddin Tebrizi (de Tauris) (secte des derviches
tourneurs).




Pl. 34.



Mosquée de Rustem Pacha.—Mihrab et Mimber.
  


Les Seldjoucides ont produit des œuvres d’art vraiment

dignes d’études et qui forment un trait d’union entre les
arts persan, arabe et ottoman. Mais il ne faut pas en conclure
que l’art des Seldjoucides soit une branche de l’art
arabe de Syrie, ainsi d’ailleurs qu’on a l’habitude de
désigner toutes les manifestations de l’art musulman. Il
est vrai que l’art arabe a été la source où puisa l’art turc,
mais ce dernier eut vite fait de donner sa note personnelle.
Et c’est avec juste raison que nous avons affirmé
plus haut que l’art arabe avait trouvé en lui des disciples
et non pas des copistes. L’art des Seldjoucides,
inspiré de l’art arabe, et influencé par les arts byzantin
et persan, a donc acquis une esthétique personnelle.
Déjà à cette époque, l’art arabe de Syrie avait subi l’influence
byzantine; les ouvriers et artistes syriens, auxquels
les Seldjoucides furent redevables de la plupart
de leurs constructions, devinrent donc, en quelque sorte,
les intermédiaires entre l’art byzantin et les Seldjoucides.
Leur rôle ne s’arrêta pas là; et c’est grâce à eux
que l’on peut voir les derniers monuments arabes
d’Égypte présenter un caractère tout à fait seldjoucide.
Les anciens monuments de Konia, qui sont encore
debout, nous offrent des merveilles de décorations. On
y remarque surtout la faïence, abondamment employée
pour la décoration intérieure et extérieure. L’étude de ces
monuments permet de découvrir, à travers un mélange
d’art arabe, persan et byzantin, une tendance réelle
vers l’art chaldéen.

Cet art avait beaucoup d’analogie avec l’art mésopotamien,
dont il existait encore des types en Arménie et au
Kurdistan; cette architecture, que les Seldjoucides ont
trouvée en Arménie, présentait un caractère sassanide
plutôt que syrien et n’était qu’un art byzantino-persan,
art avec lequel ils étaient d’ailleurs déjà familiers.

Parmi les monuments seldjoucides de Konia, on peut

citer la grande mosquée construite par un Syrien musulman
(617 H. 1220 J.-C.), la mosquée de Sahib Ata
(1260 J.-C.), Sirtchali Médressé (640 H. 1242 J.-C.), et le
médressé de Karataï, les hans et les karavansérails, tels
que Sultan Han (626 H. 1229 J.-C.), les citernes, etc...

D’autres villes de l’Asie Mineure, comme Ak seraï, Ak
chéhir, Sivas, Karaman, Divrigue Ishakli, etc... possèdent
encore les restes de plusieurs monuments seldjoucides,
malheureusement à l’état de ruines.

Ces monuments, dans lesquels l’influence de l’art
syrien et mésopotamien est apparente, sont d’une grande
utilité pour l’étude de l’art turc et musulman. On y
remarque en effet l’embryon des éléments caractéristiques
de l’art ottoman, tels que les portails et les colonnettes.

III.—L’ARCHITECTURE OTTOMANE

A l’époque d’Osman Ier, quand les Ottomans commencèrent
à construire des mosquées, des médressés et des
écoles, c’est l’art de l’époque des Seldjoucides qui leur
servit de modèle. Dans leurs constructions encore
lourdes et massives, l’influence byzantine, résultant du
voisinage de Byzance, se révélait à côté de l’influence
seldjoucide. Mais ces essais rudimentaires étaient loin
de présenter les caractères d’un art national, qui cependant
devait bientôt naître. Niloufer Hatoun, fiancée de
Tekfour de Biledjik, que le sultan Osman enleva aux
Byzantins pour en faire l’épouse de son fils Orhan, avait
donné naissance au prince Murad. Ce dernier qui devint
ensuite le troisième Sultan des Ottomans, sous le nom de
Khudavendiguiar, tenait de sa mère une éducation raffinée
et des goûts artistiques. Cette culture le poussa à

encourager les artistes et les architectes qu’il avait fait
venir de tous les pays.

Dans les différentes parties de l’État, s’élevèrent des
édifices remarquables, tels que le tombeau et la mosquée
du prince Ghazi Suleïman, frère du sultan, à Boulayer,
un grand bain, une mosquée, un minaret construits en
mémoire de sa mère à Nicée, les monuments de Brousse
qui datent de cette époque et ceux que l’on construisit
pour embellir Andrinople, après la conquête.

Dans tous ces édifices, on distingue les traces de l’influence
byzantine avec l’empreinte de l’art seldjoucide.
Au fur et à mesure que le trésor de l’État s’enrichit,
la façade des monuments, jusqu’alors négligée,
tend à prendre un caractère esthétique. L’application de
la faïence sur les façades, en vogue chez les Seldjoucides,
se généralise. On s’explique d’autant mieux ce goût
des Ottomans pour l’art seldjoucide qu’il leur rappelait
à la fois leur nationalité et leur religion. Vivant en contact
perpétuel avec les petits États d’Asie Mineure
fondés sur les ruines des Seldjoucides, les Ottomans
avaient l’occasion de se familiariser avec l’art local de
tous ces pays, et en tiraient des éléments servant au
développement de leur art propre. Mais cet essor fut
fâcheusement arrêté pendant quelque temps par les
invasions de Tamerlan, par les luttes ouvertes contre
l’empire ottoman par ces petits pays profitant de l’embarras
où l’invasion de Tamerlan jetait l’État, et finalement
par l’interrègne qui suivit ces événements. Plus
tard, Tchelébi sultan Mehmed, fils de Bayazid, redonne
à l’architecture un nouvel éclat. L’effort immense et si
original qu’il y a déployé permet de dire que l’architecture
ottomane commence réellement avec lui. Le sultan
Mehmed, suivant l’exemple de son frère et de son aïeul,
Yildirin Bayazid et Murad Khoudavendiguiar, prodigue

les monuments dans les villes de Brousse et d’Andrinople,
répare ceux qui avaient été ruinés par les États
Caraman et Guermian dans les différentes villes et termine
les édifices entrepris à Andrinople et ailleurs par ses
aïeux, tels que la mosquée Oulou Djami, commencée à
Brousse sous le règne de Murad Ier (781-818 H.). Il fait enfin
construire à Brousse le Yéchil Djami (la mosquée verte),
célèbre dans le monde entier et qui est, par sa forme et
sa magnificence, la première grande œuvre de l’architecture
ottomane.

Les monuments de cette époque diffèrent sensiblement
de ceux qui ont été construits plus tard à Constantinople
et à Andrinople.

Les mosquées de Brousse possèdent au sommet de
leur coupole une ouverture formant souvent tambour,
qui éclaire l’intérieur et favorise la ventilation. Un fin
grillage métallique empêchait les oiseaux d’entrer par
cette ouverture. Les Byzantins, et surtout les Seldjoucides,
pratiquaient déjà ces ouvertures à leurs coupoles.
Dans l’intérieur de la mosquée, au centre et juste au-dessous
de l’ouverture de la coupole, des jets d’eau jaillissaient
dans un grand bassin de marbre.

Si l’on compare la Mosquée Verte construite en 1420
de l’ère chrétienne aux monuments byzantins et seldjoucides
existant encore, on constate que la Mosquée Verte
se rapproche davantage de l’art seldjoucide. Elle est couverte
d’un grand dôme central et de trois petites coupoles
dont l’une s’élève au-dessus de l’abside. Des plaques
de plomb recouvrent ces coupoles. Les Byzantins avaient
déjà emprunté ce mode de couverture aux Sassanides[67].


[67]
Ce sont les Parthes qui, les premiers s’appliquèrent à fixer le bronze et
le cuivre sur l’extérieur des dômes de leurs derniers édifices (Gayet).



La Mosquée Verte a été plusieurs fois détruite par des
tremblements de terre. Les minarets, ornés de faïences

vertes, ont subi de nombreuses restaurations et n’ont pas
conservé leurs formes primitives. Le nom de Mosquée Verte
venait des faïences bleu-verdâtre dont elle était ornée.
La porte[68] située en face du Mihrab possède deux niches
latérales, semblables à celles des portails des médressés
seldjoucides; elle conduit à une sorte de narthex richement
décoré de faïences. Des deux côtés du narthex,
deux escaliers conduisent à la tribune impériale et aux
tribunes réservées. Dans cette partie de la mosquée on
remarque quelques chapiteaux provenant de ruines
byzantines. L’architecte a su toutefois les placer de façon
à ce qu’ils ne contrarient pas l’ensemble.


[68]
Ce portail fut défiguré par deux grotesques consoles qu’on a ajoutées
pendant la restauration de la mosquée.



Le plan de la partie centrale de la mosquée est un carré;
quand à la partie qui contient le Mihrab et le Mimber, elle
est surélevée de quelques degrés et rappelle les mosquées
arabes[69]. Intérieurement, les murs sont ornés de faïences
vertes de forme hexagonale, où sur un fond bleu foncé
se détache une superbe décoration florale. Au-dessus de
celles-ci, et sur le même fond, court une frise reproduisant
en lettres blanches des versets du Koran. A l’intérieur,
l’intersection de la coupole et des murs est recouverte
par une large application de prismes et de cristaux se
rattachant les uns aux autres et rappelant le système
décoratif polygonal des Arabes, qui servit plus tard à
l’architecte Sinan pour composer ses chapiteaux. Au
milieu de la mosquée, sous la coupole centrale, se
trouve un bassin en marbre, artistiquement travaillé.


[69]
Le plan de la mosquée sunnite de Tebriz (mosquée bleue de Tauris)
présente une très grande ressemblance avec celui de la mosquée Yéchil Djami,
à Brousse.



Au centre de ce bassin, dans une vasque élégante, un
jet d’eau lance la pluie fine de ses gouttes où viennent
se jouer en reflets multicolores la lumière du jour et les

couleurs des faïences. Tout concourt à créer un décor
où la perfection divine, révélée dans le silence même des
choses, invite à la prière l’âme étonnée et ravie.

La partie qui contient le mihrab est séparée de la
partie centrale par des piliers carrés. Aux deux coins de
chaque pilier sont posées des colonnettes en marbre,
mobiles et tournant facilement sur leur axe. Cette disposition
permet de constater que, jusqu’à ce jour, l’édifice
n’a pas subi de tassements.

Le mihrab, composé tout entier de faïences, constitue
un des chefs-d’œuvre les plus remarquables de la première
époque de la faïencerie ottomane. Le nom de
l’architecte se trouve inscrit sur la tribune impériale,
en ces termes:


قدتم هذه نقش العمارة الشريفة بيد افقر الياس على فى اواخر
رمضان المبارك سنهُ سبع و عشرين و ثمانمائه


c’est-à-dire:

«l’ornementation de ce saint édifice a été terminée par
la main du très humble Elias Ali vers le dernier jour du
Ramazan de l’an 827 (1423).» On considère Elias Ali
comme l’architecte de ce monument. Mais si l’on se rapporte
au mot ornementation de l’inscription citée plus
haut, il semble en résulter qu’Elias Ali a été plutôt l’artiste
décorateur que l’architecte. Cependant, si l’on songe à
l’importance de l’œuvre décorative dans cette somptueuse
mosquée, Elias Ali peut en être considéré comme
l’auteur. Toutes les parties de ce magnifique monument,
ainsi que le Tombeau Vert du sultan Mehmed, fondateur
de la mosquée, le travail artistique de ses plafonds, de
ses boiseries, les sculptures de ses portes, ses grillages
incrustés et l’harmonie de ses faïences, les verres coloriés
qui ornent ses fenêtres, ses panneaux et ses frises,

tout, jusque dans les moindres détails, contribue à en
faire un modèle parfait et dont les artistes ottomans
s’inspirèrent à juste titre dans la suite. Il y a cinquante
ans, la mosquée menaçait ruine. Sur les instances de
Ahmed Véfik effendi, alors gouverneur de Brousse (1863),
on fit venir pour la restaurer un architecte français,
M. Parvillée, qui profita de son séjour pour consolider
quelques minarets délabrés de Brousse. Ce travail lui
fournit l’occasion d’étudier la mosquée et le tombeau
vert dans tous leurs détails et il s’attacha à en découvrir
les proportions architectoniques et à analyser
les lois qui avaient présidé à leur édification. C’est là
qu’il puisa les matériaux de son intéressant ouvrage
L’architecture et la décoration turques au XVe siècle,
précédé d’une préface de Viollet-le-Duc. C’est une œuvre
de forte érudition, consultée avec profit par tous ceux
qui s’intéressent à ces questions. Les livres de ce genre
sont rares. Le seul qui, malgré les négligences de son
texte, présente, par ses illustrations, quelque intérêt
fut édité par les soins du ministère des Travaux publics
pour être envoyé à l’Exposition de Vienne en 1867. Mais
plusieurs erreurs, dues à la hâte avec laquelle il a été
composé, ne permettent pas de le considérer comme un
guide absolument sûr. Il serait du plus haut intérêt qu’une
commission compétente étudiât nos divers monuments
d’une manière approfondie. Il en pourrait sortir un livre
de documentation exacte.

Le vilayet de Khudavendiguiar, par le nombre de ses
monuments, qui remontent à l’époque de la première
école architecturale, peut être considéré comme un
véritable musée de l’art ottoman. Entre autres édifices,
il convient de citer la mosquée de Muradié, et la mosquée
de Bayazid, terminée sous le règne de Mehmed.

Cette mosquée, construite sur un plan carré de

100 mètres de côté, est surmontée d’une grande coupole
et de vingt-quatre petites. Rien ne subsiste de sa décoration
et de ses faïences, qui furent autrefois magnifiques.

Dans les constructions de cette époque, à Brousse, on
constate l’emploi des piliers prismatiques, en usage chez
les Seldjoucides. Les édifices les plus remarquables appartenant
à ce genre sont la Tchinili-Djami (mosquée aux
faïences), commencée à Nicée et élevée par Tchendereli
Ibrahim pacha, grand vizir, à la mémoire de son père
Haïreddin pacha, le tombeau inachevé de Bayazid pacha
à Brousse, du style seldjoucide, le tombeau de Devlet
Schah Hatoun, le pont de Niloufer et le bain connu sous
le nom de Cayagan à Brousse.

Depuis Tchelebi Sultan Mehmed jusqu’au Conquérant,
l’architecture adopta à peu de choses près le style de la
Mosquée Verte. Après la conquête, on s’inspira sans doute
de l’art local, dont le prototype était Sainte-Sophie, pour
la construction de la première mosquée élevée par le
conquérant sur les ruines de l’église des Saints-Apôtres à
Byzance. Mais il est difficile de rien préciser à cet égard,
car cette mosquée, construite probablement par l’architecte
byzantin Christodoulos, a eu sa coupole et ses
murs endommagés et détruits par le tremblement de
terre de l’année 1179 de l’Hégire, troisième jour du
Baïram. Hadikat-ul-Djévami, précieux ouvrage turc, parlant
de cette destruction, dit: «Les deux pieds d’éléphant
et les deux colonnes en porphyre ayant été démolis,
on a construit la coupole sur quatre piliers.» On peut
donc inférer de cette description qu’elle rappelait les
mosquées de Brousse, bien que sa reconstruction, effectuée
en 1181, en diffère énormément et ressemble au
contraire à la mosquée Laléli. En tout cas, c’est à tort
qu’on représente parfois la mosquée Fatih actuelle comme
étant celle du conquérant.




Pl. 35.



Mosquée Suleïmanié.—Galeries de la façade et fontaines d’ablutions.
  


A l’époque de Bayazid II, fils du Conquérant, l’architecte
Haïreddin[70], chargé d’élever la mosquée qui porte le nom
de ce souverain, réunit tous les documents et tous
les préceptes d’architecture, en tira d’heureux effets dans
les proportions et les formes nouvelles qu’il appliqua
aux colonnes et aux chapiteaux. La mosquée Bayazid, par
la pureté de ses lignes et l’harmonie de ses éléments, est
une des plus jolies mosquées de Constantinople. Elle est
la seule qui rappelle un peu le style des mosquées de
Brousse. Un œil exercé ne tarde pas à reconnaître que,
dans cet édifice, une nouvelle étape artistique avait été
franchie. Haïreddin eut l’ingénieuse idée d’appliquer aux
chapiteaux les stalactites en usage chez les Arabes pour
orner les pendentifs et les encorbellements. Il établit de
nouvelles proportions et atteignit ainsi une simplicité
pleine de grandeur et de beauté. C’est un réformateur
de l’architecture, à laquelle il ouvrit de nouveaux horizons.
Nous ne savons pas exactement quels avaient été
ses maîtres. Parmi les architectes venus avant lui, on rencontre
seulement le nom de l’architecte Elias, qui construisit
le Mesdjid de Deniz Abdal et mourut en 958 de
l’Hégire. Il était contemporain du Conquérant et de son
fils Bayazid et est enterré dans le cimetière de la mosquée
qu’il édifia. Après Haïreddin, nous trouvons les
noms de Mimar Ayas, mort en 892, de Mimar Kemaleddin,
Mimar Chedjaa, Adjem Ali[71] et Sinan[72]. Ce dernier, qui
est le plus célèbre, est réputé comme réformateur de
l’architecture ottomane. En suivant le chemin tracé
par Haïreddin, il fixa les règles de cet art. Les innombrables

édifices[73] dus à Sinan constituent de purs chefs-d’œuvre,
où l’art turc atteint son apogée. Sinan eut
plusieurs élèves dont les plus connus sont Davoud Aga,
Ahmed Aga Kemaleddin, Youssouf, Tournadji bachi,
Yetim Baba Ali effendi, et le petit Sinan.


[70]
Il a son Mesdjid près du tombeau de Sinan pacha. Quant à lui, il repose
dans le jardin de ce tombeau.

[71]
Ainsi que son nom Adjem (Persan) l’indique, c’était probablement un des
ouvriers amenés par Selim lors de la conquête de Tauris.

[72]
Voir la liste de ses ouvrages à la fin du volume (page 256).

[73]
Il existe une mosquée à Yeni Mevlevihané Kapoussou qui porte son nom.



Les empereurs mongols et hindous firent venir aux
Indes quelques-uns de ces derniers pour y exercer leur
art. Le plus célèbre d’entre eux est l’architecte Youssouf
qui éleva le palais des grands Mongols. Les forts merveilleux
et un certain nombre de monuments de Delhi,
de Lahore et d’Agra, qui sont encore l’objet de l’admiration
universelle, sont dus à des élèves de Sinan.

Un autre de ces élèves, Yetim Baba Ali effendi, fut
nommé par le sultan, à l’emploi de Bina Emini (intendant),
lors de la construction de la mosquée Suleïmanié[74].
A la mort de Sinan (986 de l’Hégire) Davoud Aga devint
premier architecte de l’Empire. Il fut décapité sur la
place publique de Véfa, pour crime d’irreligion.


[74]
Mort en 960, il repose dans le cimetière de la mosquée Suléïmanié.



Ce fut Dalguitch Ahmed Aga qui lui succéda et occupa
ce poste, alors très recherché, jusqu’en 1010, époque à
laquelle Sedefkiar (travailleur de nacre) y fut promu.
Tous deux étaient, pour le travail de la nacre, les élèves
d’un même maître à Hass Bagtché[75].


[75]
Jardin privé du palais possédant plusieurs ateliers, où les janissaires
apprenaient différents métiers.



Mehmed Aga[76], poussé par un souci, peut-être excessif,
d’originalité, négligea les principes établis par les maîtres
de l’art, comme Haïreddin et Sinan, et essaya de marquer
de son empreinte personnelle la construction de la
mosquée Ahmédié. Ce monument est conçu en dépit des
règles et des lois artistiques respectées jusqu’alors.


[76]
Voir sa biographie page 265.




Son architecture diffère de celle des mosquées Bayazid,
Selimié et Suleïmanié. Les grands piliers carrés qui supportent
la coupole de la mosquée Suleïmanié sont remplacés
par de gigantesques colonnes de 5 mètres de diamètre,
sans aucune proportion; il en est de même de
celles qui supportent les galeries de l’intérieur. On suppose
que Mehmed Aga, qui avait beaucoup voyagé, voulut
appliquer quelques souvenirs des pays où il avait
séjourné.

L’art turc est encore actif pendant un certain temps
après l’époque du sultan Ahmed, ainsi que l’attestent
quelques monuments, parmi lesquels la mosquée de
Tchinili, construite à Scutari sous Ibrahim, et celle de
Yeni-Djani, élevée sous Mehmed IV (1074). Mais les luttes
intestines qui déchirèrent l’Empire, pendant le règne de
cinq padichahs, firent tomber l’architecture dans une
décadence qui dura jusqu’à Ahmed III.

A l’avènement de ce souverain, des tentatives sont
faites pour relever l’art. On construit plusieurs fontaines
(tchechmés) somptueuses telles que la fontaine d’Ahmed,
près de Sainte-Sophie, celle d’Azap Kapou, etc. De magnifiques
palais s’élevèrent dans la capitale parmi lesquels
les historiens de l’époque citent Nichad Abad, Humayoun
Abad, Saad Abad, Cheref Abad, situés sur les
rives du Bosphore et de la Corne d’Or. Il ne reste presque
rien de la plupart de ces palais, construits en bois et
qui n’ont guère laissé de ruines aujourd’hui.

Les ingénieurs français, appelés en Turquie par
Mahmoud Ier pour les travaux hydrographiques, amenèrent
avec eux des sculpteurs, des décorateurs et des dessinateurs
qui, en introduisant les styles Louis XV et baroque,
préparèrent la dégénérescence du style ottoman.

Avec le temps les artistes ottomans se rapprochèrent
de plus en plus des types de l’ornementation européenne

qui devint à la mode, et fut appelée alors vulgairement
«à la franka». Ils eurent tôt fait d’oublier les principes
de l’art ottoman.

Ignorant les notions mêmes de cet art, les constructeurs
mélangèrent tous les styles, ne mettant ainsi au jour que
des œuvres laides et disparates. Telle est la mosquée
Nouri Osmanié, commencée par Mahmoud Ier et achevée
par Osman; telle est aussi la mosquée Laléli: toutes
deux appartiennent à cette période de décadence. La
première, d’un aspect lourd et disgracieux, a été construite,
dit-on, sur le plan du sultan Mahmoud lui-même.

Malgré tous les efforts tentés sous le règne suivant, à
partir du règne de Sélim III, les pompons et les rocailles
du style Louis XV, déjà répandus dans toute l’Europe,
envahissent l’art ottoman et finissent par l’étouffer sous
une forme de rococo-italien. M. Kaufer, architecte, que
Choiseul Gouffier avait amené avec lui à Constantinople,
et M. Melling, architecte du sultan Selim III, ont, en
dépit de tout leur talent, contribué à cette décadence,
en élevant des palais de style étranger, qui servirent de
modèles aux architectes turcs. La plupart des monuments
et la décoration des fontaines datant de cette
époque en témoignent abondamment.

Cette décadence a continué jusqu’à nos jours, et les
architectes n’ont guère abouti à des résultats satisfaisants,
leurs efforts n’étant point basés sur une étude
sérieuse des anciens monuments et des règles et des
formules qui présidèrent à l’établissement de leurs plans.
Les efforts tentés à l’époque du sultan Abdul Aziz pour
construire quelques mosquées et palais dans un style
pseudo-renaissance, ne donnèrent pas de meilleurs
résultats.


Pl. 36.



Mosquée Suleïmanié.—Intérieur.
  


L’ouvrage connu sous le titre d’Architecture ottomane
et qui fut édité par le ministère de l’Instruction publique

rapporte en détails les tentatives faites à l’époque, en vue
de relever l’architecture. Les planches qu’il contient
donnent à cet ouvrage un intérêt indéniable, mais une
certaine imprécision, une certaine négligence qui y
règnent risqueraient d’inculquer au lecteur une fausse
notion de l’art ottoman.

L’architecture ottomane se divise donc en quatre
périodes:

1o Depuis le sultan Mehmed Tchélébi jusqu’à Bayazid
(816-886), c’est-à-dire depuis la construction de la Mosquée
Verte à Brousse jusqu’à celle de la mosquée Bayazid
à Constantinople.

2o Depuis Bayazid jusqu’au sultan Ahmed Ier (886-1012),
c’est-à-dire depuis la construction de la mosquée Bayazid
jusqu’à la construction de la mosquée d’Ahmed Ier.

3o Depuis la construction de la mosquée d’Ahmed Ier
jusqu’au règne du sultan Ahmed III (1012-1015).

4o Depuis Ahmed III jusqu’à l’époque contemporaine,
période marquée par une décadence générale due à
l’abandon des principes essentiels qui, loin d’empêcher la
manifestation de la personnalité, conservent les caractères
particuliers d’un style national, de même que les
lois naturelles gardent et perpétuent la ressemblance de
deux plantes de la même famille et la physionomie des
hommes de la même race.

Les anciens maîtres avaient sans doute des règles et
des formules architectoniques qu’il conviendrait de
retrouver. M. Parvillée rapporte dans son ouvrage qu’on
utilisa dans l’architecture de la Mosquée Verte un triangle
semblable à celui employé par les Égyptiens et ayant
entre sa base et sa hauteur le rapport de 8:5; la place
des fenêtres, la forme de la coupole et le niveau des corniches
étaient donc déterminés par des lois immuables
qu’il est impossible de négliger, si l’on veut produire des

œuvres purement ottomanes. Si l’on se contente de
recueillir, au hasard, les divers éléments décoratifs et de
les grouper sans tenir compte des règles auxquelles est
soumis le style ottoman, il est clair qu’il n’en saurait
résulter une œuvre conforme à ce style, malgré les ressemblances
de détail que cet art pseudo-ottoman pourrait
renfermer. Faut-il ajouter maintenant qu’il est nécessaire,
pour bien comprendre une œuvre d’art, de pénétrer
l’esprit et l’état d’âme du peuple qui l’a conçue et qu’on
ne saurait faire œuvre d’art dans un domaine dont l’inspiration
vous est étrangère? C’est ainsi que l’écriture
d’un calligraphe turc ne pourra jamais être reproduite
par un dessinateur étranger de façon à tromper un œil
exercé. Il manquera à l’étranger non seulement la manière,
mais le caractère, l’esprit et pour tout dire le sentiment
de l’œuvre.

Le caractère et la décoration de l’architecture ottomane.—Il
suffit de visiter les édifices turcs pour se
convaincre de la différence qui existe entre l’architecture
ottomane et celle des Arabes. Outre le caractère
spécial des colonnes, des arcades et des chapiteaux ainsi
que de la coupole, l’ensemble du monument est conçu
dans une note tout à fait distincte.

On ne rencontre jamais chez les Turcs la coupole en
ogive étranglée à sa base, le chapiteau décoré de fleurs
ornementales, l’arc surélevé en fer à cheval et la surabondance
de décorations en usage chez les Arabes. Les
Turcs, ayant apporté tous leurs soins à la technique de
la construction, imitèrent, en fait de coupoles, celles des
Byzantins qu’ils reproduisirent avec autant de courage
que de hardiesse. Leurs chapiteaux sont ornés de stalactites
et de losanges dans le genre de ceux qui servaient
aux Arabes pour atténuer les brusques saillies de leurs

encorbellements. Quant à la décoration, elle était plus
sobre chez les Turcs, qui en faisaient pourtant usage avec
un rare bon goût dans les parties des monuments où ils
l’estimaient nécessaire. Ils n’appliquèrent pas non plus
de mosaïques à leurs coupoles, ni de marbres veinés aux
parois intérieures de l’édifice comme les Byzantins. Ils
ornaient leurs coupoles de fresques avec inscriptions en
or et tapissaient les murs avec des carreaux de faïence où
les plus éclatantes couleurs se mariaient harmonieusement.
Malgré quelques détails décoratifs, rappelant l’art
persan par endroit, l’art turc ne peut en aucune façon lui
être assimilé. Il ne présente ni l’horizontalité de la
façade, ni ce grand portail qu’atteint la base de la coupole,
ni la forme des minarets et de la coupole qui caractérisent
l’art persan.

La caractéristique de l’architecture ottomane réside
dans la simplicité sévère de ses formes et la verticalité
accusée de ses lignes, où l’esprit de l’homme semble
suivre une route qui l’élève vers les cieux.

L’Architecture ottomane, l’ouvrage dont nous avons
déjà parlé, constate trois ordres distincts dans les édifices
turcs qu’il désigne ainsi: ordre échanfriné, bréchiforme,
cristallisé, selon la décoration plus ou moins riche
des colonnes, chapiteaux, panneaux, archivoltes et corniches.
Mais ce que l’on remarque davantage, c’est l’emploi
combiné de ces ordres, appliqués indistinctement,
suivant ce que chaque partie du monument paraissait
exiger. Tout en gardant leur antipathie pour la décoration
byzantine, les Ottomans paraissent avoir adopté,
en fait de plan et de construction, les méthodes des
Byzantins.

La forme de la coupole est presque semblable à celle
des Byzantins avec un large emploi des bases octogonales.

Dans la construction des mosquées, le plan carré fut
adopté; les grandes mosquées furent couvertes d’une
grande coupole et de plusieurs autres demi-coupoles
tout à fait semblables à celles de Sainte-Sophie. Les
petites mosquées n’ont qu’une coupole sur base octogonale.
Dans les arcades, on utilise souvent un genre
d’ogive formé de deux arcs à centres différents. La ligne
qui réunit les centres passe au-dessus des chapiteaux et
ces centres coïncident avec les points qui divisent cette
ligne en parties égales. Une des arcades les plus usitées
est un cintre formé d’un cercle terminé à son sommet
par deux tangentes à la circonférence. On ne voit jamais
le plein cintre représentant les deux tiers de sa circonférence
(comme chez les Arabes) et qui a la forme d’un fer
à cheval. Mais, en revanche, on rencontre abondamment
des arcades formées de claveaux alternés en marbre
coloré. On rencontre souvent aussi l’alternance de différents
genres d’arcades sur une même rangée, ce qui
rompt la monotonie de la perspective.

On remarque quelquefois sur ces arcades de gros
cabochons en pierre taillée qui se placent entre les
arcades sur la direction des colonnes et qui semblent
avoir leur origine dans les clous des boucliers.

Ainsi cette architecture permet d’employer et d’arranger
comme on veut les différentes parties constituantes;
ainsi, en respectant l’ordre et la forme convenables
pour chaque partie, on obtient un effet des plus variés.


Pl. 37.



Mosquée Suleïmanié.—Mihrab et Mimber.
  


La décoration.—C’est des formes décoratives apportées
du Turkestan, que les Turcs s’inspirèrent pour la
décoration de leurs tapis et de leurs ustensiles, avant
d’être mis en possession d’un art ottoman. Ils puisèrent
également chez les Turcs seldjoucides et les Persans.
D’autre part, les motifs arabes ne cessèrent pas d’intéresser

fortement l’esprit des artistes ottomans, qui
mirent particulièrement à profit leurs arabesques et
leurs polygones. C’est l’art seldjoucide et
syro-égyptien qui semble avoir fourni à
l’art ottoman une grande partie de sa
décoration.






La figure humaine et la représentation
des animaux étant complètement exclues de l’architecture
ottomane, celle-ci resta loin de la décoration byzantine.
Les plantes, les fruits et les minéraux lui fournirent
ses motifs de décoration. Mais, comme la forme de ces
plantes et de ces fruits a subi, entre les mains des décorateurs
turcs, des métamorphoses variées, les parties
constituantes de l’ornementation prirent une forme tout à
fait caractéristique et rationnelle, adaptée à la nature
des matériaux sur lesquels furent appliqués ces ornements.






Les ornementations dérivées des feuillages s’inspiraient
de l’état de pétrification des plantes, tel qu’on le voit
dans les empreintes des végétations antédiluviennes sur
les pierres. La décoration d’un grillage, d’une serrure,
d’une porte, était empruntée à des motifs applicables et
en harmonie avec la matière et la destination de l’objet
qu’ils ornaient.

Les Byzantins ornaient leurs chapiteaux de feuilles
dentelées, taillées et ciselées qui semblaient devoir être
écrasées sous le poids qu’elles supportaient. Les Ottomans,
pour leurs chapiteaux, avaient employé des combinaisons
de prismes rappelant les stalactites[77] des grottes

et qui offraient à l’œil l’aspect logique de la pierre solide,
capable de porter son fardeau. Ils surent éviter avec un
goût savant la monotonie et la régularité excessive des
lignes. Le motif principal de la décoration ottomane est
fourni par les feuilles de pois. Cette plante à tiges flexibles
qui tendent à s’enrouler sur elles-mêmes convenait
merveilleusement à la décoration. Sa forme naturelle,
après une série d’interprétations originales, a fini par
atteindre un type purement ornemental.


[77]
La construction de la stalactite ottomane diffère beaucoup de celle des
Persans et des Arabes.








D’autres plantes furent aussi prises comme modèles,
suivant l’époque et selon l’ordre dont on se servait.

Dans l’ornementation, on distingue deux parties principales:
le buisson, qui constitue le support, et la plante,
qui forme l’ornement même. La plante ornementale s’enroule
sur le buisson qui forme déjà à lui seul un ornement.
Pour mouvementer la décoration, on ajoute sur la
plante et le buisson des petits ronds gracieux imitant
l’escargot, une petite feuille enroulée. Dans les décorations
riches, on voit souvent plusieurs plantes s’enrouler
sur le même buisson; chacune de ces plantes constitue
un sujet à part qui, s’entrelaçant avec d’autres motifs,
présente l’aspect d’ornements séparés et mariés entre eux
avec une parfaite harmonie.






C’est l’architecte Ilias Ali qui a appliqué pour la

première fois ce genre de décoration. Il employa différents
fruits: des coings, des grenades, etc. La grenade, qui
est considérée par les Turcs comme un fruit du paradis,
occupait le premier rang. Ce fruit subit, comme le pois,
des transformations
successives, et finit
par prendre la forme
d’une fleur complexe.

Peu à peu, toutes
ces formes décoratives
se mélangèrent
et donnèrent naissance,
en se combinant,
à des formes
nouvelles, et en particulier
à une ornementation
hybride,
où l’on voyait des
feuilles sous l’aspect
d’oiseau.

Parmi les fleurs,
les plus employées étaient la renoncule, l’œillet, le carthame,
la rose, la tulipe, l’althea; presque toujours en
bouquets, surtout dans l’architecture civile.

L’usage de la renoncule avait pris une particulière
extension vers l’époque d’Ahmed III.

Les conceptions décoratives des Arabes, Chinois, Hindous,
Persans et Byzantins contribuèrent en partie aux
progrès de l’art décoratif ottoman, avec lequel ils avaient
de grands liens de parenté. Mais, dans toutes les évolutions
de ces forces ornementales, se fait jour une tendance
vers la calligraphie ottomane qui constituait chez les
Turcs l’art graphique le plus estimé. La même tendance
peut être remarquée dans l’art de l’écriture des Japonais.







Les décorateurs et les enlumineurs ottomans reproduisirent,
dans les écritures, les
caractères et les formes ornementales
dont ils se servaient
pour la décoration des livres sacrés.

La calligraphie chez les Turcs
remplace l’iconographie des Byzantins.
Ils ont pour l’écriture
un respect sans bornes, qu’ils
poussent même jusqu’à ramasser
et à cacher dans un trou de mur
les papiers qui traînent dans la
rue, afin d’éviter qu’ils soient
piétinés par les passants. Les
Turcs ont plusieurs genres d’écriture:
Koufi, Djéli, Sulus,
Rik-a, Taalik, Nesih et Divani, dans lesquels les spécialistes
ont réalisé de vraies merveilles par l’harmonie
des courbes et l’attrait des entrecroisements, si enchevêtrés
que les dessinateurs étrangers les plus experts ne
sauraient en obtenir des copies. Ces écritures, qui entrent
dans la décoration des édifices, sont pour les Turcs d’un
prix inestimable. Elles remplacent chez eux les tableaux.
Mais c’est un art qui semble décroître de jour en
jour.







Faïence.—L’art de la faïence, un des éléments les plus
en vogue dans la décoration, est originairement oriental:
il doit remonter à l’émaillage des poteries pratiqué chez
les anciens peuples d’Orient. L’histoire nous apprend
que les Assyriens ornèrent, les premiers, les murs de
leurs édifices de briques émaillées. Bien que la Mésopotamie
et le Turkestan aient vu prospérer particulièrement
cet art, c’est la Perse que l’on considère comme la
patrie de la faïence. Les fouilles opérées jusqu’à ce jour
n’ont pas encore donné de résultats qui permettent de se
prononcer à cet égard. Il est permis de supposer que la
mode d’émailler les briques et les vases en terre, déjà
connue des Chinois, a été introduite en Perse par les
Chaldéens. La conquête des Grecs fit disparaître cet art
qui refleurit avec les Turcs et les Mongols.

Chez les Seldjoucides, la mosaïque en faïence occupait
une place très importante dans la décoration des édifices.
Les Ottomans devinrent ensuite des maîtres dans ce
métier, qui différait dans tous les pays, suivant la qualité
des terres employées, la cuisson particulière à la
contrée, et les secrets de coloration, jalousement gardés
par chaque fabricant. A l’époque du sultan Mehmed
Tchelebi, les fabriques fondées à Kutahié, à Nicée et à
Brousse réalisèrent des œuvres magnifiques, qui, par la
transparence inégalée des couleurs et la résistance de
l’émail, ne sauraient être comparées aux faïences d’aujourd’hui.
Les plus célèbres d’entre elles proviennent de
Rhodes et de Nicée et ornent les mosquées de Constantinople.

Kalem.—La méthode du Kalem (fresque) était
réservée à la décoration des parties les moins importantes
des édifices. Elle remplaçait dans les habitations
les carreaux de faïence dont on se servait pour les

mosquées et les monuments religieux. Elle ornait les plafonds
et les niches de paysages variés.

La sculpture sur bois, l’incrustation de nacre, le
damasquinage, à en juger par ce qu’on peut voir sur
les Mimber, Kursi, Rahlé, étaient également arrivés
à un degré de perfection qui s’affirmait aussi dans la
menuiserie et l’ébénisterie. Cette dernière nous a laissé
des portes composées de petits morceaux de bois si habilement
ajustés les uns aux autres que les siècles écoulés
ont été impuissants à les disjoindre.

Les fenêtres étaient garnies de vitraux semblables à
ceux des Arabes et des Byzantins, en verre coloré de différentes
dimensions; ils étaient enchâssés dans des cadres
de plâtre, et constituaient un motif de décoration plus ou
moins luxueux, suivant les édifices auxquels ils étaient
destinés. Ils étaient souvent ornés d’écritures saintes.

Avant la conquête de Constantinople par les Turcs, la
ville possédait déjà quelques mosquées dont la plus
ancienne était celle d’Arab-Djami à Galata. Elle avait été
construite en l’an 97 de l’Hégire par Muslimé-bin-Abdul
Mélik après l’installation des Arabes. Quand ceux-ci
l’abandonnèrent, elle devint une église latine. Elle eut à
souffrir de la guerre, de l’incendie et des tremblements
de terre. Après la prise de Constantinople, elle fut réparée
et affectée de nouveau au culte, par les soins de la mère
du sultan Mahmoud en 1222 de l’Hégire.

Yer Alti Djami (mosquée souterraine) appartient aussi
à une époque antérieure à la conquête turque.

Les Arabes avaient leur mosquée, aujourd’hui disparue,
dans la ville même, à Stamboul, près du quartier des
Génois. Les deux autres, qui subsistent encore, ne présentent
aucun rapport avec les édifices turcs.




CHAPITRE II

LES ÉDIFICES OTTOMANS

I.—LES MOSQUÉES

MOSQUÉE DE BAYAZID

Elle a été construite de 906 à 911 par Bajazet II, le
successeur et le fils du Conquérant, sur l’ancien forum
Tauri. Son architecte Haïreddin fixa d’une façon précise
la forme des chapiteaux et ouvrit ainsi une nouvelle
voie à l’architecture ottomane.

La mosquée est précédée d’un parvis ou cour à colonnades,
que recouvrent des coupoles supportées par des
arcades en ogive où alternent le marbre rose et le marbre
blanc. Chaque colonne est surmontée de chapiteaux
ornés de stalactites. Au centre de la cour une fontaine
sert aux ablutions (chadrivan). On entre dans la cour par
trois portes, l’une s’ouvrant sur la façade et les deux
autres sur les deux côtés; les quelques cyprès qu’on y
a laissés lui donnent un aspect très pittoresque; lors
de la fondation, des pigeons y élurent domicile et, depuis
cette époque, les magnifiques galeries sont traversées
par le vol des pigeons gris, bleus et argentés.

La légende rapporte «qu’un couple de pigeons avait
été acheté par le Sultan fondateur à une pauvre veuve et
que depuis, ils se seraient multipliés.» Mais la présence
des oiseaux n’a réellement pas besoin d’être expliquée;
dans la cour de chaque mosquée, on les trouve en grand

nombre; les fidèles les nourrissent de grains achetés chez
un vendeur ad hoc et qu’ils jettent eux-mêmes aux
pigeons, poussés par un sentiment de piété ou dans l’espoir
d’obtenir soit la guérison d’un malade, soit la réussite
d’une affaire.


Pl. 38.



Mosquée du sultan Ahmed Ier et Hippodrome.



L’intérieur de la mosquée est splendide. Il présente un
ensemble harmonieux et simple dont l’architecture, bien
qu’elle en soit encore différente, rappelle, plus que toute
autre mosquée de Constantinople, celle des mosquées de
Brousse. La coupole, d’une forme gracieuse, repose sur
quatre grands piliers. Le côté dirigé vers la Mecque renferme
le Mihrab merveilleusement travaillé, au-dessus
duquel s’ouvrent des fenêtres dont la disposition est
semblable à celle qui caractérise les fenêtres de Yéchil-Djami
à Brousse. Cinq portes permettent l’accès dans la
mosquée. La porte principale de la mosquée, qui seule
communique avec la cour, (Harim ou Avlou) se trouve
située en face du Mihrab. Deux autres s’ouvrant en
dehors de la cour, à une égale distance de la porte principale,
communiquent avec les deux autres attenant à
l’édifice. Les deux autres enfin, placées sur les côtés de la
nef centrale, se font face, à proximité des piliers inférieurs.
Chacune des deux arcades latérales qui supportent
la coupole est divisée en deux arcades plus
petites soutenues par deux immenses colonnes en porphyre
rouge d’un mètre de diamètre, ornées d’un gigantesque
chapiteau en marbre, artistement sculpté de
stalactites. Peut-être ces colonnes sont-elles les mêmes
que celles qui existaient au forum Tauri, où la mosquée
fut bâtie. Au-dessus des deux arcades qui reposent sur
la colonne et relient les deux piliers, des fenêtres ogivales
et rondes s’ouvrent sur deux rangées. La disposition
du plan est très intéressante. En entrant par la porte
principale, deux ailes s’ouvrent à droite et à gauche,

débordant les parties latérales de la nef et possédant
chacune une entrée spéciale. Ces ailes n’ont aucun rapport
avec la nef centrale. Elle forment une sorte de
narthex, recouvert d’arcades en ogive. Si l’on se place
à une extrémité quelconque de ces ailes, on a le spectacle
grandiose d’une sorte de longue galerie à voûte,
rappelant les réfectoires du moyen âge. Cette disposition
a permis à l’architecte de créer dans la perspective
intérieure du monument une variété de points de vue
qui rompt la monotonie résultant ordinairement d’un
plan carré; on ne la rencontre que dans cette mosquée.



Plan de la mosquée de Bayazid.
    



La tribune impériale, en marbre ciselé, se trouve à
l’angle droit du mihrab, sur des colonnes. La tribune des

muezzins, également en marbre et supportée par des
colonnes, est adossée au pilier droit à l’entrée de la porte
principale, qui est surmontée d’une galerie assise sur
une rangée de consoles de marbre. Sur la porte principale,
du côté de la cour, une plaque indique en lettres
dorées, calligraphiées par le célèbre Hamdoullah, la date
de la construction de cette mosquée.


و قد و قع الابتداء بالبناء فى لواخر ذى الحجة لسنة ست و تسعمائه ٩٠٦
واتفق الاتمام فى سنه احدى عشر و تسعمائه ٩١١


«La construction a été commencée vers les derniers
jours du mois de Zilhidjé de l’an 906 et terminée en l’an
911 de l’Hégire.»

Hadikatul Djevami cite les noms d’Emin bey et de
Hassan halifé comme étant deux des intendants de la
mosquée désignés par le Sultan. Cette fonction était alors
particulièrement recherchée. L’excédent des matériaux,
ajoute le même livre, servit à Mehmed saïd effendi,
moutemet (intendant) de la construction, pour élever une
petite mosquée à Dizdarié.

La coupole de la mosquée est couverte en plomb et est
ornée à son sommet d’un alem d’or en forme de croissant.

L’alem qui orne généralement le faîte de chaque coupole
a plutôt la forme d’une corne double que d’un croissant.
Son origine doit remonter aux Égyptiens, chez qui
la corne était le symbole de la force. Les Turcs la fixaient
aussi à l’extrémité de la hampe de leurs étendards.

De même que les autres grandes mosquées, celle-ci
compte plusieurs dépendances, telles que l’imaret et la
bibliothèque. La bibliothèque, restaurée dernièrement,
est la plus grande de la ville. Plusieurs manuscrits de
grande valeur y sont conservés. Elle fut fondée par
Veliuddin effendi, Cheih-ul-islam. Tous les livres parus

en turc jusqu’à nos jours y sont à la disposition du public.

L’aspect intérieur n’est plus le même qu’au temps
passé. On y voyait jadis des pupitres très bas disposés
sur le plancher couvert de nattes. Le public se mettait à
genoux devant ces pupitres à la mode ancienne. Les costumes
qu’on porte aujourd’hui exigèrent une installation
moderne et ces pupitres (rahlés) furent remplacés par
des tables, des fauteuils et des chaises. Dans le jardin,
derrière la mosquée, se trouve la sépulture (turbé) de Bajazet
II, mort en 1512. Ce tombeau fut construit sous Sélim.

MOSQUÉE DE SÉLIM Ier

Une des plus grandes mosquées bâties à Constantinople,
après celles de Bayazid, est la mosquée de
Sélim Ier, construite par l’architecte Sinan en 929, sur la
cinquième colline qui domine la Corne d’Or; elle fut
élevée en mémoire de Sélim Ier, père du sultan Suleïman,
qui régnait alors. Elle se trouve tout près de la citerne
ouverte de Bonus et peut être vue de tous les points de
la ville. Elle a deux minarets. Un Avlou, dallé de marbre,
pareil à celui de la mosquée de Bayazid, et entouré d’une
galerie à colonnades surmontée de petites coupoles, mène
à l’entrée du monument. On pénètre dans la cour par
trois portes, une principale et deux autres latérales, toutes
les trois en forme de niches ornées de stalactites. A côté
des portes latérales, il en existe une petite, de forme
ogivale, qui conduit aux escaliers des minarets. Dix-huit
colonnes, rangées sur une estrade de marbre surélevée
de 0m,50 au-dessus du sol, entourent la cour et supportent
des arcades en ogive surbaissée. Sur le mur, de deux
en deux colonnes, sont disposées des fenêtres également
en ogive et dont les tympans sont ornés de faïences
magnifiques.


Un chadrivan destiné aux ablutions est placé au milieu
de la cour: c’est un bassin à bords relevés, rempli d’eau
et entouré d’un grillage en fil de fer pour empêcher les
oiseaux d’y pénétrer. Au bord du bassin s’ouvrent sur
une même ligne de nombreux robinets. Le chadrivan est
abrité par un toit en bois, reposant sur des colonnes de
marbre, à chapiteaux taillés en losange. Des cyprès et des
arbres plantés tout autour donnent à cette cour un
aspect caractéristique.

La porte principale, remarquable par la beauté et
l’harmonie des lignes, suffirait à témoigner de la valeur
de son architecte. Elle offre une grande ressemblance
avec celle de Bayazid construite par Haïreddin, maître de
Sinan. Cette analogie peut être constatée jusque dans la
décoration des petites colonnes en marbre engagées dans
les angles du mur. Le portail, orné de très belles stalactites,
porte en lettres dorées et sculptées l’inscription
suivante:


‏‏يأمى النشاء هذ الجامع الشريف سلطان الاكرم سلاطين العرب
و العجم مالك البرين و البحرين خادم الحرمين الشريفين السلطان
ابن السلطان السلطان سلطان سليم خان ابن السلطان سلطان
بايزيد خان ابن السلطان ابو الفتح سلطان محمد خان خلداللّه ملكه
و سلطانه و بذلك المباركة عنى فى شهر محرم الحرام لسبنة تسع
و عشرين و تسعمائه


En voici la traduction:

«Cette mosquée vénérable fut érigée par ordre du
magnanime Sultan des sultans arabes et adjems[78], maître

des terres et des mers, serviteur des Haremeïn-u-Cherifeïn
(la Mecque et Médine), Sultan, fils de sultans, sultan
Sélim Khan, fils du sultan Méhmed le Conquérant. Que
Dieu protège son pays et son trône ainsi que ce saint
édifice érigé au mois de Mouharrem 929 de l’Hégire.»


[78]
Ce mot que les Turcs emploient pour désigner les Persans indiquait, chez
les Arabes, tous les peuples non-Arabes.




Pl. 39.



Mosquée d’Ahmed Ier.—Intérieur.
  


Sous la porte principale de la mosquée, conduisant à
l’intérieur, le dallage est fait d’un bloc de porphyre,
moins sujet que le marbre à l’usure.

L’intérieur de la mosquée est des plus simples: il ne
possède ni arcades ni colonnes. Le plan est carré. La coupole,
de proportions assez imposantes, repose sur quatre
arcs formés par les murs latéraux. Il est facile de voir
que cette œuvre est une des premières du maître Sinan.
Sur chaque côté s’ouvrent des fenêtres avec tympan en
ogive, décoré de jolies faïences. La tribune impériale et
la tribune des Muezzins, supportées par des colonnes,
sont quadrangulaires.

Le Mihrab, le Mimber, ainsi que les portes, sont travaillés
avec une magnificence incomparable. Les deux
grands candélabres en bronze du Mihrab, entre autres,
sont de pures merveilles. Outre la porte principale, deux
autres portes latérales conduisent à l’intérieur. Ces portes
sont précédées d’un long vestibule, recouvert d’un dôme
et entouré de plusieurs pièces réservées aux personnages
de la mosquée et de la cour. Cette curieuse disposition
est unique et peut, pour l’originalité, être comparée aux
deux ailes de la mosquée de Bayazid. Les dômes des deux
vestibules, avec leurs petits tambours à fenêtres et leurs
décorations en losange, rappellent la coupole de Yéchil
Djami à Brousse.

Hors de la mosquée, du côté du Mihrab, on remarque
plusieurs turbés (tombes) dont l’une renferme le corps
du sultan Sélim, le conquérant de l’Égypte. Tous ces
turbés sont d’une forme octogonale et garnis d’un dôme

dont la couverture est faite de plaques de plomb en forme
d’écailles aux coins arrondis, comme celle du turbé de
Chahzadé. Une colonnade surmontée d’un toit précède la
porte de chaque turbé. Celle qui mène au turbé de Sélim
est recouverte d’un vitrage qui en fait comme un vestibule,
pouvant en même temps servir de chambre pour la garde
du tombeau. Les deux côtés de la porte sont ornés de
deux panneaux de faïence d’une décoration pleine de goût:
le travail des portes est également merveilleux.

Le cercueil est protégé par une balustrade en noyer
incrusté de nacre. Le turbé renferme aussi de très beaux
exemplaires du Coran, ouverts sur de somptueux pupitres
et des coffres où l’on conserve les reliques.

Un autre turbé, voisin de celui de Sélim Ier, renferme un
tombeau portant une inscription sculptée sur la pierre,
et orné de panneaux en faïence qui constituent de réels
chefs-d’œuvre.

MOSQUÉE DE CHAHZADÉ

Cette mosquée fut bâtie par le fameux architecte Sinan,
sur l’ordre du sultan Suleïman, en mémoire de ses deux
fils, les princes Mehmed et Moustafa Djihanguir, morts à la
suite des intrigues de leur belle-mère Roxelane[79], Haceki
Khourrêm Sultane. Le sultan Suleïman, ayant plus

tard reconnu son injustice, voulut la réparer en quelque
sorte en faisant construire cette mosquée qui fut nommée
Chahzadé sultan Mehmed Djamissi. La date de
l’achèvement de la mosquée est indiquée par un vers
placé sur le frontispice du turbé.


[79]
Roxelane, née en Galicie, fut d’abord une esclave. Devenue ensuite l’épouse
préférée de Suleïman, elle acquit sur lui une très grande influence.

Désireuse d’assurer l’avenir de son fils, Sélim II, elle gagna à sa cause
Rustem pacha, le mari de sa fille, princesse Mihrimah sultane, qui accusa
le prince Moustafa, né, ainsi que son frère Djihan, de la sultane Masseki,
d’avoir des intentions de révolte contre son père. Suleïman, convaincu de la
trahison de son fils Moustafa, partit avec l’armée à Erégli, où il invita Moustafa
à venir dans sa tente, où il le fit étrangler. Le prince Djihanguir lié par
une profonde amitié à son frère Moustafa en conçut une douleur telle qu’il
mourut peu après. Son père pour apaiser ses remords construisit, sur les
hauteurs de Foundoukli, une mosquée qu’il appela mosquée de Djihanguir.
Ce prince, surnommé Chahzadé, fut enterré avec les restes de son frère
dans un turbé situé près de cette mosquée.



Cette mosquée, d’un style très gracieux, marque le
commencement de l’âge d’or de l’architecture ottomane.
C’est un édifice carré surmonté d’une grande coupole.
On y entre par trois portes. Quatre demi-coupoles s’appuient
sur les bas côtés. Ces demi-coupoles sont supportées
à l’intérieur par quatre grands arcs posant
sur des piliers octogonaux dont la partie cylindrique
supérieure est cannelée. Les petites colonnettes qui sont
adossées aux coins du portail ne sont pas aussi richement
décorées que celles de la mosquée de Sélim. L’aspect de
l’intérieur est splendide. Les vitraux sont d’une décoration
très artistique; malheureusement l’ensemble est gâté
par d’horribles peintures à la chaux qui ne permettent
guère de reconnaître le caractère de l’art ottoman.

Aux quatre points de jonction des demi-coupoles, sont
posées de petites tourelles cylindriques massives qui
servent de contreforts.

Le parvis est formé d’une galerie à arcades, ornée de
marbre blanc alternant avec du marbre rouge. Ces arcades
sont soutenues par des colonnes de granit et de marbre.
De chaque côté du parvis se dressent deux élégants
minarets de forme polygonale, ornés de nervures et
d’ornements en relief, différant un peu de ceux qu’on
voit d’ordinaire. Chacun d’eux est surmonté d’un balcon
(cherifé) avec encorbellements sculptés.

La construction de cette mosquée dura cinq ans et
coûta 151 Yuks d’Akhtché, soit à peu près 13 millions de
francs.

Le turbé qui contient les restes des princes, fils de

Suleïman, est situé à l’est de la mosquée; il a une forme
octogonale. Les huit façades extérieures sont en marbre
sculpté et se terminent par une galerie ornée de larges
trèfles, découpés à jour. Deux rangées de fenêtres entourent
le monument. Celles du bas sont quadrangulaires,
celles du haut sont ogivales.

A partir du sol jusqu’au-dessus de la deuxième rangée
de fenêtres, les angles de l’octogone sont limités par des
cordons d’ordre cristallisé. Au-dessus des galeries de
trèfles, le turbé se transforme et devient circulaire, près
du tambour qui sert de base à la coupole. La toiture en
plomb est faite d’écailles aux côtes arrondies qui vont en
se rapetissant jusqu’au point le plus élevé de la coupole
où est fixé l’alem.

On accède au turbé par un péristyle, formé de quatre
colonnes dont deux sont en marbre rouge et deux autres
en marbre vert antique. Sur la porte on lit une inscription
en lettres dorées.

Ce péristyle est couvert d’une petite coupole ronde.
De chaque côté de la porte d’entrée se trouvent des
panneaux en faïence, représentant des rinceaux d’un
beau dessin. La porte et les boiseries de ce péristyle
sont dignes d’attirer tout spécialement l’attention des
artistes décorateurs. Les battants de la porte de chêne
sont ornés d’ivoire et d’ébène.

L’intérieur du turbé présente un aspect des plus pittoresques.
La lumière y pénètre par deux rangées de
fenêtres, au nombre de trente-deux (quatre sur chaque face
de l’octogone) et garnies de vitraux aux couleurs variées.

Depuis le sol jusqu’à la frise ornant la base de la coupole,
les murs sont revêtus de panneaux peints sur émail,
décorés comme ceux du péristyle. Au-dessus de chaque
fenêtre, sur un panneau également en faïence, des
fleurs entrelacées et brodées d’or encadrent des versets

inscrits en lettres blanches sur un fond bleu foncé. La
coupole est ornée de fleurs et de feuillages verts formant
médaillons sur fond blanc. Le sol en marbre est couvert
de tapis. La dépouille du prince se trouve au milieu de
l’édifice entre le tombeau de son frère et celui de sa
femme. Au-dessus se dresse une sorte de dais impérial,
haut de quatre mètres, en bois de noyer orné de rosaces
géométriques découpées à jour avec inscrustations de
nacre.


Pl. 40.



Mosquée d’Ahmed Ier.—Mimber.
  


MOSQUÉE SULEÏMANIÉ

Parmi les grands édifices et les mosquées que le sultan
Suleïman le législateur a fait construire, la mosquée
qui porte son nom est la plus imposante.

Cette mosquée, construite également par l’architecte
Sinan de 1556 à 1566, est le véritable chef-d’œuvre de l’art
ottoman. Elle s’élève majestueusement sur le sommet
d’une colline qui domine la Corne d’Or. Son emplacement
est merveilleusement choisi et son immense enceinte
plantée de cyprès et de platanes lui fait un cadre d’un
charme extraordinaire.

La pureté de son style et l’harmonie de ses contours se
dessinent sur un site féérique. Sinan disait, dans un
ouvrage écrit de sa main, que la mosquée de Chahzadé
était son œuvre d’apprenti, la mosquée de Suleïmanié,
son œuvre de bon ouvrier et celle de Sélim à Andrinople,
son œuvre de maître.

A chaque coin du parvis se trouve un minaret à trois
et deux galeries ornées de magnifiques stalactites. Les
deux minarets qui sont le plus rapprochés de la coupole
sont plus grands que les deux autres. Chaque cherifé a
son escalier exclusivement réservé; trois personnes peuvent
monter à la galerie ou en descendre en même temps

sans se rencontrer. Tout l’édifice est conçu selon la forme
d’un immense triangle et l’inégalité de grandeur qui
existe entre les minarets produit un effet de perspective
des plus heureux.



Plan de la mosquée Suléïmanié.
    



Par le nombre de ces galeries, l’architecte a voulu symboliser
l’ordre qui caractérisa le règne de son fondateur,
en même temps qu’imposer par ce chiffre 4 le souvenir
de ce fondateur, IVme Sultan depuis la prise de Constantinople.
Ses chérifés, au nombre de dix, indiquaient
qu’il était également le dixième empereur depuis la fondation
de l’Empire ottoman.


Trois belles portes font communiquer la porte extérieure
avec le parvis; l’une se trouve sur la façade principale
et les deux autres sur les côtés.

Sur la grande porte de la façade on lit en grosses lettres
la formule de l’islam:


لا اله الا اللّه محمد رسول اللّه


«Il n’y a qu’un seul Dieu, Mouhammed est son prophète»,
au-dessus d’une autre formule concernant la
prière:


ان الصلوة على المؤمنين كتاباً موقوناً


Le parvis est entouré d’un cloître de vingt-quatre arcades
soutenues par un même nombre de colonnes, dont douze
sont en granit rose, dix en marbre blanc et les deux autres
qui se trouvent près de la porte principale, en porphyre.
Toutes ces colonnes sont surmontées de chapiteaux de
marbre sculptés en forme de stalactites et dont les arêtes
étaient dorées. Chacune de ces arcades est surmontée
d’une petite coupole. La coupole qui se trouve devant la
porte d’entrée de la nef est la plus grande; elle est ornée
de pendentifs en stalactites.

Le dallage du parvis est en marbre blanc. Au centre se
trouve un chadrivan (fontaine) de forme carrée, couvert
d’un toit en plomb. Les quatre façades de cette fontaine
sont munies d’un grillage en bronze percé à jour
d’intéressants motifs de décoration. Au-dessus de ce
grillage courent des frises en marbre blanc.

Des colonnes à chapiteaux de différents ordres supportent
sur les façades extérieures des côtés latéraux de la
mosquée des galeries à deux étages. Ces galeries ne semblent
guère avoir été mises là que pour concourir à la
beauté de l’ensemble. La galerie du premier étage est à
arcades ogivales alternant avec d’autres arcades plus

petites. Celles d’en haut sont plus étroites et plus petites.
Sous les galeries, au niveau du sol, des robinets sont
disposés tout le long du mur pour les ablutions. Du côté
du parvis, on entre dans la mosquée par une grande porte
en marbre, ayant la forme d’une mitre en stalactite aux
arêtes dorées.



Mosquée Suléïmanié; coupe.
    



Chaque fenêtre est surmontée d’un tympan en ogive
orné de faïences sur laquelle se dessinent les belles
écritures saintes en langue arabe. L’intérieur de la mosquée
mesure 69 mètres de long sur 63 de large. Quatre
gigantesques piliers massifs carrés supportent la coupole
de la nef centrale.

Entre ces piliers se dressent, de chaque côté, des galeries
latérales réservées aux grands personnages pendant
la cérémonie du Sélamlik. Ces tribunes sont supportées
par deux colonnes de marbre; quatre énormes colonnes
de porphyre soutiennent les arcades latérales qui supportent
la coupole.


D’après le livre de Sa-ï sur l’œuvre de Sinan, une de
ces colonnes est celle qui portait jadis la colonne de la
virginité aux environs des Saints-Apôtres. Son «Tezkeretulbunyan»
raconte même les difficultés qu’on eut
pour la transporter. Elle était plus haute que les autres
et on dut la raccourcir. Une autre de ces colonnes, probablement
celle qui portait la statue de l’Empereur, a été
amenée du palais. Les deux autres colonnes viennent
d’Iskenderoun (Alexandrette).



Mosquée Suléïmanié; coupe.
    



Deux escaliers pratiqués près de la porte d’entrée conduisent
à la première galerie. Les deux galeries supérieures
ne sont accessibles qu’au moyen d’échelles en
bois appliquées aux fenêtres s’ouvrant sur la toiture.

Au centre s’élève la grande coupole de 71 mètres de
hauteur (de 6 mètres plus haute que la coupole de
Sainte-Sophie). Des candélabres en fer ciselé qui portent

des luminaires à l’huile y sont suspendus par de
longues chaînes. On les allume pendant les prières de
nuit et surtout pendant le Ramazan.

Une des galeries supérieures, formant la rotonde autour
du tambour et où l’on ne peut monter que par des
échelles appliquées sur la toiture, présente un très intéressant
phénomène d’acoustique.

Le Mihrab est en marbre sculpté de magnifiques
stalactites rehaussées d’or. Le Mimber, qui est placé à
la droite du Mihrab, est composé de grandes pièces de
marbre merveilleusement sculpté. La tribune impériale,
également en marbre blanc, est supportée par des colonnes
en porphyre ornées de chapiteaux en marbre
d’ordre cristallisé.

La porte de cette tribune, ainsi que plusieurs autres
portes de la mosquée, est en noyer orné de rosaces
géométriques.

Le Kursi (chaire) qui se trouve placé près de la tribune
impériale, est un des chefs-d’œuvre de la sculpture
en bois; le noyer en est très artistiquement découpé et
travaillé.

Près du pied droit de la coupole s’appuie la tribune
des muezzines construite en marbre orné de sculptures
en stalactites.

La décoration est des plus soignées, jusque dans les
moindres coins et dans les moindres détails.

De grandes rosaces de faïence portant des écritures
en blanc sur fond bleu décorent les deux côtés
du Mihrab. Elles sont d’une très grande valeur artistique.

Les écritures du célèbre calligraphe Hassan Karahissai
ornent l’intérieur. Les fenêtres sont garnies de beaux
vitraux en couleur à encadrement de plâtre, fabriqués,
d’après de Hammer, par Serhoch Ibrahim (Ibrahim l’ivrogne).

Sous le porche, à l’intérieur du Djami, devant la
porte principale est placée une dalle ronde en porphyre
d’une seule pièce et d’un diamètre d’environ deux mètres.
Une légende raconte qu’un des ouvriers grecs, qui
travaillaient à la construction, poussé par le sentiment
religieux, aurait gravé secrètement une petite croix sur
cette pierre qui était destinée à orner la place près du
Mihrab. Cet ouvrier fut exécuté en présence du Sultan,
qui était entré dans une violente colère. Quant au porphyre,
qui était ainsi devenu impropre à servir dans la
mosquée, il aurait été mis devant l’entrée principale de
la nef, le côté portant la croix tourné contre terre. Mais,
si on observe les dallages des autres mosquées, à l’endroit
des portes où le public passe très souvent, on
remarque qu’ils sont tous de forme ronde et en porphyre,
afin d’offrir plus de résistance. Cette pierre ne pouvait
donc être destinée qu’à la place qu’elle occupe actuellement.
Quant à la croix, il est étrange qu’un ouvrier
grec ait pu avoir l’audace de la graver devant un millier
d’ouvriers musulmans qui travaillaient avec lui: et si
l’on va même jusqu’à admettre que la croix ait été réellement
gravée, il eût été facile de la faire disparaître
et de rendre à la pierre sa destination primitive.

Cette légende n’a jamais été qu’une calomnie.

La cour extérieure de la mosquée est entourée de
nombreuses dépendances, parmi lesquelles des imarets
(sortes de cantines) pour les étudiants et les pauvres;
quatre médressés (écoles supérieures) et une école primaire;
une école de médecine, un hôpital pour les pauvres
et un hospice.

D’après un architecte, la mosquée aurait coûté 597 Yuk
et 60.180 aktché, soit 59 millions aktché; 60 aktché équivalaient
à un sikké; le sikké ou gourouche du temps du
sultan Suleïman, est évalué par M. Belin, en monnaie

medjadié, à 50 piastres et 27 paras. Cette somme représentait
alors à peu près 54 millions de piastres, soit
10 millions de francs.

LE TURBÉ DU SULTAN SULEÏMAN LE LÉGISLATEUR

Le turbé de Suleïman est situé à l’est de la mosquée,
dans un cimetière qui contient les restes des hauts personnages.
C’est un monument de forme octogonale surmonté
d’une coupole. Une galerie l’entoure extérieurement,
recouverte d’un toit supporté par 29 colonnes,
dont 27 ont des chapiteaux en losanges, et les deux
autres sur la façade sont ornées de stalactites. Quatre
colonnes vert antique à chapiteaux cristallisés forment
une sorte de péristyle qui sert de vestibule à l’entrée.

A chaque angle extérieur du monument est appliqué
un cordon en porphyre.

Deux riches panneaux en faïence revêtent les murs des
deux côtés de la porte d’entrée.

Au-dessus de la porte, une plaque verte porte en
lettres dorées la date de la mort du Sultan, 674 de l’Hégire
(1566).

A l’intérieur, la coupole est ornée de morceaux de
cristal de roche, taillés en rose et dont des émeraudes
forment le cœur. De magnifiques lustres descendent de
la coupole. Huit arcades ogivales, reposant sur huit
colonnes de marbre et de porphyre, soutiennent cette
coupole. Ces colonnes se trouvent à 1m,50 des parois de
l’édifice, qui sont ornées de faïences, et, au-dessus, d’une
large frise en faïence bleue portant des versets du Coran
en lettres blanches. Cette galerie est éclairée par des
niches en arcade munies chacune de six fenêtres accouplées
deux à deux et dont les vitraux sont maintenus par
des bandes de plâtre ajouré.


Pl. 41.



Mosquée de Yeni Djami.





Une balustrade en noyer sculpté et incrusté de nacre
entoure les cercueils du sultan et de ses enfants, Suleïman
II et Ahmed II. Des châles, des étoffes brodées
d’une grande valeur, recouvrent les cercueils. Sur le côté
correspondant à la tête sont déposées les coiffures des
défunts, turbans blancs avec aigrette impériale formée
de plumes.

Deux grands candélabres se dressent de chaque côté
du cercueil. Un magnifique pupitre sculpté porte des
Corans manuscrits. Une carte en relief de La Mecque
orne le mur.

Près de ce monument se trouve le turbé de Roxelane,
épouse de Suleïman. Cette construction a également une
forme octogonale et est ornée de faïences peintes et de
magnifiques sculptures.

MOSQUÉE D’AHMED Ier

Sur l’emplacement de l’ancien palais byzantin, à l’est
de l’hippodrome, le sultan Ahmed Ier a fait bâtir, en 1610,
une mosquée qui fut nommée Ahmedié. Elle remplaça un
ancien tekké de l’ordre des Kadiriyah. L’édifice est précédé,
comme les autres mosquées, d’une cour très spacieuse
à galeries couvertes par quarante petites coupoles
que supportent des colonnes en granit. Au centre de la
cour se trouve un chadrivan, entouré de six colonnes à
arcades ogivales. Une rampe, partant de la cour extérieure
à gauche, conduit à la tribune impériale, d’où le
Sultan peut se rendre à cheval jusqu’à ses appartements
privés, à l’intérieur de la mosquée.

La grande coupole de la mosquée est posée sur un
tambour sur lequel s’appuient quatre demi-coupoles
hémisphériques. Aux quatre angles formés par l’intersection
des demi-coupoles, s’élèvent de petites tourelles

octogonales couvertes chacune par une coupole surbaissée,
formée d’écailles aux côtés arrondis qui s’abaissent
du faîte à la base et s’unissent au sommet de la
coupole. La mosquée possède six minarets dont deux à
deux galeries et les quatre autres à trois galeries. Sur
les deux côtés latéraux du parvis s’aligne une rangée de
fontaines, surmontées d’une galerie à arcades qui se
composent alternativement d’une grande et d’une petite
ogive et qui semblent être copiées sur les arcades latérales
de la mosquée. Derrière les galeries, des fenêtres
s’ouvrent sur le parvis.

L’intérieur de la mosquée a un aspect très imposant;
il se dégage de cet intérieur une impression de grandeur
et de gaieté qu’on ne trouve dans aucune autre mosquée.
Son architecte Mehmed aga, voulant se distinguer de ses
maîtres, réussit, grâce à une puissante originalité, à créer
une perspective remarquable.

L’édifice couvre un rectangle de 72 mètres sur 64. Le
dôme qui mesure 33m,60 de diamètre est soutenu par
quatre piliers circulaires en marbre de 5 mètres de diamètre.

Du côté de la porte, deux fontaines sont adossées aux
deux piliers. Ces piliers sont ornés en partie de cannelures
que surmontent des inscriptions en frise; d’autres
colonnes en marbre, surmontées d’arcs en ogive, supportent
les galeries qui entourent les murs latéraux. Tous
les murs, depuis le sol jusqu’aux fenêtres supérieures,
sont revêtus de faïences coloriées et fleuries bleues,
vertes et blanches. De grandes inscriptions en arabe, dues
au célèbre calligraphe Cassim Goubari et indiquant les
noms des sahabés, sont suspendues aux murs. Le Mihrab,
qui est en marbre sculpté, est un chef-d’œuvre. Parmi les
faïences du Mihrab, on distingue un morceau de la pierre
noire sacrée de La Mecque; de chaque côté du Mihrab

on voit d’énormes candélabres en bronze portant des
cierges gigantesques. Tout à côté sont posés sur des
pupitres en noyer incrustés de nacre des Corans manuscrits.
Le Mimber est des plus remarquables au point de
vue décoratif.

Malheureusement, les lignes étroites et sans proportion
des châssis des fenêtres nuisent beaucoup à l’effet.
En outre, la mosquée a perdu ses anciens vitraux que
l’ouvrage de D’Ohsson nous présente tels qu’ils étaient
en 1787; les vitres ordinaires qui les ont remplacés
laissent pénétrer à l’intérieur une lumière trop crue,
qui empêche de bien goûter le coloris si richement
nuancé des faïences tapissant les murs.

Pour ces raisons, au lieu de présenter l’atmosphère
mystique et discrète qui caractérise l’intérieur de la Suléïmanié,
la mosquée d’Ahmed, où la lumière pénètre à flots,
évoque plutôt la magnificence d’un palais. C’est dans cette
mosquée que fut proclamé en 1826 le décret de Mahmoud
II abolissant le corps des janissaires.

L’enceinte très vaste de la mosquée est entourée de
grands murs à fenêtres. Dans la cour plusieurs grands
arbres, s’harmonisant avec les lignes de l’édifice, ajoutent
une note pittoresque à l’aspect de l’ensemble.

Près de la mosquée s’élève le turbé d’Ahmed Ier. Ce
turbé est précédé d’un parvis et d’une seconde pièce. A
l’intérieur, huit colonnes supportent une coupole recouverte
de faïences. Au milieu de cette coupole se trouve le
cercueil du fondateur de la mosquée, entouré de ceux de
ses enfants et de son épouse Mahpeïker.

MOSQUÉE DE YENI DJAMI

Yeni Djami (nouvelle mosquée) est située en face du
pont qui relie Galata à Stamboul. Elle a été construite

par l’architecte Kodja Kassim en mémoire de la Validé
Sultane, au centre très animé de Stamboul. Sa construction
fut commencée en 1614 sous les auspices de la
sultane Keusem-Mahpeïker, épouse d’Ahmed Ier et
grand-mère du sultan Mehmed IV. Cette sultane mère,
devenue trop puissante dans l’Empire, fut étranglée par
des eunuques à la porte du Kouchané, sous le règne de
son petit-fils Murad IV.

Par suite de troubles politiques, la construction de
la mosquée était restée inachevée. Tarhan Hadidjé,
sultane mère du sultan Mehmed IV, et qui était la rivale
de Keusem sultane, ordonna de reprendre les travaux qui
furent terminés en l’an 1074 de l’Hégire.

La mosquée est précédée comme les autres d’un parvis
à trois portes monumentales, surmontées chacune d’un
fronton, sous lequel on lit une inscription arabe sacrée
concernant la prière.

L’ensemble de la porte forme un cadre rectangulaire
renfermant une arcade en ogive. La porte en plein cintre
surbaissé et formée par des linteaux en marbre blanc et
rouge se trouve enclavée sous cette ogive.

Les murs élevés du parvis sont ajourés de fenêtres
rectangulaires munies de lourdes grilles à dessins carrés.
Au-dessus de chaque fenêtre se trouve une rangée de
niches en ogive.

Au milieu de la cour on voit le chadrivan. D’autres
galeries à deux étages se trouvent appliquées
aux côtés latéraux de la mosquée. Sous ces galeries,
le long des murs, il y a des fontaines pour les ablutions.


Pl. 42.



Mosquée de Yeni Djami.—Faïences de l’entrée des appartements du Sultan.
  


Du côté de la mer, près d’une sorte de tunnel passant
sous les appartements privés des Sultans, on peut
admirer la magnifique porte réservée aux souverains et
qui sert seulement à conduire à la tribune impériale.

Cette porte, une des plus belles œuvres de l’art ottoman,
est en marbre sculpté et ajouré d’ornementations géométriques.
Les portes du perron et de la galerie portent
la lettre «vave» deux fois répétée et entrelacée. Cette
lettre est le symbole du mot de هو un des noms mystiques
de Dieu. A l’extérieur, quatre énormes contreforts
ingénieusement dissimulés supportent l’immense
coupole.



La grande coupole de Yeni Djami.
    



Sur chacun de ces contreforts s’élèvent trois petites
tourelles élégantes qui, s’étageant l’une sur l’autre, allègent
l’aspect de cette masse.

Les contreforts sont masqués par quatre lanternes de
grandes dimensions.

La grande coupole et les quatre demi-coupoles portent
à leur base des rangées de fenêtres en ogives surbaissées
pareilles à celles qui s’ouvrent sur les quatre faces de la
mosquée.


L’aspect général de l’intérieur est des plus imposants.
Les murs sont par endroits ornés de faïences.

La couleur bleue domine dans l’ensemble des tonalités.
La tribune impériale, en face de laquelle se trouve la tribune
des muezzines, est supportée par des colonnes en
porphyre. La décoration des appartements privés, situés
derrière cette tribune, constitue un véritable musée de
l’art décoratif ottoman. Les faïences des cheminées et
des murs sont ornées de dessins magnifiques, les vitraux
des fenêtres sont superbes et les portes sont des merveilles
de sculpture sur bois.

La niche qui forme le Mihrab est ornée de magnifiques
stalactites recouvertes d’or. Le Mimber est fait de
morceaux de marbre, artistement sculptés, où s’entrelacent
ingénieusement des rosaces géométriques. Le
monument a coûté environ huit millions de francs.

La mosquée possède comme dépendances une école
primaire, une bibliothèque fondée par Ahmed III, un
sébil (fontaine où l’on distribue l’eau aux passants), un
grand turbé où sont enterrés le sultan Mehmed IV, fils
de la seconde fondatrice, le sultan Moustafa II (1703) et
son fils Ahmed III (1739), Mahmoud Ier (1754), Osman III
(1757) et un grand nombre de princes et princesses, parmi
lesquels les dix-huit enfants fils du sultan Ahmed III.
L’aspect extérieur du turbé est très original. A l’intérieur,
parmi d’autres petits cercueils, on remarque celui
de la sultane Validé.

MOSQUÉE DU SULTAN MEHMED LE CONQUÉRANT (FATIH)

Cette mosquée fut élevée d’abord en 1471 par ordre du
sultan Mehmed le Conquérant. Elle est située un peu
plus loin vers le nord que l’emplacement où s’élevait
jadis la fameuse église des Saints-Apôtres. La construction

de la mosquée fut commencée en l’an 867 de l’Hégire
et terminée en 875, c’est-à-dire huit ans après, ainsi
que l’indique une inscription sur la porte. Un tremblement
de terre survenu en l’an 1179, le troisième jour
du Kourban Baïram (fêtes des sacrifices), une heure après
le lever du soleil, l’avait horriblement endommagée. La
coupole, totalement démolie, a été reconstruite à
nouveau en 1181-1185.

Nous manquons malheureusement de détails sur la
forme première de cette construction, qui a marqué le
début d’une nouvelle période architecturale. Dans la
description que nous en donne Hadi katul Djevami, nous
ne rencontrons que le passage suivant: «les deux grands
pieds d’éléphants et les deux colonnes en porphyre,
ayant été démolis et renversés, la coupole fut élevée sur
quatre piliers: ces colonnes furent enterrées[80].»


[80]
Probablement par respect pour le matériel qui avait servi à la construction
d’une mosquée.



La mosquée est actuellement précédée d’un parvis
avec des galeries, des arcades en ogive qui supportent
de petites coupoles couvertes par des plaques de plomb.
A l’extérieur, sur la façade principale du parvis, aux
deux côtés de la porte, s’ouvrent des fenêtres rectangulaires
surmontées d’un tympan en ogive orné d’inscriptions
en mosaïque, qui proviennent probablement
de la première construction de la mosquée.

Au milieu du parvis (avlou) se dresse une fontaine de
forme octogonale destinée aux ablutions.

Les cyprès donnent à ce parvis un aspect très pittoresque.
La grande coupole de la mosquée est soutenue
par quatre demi-coupoles posées sur de grands piliers aux
coins arrondis. Au dehors, quatre petites tourelles se
dressent sur chaque contrefort pour en augmenter le
poids et rehausser l’aspect de l’ensemble.


Des deux côtés de la mosquée se trouvent deux minarets,
entourés de deux galeries (cherefé) réservés aux muezzines
qui y montent pour chanter l’Ezan (l’appel aux
prières).

A l’intérieur et à la droite du portail, on voit une
petite plaque en marbre qui porte en lettres d’or sur un
fond vert foncé les paroles du prophète relatives à la
conquête de Constantinople.



لتفتحن القسطنطينية فلنعم الامير لتفتحن
و فلنعم الجيش ذلك الجيش


Voici la traduction:

«On va conquérir Constantinople: quel honneur pour
l’armée qui fera cette conquête et quelle gloire pour son
chef.»

Des deux côtés de la porte principale, sur des fenêtres,
deux balcons permettent aux muezzines d’entendre la
prière et de la répéter aux fidèles qui prient dehors.

Le tombeau du sultan Mehmed le Conquérant se trouve
devant la mosquée, qui possède comme autre dépendance
des médressés, des imarets et un hôpital. La porte qui
conduit au Mousalla date d’Ahmed III.

Les grands personnages de l’État ont leur sépulture
tout à côté de ce grand turbé.


Pl. 43.



Mosquée de Yeni Djami.—Appartement du Sultan.
  


MOSQUÉE DE LALÉLI

Cette mosquée, construite à la même époque que celle
de Fatih, présente extérieurement de très grandes ressemblances
avec elle. Elle est bâtie sur de profonds souterrains
formant citerne. Elle est, comme les autres mosquées,
précédée d’une cour à portiques, où l’on accède

par un escalier en marbre. Les colonnes qui supportent
les arcades sont d’une forme bizarre et inesthétique. On
ne voit plus sur les chapiteaux les stalactites, si fréquemment
employées dans l’art ottoman. Tout y est pauvre.
Les chapiteaux sont formés d’un simple abaque en marbre
orné d’une petite feuille aux quatre coins. Des deux
côtés de la porte principale qui conduit à l’intérieur et
à une certaine hauteur, on voit deux balcons, d’où l’on
répétait la prière aux fidèles.

L’intérieur est disposé d’une façon nouvelle.

La base octogonale de la coupole est supportée par des
colonnes engagées dans l’épaisseur du mur. La partie
qui renferme le Mihrab est située hors de l’octogone
formé par les colonnes. Les tribunes sont au-dessus de
la porte.

II.—LES FONTAINES


و من الماء كل شى حى


Ainsi que l’indique un verset du Coran qu’on rencontre
à peu près sur toutes les fontaines, les musulmans considèrent
l’eau comme la source de la vie. Ils sont en
cela d’accord avec le chimiste qui attribuait l’origine
des molécules à l’hydrogène.

Tout personnage musulman, désireux de faire une
œuvre, construisait pour le repos de son âme et celle de
ses parents morts une fontaine où coulait une eau
pure ou potable. A chaque pas, dans la ville, on rencontre
des tchechmés (fontaines) ou des sébils. Les
tchechmés sont de simples fontaines destinées à fournir
l’eau potable que les porteurs d’eau, appelés Sakha,
portent dans les maisons des quartiers avoisinants. Le

tchechmé consiste généralement en une construction de
marbre appliquée au mur et terminée à son extrémité
inférieure par un petit bassin.

Souvent ces tchechmés possèdent à leur partie supérieure
un grand satchak (toit avancé) pour abriter du
soleil et de la pluie les gens qui prennent de l’eau.

Les eaux amenées par des aqueducs alimentent de
grands réservoirs en pierre qui se trouvent derrière
chaque fontaine. Sur chacun de ces tchechmés se trouve
enclavée dans le mur une plaque de marbre sculptée et
dorée, qui porte le nom des fondateurs de la fontaine et
la date de sa fondation (chronogramme).

Sur tous les monuments élevés par les musulmans la
date est indiquée, en général, par la somme des valeurs
correspondant aux lettres du dernier vers. Chaque lettre,
selon la classification des Arabes, correspond à un numéro
d’ordre. Le total des chiffres qui composent
ainsi le dernier vers de l’inscription indique la date. Les
poètes s’efforçaient de réunir dans le dernier hémistiche
leur nom, celui du fondateur et la date de la fondation.

Les vers sculptés sur la pierre en caractères dorés
contribuent beaucoup à l’ornementation, grâce à la forme
décorative des lettres orientales.

Quant aux sébils, ils sont d’ordinaire situés dans les
endroits publics près des mosquées, et un homme est
chargé de remplir les gobelets en bronze vidés par les
buveurs et qui restent attachés par des chaînes aux
grillages des sébils. Ces grillages, qui sont souvent en
bronze ajouré et ciselé de magnifiques ornementations,
produisent généralement un grand effet décoratif.

Les gobelets mis à la disposition des passants portent
souvent, à l’intérieur, des versets du Coran qui rendent
sacrée l’eau qu’on boit.


Les sébils se composent de plusieurs pièces surveillées
par le gardien.

La fontaine du sultan Ahmed III, près du vieux sérail,
possède ces deux genres de tchechmés et de sébils. Elle
est située à côté de Sainte-Sophie, près de la porte du
vieux sérail dite Bab-i-Humayoun, probablement sur
l’emplacement de l’ancienne fontaine byzantine qui
s’appelait Géranion. On dit que le croquis de cette fontaine
a été établi par le sultan Ahmed III lui-même.

Des vers de sa composition, sculptés en lettres d’or
sur les plaques de marbre, décorent richement la fontaine.
Quelques-uns de ces vers sont empruntés aux plus
fameux poètes de l’époque et célèbrent les louanges
de Dieu et du souverain.

Comme nous venons de le dire, cette fontaine réunit
les deux principaux genres en usage à Constantinople:
sébil et tchechmé, qu’on rencontre ailleurs séparément.
La fontaine est comprise dans un carré ayant à chaque
angle des parties semi-circulaires où sont installés quatre
sébils.

Quatre fontaines sont placées dans les espaces libres
entre les sébils; à la droite et à la gauche de chaque
fontaine sont creusées deux niches ornées de stalactites.

Des fleurs ornementales finement sculptées sur des
plaques de marbre précieux, encadrent des inscriptions
rehaussées d’or, au milieu des frises en faïence qui
décorent les quatre façades.

Les sébils sont garnis de grilles en bronze magnifiquement
ciselées. La fontaine est couverte d’une toiture
très exhaussée, surmontée d’un grand clocheton
central et de quatre autres clochetons plus petits placés
au-dessus de chaque sébil, et qui portent à leur sommet
des alems dorés, auxquels l’édifice emprunte son
caractère religieux. La toiture et les clochetons sont

recouverts de plaques de plomb. Cette fontaine fut
achevée en 1141 H. (1728 J.-C.) Le sultan Ahmed avait
fait construire un grand nombre d’autres tchechmés,
richement travaillés, tels que la fontaine de Tophané,
reconstruite par Mahmoud Ier en 1145, et qui se trouve
actuellement à l’angle du grillage de l’arsenal, sur le
coin de la rue qui va aux quais.

Les ornementations de cette fontaine sont d’un style
bâtard. Une large bande de fines inscriptions en vers
décore la partie supérieure du monument. Aujourd’hui,
on ne voit plus rien de son ancienne toiture, qui a été
détruite et remplacée par une balustrade, ce qui lui
enleva toute son originalité. Le plafond du toit de cette
fontaine était richement orné de fleurs et de fruits
sculptés sur bois. Ce toit formait sur chaque façade
une saillie de 15 pieds, 6 pouces, qui était surmontée
d’une grande coupole couverte de plomb, au sommet de
laquelle s’élevait une flèche (alem) dorée, pareille à celle
de la fontaine de l’Aya Sophia; seize autres petites coupoles
entouraient la base de la grande. La fontaine de
Scutari, qui, reconstruite plusieurs fois, vient de s’écrouler,
a elle aussi beaucoup perdu de sa forme primitive
et par suite de son originalité.

Une autre fontaine fut construite par le sultan Ahmed
au quartier des Arabes[81] à Galata, presque en même temps
que celle de Bab-i-Humayoun. Comme Galata formait
alors une petite ville entourée d’une enceinte, et que
les terrains étaient occupés par des maisons de commerce,
on n’avait pu trouver à cette fontaine un emplacement
assez vaste et dont les abords fussent suffisamment
dégagés: on fut donc obligé de lui donner la forme
d’un biseau à angles et, pour obtenir plus de développement

de façade, on adopta une sorte de tourelle à six
pans.


[81]
Nom donné d’abord à l’infanterie légère et plus tard aux pontonniers et
aux rameurs.



Elle est à la fois tchéchmé et sébil, comme celle du
sérail à qui elle ressemble, bien qu’elle soit d’une disposition
un peu différente. La fontaine d’Arab Kapou n’a
en effet qu’un seul sébil qui est formé par une petite
rotonde hexagonale; une colonnette se dresse à chaque
angle, supportant un chapiteau d’ordre cristallisé, sur
lequel sont appliqués des grillages en bronze ciselé et
doré et de gracieuses rosaces.

Sur les façades qui se trouvent à droite et à gauche
du sébil sont installés deux tchéchmés, ornés de magnifiques
sculptures et inscriptions dorées en relief.

III.—LES CIMETIÈRES

Les musulmans souhaitent, pour la félicité de leur
âme, reposer après leur mort près d’un édifice religieux.

Les Sultans, les grands dignitaires de l’État, les grands
personnages, les riches, les gens aisés se font enterrer
près d’une mosquée où la prière est continue.

Les Sultans et les pachas ont toujours leurs tombeaux
près de la mosquée qu’ils ont fondée.

En général, à chaque mosquée est attenant un petit
jardin qui sert de cimetière; on y trouve le tombeau du
fondateur, entouré des tombeaux de ses parents et des
grands personnages.

Les sépultures couvertes qu’on appelle turbés sont
réservées aux saints, aux Sultans et aux personnages
considérables.

On ne peut faire un plus grand honneur à un défunt
que de lui élever un turbé.


Les turbés sont généralement construits en forme
octogonale ou carrée, surmontés d’une coupole et précédés
d’un vestibule.

Dans les turbés des très grands personnages, des
gardes (turbedars) veillent sans cesse en lisant le Coran.
Les turbés des Sultans diffèrent de ceux des saints, en
ce qu’ils sont plus richement décorés; ceux des saints
ont un aspect plus mystique et plus religieux.

On y voit un cercueil (sandouka), en forme de caisse
à base rectangulaire, recouvert d’un couvercle prismatique.
Ce cercueil est couvert de draps noirs ou verts et
d’étoffes de valeur portant des versets du Coran brodés
en or et en argent. Du côté de la tête est placé un
turban rappelant la coiffure que portait le défunt. De
chaque côté du cercueil près de la tête sont posés deux
grands candélabres garnis de cierges; les candélabres
sont en bronze ou en argent, selon l’importance du
défunt.

Des Corans manuscrits, ouverts sur des pupitres en
forme d’X, sont à la disposition des visiteurs qui voudraient
prier pour le repos de l’âme du défunt. On voit souvent,
attachés aux grillages des fenêtres des turbés ou à
la balustrade qui entoure le cercueil, de petits chiffons
que les malades viennent fixer là avec l’espoir que cette
pratique religieuse les guérira. Le turbedar fait passer
les malades entre de grands chapelets qui y sont gardés
et leur fait boire de l’eau du puits avoisinant le turbé.
Suivant les prescriptions, cette eau doit être puisée à
l’aide de tasses portant des inscriptions sacrées.

Les turbés des Sultans sont plus richement décorés;
le cercueil, plus haut et plus grand, est excessivement
luxueux. Il est recouvert de châles précieux en velours
brodé d’argent. Les pupitres en noyer ou en ébène
sont incrustés de nacre et de rosaces magnifiques. Un

haut grillage en bronze ou en argent entoure le cercueil.

Les cimetières publics sont situés à proximité de la
ville. Outre les petits cimetières qu’on rencontre dans
chaque quartier, près des mosquées, la ville possède
trois cimetières principaux[82], qui peuvent vraiment être
considérés comme des villes des morts. Ils ont à peu
près le même aspect; on y voit d’immenses cyprès très
vieux, des pierres tombales souvent brisées disséminées
un peu partout sans ordre, et qui font ressembler ces
cimetières, généralement entourés de murs en ruines,
à de véritables forêts de pierres.


[82]
Celui d’Eyoub, ceux qui bordent les murs, et le cimetière de Karadja
Ahmed à Scutari.



Le corps du défunt est enseveli dans la terre, le côté
droit tourné vers La Mecque. Tous les morts sont placés
dans la même position. Une grande plaque de marbre
couvre horizontalement le tombeau. Deux pierres posées
verticalement indiquent l’une le côté de la tête, l’autre
le côté des pieds. Dans la plaque de pierre horizontale
sont creusés deux trous assez larges qui communiquent
avec la terre; on y plante des fleurs ou des rosiers. Au
milieu de la pierre, une cavité ronde remplie d’eau de
pluie sert aux petits oiseaux et aux colombes. Du côté
de la tête s’élève une pierre commémorative, rappelant
par une sculpture la coiffure du défunt, avec son nom et
la date de sa mort souvent écrits en vers et sculptés en
reliefs rehaussés d’or. La grandeur et l’ornementation de
cette pierre varient selon l’importance du défunt. Les
pierres sépulcrales des femmes ont une forme différente
de celle des hommes. Elles ne portent qu’une ornementation
ou une fleur.

Du côté des pieds, la pierre a une ornementation, mais
sans écriture. Toutes les pierres tombales des personnes

riches ou pauvres ont des vers commémoratifs qui commencent
par la formule:


هو الباقى


(Dieu seul est éternel.)

ou


كل نفس ذائقة الموت


(Chaque âme doit goûter la mort.)

Les souffrances du défunt, son emploi, son âge sont
rappelés en quelques lignes. Toutes ces inscriptions se
terminent en demandant aux visiteurs la prière de Fatiha,
premier chapitre du Coran, pour la tranquillité de l’âme
du défunt.

IV.—LES BAINS TURCS (HAMAM)

Le bain étant aussi indispensable au musulman que la
mosquée, la ville possède plus de trois cents bains
publics, sans compter les bains particuliers.

Les bains turcs ne diffèrent en général que fort peu de
ceux des Byzantins. Les Turcs, qui utilisèrent après la
conquête les bains abandonnés par les Byzantins, construisirent
les leurs à peu près dans le même genre et
souvent sur le même emplacement. D’ailleurs la disposition
des bains byzantins était celle déjà adoptée par les
Turcs pour les bains de Brousse, de Salonique et de
Damas.

L’eau et le feu, auxquels les bains étaient exposés continuellement,
n’ont laissé subsister jusqu’à nos jours aucun
bain datant de l’époque byzantine, et qui n’ait subi soit
des réparations, soit des transformations.


Pl. 44.



Mosquée du sultan Mehmed II le Conquérant.



Gyllius, qui visita Constantinople soixante-douze ans

après l’entrée des Turcs dans cette ville, nous donne la
description d’un bain turc. Cette description permet de
se faire une idée de ce qu’étaient les bains à cette époque
où ils rappelaient encore de très près les thermes byzantins,
s’ils ne leur étaient tout à fait semblables. Elle
montre qu’ils avaient les mêmes dispositions que les
bains turcs actuels.

«Ces thermes sont doubles ou jumeaux, dit-il, composés
de deux parties exactement semblables, adossées
l’une contre l’autre et réservées l’une aux hommes, l’autre
aux femmes[83]. On entre d’abord dans l’apodyterium d’où
l’on passe par une porte au tepidarium et par une autre
du tepidarium au caldarium. Ces trois compartiments
réunis par des portes de communication constituent les
thermes. Chacune de ces parties de l’édifice a sa toiture
et ses murailles.»


[83]
Les bains qui n’ont qu’une seule division sont ouverts jusqu’à midi aux
hommes, qui l’abandonnent ensuite pour laisser la place aux femmes.



«L’apodyterium est un édifice carré sur lequel s’appuie
la rotonde en briques de la voûte. Son intérieur a
240 pieds 8 pouces de pourtour. Une estrade en pierre,
ayant plus de six pieds de largeur et haute de trois pieds,
règne tout autour. La muraille de l’apodyterium, depuis
sa base jusqu’au sommet sur lequel la coupole prend
naissance, a trente-sept pieds de hauteur; le pavé est
formé de dalles en marbre. En son centre se trouve une
vasque également en marbre.»

«Deux portes d’entrée conduisent de l’apodyterium au
tepidarium dont l’intérieur a cent pieds de circonférence.
La voûte hémisphérique est soutenue par quatre
arcades, qui forment huit alcôves; une de ces alcôves
qui est plus petite de moitié que les autres est réservée
aux latrines. Six d’entre elles possèdent chacune une
vasque munie d’une fontaine à robinet, mais elles sont

construites de manière qu’entre chaque seconde arcade
il en est une qui forme une chambre d’où l’on passe à
droite et à gauche dans une autre. Au centre du tepidarium
est une fontaine d’où jaillit un filet d’eau qui tombe
dans un bassin de marbre. Une seule porte sert de passage
du tepidarium au caldarium. Cette partie du bain
présente huit arcades qui servent de soutien à une coupole.
Chacune des huit arcades ouvre sur une chambre.
Au milieu du pavé, qui est formé pareillement de dalles
en marbre, s’élève une estrade octogonale haute de deux
pieds quatre pouces et ayant cinquante-sept pieds un
quart de circonférence. Elle est entourée par une ruelle
qui la sépare du pavé dont le niveau est le même que
celui de l’octogone.»

Dans ce passage de Gyllius, nous voyons que la disposition
des premiers bains turcs de Constantinople, provenant
probablement des Byzantins, ne différait presque
pas des bains construits par les Turcs de l’époque postérieure.
Les bains turcs sont généralement construits sur
un plan rectangulaire. Chaque partie du bain est couverte
d’un dôme, criblé de petites ouvertures rondes garnies
de clochetons en verre qui laissent pénétrer la lumière à
l’intérieur. Les murs latéraux sont dépourvus de fenêtres.
L’apodyterium est dallé de marbre, et possède au centre
un bassin sur lequel s’étagent de grandes cuvettes en
marbre, à bordure cannelée, de dimensions variables, se
rapetissant de l’une à l’autre. L’eau jaillissant de la
cuvette placée au sommet le plus élevé fait cascade sur
les autres. Les mêmes eaux servent parfois à arroser des
fruits. Des canaris chantent continuellement dans des
cages ornées de perles bleues[84] (bondjouk).


[84]
Les perles bleues sont considérées comme un fétiche contre le mauvais
œil.



Une colonnade en bois entoure la salle. De larges bancs

en forme de sofas y sont placés. C’est là que les gens de
la classe pauvre se déshabillent. Des morceaux de bois
ronds, fixés entre les colonnes, servent de portemanteaux.
Au-dessus de cette première galerie, on en voit une
deuxième et souvent une troisième. Là aussi sont disposés
de larges sofas. Les galeries inférieures et supérieures
sont séparées aux angles par une cloison en bois. Ces
pièces sont réservées aux riches et aux grands personnages.

Sur une petite estrade près de la porte se tient le propriétaire,
assis sur un coussin (minder), devant une cassette
en bois (tchekmédjé) tout incrustée de nacre. Un
miroir à main, d’une forme ogivale, reste suspendu au
mur près de cette cassette destinée à recevoir l’argent
que les baigneurs posent en quittant le bain.

A hauteur des galeries supérieures sont rangées des
tiges en bois où l’on étend les pechtemal (essuie-corps)
de couleurs éclatantes.

Une petite cheminée adossée au mur près de la porte
intérieure sert à préparer le café. Près de cette cheminée
se trouvent des armoires contenant des narguillés, des
tasses à café, des savons parfumés de musc, des vases
en bronze doré, des fleurs artificielles.

Une porte étroite passe de l’apodyterium dans la pièce
appelée soouklouk (tepidarium ou alipterium) dont la
température est plus élevée que dans la grande pièce,
mais moins que dans la deuxième appelée caldarium.
Elle est surmontée d’une coupole percée de petites
ouvertures que recouvrent des cloches en verre. Une
faible lumière éclaire l’intérieur. Là, sur des bancs en
bois, sont préparés des lits à la disposition des baigneurs.

De petites portes ouvertes dans cette salle conduisent
par des galeries voûtées et obscures aux lieux d’aisance
et à un cabinet particulier, réservé aux toilettes intimes

auxquelles chaque musulman est religieusement astreint.
Le baigneur pénètre dans cette dernière pièce où
un robinet d’eau chaude et un kourna (récipient en
marbre) sont à sa disposition. Il couvre l’ouverture formée
par la porte d’un pechtemal et procède à ses ablutions.
Une porte conduit du tepidarium au caldarium
où règne une très forte chaleur. Cette salle est pareillement
dallée de marbre et surmontée d’une coupole à
petites fenêtres rondes. A chaque coin de la salle, il y a
de petites cabines séparées par un mur bas, qui sont
réservées à la classe riche. Toutes ces cabines possèdent
un ou deux kournas avec deux robinets en bronze dont
l’un est à eau chaude et l’autre à eau froide.

La salle est également munie de kournas, au-dessus
desquels sont enfoncés dans le mur de grands et longs
clous noirs qui servent à suspendre les pechtemals.

Au milieu de la salle commune du caldarium, existe
une estrade en forme ronde ou octogonale et qui s’appelle
Gueubek-tachi (pierre-nombril) où le baigneur s’allonge
pour être massé.

Les bains turcs n’ont pas, comme on l’a dit à tort, un
grand bassin où le public va se baigner, car l’eau déjà
touchée par un autre corps et par le corps du baigneur
même est considérée par les musulmans comme rituellement
impure. Toutefois le cas peut être exceptionnel
dans les bains thermaux où l’eau se renouvelle en coulant
de source, comme à Brousse par exemple. A Constantinople,
il n’y a que les israélites qui, fidèles aux prescriptions
de la loi de Moïse, aient gardé la coutume de
se replonger dans une piscine d’eau froide après s’être
lavé le corps.

Chaque bain possède un kulhan (hypocauste). On y
brûle continuellement du bois. La chaleur et la fumée
circulent sous le dallage en marbre du bain, traversent

les nombreuses conduites maçonnées dans l’intérieur
des murs, chauffent l’eau et l’air du bain et ressortent par
de petites cheminées en forme de tubes circulaires,
appliqués tout autour de la bâtisse au haut des coupoles
couvertes de plomb. Faut-il ajouter que ces bains sont
constamment chauffés? Les musulmans sont en effet
astreints par leur religion à se laver le corps en certaines
circonstances.


Pl. 45.



Tombeau de Mehmed II le Conquérant.
Dans le Turbé devant sa mosquée.
    



Le bain des dames diffère un peu de celui des hommes.
D’abord les accessoires comme essuie-corps, savon,
sont apportés par les femmes elles-mêmes dans de
grands bohdja (sortes de sacs en drap brodé). Elles
prennent même avec elles des vivres, car c’est pour elles
un grand plaisir que de passer toute la journée dans le
bain en mangeant sur le gueubek-tachi, en chantant et
en s’amusant.

Au cours d’un ouvrage écrit sur les études de van
Millingen, le Dr Mavroyeni donne des détails très circonstanciés
sur la façon compliquée et pittoresque dont
on prend le bain chez les Orientaux. Nous nous permettrons
de résumer cet intéressant travail.

«Dès l’entrée, on aperçoit les étuvistes, drapés à la
romaine dans des linges bleus rayés de rouge. Dans
l’apodyterium, des baigneurs se déshabillent, tandis que
d’autres sortent du bain et viennent s’étendre sur les
lits de repos pour y goûter le kieff, mot intraduisible,
béatitude absolue que donnent à l’esprit et au corps des
Orientaux le tabac et le café unis au 11013
dolce farniente.

«Après s’être déshabillé, le baigneur s’enveloppe d’une
sorte de pagne, et, coiffé d’un large turban, les pieds
dans des sandales de bois qui rendent sa marche incertaine,
il entre dans le tepidarium. La température y est
de 25° et c’est sur des couchettes garnies de coussins que
la pipe et le café sont présentés au baigneur. Dès qu’une

moiteur apparaît sur son corps, l’étuviste le fait passer
au caldarium où, sur une estrade située au centre, commence
l’opération du massage à laquelle une grande
importance est attachée et qui est pratiquée par des
malaxeurs et des strigillaires modernes en qui se sont conservées
les traditions du passé.

«Après un massage complet de toutes les articulations,
le masseur mène son client près d’une des vasques qui
entourent la rotonde et, armé d’un gantelet en poils de
chèvre, s’attaque au système cutané. Les rinçages s’opèrent
à l’eau tiède. Mais le baigneur est à bout de forces:
un verre d’eau froide lui redonne l’énergie nécessaire;
quelques écuellées d’eau froide versées sur la tête le
remettent complètement et le masseur en prend de nouveau
possession, transformé cette fois en alipte. Cataracte
d’eau brûlante et vif savonnage, puis rinçage de tout le
corps: cette opération est répétée trois fois. Le masseur
fouette son savon à l’aide de longues fibres de palmier
dans un bassin de cuivre et ne l’applique que lorsqu’il
est réduit à l’état de mousse nuageuse et impalpable.

«C’est après une douche que le baigneur est aussitôt
emmailloté de serviettes chaudes, ses cheveux sont
essuyés, et il vient goûter le kieff sur un lit de repos
dans l’apodyterium.

«Nous avons vu le baigneur passer par trois salles:
l’apodyterium, le tepidarium et le caldarium; il n’y a
en effet qu’un seul bain public à Constantinople qui possède
un frigidarium. C’est le bain de Djerrah pacha,
situé près d’Ak-Sérail.»

V.—LE GRAND BAZAR

Comme aux temps des Byzantins, la ville possède des
bazars couverts. Le plus grand de ces bazars est celui

de Stamboul, dont une partie date des Byzantins, véritable
ville avec des rues couvertes d’arcades et de coupoles.
Des magasins étroits et souvent voûtés bordent ces rues.
Ses ruelles étroites, ses carrefours, ses bancs et dépendances,
ses passages sombres, font de ce bazar une sorte
de labyrinthe compliqué à tel point que les habitants de
la ville eux-mêmes s’y perdent souvent et sont obligés
de demander leur chemin aux marchands.

Une lumière faible et blafarde, arrivant par de petites
fenêtres cintrées ouvertes au plafond des magasins,
éclaire l’intérieur et les marchandises sous un jour favorable
aux boutiquiers. Le bazar est divisé en quartiers
dont chacun, réservé à un commerce spécial, porte le
nom du commerce qui y est pratiqué. C’est ainsi que
Kouyoumdji Tcharchissi signifie bazar des bijoutiers. Il
en est de même pour les orfèvres, les fourreurs, les marchands
d’étoffe, etc. La plupart des magasins ne sont que
de petites échoppes étroites. Devant chaque magasin, un
banc peu élevé sert de comptoir; le vendeur y est assis,
les jambes croisées. C’est là qu’il étale ses articles devant
l’acheteur qui prend souvent place à côté de lui.

Malheureusement, le bazar commence à perdre son
caractère d’originalité, les articles orientaux cédant peu
à peu la place à ceux provenant des manufactures européennes.

Le quartier du grand bazar qui a conservé son ancienne
originalité est le Bedestén (le marché de ventes aux
enchères). C’est une grande bâtisse carrée, couverte de
plusieurs coupoles, soutenues par d’immenses piliers
d’une très grande hauteur. Le Bedestén est situé au centre
du bazar. Quatre portes de fer, ouvrant sur les côtés
communiquent avec l’intérieur du bazar. Quelques petites
fenêtres à volets de fer, percées à la hauteur des coupoles,
éclairent faiblement l’intérieur. Une lumière pâle tombe

sur les objets anciens, suspendus aux murs et noircis
par la poussière des siècles.

Une balustrade en bois irrégulièrement construite et
située à la hauteur des fenêtres permet au gardien de
nuit de circuler autour du bâtiment et de fermer les
volets de fer.

Le Bedestén n’est pas ouvert à toute heure du jour. On
l’ouvre plus tard et on le ferme plus tôt que le reste du
bazar. Il ne reste ainsi accessible au public que pendant
quelques heures. Les magasins ne sont formés que d’estrades
et de bancs en bois. Chaque marchand a son dolab
(armoire) et une ou plusieurs vitrines plates où il expose
ses marchandises et devant lesquelles il est assis à la
turque, les jambes croisées, en attendant les clients.

Des dellals ou courtiers privilégiés du Bedestén font
voir aux marchands et aux amateurs les objets rares, et
font la mise à prix. C’est de ce célèbre bazar que sont
sortis des objets antiques de la plus haute valeur pour
passer en Europe. Le Bazar égyptien, qui est aussi un des
plus grands de la ville, est formé d’une grande ruelle
voûtée en forme de berceau ayant au bas des voûtes des
fenêtres latérales qui éclairent faiblement l’intérieur.
Les marchandises sont exposées dans des sacs ouverts.
Chaque magasin porte une arme ou un objet particulier
qui lui sert d’enseigne. On y vend des épices et toutes
sortes de drogues.


Pl. 46.



Fontaine d’Ahmed III ou d’Aya Sophia.



VI.—LES PALAIS IMPÉRIAUX OTTOMANS

PALAIS DE TOP KAPOU

Le premier palais ottoman a été bâti par Mahomet II
le Conquérant sur la place de l’ancien forum Tauri (place
de Bayazid). Ce palais, habité d’abord par le Sultan,

reçut plus tard, après la construction du palais de Top
Kapou serail, le nom d’Eski-serail (vieux palais). Il était
gardé par 500 baltadji. Sur cet emplacement s’élève aujourd’hui
le ministère de la Guerre appelé aussi Eski-serail.

Le sultan Mahomet II fit construire plus tard un autre
palais sur l’acropole de l’ancienne Byzance, où s’élevait
autrefois le palais de l’impératrice Placidie. Ce palais,
dit de Top Kapou, fut habité par les successeurs du
Conquérant jusqu’au sultan Mahmoud II, le grand réformateur,
qui l’abandonna. Depuis, et jusqu’à nos jours,
il a été affecté à la résidence des Sérailis (femmes du
palais et de la cour impériale).

Le palais se compose de plusieurs bâtiments et de
kiosques qui communiquent entre eux par des mabeïns,
sortes de couloirs.

L’enceinte du palais est entourée d’une muraille flanquée
de deux tours; c’est à peu près la même enceinte
qui entourait l’ancienne acropole[85] de Byzance. La partie
principale du palais est magnifiquement située sur la
pointe la plus élevée de la colline, d’où l’on jouit d’une
vue admirable sur le Bosphore, les Iles des Princes, la
Corne d’Or, la Propontide et sur les montagnes de la
Bithynie et de l’Olympe. On ne rencontre nulle part
ailleurs un panorama aussi grandiose et aussi majestueux.
L’ensemble de ces monuments offre un aspect très
pittoresque. Une multitude de bâtiments, de coupoles
surgissent par endroits du milieu d’immenses cyprès.


[85]
Il ne faut pas confondre l’emplacement du Top Kapou serail avec celui du
grand palais byzantin qui se trouvait à l’est de l’hippodrome.



Outre l’enceinte principale, le palais en possède plusieurs
autres à l’extérieur. L’une des portes de l’enceinte
principale se trouve près de la mosquée Sainte-Sophie;
elle s’appelle Bab-i-Humayoun ou porte impériale; on
trouve ensuite la porte de Soouk-Tchechmé, une autre

près de l’École de médecine et une autre près de Yali-Kiosque.

La porte située près de Sainte-Sophie, en face de la
fameuse fontaine construite par le sultan Ahmed III,
conduit à une grande esplanade plantée de cyprès et de
platanes. Cette cour rappelle la Chalké antique des
palais byzantins. En laissant à gauche l’église de Sainte-Irène
(actuellement le musée d’armes) et en suivant la
grande allée, on arrive devant la porte de l’enceinte intérieure
du palais. La porte est flanquée de deux tours aux
toits coniques. Elle conduit à une cour plantée de
cyprès. A droite, sont les cuisines impériales, à gauche le
mur du harem et l’ancienne salle du Divan où se tenait
autrefois le Conseil des ministres. Une tour carrée surmonte
la salle. Mais cette tour ne présente plus l’ancienne
forme que nous lui voyons dans l’ouvrage de Melling.
De grandes fenêtres grillées éclairaient la salle du Divan.
En face, une galerie soutenue par une colonnade donne
accès et aboutit à une autre porte monumentale qui conduit
à une troisième cour réservée au Sultan et aux gens
du palais.

Après avoir franchi cette porte, on se trouve en présence
d’un pavillon qui contient le Divan ou salle du
Trône, dans laquelle les Sultans recevaient les ambassadeurs
et les vizirs. Ce pavillon, d’un style très original,
est orné intérieurement de magnifiques faïences et de
vitraux. La cheminée est tout à fait remarquable.

Dans la même cour, tout près de la salle du Trône, se
trouve la bibliothèque du Sultan, qui contient de très
beaux et très rares manuscrits turcs et byzantins jusqu’ici
inédits. Cette cour est entourée d’une galerie à colonnades;
à droite, une porte protégée par un grillage donne
accès au trésor impérial.

C’est un bâtiment formé de plusieurs pièces surmontées

d’un grand toit couvert de plaques en plomb. De
petites fenêtres pratiquées aux murs à une très grande
hauteur du sol éclairent faiblement l’intérieur. Ce trésor
contient des objets extrêmement précieux ayant appartenu
aux Sultans; il forme le musée privé du palais. On y
voit de nos jours tous les costumes portés par les Sultans,
leurs sabres, leurs coiffures, etc. Dans des vitrines sont
exposés des vases remplis de pierres précieuses et de
vieilles monnaies en or et en argent. Parmi les objets de
grande valeur, on peut citer le trône du chah Ismaël de
Perse, enlevé par Sélim en 1514. C’est un trône en or
massif sculpté, garni d’émeraudes et de brillants. Puis, le
trône de Selim III, en ébène sculpté et incrusté de nacre,
d’argent et d’or, garni de rubis et de pierres précieuses.
Au centre du dais qui surmonte le trône et qui est supporté
par quatre colonnes est suspendue par une chaîne
en or une des plus grosses émeraudes du monde: elle a
la grosseur du poignet.



Bibliothèque du Sultan au vieux Sérail.
    



A gauche de la cour s’élève le pavillon sacré où toutes
les reliques du Prophète sont soigneusement conservées.

L’intérieur de l’édifice est des plus imposants. C’est un
véritable chef-d’œuvre de l’art national. Quelques fenêtres
percées aux bases des coupoles laissent l’intérieur
dans un clair-obscur mystique. Les murs sont complètement
recouverts des plus belles faïences. Des versets du
Coran écrits sur des tuiles émaillées forment frise autour
des salles. Les plus rares inscriptions, en grandes lettres
écrites de la main même des Sultans, sont suspendues
aux murs.

On rencontre au milieu de la première salle une petite
fontaine en marbre sculpté garnie de gobelets en or.

L’entrée de cette partie est absolument interdite au
public, même aux gens du palais. Une fois par an seulement,
les hauts personnages de l’Empire y sont reçus par
le Sultan pour baiser, à travers une couverture, la cassette
qui renferme le manteau sacré du Prophète. Des gardiens
y veillent constamment en lisant des versets du Coran.

Par une porte ouvrant au nord-ouest de cette cour on
descend à un jardin en terrasses où sont construits des
kiosques et des pavillons. On y jouit d’une vue splendide.

Un ancien kiosque en bois, bâti par Mahomet II s’élevait
sur une terrasse à droite; sur cet emplacement, le
sultan Medjid avait fait construire Mermer kiosque.

A gauche, sur la colline, c’est le fameux Bagdad
kiosque, si célèbre par la magnificence de son architecture,
par la beauté de ses faïences, de ses cheminées, le
dessin original de ses meubles, de ses divans et de ses
armoires incrustées de nacre.

Tout près de ce kiosque, on voit une autre terrasse
dallée de marbre avec, au milieu, un joli bassin. C’est
un des coins les plus pittoresques du palais. Dans l’enceinte
du palais se trouvaient encore d’autres kiosques
actuellement disparus, tels que Indjili kiosque, Yali
kiosque, Harem kiosque, etc... Voici ce que nous lisons

dans l’ouvrage de Melling sur le kiosque appelé Indjili
(aux perles); on voit encore de nos jours les arcades
de ses fondations. «Le Sultan s’y rendait chaque année
pour jouir du spectacle de l’ayasma (fontaine sacrée), dont
la source est dans l’enceinte du Seraï et qui jaillit, ce
jour-là seulement, sous l’arcade du pavillon où des
tuyaux la conduisent. Les Grecs attribuent à ses eaux une
vertu miraculeuse... Le grand seigneur prend plaisir à
contempler leur empressement, leur extase, et leurs
ablutions; il leur jette quelques pièces de monnaie pour
payer l’amusement qu’ils lui donnent et jouit des combats
qu’ils se livrent dans leur activité à s’en saisir.»

Sur une des terrasses de l’enceinte moyenne du palais
de Top-Kapou, du côté de la ville se trouve Tchinili
kiosque (kiosque aux faïences), ainsi nommé à cause des
faïences qui décoraient jadis ses murs anciens et dont
une grande partie n’existe plus aujourd’hui.

Il fut d’abord bâti par l’architecte Kémaluddin sur
l’ordre du sultan Mehmed II le Conquérant (870 H.). Il
fut reconstruit plus tard en 999 H., par Murad III, mais il
a perdu sa forme primitive. Actuellement, il fait partie
du musée d’antiquités. Deux escaliers en marbre conduisent
sur une galerie à longues colonnades ornée de magnifiques
mosaïques en faïence. Un petit vestibule mène
dans une grande salle cruciforme voûtée à laquelle sont
attenantes d’autres pièces plus petites; le plan de la construction
est conçu dans un carré avec des ailes latérales.

PALAIS DE TCHÉRAGAN

Le palais de Tchéragan, situé sur les bords du Bosphore,
entre Bechiktache et Ortakeuy, fut construit par le
sultan Abd ul Aziz dans le style renaissance ottoman. Il
a servi, pendant vingt-sept années, de prison au sultan

Mourad V. Son emplacement était jadis occupé par un
palais en bois nommé Tchéragan et habité autrefois par
le sultan Mahmoud, après qu’il eut enlevé sa cour du
palais de Top-Kapou.

On peut considérer l’architecture de ce palais comme
un essai de renaissance de l’art ottoman. La façade a
été bâtie sans respect des proportions de l’art, et les
ornementations surchargées n’offrent pas l’originalité
intéressante de l’ancien art ottoman. A l’intérieur, la
décoration est plus artistiquement comprise. Ce palais
communique avec le parc de Yildiz par un pont sous
lequel passe le tramway.

Il possède comme dépendances d’autres bâtiments,
telles que des cuisines, des écuries, des casernes, des
corps de garde, etc...

PALAIS DE DOLMA BAGTCHÉ

Le palais de Dolma Bagtché, construit par le sultan
Abdul Medjid vers 1854, est composé de quatre grands
bâtiments unis l’un à l’autre par des galeries couvertes,
sortes de passerelles. Au point de vue architectural, ce
palais n’a aucune valeur, car ses constructeurs ont surchargé
les façades de colonnes et d’ornementations sans
style et sans goût.

L’ensemble du portail ne représente qu’une agglomération
de fragments de fleurs ornementales. L’intérieur,
malgré la grande richesse des matériaux employés, n’offre
rien d’artistique. On y rencontre des balustrades en
cristal, des colonnes en porphyre et de grands lustres
suspendus aux plafonds. Une salle de bains, construite
en albâtre, attire particulièrement l’attention.

Ce palais possède une immense salle du Trône. Du
côté de la terre, le palais est entouré de murs d’une

grande hauteur; on y pénètre par le portail. Son emplacement
était occupé autrefois par un autre palais, appelé
Bechiktache Saraï, séjour favori du sultan Selim III.
Nous voyons, dans l’ouvrage de Melling, l’ensemble de
ce palais ainsi que le kiosque persan qui était bâti en
pierre et revêtu extérieurement de faïences dans toutes
les parties se trouvant au-dessus du rez-de-chaussée. Au
milieu de ce pavillon existait un bassin avec jets d’eau.
Les plafonds et les panneaux étaient ornés d’arabesques
admirables. Une partie de l’ancien palais de Bechiktache
fut construit par Melling pour le sultan Selim III. L’architecture
de ce kiosque différait énormément de celle des
autres par ses galeries et ses colonnes d’ordre corinthien.

PALAIS DE YILDIZ

Il se compose de nombreux pavillons et de kiosques
disséminés dans un immense parc renfermant des forêts,
des jardins et un grand lac. Ce site ravissant ne le
cède en rien pour la beauté à celui de l’acropole de Byzance.

LES ANCIENS PALAIS

Parmi les palais les plus anciens, le seul qui soit
encore debout est celui de Top Kapou. La plupart des
anciens palais ayant été construits en bois tombèrent vite
en ruines. Il ne reste plus rien des magnifiques édifices
construits par le sultan Ahmed III sur les rives de la
Corne d’Or et du Bosphore, du palais de Sultanié, construit
par Suleïman à Beïkos, du Kavak seraï appelé aussi
Cheref Abad[86].



[86]
Les dessins de M. Laurens, qui représentent plusieurs vues du palais de
Tirebolou, peuvent nous donner une idée de l’architecture de ces palais en
bois.




Ce dernier se trouvait à côté de la grande caserne de
cavalerie située entre Haïdar pacha et Scutari, et qui
s’appelle Selimié. L’emplacement de ce palais disparu
fut occupé, dit Melling, par un kiosque où le sultan
Selim III assistait aux manœuvres de cavalerie exécutées
sur le terrain qui le séparait de la caserne. Aïnali kavak
Seraï (palais des Miroirs de Kavak) ainsi appelé parce
qu’il était intérieurement orné de glaces, envoyées
comme cadeau par les Vénitiens au sultan Ahmet III lors
de la conclusion de la paix de 1718, était situé près de
Hasskeui, sur les bords de la Corne d’Or. Le sultan
Selim III, après l’avoir habité seulement un printemps,
l’avait abandonné, peut-être à cause des quartiers
voisins de Hasskeui qui, pendant les épidémies,
offraient un véritable danger. Le Sultan, depuis
lors, préféra habiter pendant l’été le palais de Béchiktache.

On peut encore citer: le palais de Nichad Abad, situé
entre Ortakeuy et Kouroutchechmé, reconstruit sous
Selim III. Le palais de Fener Bagtché (qui subsista jusqu’à
Mahmoud I). Le palais de Tersané, habité par
Selim III. Le palais de Cara agatch (sur la rive de la
Corne d’Or). Le palais de Kiathané. Le palais de
Humayou Abad (à Bebek). Le palais de Beyler beï, construit
sous Abdul Hamid Ier, appelé aussi palais d’Istavros.

Le palais de Cheref Abad, construit par Murad IV à
Scutari près de la caserne Selimié a été démoli en 1794.
Le palais de Nichad Abad subsistait encore jusqu’à une
époque très rapprochée; à sa place deux nouveaux palais
ont été construits.


Pl. 47.



Intérieur du grand bazar.



Le palais de Cara agatch fut habité jusqu’à Selim III
par les Sultans qui y transféraient leur cour pendant
l’été. Le sultan Mahmoud II l’a fait démolir. Sur une des

portes de ce palais on lisait le vers suivant inscrit par
Ahmed III.


قد دلبر كبى دل اكلنجه سى. غمكسارم قره آغاچ باغچه سى


«Ce jardin, où je me console, offre autant d’attraits
que la taille élancée d’une belle.» Les débris de ce palais
ont servi à la reconstruction des palais de Kiathané.

Mehmed effendi, à son retour de Paris où il était ambassadeur
à l’époque d’Ahmed III, apporta en Turquie, en
même temps que plusieurs inventions, comme l’imprimerie,
le dessin des palais de Versailles et de Fontainebleau.
Sur les encouragements de Damad Ibrahim pacha,
gendre du souverain, le Sultan, mettant à profit les nouveautés
introduites par Mehmed effendi, fit construire à
Kiathané des kiosques et des fontaines qu’il entoura de
lacs et de cascades, tâchant d’imiter les magnificences
entrevues dans les dessins français. Ce palais portait alors
le nom de Saad-Abad. Il y avait, aux alentours, de nombreux
kiosques destinés aux fonctionnaires. La révolte
de 1143 ayant détruit ces kiosques, Selim les fit reconstruire
en 1206 et plus tard en 1224. Sultan Mahmoud
reconstruisit de nouveau le palais en y ajoutant une
mosquée et plusieurs chalets. Le kiosque de Bebek (disparu)
fut construit sous Abdul Hamid Ier par Hassan
pacha, ministre de la Marine et offert par lui au Sultan.
Ce joli kiosque, que nous pouvons admirer dans l’ouvrage
de Melling, servait de lieu de rendez-vous au Reïss Efindi
(ministre des Affaires étrangères) et aux ambassadeurs
des cours étrangères. «Il est formé de trois
pavillons contigus, dit Melling, celui du milieu s’avançait
en saillie sur les deux autres: leur front était soutenu
par des colonnes de marbre; on remarquait les contrevents
des fenêtres composés de deux parties mobiles,
l’une supérieure et l’autre inférieure; l’une de ces parties

se levait tandis que l’autre tombait à peu près comme
le sabord d’un navire. Quelques-unes de ces fenêtres se
prolongeaient jusqu’à l’entablement, le dessus des croisées
était décoré de guirlandes artistiquement peintes.
Les toits couverts de tuiles sont d’une forme très aplatie.
Une balustrade occupait le principal corps de logis et on
y entrait par de petites barrières qui s’ouvraient sur le
quai. Deux escaliers conduisaient extérieurement aux
salons de conférence.»

VII.—L’HABITATION

Dans l’architecture ottomane, on distingue deux genres
différents, le genre religieux et le genre civil. Si les édifices
appartenant au premier nous permettent d’en suivre
la chronologie et les étapes, il n’en est malheureusement
pas ainsi des constructions civiles, qui ont subi les
atteintes du temps. Cependant, quelques vieilles maisons
de Brousse et des villes d’Asie Mineure, dans lesquelles
subsistent encore les vestiges des antiques constructions,
peuvent donner une idée, bien faible d’ailleurs, des premières
habitations ottomanes. Sous l’influence de l’architecture
locale, ces constructions différaient entre elles,
suivant les pays où elles étaient élevées. Les premières
habitations ottomanes à Constantinople furent certainement
celles qu’avaient abandonnées les Byzantins. Mais,
comme les coutumes et les mœurs musulmanes exigeaient
un changement radical, des maisons neuves s’élevèrent
bientôt partout, dans la nouvelle capitale de l’Empire
ottoman.

Après les légères modifications apportées dès le début
aux anciens logis, les grands personnages construisirent
des konaks plus appropriés à leurs coutumes. Les gens

du peuple bâtirent de petites maisonnettes appelées
éves[87]. Les habitations musulmanes et les konaks sont
composés de deux bâtiments séparés, appelés selamlik et
harem; quelquefois, ces deux parties, bien que toujours
séparées, sont réunies sous le même toit.


[87]
Ce mot doit dériver de iv ou yiv, lequel a une analogie avec le mot youva
qui signifie nid.



Le selamlik est réservé aux hommes, et le harem aux
femmes. Dans les konaks à deux bâtisses séparées, la
communication du selamlik et du harem est établie par
un corridor suspendu entre le premier et le deuxième
étage de ces deux bâtiments. Les mœurs musulmanes
défendent aux hommes de vivre avec d’autres femmes
que leurs parentes et leurs épouses. Le maître de la maison
reste souvent au selamlik où il reçoit les visites des
hommes.

Dans ces konaks, l’étage supérieur est le plus important,
tandis que le rez-de-chaussée ne contient que les
chambres des domestiques et des gens de service.

Les femmes, et en général les Turcs, qui aiment à
rester à la maison, préfèrent les maisons de bois percées
de beaucoup de fenêtres. Ces maisons n’ont que très
rarement trois étages.

L’aspect extérieur est tout oriental. Au-dessus du rez-de-chaussée,
des balcons à larges saillies sont supportés
par de grandes consoles en bois et rappellent les balcons
à encorbellement des Byzantins.

Chaque étage fait saillie sur l’étage inférieur. Le toit,
très saillant, donne un caractère tout spécial à ce genre
de construction et paraît avoir son origine dans le toit
chinois, recourbé aux extrémités. Ce dernier serait un
souvenir de la tente nomade. La maison est souvent couleur
de terre-cuite.

Les cheminées, qui ont une forme particulière, portent

des nids construits par les cigognes. On entre dans le
konak par deux portes, dont l’une est réservée au harem
et l’autre au selamlik.

La porte du selamlik donne accès à une grande cour
pavée de moellons. Les voitures peuvent aisément franchir
cette porte et arriver jusqu’à la cour située sous la
grande salle du premier étage. Les escaliers partent d’une
sorte de petite estrade en marbre qui porte le nom de
Binek-Tachi et d’où le maître de la maison peut facilement
sauter à cheval.

Autour de cette cour, se trouvent les chambres destinées
aux Ouchaks (domestiques), aux Aïvazes (porteurs
de mets), aux Achtchi (cuisiniers), etc. Une chambre est
réservée à l’intendant et une autre aux eunuques. La cuisine
est généralement dans le jardin; les écuries, le bain,
le réservoir d’eau forment autant de dépendances autour
du konak. Le bain est adossé aux murs du harem. De
larges escaliers en bois conduisent au premier étage.
Là est la chambre où se tient le maître de la maison.

Toutes les chambres sont pareilles et meublées de la
même façon. Il n’y a nulle différence entre les chambres
à coucher et les salles à manger. Un long sofa est installé
le long des fenêtres près du mur et quelquefois sur les
deux côtés de la chambre. On y voit aussi une niche
destinée au miroir et, à côté, d’autres petites niches qui
sont réservées aux cruches d’eau et aux vases en porcelaine.
Des porte-pipes, appliqués aux murs, sont garnis
de longues pipes en bois de jasmin, en bois de rose et
autres bois précieux; toutes sont munies de bouts
d’ambre. Des calligraphies en lettres harmonieusement
dessinées sont suspendues aux murs dans des cadres.
Des étagères pour le Kavouk (coiffure), une pendule, des
tapis, un brasier, voilà ce qui constitue le mobilier d’une
chambre. Chaque chambre possède plusieurs grandes

armoires fixes où l’on serre pendant la journée les lits,
les matelas et les couvertures.


Pl. 48.



Marchands de chaussures.



Quand on veut se coucher, on sort ces matelas et on
les étale sur le plancher. De même, pour les repas, on
apporte de petits tabourets sur lesquels on installe de
grands plateaux ronds en cuivre étamé ou en bronze, et
l’on dispose des coussins tout autour, formant ainsi une
sorte de table improvisée.

Les pièces sont chauffées pendant l’hiver à l’aide de
cheminées où on brûle du bois, ou à l’aide de mangals
(brasiers en bronze). Dans les konaks, les chambres donnent
accès à une très grande salle dont les dimensions
dépassent l’étendue totale des chambres. Le harem diffère
peu du selamlik. Il est souvent plus grand. Les
fenêtres y sont soigneusement fermées par des cafesses
(jalousies) pour empêcher les regards indiscrets des passants
d’y pénétrer.

Ces cafesses sont formées de petites baguettes en bois,
clouées perpendiculairement ou quelquefois diagonalement
dans les rainures d’un cadre ayant la moitié de la
hauteur de la fenêtre. Les femmes, qui restent derrière
ces cafesses, peuvent très bien voir les passants à travers
les trous sans être aperçues du dehors.

Une autre rangée de fenêtres est située au-dessus des
fenêtres portant les cafesses pour éclairer davantage
l’intérieur des chambres. Ces fenêtres sont souvent garnies
de vitraux qui ajoutent à la décoration de l’intérieur
un luxe de couleurs et d’images du plus joli effet.

L’abondance des fenêtres est une chose très recherchée
dans les habitations. Les Turcs ont toujours reconnu
l’action bienfaisante du soleil et de l’air sur la santé et
ils ont doté leurs habitations d’autant de fenêtres que
l’étendue de la façade le leur permettait. Le grand
nombre des fenêtres vient aussi de la nécessité où se

trouvaient les femmes d’occuper leurs loisirs pendant
les longues heures où elles étaient retenues à la maison.
Nous voyons que le côté hygiénique de cette disposition
la fait appliquer aujourd’hui dans toutes les maisons
modernes en Europe. Les façades des maisons anglaises
modernes présentent, par l’abondance de leurs fenêtres,
une certaine ressemblance avec les maisons turques. Si
cette disposition paraît présenter l’inconvénient d’exposer
l’intérieur aux changements brusques de l’atmosphère
et aux ardents rayons du soleil, les doubles châssis
et les volets viennent remédier au froid, de même que
les toits avancés et les saillies des étages préservent de
la chaleur.

Les portes du harem restent toujours fermées et c’est
le Harem Kiahyassi (intendant du harem) qui en garde les
clefs. Une armoire ronde et pivotant sur son axe facilite
le service, tout en empêchant que les serviteurs et les
servantes puissent se voir. Les objets une fois placés du
côté des servantes, on fait tourner l’armoire sur son axe
pour les mettre à la disposition des serviteurs. Le service
de Dolap était permis seulement aux aïvazes: ceux-ci
étant des Arméniens, le maître de la maison leur laissait
ce service, à cause de la différence de religion peu
favorable à l’éclosion de sentiments trop intimes.

La plupart des konaks possèdent dans leurs jardins
un grand havouse (bassin). Les bains particuliers ne
diffèrent presque pas des bains publics; ils ont leur apodyterium,
leur tepidarium et leur caldarium, mais sur une
échelle plus réduite.

Les cuisines ne ressemblent pas du tout aux cuisines
occidentales. Une grande cheminée cintrée est divisée à
l’intérieur en compartiments de différentes grandeurs,
destinés aux marmites grandes et petites. On n’y brûle
que du bois et du charbon de bois.


Les petites maisons (éve) ont à peu près la même distribution
intérieure que les konaks. Au lieu d’être séparées
en deux parties différentes comme les konaks, ces
maisons n’ont qu’une ou deux chambres, destinées l’une
au selamlik et l’autre au harem. Deux escaliers séparés
conduisent à chacune de ces parties.

Les salles sont également vastes. Les cuisines sont en
dehors et, au lieu de bains, il y a un goussoulhané ou
lieu d’ablutions. En guise de réservoir, de nombreuses
jarres enfoncées dans la terre du vestibule conservent
l’eau nécessaire au ménage. Le porteur d’eau, sans ouvrir
la porte, verse le contenu de son kirba (sac en cuir) dans
le creux d’une pierre taillée en forme de cassette carrée,
fermée par un cadenas dont le porteur d’eau possède la
clef; l’eau s’écoule ensuite dans les jarres au moyen de
tuyaux.

Malheureusement, toutes ces anciennes maisons ont
disparu aujourd’hui, cédant la place à des constructions
laides et difformes, peintes de couleurs criardes et d’un
goût banal. Dans tout Constantinople, on ne trouve plus
qu’une vingtaine de ces vieilles maisons, dont la plus
ancienne ne remonte qu’à l’époque du sultan Mahmoud II;
des réparations successives lui ont d’ailleurs fait perdre
beaucoup de son aspect primitif.


Pl. 49.



Vieux Sérail (Palais de Top Kapou).—Salle du Trône.
  


C’est dans les quartiers de Yuksek Kaldirim, Ak-Seraï et
d’Eyoub qu’on a le plus de chance de découvrir quelques-unes
de ces anciennes maisons. Parmi les faubourgs
qui semblent conserver davantage de leurs anciennes
habitations, on peut citer les villages d’Anatoli-Hissar,
Arnaout-Keuy, Yeni-Keuy, Tchenguelkeuy, Kousgoundjouk
et surtout Scutari, qui possèdent encore quelques
types d’anciennes maisons condamnées malheureusement
à disparaître d’ici une dizaine d’années. Comme habitations
anciennes, nous pouvons citer l’Ambassade de

France à Therapia qui appartenait autrefois au prince
Ypsilanty, et qui fut confisquée par le Sultan pour
être donnée au général Sébastiani, alors ambassadeur
de France à Constantinople. Les Français, qui savent
si bien apprécier les choses d’art et les restes de
l’antiquité, conservent son caractère à cet intéressant
édifice.



Maison turque; XVIIIe siècle.
    



Pour se familiariser avec le type de l’ancienne maison
turque, il faut prendre en considération les traits caractéristiques
suivants de cette architecture.

1o La bâtisse, souvent en bois, ne dépasse pas trois
étages;

2o Chaque étage fait saillie sur l’étage immédiatement
inférieur; la partie surplombante est supportée par de
grosses consoles en bois recourbé;


3o Les toits sont avancés et couverts d’un genre de
tuiles recourbées dites Kerémid, pareil à celui en usage
chez les Byzantins;

4o La partie avancée du toit (auvent) qui s’appelle
Satchak est ornée en dessous d’ornements géométriques
formés par de minces baguettes en bois;



Maison turque; XVIIIe siècle.
    



5o Sous ces auvents sont suspendus des cadres portant
des inscriptions sacrées qui préservent la maison du
mauvais œil; sur ces inscriptions on lit:



	Ce que Dieu veut, est, fut.
	ماشا اللّه كان



	O propriétaire de la propriété.
	يا مالك الملك



	O protecteur, etc.
	يا خافظ






Derrière ces cadres inclinés, les hirondelles font souvent
leurs nids;

6o Les tuyaux des cheminées, assez hauts, ont une
forme prismatique quadrangulaire et sont munis à leur
sommet de fentes verticales; ils sont couverts de tuiles
et les cigognes (surtout dans les quartiers reculés de
la Corne d’Or) ne manquent pas d’y venir faire leur
nid.

Les cheminées elles-mêmes font souvent saillie sur les
murs de la bâtisse et forment alors des encorbellements
d’un aspect original;

7o Les portes en bois sont ornées de moulures et de
cordons formant des décorations géométriques. Chacun
des deux battants est muni d’un gros anneau en métal
appliqué sur des plaques en bronze ciselé et servant de
marteau ou heurtoir;

8o Au-dessus de chaque porte s’ouvre une fenêtre
garnie de barres de fer en carreau et souvent ornée
extérieurement d’un grillage en bois reproduisant la
forme décorative d’un soleil;

9o Les fenêtres sont munies de cafesses (espèces de
grillages en petits carreaux formés par de minces
baguettes de bois qui empêchent d’être vu de l’extérieur);
plusieurs de ces fenêtres possèdent des cafesses en
forme de corbeilles proéminentes dans lesquelles les
femmes peuvent se pencher pour apercevoir les deux
extrémités de la rue sans être aperçues de dehors;

10o Des plantes grimpent parfois sur les balcons et les
terrasses munies de cafesses;

11o Souvent, sous les toits saillants des maisons ainsi
que sur les façades des édifices publics en pierre, sont
disposées de minuscules maisonnettes avec des colonnes,

des portes et des fenêtres. Ces habitations qui servent de
nids en miniature sont, par un joli sentiment, destinées
aux petits oiseaux qui y viennent faire leurs nids avec le
plus grand plaisir.



Magasin du XVIIIe siècle.
    






BIOGRAPHIE DE KODJA SINAN



Sinan n’était pas Autrichien, comme le prétendent
plusieurs auteurs européens. Dans un manuscrit écrit par
Sa-ï, un poète du temps, qui porte le nom de «Tezqueret-ul-bunyani-Mimar-Sinan»
et qui renferme la liste
des édifices construits par l’architecte Sinan, on apprend
qu’il est né à Césarée, ancienne ville de la Cappadoce,
fils d’un Grec nommé Christo, en l’année 895 de l’Hégire.

Sous le règne de Sélim, on prenait des enfants grecs
pour le service de l’armée, sous le nom de devchirmé.
Ceux-ci, après avoir reçu une éducation primaire, entraient
dans le fameux corps des janissaires. Sinan était
entré dans ce corps à vingt-trois ans comme adjemi-oglani
(apprenti).

Comme les adjemis devaient étudier un métier, Sinan
avait choisi l’architecture. Après quelques années, il
devint janissaire. Excellent soldat, il montra beaucoup
de bravoure pendant les guerres de Rhodes et de Belgrade.
Pour récompenser ses services, le Sultan le promut
au rang de Zenberekdji Bachi. Sinan, sans qu’il devinât
que l’architecture lui devait assurer un avenir si brillant,
attendait sa gloire du militarisme. Mais pendant la campagne
de Van, les troupes ayant besoin de bateaux pour
traverser le lac, Sinan construisit plusieurs galères qui
furent d’une grande utilité.

Le grand vizir, enchanté des services de Sinan, le

nomma chef des troupes qui étaient à bord de ses
bateaux. Sinan, après avoir armé son équipage, passa
pendant la nuit à la rive de l’ennemi et fit plusieurs prisonniers.
Ce service fut la cause de sa promotion au
grade de Sou bachi.

Pendant la campagne de Bogdan, le sultan Sélim lui
avait confié la construction d’un pont que les ingénieurs ne
pouvaient pas faire à cause du terrain marécageux. Sinan
parvint à faire ce pont que franchirent les armées. Depuis
lors, Sinan fut nommé le premier architecte. Il débuta
par la grande mosquée de Sélim. Sous les règnes des
quatre autres Sultans, il construisit 81 mosquées,
51 mesdjid (chapelles), 26 darulkoura (bibliothèques), 17
imarets, 2 salpêtrières, 7 aqueducs, 8 grands ponts, 18
karavansérails, 6 citernes, 33 palais, 35 bains, 17 sépultures,
des fontaines et d’autres constructions civiles et
religieuses.

Il a vécu plus de cent dix ans. Sous les règnes de
Sélim Ier, de Suléiman le Législateur, de Sélim II et de
Mourad III, il fut appelé Kodja Sinan pour être distingué
d’un autre Sinan, un de ses élèves. Pendant toute sa vie,
il a reçu à titre de pension la solde de Hasseki du corps
des janissaires. On peut voir aujourd’hui le turban de
Hasseki sur le cippe en marbre blanc de son tombeau,
lequel est surmonté d’une coupole composée de quatre
grands blocs de pierre reposant sur quatre colonnes. Il
repose près de son chef-d’œuvre, la mosquée Suléïmanié,
en face du Cheihuslamat, au coin de deux rues. Sur sa
pierre tombale on lit ces lignes:

«O celui qui séjourne quelques jours dans ce palais
d’ici-bas. Pour l’homme, ce domaine terrestre n’est pas un
lieu de paix. Cet homme d’élite que fut l’architecte de
Suléiman Khan et qui a construit une mosquée à l’image
du paradis, par ordre du Sultan travailla pour les conduits

d’eau. Il fut Hizir[88] et fit couler sur le monde l’Abi-Hayat.
L’arc qu’il a construit au pont de Tchek-médjé
fut l’image de la voie lactée.


[88]
Nom donné au prophète Ilias, qui ayant bu de la source Abi-Hayat
(Nectar de l’immortalité) est devenu immortel.



«Il bâtit plus de quatre cents mesdjid toutes de
splendides constructions. Cet habile architecte érigea
sur quatre-vingts places des mosquées et mourut après
avoir vécu plus de cent ans.

«Que Dieu Tout-Puissant transforme sa demeure
éternelle en un jardin élyséen. Son prieur (Sa-ï) a dit la
date de sa mort. Il partit du monde, le vieil architecte
Sinan. Que jeunes et vieux prient pour son âme.

«La Fatiha (premier chapitre du Coran).»




TABLE DES MONUMENTS

CONSTRUITS PAR KODJA SINAN[89]


[89]
Extrait de l’ouvrage de Sa-ï sur l’œuvre de Sinan.






	Mosquée du Sultan Suléïman.

	Mosquée du Chahzadé (prince) Mehmed.

	Mosquée de la sultane Haseki,
à Avrat Bazar.

	Mosquée de la sultane Mihrumah,
à la porte d’Andrinople.

	Mosquée de la mère d’Osman
Chah, près d’Ak-Séraï.

	Mosquée de la princesse, fille
du sultan Bayazid, près de
Yéni-Baghtché.

	Mosquée d’Ahmed Pacha, à
Top-Kapou.

	Mosquée de Rustem Pacha, à
Taht-Ulkala.

	Mosquée de Mehmed Pacha,
à Cadirga Liman.

	Mosquée d’Ibrahim Pacha, à
Silivri Capoussou.

	Mosquée de Bali Pacha, à
Houssrev Pacha.

	Mosquée d’Abdurahman Tchélébi,
à Molla Gurani.

	Mosquée de Mahmoud Agha, à
Akhour Capou.

	Mosquée d’Oda Bachi, à Yéni
Capou.

	Mosquée de Hodja Khosrev, à
Kodja Moustafa Pacha.

	Mosquée de Hamami Hatoun,
à Soulou Monastir.

	Mosquée de Suleiman Tchélébi,
à Uskublu Tchechmé.

	Mosquée de Férah Kahia, à
Balata.

	Mosquée de Diragman Younous
bey, à Balata.

	Mosquée de Hourem Tchaouche,
à Yéni Baghtché.

	Mosquée de Sinan Agha, à
Kadi Tchechméssi.

	Mosquée d’Akhi Tchélébi, à
Ismir Iskelessi.

	Mosquée de Suléiman sou bachi,
à Oun Kapan.

	Mosquée de Zal Pacha, à
Eyoub.

	Mosquée de Chah Sultan, à
Eyoub.

	Mosquée de Nichandji Pacha,
à Eyoub.

	Mosquée d’Emir Bouhari, à
Edirné Capou.

	
Mosquée de Merkez Effendi,
à Yéni Capou.

	Mosquée de Tchaouch Bachi,
à Sutludjé.

	Mosquée de Husséin Tchélébi,
à Kirémidlik.

	Mosquée de Kassim Pacha, à
Tersané.

	Mosquée de Mehmed Pacha, à
Azablar.

	Mosquée de Kilidj Ali Pacha,
à Tophané.

	Mosquée de Mouhiddine Tchélébi,
à Tophané.

	Mosquée de Mollah Tchélébi,
à Tophané.

	Mosquée d’Ebulfadl, à Tophané.

	Mosquée de Chahzadé Djihanghir,
à Tophané.

	Mosquée de Sinan Pacha, à
Bechiktache.

	Mosquée de Sultan Djamissi,
à Scutari.

	Mosquée de Chemsi Pacha, à
Scutari.

	Mosquée de Skender Pacha, à
Kanlidja.

	Mosquée de Moustapha Pacha,
à Guebzé.

	Mosquée de Pertev Pacha, à
Ismidt.

	Mosquée de Rustem Pacha, à
Sapandja.

	Mosquée de Rustem Pacha, à
Samanli.

	Mosquée de Moustapha Pacha,
à Bolou.

	Mosquée de Ferhad Pacha, à
Bolou.

	Mosquée de Mehmed bey, à
Ismidt.

	Mosquée d’Osman Pacha, à
Caïsseri.

	Mosquée de Hadji Pacha, à
Caïsseri.

	Mosquée de Djenabi Ahmed Pacha, à Angora.

	Mosquée de Moustapha Pacha, à Erzéroum.

	Mosquée du Sultan Alla-ud-dine, à Tchoroum.

	Mosquée d’Abdusselam, à Ismidt.

	Mosquée du Sultan Suleiman,
à Isnik (ancienne église byzantine
brûlée).

	Mosquée de Khosrev Pacha, à
Alep.

	Les coupoles de Harem chérif,
à La Mecque.

	Mosquée du Sultan Murad, à
Magnésie.

	Mosquée d’Orkhan Gazi, à
Kutahia.

	Mosquée Rustem Pacha, à Bolvadine.

	Mosquée Husséin Pacha, à Kutahia.

	Mosquée Sélim, à Karapinar.

	Mosquée Sultan Suléiman, à
Damas.

	Mosquée Sultan Selim, à Andrinople.

	Mosquée Mahmoud Pacha, à
Tachlik (Andrinople).

	Mosquée Defterdar Moustapha
Pacha, à Andrinople.

	Mosquée Ali Pacha, à Baba
Eski.

	Mosquée Mehmed Pacha, à
Hofasa.

	Mosquée Mehmed Pacha, à
Bourgas.

	Mosquée d’Ali Pacha, à Erégli
(Héraclé).

	Mosquée Bosnali Mehmed Pacha,
à Sophia.

	Mosquée Sofi Mehmed Pacha,
à Hersek.

	Mosquée Ferhad Pacha, à
Tchataldja.

	Mosquée Maktoul (tué)

Moustapha Pacha Djamii, à Boudine.

	Mosquée Firdevs Bey, à Astaria.

	Mosquée Mémi Kiahya Oulachlou.

	Mosquée Tatar Han, à Geuzleuvé.

	Mosquée Rustem Pacha, à
Roustchouk.

	Mosquée Vézir Osman Pacha,
à Trikala.

	Mosquée Haseki Sultane, à
Andrinople.

	Mosquée Sultane Validé, à
Scutari.




Pl. 50.



Vieux Sérail.—Cheminée, porte, fontaine d’ablutions et faïences.
  


MESDJIDS (Chapelles).


	Mesdjid de Rustem Pacha, à
Yéni Baghtché.

	Mesdjid d’Ibrahim Pacha, à
la porte d’Isa.

	Mesdjid du Tchivizadé, à Top
Capou.

	Mesdjid d’Emir Ali, à Gumrukhané.

	Mesdjid construit à son nom,
à Yéni Baghtché.

	Mesdjid d’Avdji Bachi, à Gumrukhané.

	Mesdjid de Chérif Zadé Effendi.

	Mesdjid de Defterdar Mehmed
Tchélébi.

	Mesdjid de Hafiz Moustapha,
à Yéni Baghtché.

	Mesdjid de Simkech Bachi, à
Bazar de Lutfi Pacha.

	Mesdjid de Hodjegui Zadé.

	Mesdjid de Tchaouch, à la
porte de Silivri.

	Mesdjid de la fille du Tchivi
Zadé, à Davoud Pacha.

	Mesdjid de Takiédji Ahmed,
à Silivri Capou.

	Mesdjid de Sari Hadji Nassouh.

	Mesdjid d’Elhadj Awz.

	Mesdjid d’Elhadj Hamza.

	Mesdjid de Tok Hadji Hassan.

	Mesdjid d’Ibrahim Pacha, à
Koum Capou.

	Mesdjid de Baïram Tchélébi,
à Vlanga.

	Mesdjid de Cheïk Ferhad.

	Mesdjid de Kurkdji Bachi,
hors du Koum Capou.

	Mesdjid de Kemhadjilar.

	Mesdjid de Kouyoumdjilar.

	Mesdjid de Hersek bodroumou
(près d’Aya Sofia).

	Mesdjid de Yaya Bachi, Fener
Capou.

	Mesdjid d’Abdi Soubachi, à
Sultan Sélim.

	Mesdjid de Hadji Iliasse, à Ali
Pacha Hamam.

	Mesdjid de Husséin Tchélébi,
à Sultan Sélim.

	Mesdjid de Douhani Zadé, à
Kodja Moustapha Pacha.

	Mesdjid de Kadi Zadé, à
Tchoukour Hamam.

	Mesdjid de Mufti Hamid Effendi,
à Azablar.

	Mesdjid de Tufek Hané, à
Hissar.

	Mesdjid de Saraï Aghassi, à
Edirné Capou.

	Mesdjid de Deukmedji Bachi,
à Eyoub.

	Mesdjid d’Arpadji Bachi, à
Eyoub.

	Mesdjid de Hekim Kaïssouni
Zadé, à Sutlidjé.

	Mesdjid de Kardji Suleïman,
à Eyoub.

	Mesdjid de Kardji Suleïman,
à Stamboul.

	
Mesdjid d’Ahmed Tchélébi, à
Kiremitlik.

	Mesdjid de Yaya Raya, à Kassim
Pacha.

	Mesdjid de Chéhr-Emini Hassan
Tchélébi, à Kassim Pacha.

	Mesdjid de Séhil Bey, à Tophané.

	Mesdjid de Iliasse Zadé, à Top
Kapou.

	Mesdjid de Pazar Bachi Mémi
Kahya, à Rassim Pacha.

	Mesdjid de Mehmed Pacha, à
Buyuk Tchekmédjé.

	Mesdjid de Hadji Pacha, à Scutari.

	Mesdjid de Saradj Hané, à
Hasskeuy.

	Mesdjid de Sarraf, hors de
Top Kapou.

	Mesdjid de Rouznamédji Abdi
Tchélébi, à Soulou Monastir.



MEDRÉSSÉS (Écoles).


	Sultan Suléiman, à La Mecque.

	Sultan Suléiman, à Stamboul.

	Sultan Sélim Ier, à Halidjilar.

	Sultan Sélim II, à Andrinople.

	Sultan Sélim Han, à Tchorlou.

	Chehzadé Sultan Mehmed, à
Stamboul.

	Hasséki Sultan Mehmed, à
Avret-Bazar.

	Hasséki Sultan Kaarié, à Sultan
Sélim.

	Validé Sultan, à Scutari.

	Mihr i Mah Sultane, à Scutari.

	Mihr i Mah Sultane, à Edirné
Kapou.

	Mehmed Pacha, à Kadirga
Liman.

	Mehmed Pacha, à Eyoub.

	Osman Chah Validéssi, à Ak-Séraï.

	Rustem Pacha, à Stamboul.

	Ali Pacha, à Stamboul.

	Maktoul Mehmed Pacha, à Top
Kapou.

	Sofou Mehmed Pacha, à Stamboul.

	Ibrahim Pacha, à Stamboul.

	Sinan Pacha, à Stamboul.

	Iskender Pacha, à Stamboul.

	Ali Pacha, à Baba Eski.

	Missirli Moustapha Pacha, à
Guebzé.

	Ahmed Pacha, à Ismidt.

	Kassim Pacha.

	Ibrahim Pacha, à Stamboul
près d’Issa Capou.

	Chemssi Pacha, à Scutari.

	Djafer Agha, à Stamboul.

	Capou aghassi Mahmoud agha,
à Stamboul.

	Maaloul Emir Effendi, à Stamboul.

	Umm-ul-Veled, à Stamboul.

	Avdji Bachi, à Stamboul.

	Mufti Hamid Effendi, à Stamboul.

	Firouz agha, à Stamboul.

	Hadjéki Zadé, à Sultan Mehmed.

	Agha Zadé, à Sultan Mehmed.

	Yahya Effendi, à Sultan Mehmed.

	Abdusselam, à Sultan Mehmed.

	Toudi Kadi, à Sultan Mehmed.

	Hekim Mehmed Tchélébi, à
Sultan Mehmed.

	Husséin Tchélébi, à Sultan
Mehmed.

	Emin Sinan Effendi, à Sultan
Mehmed.

	Chah Koulou, à Sultan Mehmed.

	
Younouss Bey, à Diragman.

	Kardji Suléiman Bey, à Stamboul.

	Hadji khatoun, à Stamboul.

	Cherif Zadé, à Stamboul.

	Kadi Hekim Tchélébi, à Karaman.

	Baba Tchélébi, à Stamboul.

	Kermassi.

	Sekban Ali bey, à Kumruk
Hané.

	Nichandji Mehmed Bey, à
Alti Mermer.

	Bedestan Kahyassi Husséin
Tchélébi, à Stamboul.

	Gulfem Hatoum, à Scutari.

	Houssrev Kahya, à Angora.



DARULKOURA (Bibliothèques).


	Sultan Suléïman, à Stamboul.

	Validé Sultan, à Scutari.

	Houssrev Kahya, à Stamboul.

	Mehmed Pacha, à Eyoub.

	Mufti Saïd Tchélébi, à Kutchuk
Karaman.

	Bossnali Mehmed Pacha, à
Stamboul.

	Kadi Zadé, à Stamboul.



TURBÉ (Tombeaux).


	Sultan Suléïman Han.

	Sultan Sélim Han.

	Chehzadé Mehmed Han.

	Chehzadéler, à Sultan Sélim.

	Rustem Pacha, à Chehzadé
Bachi.

	Houssrev Pacha.

	Ahmed Pacha, à Top Capou.

	Mehmed Pacha, à Eyoub.

	Des fils de Siavèche Pacha, à
Eyoub.

	Zal Pacha.

	Haïreddin Barbarosse, à Bechiktache.

	Yahya Effendi, à Bechiktache.

	Arab Ahmed Bey, à Bechiktache.

	Kilidj Ali Pacha, à Tophané.

	Pertev Pacha, à Eyoub.

	Chah Houban Kadine, à Yéni
Baghtché.

	Ahmed Pacha, à Edirné Kapou.

	Hadji Pacha, à Scutari.

	Chemsi Pacha, à Scutari.



IMARETS (Cantines).


	Sultan Suléïman, à Stamboul.

	Hasséki, à La Mecque.

	Chéhzadé Sultan Suléiman, à
Stamboul.

	Sultan Sélim, à Karapinar.

	Sultan Suléiman, à Tchorlou.

	Mihr i Mah Sultane, à Scutari.

	Validé Sultane, à Scutari.

	Sultan Mourad, à Manissa.

	Rustem Pacha, à Roustchouk.

	Rustem Pacha, à Sabandja.

	Mehmed Pacha, à Bourgas.

	Mehmed Pacha, à Hafssa.

	Moustapha Pacha, à Ghebzé.

	Mehmed Pacha, à Bossna.




Pl. 51.



Vieux Sérail.—Tchinili Kiosque.
  





Vieux Sérail.—Terrasse et pavillon aux faïences.
  



HOPITAUX


	Sultan Suléiman.

	Hasséki Sultane.

	Validé Sultane, à Scutari.



AQUEDUCS


	Dérbend Kéméri.

	Ouzoun Kemer.

	Mouallak Kemer.

	Keurundjé Kemeri.

	Muderiss Keuy Kemeri.



PONTS


	Le pont de Buyuk Tchekmédjé.

	Le pont de Silivri.

	Le pont de Moustapha Pacha
sur Méritch.

	Le pont de Mehmed Pacha, à
Marmara.

	Le pont de Oda Bachi, à Halkali.

	Le pont de Kapou aghassi, à
Harami déré.

	Le pont de Mehmed Pacha, à
Sinanli.

	Le pont de Grand Vizir Mehmed
Pacha, à Vichgrad (Bosnie).



KARVAN-SÉRAÏ (Hôtelleries).


	Karvan Séraï de Sultan Suléïman.

	Karvan Séraï de Sultan, à
Tchékmédjé.

	Karvan Séraï de Rustem Pacha,
à Tekvourdaghi.

	Karvan Séraï de Rustem Pacha,
à Bat Pazari.

	Karvan Séraï de Rustem Pacha,
à Galata.

	Karvan Séraï de Ali Pacha, à
Bat Pazari.

	Karvan Séraï de Pertev Pacha,
à Vefa.

	Karvan Séraï de Moustapha
Pacha, à Alghin.

	Karvan Séraï de Rustem Pacha,
à Ak Biik.

	Karvan Séraï de Rustem Pacha,
à Samanli.

	Karvan Séraï de Rustem Pacha,
à Sabandja

	Karvan Séraï de Rustem Pacha,
à Karaman.

	Karvan Séraï de Rustem Pacha,
à Karichdiran.

	Karvan Séraï de Houssrev
Kahia, à Ipssalé.

	Karvan Séraï de Mehmed
Pacha, à Bourgas.

	Karvan Séraï de Rustem Pacha,
à Andrinople.

	Karvan Séraï de Ali Pacha, à
Andrinople.





PALAIS


	Palais de Vieux Sérail.

	Palais de Nouveau Sérail.

	Palais de Usskudar.

	Palais de Galata.

	Palais de At Méïdani.

	Palais de Yéni Capou.

	Palais de Kandilli.

	Palais de Fener Baghtché.

	Palais de Iskender Tchélébi
Bahdjéssi.

	Palais de Halkali.

	Palais de Rustem Pacha, à
Kadirga.

	Palais de Mehmed Pacha, à
Sainte-Sophie.

	Palais de Mehmed Pacha, à
Scutari.

	Palais de Rustem Pacha, à
Scutari.

	Palais de Siavèche Pacha, à
Scutari.

	Palais de Siavèche Pacha, à
Scutari.

	Palais de Siavèche Pacha, à
Stamboul.

	Palais de Ali Pacha, à Stamboul.

	Palais de Ahmed Pacha, à
At Méidani.

	Palais de Ferhad Pacha, à Sultan
Bayazid.

	Palais de Pertev Pacha, à
Véfa.

	Palais de Sinan Pacha, à At
Méidani.

	Palais de Sofou Mehmed Pacha,
à Hodja Pacha.

	Palais de Mahmoud Agha, à
Yéni Baghtché.

	Palais de Mehmed Pacha, à
Halkali.

	Palais du Chah Houban Kadine,
à Kassim Pacha.

	Palais du Pertev Pacha, à
Tachra.

	Palais de Ahmed Pacha, à
Tachra.

	Palais de Ali Pacha, à Eyoub.

	Palais de Ali Pacha, à Eyoub.

	Palais de Mehmed Pacha, à
Rustem Pacha tchiflik.

	Palais de Mehmed Pacha, à
Bosnie.

	Palais de Rustem Pacha, à
Isskender tchiflick.



DÉPOTS


	Dépôts à Galata.

	Dépôts à Terssané-i-Amiré
(arsenal).

	Dépôts à Saraï.

	Dépôts à Hass Baghtché.

	Dépôts à Saraï.

	Dépôts à Oun Kapani.



BAINS


	 1, 2, 3. Bains du Palais Impérial par
ordre du Sultan Suléiman.

	 4. Bains de Sultan Suléiman, à
Stamboul.

	 5. Bains de Sultan Suléiman, à
Kéfé.

	 6. Bains du Palais d’Usskudar.

	 7. Bains de Hasseki Sultane, à
Sainte-Sophie.

	 8. Bains de Hasseki Sultane, à
Yahoudiler.

	 9. 
Bains de Validé Sultan, à Usskudar.

	10. Bains de Sultan, à Karapinar.

	11. Bains de Validé Sultane, à
Djibali.

	12. Bains de Mihr-i-Mah Sultanne,
à Edirné-Capou.

	13. Bains de Loutfi Pacha, à Edirné-Capou.

	14. Bains de Mehmed Pacha, à
Galata.

	15. Bains de Mehmed Pacha, à
Andrinople.

	16. Bains de Kodja Moustapha
Pacha, à Yéni Baghtché.

	17. Bains de Ibrahim Pacha, à
Silivri Capou.

	18. Bains de Capou aghassi, à
Soulou Monastir.

	19. Bains de Sinan Pacha, à Bechiktache.

	20. Bains de Molla Tchélébi, à
Findikli.

	21. Bains de Kapoudan Ali Pacha,
à Tophané.

	22. Bains de Kapoudan Ali Pacha,
à Fener Capou.

	23. Bains de Mufti Ali Pacha, à
Madjoundji Tcharchissi.

	24. Bains de Mehmed Pacha, à
Hafssa.

	25. Bains de Merkez Effendi, à
Yéni Capou.

	26. Bains de Nichandji Pacha, à
Eyoub.

	27. Bains de Houssrev Kahia, à
Ortakeuy.

	28. Bains de Ismidt, à Ortakeuy.

	29. Bains de Tchataldja, à Ortakeuy.

	30. Bains de Rustem Pacha, à
Sabandja.

	31. Bains de Husséin Bey, à Kaïsseri.

	32. Bains de Sari Kuzel, à Stamboul.

	33. Bains de Haïreddin Pacha, à
Zéirek.

	34. Bains de Haïreddin Pacha, à
Kumruk Hané.

	35. Bains de Yacoub Agha, à
Tophané.




Pl. 52.



Vieux Sérail.—(Au fond la porte de la salle du Trône.)
  





Vieux Sérail.—Cour du Harem.
  






BIOGRAPHIE DE MEHMED AGA



Mehmed agha, fils d’Abdul Mouïn et architecte du
sultan Ahmed Ier, qui a construit quantités de mosquées
et d’autres monuments, des chapelles, des ponts, des
turbés, et plus de cent fontaines, jouissait d’une grande
réputation. Un de ses amis, Djaffer effendi, lui a consacré,
ainsi qu’il était d’usage alors, une biographie intéressante
comprenant aussi un aperçu de ses œuvres (Ménakibnamé).
Nous empruntons à ce travail, dont nous avons eu le
manuscrit sous les yeux, les détails suivants.

Mehmed agha, originaire de Roumélie (Turquie d’Europe),
arriva à Constantinople en l’an 970, vers la fin du
règne de Suléïman et fut enrôlé dans le corps des janissaires
comme adjemi-oglan (apprenti). Cinq ans plus tard,
il était nommé gardien dans le jardin du tombeau de
Suléïman. Sa destinée le portait plutôt, semblait-il, vers
la musique que vers l’architecture où il devait s’illustrer.
Mais un rêve qu’il fit un soir le détourna de sa vocation.
Il en avait demandé l’explication à un vieux et vénérable
chéikh, qui lui recommanda d’abandonner la musique
comme un péché. C’est alors qu’il brisa tous ses instruments,
résigné à chercher ailleurs l’application de ses
facultés intellectuelles et de ses goûts artistiques. Il se
tourna vers l’architecture, après avoir consulté le même
vieillard qu’autrefois, lequel, cette fois, lui représenta
cette carrière comme vraiment digne de lui, puisqu’il

s’agissait de contribuer à une œuvre publique et saine,
telle que l’édification de forts, fontaines et mosquées.
Mehmed agha entra alors dans les ateliers du palais où il
s’adonna à l’étude de l’architecture et du travail sur
nacre (977).

A cette époque, Kodja Sinan vivait encore. Il visitait
fréquemment ces ateliers et eut l’occasion d’admirer le
talent de Mehmed agha. Il l’encouragea et l’engagea à préparer
une œuvre pour être présentée au sultan Murad III.
Mehmed agha se mit au travail et fit un pupitre finement
ouvragé, que Ahmed pacha, porte-armes de Sa
Majesté, se chargea de présenter au Souverain. Celui-ci
en récompense lui décerna le titre de Bévab (portier du
Palais) (998).

De retour à Constantinople, après un voyage qu’il fit
en Égypte et en Roumélie pour inspecter les frontières,
il fabriqua un carquois qu’il présenta à Sa Majesté. Ce
nouveau travail lui valut une nouvelle distinction. Le
Sultan le nomma Mouhsir-bachi (chef-procureur) près
du juge de Stamboul; lorsque Hussrev pacha fut nommé
beylerbey de Diarbékir, Mehmed agha fut envoyé en
qualité de Mussellim (transmetteur de pouvoirs). A son
retour, il occupa les fonctions de Capou-Kéhia de ce
pacha, jusqu’à l’époque où Hussrev pacha fut nommé au
gouvernement de Damas; Mehmed agha l’y accompagna et
fut chargé de l’administration du Hauran. Des bandes
de brigands infestaient alors le pays et attaquaient la
caravane sacrée. Mehmed agha réussit à les anéantir. Ce
succès indisposa à son égard Hussrev pacha, dont la
jalousie croissante obligea Mehmed agha à retourner à
Constantinople. Il y rentra et fut en 1006 nommé administrateur
des eaux, poste qu’il conserva pendant huit ans.

A la mort de Mimar Sinan, Davoud agha devint architecte
du sultan; Ahmed agha surnommé Dalguitch, camarade

de Mehmed agha, succéda à celui-ci. Et à la mort
d’Ahmed agha, ce fut Mehmed agha qui fut élevé au
poste d’architecte en chef du Sultan, en l’an 1015 de l’Hégire,
mercredi VIIIe jour de Djemazi-el-akir.

Outre les nombreux édifices et mosquées qui attestent
sa puissance de travail, Mehmed agha a eu l’honneur
d’être envoyé à La Mecque afin d’y réparer la Kaaba.

Cet artiste fut un homme pieux, fidèle à tous les préceptes
de la religion, et charitable à ce point qu’il destinait
aux pauvres tous les bénéfices qu’il retirait de ses
travaux.

D’après Hadikatul-Djevami, sa maison se trouvait en
face de la mosquée construite par lui-même sur l’emplacement
du Mesdjid de Zeïni effendi, Mesdjid qui fut
brûlé pendant l’incendie de Djibali.


Pl. 53.




	Vieux Sérail.—Balcons à encorbellement.
        

	Vieux Sérail.—Intérieur de Bagdad Kiosque.
        











MONUMENTS DE L’ÉPOQUE BYZANTINE[90]


[90]
Les astérisques renvoient au tableau suivant, où sont indiqués les monuments
musulmans contemporains de la même époque.







	DATES ET NOMS
	CHRONOLOGIE DES MONUMENTS



	658 av. J.-C. Byzas.
	Les murs de l’ancienne petite ville de Byzance. Statue de Byzas.
    Acropole. L’arène. Le milium (portes triomphales).



	490 av. J.-C. Darius.
	 



	479 av. J.-C. Pausanias.
	 



	330 ap. J.-C. Constantin le Grand (306-337 J.-C.).
	L’Augustéon. Colonne de Constantin. Homona
    (monastère de Pantéleïmon). Les premiers murs de
    la ville, la basilique de Sainte-Sophie, l’église
    de Sainte-Irène (qui fut ensuite brûlée pendant
    la révolution de Nika), le Sénat, l’hippodrome.



	361-63. Julien l’Apostat.
	 



	363-64. Jovien.
	 



	364-78. Valentinien Ier et Valens.
	Aqueduc de Valens.



	394-95. Théodose le Grand.
	L’Obélisque de Théodose. Destruction des temples païens.
      Forum Tauri. Pentapyrgion (5 tours). Église de Saint-Théodore Tyron.



	
Maison de Thrace (395-518):
	 



	395-408. Arcadius.
	Thermes d’Arcadius. Forum d’Arcadius. Colonne d’Arcadius
      surmontée de sa statue.



	408-50. Théodose II.
	Agrandissement de la ville. Les murs théodosiens ou d’Anthémius
      (appelés ainsi du nom du ministre qui les a construits) (413).
      On a rebâti les murs détruits par un tremblement de terre (447).



	450-57. Marcien.
	Colonne Marcienne. Église de la Sainte-Vierge des Blaquernes,
      bâtie par Pulchérie, épouse de l’Empereur.



	457-74. Léon Ier.
	Le patricien Stoudios fit construire l’église du couvent
      Saint-Jean de Stoudios. Citerne de Mocius ou d’Aspar, construite par Aspar,
      chef de la milice gothique, pour alimenter les Goths
      cantonnés hors les murs. Saint-Pierre et Saint-Marc.



	474. Léon II le Jeune.
	 



	474-91. Zénon.
	La tour du Christ (tour de Galata).



	491-518. Anastase Ier.
	Palais des Blaquernes.



	Maison Justinienne (518-610):
	 



	518-27. Justin Ier.
	 



	527-65. Justinien Ier.
	Sainte-Sophie (532-537). Saints-Serge et Bacchus (Kutschuk aya Sofia). L’église
      des Douze-Apôtres. La «Chora» (Kahrié Djami). L’église de
      Sainte-Thecla. Sainte-Irène. Cisterna Basilica (Yerebatan serai).
      Cisterna Philoxeni (Bin. bir. direk).



	565-78. Justin II.
	Construction du Chrysotriclinium dans le grand palais.



	578-82. Tibère Constantin.
	 



	582-602. Maurice.
	Église de la Diaconissa. (Kalender-Djami.)



	*602-10. Phocas.
	 



	610-41. Héraclius.
	Murs d’Héraclius qui relièrent le château des Blaquernes avec les murs
      théodosiens.



	641. Héraclius II ou Constantin III.
	 



	
      641. Héracleonas Constantin IV.
	 



	*641-68. Constant II.
	 



	*668-85. Constantin III
      (ou V[91])
      (Pogonat ou Barbu).
	Construction de la première mosquée par les Arabes (Arab Djamissi)
      à Galata.



	
[91]
Le cinquième de ce nom si l’on compte Héraclius et Heracleonas parmi
les Constantin, compté par d’autres comme le troisième de ce nom.






	685-94. Justinien II.
	Construction de l’église de l’Archange Michel, près du port Julien.



	*694-705. Tibère III.
	 



	705-11. Justinien II.
	 



	711-13. Philippicus.
	 



	713-15. Anastase II.
	 



	715-17. Théodose III.
	L’église actuelle des dominicains, à Galata.



	Dynastie Isaurienne (717-867):
	 



	717-41. Léon III l’Isaurien.
	Pentapyrgion Aïvan Séraï (740). Un tremblement de terre renversa
      la statue d’Arcadius, qui se trouvait sur la colonne portant le même nom.



	*741-75. Constantin IV ou VI Copronyme.
	 



	775-80. Léon IV le Khazar.
	 



	*780-97. Constantin V ou  VII.
	 



	780-802. Irène.
	 



	802-11. Nicéphore Ier (dit le Logothète).
	 



	811-13. Michel Ier Rangabé dit Curopalate.
	 



	813-20. Léon V l’Arménien.
	 



	
    820-29. Michel II le Bègue.
	 



	829-42. Théophile.
	Réparation des murailles de Constantinople. Constructions au palais.



	842-67. Michel III l’Ivrogne.
	Fondation de l’Académie dans la Magnaura.



	Dynastie Macédonienne (867-1057):
	 



	867-86. Basile Ier.
	La Nouvelle église. Le Cenourgion.



	*868-78. Constantin VI ou VIII.
	 



	886-912. Léon VI le Sage ou le Philosophe.
	L’église de la Théotokos.



	912-59. Constantin VII Porphyrogénète.
	Palais de Constantin ou Tekfour séraï. Colonne murée.



	920-944. Romain Ier Lécapène.
	 



	920-45. Constantin VIII ou X.
	 



	959-63. Romain II.
	 



	963-69. Nicéphore II Phocas.
	Port et palais du Boucoléon.



	*969-75. Jean Zimiscès.
	 



	975-1025. Basile II Bulgaroctone.
	 



	*975-1028. Constantin IX ou XI.
	 



	1028-34. Romain III dit Argyre.
	Rénovation de l’église de Sainte-Marie des Blaquernes et de Sainte-Sophie.
    Église de la Peribleptos.



	1034-41. Michel IX.
	 



	1041-42. Michel V Calafate.
	 



	1042-54. Constantin X ou XII.
	Le couvent Saint-Georges de Manganes.



	1054-56. Théodora.
	 



	1056-57. Michel Stratiotique.
	 



	1057-59. Isaac Comnène.
	 



	1059-67. Constantin XI ou XIII Ducas.
	 



	
    1067-68

1071-78
	
    Michel VII le Parapinace.
	Église Pammakaristos.



	1068-71. Romain IV.
	 



	1078-81. Nicéphore III Botoniate.
	 



	Dynastie des Comnènes:
	 



	1081-1118. Alexis Ier.
	La foudre ayant renversé la statue qui se trouvait sur la colonne de
      Constantin, avec les tambours supérieurs, l’Empereur la répara et fit
      mettre un nouveau chapiteau corinthien avec des inscriptions et une croix
      en or. Reconstruction de l’église de Chora, par Marie Ducas, la belle-mère
      de l’Empereur.



	*1118-43. Jean II Comnène.
	L’église du Pantokrator (1125), bâtie par Irène, épouse de l’Empereur.



	*1143-80. Manuel.
	Agrandissement du palais des Blaquernes qui fut adopté comme résidence
      impériale.



	1180-83. Alexis II Comnène.
	 



	1183-85. Andronic Comnène.
	 



	
    *1185-95
 1203-04
	
    Isaac L’Ange.
	 



	*1195-203. Alexis III.
	 



	1203-04. Alexis le Jeune.
	 



	1204. Alexis Ducas.
	 



	L’Empire latin de Constantinople (1204-1261):
	 



	1204-06. Baudouin Ier.
	 



	*1206-16. Henri de Hainaut.
	 



	*1216-18. Pierre de Courtenay.
	 



	
      *1218-28. Robert.
	 



	*1228-31, 1231-37. Jean de Brienne.
	 



	*1237-61. Baudouin II.
	 



	Empereurs grecs à Nicée:
	 



	1204-222. Théodore Lascaris.
	 



	1222-254. Jean III Vatazès.
	 



	1254-259. Théodore II Lascaris.
	 



	Dynastie des Paléologues et des Cantacuzènes (1261-1453):
	 



	*1261-82. Michel Paléologue.
	Les nouveaux murs des Blaquernes. Église de Kyra Martha bâtie par
      l’impératrice Maria Ducas, sœur de l’Empereur.



	*1282-1328. Andronic II Paléologue.
	Restauration de l’église de Chora et renouvellement de ses mosaïques,
      par Théodore Métochite, ministre d’Andronic II. Restauration de
      Christo-Camera.



	*1328-41. Andronic III Paléologue.
	 



	*1341-91. Jean V[92].
	Église des Blaquernes détruite par le feu.



	

[92]
Jean III et Jean IV avaient régné à Nicée.







	*1341-55. Jean VI Cantacuzène.
	 



	*1355-56. Mathieu Cantacuzène.
	 



	*1376-79. Andronic IV P.
	 



	*1391-1425. Manuel II P.
	 



	1399-1402. Jean VII Paléologue.
	 



	*1425-48. Jean VIII Paléologue.
	 



	*1448-53. Constantin XII ou XIV Dracosès.
	 





Pl. 54.



Vieux Sérail.—Intérieur.
  





Intérieur d’une maison turque du XVIIe siècle
(D’après un dessin de l’auteur.)
    






MONUMENTS MUSULMANS CONTEMPORAINS

DE L’ÉPOQUE BYZANTINE





	HÉGIRE
	ÈRE CHRÉTIENNE
	 



	»
	608
	Reconstruction de la Kaaba (Arabie).



	21
	642
	Fondation de la mosquée d’Amrou (Caire).



	23
	643
	Mosquée d’Omar, à Jérusalem.



	49
	669
	Mosquée El Aksa, à Jérusalem.



	84
	703
	Reconstruction de la mosquée Kairouan (Tunisie).



	132
	750
	Califat de Cordoue (Espagne).



	137
	755
	Tombes, à Reï (Perse).



	142
	760
	Fondation de la Mesdjid Djouma, à Ispahan (Perse).



	174
	790
	Palais de Rakka (Mésopotamie).



	261
	875
	Mosquée Djouma de Chiraz (Perse).



	264
	878
	Mosquée Touloun (Caire).



	361
	971
	Mosquée El-Azhar (Caire).



	408
	1017
	Fondation de la grande mosquée d’Ardebil.



	471
	1079
	Agrandissement de la grande mosquée d’Ispahan, par  Malik Chah.



	525
	1132
	Chapelle palatine, à Palerme.



	555
	1160
	Palais des Seldjoucides, à Konia (Asie M.).



	567
	1171
	Tombeau de l’imam Chafiï (Caire).



	587
	1191
	Grande mosquée de Mossoul (Mésopotamie).



	596
	1199
	L’Alcazar de Séville (Espagne).



	607
	1160
	Tombeaux de Kilidj-Arslan et de Kaï-Khosrou Ier (Asie M.).



	613
	1216
	Tach-Medressé, à Ak-Chehir (Asie M.).



	617
	1220
	Mosquée d’Ala-ed-din, à Konia (Asie M.).



	627
	1229
	Caravansérail de sultan Khan, près de Konia (Asie M.).



	628
	1230
	Fondation de l’Alhambra (Espagne).



	640
	1242
	Sirtchéli-medressé, à Konia (Asie M.).



	648
	1250
	Achèvement de Tach-medressé, à Ak-Chéhir (Asie M.).



	649
	1251
	Karataï-medressé et Indjé-minareli medressé, à Konia (Asie M.).



	659
	1261
	Turbé de Sahib-Ata, à Konia (Asie M.).



	669
	1270
	Tchifté-minaré, Gueuk-medressé, à Sivas (Asie M.).



	672
	1273
	Mosquée de Djelal-ed-din à Konia (Asie M.).



	693
	1294
	Mosquée de Ghazan Khan, à Tauris (Perse).



	704
	1304
	Mosquée d’Oldjaïtou, à Sultanieh (Perse).



	
      725
	1325
	Conquête de Brousse, par les Ottomans.



	755
	1354
	Tombeau d’Orkhan, à Brousse (Ottom.). (Asie M.).



	755
	1354
	La cour des Lions, la salle des Ambassadeurs de l’Alhambra, à Grenade (Espagne).



	757
	1356
	Mosquée du sultan Hassan (Caire).



	758
	1357
	Fondation d’Oulou-Djami, par Murad Ier, à Brousse.



	768
	1366
	Mosquée d’In-Eunu (Asie Mineure) (Ottom.).



	780
	1378
	Mosquée Verte construite par Murad Ier à Nicée (Ottom.) (Asie M.).



	780
	1378
	Construction de la première mosquée turque à Constantinople.



	786
	1384
	Mosquée de Barkouk (Caire).



	791
	1389
	Bains de la sultane Niloufer, à Nicée (Ottom.) (Asie M.).



	818
	1415
	Achèvement d’Oulou-Djami, par Mahomet Ier (Ottom.),
    Brousse. Yéchil Djami, à Brousse (terminée en 1424)  (Ottom.).



	818
	1417
	Mosquée El-Moyed (Caire).



	823
	1420
	Tombeau de (Mehmed Ier). Turbé vert, à Brousse (Ottom.).



	840
	1436
	Mosquée Kaït Bey (Caire).



	855
	1451
	Construction du Château fort de Rouméli Hissar, par Mehmed II,
    sur la rive européenne du Bosphore.





Pl. 55.



Palais de Dolma Bagtché.






Vue panoramique de la Mosquée Suleïmanié.






MONUMENTS DE L’ÉPOQUE OTTOMANE



	DATES
	NOMS DES SULTANS
	MONUMENTS CÉLÈBRES



	1440-1445
	Mehmed II le Conquérant.
	Bezesten (Bazar).

Mosquée de Fatih (867 H.), reconstruite sous Moustafa III.




	1451-1481
	—
	Mosquée d’Ibrahim Pacha.

Mosquée de Mahmoud Pacha (868 H.).

Mosquée de Mourad Pacha (870 H.).

Mosquée de Nichandji Pacha (ancienne).

Mosquée de Roum Mehmed Pacha (875 H.).

Tchinili Kiosque (870 H.) restauré sous Murad III en (990 H.).

Le palais de Top Kapou (vieux sérail).




	1481-1512
	Bayazid II
	Mosquée d’Atik Ali Pacha (902 H.).

Mosquée de Vefa (881 H.).

Mosquée de Bayazid.




	1512-1520
	Sélim Ier.
	Mosquée de Sélim.



	1520-1566
	Suleïman Ier le Législateur.
	Mosquée de Chahzadé (955 H.).

Mosquée de Djihanguir (reconstruite en 1238 H.).

Mosquée de Mihri Mah à Edirné Kapou.

Mosquée de Rustem Pacha.

Mosquée de Suleïmanié (964 H.).




	1566-1573
	Sélim II.
	Mosquée de Foundouklou (réparée en 1238 H.).

Mosquée de Pialé Pacha (981 H.).




	1573-1595
	Murad III.
	Mosquée d’Azeb Kapou (985 H.).

Mosquée de Nichandji Pacha (Djedid) (992 H.).




	1595-1603
	Mehmed III.
	 



	1603-1617
	Ahmed Ier.
	Mosquée du sultan Ahmed.



	1617-1618
	Moustafa Ier.
	 



	1618-1622
	Osman II.
	 



	
      1622-1640
	Murad IV.
	 



	1640-1648
	Ibrahim.
	 



	1648-1687
	Mehmed IV.
	Mosquée de Djerrah Pacha (1082 H.).

Mosquée de Yeni Djami (1074 H.).




	1687-1691
	Suleïman II.
	 



	1691-1695
	Ahmed II.
	 



	1695-1702
	Moustafa II.
	Mosquée de Yeni Djami de Galata.



	1702-1730
	Ahmed III.
	Fontaine d’Azeb Kapou.

Fontaine d’Ahmed (ou d’Aya Sofia).

Fontaine de Tophané reconstruite sous Mahmoud Ier.

Mosquée de Kassim Pacha. Sa première construction est de l’époque de Suleïman II.




	1730-1754
	Mahmoud Ier.
	Mosquée de Nouri Osmanié (1169 H.).



	1754-1757
	Osman III.
	 



	1757-1773
	Moustafa III.
	Mosquée de Laléli.

Reconstruction de la mosquée de Fatih.




	1773-1789
	Abdul-Hamid Ier.
	Tombeau et Imarets.



	1789-1807
	Sélim III.
	Mosquée de Sélimié, à Scutari.



	1807-1808
	Moustafa IV.
	 



	1808-1839
	Mahmoud II.
	Mosquée de Tophané ou Noussratié (1241 H.).



	1839-1861
	Abdul-Medjid.
	Tombeau de Mahmoud II. (1225 H.).

Caserne de Medjidié.

École militaire.




	1861-1876
	Abdul Aziz.
	Ministère de la Guerre.

Mosquée de Validé, à Akséraï.

Palais de Tchéragan.




	1876-1876
	Murad V.
	 



	1876-1909
	Abdul-Hamid II.
	Defterhané.

Dette publique.

Reconstruction de la fontaine de Yeni Djami.

Mosquée de Yildiz.

École de Médecine de Haïdar Pacha.

Réparation du grand Bazar.




	1909
	Mehmed V.
	Ministère des Postes et Télégraphes.







BIBLIOGRAPHIE



ART ARABE


	Abd-al-latif. Relation de l’Égypte,
traduit par Silvestre de Sacy. Paris,
1810, in-4o.

	Aboulféda. Géographie traduite de
l’arabe par Reinaud et Stanislas
Guyard. P. 1837-1883, 3 vol. in-4o.

	Amari. La Storia dei musulmani di Sicilia,
4 vol. Florence, 1854-1869.

	Bourgoin. Les arts arabes. P. 1873,
in-fo.

	Bourgoin. Précis de l’art arabe. P.
1889, in-4o.

	Burckhardt (J.-L.). Voyages en
Arabie, traduit de l’anglais par
J.-B.-B. Eyriès. P. 1835, 3 vol.
in-8o.

	Cardonne. Histoire de l’Afrique et de
l’Espagne sous les Mores, d’après
des manuscrits arabes, 3 vol. Paris,
1765.

	Casanova. La citadelle du Caire,
d’après Makrizi. P. 1894-1897,
2 vol. in-4o.

	Caussin de Perceval. Essai sur l’histoire
des Arabes avant l’islamisme,
3 vol. Paris, 1847.

	Choisy (A.). Histoire de l’architecture.
Paris, 1899, 2 vol. in-8o.

	Comité de conservation des monuments
de l’art arabe. Le Caire, 1883.

	Coste (Pascal). Architecture arabe
ou monuments du Caire, mesurés
de 1817 à 1826. P. 1837-39, in-fo.

	Description de l’Égypte. Recueil des
observations pendant l’expédition
de l’armée française. Imp. Impér.
1809-1838, 10 vol. in-fo.

	Devoulx (A.). Les édifices religieux
de l’ancien Alger, 1870, in-8o.

	Diercks. La civilisation arabe en
Espagne au moyen âge. Hambourg,
1887.

	Doutté. Merrakech. Comité du Maroc,
1906.

	Gailhabaud (Jules). Monuments anciens
et modernes. P. 1839-1850,
4 vol. in-4o.

	Gaillard (H.). Une ville de l’Islam.
Fès. Paris, 1906, in-12.

	Gayet (A.) L’art arabe, in-8o.

	Gayet. (Le costume en Égypte du
IIIe au XIIIe siècle.) P. 1900, in-12.

	Gayet. L’art copte. École d’Alexandrie.
P. 1902, 1 vol. in-8o.

	Gerspach. Les tapisseries coptes.
Paris, s. d. pet. in-4o.

	Gerspach. La verrerie (Bibl. de l’enseignement
des Beaux-Arts).

	Girault de Prangey. Essai sur l’architecture
des Arabes et des Maures
en Espagne, en Sicile et en Barbarie.
P. 1841, in-fo.

	Guiauchin. Alger illust. Alger. 1905,
in-4o.

	Guyard (Stanislas). La civilisation
musulmane. Paris, 1884.

	Herz-Bey. La polychromie dans la
peinture et l’architecture arabe en
Égypte. Le Caire. Imp. Nat. 1894,
in-8o.

	Herz-Bey. Catalogue illustré du Musée
du Caire. Le Caire, 1895, in-12.

	Herz-Bey. Obs. sur les bassins dans

les sahans des mosquées. Le Caire,
Imp. Nat. 1896, in-8o.

	Herz-Bey. La mosquée du sultan
Hassan, au Caire. Le Caire. 1900,
in-fo.

	Ibn-Batoutah. Voyages, traduit de l’arabe
par C. Defrémery et Dr R.-B.
Sanguinetti. P. 1853-1859, 4 vol.
in-8o.

	Ibn-Haukal. Description de l’Afrique,
traduite par de Slane. Paris, 1842.

	Ibn-Iyas. Kitab Tarikh Misr. Le
Caire, 1893.

	Ibn-Khaldoun. Mokaddama, traduit
par de Slane. 1862, 1868, 3 vol.
in-4.

	Jones (Owen). Plans, élévations et
coupes de l’Alhambra. Londres,
1842 et 1847-48, texte français et
anglais.

	Lavoix. Les arts musulmans et l’emploi
des figures (Gazette des Beaux-Arts,
1875).

	Lebon (Dr G.). La civilisation des
Arabes. P. 1883, 1 vol. gr. in-8o.

	Maçoudi. Les prairies d’or, traduit
par Barbier de Maynard et Pavet
de Courteille. Paris, Imp. impér.,
1861-1877, 9 vol. in-8o.

	Makrisi. Traité des monnaies musulmanes.
Traduction de Silvestre de
Sacy.

	Makrizi. Histoire des sultans Mamelouks
de l’Égypte, traduite par
Quatremère. P. 1837-45, 2 vol. in-4o.

	Marcel. Histoire de l’Égypte depuis
la conquête des Arabes. P. 1848,
in-8o.

	Marigny (abbé de). Histoire des arabes
sous le gouvernement des khalifes,
4 vol. Paris, 1750.

	Marigny (abbé de). Histoire des
révolutions de l’Empire des Arabes,
4 vol. Paris, 1750.

	Migeon (G.). Le Caire. Paris, 1908,
in-8o.

	Mohammed el Kairouani. Histoire de
l’Afrique, Remusat. 1865.

	Niebuhr (C.). Description de l’Arabie,
traduit de l’allemand par Monnier.
Copenhague, 1773, in-4o.

	Playfair (Lambert). Bibliography of
Morocco, 1 vol. Londres, 1892.

	Prisse d’Avesnes. L’art arabe d’après
les monuments du Caire. P. 1878,
3 vol. in-fo.

	Ravaisse (P.). Essai sur l’histoire et
sur la topographie du Caire, palais
des Khalifes fatimites (d’après Makrizi).

	Rey (G.). Etude sur les monuments
de l’architecture militaire des croisés
en Syrie et dans l’île de Chypre.
1871, in-4o.

	Saladin et Migeon. Manuel d’art
musulman. Paris, 1907, 2 vol.

	Salmon. Etude sur la topographie du
Caire. Mémoires de la Mission.
T. VIII, fasc. 1.

	Sedillot. Histoire générale des Arabes.
Paris, 1877, 2 vol. in-8o.

	Van Berchem (Max). Notes d’archéologie
orientale. Les cuivres arabes
et les verres (Journal asiatique,
1904).

	Yakout. Dictionnaire géographique,
traduit par Barbier de Meynard.
Paris, 1861.



ART PERSAN


	Amé. Les carrelages émaillés du
moyen âge. 1859.

	Barbier de Meynard. Dictionnaire
géographique, historique et littéraire
de la Perse. Extr. de Yakout.
P. 1861, 1 vol. in-8o.

	Blochet (E.). Les écoles de peinture
en Perse (Revue archéologique,
juillet et août 1905).

	Blochet. Les origines de la peinture
en Perse (Gazette des Beaux-Arts,
août 1905).

	Bode. Altpersische Knüpfteppiche.
Berlin, 1904.

	Chardin. Voyages en Perse. Paris,
1811.

	Collinot (F.) et de Beaumont (A.).
Les ornements de la Perse, 1871.

	Coste. Les monuments modernes de
la Perse. Paris, 1867, in-fo.

	
Deck (Th.). La faïence (bibl. de l’enseignement
des Beaux-Arts), Paris.
Bibliographie de la Faïence, d’après
l’ouvrage de M. Champfleury,
1881.

	Dieulafoy (M.). L’art antique de la
Perse. P. 1884-1885, 4 vol. in-fo.

	 Dieulafoy (J.). La Perse, la Susiane
et la Chaldée.

	Flandin (Eug.) et Coste (P.). Voyage
en Perse en 1840-1841. P. 1843-54,
6 vol. in-fo.

	Garnier (E.). Histoire de la céramique,
poterie, faïence et porcelaine
chez tous les peuples depuis les
temps les plus anciens jusqu’à nos
jours, 1883.

	Gayet. L’art persan. P. s. d. in-8o.

	Jacquemart. Histoire générale de la
céramique.

	Marryat (J.). History of pottery and
porcelain. London, 1857. Traduction
française.

	Morgan (J. de). Mission scientifique
en Perse. T. IV, Archéologie.

	Saladin. Le Palais de Machitta. Bull.
arch. 1905.

	Silvestre de Sacy. Mémoires sur
diverses antiquités de la Perse et
sur l’histoire des Arabes avant Mahomet,
in-4o, 1793.

	Tabari. Chronique traduite sur la
version persane par H. Zotenberg.
P. I. I. 1867-1874, 4 vol. in-8o.



L’ART ARABE DE SYRIE ET DE L’INDE


	Abd-al-Basit-el-Almaoui. Damas,
traduit de l’arabe par H. Sauvaire
(Journal asiatique, 1895-96).

	Barsky. Voyage en Syrie et en Palestine
(1738-1744).

	Boha-ed-din ibn Sheddah. Vita Saladini.
Leyde, 1755, in-fo.

	Kamal-ad-din. Histoire d’Alep, traduit
par E. Blochet, traduct. part.
d’Ebm. Chibara, 1 vol. in-8o.

	Kremer. Topographie von Damascus.

	Moudjir-ed-din. Histoire de Jérusalem
et d’Hébron jusqu’au XVe siècle,
traduit par H. Sauvaire. P. 1876,
in-8o.

	Nassiri Khosrev Sefer Nameh. Relation
du voyage en Syrie, en Palestine,
en Égypte, traduit et annoté
par Ch. Schefer. P. 1881-1897,
1 vol. in-8o.

	Palmer. Harun-ar-Raschid and Saracen
civilization, Londres.

	Vogué (Mis de). Architecture civile
et religieuse du Ier au XIIe siècle
dans la Syrie et le Haouran. P.
1877, 2 vol. in-4o.

	Vogué (Mis de). Le temple de Jérusalem.
P. 1864, in-fo.

	Aboul-Chazi-Behadour. Histoire des
Mogols, traduction Desmaisons.
Saint-Pétersbourg, 1874.

	Akbar. The institutes of the Emperor
Akbar, traduit du persan par
Gladwin. Calcutta, 1786.

	Bernier (Franc). Ses voyages aux
Indes. Amsterdam, 1699, 2 vol. in-12.

	Maindron (Maurice). L’art indien.
Paris, 1896.

	Rousselet (L.). L’Inde des Rajahs.
P. 1875, in-4o.




Pl. 56.



Intérieur Turc à l’époque des Janissaires.—Réception des étrangers.
  (Gravure de A.-J. Duclos d’après les dessins de Moreau le Jeune.)
    



L’ART TURC ET OTTOMAN


	Architecture (L’) ottomane, publié
par le ministère des Travaux publics,
texte et planches. Constantinople,
1873, in-fo.

	Bode (Dr). Vorderasiatische Knüpfteppiche,
Seemann. Leipzig.

	Brosset (M.). Rapport sur un voyage
archéologique dans la Géorgie et
dans l’Arménie, exécuté en 1847-48.
Saint-Pétersbourg, 1849-51, 3 vol.
in-8o et un atlas in-fo.

	Cahun. Introduction à l’histoire de
l’Asie, Paris, 1904. Des origines à
1405, 1 vol. 1896.

	
Commission impériale russe d’archéologie.
Les mosquées de Samarcande.
Saint-Pétersbourg, imp.,
1905.

	Cuinet (Vital). La Turquie d’Asie,
géographie administrative, statistique,
descriptive et raisonnée de
l’Asie Mineure. P. 4 vol. gr. in-8o.

	Defrémery. Mémoires d’histoire
orientale, 2 vol. in 8o.

	Defrémery. Histoire des sultans.
Gourides. Paris, 1844. Des Khans
mongols du Turkestan. Paris, 1853.

	Fröhlich (W.). Orientalische Teppiche.

	Gosset (Alphonse). Les coupoles
d’Orient et d’Occident. P. 1890,
1 vol. in-4o.

	Grün (D.). Monuments d’architecture
en Arménie et en Géorgie. Saint-Pétersbourg,
1864.

	Guignes (De). Histoire générale des
Huns, des Turcs, des Mogols,
5 vol. in-4o. Paris, 1756-1758.

	Hammer-Purgstall (Jos. de). Hist.
de l’Empire ottoman depuis son
origine jusqu’à nos jours, trad. de
l’allem. par J.-J. Hellert. P. 1835-1844,
18 vol. in-8o et atlas in-fo.

	Herbelot. Bibliothèque orientale.
Paris, 1777-1779, 4 vol. in-4o.

	Hommaire de Hell (Xav.). Voyages
en Turquie et en Perse pendant les
années 1846-1847 et 1848. P. 1854-60,
4 vol. in-8o et atlas in-fo.

	Howorth. History of the Mongols,
IXe, XIXe siècles, 2 vol. Londres,
1876.

	Huart (Clément). Konia, la ville des
derviches tourneurs. Paris. 1897,
1 vol. in-12. Les calligraphes et
les miniaturistes de l’Orient musulman.

	Institut archéologique de Vienne,
Forschungen in Ephesos 1906.
(Monuments seldjoucides d’Aïasoulouk.)

	Jouannin (J.) et Van Gaver (J.). La
Turquie (l’Univers pittoresque),
1840, in-8o.

	Kraft (Hugues). A travers le Turkestan
russe. P. 1901, in-4o.

	La Jonquière (De). Histoire de l’Empire
ottoman. P. 1897, in-12.

	Lessing (Julius). Altorientalische
Teppichmuster, Wasmuth, Berlin,
1877.

	Lessing (Julius). Modèles de tapis
orientaux d’après les tableaux. Paris,
1879.

	Lynch (H.-E.-B.). Armenia: travels
and studies. London, 1901, 2 vol.
in-8o.

	Malleson. History of Afganistan.
Londres, 1879.

	Martin (Dr). Les tapis d’Orient.
Vienne.

	Melling. Archiviste de Sélim III.
Voyage pittoresque de Constantinople
et des rives du Bosphore.
P. 1809-1819, in-fo.

	Mouradja d’Ohsson (Ignace). Tableau
général de l’Empire ottoman. P.
1787-1821, 3 vol. in-fo.

	Musée commercial autrichien. Les
tapis d’Orient. Album en trois
langues. Vienne, 1893-1896.

	Parvillée. Architecture et décoration
turques au XVe siècle. P. 1874, in-fo.

	Perry. Six months in Asia. London,
1897.

	Raschid Eddin. Histoire des Mongols.
Traduction Quatremère.

	Riegl (Aloïs). Altorientalische Teppiche.
Vienne, 1891.

	Saladin (H.). Manuel d’art musulman.
P. 1907.

	Sarre (F.). Reise in Kleinasien. Berlin,
1896, in 8o.

	Schubert V. Soldern (Z.). Bochara,
Architecton. Reiseskizzen. Berlin,
1899, in-8o.

	Schuyler. Turkestan, 2 vol. Londres.

	Simakoff. L’art dans l’Asie centrale.

	Stanley Lane Poole, Turkey, 1 vol.
Londres.

	Strzygowski et Forchheimer D. Wasserbehälter
v. Constantinopel.

	Tavernier (J.-B.). Nouvelle relation
de l’intérieur du sérail du grand
seigneur. 1678, in-12. Voyages en
Turquie, en Perse et aux Indes
(Hollande), 1679. 3 vol. in-12.

	Texier (Charles). L’Arménie, la Perse

et la Mésopotamie. Géogr. géol.
Monuments anciens et modernes,
1840-1852, 2 vol. in-fo.

	Timour. Instituts politiques et militaires
de Tamerlan, trad. Langlès,
Paris, 1787.

	Valle (Pietro della). Les fameux
voyages (Turquie, Perse, Inde),
trad. de l’italien par les PP. Et.
Carneau et François Le Comte. P.
1601, 4 vol. in-4o ou 1745, 8 vol.
in-12.

	Vambéry. Histoire de Bokhara. Londres,
1873.

	Vimercati (C.). Constantinople et
l’Égypte. Paris, 1856.

	Vjfalvy de Mezol Koeyesd (C. E. de).
Expédition scientifique française en
Russie, en Sibérie et dans le Turkestan.
P. 1878-1880, 6 vol. in-4o.




L’ART BYZANTIN


	Allard. L’art païen sous les empereurs
chrétiens, 1879.

	Antoniades. Sainte-Sophie. Paris,
1905.

	Banduri. Imperium orientale, 1711.

	Barth. Constantinople. Paris, 1903.

	Batissier. Histoire de l’art monumental.
Paris, 1860.

	Bayet. L’art byzantin.

	Beylié (De). L’habitation byzantine.
Paris, 1902.

	Brehier. Le schisme oriental au
XIe siècle, 1 vol. in-8o. Paris, 1899.

	Byzantinische Zeitschrift (revue spéciale
consacrée à l’étude des choses
byzantines). Munich.

	Chronicon Paschale.

	Codinus. Antiquités de Constantinople.

	Constantin Porphyrogénète. De ceremoniis
aulæ Byzantinæ.

	Constantin. Vie de Basile le Macédonien,
Lipsiae, 1751-1754, in-fo
Bonnae, 1829.

	Daremberg et Saglio. Dictionnaire
des antiquités grecques et romaines.
P. 1873-1906, 39 fasc. in-4o.

	Davillier (Baron Ch.). Histoire des
faïences hispano-moresques, 1861.

	Denys de Tell-Mahré. Chronique
publiée et trad. par J.-B. Chabot.
Paris, 1895.

	Dethier. L’augustée ou la statue de
Justinien, reconstruite d’après un
dessin conservé dans le Sérail.
Publié par l’Académie de Pesth.

	Dethier. Le Bosphore et Constantinople.
Vienne, 1873.

	Dethier. Nouvelles découvertes archéologiques
faites à Constantinople.
Imp. centr., 1867.

	Dethier. L’inscription de la petite
Sainte-Sophie, publié en allemand
par l’Académie de Vienne.

	Dethier. Matériaux pour l’histoire de
l’artillerie à l’époque de la prise de
Constantinople. Imprimerie centrale,
1865. Constantinople.

	Diehl (Charles). Etudes byzantines.
Paris, 1905.

	Diehl. L’art byzantin dans l’Italie
méridionale, 1 vol. in-8o. Paris,
1894.

	Diehl. L’Afrique byzantine, 1 vol.
in-8o. Paris, 1886.

	Diehl. Justinien et la civilisation byzantine
au VIe siècle, 1 vol. in-4o.
Paris, 1901.

	Diehl. Ravenne, 1 vol. in-4o. Paris,
1903. (Collection des villes d’art
célèbres.)

	Diehl. Théodora, impératrice de Byzance,
1 vol. in-12. Paris, 1904.

	Didron. Manuel d’iconographie chrétienne.

	Du Cange. Historia byzantina. Paris,
1680. Constantinopolis christiana,
1680.

	Gibbon. History of the decline and
fall of the Roman empire.

	Geoffroi de Villehardouin. De la conquête
de Constantinople. Paris,
1838.

	Kondakof. Histoire de l’art byzantin.
Paris, 1886-1891.

	

	Kondakof. Les églises byzantines de
Constantinople. Odessa, 1886.

	Krumbacher. Geschichte der byzantinischen
Litteratur. Munich, 1897.
(Bibliographie très complète.)

	Labarte (Jules). Le palais impérial
de Constantinople et ses abords;
Sainte-Sophie, le forum Augustéon
et l’hippodrome. Paris, 1861.

	Labarte. Histoire des arts industriels.

	Laloux (V.). L’architecture grecque.
Paris. (Bibliothèque de l’enseignement
des Beaux-Arts.)

	Lebeau. Histoire du Bas-Empire.
(Paris, 1757-1784.)

	Lenormant (F.). La Grande Grèce,
3 vol. Paris, 1881-84.

	Michel (Fr.). Recherches sur le commerce
et la fabrication des étoffes
de soie, d’or et d’argent, etc., pendant
le moyen âge, 2 vol. 1852.

	Millet. Le monastère de Daphni,
1899.

	Molinier. Histoire générale des arts
appliqués à l’industrie, 1896-1901.

	Mordtmann (Dr). Die ¡letzen=letzten> Tage
von Byzanz, Constantinople, 1893-95.

	Mordtmann. Esquisse topogr. de
Constantinople. Lille, 1892.

	Nicéphore Grégoras. Historia.

	Nicétas Choniate. Vie d’Alexis Ducas
Murzufle; la prise de la ville;
les statues de Constantinople, éd.
de Bonn.

	Paparrigopoulo. Histoire de la civilisation
hellénique.

	Pargoire (Le R. P. J.). L’église byzantine
de 527 à 847. Paris, 1905.

	Pargoire (Le R. P. J.). Autour de
Chalcédoine. Paris.

	Paspati. Βυζαντινὰι μελέται. Constantinople,
1877.

	Paspati. Τὰ Βυζατι υἀ ἀνάκτορα. Constantinople,
1885.

	Pears. The destruction of the Greek
empire. Londres, 1903.

	Petri Gyllii. De topographia Constantinopolis
et de illius antiquitatibus
libri quatuor, Parisiis, 1711.

	Procope. De Ædificiis.

	Pulgher. Anciennes églises de Constantinople.
Vienne, 1880.

	Rambaud. Empereurs et impératrices
d’Orient. (Revue des deux
mondes, 1891.)

	Rambaud. Constantin Porphyrogénète.

	Rey. Etude sur les monuments de
l’architecture des croisés. (Paris,
1871.)

	Richter. Die Mosaïken von Ravenna,
1878.

	Rosen. L’empereur Basile Bulgaroktone.
Pétersbourg, 1883.

	Salzenberg. Altchristliche Baudenkmäler
von Constantinopel. Berlin,
1854.

	Schlumberger (G.). Nicéphore Phocas.
Paris, 1890.

	Schlumberger. L’épopée byzantine,
3 vol., 1896-1905.

	Schlumberger. Le tombeau d’une impératrice
byzantine en Espagne.

	Schlumberger. Les îles des Princes,
le palais et l’église des Blachernes.
La grande muraille de Byzance.
Paris, 1884.

	Schmitt. Kahrié-Djami (Bull. de l’Institut
russe, t. XI). Sofia, 1906.

	Texier. Asie Mineure.

	Unger. Quellen der Byzantinischen
Kunstgeschichte. Vienne, 1878.

	Van Millingen (A). Byzantine Constantinople.
Londres, 1899.

	Van Millingen (A.). Constantinople,
painted by Warwick-Goble. London, 1906.

	Vast. Le siège et la prise de Constantinople
par les Turcs (Rev. hist., 1880).






TABLE DES PLANCHES





	Planches.
	Pages.



	 
	Plan de Constantinople
	au titre



	1.
	Panorama de Constantinople (entrée de la Corne d’Or)
	1



	2.
	Panorama de Constantinople (suite)
	1



	3.
	Les murs théodosiens. Vue du côté des Sept Tours
	5



	4.
	Ruines du palais Justinien.—Chateau des Sept Tours. Escalier conduisant aux remparts
	9



	5.
	Tour de Galata.—Mosquée de Tophané
	17



	6.
	Porte Melandisia.—Porte de Rhégium
	21



	7.
	Sainte-Sophie. Vue générale prise du côté de l’Hippodrome
	25



	8.
	Sainte-Sophie. Nef centrale
	33



	9.
	Sainte-Sophie. Intérieur
	37



	10.
	Sainte-Sophie. Narthex
	41



	11.
	Sainte-Sophie. Galeries supérieures du Gynécée.—Sainte-Sophie. Arcades supportant les galeries supérieures
	49



	12.
	Sainte-Sophie. Gynécée
	53



	13.
	Sainte-Sophie. Galerie supérieure. Église de Sainte-Irène
	57



	14.
	Église Saints Serge et Bacchus. Chapiteaux et frise.—Mosquée de Kahrié. Intérieur de la chapelle latérale. (Parekklesion.)
	65



	15.
	Sainte-Sophie. Porte en bronze.—Mosquée de Kahrié. Chapiteau avec croix de l’église Khora
	69



	16.
	Mosquée de Kahrié. (Ancienne église de Khora)
	73



	17.
	Mosquée de Kahrié. Narthex
	81



	18.
	Mosquée de Kahrié. Partie latérale.—Mosquée de Kahrié. Coupole
du Narthex (mosaïques). Les patriarches et les représentants des
tribus d’Israël autour de la Sainte Vierge
	85



	19.
	Mosquée de Kahrié. Mosaïque. Métochite, premier ministre de
l’Empereur, présente au Christ Pantocrator, le modèle de l’église.
Mosquée de Kahrié. Mosaïque. Distribution aux jeunes filles de
la laine pour filer le voile du Temple, le sort attribue à Marie la
pourpre
	89



	20.
	Palais de l’Hebdomon. Vue de l’Intérieur.—Palais de l’Hebdomon. Façade
	97



	21.
	Hippodrome, palais impérial et Sainte-Sophie au xe siècle. (Restitution de l’auteur d’après le plan de Labarte)
	101



	22.
	Obélisque de Théodose
	105



	23.
	Colonne de Constantin Porphyrogénète
	113



	24.
	Colonne de Théodose. Bas-reliefs du piédestal
	117



	25.
	Colonne de Constantin et Mesè.—Ancienne rue de «Mesè» et
colonne de Constantin au xe siècle. (D’après la restitution de
l’auteur)
	121



	26.
	Colonne Serpentine.—Aqueduc de Valens
	129



	27.
	Citerne de Bin bir Direk
	133



	28.
	Mosquée de Bayazid
	137



	29.
	Mosquée de Bayazid. Cour
	145



	30.
	Mosquée de Sélim Ier
	149



	31.
	Mosquée de Chahzadé
	153



	32.
	Mosquée Nouri Osmanié. Porte principale.—Tombeau de Chahzadé
	161



	33.
	Mosquée de Rustem Pacha.—Mosquée de Rustem Pacha. Cour
	165



	34.
	Mosquée de Rustem Pacha. Mihrab et Mimber
	169



	35.
	Mosquée de Suleïmanié. Galeries de la façade et fontaines d’ablutions
	177



	36.
	Mosquée Suleïmanié. Intérieur
	181



	37.
	Mosquée Suleïmanié. Mihrab et Mimber
	185



	38.
	Mosquée du sultan Ahmed Ier et Hippodrome
	193



	39.
	Mosquée d’Ahmed Ier. Intérieur
	197



	40.
	Mosquée d’Ahmed Ier. Mimber
	201



	41.
	Mosquée de Yeni Djami
	209



	42.
	Mosquée de Yeni Djami. Faïences de l’entrée des appartements du Sultan
	213



	43.
	Mosquée de Yeni Djami. Appartement du Sultan
	217



	44.
	Mosquée du sultan Mehmed II le Conquérant
	225



	45.
	Tombeau de Mehmed II le Conquérant. (Dans le Turbé devant sa mosquée)
	229



	46.
	Fontaine d’Ahmed III ou d’Aya Sophia
	233



	47.
	Intérieur du grand bazar
	241



	48.
	Marchands de chaussures
	245



	49.
	Vieux Sérail. (Palais de Top Kapou). Salle du Trône
	249



	50.
	Vieux Sérail. Cheminée, porte, fontaine d’ablutions et faïences
	257



	51.
	Vieux Sérail. Tchinili Kiosque.—Vieux Sérail. Terrasse et pavillon aux faïences
	261



	52.
	Vieux Sérail. (Au fond la porte de la salle du Trône).—Vieux Sérail. Cour du Harem
	265



	53.
	Vieux Sérail. Balcons à encorbellement.—Vieux Sérail. Intérieur de Bagdad Kiosque
	269



	54.
	Vieux Sérail. Intérieur.—Intérieur d’une maison turque au XVIIe siècle. (D’après un dessin de l’auteur.)
	273



	55.
	Palais de Dolma Bagtché.—Vue panoramique de la Mosquée Suleïmanié
	277



	56.
	Intérieur turc a l’époque des Janissaires. Réception des étrangers.
(Gravure de A.-J. Duclos d’après les dessins de Moreau le Jeune.)
	281







TABLE DES MATIÈRES











	PREMIÈRE PARTIE

A TRAVERS BYZANCE



	CHAPITRE PREMIER

PRÉCIS HISTORIQUE



	I.
	L’histoire de la ville jusqu’à la conquête turque
	1



	II.
	Mehmet II le Conquérant
	14



	III.
	La prise de Constantinople
	21



	CHAPITRE II

TOPOGRAPHIE DE LA VILLE ANCIENNE



	I.
	Les régions
	37



	II.
	Les rues et les forums
	41



	III.
	Les environs de Byzance
	47



	IV.
	Les murs et les tours
	62



	V.
	Les portes
	67



	VI.
	Les portes des murs maritimes de la Corne d’Or
	72



	VII.
	Les portes des murs maritimes de la Propontide
	75



	CHAPITRE III

L’ART ET LES ÉDIFICES BYZANTINS



	I.
	L’art byzantin
	77



	II.
	Les églises byzantines
	84



	 
	Sainte-Sophie
	84



	 
	Église de Sainte-Irène
	96



	 
	Église des grands martyrs Serge et Bacchus
	97



	 
	Église de Saint-Jean du Stoudion
	98



	 
	Église de Chora
	98



	 
	Église des Blaquernes
	105



	 
	Autres églises
	107



	III.
	Les palais byzantins
	112



	 
	Palais impérial
	112



	 
	Palais de Boucoléon
	118



	 
	Palais de la Magnaure
	119



	 
	Palais des Blaquernes
	120



	 
	Palais de Constantin Porphyrogénète
	126



	 
	Hippodrome
	128



	IV.
	Les bains byzantins
	132



	V.
	Les monuments
	134



	 
	Obélisque de Théodose le Grand
	134



	 
	Colonne serpentine
	136



	 
	Colonne murée ou colonne dorée (colosse)
	137



	 
	Colonne de Constantin
	138



	 
	Colonne d’Arcadius
	139



	 
	Colonne de Marcien
	139



	 
	Colonne des Goths
	140



	 
	Statue de Justinien
	140



	VI.
	Les aqueducs et les citernes
	141



	VII.
	L’habitation civile byzantine
	144



	DEUXIÈME PARTIE

A TRAVERS ISLAMBOL



	CHAPITRE PREMIER

L’ART OTTOMAN



	I.
	L’art turc
	151



	II.
	Les origines de l’art ottoman
	155



	III.
	L’architecture ottomane
	170



	CHAPITRE II

LES ÉDIFICES OTTOMANS



	I.
	Les mosquées
	191



	 
	Mosquée de Bayazid
	191



	 
	Mosquée de Selim Ier
	195



	 
	Mosquée de Chahzadé
	198



	 
	Mosquée Suléïmanié
	201



	 
	Mosquée d’Ahmed Ier
	209



	 
	Mosquée de Yeni Djami
	211



	 
	Mosquée du sultan Mehmed le Conquérant (Fatih)
	214



	 
	Mosquée de Laléli
	216



	II.
	Les fontaines
	217



	III.
	Les cimetières
	221



	IV.
	Les bains turcs (Hamam)
	224



	V.
	Le grand bazar
	230



	VI.
	Les palais impériaux ottomans
	232



	 
	Palais de Top Kapou
	232



	 
	Palais de Tcheragan
	237



	 
	Palais de Dolma Bagtché
	238



	 
	Palais de Yildiz
	239



	 
	Les anciens palais
	239



	VII.
	L’habitation
	242



	Biographie de Kodja Sinan
	253



	Table des monuments construits par Kodja Sinan
	256



	Biographie de Mehmed Aga
	265



	Monuments de l’époque byzantine
	269



	Monuments musulmans contemporains de l’époque byzantine
	275



	Monuments de l’époque ottomane
	277



	Bibliographie
	279



	Table des planches
	285








Au lecteur

L'orthographe d’origine a été conservée telle quelle en général, mais
les erreurs typographiques évidentes ont été corrigées. Ces corrections
sont soulignées en pointillés. La
ponctuation a fait l'objet de quelques corrections mineures.


Ce livre contient quelques citations en arabe et en grec. Pour
les afficher correctement votre appareil doit disposer des polices
nécessaires.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK CONSTANTINOPLE DE BYZANCE À  STAMBOUL. ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8464737124211113756_cover.jpg
DJELAL ESSAD

CONSTANTINOPLE

DE BYZANCE A STAMBOUL

PARIS
LIBRAIRIE RENOUARD, H.LAURENS, EDITEUR

1909





