
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Bevezetés a filozófiába

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Bevezetés a filozófiába


Author: Wilhelm Jerusalem


Translator: Aladár Schöpflin



Release date: September 1, 2021 [eBook #66200]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Credits: Albert László from page images generously made available by the Library of the Hungarian Academy of Sciences




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK BEVEZETÉS A FILOZÓFIÁBA ***





Megjegyzés:

A tartalomjegyzék a 253. oldalon
található.







KULTURA és TUDOMÁNY

 

BEVEZETÉS A
FILOZÓFIÁBA

 

IRTA Dr
JERUSALEM VILMOS

FORDITOTTA SCHÖPFLIN
ALADÁR

 

 

BUDAPEST, 1916

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA



BEVEZETÉS A FILOZÓFIÁBA

 

IRTA

Dr JERUSALEM
VILMOS

 

A HARMADIK NÉMET
KIADÁS UTÁN FORDITOTTA

SCHÖPFLIN
ALADÁR

 

 

BUDAPEST, 1916

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

KIADÁSA

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.







ELSŐ FEJEZET.

A filozófia jelentősége és állása.

1. §. A filozófia fogalma és feladata.

Filozófia az a gondolkodó munka, melyet az ember azért vállal,
hogy a mindennapi élettapasztalatot és a tudományos kutatás
eredményeit egységes és ellenmondás nélküli világnézetté egyesítse,
amely alkalmas arra, hogy az értelem szükségleteit és a kedély
követelményeit kielégítse. Minden filozofálásnak közös célja
kezdettől fogva az volt, hogy zárt, harmonikus világnézetre jusson.
A tartalom és módszer minden különbözősége mellett ez minden
filozófiai rendszer összekötő kapcsa. Ebben az értelemben tehát a
filozófia világnézet-tan. Mint ilyennek azonban folytonos és szoros
érintkezésben kell lennie az egyes tudományokkal és ezeknek
eredményeit tudomásul kell vennie. Az olyan filozófia, amely a
tudományos kutatások eredményeivel közönbösen állna szemben,
uralkodni akarna rajtuk vagy ellentétbe helyezkednék velük,
manapság nem találna figyelemre. E mellett azonban a filozófia
mindig az egészre irányítja tekintetét; felhasználja az évezredes
szellemi munka által teremtett gondolkodási eszközöket, hogy a
részleteket, melyeknél egyebet még a tudományosan kitágult
tapasztalat sem nyújthat, egésszé gondolja végig. Az egészre

irányuló ez a szükségérzet azonban nemcsak az ész szükségérzete,
hanem sokkal magasabb fokban a kedély szükségérzete is. Egészet
akarunk gondolni, mert a részlet ellenkezik egységes
természetünkkel. Hasonlóképen a szívünk a világnézet mellett és
benne életnézetet is követel. Nemcsak a világegyetemet akarjuk
átfoglalni, azt is tudni akarjuk, milyen helyet foglal el benne az
ember, mit csinál benne és mi legyen benne. A kedély követelményei
mint kétségbevonhatatlan tények szintén elemei és részei az
egyetemes történésnek; mint ilyenek figyelmet és tekintetbevételt
kívánnak egy világ- és életnézet alkotásánál. A gondolkodásnak ezen
kiegészítő munkája által a filozófia nem szünik meg ugyan
tudományos lenni, feladata azonban fölébe nő a tudománynak.

2. §. A filozófia lélektani eredete.

Az egységes világnézet szükségérzete mélyen benne rejlik az
emberi természetben. Legprimitivebb formája a csodálkozás
érzése, melyet már Plato és Aristoteles is a
filozófia kezdetéül jelöltek meg. Ez az érzés akkor keletkezik,
mikor egy új jelenség áll elénkbe, melyet nem bírunk világképünk
keretébe beilleszteni. A csodálkozással gyakran félelem
kapcsolódik, mert ami idegen, az könnyen tünik fel ellenségesnek.
De e mellett a mondhatni praktikus csodálkozás mellett már
kis gyermekeknél is észlelni lehet az önálló, félelemmel össze nem
kötött csodálkozást, melyet theoretikus csodálkozásnak lehetne
nevezni. A gondolkodás, amelyet legelsősorban praktikus megfontolás
és az élet fenntartása céljából hozunk  működésbe,
olyan funkcióvá fejlődik, mely tevékeny akar lenni akkor is, ha nem
szorít erre közvetlen praktikus szükség. Így a gyermeknél a
csodálkozás legelőbb az arckifejezésben és aztán naiv kérdésekben
nyilvánul, a felnőtt embernél és egész népeknél tudományos
kutatásban és filozófiai spekulációban. A theoretikus csodálkozás
elkísér minket az egész életen át. Előbb az újon és idegenen
csodálkozunk. De eljön az az idő, mikor a világnézet, melyet a
tradició révén és a szociális és vallási tekintély befolyása alatt
öntudatlanul elsajátítottunk magunknak, éretté vált
gondolkozásunkat már nem bírja teljesen kielégíteni. Most azon
csodálkozunk, ami eddig ismeretes volt, mert új világításban tűnik
fel előttünk. Épen ez a csodálkozás a mindennapin, az
ismerten és hagyományoson a filozófia tulajdonképeni
kezdete.

Irányadó a filozófiai csodálkozásra az emberi szellemi élet egy
másik ősténye. Ez a tudatunk egységének az érzése. Ahogy
mindegyikünk egységes, önmagába zárt személyiségnek érzi magát,
mely dacára legkülönfélébb vonatkozásainak a természethez és az
emberi világhoz és dacára énünk nagy változásainak, melyeket a
természetes fejlődés hoz magával a bölcsötől a sírig, szüntelenül
egy egésznek és ugyanannak érzi magát, ép úgy igyekszünk a világot
is, amely körülvesz, egységes alapból megérteni és mint egészet
felfogni. Ez a pszichikai tény nyilvánvalóan tanusítja magát minden
filozofálás föntebb megadott céljában.

Mennél gazdagabban alakul most már világképünk a tudományos
kutatás következtében,  annál nehezebbé válik a sokféleségben
megtalálni az egységet. De épen ezáltal kap a filozófiai
csodálkozás egyre új táplálékot és az egység szükségérzete annál
erősebbé válik. Ennélfogva bizonyosan lehet állítani, hogy dacára
az energikus elutasításnak és dacára a nyers gúnyolódásnak, melynek
a filozófiai spekuláció a speciális tudományok részéről gyakran ki
van téve, a filozófiai megismerés ösztöne sohasem fog megszünni. Ha
a konstruált filozófiai rendszerek egyike sem elégít is ki
tartósan, Schiller ismert szavai szerint maga a filozófia
mindig meg fog maradni.

3. §. A filozófia történeti eredete.

Egymástól függetlenül több kultúrnép fejlesztett ki filozófiát.
A XIX. század tudós nyelvkutatása megismertetett a khínaiak, az
egyiptomiak, a perzsák és különösen az indusok terjedelmes és
gyakran nagyon mély filozófiai spekulációjával. A nyugati
gondolkodás fejlődésére azonban, ha nem veszünk számba néhány,
csekélyszámú XIX. századi gondolkozót, csak a görög
filozófia volt fontos. Ez az egész középkoron áthatolt,
sokféleképen hatással volt az újabb filozófiára, ezt
megtermékenyítette és történelmi hatásában még mindig nem ért
véget. Itt állították fel először azokat a problémákat, amelyekkel
még ma is foglalkozunk, itt találták meg először azokat a
gondolkodási eszközöket, amelyekkel ma is operálunk. A görög
filozófia tanulmányozása ezért ma is elengedhetetlen a problémák
mélyebb megértése szempontjából s ezenkívül a kezdőre nézve
különösen tanulságos is. 

Jónia gazdag telepítvényeiben (Kisázsia nyugati partján), ahol
az élénk kereskedés és forgalom sokféle ösztönzést, a fokozódó
jóllét pedig ráérő időt adott a gondolkodásra, különösen kedvezők
voltak a filozófiai ösztön kifejlődése számára való pszichologiai
feltételek. Ott kezdődik Krisztus előtt 600 körül
Thales-szel a gondolkozók hosszú sora, akik a világrejtély
megoldásán fáradoztak.

A filozófia és filozófus elnevezésekre azonban csak a Kr. e.
ötödik század vége óta van tanuságunk. A philosophia görög
szó valószínűleg a philosophein igéből van levezetve s ez
annyit jelent, mint megismerésre törekedni és pedig merő
tudásvágyból, anélkül, hogy az ember amellett valami praktikus célt
tartana a szeme előtt. A névnek ebben a keletkezésében egyúttal
szimbolikusan benne rejlik az a jelentőséges igazság, hogy a
filozófiában a filozófálás a legfontosabb. Nem a fáradságosan
elsajátított eredmény, hanem az érte való önálló küzdés itt az
értékes.

Ebben a világnézetre való törekvésben, a végső okok után való
kérdésben a filozófia hagyományos vallási képzetekre bukkan,
melyekből részben maga is keletkezett. Ezért ajánlatos lesz, ha itt
mindjárt tárgyaljuk a filozófia és vallás közötti viszonyt.

4. §. Filozófia és vallás.

A filozófia és vallás szoros kapcsolatban vannak egymással.
Közös mindakettőben az a törekvés, hogy a tapasztalatot egy
egységes képpé egészítsék ki, közös továbbá, különösen
kezdeteikben, a naiv bizalom a gondolkodás és alakítás erejében és
az erős hit saját gondolkodási és fantázia 
tevékenységünk alkotásaiban. Plato nem hisz kevésbbé
szilárdan az ideák valóságában és realitásában, mint a jámbor lélek
a halál utáni életben.

Míg azonban a vallási világnézetekben a fantázia és a kedély az
alkotó és ösztönző erők, a filozófiában a megismerés ösztöne visz
arra, hogy minden lét és történés végső okait keressük. A vallásos
képzetek továbbá a hagyomány erejénél és szociális érvényüknél
fogva tartják fenn hatalmukat a lelkek felett. A hagyományos
hittételek örökölt közkincs, melyet senkinek sem szabad büntetlenül
érinteni vagy épen lerombolni. A filozófiában ellenben az emberi
szellem saját erejéből és az azelőtt hittre való tekintet nélkül
akar a világban tájékozódni s így akarja a világ lényegét
megérteni. A vallás tehát természeténél fogva autoritativ és
szociális, a filozófia ellenben kritikai és
individualisztikus.

Ennélfogva érthető, hogy a filozófia első fölléptekor a vallási
tradiciók elleni fellázadás észlelhető. A görög filozófiában ez az
ellentét alkalomadtán élesen előtérbe lép. Xenophanes
szemükre veti a homéroszi isteneknek az emberhez való
hasonlóságukat és emberi gyöngéiket, Protagoras nem tudja,
vannak-e egyáltalán istenek, Epikurosz pedig meghagyja ugyan
az istenségeket mint ideális alakokat, de megvon tőlük minden
befolyást a világ folyására. Ezzel szemben már meglehetős korán
kezdődnek a kísérletek a vallás és filozófia egyesítésére.
Plato és Aristoteles spekulativ úton jutnak rá egy
egyetlen isten eszméjére, kinek a világhoz való viszonyát
különbözőképen határozzák meg. A sztoikusok megkísérelték
 a hagyományos isten és hős-mondákat
allegorikus magyarázás útján filozófiai rendszerükbe beilleszteni.
A zsidó alexandriai Philo (szül. 20. Kr. e.) allegorikus
magyarázat útján igyekszik az ótestamentomi teremtési mondából egy
merőben filozófiai kozmologiát kiolvasni. A kereszténység
sokféleképen használ előbb kinyilatkoztatásának indokolására és
védelmére, azután tanításainak formulázására filozófiai
gondolkodó-eszközöket, de a hitet határozottan a tudás fölébe
helyezi. A középkor skolasztikus filozófiájában aztán energikus
kísérlet történik arra, hogy a keresztény vallás dogmáit
filozófiailag megalapozzák. De csakhamar kiderült, hogy nem minden
dogma képes szigorúan észszerű indokolásra és erre különválasztják
a természetes és kinyilatkoztatott theologiát
(theologia naturalis és theologia revelata). Ami az utóbbihoz
tartozik, azt nem lehet bizonyítani, azt a kinyilatkoztatás alapján
hinni kell. A látszólag leküzdött ellentét tehát már a skolasztikán
belül is ismét feltámad.

Az újabb filozófiát a XVII. és XVIII. század felvirágzó
természettudománya termékenyítette meg és különösen a mathematika
volt rá nagy befolyással. Kezdik egyfelől megbecsülni a
megfigyelést és kísérletet, mint az empirikus megismerés
legbiztosabb forrásait, míg a mathematika a föltétlenül érvényes, a
tapasztalattól látszólag teljesen független igazságok rendszerét
nyújtja, melyek magából az észből merítetteknek látszanak. Telve a
megerősödött megismerőképességbe vetett önbizalommal, a filozófia
hivatottnak érzi magát, hogy állást foglaljon a vallási
problémákkal  szemben és ezek még ma is buzgó
elmélkedés tárgyai.

A XVIII. és XIX. század materializmusa ugyan minden vallást üres
agyrémnek tekintett és minden rávonatkozó problémát ki akart a
tudományból küszöbölni, azonban a legutóbbi évtizedek történelmi és
különösen ethnográfiai kutatásai újra megmutatták, hogy vallásos
képzetek mindenütt találhatók, ahol emberek élnek együtt és így
ezek az emberi szellem elemi gondolatai közé tartoznak.

A filozófia és vallás egyesítésére való kísérletet nem szabad
eleve mint kilátástalant elvetni, mert hiszen nem lehet tagadni a
lehetőségét, hogy a filozófiai, tehát előítélet nélküli vizsgálat
olyan eredményekre jut, amelyek tisztult vallási képzetekkel
megegyeznek. Bizonyos, hogy a filozófiai spekuláció az ókorban és a
jelenben igen sokkal járult hozzá a vallásos képzetek tisztázásához
és ezeket theoretikus és praktikus tekintetben közelebb hozta a
tudományos világnézethez. Bizonyos azonban az is, hogy a filozófia
egy olyan általános és a kultúréletbe olyan mélyen belenyúló
jelenséget, mint a vallás, nem hagyhat figyelmen kívül. Az
összehasonlító vallástudomány eredményeit tehát, melyek az utóbbi
évtizedekben nagy lendületet nyertek, tudomásul kell vennie és
egységbennéző és összefoglaló tevékenységében ép úgy figyelembe
kell őket vennie, mint a többi tudományok eredményeit. Ez magától
átvezet a filozófia és az egyes tudományok közötti viszony
kérdésére. 

5. §. Filozófia és tudomány.

A filozófia első fellépése idejében a görögöknél azonos a
theoretikus tudománnyal. Az önmagáért való megismerésre való
törekvés a filozófiának ismertetőjele, ép úgy mint a tudományé.
Különösképen a tudományos természetszemlélet itt még teljesen a
filozófusok feladata. Ennek a fejlődésnek tetőpontját s egyúttal
fordulópontját az ókorban Aristoteles jelenti, aki korának
egyetemes tudását egyesítette magában és összefoglalólag
feldolgozta. Innen fogva kezdődik a tudományok specializálódása és
egyúttal elkülönülésük a filozófiától is. Ez a folyamat csak lassan
és fokozatosan ment végbe. Pihenés nélküli megfeszített munkában az
emberi szellem lassankint megtanulta, hogy megfigyelt tényekből
levonja a történés törvényeit s e törvények által értse meg a
természetet és uralkodjék rajta. Az évszázadok folyamán a munkának
mindinkább végbemenő megosztása által olyan gazdag ténybeli anyag
gyült össze, olyan komplikált módszerek és gondolkodási eszközök
találtattak, hogy ma az egyes embernek tökéletesen lehetetlen a kor
egyetemes tudásán önállóan uralkodni. Ezzel a tudásnak minden egyes
területe kitágul ugyan, de az a veszedelem is fenyeget, hogy minden
tudás összefüggése elvész.

Ezt a veszedelmet fokozza még az is, hogy a XIX. század második
felében az egyes tudományok képviselőinél bizonyos ellenszenv
mutatkozik minden filozófiai szemléletmód ellen. Ennek az
ellenszenvnek az alapja ismét abban van, hogy a filozófia hosszú
időn át mint a tudományok  királynője akart szerepelni s
szerepelt is s mint ilyen magának követelte minden tudás
legmagasabb és legvégső kérdéseiben a végleges döntést. Még
természettudományi kérdésekben is időnkint a filozófia nemcsak hogy
az utolsó szót követelte magának, hanem alkalomadtán annyira ment,
hogy pontosan megfigyelt és biztosan bebizonyított tényeket
letagadott és lehetetleneknek bélyegezett, mert nem illettek bele a
filozófiai rendszerbe.

Ilyen teljesen jogosulatlan igényekkel szemben, amilyenekkel
kivált Hegel és iskolája lépett fel, a természettudománynak
érvényesítenie kellett önállóságát és mind újra rá kellett mutatnia
arra, hogy a megfigyelés és kísérlet útján talált tények és
törvények minden filozófiai spekulációtól függetlenül érvénnyel
bírnak. Sőt inkább az így talált tények adják azt az alapot,
amelyen a tudományos filozófiának tovább kell építeni.

Az azelőtt nem is álmodott sikerek, melyeket a természettudomány
és technika a XIX. században felmutatott, a kutatók nagy
többségénél azt a véleményt keltették, hogy csak az exakt, egyfelől
megfigyelésen és kísérleten, másfelől mathematikán alapuló kutatási
mód vezet megismerésünk valóságos kitágítására s hogy ezzel szemben
minden filozófiai spekuláció csak hasztalan, teljesen értéktelen
játéknak tekintendő.

A természettudományi módszert azonban azok a tudományok is
alkalmazásba vették, melyek a szellemi élet kutatását tűzték ki
feladatukul. A nyelv, a vallás, az erkölcs és minden szociális
intézmény fejlődését statisztikai és összehasonlító módszerrel
kutatták és kutatják ma is és itt is  érvényesül a tények
kultuszának és a spekuláció megvetésének egy neme.

A tudomány, a jelenkor egy kiváló kutatójának állítása szerint
nem egyéb, mint ökonomikusan elrendezett tapasztalat és feladata
abban áll, hogy a természetben és az emberi szellemben végbemenő
jelenségeket lehetőleg egyszerűen leírja. Ez az ellenszenv mindaz
iránt, amivel mi önmagunkból járulunk hozzá a tényhez és a
törekvés, hogy a folyamatokat, amint tényleg végbemennek, lehetőleg
híven másoljuk le gondolkodásunkban, mint módszertani szabály
minden tudományos kutatás számára rendkívüli fontosságú és ezért
nem lehet elég gyakran elménkbe vésni.

Belső ösztönünk azonban arra, hogy minden tapasztaltat egységbe
foglaljunk, a szükségérzet, hogy a világot és önmagunkat necsak
megismerjük, hanem meg is értsük, nem tüntethető el a világból
semmiféle módszeres kutatási szabály által. Ehhez járul még, hogy
minden úgynevezett tényt, melyet megismerünk, szellemünknek kell
megformálni, hogy tulajdonunkká váljon. Minden tudományos
kutatásnak észrevevésünk és gondolkodásunk bizonyos általános
tulajdonságai szolgálnak alapjául s csak ezek teszik lehetségessé a
kutatást, A tudománynak továbbá sohasem egyes tények megismerése a
célja, hanem a történés törvényeinek a megismerése és így minden
egyes kutatásnak, ha meg akarja érdemelni a tudomány nevet, az
egészre kell függesztenie tekintetét.

Csakugyan az összefoglalásra való szükségérzet világosan
felismerhető az utóbbi években az egyes speciális tudományok
művelőinél. Wilhelm Ostwald  a kémikus, Lipcsében
felolvasásokat adott ki a természet-filozófiáról és folyóiratot is
indított Annalen der Naturphilosophie (a természetfilozófia
évkönyvei) címmel s a folyóiratnak az a bevallott célja, hogy a
tudományos kutatás általános kérdéseit megvitassa és a tudományos
módszerekről és megismerési értékükről vizsgálatokat indítson. A
történetkutatók is belefáradtak, hogy csupán csak adatokat
gyüjtsenek és érzik azt a szükségletet, hogy megragadják a
történelmi fejlődés mélyebb értelmét. A Herder és Hegel által
megalapított történetfilozófia ismét szóhoz jut, de kivált a tények
lényegesen kibővült ismeretéből, melyhez az egész emberektől lakott
föld bevonása révén jutott, sokkal konkrétebb és egyúttal szélesebb
alapot nyer. Minden speciális tudománytól általános kérdésekig
vezet az út s ezekre a felelet megadása épen a filozófia dolga.
Eszerint nincs is hathatósabb és jobb bevezetés a filozófiába, mint
a valamely speciális tudománnyal való foglalkozás. Innen
általánosabb és mélyebb problemákig előrehatolni a filozófikus
elmének sürgető szükséggé válik.

Így tehát minden tudomány, ha alaposan műveljük, filozófiai
vizsgálatokhoz vezet. Már most kérdeni fogják, tudomány-e a
filozófia vagy sem? Feleletül Schiller egy szavát lehetne
variálni. Schiller a maga Die Künstler című
költeményéről mondja egy helyt, hogy azért nem kevésbbé költemény,
ha több is mint költemény. A filozófia nem kevésbbé tudomány azért,
mert több mint tudomány.

A filozófia tudomány, mert tudományos alapon  és
tudományos kutatóeszközökkel dolgozik. Több a tudománynál,
mert a tapasztalatot nemcsak rendezi, hanem kiegészíteni is
kénytelen és mert céljának, a harmónikus világnézetnek elérésén a
fantáziának és a kedélynek is közre kell működnie. A jelenkor
filozófusának az az elutasíthatatlan kötelezettsége, hogy a
tudományos kutatás eredményeit lehetőleg nagy kiterjedésben
elsajátítsa és nevezetesen megismerkedjék azokkal a gondolkozási
eszközökkel, melyeket az egyes ismeretágak kidolgoztak. Ezekkel a
tudományos fegyverekkel felszerelve azonban meg kell hogy legyen az
a morális bátorsága és művészi alakító képessége, hogy a
tapasztalaton túlmenjen és a speciális kutatás eredményeit egy
egésszé szemlélje és foglalja össze.

Az ilyen merészen kidolgozott és művészileg megalakított
világnézetben azután a filozófus örömét találhatja, mint a hadvezér
a győzelemben vagy a művész a művében. Az ilyen világnézet mint a
hit egy neme kedvessé és értékessé lesz. Ez az a pont, ahol
tudomány, művészet és vallás egyesülhetnek, de mindig az alatt az
előfeltétel alatt, hogy a tudomány az alap és a gondolkodási
eszközök tudományosak maradnak.

6. §. A filozófia felosztása.

A görögöktől maradt ránk a filozófia hármas felosztása, mely
kevéssel Aristoteles után, tehát a Krisztus előtti harmadik
század kezdetétől fogva lett általános. A három rész: a logika,
fizika és etika.

Logika alatt értették a megismerésről, a gondolkodás
 törvényeiről, az igazság kritériumairól
való tanítást és később a valószínűségről való tanítást is.

A fizika magába foglalta a természettudományt,
természetfilozófiát, kozmológiát, valamint az emberi lélekről és
sorsáról való tanítást is. Később merült fel a metafizika
neve, amin a létezőről szóló tanítást értették, vagyis azt, ami
tőlünk függetlenül mint a dolgok lényege kell hogy szerepeljen,
szemben azzal, ahogy a dolgok előttünk feltünnek. A metafizika
elnevezés annak a véletlenségnek köszönheti eredetét, hogy
Aristoteles munkája, amely ezekkel a legfőbb kérdésekkel
foglalkozik, összes iratainak sorrendjében a fizika mögé került és
mivel nem volt külön címe, így nevezték el: ami a fizika után
következik (τὰ μετὰ τὰ φυσικὰ). A név és fogalom mai napig
megmaradt, holott alkalmasabb volna a filozófiának ezt a részét az
ontológia – vagyis a létezőről szóló tanítás – névvel
megjelölni.

Etika alatt értették az ember erkölcsiségéről szóló
tanítást, de a régieknek az erkölcsiségről való sajátos fogalma
szerint ez inkább a legfőbb jóról, mint a morális kötelesség
lényegéről szóló tanítás. Mint az etika egy része szerepelt a
politika, vagyis az államról és formáiról való tanítás.

A szépről és a művészetről szóló tanítást ugyan tárgyalják
alkalmilag Plato, Aristoteles és különösen
Plotinus, de az ókorban mégse volt állandó része a
filozófiának.

A logikára, fizikára és etikára való felosztás irányadó maradt
az egész középkoron át és ma is alapjául szokott szolgálni a
filozófiatörténet  előadásának. Az újabb időben kivált
Verulami Baco (1561–1626) és Wolff Keresztély
(1679–1754) más felosztásokat adtak, melyek a filozófia területét
pszichológiai alapon igyekszenek tagolni. Ugyanennek az elvnek
alapján áll Kant beosztása (1724–1804), mely a jelenkorig a
legnagyobb hatású maradt és amelyhez nagyjában mi is igazodni
fogunk.

Kant «A tiszta ész kritikája» című művében adja a
megismerés filozófiáját, «A praktikus ész kritikája» című
műveben az akarás filozófiáját és «Az ítélőerő kritikája»
című művében az érzés filozófiáját.

Ennél a felosztásnál megmaradunk mi is. Csak a megismerés
filozófiáját kell két szakaszra tagolni. Az elsőnek a megismerés
lehetőségeinek, határainak, valamint eredetének kérdéseit kell
tárgyalnia, míg a másik a megismerés tárgyával fog foglalkozni. Az
első szakaszban eszerint a megismerés kritikája és teóriája
tárgyalandó, míg a másiknak a létezőről való tanítást, tehát az
ontológiát kell tartalmaznia.

Az érzés filozófiája, amint meg fogjuk látni, nem egyéb,
mint a szépről és a fenségesről való tanítás. Ez a tanítás, melyet
a tizennyolcadik század közepe óta esztétikának neveznek, ez
idő óta része a filozófiai szisztematikának.

Az akarás filozófiája az emberi cselekvések föltételeit
és normáit igyekszik megállapítani. Mint gyakorlati filozófia vagy
mint etika kezdettől fogva fontos része a filozófiai
rendszereknek. Mivel azonban az emberi cselekvésre nézve nemcsak az
egyes akarat, hanem az összakarat is irányadó, össze fogjuk
kötni az etikával a filozófiai  diszciplinák
legfiatalabbikát, az emberi társadalom lényegeről való tanítást,
vagyis a szociológiát. Ehhez csatlakozniok kell még egyes
megjegyzéseknek a neveléstan vagy pedagógia általános
elveiről.

Mind e filozófiai problémák tárgyalását meg kell hogy előzze a
pszichológia és logika rövid áttekintése, amelyeket joggal
tekintenek előkészítő vagyis propedeutikus diszciplináknak. A
pszichológia ugyan önálló tudomány lett, amely függetlenül minden
filozófiai spekulációtól, merőben empirikus úton igyekszik
eredményeit elérni. Nélkülözhetetlen alapvonása azonban minden
szellemi tudománynak és ezáltal belső összeköttetést nyer a
filozófiával. A logika szigorúan véve minden tudományra
nézve fontos mint propedeutika, annál inkább a filozófiára nézve,
amely a kutatás speciális eredményeit általános elvek szerint kell
hogy rendezze.

Mint a filozófiai tudomány fontos része joggal szerepel a
filozófia története: volt olyan kor, amikor a filozófia
egész feladatát történetére akarták korlátozni. Ezért ajánlatos
lesz egyes megjegyzéseket itt közbeiktatni e tanulmány
fontosságáról.

7. §. A filozófia története.

A filozófia tanulmányára nézve történetének ismerete
összehasonlíthatatlanul fontosabb, mint a tudás többi ágaira nézve.
Aki pl. a matematikát vagy fizikát választotta tudományos kutatása
 területéül, az megismerkedhetik a kutatás
módszereivel, gondolkodási eszközeivel és eredményeivel anélkül,
hogy mind e kutatási eszközök lassankénti kialakulásának és
keletkezésének históriailag utána járjon. Csak a tudás magaslatára
érve kezd talán némelyik bizonyos históriai szükségérzést érezni és
akkor mindenesetre be fogja látni, ahogy ezt Ernst Mach a
fizikáról ismételten hangsúlyozta, hogy az alapfogalmaknak mély és
teljes megértése a történeti fejlődés ismerete nélkül nem érhető
el.

Egész máskép áll a dolog ebben a vonatkozásban a filozófiánál.
Itt egy problémának csak megközelítően helyes megértése históriai
fejlődésének ismerete nélkül csaknem lehetetlen. Aki pl. ezt az
állítást hallja: mindaz, amit itt magam előtt látok, a csillagos ég
fölöttem, a házak, a mezők, a fák környezetemben, mindez csak az én
képzetem, csak annyiban léteznek, amennyiben én észre veszem őket,
– az ezt az állítást legelőbb is esztelenségnek fogja tartani.
Történeti kialakulásának ismerete által nyomban felfogható lesz
mindenki számára és csak akkor lehetséges kritikailag állást
foglalni vele szemben, mint ahogy azt alább látni fogjuk.

Így tehát a filozófia történetének főadataival való ismeretség
elengedhetetlen előfeltétele a filozófiai problémák megértésének és
ezért sokan azt ajánlják, hogy a filozófia tanulmányát történetének
tanulmányozásával kezdjük.

A filozófia története azonban olyan tanulmány, amely annak
számára is nagyon nyereséges, akinek nincs az a szándéka, hogy
önállóan filozofáljon.  Megismerjük itt a keletkezését és
kidolgozását azoknak a gondolkodási eszközöknek, melyek
segítségével az emberi szellem lassankint meghódította a világot,
megismerjük azokat a vívmányokat, «melyeket a megszokás és meg nem
támadott birtoklás oly szívesen fosztana meg háládatosságunktól».
Ha ma a legtöbb dologban megkülönböztetjük az anyagot és formát, ha
a lehetőség és valóság fogalmai annyira teljesen közkeletűek
lettek, akkor nagyon is könnyen megfeledkezünk arról, hogy
Aristoteles volt az első, aki ezeket a fogalmakat világosan
kidolgozta és használatra alkalmassá gondolta.

A gondolkodási eszközök lassankénti fejlődésének ismerete a
legnagyobb nyereség, melyet a filozófia történetének
tanulmányozásából meríthetünk és az e területet feldolgozóknak,
akikben ugyancsak nincs hiány, ezt a momentumot nyilvánvalóbban
kellene kidomborítani.

A filozófia története azonban nemcsak filozófia, hanem történet
is. Nagyon gyakran fejeződik ki a legvilágosabban és legmélyebben
egy filozófiai rendszerben annak a kornak szellemi tartalma,
amelyben keletkezett. Így például, mint már gyakran kiemelték,
Kant kategórikus imperativusa a porosz kötelességtudás
lecsapódása, míg a cinikusok és sztoikusok világpolgársága
világosan mutatja a görög nemzeti érzés hanyatlását.

A filozófia története tehát fontos alkatrésze a filozófia
tanulmányozásának. Mindenesetre megnehezíti a filozófiai műnyelv,
amely lassankint kifejlődött és amelyet okvetlenül el kell
sajátítani. Bevezetésünk ép ezért nagy gondot fog  fordítani
a legfontosabb műkifejezések pontos magyarázatára, hogy ezen a
módon megkönnyítse a filozófia történetének tanulmányozását is.
Amikor másfelől az egyes problémák kifejtésénél történeti
kialakulásukat is legalább vázoljuk, az olvasó megismerkedik a
történeti fejlődésnek legfontosabb tényeivel és ezzel bevezettetik
a filozófia történetébe is.







MÁSODIK FEJEZET.

A propædeutikus (előkészítő) diszciplinák.

8. §. A pszichológia tárgya és feladata.

A pszichológia az emberi lelki élet törvényeiről szóló tudomány.
Tárgya tehát az emberi szellemi élet maga, azaz gondolkodásunk,
érzésünk és akarásunk, szóval mindaz, amit mint lelki tevékenységet
naponkint és óránkint átélünk, ami nekünk mint ilyen élmény
közvetlenül adva van és ismeretes. A pszichológiának ennélfogva
mindig csak eseményekkel, mindig valami történéssel van dolga,
sohasem a nyugvó levéssel. Az ezen általunk átélt pszichikai
jelenségek szubsztanciális, megmaradó hordozójára vonatkozó kérdés,
az a kérdés, hogy ezek a tevékenységek egy megmaradó, az élmények
váltakozásában változhatatlan lelki lényegből indulnak-e ki, nem
tartozik a pszichológiára, hanem a metafizika vagy ontológia
problémája. Természetesen ugyanoda tartozik a lélek székhelyére,
egyszerűségére és halhatatlanságára vonatkozó probléma. Mind e
dolgokról a különböző vallásrendszerek állíthatnak dogmákat, melyek
a vallásos autoritás erejénél fogva az illető hitvallás híveinél
hitelre találnak. Mind e dolgokról a tudományos filozófia beható
vizsgálatok alapján hipotéziseket állíthat fel. A pszichológiát
mindez nem  érinti; ő átkutatja az emberi lelki
életet, amely a legkétségtelenebb tények egyike, amelyeket
ismerünk, igyekszik folyamatait a legegyszerűbb elemekre
visszavezetni és a bennük ható törvényeket kifürkészni, teljesen
függetlenül minden teológiai dogmától és metafizikai
hipotézistől.

A pszichológia ezzel semmikép sem támad valamely dogma vagy
valamely metafizikai hipotézis ellen. A lelki életre vonatkozó
kutatása ellenkezőleg érvényes marad minden metafizikai és
teológiai dogmára. A pszichológia époly kevéssé tud felvilágosítást
adni a lélek lényegéről, mint ahogy a mechanika sem tud az erő
lényegéről. Itt is, ott is csak a történés törvényét keresik. A
pszichológia tehát merőben tapasztalati jellemét tekintve, valamint
módszereiben is nagyon közeledik a természettudományokhoz, de a
tárgyára való vonatkozásban ezektől elkülönítve marad. A
pszichológiának itt előadott felfogása, valamint függetlensége
minden metafizikától a legutóbbi évtizedek vívmánya.

A hit a testtől különböző lélekben, amely a halál után elhagyja
a testet és aztán önálló létet él, mélyen bele van gyökerezve az
emberi természetbe és tényleg megtalálható a legprimitívebb, a
legalacsonyabb kulturális fokon maradt népeknél is. A világnak
csaknem minden vallási rendszere dogmává emelte ama hitet, amely
mint magától értetődő kiindulópont átment sok filozófiai rendszerbe
is. Ennek megfelelőleg a pszichológia mint a lélekről való tanítás
az ókor, a középkor és az újkor rendszereiben egy része a
metafizikának vagy ontológiának. Emellett azonban már aránylag
korán megtaláljuk a tényleges lelki  életnek működése közben való
megfigyelését is. Plato és Aristoteles roppant fontos
adalékokkal járultak hozzá, nemkülönben Hippokrates az orvos
és iskolája, valamint az ókor későbbi filozófiai iskolái, a
sztoikusok, epikureusok (különösen Lucretius, a költő-filozófus) és
a neoplatonikusok (különösen Plotinus). Még a középkor
scholasztikus filozófiája sem volt ebben – mint Siebeck kimutatta –
teljesen terméketlen. Az újabb kor kezdete óta ezt a feladatot mind
energikusabban vették kezükbe. Miután a tizenhetedik és
tizennyolcadik században angol gondolkodók, mint John Locke,
George Berkeley, David Hume, Adam Smith beható taglalással
hatalmasan előbbre vitték a tényleges lelki élet ismeretét,
1829-ben James Mill (a híres logikus és közgazdász J. St.
Mill apja) Analysis of the Phenomena of the Human Mind
című munkájában létrejött a lelki életnek első, metafizikától
mentes előadása. Tudománnyá az empirikus pszichológiát
Herbart emelte, aki azzal a kísérlettel is megpróbálkozott,
hogy a matematikát a lelki élet jelenségeire alkalmazza.

Herbart nagy tanítványa, H. Lotze 1852-ben
megjelent orvosi pszichológiájában a lelki életet fiziológiai
kísérő jelenségeivel való kapcsolatban mutatta be. Csakhamar ezután
Fechner és Wundt pontosabban megvizsgálták ezt a
kapcsolatot részleteiben és egyúttal vállalkoztak arra, hogy a
lelki élet jelenségeit alávessék a kísérletnek. Mindkét utóbbi
gondolkozó megérdemli, hogy a modern pszichológia alapítóinak
neveztessenek. Wilhelm Wundt egyfelől Grundzüge der
physiologischen Psychologie című művében (először 1874-ben
 jelent meg, azóta számos újabb kiadást
ért, magyarra is lefordította Rácz Lajos), másfelől az első
kísérleti pszichológiai intézet megnyitásával Lipcsében (1879)
hatalmas lökést adott a további munkálkodásnak, melyet ő maga a
leghathatósabban mozdít elő. A lipcsei intézet mintájára
Németországban, Franciaországban, Angolországban, Olaszországban,
különösen pedig Amerikában számos hasonló intézet alakult,
melyekben serényen dolgoznak a lelki élet felkutatásán.

Ezen a módon a pszichológia önálló, minden filozófiai
spekulációtól független tapasztalati tudománnyá vált, mely arra van
hivatva, hogy mindazoknak a tudományoknak, melyek a szellemi
élettel foglalkoznak és amelyeket újabb időben a szellemi
tudományok neve alatt szokás összefoglalni, alapvetéseül
szolgáljon. Emellett bizonyos módszerek és irányok fejlődtek ki,
melyekkel az olvasót most meg akarjuk ismertetni.

9. §. A pszichológia módszerei és irányai.

Mint minden tapasztalati tudománynak, a pszichológiának is
elsősorban a tények lehetőleg gazdag összegyüjtése a fontos. Erre a
legközelebb eső mód a végbemenő jelenségek megfigyelése. Ez a
megfigyelés azonban a pszichológiában lényegesen más, mint a
természettudományokban. A pszichikai jelenségeket nem lehet mint a
természeti jelenségeket érzékeinkkel észrevenni, csak valamennyiünk
előtt ismeretes, de közelebbről le nem írható módon közvetlenül át
lehet élni. Tapasztalatból csak azokat a pszichikai folyamatokat
ismerem, amelyeket magam átéltem  a saját tudatomban. Hogy
tényeket gyüjthessek tehát, meg kell figyelnem azt, amit belsőleg
átélek és alávetem ezt az ítéletemnek. A pszichologus számára tehát
a legfontosabb és leginkább alapvető forrása a tanulságnak saját
pszichikai élményeinek megfigyelése, vagyis az
önmegfigyelés. Az önmegfigyelés módszere, melyet az
önmegfigyelés angol szavával (introspection = belenézés)
introspektiv módszernek nevezünk, tehát az első és a
legfontosabb.

Az introspektiv módszernek azonban önmagában sokféle nehézsége
és ellentmondása van. Pszichikai élményeim megfigyelése maga is
öntevékenység és ezért lelki tevékenységeink belső összhangját
tekintve, módosítólag kell hogy hasson a megfigyelendő jelenség
lefolyására, ezt megváltoztassa és megszakítsa. Ha egy haragkitörés
közben meg akarnám magamat figyelni, akkor a harag abban a
pillanatban elpárologna. Sokan ezért az önmegfigyelést
lehetetlennek tartják és ennek megfelelően az introspektiv módszert
hasznavehetetlennek. Ez a nézet azonban nem helyes. Elemi élmények,
mint érzéki észrevételek, egyszerű érzéki és esztétikai érzések
némi gyakorlattal közvetlenül megfigyelhetők, anélkül, hogy ez a
megfigyelés lényegesen változtatna rajtuk. Komplikáltabb folyamatok
pedig az emlékezetekben rekonstruálhatók és így utólag
megfigyelhetők. Itt a megfigyelés zavaró hatása csaknem egészen
elesik, mert az introspekció az emlékezettel egybeesik.

A megfigyelt tényeket azután széttagolásnak, vagyis analizisnek
kell alávetni és ebben az analizisben áll ezidőszerint a
pszichológus főtevékenysége.  Minden folyamat ugyanis,
amelyet valóban átélünk, közelebbi vizsgálatra összetettnek
mutatkozik és most már arra kerül a sor, hogy kikutassuk azokat az
elemi folyamatokat, amelyekből a megfigyelt folyamatok állnak és
keletkeznek. Az introspektiv módszerhez tehát hozzátartozik mint
lényeges alkatrésze a széttagolás vagy analizis.

Az introspectiv módszer alapján végrehajtott analizis aránylag
hamar eléri határát. Valamely tárgynak a szem által való
észrevevése például úgy tűnik fel az önmegfigyelés előtt, mint
egyszerű, további tagolást nem kívánó folyamat. Már most itt lép
közbe nagy sikerrel a kísérlet és segít abban, hogy az
analizist folytassuk az önmegfigyelés határain túl.

A kísérleti módszer a pszichológiában épúgy, mint a
természettudományokban abban áll, hogy a pszichikai folyamatok
keletkezésére való föltételek célzatosan és tervszerűen
előidéztetnek és pedig úgy, hogy önkényesen lehet őket úgy
quantitativ, mint qualitativ tekintetben variálni. A pszichológiai
kísérlethez rendszerint két személy kell, a kísérletező és a
megfigyelő. A kísérletező idézi elő a feltételeket és variálja
őket, anélkül, hogy a megfigyelőnek tudomása lenne a variálásról. A
megfigyelő ezután részint szavakkal, részint előre megbeszélt
jelekkel jegyzőkönyvbe mondja benyomásait. A megfigyelőnél
természetesen megint csak az önmegfigyelés dolgozik és valóban csak
bizonyos gyakorlat után sikerül a hibaforrásokat kiküszöbölni és
biztos eredményeket elérni. Minden pszichológiai kísérletre
jellemző, hogy csak a kísérletek nagy száma,  több
kísérletezővel végrehajtva nyujt használható eredményeket. Itt
tehát különösen nagy kitartásra és egészen különös pontosságra van
szükség. Ugyanazon a területen tehát éveken át folytatják a
kísérleteket és megváltozott föltételek mellett ismétlik. Fontos
továbbá, hogy a nem sikerült kísérleteket, vagyis azokat is
feljegyezzék, melyek nem vezettek a várt eredményre.

A kísérleti módszer az utóbbi évtizedekben nagy mértékben
tökéletesedett és számos igen komplikált készüléket állított elő,
melyek a kísérleteket megkönnyítik és eredményeiket exaktabbá
teszik. Különösen az érzéki észrevételek analizise dolgában ez a
módszer nagy eredményeket tud felmutatni. Ma már tudjuk, hogy egy
látási észrevétel létrejövetelében nagy szerepet játszanak a
recehártya érzékei mellett a szem mozgásai és az ezzel előálló
izom-érzetek. Ugyanez az eset áll a tapintási érzetekre is.
Általában a kísérleti módszer útján jutott napfényre az
izom-érzetek nagy fontossága és ezáltal lelki életünk természetéről
való fogalmunk a legmélyrehatóbb változásokon ment keresztül. A
kísérleti módszerrel derítették fel továbbá nagy mértékben a
képzetek időbeli lefolyását, az asszociáció törvényeit, az
emlékezet teljesítményeit, az érzések tanát, különösen az
ütőér-mozgásokban általuk előidézett változásokra való tekintettel,
végül az elemi esztétikai érzéseket is s remélni lehet, hogy a
közös munkának ezen a téren még számos felfedezés fog
sikerülni.

Az introspektiv és a kísérleti módszer mellett nem fontosság
nélküli forrása a tanulságoknak a mások megfigyelése sem.
Ilyenkor természetesen  sohasem lehet közvetlenül megbeszélni a
pszichikai jelenséget, hanem csak testi kifejeződését a mozgásban,
arckifejezésben és beszédben. Magának a jelenségnek feltártnak kell
lennie és ebben megint a megfigyelő saját élményei adják az alapot;
különösen tanulságosak az ilyen megfigyelések gyermekeken és olyan
egyéneken, akik számára a természet egy kegyetlen kísérlete elzárta
a megismerés forrásainak egyikét. Vakon születettek, süketnémák és
a nem nagyon ritka siket-néma-vakok ebben gazdag tanulságot
nyújtanak s az ilyen egyének gondos megfigyelésének nem
jelentéktelen felvilágosításokat köszönünk. Különösen a
siketnéma-vak Bridgman Laura, Keller Helén1) és Heurtin Mária rendkívül tanulságos
nevelésére kell utalnunk, akiknél bámulatos módon mutatkozik, mire
képes egyedül a tapintást érzék és milyen fontossága van a
szavakkal való beszédnek a gondolkodás fejlődésére.

Az introspectiv módszerrel, mondottuk már, a legszorosabban
össze van kötve az analizis, amely a megfigyelt folyamatokat
elemeikre bontja. A pszichikai folyamatok mindig csak valami
történést, sohasem megmaradó levést jelentenek s ez
eseményszerű, természetüknél fogva az analitikus szemlélés
önmagától megy át a genetikus szemlélésbe, amely a lelki életet
mintegy fejlődési sorozatot fogja fel és azt kérdezi: melyik
folyamat az első, a legeredetibb. Az a kérdés, hogy miből
 áll egy folyamat, elkerülhetetlenül ahhoz
a kérdéshez vezet, hogy mikép és miből keletkezik.

A genetikus szemlélési mód azonban önmagától túlvezet az
egyes tényen és arra kényszerít, hogy a társadalmat, amelyben az
ember él, mint lelki fejlődésének fontos tényezőjét szintén
tekintetbe vegyük. Amilyen messze ugyanis az ember történetét
követni tudjuk, mindenütt és mindig mint társas lényt, mint nyájban
élő állatot találjuk. Aristoteles szavát, hogy az ember
természeténél fogva szociális lény, a modern néprajz a legteljesebb
mértékben igazolja. Nemcsak az embert körülvevő természet, hanem a
vele együtt élő embertársak is irányt és tartalmat adnak lelki
élete fejlődésének. Így szélesedik ki az egyéni pszichológia
szociális vagy néppszichológiává. Ez a tudomány, melyet
Lazarus és Steinthal alapítottak, az utóbbi
évtizedekben nagy haladást tett. Wilhelm Wundt most
megjelenő nagyarányú munkája a néppszichológiáról, amely különösen
a nyelvet, a mithoszok keletkezését és az erkölcsöt igyekszik
pszichológiailag megokolni, új és nagyon fontos szempontokat nyit.
A modern néprajz mesterének, Adolf Bastiannak nagyszámú
munkája is rengeteg értékes anyagot nyújt. Ezért mi úgy véljük,
minden pszichológusra nézve elkerülhetetlen követelmény, hogy a
modern néppszichológia eredményeivel megismerkedjék és az emberi
megismerés, érzés és akarás fejlődésében a szociális tényezőt
nagyobb mértékben vegye figyelembe, mint eddig. Darwin a
fajok keletkezéséről szóló korszakalkotó munkájában az egyén
fejlődésére az ontogenezis, a faj fejlődésére a 
filogenezis terminust vezette be. Ebben az értelemben
támasztanók azt a követelményt, hogy a pszichológia az egyént
necsak mint egyes lényt, hanem a nemebeli társaitól nyert befolyás
alatt is szemlélje, hogy tehát ne csak az ontogenetikus,
hanem a filogenetikus módszer is alkalmazásba jusson.

Ha a lelki jelenségek eredetét és fejlődését kérdezzük, akkor
csaknem magunktól jutunk rá ezeknek a jelenségeknek belső
kapcsolatára az életfentartással. Hiszen elmélkedésünk és
meggondolásunk nagy része, mint mindenki tudja, bizonyos
úgynevezett praktikus célokra szolgál, vagyis arra van irányítva,
hogy az egyes lény, családja vagy a közösség életét fenntartsa,
kellemesebbé, tartalmasabbá és tartósabbá tegye. Ha most már az
egész lelki életet ebből a szempontból tekintjük, akkor a
pszichológia egy részévé lesz a biológiának, vagyis az élet
törvényéről való tudománynak. Ez a biológiai módszer gyakran
meglepő világítást vet a lelki élet összefüggésére és nevezetesen
az oly rendkívül gazdag érzelmi életet sokkal jobban áttekinthetjük
és megérthetjük a segítségével. Újabb időben különösen Herbert
Spencer alkalmazta nagy sikerrel a biológiai módszert s e sorok
írója is pszichológiai tankönyvében szigorúan szemmeltartani
igyekezett ezt a szempontot.

Az introspektiv és kísérleti módszer arra igyekezik, hogy beható
analizis segítségével lehetőleg pontosan megállapítsa a pszichikai
tényálladékot, míg a genetikus szemléleti mód kettős alakjában,
vagyis mint ontogenetikus és mint filogenetikus módszer a biológiai
módszerrel karöltve, a lelki  élet eredetét, fejlődését és
jelentőségét igyekszik kikutatni.

Ami most már a különböző irányokat illeti, melyek
jelenleg a pszichológiában kifejlődtek, ezek részint megfelelnek a
bizonyos módszerekre vetett nagyobb nyomatéknak, részint alapvető
nézetek a lelki folyamatok bizonyos alaposztályainak nagyobb vagy
kisebb fontosságáról.

A régebben használatos megkülönböztetés racionális vagy
spekulativ és empirikus pszichológia között ma már
tárgytalanná vált. A mit racionális pszichológiának neveztek, az
most általában mint a metafizika egy része szerepel és ki van zárva
a pszichológiából. Épen ezért az «empirikus», vagyis «tapasztalati»
kifejezés ma magától értetődő és ezzel fölöslegessé is vált.

Ezzel szemben megkülönböztetjük az illető módszereknek
megfelelően az introspektiv és a kísérleti
pszichológiát. Mind a két irány alkalmilag élesen küzd egymással.
Az introspektiv pszichológusok azt vetik a kísérletieknek szemére,
hogy hosszadalmas vizsgálataik eredményei gyakran jelentéktelenek s
ezenfelül inkább a fiziológiának válnak hasznára, mint a
lélektannak. A «kísérletiek» viszont szeretnek gúnyolódni a
«karosszék-pszichológusokon» és azt tartják, hogy csak a
laboratóriumban lehet exakt módon űzni a pszichológiát.

Fentebbi fejtegetéseink értelmében mindkét iránynak megvan a
maga jelentősége s csak a kísérlet és az önmegfigyelés
közreműködésével, valamint beható analizissel lehet haladást
elérni.

Maguknak a pszichikai folyamatoknak megítélését illetőleg
azelőtt többnyire abban a véleményben  voltak,
hogy az észrevevés és elképzelés elsődleges, az érzés és akarás
pedig levezetett állapotok. Ezt az irányt, amelynek még mindig sok
a hive, intellektualisztikus iránynak nevezhetjük.

Ezzel szemben újabb kutatók azt hangsúlyozzák, hogy nem az
elképzelés, hanem az érzés és az ezzel a legszorosabban
összekötött akarás az eredeti állapotok, melyekből az
észrevevés és elképzelés kifejlődött. Azt a nézetet, amely az élet
egész fejlődéstörténetének sokkal jobban megfelel,
voluntarisztikus pszichológiának nevezik. Ez az irány mind
jobban utat tör és egyre több híve akad.

10. §. Pszichológia és fiziológia.

A szoros összefüggést a fizikai és fiziológiai folyamatok
között, vagy hogy rövidebben és népszerűbben fejezzük ki magunkat,
test és lélek között már nagyon régen felismerték s az a
gondolkodókat sokat és sokáig foglalkoztatta. Azokra a filozófiai
problémákra, melyek az ezen összefüggésen való elmélkedésből
származnak, valamint a legfontosabb megoldási kísérletekre alább
fogunk rátérni.

A modern pszichologiára nézve eldöntött dolog, hogy a
pszichológiai folyamatok túlnyomó többsége mellett fiziológiai
jelenségek állnak mint kísérő jelenségek. Teljesen bizonyos
továbbá, hogy az utolsó közvetlen feltétele egy fizikai folyamatnak
mindig egy idegprocesszus kell hogy legyen és pedig mindig olyan,
amelyben végeredményben részes az emberi agy. Az a nézet,
 hogy minden fizikai folyamatnak kivétel
nélkül egy agyprocesszus felel meg, csak annyiban van általánosan
elismerve, hogy minden komolyan vehető kutató meg van győződve,
hogy agy nélkül semmiféle öntudati folyamat nem jöhet létre. Ezzel
szemben még mindig véleménykülönbség van abban a kérdésben, vajjon
valamely jelenségnek minden pszichológiai analizissel feltárt
részfolyamata egyúttal a fiziológiai processzusnak egy fiziológiai
részjelenségét előfeltételezi-e? Így pl. Wundt azt hiszi,
hogy egy meghatározott dolognak mindennemű észrevevése csak azáltal
jön létre, «hogy az objektum által előhívott benyomások komplexuma
az «asszociációs szintézis» egy aktusa által foglaltatik össze.» A
szintézisnek ez az aktusa, így gondolja a hírneves kutató, magában
pszichikai természetű és nincs hozzá párhuzamos fiziológiai
jelenség.

A pszichikai folyamatoknak messzemenő függése az
agyprocesszusoktól sok kutatót arra a felfogásra vezetett, hogy a
pszichológiának csak az a feladata, hogy az agy funkcióiról való
ismereteinket gazdagítsa s így a pszichológia csak egy része a
fiziológiának.

Ezzel szemben azonban utalni kell arra, hogy a pszichikai
folyamatok teljesen sajátos természetűek és a fiziológiai
folyamatokkal össze nem hasonlíthatók. Minden folyamat a
természetben, amelybe természetesen az emberi test is beletartozik,
hozzáférhető az érzéki észrevevés számára vagy hozzáférhetővé
tehető mikroszkópok vagy észrevevőképességünk más megerősítése
útján. Még ahol ez eddigelé nem volt lehetséges, ott is minden
pillanatban sikerülhet a készülékek tökéletesítése  útján és
nincs természeti processzus, amelynél elképzelhetetlen volna, hogy
az érzéki észrevételnek hozzáférhetővé tétessék. A pszichikai
folyamtok ellenben sohasem vehetők észre az érzékekkel, hanem csak
közvetlenül átélhetők bizonyos sajátságos, mindenki előtt
ismeretes, de közelebbről be nem írható módon. Ép ezért kikutatásuk
egy külön tudomány tárgya kell hogy legyen.

A pszichológia a fiziológiától fontos ösztönzéseket fog nyerni
újabb pszichológiai analizisre, amint hogy a maga részéről a
fiziológiának problémákat tud nyújtani és utakat tud mutatni.
Sohasem szünhetik meg azonban a pszichológia önálló tudomány lenni.
Tárgya mindig különböző marad mindennemű természettudománytól.

11. §. Pszichológia és filozófia.

A modern pszichologia, amint láttuk, függetlenné tette magát
minden filozófiai spekulációtól, különösen pedig minden filozófiai
rendszertől és önálló tapasztalati tudománnyá fejlődött.
Mindazáltal fennmaradt a szoros kapcsolat pszichológia és filozófia
között. Természetesen a viszony a két tudomány között kissé
megfordult. A pszichológus szigorúan véve lemondhat mindennemű
metafizikai hipotézisről, ellenben a filozófus ma jobban rá van
utalva a beható pszichológiai analizisre, mint valaha.

Ha a filozófia céljához, vagyis az egységes világnézethez akar
jutni, akkor nemcsak a fizikai történés törvényeit kell figyelembe
venni, ahogy azokat a természettudomány nyújtja, hanem  még
nagyobb mértékben a pszichikai történés törvényeit is, ahogy azok
kikutatását a pszichológia magára vállalja. Csak pszichológiai
alapon jelölheti ki ma a filozófus az emberi megismerés határait,
csak a pszichológia segítségével találhatja és értheti meg a
formákat, melyeket megismeréseink szükségszerűen öltenek. Csak
érzéseink pszichológiai analizise taníthatja meg, hogy milyen
feltételek között tartunk valamit szépnek és csak e feltételek
ismeretéből adódhatnak érvényes normák a művész számára. Csak annak
beható és pontos tanulmányozása, ami bennünk végbemegy, mikor mások
cselekvéseit helyeseljük, ha önmagunkkal elégedettek vagy
elégedetlenek vagyunk, vezethet arra az útra, amelyről odajutunk,
hogy erkölcsi normákat állíthassunk fel az emberi cselekvésre.

Ennek megfelelően a pszichológia a legfontosabb alapja a valóban
tudományos filozófiának s aki ezt elfelejti vagy a spekuláció
erejébe vetett merész, de meglehetősen időszerűtlen bizalommal azt
hiszi, túlteheti magát a pszichológiai alapvetésen, «annak sohasem
áll szilárdan a föld a talpa alatt s felhők és szelek játszanak
vele.»

De a pszichológia is csaknem magától vezet filozófiai
problémákhoz, bár nem lehet tagadni, hogy ezeket elutasíthatja és
szabad is elutasítania magától.

Már az érzéki észrevevésekről való tanítás is arra a különös
tényre vezet, hogy összehasonlíthatatlanul nagyobb bizalommal
vagyunk a tapintási érzék adatai iránt, szemben a látással és
hallással. A pszichológusnak megvan a joga, hogy beérje a tény
feljegyzésével, de nagyon is  erős a kísértés, hogy
magyarázatot keressen. Ez pedig már mélyen belenyúl az
ismeretelméletbe.

Még inkább izgat az erkölcsi és a vallási érzésekről, valamint
az akaratjelenségekről szóló tanítás arra, hogy közelebb férkőzzünk
az erkölcsi törvények indokoltságának kérdéséhez s az
akaratszabadság problémájához. Itt elsősorban szükség van arra,
hogy a pszichológiai tényállást pontosan és a filozófiai nézetre
való minden tekintet nélkül konstatáljuk. De épen ez a konstatálás
gyakran magában tartalmazza a probléma megoldását és nem lehet
belátni, miért ne lehessen a pszichológusnak az a bátorsága, hogy
egy lépéssel tovább menjen a tények konstatálásánál.

A pszichológia tehát jelenlegi állása szerint önálló tudomány,
de nélkülözhetetlen alapvetése minden filozófiai vizsgálatnak.

12. §. A logika tárgya és feladata.

A logika a helyes gondolkodás formáiról szóló tanítás.
Helyesnek mondható a gondolkodás akkor, ha objektive bizonyos
ítéletekre vezet. Objektivek azok az ítéletek, melyeket mindenki,
aki hallja és a hozzájuk vezető gondolatmenetet megértéssel kíséri,
kénytelen igazaknak elismerni. Mint valamely ítélet objektiv
bizonyosságának második kriteriumát tekintjük továbbá az illető
ítéletre alapított várakozások beteljesülését.

Az objektív bizonyossággal szemben áll a szubjektiv, amelyet
többnyire nem lehet másra átvinni. Szubjektiv bizonyosságunk van
példáúl arról, hogy a barátunk, akit sok év óta ismerünk,
 egy bizonyos esetben így vagy úgy fog
cselekedni. Objektiv bizonyosságunk van ellenben arról, hogy a
barométer emelkedése a légnyomás fokozódását jelenti.

A helyes gondolkodásnak, vagyis annak a gondolkodásnak, amely
objektive bizonyos ítéletekre vezet, a formái most már nem egyebek,
mint ezen objektiv bizonyosság általános föltételei. Ha még
tekintetbe vesszük azt a körülményt, hogy a tudományos kutatásban
nem mindig jutunk objektive bizonyos, hanem nagyon gyakran csak
többé-kevésbbé valószínű ítéletekre, akkor a logikát úgy is
definiálhatjuk, mint az objektiv bizonyosság és valószínűség
általános föltételeiről szóló tanítást.

Hogy a helyes gondolkodás formáit megtaláljuk, előbb egyáltalán
a gondolkodás formáit kell megvizsgálni, vagyis azután kell
kutatni, hogy mi a közös minden gondolkodási aktusban. Itt nyomul
előtérbe mindenekelőtt az ítélet-forma, mely minden gondolkodásnak
alapjáúl szolgál. A legegyszerűbb észrevételek, ép úgy, mint a
legbonyolultabb meggondolások eredményei mind az ítélet formájában
jutnak kifejezésre. Ez a gondolkodási forma a nyelvben az állító
mondat formáját vette fel s így a mondat és az ítélet, vagy ahogy
szintén mondhatjuk, az ítélet-mondat minden logikai vizsgálat
középpontja. Mikor helyes formálisan egy ítélet? Milyen feltételek
mellett lehet egy vagy több helyes ítéletből új helyes ítéletet
levezetni? Ezek azok a kérdések, amelyek a logika főtárgyai. Ennek
megfelelően a logikát úgy is lehetne meghatározni,  mint a
helyes ítélet általános föltételeiről való tanítást.

De nem minden ítéleten állapíthatók meg helyességének ilyen
általános feltételei. Nagyszámú ítélet arra szolgál, hogy egyéni
észrevételeket, emlékeket, várakozásokat formulázzon és fejezzen
ki. Minden olyan ítélet, – szemléleti ítéletnek nevezzük őket –
természeténél fogva csak szubjektiv bizonyosságú és ezért nem ad
alkalmat logikai megvizsgálásra. Ilyen vizsgálat csak olyan
ítéleteken hajtható végre, melyek általános állításokat tesznek,
vagyis pontosabban szólva, melyek nem egyénien meghatározott és
egyénien színezett tényeket jelölnek, hanem inkább a történés
törvényeinek kifejezései. Az ilyen ítéleteket fogalmi ítéleteknek
nevezzük és csak ezek lehetnek logikai vizsgálat tárgyai.

Az ilyen vizsgálat, mint kétezeréves hagyomány tanítja,
legjobban azáltal sikerül, ha a fogalmi ítéleteket mesterségesen
szétbontjuk elemeikre. Ezek az elemek itt fogalmak, olyan
gondolkozási forma, amely ugyan csak az ítéletben jut eleven
hatásra, mindazonáltal logikai célokra is önálló vizsgálatnak kell
hogy vettessék alá.

Minden fogalomban benne van az általánosság ismertető
jegye. Mint sok szemléleti ítélet lecsapódása keletkezik s egységes
hordozója olyan tulajdonságoknak és állapotoknak, melyek a képzetek
egy bizonyos számával közösek. A fogalmat egy szimbolikus jel,
többnyire egy szó tapasztja az öntudathoz. A szónak pontosan
megszabott jelentése, vagyis azok a tulajdonságok és állapotok,
melyeknek hordozója a fogalom,  adják ennek a tartalmát,
azok az objektumok, amelyeken az illető tulajdonságok és állapotok
találhatók, adják a fogalom terjedelmét. A hagyományos logika már
most oly módon fogott hozzá az ítéletek megvizsgálásához, hogy
megtanított arra, hogy fogalmi viszonyokról való kijelentéseknek
tekintsük őket. Emellett a terjedelmi viszonyok szemlélete sokkal
alkalmasabbnak bizonyult, mert ezek szemléletesen ábrázolhatók és
mert előnyösen lehet rájuk matematikai formulákat alkalmazni. A
tartalmi vonatkozások ellenben mindig absztraktok maradnak, nem
lehet őket sem szemléletesen ábrázolni, sem matematikailag
formulázni.

A hagyományos logika tehát többnyire terjedelmi logika maradt.
Megvizsgálja a lehetséges fogalmi viszonyokat önmagukban, azután
azt kérdi, melyek jutnak közülök az ítéletekben kifejezésre és
igyekszik kikutatni, hogy lehet adott fogalmi viszonyokból újakat
levezetni. Ezt a levezetést nevezik következtetésnek s a
hagyományos logika így oszlik a fogalomról, az
ítéletről és a következtetésről szóló tanításra.

Az ítéletnek mint egy fogalmi viszonyról való kijelentésnek a
felfogása sokáig megtévesztett az ítélet aktusának pszichológiai
természetére vonatkozólag. Míg mindig az ítéletnek két
alkotórészéről beszéltek, megfeledkeztek arról, hogy az ítéletnek
alapjául szolgáló és általa formált folyamat mind a két alkotórészt
elkülönítetlenül tartalmazza. Az ítéleti funkció pszichológiai és
kivált ismeretelméleti fontosságáról alább kell majd szólnunk. Itt
azonban ki kell emelni, hogy a logika teljesen jogosultan jár el,
mikor az  ítéletet fogalmakban oldja fel,
amennyiben ez a feloldás céljainak szolgál. Csakhogy a bizonyos
tudományos célok érdekében végrehajtott mesterséges átformálásnak
nem szabad azt az igényt támasztania, hogy a pszichikai aktus
eredeti és lényeges természetére nézve irányadó legyen.

A fogalomról, ítéletről és következtetésről szóló tanítással
azonban nincs a logika feladata kimerítve. Meg kell mutatnia azt
is, hogyan alkalmaztatnak ezek a formák a tudományos gondolkodásban
s ennek megfelelően meg kell vizsgálnia a kutatás módszereit.
Eközben, mint Wundt kívánja, a már ismert tartalmak előadásának
módszereit el kell különíteni a vizsgálat módszereitől. Az előadás
módszerei a fogalmak defimiciója és beosztása, valamint a
bizonyítékok különböző módjai. A vizsgálat módjai közt aztán
az indukció és dedukció, analizis és
szintézis, valamint speciálisabb módszerek is jutnak
ábrázolásra. A módszertan azonban csak akkor lesz gyümölcsöző, ha
leszáll az egyes tudományokhoz és a rájuk nézve sajátságos
módszereket szemlélteti. Ennek megfelelően megkülönböztetünk egy
általános és egy speciális módszertant, amely utóbbi az egyes
tudományok logikáját jelenti. Wundt háromkötetes logikai
művében elvégezte ezt az óriási munkát és ezzel roppantul
kitágította a logika feladatát.

13. §. A logika fejlődése és irányai.

Az általános gondolkodási törvények szabatos formulázására való
szükségérzet a Kr. e negyedik század vége felé vált érezhetővé,
mikor az úgynevezett  megarai iskolához tartozó gondolkodók
egyfelől kétséget támasztottak az igaz ítéletek lehetősége iránt,
másrészt szofisztikus álokoskodással ellenfelüket zavarba hozni
igyekeztek. Miután Sokrates feltámasztotta a fogalmi
megismerés iránti követelményt és Platon vizsgálatokat
indított meg a fogalmak definiálásáról és beosztásáról,
Aristoteles vállalkozott arra, hogy a következtetés és
bizonyítás szabályait pontosan és kimerítően kikutassa és
megállapítsa. Ezzel alapítójává lett a logikának.

Aristoteles tökéletesen tisztában volt azzal, hogy itt
nem új igazságok felfedezése, hanem a természetes gondolkodás
eredményeinek megvizsgálása a fődolog. Kifejezetten megmondja, hogy
a logikának az a feladata, hogy a tényleg végrehajtott
következtetéseket visszavezesse bizonyos formákra, hogy ezzel
megvizsgálhassa helyességüket. Aristoteles azt is tudta,
hogy erre a célra a valóban elért következtetéseket az alapjukul
szolgáló ítéletekre, az ítéleteket pedig fogalmi elemeikre kell
felbontani. Ezért helyesen adta tudományának az analitika, vagyis
elemzéstan nevet.

Aristoteles logikai iratait (a kategóriákról vagy
alapfogalmakról, az ítéletről, a következtetésről és bizonyításról,
a valószínűségi bizonyítékokról és a definicióról szóló tanítás; a
Topika nyolc könyvében) a későbbi ókor és a középkor «Organon»,
vagyis (a gondolkodás) eszköze néven foglalta össze. Egy
Porphyrius új platonikustól (III. század Kr. u.) készített
kivonata ez iratoknak, melyet Boëthius (VI. század)
fordított latinra az «Isagoge» (bevezetés) cím alatt, mint
 tankönyv szolgál a középkor iskoláiban.
Aristoteles tanítványai, Theophrastos és
Eudemos, a sztoikusok és sok tekintetben a középkori
scholasztikus filozófusok is még finomabban kidolgozták a
következtetések formáit és egy sereg új műkifejezést teremtettek,
melyekkel a gyakorlott dialektikusnak gyorsan és biztosan kellett
operálnia.

A tizenhatodik században Petrus Ramus, aki ugyan
ellensége volt a scholasztikának, mégis egészen Aristoteles
nyomán készített egy logikai tankönyvet, melyben az anyag úgy volt
elrendezve, mint ma is a szokásos logikai tankönyvekben.

Az angol Bacon «Novum Organon»-jában igyekezett kimutatni
az aristotelesi logika értéktelenségét és energikusan rámutatott az
indukcióra, amelyben az egyesről mennek fel az általánosra.
Mindazonáltal az aristotelesi scholasztikus logika főtanításaiban
tovább is tárgya maradt az iskolai tanításnak és nagy részében ma
is az maradt.

Új irányt adott a logikának Kant. A régi merőben formális
logika mellett, amelynek meghagyja érvényét, a logikai szemlélet
egy új módját teremtette meg, melyet ő maga transcendentális
logikának nevezett el. Az ítélet formáiban vélte az emberi ész
alapfunkcióit megtalálni, melyeknél fogva ez a kívülről beleáradó
benyomásokat formálja és alakítja. Kant ezeket az
alapfunkciókat úgy tekinti, mint szellemünk őstulajdonának bizonyos
nemét; e funkciók tevékenysége által szellemünk egyúttal maga
teremti meg a természeti történés törvényszerűségét. Ezáltal
azonban a logikai formák nemző, csaknem teremtő erőt  kapnak. E
gondolat egyoldalú továbbfejlesztésével aztán Hegel egy
metafizikai logikát eszelt ki, amelyben a fogalmak logikai
önkifejlődése az igazi történéssel, a dolgok levésével egybeesik.
Hegel logikája, melynek dialektikus módszere mélyreható
hatásokat idézett elő, a tizenkilencedik század második felében
teljesen túlhaladottnak látszott, ma azonban más formában újraéled.
Ugyanúgy a középkori scholasztikusok logikája is ismét erélyes
védőkre talál. Ezekkel az áramlatokkal szemben megint egy egész más
felfogás igyekszik érvényre jutni, amely a logikai törvények
szigorúan tapasztalati jellemét hangsúlyozza. A jelenkori logikában
a következő irányok különböztethetők meg:

1. A pszichológiai logika behatóan vizsgálja a
gondolkodási törvények pszichológiai alapjait. Amikor itt a
tényleges gondolkodást vették kiinduló pontnak, igen sokkal
hozzájárultak a gondolkodás pszichológiájához és a gondolkodási
folyamat természetét, ahogy tényleg végbemegy, felderítették. Ez
irány leghatározottabb képviselői, akikhez e könyv szerzője is
sorozza magát, úgy fogják fel a logikai törvényeket, mint az
általános és bevált tapasztalat lecsapódásait. A logika feladata
ekkor lényegileg abban áll, hogy megvizsgálja, mennyi általános és
bevált tapasztalat van minden egyes tapasztalatban.

2. Az ismeretelméleti logika nemcsak a gondolkodási
törvények érvényét igyekszik megállapítani a felismerhető körében,
hanem meg akarja állapítani a megismerés határait is. Ezzel túlmegy
a specifikusan logikainak a keretén és mélyen belejut a megismerési
kritika és a metafizika  problémáiba. A megfelelő vizsgálatok sok
tekintetben nagyon fontosak, de a logika speciális célját, t. i. az
objektiv bizonyosság általános feltételeinek megismerését kevésbbé
érik el, mert túlságos mélyre ásnak és megrendítik a hitet minden
objektiv bizonyosságban.

3. A matematikai logika az itélet és következtetés formái
számára lehetőleg pontos matematikai formulázást igyekszik nyerni.
A megfelelő vizsgálatok valamennyien a terjedelmi viszonyokat
veszik alapul és gyakran valóban meglepő eredményeket értek el. A
régi iskolai szabályok ezzel nagyon meg vannak egyszerűsítve és
sokkal exaktabb fogalmazást nyernek. Az így nyert formulák
egyszerűbbjei nagy haszonnal értékesíthetők az iskolai tanításban
is, a komplikáltabbak ellenben a szakember számára is nehezen
érthetők. Mindenesetre gyümölcsöző tevékenység tere van itt
feltárva.

4. A metodológiai logika rendkívül gyümölcsöző
kiterjesztése a logikai kutatásnak. John Stuart Mill
induktív logikai rendszere és Wilhelm Wundt fentebb említett
nagyszabású műve máris jelentékeny dolgot műveltek. Itt még lehetne
mélyebbre hatolni, ha elhatároznók magunkat, hogy a logikát mint a
gondolkodás módszertanát tekintsük és a gondolkodási ökonomia
Ernst Mach által bevezetett fogalmát alkalmazzuk rá. Ekkor a
logika nem volna egyéb, mint a gondolkodás általános
ökonomikája s feladata abban állna, hogy kikutassuk, hogy
alakultak és hogy alakíthatók a gondolkodási eszközök mind
ökonomikusabban.

Kant ismert mondása, hogy a logika Aristoteles
 óta nem tudott egy lépést sem tenni
előre, de visszafelé sem kellett egy lépést sem tennie, már Kant
idejében is alig volt jogosult és ma még kevésbbé az. Azok az
alapok, amelyeket Aristoteles a logikának adott, megmaradtak
ugyan, de hathatósan tovább építettek rajtuk, természetesen
időnként helytelen vagy túlságosan kiterjesztett terv szerint
is.

14. §. Grammatika, logika és pszichológia.

A logika mindjárt keletkezésekor, valamint fejlődése folyamán is
legszorosabb viszonyba lépett a grammatikával. Az alany és
állítmány, a tárgy, a melléknév és ige megkülönböztetése inkább
logikai, mint grammatikai megfontolás eredménye. A gondolkodási
törvények csak a nyelvbeli kifejezés széttagolása útján voltak
megtalálhatók. A további fejlődés folyamán azonban a logikai és
grammatikai vizsgálatok összekeverése sokféle tévedésre adott
alkalmat. Amikor egy szó jelentését a fogalom tartalmával, a
mondatot az ítélettel azonosították, azt hitték, hogy minden
grammatikai vonatkozás egyúttal logikai is és hogy fordítva a nyelv
logikai törvények szerint fejlődik vagy így kellene fejlődnie.

A grammatika az emberi nyelv törvényeiről szóló tanítás. Ezek a
törvények fiziológiai és pszichológiai szempontok szerint fejlődnek
és ezért a fiziológia és pszichológia kell hogy a grammatika alapja
legyen, nem pedig a logika. A nyelv a képzetek, gondolatok, érzések
és akaratirányok kifejezése. Ha pontosan megmondom, amit gondolok,
ha pontosan megértem,  amit a másik mond nekem, akkor a nyelv
betöltötte célját. Az a kérdés, hogy állításaim tárgyilag
helyesek-e, itt egyáltalán vagy legfeljebb másodsorban jönnek
tekintetbe. A grammatikát tehát egészen külön kell választani a
logikai alaptól és a pszichológiára alapítani.

Ezzel szemben a logika mindig fel fogja használni a nyelvben
elvégzett gondolkodási munkát és megállapításaiban az uralkodó
nyelvhasználathoz kell tartania magát. A logikai iskolázottságnak
bizonyára mindig lényeges befolyása lesz a kifejezés korrektségére,
de sohasem szabad, hogy a logikának eszébe jusson, hogy a nyelv
mestere akarjon lenni. A logikának a gondolkodás formáival van
dolga és csak az ebből következő vonatkozások adják a tárgyát.
Sokszor fogja a nyelvet haszonnal mint útmutatót használni, de
sehol sem szabad magát tőle félrevezettetnie.

A logika viszonya a pszichológiához tulajdonképen már a fentebb
mondottakból folyik. A pszichológiának az emberi gondolkodást épúgy
kell kutatnia tényleges lefolyásában, mint más lelki
tevékenységeket. A logikus is jól teszi, ha a pszichológiának erre
vonatkozó eredményeit elsajátítja. A logikának azonban teljesen
szabadságában áll, sőt ez a tulajdonképeni feladata, hogy a
természetes gondolkodási formákat mesterségesen úgy alakítsa, hogy
lehetségessé váljék az objektiv bizonyosság általános feltételeinek
megvizsgálása.

A pszichológusra nézve a körülmények, melyek között egy ítélet
kimondatik, a személyek, amelyek kimondják, a mellékgondolatok és
célok, amelyek emellett közrejátszanak, a legnagyobb 
fontosságúak. A logikus csak az ítéletet látja, illetőleg a fogalmi
viszonyt. A gondolatot el kell választania minden asszociációtól,
minden érzelmi momentumtól, a gondolkodónak minden céljától, sőt
lehetőleg a gondolkozónak a személyétől is, hogy formális
helyessége szempontjából megvizsgálja. Mennél pontosabban, mennél
tökéletesebben hajtja végre a logikus ezt az absztrakciót minden
mellékkörülménytől, annál jobban sikerül a logikai feladat. Csak
nem szabad emellett abba a tévedésbe esnie, mintha a mesterséges
készítmény maga volna az igazi, eredeti, eleven gondolkodás.

A logikai feladat tiszta elhatárolása hellyel-közzel
meglehetősen nehéz. Épen ezek a nehézségek kényszerítenek gyakran
arra, hogy a specifikusan logikairól magasabb problémákra
emelkedjünk fel. Ezáltal keletkeznek a logika kapcsolatai a
filozófiával, melyeknek megbeszélésére most átmegyünk.

15. §. Logika és filozófia.

A logikát általában úgy tekintik, mint a filozófia
nélkülözhetetlen előiskoláját és mint filozófiai propädeutikát
tanítják a középiskolákban. S valóban a logika nélkülözhetetlen
előiskola is, de nemcsak a filozófiára, hanem minden tudományra. A
szellemet ez nem szorítja – ahogy Mefisztó gúnyolódik –
spanyolcsizmába, hanem csak meggondolásra neveli, megóvja túlgyors
és elhamarkodott általánosságoktól és arra szoktatja, hogy
megkülönböztesse a bizonyosat a csak valószínűtől. A logika
öntudatra hozza az ösztönszerűen  használt gondolkodási
törvényeket és arra indít, hogy amit gondolunk, azt gondosan
megvizsgáljuk. Az ilyen iskolázás minden tudományos munkára nézve
mellőzhetetlen.

A logikai problémákkal való intenziv foglalkozás azonban csaknem
szükségszerűen túlvezet a merőben logikain és szigorúan filozófiai
vizsgálatokra késztet. Aki a fogalomról való tanításban tisztába
akar jönni a fogalomnak ismertetőjeleihez való viszonyával, aki
ítéleteink és következtetéseink érvényességi körét akarja
megvizsgálni, az nem mellőzheti azt a kérdést, hogy mennyiben képes
egyáltalán megismerni a valódit.

Fölmerül az emberi megismerés lehetőségére és eredetére
vonatkozó kérdés és ezzel benne vagyunk a legfontosabb filozófiai
diszciplinák egyikében, az ismeretelméletben. A megismerés
problémájával azonban a legbensőbben összefügg az ismeretünk
tárgyára vonatkozó kérdés, vagyis a valóban fennállóra vonatkozó
kérdés és így vezet a logika végül a létről szóló tanításhoz, az
ontológiához, a metafizikához.







HARMADIK FEJEZET.

Ismeretkritika és ismeretelmélet.

16. §. Dogmatizmus, szkepticizmus, kriticizmus.

Az ember megismerő képességében való bizalmat illetőleg a
filozófia legelőbb dogmatikus, azután szkeptikus és
végül kritikus. Emellett azonban alkalmilag fordulnak elő
visszaesések valamely előbbi fázisba.

Dogmatikusnak nevezzük a gondolkodás azon irányát, amely teljes
bizalmat tanusít az észrevevés és gondolkodás eredményei iránt és
megvan arról győződve, hogy a világ csakugyan olyan, ahogy mi
észrevesszük, vagy ahogy gondolkozva konstruáljuk. Dogmatikus a nem
filozofáló, naiv ember a maga gondolkodásában és cselekvésében,
mert neki eszébe sem jut, hogy megismeréseinek helyességében vagy
épen a megismerés lehetőségében kételkedjék. Dogmatikus a vallás
is, mert szilárdan hisz tanításainak igazságában, még akkor is,
vagy különösen akkor, mikor ezeknek az érzékfölötti, a minden
lehetséges tapasztalaton túl levő a tárgya. Dogmatikus azonban a
filozófia is fejlődésének hosszú időszaka alatt. Platon, aki
a dolgok lényegét immateriális ideákban vagy ősképekben véli
megtalálni, nem kevésbbé dogmatikus, mint Leukippos és
Demokritos (450. Kr. e.), akik csak a materiális
 atomok és az üres tér valóságát ismerik
el. Descartes (1596–1650), aki a kételkedéssel kezdi, azután
azonban a saját öntudatában biztos, vitathatatlan tényt ismer fel,
nem kevésbbé dogmatikus, mint a materialisták a tizennyolcadik és
tizenkilencedik században, mint Lamettrie, Holbach,
Karl Vogt és Büchner, akik csak az anyagot és ennek
tulajdonságait és erőit fogadják el valónak.

Szkepticizmus alatt értjük az abszolut kételkedést a
megismerés lehetőségében és az ebből konzekvencia gyanánt levont
tartózkodást minden pozitív kijelentéstől. A gondolkodás ez irányát
a Krisztus előtti harmadik században, nyilván a különböző
filozófiai iskolák egymásnak ellentmondó nézetei következtében
először Pyrrhon fejlesztette ki s egész a késői római időkig
sok híve volt. A szisztematikus kételkedés pszichológiai indító oka
a kedély nyugalmára való törekvés. Hogy bele ne vonassanak a
filozófiai iskolák szenvedélyes vitájába, a gondolkodók jobbnak
látják, ha semmit sem állítanak és minden képzelhető fáradságot
kifejtenek, hogy bebizonyítsák, hogy ez az egyedül észszerű dolog.
Azokról az argumentumokról, amelyeket ezek a gondolkodók felhoztak,
meglehetősen jól vagyunk tájékozva, de nem mondhatni, hogy az
emberi gondolkodó képességet lényegesen előmozdították volna.
Legfeljebb azt lehet tőlük megtanulni, hogy addig várjunk
ítéletünkkel, míg az előfeltételek meg vannak adva a döntésre. Az
abszolut szkepszist azonban nem lehet következetesen
keresztülvinni. A filozófiai szkeptikusnak  elvégre is
a mindennapi életben úgy kell viselkednie, mintha dogmatikus
volna.

A tizenhatodik században Montaigne és Charron, a
tizenhetedik században Pierre Bayle újra fölvették az antik
szkepticizmust és nevezetesen energikusan küzdöttek a vallási
dogmák logikai bizonyíthatatlansága mellett. Pierre Bayle
ismert enciklopédiai szótára által, amely egészen el van telve ama
szkepticizmustól, erősen hatott a tizennyolcadik századra és
előkészítette egyrészt a felvilágosodást és a materializmust,
másrészt a filozófiai kriticizmust. A szkeptikusok közé szokták
sorolni David Hume-t (1711–1776), a nagy angol gondolkodót
is, csakhogy az ő alább megbeszélendő, valóban úttörő vizsgálatai a
gondolkodás alapfogalmairól, nevezetesen a szubsztanciáról és a
kauzalitásról már nem szkeptikusak, hanem a harmadik fejlődési fok,
a kriticizmus körébe tartoznak.

Kritikai a filozófia bizonyos értelemben már kezdeteiben.
Amikor arra vállalkozik, hogy a hagyománytól függetlenül, a saját
gondolkodásánál fogva világnézetre jusson, lényegéhez tartozik a
kriticizmus. A szó szorosan vett értelmében azonban kriticizmusnak
nevezzük azt a gondolkodási irányt, amely nemcsak a hagyományt,
hanem a saját megismerő képességét is vizsgálatnak veti alá. A
kriticizmus ebben az értelemben semmit sem fogad el érvényesnek
előzetes vizsgálat nélkül. Az emberi megismerés lehetőségét és
határait kérdezi, megvizsgálja megismeréseinek eredetét és
fejlődését, megkérdi, mit adunk a magunkéból a tapasztalat
létrejöveteléhez és igyekszik a határokat kijelölni, melyeken
 belül az emberi kutatás sikerre való
kilátással fejtheti ki tevékenységét.

A kriticizmus kezdetei már az antik filozófiában konstatálhatók.
Az eleaták tanítása, mely az érzékektől megtagadta a
megismerő képességet; Demokritos állítása, hogy édes és
keserű, meleg és hideg, hogy a színek nem valódi tulajdonságai a
dolgoknak, hanem csak szubjektiv érzetek, ez mind kritikai
szellemet nevelt. Sokkal határozottabban és összefoglalóbban
érvényesül aztán a megismerő szervünk megvizsgálására való
szükségérzet újabb időben John Locke-nál, George
Berkeley-nél és David Hume-nál. Az utóbbinak vizsgálatai
intenziv hatást tettek Kant-ra és ő az, aki a filozófiai
kriticizmust megalkotta és kifejlesztette.

Kant óta aztán már nem lehetséges, hogy a dogmatizmusnál
megálljunk. Nem kell Kanttal mindenütt és minden tekintetben
megegyezni, de okvetlenül állást kell vele szemben foglalni, mi
általa felvetett kérdéseket el kell intézni, Azelőtt pozitiv
megállapításokhoz jutunk. Ahogy Savigny után nem lehet többé
tudományos jogi tanulmányokkal máskép, mint történetileg
foglalkozni, ahogy Darwin után a szervek formáit nem lehet
többé máskép, mint fejlődéstörténetileg és biológiailag vizsgálni,
ép úgy Kant után nem szabad többé a filozófiát máskép űzni,
csak kritikailag.

A kriticizmus az ismeret problémáját teszi a filozófia csúcsára,
mert ez a legalapvetőbb és legelhatározóbb. Ezért kezdjük mi is a
szorosabb értelemben vett filozófiai problémák előadását ezzel.


17. §. Az ismeret problémái.

Mit értünk a rendes nyelvhasználatban megismerés alatt?
Megismerem az errejárók közt a barátomat, az ismerősömet, ez annyit
jelent, hogy meg tudom mondani az illető ember nevét, ismerek sok
viszonylatot, amelyekben áll, tudom, mi a foglalkozása, a hivatása
s talán arra is emlékszem, hogy ezt vagy azt közösen éltem át vele.
Ha megismerek egy növényt, ez annyit tesz, hogy botanikailag meg
tudom határozni, meg tudom mondani a nevét, ismerem azt a helyet,
melyet a tudományos kutatás a növények rendszerében juttatott
neki.

Minden megismerés tehát nem egyéb, mint a gondolkodó megragadása
egy tartalomnak, amely maga különbözik a megismeréstől. Továbbá
minden ismeret egy ítélet alakjában megy végbe és aki ezt az
ítéletet hozza, abban a szilárd meggyőződésben is van, hogy
ismeretet nyert, s egyúttal arról is meg van győződve, hogy a
megismert tárgy, vagy a megismert esemény valóban megvan és valóban
olyan természetű, függetlenül attól, hogy ő megismeri-e vagy sem. A
megismerés tehát az általános nyelvhasználat szerint, előre
feltételez egy tárgyat, amely önállóan fennáll és a megismerőtől
különböző.

A megismerés tudományos jelentése nem tér el lényegesen ettől a
közönséges nyelvhasználattól. Csak nyilvánvalóbban van itt
tudatossá téve, hogy az ismeret nem csupán az érzéki észrevételen
alapul, hanem hogy elengedhetetlen hozzá ez észrevétel gondolkozó
feldolgozása is. Mindazonáltal  a megismertnek független
fennállása a tudományos kutatás számára is magától értetődő
előfeltétel.

Az érzéki észrevétel és az ítélő aktus mélyebbre ható
pszichologiája most már megmutatja, hogy a vonatkozás a megismerés
aktusa és a megismert tárgy vagy folyamat között nem olyan egészen
egyszerű. A nem filozofáló észre nézve képzeteink és ítéleteink
egyszerűen másolat-képei a felfogott és megítélt folyamatoknak.
Mélyebb elmélkedés azonnal megmutatja ennek a felfogásnak a
helytelenségét, sőt lehetetlenségét. Képzeteink és ítéleteink mint
nem-érzéki, pszichikai folyamatok nem lehetnek másolat-képei
érzékileg észrevehető dolgoknak. Képzeteink és ítéleteink tehát nem
másolat-képek, hanem legfeljebb jeleiül tekinthetők a
folyamatoknak, melyek tőlünk függetlenül mennek végbe. Már most az
a kérdés, hogy a jelben, tehát a mi képzetünkben és ítéletünkben
való minden változásból egyúttal változásra lehet-e következtetni a
megjelölt, vagyis a valóságos dolgokban. A feleletet erre a
kérdésre megnehezíti az, hogy képzeteink és ítéleteink egyáltalán
nincsenek csak a környezetünk által meghatározva. A képzetalkotás
és az ítélés pszichologiája egyre világosabban mutatja, hogy a
képzetek és ítéletek alkotásában saját természetünk, saját
szervezetünk és pedig a fizikai és a pszichikai is egyaránt részes.
Lázban olyan alakokat látunk, melyeknek a valóságban semmi sem
felel meg és fantáziánk az észrevett elemekből új képeket alkot,
amelyek a külvilágban sehol sem találhatók fel. Ki mondja meg most
már minden egyes esetben, vajjon észrevételeink nem hallucinációk
 vagy álomképek-e, ki tudja eldönteni,
mily kevés vagy mily sok képzeleti kép lopódzott bele emlékképeink
közé? Sőt lehet, hogy összes úgynevezett ismereteink csak saját
élményeink és ezeknek alapján beszélhetünk ugyan öntudatunk
állapotának és öntudatunk tartalmának változásairól, de nincs semmi
jogunk arra, hogy bármit is kimondjunk olyan folyamatokról, amelyek
tőlünk függetlenül folynak le. Ezekből a kérdésekből, amelyeket nem
lehet tartósan elutasítani, keletkeznek a filozófiai
ismeret-problémák.

Röviden ezeket a problémákat az emberi megismerés lehetősége és
határai iránt való kérdéseknek lehet mondani. Ezekkel foglalkozik
az ismeret-kritika, a theoretikus filozófia egyik
legnehezebb, de egyúttal legfontosabb része is.

Nem kevésbé fontos azonban az emberi ismeret eredetének
és fejlődésének kérdése. Itt különösen arról van szó, hogy
meghatározzuk azt a részt, amellyel az érzéki észrevétel és
amellyel a gondolkodás bír az ismeret létrejövetelében. Vajjon csak
az érzékek nyujtják nekünk a világképet? Csak az ész ragadja-e meg
a dolgok valódi lényegét? Avagy az elsődleges, másodlagos és
harmadlagos pszichikai jelenségek összehatása hozza-e létre az
ismeretet? Arról van szó továbbá, hogy megállapítsuk az érzelmi és
akarati jelenségek részét és nevezetesen megvizsgáljuk a nyelvnek
jelentését is az ismeretre nézve. Minde problémák tárgyalását az
ismeretelmélet vállalja el. 

18. §. Az ismeretkritika fejlődése és irányai.

A nem filozófáló emberre nézve kezdettől fogva kétségtelen volt
és legnagyobb részben az ma is, hogy környezetének tárgyai tőle
függetlenül léteznek és hogy olyanok, amilyenekül neki feltünnek.
Ezt a nemcsak filozófia-előtti, hanem tudomány-előtti álláspontot,
ezt a mindennemű megismerési szerveinkre vonatkozó reflexiót
megelőző és a nagy tömegeken még ma is uralkodó gondolkodási irányt
nevezzük naiv realizmusnak. Realizmus, mert ezen a
gondolkodási fokon az észrevett és képzeteinkbe fölvett külvilágot
önállóan létezőnek, reálisnak tartjuk és naiv realizmus, mert ez a
felfogás nem kritikai megfontolások alapján van kifejlesztve, hanem
mint magától értetődő előfeltétel alapjává van téve a
gondolkodásnak és cselekvésnek. Egyszerűen nem tudják máskép.

A naiv realizmus állapotánál azonban nem lehet a reflexió
megkezdése után sokáig megmaradni. Már a közönséges, csaknem
mindennapi érzéki csalódások megrendítik a hitet észrevevési
ítéleteink föltétlen helyességében. A tapasztalat, hogy a ferdén a
vízbe merített bot nincs csakugyan eltörve, hanem csak látszik
eltöröttnek, hogy a messziről látott tárgyak csakugyan nagyobbak,
mint amilyeneknek látszanak, nem sokáig várat magára. Ezzel azonban
meg van rendítve a hit érzékeink hitelességében és a filozófiai
reflexió az ismeret más, biztosabb forrásai után néz. Érthető, hogy
itt könnyen jutottak a szélső túlzásba és az érzékeknek túlságosan
kevés, a gondolkodásnak túlságos sok megismerőképességet
tulajdonítottak.  Egy dolog azonban mindenesetre bizonyos:
világképünk létrejöveteléhez két lényegesen különböző tényező járul
hozzá. Az egyik rajtunk kívül áll, önálló, független és lehetőleg
megmaradó, ez az objektiv tényező. A másik mi magunk
vagyunk, érzékeink, gondolkodásunk, érzésünk. Ez változékony
természetű, ez a szubjektiv tényező. A naiv realizmus az észrevett
és feltárt világot úgy tekinti, mint teljesen objektivet. Számára a
szubjektiv tényező még nincs. Ennek a szubjektiv tényezőnek a
konstatálásával kezdődik az ismeret-kritika.

Fejlődése most már oly módon megy végbe, hogy egyelőre bizonyos
érzéki benyomásokat, mint az íz, hőmérséklet és a szín merőben
szubjektiveknek ismerünk fel. Ezzel szemben a tapintási érzék
adatai még sokáig megtartják objektiv érvényüket és csak a legújabb
időben vallottuk meg magunknak, hogy a kemény és puha, a kerek és
hegyes pontosan ép úgy érzéki adatok, mint a szag, hang és szín és
hogy ennek megfelelően ismeretkritikailag ugyanazon bánásmódban
részesítendők.

Sokkal később konstatáltatott a szubjektiv tényező az absztrakt
gondolkodás eredményein is, miután sokáig mindaz, amit a spekulativ
szellem elgondolt, objektiv igazságszámba ment. Itt mindenekelőtt
Kant kereste fel az észnek azokat a formáit, melyeknél fogva
a tapasztalat lehetségessé válik. Hogy mi a benyomások komplexumait
mint önálló, megmaradó dolgokat fogjuk fel, hogy szabályszerűen
egymásra következő eseményeket okilag összekapcsolva gondolunk,
mindez és még sok más, mondja Kant, eszünk veleszületett
 tulajdonsága. Ezen alapformák vagyis
kategóriák útján formáljuk a nekünk kivülről adott, magában
chaotikus tartalmat és csak ezáltal válik lehetségessé a
tapasztalat. Világképünkben tehát minden ismeretünknek hozzáférhető
meg van határozva az érzékiség velünk született formái
által, a tér és idő által, de azután az ész
kategoriái által is. Tehát csakis a szubjektiv tényező ismerhető
fel és tapasztalható. Ami a tapasztalatból ezenfölül fennmarad, ha
a szubjektiv tényezőt kiküszöböljük, ez a számunkra teljesen
felismerhetetlen «Ding an sich». Hogy ez a «Ding an sich»
önállóan és tőlünk függetlenül létezik, az Kantra nézve teljesen
bizonyos, de csak ez bizonyos. Az objektiv tényező tehát létezik,
de ránk nézve teljesen felismerhetetlen.

A «Ding an sich»-nek, a magában való dolognak létezését, amelyet
Kant még megenged, az újabb gondolkozók
bebizonyíthatatlannak, sőt elgondolhatatlannak állítják be. A
létezés is, mondják ezek, csak egy kategoriája az észnek s
így most szemben a naiv realizmussal a világkép teljesen meg van
fosztva objektiv tényezőjétől.

Amit az életből észreveszünk és feltárunk, amit erről a
tudományos kutatás tanít, az csak öntudatunk tartalmaira
érvényes. Ha az emberi öntudatot gondolatban eltávolítjuk, akkor
vele együtt eltűnik minden, ami az ő tartalma, ez pedig az egész
világ. Ég és föld, víz és szárazföld, hegy és völgy csak a mi
képzeteink és aki azt állítja, hogy van öntudatunktól független
külvilág, az valami bebizonyíthatatlant, ellentmondással teljeset
állít.

Ez a naiv realizmussal teljesen szembenálló 
gondolat-irány általában véve az idealizmus nevét viseli.
Szerinte a világ csak öntudat-tartalom vagy legalább is csak
annyiban felismerhető, amennyiben öntudat-tartalom. Ez irányon
belül különböző árnyalatokat különböztetünk meg, melyek közül a
legfontosabbakat felsoroljuk. Előbb azonban az itt szokásos
terminológiával kell tisztába jönnünk.

Ami mint öntudat-tartalom adva van vagy legalább annak
tekintetik, azt immanens-nek nevezzük. Ami túlmegy az
öntudaton és ettől függetlenül áll fenn, az transcendens
vagy extramentális. A szigorú ideálista tehát csakis egy
immanens világban hisz, a transcendens vagy extramentális világ
létezését egyáltalán nem fogadja el.

Lényegesen különbözik azonban a transcendsentől a
transcendentális, amellyel különösen Kant szeret
operálni. Kant e szó alatt érti mindazt, ami a
tapasztalattól független, tehát minden tapasztalás előtt, vagyis a
priori fennáll és bizonyítható. Kant transcendentális
idealizmusa tehát azt állítja, hogy az érzékiségnek és az
észnek vannak bizonyos törzsforrásai, melyek nem a tapasztalat
útján keletkeznek, hanem megvannak minden tapasztalat előtt és a
rájuk ható dolognak alakítása által teszik lehetővé a
tapasztalatot. Ez a nézet tehát még annyiban realizmus, amennyiben
megengedi a «Ding an sich» független, extramentális vagy
transcendens létezését. Ránk nézve csak a jelenség, vagyis a
phænomenon felismerhető s ezért ezt a nézetet phænomenalizmusnak is
nevezik.

Ezzel szemben az immanens idealizmus, amely újabb időben
immanens filozófiának nevezi magát,  azt
állítja, hogy a külvilág létezése kimerül abban, hogy az emberi
öntudat tartalma. Semmi transcendenset, semmi extramentálist nem
engednek meg. Aki egy az öntudattól független életet állít, – így
érvelnek az ideálisták – az egészen jogosulatlanul megkétszerezi az
életet. Amennyiben ez a világnézet arra vezet, hogy minden
gondolkodó csak önmagát és a saját öntudat-tartalmát ismeri el
adottnak, ezt a nézetet solipsizmus-nak is szokták nevezni (solus =
egyedül, ipse = maga).

Ennek a szigorú nézetnek képviselői az úgynevezett
neokantiánusok: Schuppe, Rehmke, v. Leclair,
Schubert-Soldern stb.

A phænomenalizmussal rokon az úgynevezett pozitivizmus
is. A tudomány tekintet nélkül minden lét végső okaira, melyek
felismerhetetlenek kell hogy maradjanak, kutassa ki a
törvényszerűséget a jelenségben, hogy az eseményeken uralkodhassék.
Ennek az iránynak megteremtője a francia Auguste Comte
(1798–1857), hívei bizonyos értelemben John Stuart Mill
Angolországban és Ernst Laas Németországban.

Ezekkel az idealista irányokkal szemben ismét felemeli a fejét a
realizmus. Bizonyos, ezt meg kell hogy engedje minden tudományos
gondolkozó, nem maradhatunk meg a naiv realizmus mellett. De ha a
szubjektiv tényezőnek a világképben teljes igazságot szolgáltatunk,
még mindig marad egy tekintélyes objektiv maradék és egy tőlünk
független, de ránk ható külvilág létezése mindennek dacára
bizonyítható vagy legalább is megmarad az a föltevés, amely nemcsak
a józan észt, hanem a filozófiai gondolkodást is legjobban
 kielégíti. Ezt az ismeretkritikai
gondolkodási irányt nevezik kritikai realizmusnak.

A kritikai realizmus különböző irányaival alább fogunk az
ismeret eredetének tárgyalásánál foglalkozni. Most az idealizmus
argumentumait ismerjük meg és vizsgáljuk.

19. §. Az ismeretkritikai idealizmus.

Abban a nézetben, hogy az engem körülvevő világ csak az én
képzetem, hogy minden, amit észrevevés vagy gondolkodás útján a
világból felismerni vélek, nem a világot illeti önmagán, hanem
csakis mint az én öntudattartalmam jöhet számba, van valami roppant
elképpesztő a nem filozofáló ész számára. Egész praktikus
világnézetünk azon a föltevésen nyugszik, vagyis inkább azon a
magától értetődő előfeltételen, hogy amit látok és megfoghatok, az
valóban fennáll és akkor is fennáll, amikor én nem veszem
észre.

A történeti fejlődés mindenesetre valamivel megfoghatóbbá teszi
a külvilág idealitásáról szóló nézetet. Könnyen belátjuk, hogy
fizikai és pszichikai organizmusunk a világkép létrejövetelekor nem
viselkedik merőben befogadóan vagy receptiv módon. Sőt inkább épen
reakciói a külső ingerekre, a saját tevékenységei azok, amelyek
által a világkép létrejöhet. Ennélfogva nyilvánvaló, hogy mi
magunk, vagyis testi és lelki szervezetünk sokkal járul hozzá a
tapasztalat létrejöveteléhez. Még megfoghatóbbá és az egyes
dolgokban érthetőbbé válik ez, ha kissé gyakoroljuk magunkat a
lélektani analizisben. Ha például vizsgálom az asztalt, amelynél
most dolgozom, akkor ez a naiv realizmus  számára
egy négyszögletű, sárgára festett fa-lap, amely négy lábon áll. Ha
azonban kissé pontosabban vizsgálom ennek az észrevételnek a
részleteit, akkor meglátom, hogy a szín csak mint az én érzetem
létezik, az asztal alakja mint a szem kötőhártya és izomérzeteinek
komplexuma útján jut öntudatomba s a keménység, valamint a simaság,
pontosan megvizsgálva, csak tapintási qualitások. Így tehát a
kezdetben egészen objektiv asztal a szubjektiv érzet-kvalitások
egész komplexumává lett. Most már csak az a kérdés, mennyiben tűnik
elém ez az asztal mint egység, mint olyan dolog, amelynek
tulajdonságai épen ezek az érzet-qualitások. Ha azt kérdem, mi
marad meg belőle, ha elvonom az asztaltól a színét, alakját,
keménységét, simaságát, akkor mindenesetre zavarba kell jönni és
bajosan tudnék mit megjelölni. Ha most már kiderül, hogy az
érzetkomplexumoknak ez az egységes dolgokká való összefoglalása az
ember pszichikai szervezetében leli alapját, akkor úgy látszik, az
asztal tényleg merő jelenséggé, öntudat-tartalommá válik, amelyről
egyáltalán nem lehet állítani, hogy öntudatomtól függetlenül
létezik.

Ugyanily módon bebizonyíthatom környezetem minden dolgáról, hogy
érzet-komplexus, amelyet természetemnek bizonyos organizációja
foglal össze egységgé.

Ha most már a fizika fölfedezéseit arra használnók, hogy a
szubjektivet az objektivtől elválasszuk, ez egy szigorú
idealistával szemben nem használna semmit. Azt lehetne mondani:
amit mi fénynek érzünk, a valóságban éterrezgés, a hang pedig a
levegő rezgése. A színek és hangok  csak szubjektive léteznek,
de minden szemtől és fültől függetlenül állanak fenn azok a
rezgések, melyeket a fizika mint amaz érzetek objektiv okát ismert
fel. Az ideálista erre azt felelné: hiszen a levegő és az éter
rezgései mégis mindig csak gondolt rezgések maradnak, melyek
kedvező körülmények között érzékileg észrevehetővé tehetők. A
szubjektiv tényező tehát itt sincs semmiképen kiküszöbölve és
érzeteink ezen «objektiv» okai öntudattartalmak maradnak.

Ami azonban ezeknek a rezgéseknek kauzális jellemét illeti,
ezzel sajátságosan áll a dolog. A szem és fül csak
távolbaható érzékszervek. Segítségükkel olyan folyamatokat
ismerünk fel, melyek tőlünk bizonyos térbeli távolságban játszanak
le. Amint mi a megfelelő érzéki érzeteket, mint a rezgések hatását
fogjuk fel, melyek egész az érzékszervig hatolnak és ott az érintés
bizonyos módja útján az érzetet váltják ki, a megfelelő érzetek a
tapintási érzetek jellemét kapják. A szemünk és a fülünk
ezáltal tapintási szervekké válnak, melyek csak látszólag hatnak
messzire, a valóság szerint ép úgy, mint a bőrünk, csak közvetlen
érintés által afficiálódnak. Már most sokáig a tapintási érzék
tekintetett s tekintetik sok tekintetben ma is, mint a
legcsalhatatlanabb, az objektumokat közvetlenül megragadó érzék. Az
idealizmusnak azonban kétségkívül igaza van abban, hogy a
tapintási adatoknak ugyanolyan szubjektiv a jellemük,
mint a többi érzékéinek.

Igazán teljesen lehetetlennek látszik tehát, hogy ismereteinkből
a szubjektiv tényezőt teljesen kiküszöböljük. Ahol úgy látszik,
hogy az objektiv ok és a szubjektiv hatás különválaszthatók
egymástól,  ott mindig kiderül, hogy az «objektiv» ok
is csak mint tudattartalom van adva.

Hathatós támogatást nyert a szigorú idealizmus a modern
érzék-fiziologiától is. Johannes Müller ismert törvényében a
specifikus érzék-energiákról azt a tényt formulázta, hogy
érzék-idegeink, bárhogyan is ingereltetnek, mindig csak egyforma
módon reagálnak.

Ha pl. a látóideget (nervus opticus) nyomás által, nagy villamos
áram által izgatjuk, akkor is ép úgy színérzetek keletkeznek,
mintha fénnyel izgattuk volna. Ha tehát valamely érzéki érzetünk
van, akkor e törvény értelmében még az se biztos, vajjon egy
objektive meglevő tárgy vagy pedig valamely másféle, az
érzék-idegekben előidézett folyamat-e ennek az érzetnek az oka.

Amíg mint egyes ember állok a világgal szemben, addig teljesen
cáfolhatatlannak tetszik, hogy a világ csak mint tudatom tartalma
van adva. Az általam észrevett dolgok léte (esse-je)
lényegileg észrevétetésükben (percipi) áll. Így formulázza G.
Berkeley röviden és szabatosan az idealizmus álláspontját. Egy
transcendens, extramentális világ föltevése, úgy látszik, teljesen
önkényes, fölösleges, bebizonyíthatatlan. Kiváló természetkutatók,
mint Helmholtz és Meynert s bizonyos értelemben
Mach is, kimondották, hogy a tudománynak be kell érnie a
jelenségben mutatkozó törvényszerűség felkutatásával és a
folyamatok objektiv természetét nem tudja bizonyítani. Sőt
Meynert mint a gondolkodóképesség próbáját állította fel,
hogy valaki el tudja-e gondolni a világ idealitását. 

Most aztán vizsgáljuk meg az argumentumok érvényességét.

20. §. Az ismeretkritikai idealizmus méltatása.

Az a több mint kétezer év folyamán végzett gondolkodó munka,
amely arra a nézetre vezet, hogy az észrevehető dolgok léte
észrevétetésükben áll (esse = percipi, Berkeley) vagy hogy
az élet az én képzetem (Schopenhauer), mélyen bevilágított
az emberi megismerés természetébe és érvényessége körét
körülhatárolta. Az érzéki csalódások ténye már az ókorban
megrendítette a hitet az érzékek hitelre érdemes voltában, ellenben
mindannak, amit az absztrakt gondolkodás felállított, meghagyta
objektiv érvényességét. Berkeley, Hume és Kant
aztán felismerték gondolkodási formáink szubjektiv természetét és
ennek alapján csak a jelenséget állapították meg mint
megismerhetőt, a jelenség mögött levő önmagában való dolgot (Ding
an sich) felismerhetetlennek jelentették ki.

Eddig a pontig fenntartás nélkül el kell fogadni az
ismeretkritika eredményeit. De hogy megóvjuk magunkat a durva
félreértések ellen, melyek az annyira absztrakt és sok tekintetben
idegenszerű gondolatsoroknál nagyon is könnyen becsúsznak, pontosan
meg kell különböztetnünk a látszatot és a
jelenséget.

Látszat alatt értjük az olyan képzetekre való alkalmat,
melyek helytelen ítéletekre vezetnek. Az érzéki látszat, amelyről
itt főképen szó van, abban a külső benyomásban áll tehát, melyet a
dolgok érzékeinkre tesznek, amennyiben ez a benyomás  helytelen
ítéletekre vezet. Helytelenek az ítéletek akkor, ha utólagos
észrevételek vagy megfontolások helyesbítik, ha nem válnak be azok
a várakozások, melyek a látszatból eredő ítéletekre vannak
alapítva. Két példával fogjuk ezt megmagyarázni.

A ferdén a vízbe merített bot szemünknek úgy tünik fel, mintha
törött volna, vagyis erre az ítéletre ad alkalmat: a bot el van
törve. Ha most már a botot kihúzzuk a vízből, akkor megtartja
egyenes vonalúságát és úgy ítélünk, hogy most nincs eltörve. De még
fönnáll az a lehetőség, hogy a víz eltöri a botot. Ekkor
meggyőződünk a vízbe merített bot megtapogatása útján arról, hogy a
bot törött volta a vízben sem állapítható meg tapintási érzékeink
útján. A nagyobb hitel, melyet tapintási ítéletünkkel szemben
tanusítunk, arra az ítéletre vezet: a bot nincs eltörve,
csak töröttnek látszik. Mikor aztán megismerjük a fény
törési törvényeit, akkor megtaláljuk a töröttség e látszatának
indokolását is és a dolog el van intézve. A legközelebbi alkalommal
ugyanaz az érzéki benyomásunk lesz a bot törött voltáról, de az
ítéletünket nem engedjük már megcsalni.

Komplikáltabb a dolog a látszólagos égi mozgásoknál. Mindnyájan
tudjuk az iskolából, hogy a nap áll és a föld mozog. Mégis
valamennyiünknek úgy látszik, hogy a nap naponkint fölkel és
leszáll, míg a föld látszólag nem változtatja helyét és többnyire e
szerint a látszat szerint ítélünk. A kopernikusi világnézet
helyességéről való meggyőződés azonban ép oly szilárdan áll. Mivel
azonban ezt a meggyőződést nem más észrevételek, hanem
cáfolhatatlan és kényszerű megfontolások  idézték
fel, alkalmilag a látszat háttérbe szorítja. Egyetlen művelt ember
sem engedi azonban magát ez oly általános, oly hathatós és a szó
szoros értelmében kápráztató látszattól ítéletében
megtéveszteni.

Másvalamit értünk azonban jelenség alatt. A jelenség a
világ, ahogy érzékeinknek nyújtja magát és szélesebb értelemben,
ahogy mi elgondoljuk. Jelenség alatt nemcsak az első, felületes,
külső benyomást értjük, nemcsak azt a külszínt, amely érzékeinkre
tolúl, hanem a világnak ismeretünk számára hozzáférhető darabját.
Amennyiben a világ számunkra felismerhető, annyiban jelenség. A
jelenség nem csal, mint a látszat, csak arra emlékeztet, hogy
megismerésünknek korlátai vannak.

Az ismeretkritika életbevágó kérdése most már az, hogy fel
vagyunk-e jogosítva a számunkra egyedül hozzáférhető jelenségből
egy neki alapul szolgáló lényegre következtetni, amely tőlünk
függetlenül áll fenn, akár felismerhető, akár nem. Kant, aki
a jelenségeknek itt kifejtett fogalmát először ragadta meg teljes
mélységében, Kant, aki megismerő szervünkbe oly mélyre
bevezette az analizis szondáját, amint előtte senki, erre a
kérdésre határozottan igennel felelt. Dacára sok olyan helynek,
ahol a Ding an sich-et merő gondolattá szállítja le, végleges
meggyőződése, hogy minden jelenségnek valami reális, a megismerő
szubjektumtól függetlenül fennálló szolgál alapjául.
Kant-tal együtt igennel felel erre a kérdésre legbensőbb és
legmélyebb érzésünk is, amely teljes erejéből tiltakozik a tagadás
ellen. Ha egy tárgyat érzékeinkkel észreveszünk, akkor olyan
kényszer  alatt állunk, melyet mint külső
kényszert kell megállapítanunk. Látjuk, hogy érzik ugyanezt a
kényszert embertársaink is és sohasem tudjuk elhinni, hogy az
észrevett dolgok eltünnek, amint nincs ember, aki észrevegye
őket.

Mindazáltal, mint fentebb már láttuk, a neokantiánusok szigorú
idealizmusának érvelésében nagy logikai erő van. Amíg én és
környezetem egyedül állunk egymással szemben, addig az idealisták
bizonyításával, hogy a világ az én tudattartalmam, nem lehet semmi
helytállót szembeállítani. Itt az ellentmondásnélküli világnézetre
komolyan törekvő gondolkozó tudatában egy hosszú időre
elviselhetetlen állapot áll elő. A kérlelhetetlen logika minden
lépést az extramentálisba, mint meg nem engedettet utasít vissza.
Legbensőbb életérzésünk azonban nem nyugodhatik bele s nem is akar
belenyugodni a külvilág idealitásáról való képzetbe. Az érzés ezen
ellentmondása azonban nem lehet elég a filozófusnak. Amit ő
hamisnak érez, arról be is kell bizonyítania, hogy hamis. Itt a
gondolkodás és érzés közötti elviselhetetlen meghasonlásból való
igazi megváltásul kínálkozik a más tudatának szemlélése.

A szigorú idealista számára a többi emberek természetesen csak
jelenségek. Amennyiben a testi szervezetük vétetik tekintetbe, ez
nem nyújt nehézségeket, mert hiszen testünket is a külvilághoz kell
számítanunk. Nehezebbé alakul azonban az ügy, ha az embertársak
tudattartalmai jönnek tekintetbe.

Gondoljuk el, hogy egy embertársam (E) meglátogat engem
és beszél velem. Amíg én  E-t csak mint tudatom tartalmát
veszem számba, addig azokat a beszédhangokat, amelyeket ő hallat,
olyasformán kell felfognom, mint egy harang csengését, vagyis mint
beszédszerveinek mechanikus hatásait. Amint azonban felelek neki,
kívánságait teljesítem, ezzel már hallgatólagosan bevallom, hogy
szavaiban pszichikai jelenségek kifejezését látom. Ezzel azonban
elismertem, hogy E-nek tudata, tehát tudattartalmai is
vannak. Ebben azután már benne van a bevallása annak, hogy E
önálló, tőlem független lény. Mivel tudattartalma van, szigorúan
véve ugyanolyan önálló exisztenciával rendelkezik, mint amilyenre
én tartok igényt. Az olyan lény, amelynek magának tudattartalmai
vannak, nem lehet maga is egy másnak a tudattartalma, még kevésbbé
exisztálhat mint egy másnak merő tudattartalma.

Még világosabbá lesz ez a következő meggondolásból. E
bizonyára sok olyat élt meg és tapasztalt, amiről én nem tudok
semmit. Ha most már E-t csak mint az én tudattartalmamat
venném számba, akkor vagy el kellene tőle magától mindennemű
tudatot tagadni, vagy legalább is valamiképen bele kellene őt
összes tudattartalmaival együtt helyeznem a saját tudatomba. Ez
azonban lehetetlen. Mert ha nem akarom a legnyilvánvalóbb és
leginkább kétségkívüli tényeket arcul ütni, sohasem állíthatom,
hogy E összes tudattartalmait ismerem. Sőt egyenesen meg
kell engednem, hogy E-nek vannak tudattartalmai, amelyek
egyáltalán nem lehetnek az én tudattartalmaimmá. Most legyen aztán
E az én tudattartalmammá! Ebből az a minden logikát
 kigúnyoló következés kerülne ki, hogy
tudattartalmam tudattartalma nem az én tudattartalmam.

Ezzel tehát be van bizonyítva, hogy a szigorú ismeretkritikai
idealizmus következéseiben logikai képtelenségekre vezet és ezzel
érvelése elveszít minden meggyőző erőt. Az olyan világkép, melyben
embertársaink csak mint materiális mechanizmusok, nem pedig mint
önálló tudatcentrumok találnak helyet, nem léphet fel azzal az
igénnyel, hogy a valóság adaequat kifejezése legyen.

G. Berkeley, az idealizmus megalapítója nem is riad
vissza attól, hogy az önállóan érző és gondolkodó szellemek
többesszámát vegye fel, de ő az ebben rejlő következetlenséget
észre sem vette. Újabb idealisták, mint pl. von Leclair,
teljesen felfogták a «te-probléma» nehézségét és alkalmilag
megengedték, hogy ez az ő szempontjukból nem oldható meg. Azzal
segítettek magukon, hogy fölvették egy össztudat fikcióját,
melynek tartalma épen az univerzum. Hogy az ilyen hipotézis
már nem ismeretkritikai, hanem a legnagyobb mértékben
metafizikai és transcendens, vagyis túlmegy minden
lehetséges tapasztalaton, azt nem is kell mondani. Pszichológiailag
ez a hipotézis csaknem végrehajthatatlan. Alig sikerül teljesen
belegondolni magunkat. Az olyan elmélet azonban, amely egy olyan
kétségtelen tényt, mint amilyen a tudattal biró embertársak
létezése, teljesen érthetetlenné tesz vagy csak nagyon is merész
metafizikai hipotézisekkel tud megmagyarázni, természetszerűen
elveszít  minden meggyőző erőt és ezzel minden
filozófiai értéket.

Ha ennélfogva az ismeretkritikai idealizmus a külvilág
realitásának tagadásával tarthatatlannak bizonyul, akkor
tudományosan és filozófiailag sokkal jogosultabb, ha visszatérünk
az egészséges józan ész nézetéhez és a világot a benne lakó
emberekkel együtt, mint önálló és a megismerő szubjektumtól
független lényeget tekintjük. Ez pedig a kritikai realizmus
álláspontja.

21. §. A kritikai realizmus.

A kritikai realizmus közeledik a józan emberész felfogásához.
Különbözik a naiv realizmustól, amennyiben az észrevett világ
reális exisztenciájában való hitet nem fogadja el megvizsgálás
nélkül, hanem az ellenérvek megcáfolása által szerzi meg ezt a
hitet és módosítja az ismeretkritika követelményei szerint.

A kritikai realizmus álláspontjáról tekintve a természetben és
az emberi tudatban végbemenő folyamatok objektive vannak meg és a
megismerő szubjektumtól teljesen függetlenül léteznek. Amit mi
objektiv bizonyossággal vagy valószínűséggel észreveszünk és
gondolkodva megismerünk, az egy objektiv, tőlünk független tényező
és ami saját fizikai és pszichikai szervezetünknek produktuma.
Érzékeink adatai a kritikai realizmus számára is csak jelenségek,
de valami valóságosnak, önállóan létezőnek a jelenségei. A falevél
zöld, ez a kritikai realizmus értelmében ezt jelenti: a falevélnek
megvan az a tulajdonsága,  hogy az emberi szemben megfelelő
világítás mellett a zöld szín benyomását idézi elő. Zöld, ez egy
szem nélkül, amely lát, teljesen tartalomnélkül való, de a
zöld-érzet föltételei megmaradnak szín és fény nélkül is. Ezek a
föltételek a levél objektiv tulajdonságai.

A kritikai realizmus nem azt mondja, amit a naiv: a dolgok
olyanok, a milyenekül feltűnnek, hanem azt mondja, olyanok
is. Amit észreveszünk és gondolkodva megismerünk, az az
igazi, tőlünk függetlenül végbemenő történés egy oldala és pedig a
számunkra egyedül hozzáférhető, de egyúttal az egyedüli ránk nézve
jelentős oldala is. Hogy ugyanazok a folyamatok hogyan tűnhetnek
fel egy másféle szervezetű lénynek, azt bizonyára lehetetlen
kiokoskodni, de ez ránk nézve tökéletesen közömbös is. Kant
«Ding an sich»-je tehát nem tökéletesen megismerhetetlen, csak a
számunkra hozzá nem férhető oldalt nyújtja felénk és a kutatás azon
fáradozik, hogy mind újabb oldalakat tegyen hozzáférhetővé.

A Röntgen-sugarak felismerhetetlenek voltak szemünknek és
létezésüket mégis sajátszerű hatásuk révén ismertük fel. Bizonyára
még sok a természetben meglevő erő fogja hatása által elárulni
meglétét a kutatónak és ezzel a «Ding an sich» mind újabb oldalai
lesznek nyilvánvalóvá az emberiség előtt.

Arra a kérdésre, hogy lehetséges-e egy tőlünk függetlenül
fönnálló valóság megismerése, az ismeretkritikai idealizmus nemmel
felel. A naiv realizmus ezt a kérdést föl sem veti, mert számára ez
nem is létezik. A kritikai realizmus ellenben az ellenérvek gondos
megvizsgálása után határozott  igennel felel. Az objektív
ismeret lehetőségének tagadása tárgytalanná teszi az eredetére
vonatkozó kérdést. Igenlése ellenben feltámasztja mindazokat a
problémákat, melyeket fentebb (a 17. § végén) mint az
ismeretelmélet tárgyát jelöltünk meg.

22. §. Az ismeretelmélet fejlődése és irányai.

Az ismeretelméletnek az a feladata, hogy az emberi megismerés
eredetét és fejlődését vizsgálja és e mellett megállapítsa azokat
az elemi folyamatokat, melyekből a nagyon komplikált
ismeret-processzus összetevődik.

Az ismeretkritikától az ismeretelmélet annyiban különbözik, hogy
a kritika fölveti a megismerés lehetőségének kérdését, míg az
elmélet azt a tényt, hogy megismerünk, előre feltételezi s arra
vállalkozik, hogy fejlődése és törvényszerűsége szerint kikutatja
és a megismerés összefüggését a többi lelki élettel feltárja. A két
filozófiai diszciplina azonban többféleképen összeesik. Közös
bennük a kérdés az emberi megismerés határait illetőleg s ezért sok
helyt egy diszciplinává vannak összefoglalva. Az általunk
alkalmazott különválasztás megkönnyítheti a problémák
megértését.

Az ismeretelmélet a filozófia történetében később lépett fel,
mint az ismeretkritika. Már az eleaták és utánuk az atomisták (Kr.
előtti ötödik század) tagadták az érzékek megismerőképességét, de
nem tettek kísérletet arra, hogy a megismerés keletkezését
megmagyarázzák. Még energikusabb kritikát találunk az úgynevezett
 cirenaikusoknál (Kr. előtti negyedik
század), akik már csaknem a fenomenalizmust tanították.
Említésreméltó kísérletet a megismerés eredetének és fejlődésének
megmagyarázására csak Aristoteles tett, de mindjárt
összefoglaló módon. Hasonlóképen a sztoikusok is vizsgálták a
megismerés keletkezését és kérdezősködtek az igazság kritériuma
után.

Mindazáltal csak az újabb kor dolga maradt, hogy a tudományos
ismeretelméletet kifejlessze. John Locke (1632–1704.) adta
itt a leghatalmasabb ösztönzést és Berkeley, valamint
Hume tovább dolgoztak. Kant itt is alapvető
fontosságú, amennyiben minden időre megállapította az
ismeretelméleti vizsgálat nélkülözhetetlenségét.

A «tiszta ész kritikájában» Kant élesen elkülönítette
egymástól a megismerés két forrását, talán élesebben, mint
amennyire a pszichológiai tényállás megengedhetőnek tünteti fel. Ez
a két forrás az érzékiség és az ész. Ez a kettéosztás irányadó az
ismeretelmélet főirányaira.

Arra a kérdésre, hogy honnan származik megismerésünk, két
különböző felelet merült fel. Némelyek az érzékeket jelölik
meg a legfontosabb, sőt az egyedül megbízható ismeret-forrásul.
Ennek a gondolkodási iránynak a neve szenzualizmus. Mások
úgy vélik, hogy csupán absztrakt, fogalmi gondolkodás útján lehet
biztos ismeretekre szert tenni, míg az érzések csak chaotikus,
zavaros benyomásokat adnak. Ezt a gondolkodási irányt
racionalizmusnak szokás nevezni. Mivel azonban ezt a műszót
gyakran más értelemben is használják, a csodajelenségeknek észszerű
magyarázatát értik rajta, ajánlatosabb  a
szenzualizmussal szembenálló ismeretelméleti irányt inkább
intellektualizmusnak nevezni.

Ezek mellett az egyoldalú irányok mellett mindinkább érvényre
jut az a meggyőződés, hogy az ismeret az észrevevés és gondolkodás
együttműködése által jön létre. Ennek a kombináló iránynak a
számára, mely bizonyára egyedül felel meg a tényeknek, nem
fejlődött ki határozott műkifejezés, ami érthető is, mert rajta
belül helyet találnak a legkülönbözőbb nézetek.

Minden eddigi ismeretelmélet arra korlátozódott, hogy az ismeret
eredetét és fejlődését az emberben mint egyes lényben vizsgálja,
azaz amennyiben az ember környezetével szemben áll és reagál azokra
az ingerekre, amelyek reá hatnak. A modern néprajzi tudomány
azonban kétségtelenné teszi, hogy az együttélés és az érintkezés
nemcsak az ismeret közlésére, hanem létrejöttére is nagy
befolyással van. A nyelvet illetőleg ezt rég felismerték és a
nyelvnek ismeretelméleti fontosságát behatóan vizsgálták. De
ezenkívül is kétségkívül van szociális tényező az
ismeretfejlődésben, melynek vizsgálatával a tudomány még távolról
sem foglalkozott eleget.

23. §. A szenzualizmus.

Szenzualisztikus bizonyos értelemben a nem filozofáló ész,
amikor az érzéki észrevételt tekinti az ismeret legbiztosabb
forrásának. Az oida (tudok) görög szó az id tőből
képzett perfectum-alak s ez a tő «látást» jelent. «Tudok» tehát a
 görög nép tudatában annyi, mint «láttam».
Érdekes bizonyítékai ennek a népies felfogásnak Homeros
Iliászának II. énekében a 484. s köv. sorok, ahol a költő a
múzsákhoz fordul, akik mindenütt jelen voltak és így tudnak
mindent. Jellemző különben a gondolkodás e fokára nézve az
észrevevés és gondolkodás azonosítása, amikor az utóbbi is az
érzéki észrevevés egy módjának számít. Ez a felfogás megtalálható
még a régi görög filozófiában is.

Szenzualizmus azonban filozófiai értelemben csak ott van, ahol
az érzékek ellentétben az ésszel egyedüli ismeretforrásnak
tekintetnek. Ebben az értelemben szenzualista a szofista
Protagoras (megh. 411. Kr. e.), aki az érzéki bizonyságot
elutasító eleatákkal szemben határozottan kimondja, hogy csak az
létezik, amit érzékileg észreveszünk és még a geometriai tételek
igazságát is vitatja, ha azok látszólag ellentmondanak az érzéki
észrevételnek.

Újabb időben John Locke ragadta meg újra a
szenzualizmust, amikor rámutatott minden tapasztalat érzéki
eredetére. Azáltal azonban, hogy Locke megenged egy belső
észrevevést is (reflection), szenzualizmusa már nem egészen tiszta.
A legkimondottabb szenzualista az újabb filozófiában a francia
Condillac (1715–1780.). Condillac szerint a lélek
csak egy egyetlen képesség, nevezetesen az érzéki érzés képessége s
ebből fejlődnek ki a komplikáltabb gondolkodási processzusok.
Condillac elméletének szemléltetésére egy szobor fikcióját
használja, amely egymás után kapja meg a különböző érzékeket.
Először szerzi meg a szaglóérzéket és legutoljára  a tapintó
érzéket, amely a külvilág képzetét hozza létre.

Miután a nagy intellektualisztikus rendszerek, Kant, Fichte,
Schelling, Hegel egy időre teljesen kiszorították a
szenzualizmust, a modern tudományban és filozófiában bizonyos
mértékben újra érvényre jut. Az a meggyőződés, hogy az érzéki
észrevevés minden tapasztalat végső forrása, egyre általánosabb
lesz. Ha mint Kirchhof és Mach akarják, a tudománynak
csak az a feladata, hogy a tényeket leírja, és Mach
formulázása szerint nem egyéb, mint ökonomikusan rendezett
tapasztalat, akkor ez bizonyos értelemben véve szenzualizmus. Ha
most aztán a legfontosabb gondolkodási eszköz, amelyet a leíráshoz
és az ökonomikus elrendezéshez használunk, nevezetesen a
matematika, maga is végső ponton érzéki szemléletre megy vissza,
akkor a felfogás még szenzualisztikusabbá válik. A szenzualizmusnak
bizonyára abban is igaza van, hogy amennyiben fizikai jelenségek
jönnek tekintetbe, az érzéki észrevevést mint legeredetibb forrását
és végső instanciáját tekinti. Nem látja azonban meg, hogy egyrészt
a saját magunk által átélt pszichikai jelenségek megfigyelésében
nem kevésbbé biztos forrása nyilik a tapasztalatnak s hogy másrészt
az érzéki észrevevésbe észrevétlenül magasabb, azaz komplikáltabb
pszichikai jelenségek is belefolynak. 

24. §. Az intellektualizmus.

Az érzéki csalódások ténye, valamint az érzéki benyomások egyéni
különbözőségének ténye már korán arra vitte a filozófiát, hogy az
érzékeket ne tekintse tiszta megismerési forrásnak. Sőt inkább azt
hitték, hogy absztrakt, az érzéki világtól elfordult, önmagában
elmerülő gondolkodás útján lehet a dolgok valódi lényegét biztosan
megragadni. Az intellektualizmus ennélfogva már korán
kifejlődött.

Mint már többször említettük, az eleaták azt hitték, hogy
az igazi világot csakis nem-érzéki gondolkodás útján lehet
felismerni. Az ő nyomaikban jár Platon, akinél még az a
felfogás is hozzájárul, hogy a lélek a testben mint valami
börtönben lakik, hogy a testével való érintkezés megfertőzteti és
csak a testiségtől való teljes elfordulás által válik az igazi
megismerés lehetségessé.

Platonnak ehhez a felfogásához csatlakozva, Szent
Ágoston kijelenti, hogy szellemünk semmit sem tud oly biztosan,
mint azt, ami számára jelenvaló és semmi sem annyira jelenvaló
számára, mint ő maga. (Nihil tam novit mens, quam id, quod sibi
praesto est, nec menti magis quidquam praesto est, quam ipsa sibi.
De trinitate 14, 7.) Ezt a gondolatot tette aztán Descartes
minden filozófia alapjává, amikor a saját gondolkodásunkról való
tudomást mint az egyetlen biztos, teljesen kétségtelen tényt
állította oda. A Szent Ágoston állításában és
Descartes tételében (cogito, ergo sum) rejlő
intellektualisztikus felfogását  a megismerési folyamatnak
leginkább előmozdította a kopernikusi világnézet lassankénti
elterjedése. Aki ezt elismerte, annak meg kellett engednie, hogy az
érzékek tanubizonysága, amely megmondja nekünk, hogy a föld
nyugszik és hogy a nap naponkint fölkél és lemegy, nem tartható
fenn a kopernikusi gondolat győzelmes hatalmával szemben. A
tizenhetedik és tizennyolcadik század felvirágzó matematikája,
amelyben a szemléletlen aritmetika hatalmasabbnak bizonyult a
szemléletes geometriánál, szintén sokkal hozzájárult, hogy az
absztrakt gondolkodást mint megismerési forrást az érzékek fölé
állítsa. Ezeknek az oly kétségbevonhatatlanul bizonyos matematikai
ítéleteknek a forrását akkor senkisem kereste az érzéki
szemléletben, hanem általánosan azt hitték, hogy itt az ész
teljesen önmagából merít és épen azért dolgozik oly föltétlen
biztossággal, mert teljesen befolyásolatlanul marad a jelenség
káprázatától.

Kant érdeme marad, hogy e hit jogosultságát először tette
kérdés tárgyává. «Hogy lehetséges a tiszta matematika?» így teszi
fel a kérdést és a válasz nem egészen intellektualisztikus. Az
érzékek szolgáltatják Kant meggyőződése szerint az ismeret
anyagát és csak ezáltal izgatják az észt a vele született funkciók
kifejtésére. Az ismeret azonban csak azáltal jön létre, hogy az
érzékek által szállított anyagot az ész formálja. Az ész közli a
természettel saját törvényszerűségét és Kant ismert mondása
szerint a természet törvényadójává lesz. Kant azonban még
egy fontos lépéssel tovább megy. Az észnek szerinte megvan a joga,
hogy kategóriáival a  szemlélhető alapon túl tovább operáljon s
e mellett «az objektumról való gondolatnak még mindig meglehetnek a
maga igaz és hasznos következményei a szubjektum ész-használatára».
Ezen részleges teljhatalmat, melyet itt Kant az észnek
juttat, Hegel aztán oly kiadósan használja fel, hogy az
intellektus többé már nem törvényhozóvá, hanem egyenesen a
természet teremtőjévé válik. A világ lényege Hegel szerint
szellemi és fogalmaink a világtörténést ábrázolják dialektikus
fejlődésében.

Ezzel az intellektualizmus élére van állítva és gondolkodásunk
anyagi alapjától, az érzéki észrevételtől teljesen eltávolodott.
Ennek megfelelően csak természetes, hogy gondolkodásunk iránya
ismét szenzualisztikusabbá vált.

Az intellektualizmusnak kétségkívül igaza van abban, hogy minden
érzéki észrevételt eszünknek kell formálnia, hogy igazi és
használható ismeret jöhessen létre. A gondolkodásnak ez a formáló
és vonatkozó tevékenysége az idő folyamán számos formát és
gondolkodási eszközt teremtett, amelyek átmentek húsunkba és
vérünkbe. Ilyenek többek közt a több ismertetőjelű dolog fogalma
vagy szubsztancia és attributum, ilyen továbbá a
kauzális fogalom, amelyet minden történésre mellőzhetetlenül
alkalmazunk. Itt azután könnyen megtörténik, hogy az ily fogalmakat
az ész őstulajdonainak tekintjük és velünk születettnek tartjuk.
Velünk született törzsformák vagy kategóriák föltételezésében
azonban mindig van sok kockázatos és erős megfoghatatlanságokat
tartalmaz. Ezért az ily feltevések helyére a formáló észtevékenység
genetikus elemzésének  kell lépnie, hogy ama formák tapasztalati
eredetét kinyomozzuk.

Mielőtt azonban megbeszélnők a genetikus ismeretelmélet
problémáit, röviden rá kell mutatnunk az intellektualisztikus
gondolkodási irány egy kinövésére, amely minden időben el volt
terjedve és most ismét hatalmasabban emeli fel fejét. A magasabb
ismeretet titokzatos, a felületes megfigyelés elől kisikló
forrásainak keresését, a miszticizmust értjük.

25. §. A miszticizmus.

Az intellektualisztikus gondolkodási irány végeredményben azon a
föltevésen alapszik, hogy a lélek, ha a testinek kötelékeitől
teljesen szabaddá tudja tenni magát, tiszta és magasrendű, valamint
föltétlenül biztos megismerést talál. A léleknek ez az eloldása a
testtől azonban olyan gondolat, amely mindig vallási képzetekkel
van összekapcsolva és mélyreható vallásos mozgalmakat keltett.

A Krisztus előtti hatodik században az orfikusok Görögországban
elterjedt szektája a lélekvándorlásról szóló tanával és mély
megváltási szükségérzetével alkalmat adott egy titkos tanítás
filozófiai formulására. Titkos kultuszaiban vagy misztériumaiban a
lélek halál utáni megváltása céljára sokféle szabályt eszeltek ki
és misztikus tanításokat fejlesztettek ki. Az új platonikusok és új
pythagoreusok, akik a Krisztus utáni első századtól kezdve egyre
több befolyásra jutottak a görög és római világban, a miszticizmust
filozófiai rendszerré képezték ki. Plotinus, Jamblichus,
Proclus  ennek legismertebb képviselői. A
középkorban lép fel azután a keresztény misztika, amely bő
táplálékot talál a túlvilágba vetett erős hitben, valamint a hús
megölésének parancsában. Eckhardt mester, Berthold von
Regensburg, Johannes Tauber és később Jacob Böhme
kifejlesztették rajongó eszméiket és hatalmas hatást tettek.

Az újabb időben a miszticizmus tovább tartja magát és a
tizennyolcadik század felvilágosodása sem tudta elfojtani. A mult
század utolsó évtizedeiben a miszticizmus a spiritizmus formájában
újra hatalmasan föléledt és nagyszámú követőre tett szert.

A miszticizmus, amennyiben filozófiai, azon a gondolaton
alapszik, hogy különösen kedvező körülmények között sikerülhet a
tiszta lélekkel, amely minden földitől felszabadította magát, a
legmagasabb igazságokig feljutni és belső szemünkkel meglátni
Istent. Ehhez legtöbbnyire heves kedélyizgalom, a pszichikai
erők fokozása és koncentrálása szükséges, amely csakis az
eksztázisban, olyan állapotban lehetséges, ahol a földi embert
lehántottuk magunkról és egészen az isteninek adtuk oda magunkat.
Az ilyen módon fokozott fantázia-tevékenység aztán a
legsajátszerűbb képeket varázsolhatja elő, az eksztatikus hisz ezek
valóságában és hívei vele együtt hiszik.

További gondolata a misztikának, amely a mágiához és
varázslathoz közelhozza, az a hit, hogy a pszichikai erők fokozása
által közvetlenül tud szellemekkel közlekedni s az érzékek
közvetítése nélkül magasabb igazságokat nyilváníttathat ki magának.
A miszticizmusnak ezt a nemét, amelyet manap különösen művelnek,
 spiritizmusnak nevezik. Azt
hiszik, hogy csak bizonyos személyek (médiumok) képesek a
szellemekkel való érintkezésre s erre a magnetikus vagy helyesebben
hipnotikus álmot használják. Nagyon is sok itt a kísértés durva
csalásokra s még neves tudósok is áldozataivá lettek közönséges
szemfényvesztőknek.

A miszticizmus az önmagában való erős elmerűléssel gyakran képes
arra, hogy nem egyszer pszichológiai mélybe-látásra jusson és
nevezetesen az érzelmi életbe mélyen belevilágítson. Amint azonban
tudományos formát ölt és új, titokzatos megismerési források
feltárására vállalkozik, – a tudomány nem utasíthatja eléggé
vissza. Ahol a tudomány uralkodik, onnan nem tünik el minden titok,
de eltünik minden titkolózás.

Most azonban ideje már, hogy áttérjünk a genetikus
ismeretelmélet problemáira.

26. §. Genetikus és biológiai ismeretelmélet.

Hogy a megismerés nem csupán az érzékek és nem is csupán a
gondolkodás útján jön létre, hanem hogy mindenütt mindkettőnek
együtthatására van szükség, az most általánosan elfogadott
meggyőződés. Már most feltámad a kérdés e két megismerési forrás
osztályrésze és kölcsönös viszonyuk dolgában. «Fogalmak tartalom
nélkül üresek, szemléletek fogalmak nélkül vakok», mondotta
Kant és ezzel kétségkívül megtalálta a helyesnek egyik
oldalát. Az érzéki észrevételekben a rendező ész minden hozzáadása
nélkül van valami zavaros, kaotikus. A fogalmakkal való
 merőben absztrakt operálás hijjával van a
materiális, anyagi alapnak és nem adja biztosítékát a ténybeli
érvényességnek. Ha tehát azt mondják: az érzékek szolgáltatják az
anyagát, az ész a formáját az ismeretnek, akkor ez általánosságban
igaz ugyan, de mégis túlságosan általános, semhogy megfogható
felvilágosítást tartalmazzon.

A genetikus szemléletnek a megismerési processzust a többi lelki
élettel kapcsolatban kell vizsgálni. Az ismeretelméletnek nem
szabad a megismerést erőszakosan elválasztania az érzéssel és
akarással való kapcsolatából, röviden, az ismeretelméletnek
pszichológiai alapvetésen kell alapulnia.

Nem szabad továbbá elfelejteni, hogy a megismerésre való ösztön
az életfentartás ösztönéből ered. Az embernek környezetében el kell
igazodnia, tudnia kell, az őt körülvevő tárgyak közül melyikkel
kell ellátnia magát, értenie kell aktuális és potentiális
erőnyilvánításaikat és meg kell tudni őket magyarázni, ha fenn
akarja magát köztük tartani és uralkodni akar rajtuk. Valóban
minden tudomány is praktikus szükségletnek köszönheti keletkezését.
Így az asztronómia a mezőgazdaság és a hajózás szolgálatában s
talán a pontosabb időbeosztás céljából is fejlesztetett ki. A
geometria mint földmérő-mesterség keletkezett, az aritmetika a
kereskedelem szolgálatában fejlődött ki. A szükség nemcsak
imádkozni tanított, hanem gondolkozni is. Amint azonban a
megismerésre való ösztön fel volt keltve, sokkal szélesebbre és
sokkal hatalmasabban fejlődött ki, mint amennyire a közvetlen
szükség terjedt. Szervezetünk funkció-szükségévé vált, amely
tevékenységet  követel. Ezen az úton keletkezett a
tudásra való törekvés a tudásért magáért, így fejlődött ki az a
teoretikus csodálkozás is, melyet fentebb mint a filozófia kezdetét
jelöltünk meg. A megismerési ösztönnek biológiai eredetét azonban
nem szabad elfelejteni.

Ha továbbá azt mondják, hogy az érzékek adják a megismerés
anyagát, az ész a formáját, akkor meg kell kísérelni, hogy azt a
formát közelebbről meghatározzuk. Kant az ész alapformáit a
lehető ítéleti formákra való reflexió útján találta meg. Ezek a
formák azonban a formális logika mesterséges termékei és
egyáltalán nem azonosak a tényleg végrehajtott ítéletekkel. Ezért
helyesebbnek tetszik, az ítélet formáját általában, ahogy
tényleg végbemegy, megvizsgálni. Hiszen minden ismeret, az egyszerű
érzéki észrevétel ép úgy, mint egy nagyon komplikált gondolatsor
eredménye az ítélet formájában kell hogy gondoltassék és
kifejlesztessék.

A lényeges minden ítéleti aktusban most már nem, ahogy sokfelől
hiszik, a fogalmak összekapcsolása vagy a képzetek asszociációja. A
megítélt folyamat inkább az ítélet előtt mint egységes képzet van
adva. Az ítélet által most már a képzettartalom bizonyos formálást
és tagozást nyer és pedig oly módon, hogy a folyamat egy önállóan
meglevő erőcentrumra vonatkozhatik és mint ez erőcentrum
erőnyilvánítása állíttatik oda. Az illatos rózsa az ítélet számára
mint egész van adva. Ebben az ítéletben: a rózsa illatozik, az
illatozás mint a «rózsa» erőcentrum erőnyilvánítása van adva. Az
erőcentrum az alany, a nyilvánítás az állítmány. 

Ez a felfogás még érthetőbb lesz, ha megkíséreljük, hogy
megtaláljuk az általános pszichológiai törvényt, amely hathatósnak
mutatkozik benne. Tudniillik itt nincs egyébről szó, mint az
appercipiálás egy minden emberrel közös neméről. Appercipiáláson
értjük egy képzet formálását és elsajátítását a figyelem által
aktuálissá vált képzet-diszpoziciók által. Ha figyelmünket egy
tárgyra koncentráljuk, akkor ez ezáltal a tudat nézőpontjába
emelkedik és minden képzet, amely a tárggyal, akár hasonlóság, akár
kontinuitás utján összefügg, megelevenedik ezáltal. Ezek a
fölébresztett képzetek most már együtt árasztják ki világosságukat
a tárgyra, miáltal ez új megvilágításba kerül.

A meglevő képzet-diszpoziciók között természetesen azok
elevenednek meg legkönnyebben a figyelem útján, amelyek a
legerősebben vannak kifejlődve és ennélfogva a megfelelő egyéneknél
az uralkodók. Egy és ugyanaz a tárgy ezért különböző személyeknél
különböző képzet csoportokat elevenít meg, azaz különböző módokon
appercipiáltatik. A legkönnyebben felidézhető képzetcsoportokat
nevezzük az uralkodó appercepciós masszának. Így pl. a
fáradt vándor egy erdőben csak az árnyat adó helyet látja, a festő
ellenben a színárnyalatokat és a facsoportokat fogja figyelembe
venni, az ács a fatörzsek nagyságára és erejére ügyel, az erdész a
fák növésére, a vadász a vad nyomára.

Bármily különbözőképen appercipiálhatók most már ugyanazok a
tárgyak, mégis van egy felfogásmód, az appercepció egy módja,
amelyet minden történéssel egyforma módon állítunk  szembe. Ha
egy gyermek kísérletet tesz, hogy egy tárgyat összenyomjon, akkor
az az ellenállás, amelyet tapasztal, mint akart ellennyomás tűnik
fel neki. A gyermek t. i. saját akarat-impulzusait a környező
tárgyaknak is tulajdonítja és a folyamatokat így mint
akaratnyilvánításokat fogja fel. A gyermek minden folyamatot úgy
appercipiál, hogy ezáltal a legerősebb képzet-diszpozició mozdul
meg. Minden diszpozició között azonban egynek sincs hozzávetőleg
sem akkora ereje, mint annak a test mozgásai által mindig újra
aktuálissá váló diszpoziciónak, hogy akarat-impulzusokat éljünk át.
Az átélt akarat-impulzusok emléke tehát legkönnyebben ébresztődik
fel és ezek az emlékek adják az uralkodó appercepciótömeget,
amelyet a gyermek minden folyamatba belekever, amelyre figyelmét
fordítja. Minden észrevett tárgy a gyermek számára lelkes
lényszámba megy és mindent, amit a tárgyon észrevesz, mint a dolog
akarat-cselekvését fogja fel. Ugyanezt a meglelkesítő
(animisztikus) és emberiesítő (anthropomorfikus) felfogást találjuk
a természeti népeknél is. A víz folyása, a szél fúvása, a nap, a
hold, a csillagok fénye, mindezek a folyamatok mint látható vagy
láthatatlan lények akaratnyilvánításai magyaráztatnak. Az
appercepciónak ezt a módját, mely által a környezet minden
folyamata mint önálló objektumok akaratnyilvánítása magyaráztatik,
fundamentális appercepciónak nevezzük.

Kant a Tiszta ész kritikájá-ban ismételten szól az
appercepció szintetikus, eredeti, vagy transcendentális egységéről.
A gondolkodásnak azt a képességét érti alatta, hogy a látottat az
öntudat  egységében tudja összekapcsolni. «A
gondolkozom» – mondja – minden képzetemet kell hogy kísérni tudja.
Szerinte is minden megismerésnek ez az alapfeltétele hat az ítélet
aktusában s nyomatékosan mondja, hogy «az ítélet nem más, mint
annak a módja, hogy adott ismereteket az appercepció objektiv
egységébe hozzuk». A transcendentális appercepció tehát Kant
szerint is végbemegy minden ítéletben s szerinte ez az alapformája
és alapföltétele minden megismerésnek.

Kantra támaszkodva, mégis tőle nyilvánvaló, sőt
sarkalatos különbségben nevezzük minden emberi megismerés
alapformáját és alapfeltételét nem transcendentális, hanem
fundamentális appercepciónak. Míg t. i. Kant
felfogása szerint az appercepció egysége minden tapasztalat előtt
adva van, tehát transcendentális és ennélfogva apriori való, abban,
amit fundamentális appercepciónak nevezünk, van tapasztalat, persze
olyan tapasztalat, melyet minden emberi szervezet, amely egy
környezetben fejlődik és ettől benyomásokat kap, szükségszerűen
kell hogy megtegyen és tényleg meg is tesz. Míg továbbá Kant az
appercepció transcendentális egységében csak az egészen általános,
közelebbről meg sem határozott föltételt látja képzetek
összekapcsolására, egy öntudatba való besorozására, mi a
fundamentális appercepcióban a pontosan meghatározott speciálisan
emberi és emberiesítő formálást véljük megtalálni, amelyen minden
tartalomnak keresztül kell menni, hogy szellemi tulajdonunkká
váljék. A fundamentális appercepció által környezetünk folyamatai
az univerzum nyelvéből emberi nyelvünkre fordíttatnak. 

Kísértsük meg most már az emberi ismeret fejlődési menetét,
ahogy a fundamentális appercepciónál fogva végbemegy, röviden
vázolni.

A lelki élet kezdete valószínűleg egy homályos életérzés,
amely a gyönyör és kín ellentétes állapotai közt mozog. Ezt az
érzést úgy kell tekintenünk, mint az öntudatnak eredeti, még
egyáltalán nem differenciált reakcióját a környezetben és a test
belsejében ható ingerekre. Ezt az érzést úgy látszik nem kísérik
semminemű képzetek, még egészen zavaros és kaotikus természetű.
Mély álomból vagy ájultságból való ébredéskor élünk meg valami
hasonlót és ilyen öntudati állapotot tételezhetünk fel újszülött
gyermekeknél.

Úgy látszik, ilyenkor a kín-állapotok sokkal világosabban
érezhetők, mint a gyönyör-érzetek és élénk mozdulatokban
nyilvánulnak. Már élete első napjaiban, sőt talán az első óráiban
is a gyermek valószínűleg a gyönyör és kínérzések különböző nemeit
éli át. A lelki élet már kezd differenciálódni és sokfélévé
alakulni. A fiatal lélek csak azt veszi észre, ami fejlődésére
előmozdítólag vagy ártalmasan hat. A környezet jelenségei csak
annyiban exisztálnak reá nézve, amennyiben gyönyört vagy kínt
szereznek. Mennél többféle benyomások áramlanak most már a
gyermekre, annál jobban differenciálódik gyönyör és kín érzése.
Mikor aztán mind több idő mulik el alvás és sírás között és a
gyermek ráér, hogy a környezetet magára hattassa, akkor a különböző
gyönyör- és kínérzések mind nyilvánvalóbban válnak el egymástól. A
hideg más kínt kelt, mint az éhség, a meleg fürdő olyan
gyönyörérzést, amely láthatóan különbözik attól az érzéstől,
 melyet a gyermek táplálék vételekor él
meg. Az öntudat-állapot változásai, melyeket a gyermek átél, akkor
a gyönyör- és kínérzés mellett még egy világosan észrevehető
alkatrészt tartalmaznak s ez az alkatrész az inger természetével
sokkal szorosabb vonatkozásban van, mint az eredeti gyönyör- és
kínérzés.

Ez az alkatrész az a pszichikai momentum, melyet érzetnek
nevezünk. Az érzet tehát bizonyos meghatározott változása az
öntudat állapotának, amely ép oly világosan elüt az őt kísérő kín-
vagy gyönyörérzettől, mint más változásoktól.

A kifejlődött öntudatban nem fordulnak elő egyszerű érzetek. Itt
mindig csak az érzetek komplexumai vannak adva, amelyek külső vagy
belső ingerekre vonatkoznak és mint való dolgok vagy folyamatok
tünnek fel. Az ilyen érzetkomplexumokat nevezzük
észrevételeknek. Az adott érzet-csoportok összefoglalása
egységes észrevételekké aztán a fundamentális appercepció dolga. Az
észrevett dolog az erőcentrum és az érzetek, melyeket bennünk
előhív, ennek erőnyilvánításai vagy tulajdonságai.

Az észrevételek aztán diszpoziciókat hagynak hátra
szervezetünkben, melyeknél fogva a tárgy képe öntudatunkban
előállhat anélkül is, hogy az érzéki inger hatna. Az ilyen
reprodukált észrevételeket nevezzük általában képzeteknek. A
képzetek lefolyását különböző törvények szabályozzák, főleg azonban
a szervezet koncentrációjának bizonyos módja határozza meg, melyet
figyelemnek nevezünk. Az önfentartási ösztön a primitiv
állapotban arra viszi az embert, hogy a tárgyaknak mindenekelőtt
azokra az ismertetőjeleire  koncentrálja figyelmét, melyek élete
fentartására a legfontosabbak. A figyelemnek a biologikusan
fontos ismertetőjelekre való e koncentrációja által keletkeznek
a tipikus képzetek, melyek fontos előzetes fokát adják a később
kifejlesztendő logikai fogalmaknak. A tipikus képzetek
keletkezése kiválóan alkalmas arra, hogy a biológiai momentumot az
emberi ismeret fejlődésében felismerhetővé tegye. Azáltal, hogy
legelőbb arra vigyázunk, amitől életünk fentartása függ,
megtanuljuk az egyfajta dolgokat egy gondolkozási aktusba
összefoglalni és így megnyerjük egyikét a legfontosabb eszközöknek
tapasztalataink ökonomikus rendezésére.

Nagyon jelentékeny haladást idéz elő ebben az értelemben a
nyelv. A nyelv hangjai kétségkívül akaratlanul hallatott
érzés-hangokból keletkeztek. Ugyanazoknak a benyomásoknak gyakori
ismétlődése által eltompul az érzés és a hangok arra szolgálnak,
hogy a beszélő környezetében való folyamatokat jelöljenek. Ezeket a
hangokat a többi emberek megértik és aztán szándékosan előidézik,
hogy társaikkal megértessék magukat és közös munkára egyesüljenek.
A nyelv első hangjai, többnyire egytagú tőszavak, egy egész
folyamatot jelölnek anélkül, hogy ebben megkülönböztetnék a dolgot
és a cselekvést. Mikor ezek az egyszerű hangok többé már nem voltak
elegendők arra, hogy megértést keltsenek, egy folyamat megjelölését
két ilyen tő-hanggal igyekeztek eszközölni és ezzel a tő
alanyra és állítmányra oszlott s meg volt találva a
mondat formája. Ez a gondolkodási fázis, melyet alkalmilag
meg lehet figyelni a gyermekek beszélni 
tanulásánál, nagy fontosságú. A mondatban t. i. a fundamentális
appercepció megtalálta adaequat kifejezését. Az a forma, amelyben a
világot felfogni kénytelenek vagyunk, most már világosan ki van
domborítva, az így megjelölendő folyamat teljesen meg van formálva,
tagolva és egyúttal objektiválva. A nyelvileg formulázott
fundamentális appercepciót nevezzük most már ítélet-funkciónak. Az
ítélet alanya most mint önállóan létező erőcentrum van odaállítva,
az állítmány az alanynak épen most végbemenő erőnyilvánulását
jelöli.

Azáltal azonban, hogy a folyamat jelölésére egy hang már nem
elég, egy új és nagyjelentőségű fázis áll be. «A rózsa illatozik»,
– ennek az ítéletnek az alanya, tehát «a rózsa» szó most már nem
jelöl egy egész folyamatot, hanem viselőjévé lesz minden egyáltalán
lehetséges hatásoknak, amelyek a rózsából kiindulhatnak. Minden
objektum, amelyben ugyanazok az erők rejlenek, ugyanazzal a névvel
jelöltetik és ezáltal egy gondolkozási aktusba van összefoglalva. A
szó most a tulajdonságok és állapotok viselőjévé válik, melyek
minden hasonló nevű objektumot megilletnek és ezáltal a tipikus
képzet szilárd, a szóhoz tapadó fogalommá fejlődik.

Az állítmány által azonban a tulajdonságok, állapotok és
vonatkozások is bizonyos értelemben különválasztatnak a tárgyaktól,
melyekhez tartoznak és ezzel hozzáférhetővé tétetnek az önálló
tárgyalás számára. Olyan tulajdonságok, mint kemény és lágy,
állapotok, mint járás és alvás, vonatkozások, mint kicsiny és nagy
ily módon önálló gondolkodási objektumokká tétetnek  és ezzel
fogalmakká emelkednek. Csak most válik lehetségessé, hogy az
egyenletességeket és törvényszerűségeket a világtörténésben ne csak
felületesen észrevegyük, hanem «tartós gondolatban
megszilárdítsuk». Ezáltal azonban az emberi szellem egyre új és
mind jobb gondolkodási eszközöket nyer, hogy a tapasztalatot
ökonomikusan rendezze, a világtörténést felfogja és uralkodjék
rajta. Az ítélet-funkció mindig új, mind komplikáltabb, mindjobban
összesűrített formákká fejlődik és rövid, egyszerű és kényelmes
formulázásokat talál az összefoglaló gondolattartalmak számára.

Az észrevevési ítéletek mellett, amelyekben egy épen most
észrevett folyamat az ismert módon formáltatik, tagoltatik és
objektiváltatik, keletkeznek fogalmi ítéletek, amelyekben a
történés törvényei oly módon formuláztatnak, hogy bizonyos
fogalmakhoz bizonyos ismertető jegyek soroztatnak. Ez a mondat: «a
cethal emlős állat», tartalmazza azt az állítást, hogy minden
cethalat megilletnek azok az ismertető jegyek, amelyek minden emlős
állattal közösek. Ez ítélet alapján tehát minden cethalról
állíthatom, hogy piros és meleg vére van, tüdővel lélekzik, eleven
magzatokat hoz a világra stb. Emellett azonban megáll az ítélet
eredeti formája. A kezdetleges kulturfokok és a gyermekek durva
anthropomorfizmusa, ahol a környezet minden tárgyát lélekkel
bírónak tekintik és ennek minden tulajdonságát mintegy akarati
tevékenység kifolyását fogják fel, az előbbrehaladó ismeret előtt
nem állhat helyt. De a legabsztraktabb fogalom is gondolkodásunk
számára az erőcentrum bizonyos  neme marad, melynek
ismertető jegyeit mint potenciális hatásait fogjuk fel.

Az ítélet-funkcióból keletkezik az igazságnak az
ismeretelmélet számára oly rendkívül fontos fogalma. Már
Plato és Aristoteles is helyesen emelték ki, hogy az
ítélet a képzettől, vagy ahogy Aristoteles kifejezte magát,
a «kötetlen beszéd»-től abban különbözik, hogy csak az ítéletben
lehet szó igazról és hamisról. Egy képzet, melyet átélek, tényleg
megvan, de magában véve se nem hamis, se nem igaz. Ha ennek dacára
beszélnek helyes és hamis képzetekről, akkor az csak rövidített
kifejezésmód. A helyes képzet olyan képzet, amely helyes ítéletekre
képesít, hamis képzet pedig az, amelyből helytelen vagy nem igaz
ítéletek támadnak. Érzésekre és akaratnyilvánításokra sem
alkalmazhatók az igaz és hamis predikátumok. Csak ítéletek,
melyek gyakran előtte járnak érzelmeinknek és akarati
cselekvésünknek és fontos rész-okai ezeknek az élményeknek, csak
ítéletek lehetnek igazak vagy hamisak s ez ítéleteknek igazságától
vagy hamisságától függ gyakran az ezáltal meghatározott érzelmi és
akarati állapotok célszerűsége.

Igazság tehát csak az ítéletben van és most már az a kérdés,
hogy keletkezik ez a fogalom és mit jelent. Az itt előadott nézet
alapján e kérdésekre választ adni nem nehéz. Az ítéletben egy adott
képzettartalom formáltatik, tagoltatik és objektiváltatik. Az
ítélet ily módon szellemünk spontaneitásának vagy öntevékenységének
aktusa, olyan aktus, amely által a fölvett benyomás magyarázatot
nyer. Ha most már emlékszünk arra, hogy az öntevékenységnek ez az
aktusa az  önfentartásra való törekvésben
gyökerezik, akkor könnyen be fogjuk látni, hogy a benyomással
végbevitt magyarázatnak az a célja, hogy megtalálja a
rendszabályokat, melyeket a gyermeknek alkalmaznia kell, hogy a
benyomásra a célnak megfelelő módon reagáljon. Ezen a fejlődési
fokon a magyarázat akkor helyes, ha a célnak megfelelő
rendszabályok következnek belőle, ellenben téves, ha ennek alapján
ferde, azaz az életfentartásra ártalmas intézkedések történnek.
Mennél gazdagabbul és mennél többféleképen fejlődik most már az
élet, annál könnyebben fog beállani az az eset, hogy egy és
ugyanazon folyamatot különböző személyek különbözőképen
magyarázzák. Mivel minden magyarázat bizonyos rendszabályokra
vezet, tehát mindenki a saját magyarázatáért és az ennek megfelelő
intézkedésekért fog síkra szállni, a másokét ellenben energikusan
el fogja utasítani. Ezt a visszautasítást élénk érzelmek kísérik és
bizonyos hangokban nyilvánul. Mivel aztán az alkalmak az ilyen
helytelennek tartott magyarázatok visszautasítására bizonyára nem
ritkán adódnak, megfoghatónak tünik fel, hogy különleges hangjelek
fejlődtek ki, melyek egy folyamat magyarázatának visszautasítását,
tehát egy idegen ítélet és az ebből adódó következmények
visszautasítását fejezik ki. Ilyen hangjegyek a világ csaknem
minden nyelvében vannak: ezek a tagadó szócskák, vagyis a
negációk. A «nem» és a «talán» most is még gyakran olyan
érzésekkel vannak egybekötve, amelyek eredetüket elárulják.

Az ismeretfunkció, mint láttuk, az önfentartási ösztönből
fejlődik ki, de nem marad meg ezen a  fokon. Az általános belátás,
hogy környezetünk megismerése fontos, sőt nélkülözhetetlen eszköze
önfentartásunknak, arra indít, hogy ott is törekedjünk
megismerésre, ahol jóllétünk nem közvetlenül részes. Érdeklődünk
tehát környezetünk folyamatainak magyarázata iránt általában és
hamar megtesszük a tapasztalást, hogy magyarázataink helyesek vagy
tévesek lehetnek. Mások helytelen magyarázatait kezdetben élénken,
később nyugodtabban utasítjuk vissza és a tagadás ekkor ítéletünk
merő formai elemévé válik. Magyarázataink mindegyike
visszautasításra találhat, tehát minden ítéletnél, amelyet érzünk
vagy hallunk, figyelünk a benne tartalmazott, a megítélt
folyamatokhoz való vonatkozásra. Csak abból a tapasztalatból, hogy
az ítéletek gyakran téves magyarázatokat tartalmaznak, tanuljuk meg
ezeket a vonatkozásokat az ítélet és a megítélt dolog között
megismerni és figyelembe venni. E vonatkozás figyelembevétele által
keletkezik aztán az igazság fogalma.

Igazság tehát egy meghatározott vonatkozás az ítélet aktusa és a
megítélt folyamat között s most már arról van szó, hogy
meghatározzuk ennek a vonatkozásnak a módját és meglétének
feltételeit. Rendszerint azt mondják, az igazság abban áll, hogy az
ítélet megegyezik a megítélt folyamattal. Ebből az következnék,
hogy az ítéletben a megítélt folyamat egyszerűen utánképeztetik,
bizonyos tekintetben kopiroztatik. Ez a naiv elképzelés azonban a
mai felfogásnak többé nem felel meg. Tudjuk, hogy az ítéletben a
képzettartalom formáltatik és tagoltatik és itt már nem lehet szó
megegyezésről. Sőt inkább  azt kell mondanunk: az ítélet igaz,
ha a benne végrehajtott formálás és objektiválás a valóságos
folyamatnak oly módon megfelel, hogy a jóslások, melyek a kimondott
ítéleten alapulnak, tényleg beválnak, amiből aztán az következik,
hogy az ítélet a megítélt folyamatnak megfelel, hogy hozzá van
szabva vagy vele adaequat. Az ítélet a valódi folyamat funkciója
kell hogy legyen abban az értelemben, hogy az objektiv tényállás
változásából az ítélet megfelelő változása is következik és hogy a
következtetések, melyek az ítéletből adódnak, a folyamatra nézve
érvénnyel bírnak.

A jóslások beválása az ítélet igazságának legfontosabb és
elhatározó kritériuma. Ezt nevezzük objektiv kritériumnak.
Nem egy ítéletnek úgynevezett evidenciája, sem elgondolásának
kényszerűsége a meggyőző bizonyítéka igazságának, hanem a reá
alapított jóslások beválása. Csak ezáltal adhat az univerzum
ítéleteinknek megcáfolhatatlan módon bizonyító erőt és
igazságértéket.

Természetesen vannak aztán ítéletek, amelyeknél az ilyen
igazolás nem lehetséges. Ha megismerési törekvésünkben túlmegyünk a
tapasztalat határain, akkor be kell érnünk azzal, hogy az
igazságnak egy kevésbbé biztos kritériumát nyerjük, amely azonban
még mindig bizonyos kezességet nyujt aziránt, hogy gondolataink nem
jutottak teljesen téves útra. Ilyen kritérium a gondolkodó társak
helyeslése. Nevezzük ezt interszubjektiv kritériumnak.

Ez a két kritérium adja tényleg a mértéket, amely szerint
meggyőződésünket valamely ítélet  igazságáról megalkotjuk,
ha ennek nem is vagyunk mindig tudatában. Egy ítélet kimondásánál a
hasonló esetekben rája alapított jóslások gyakran bekövetkezett
megerősítései, mint emlékek oly módon hatnak ránk, hogy azt
hisszük, nem kell előbb bevárnunk, vajjon a jóslások
bekövetkeznek-e. Hasonlóképen sok esetben már előre bizonyosak
vagyunk a gondolkozó társak helyesléséről. Minden matematikai
ítéletnél, vagyis olyanoknál, melyek számukra és nagyságukra
vonatkoznak, ha ezek az ítéletek az ismert számtörvényeknek
megfelelőleg állíttatnak fel, megvan az a rendíthetetlen
meggyőződésünk, hogy rájuk alapított jóslásainknak be kell
következniök és hogy minden gondolkozó, aki az ítélet értelmét
megérti, hozzájuk fog járulni. Bizonyos ítéletek helyességéről való
ez általános meggyőződésnek következtében sok gondolkodónál az a
vélemény alakult ki, hogy vannak ítéletek, melyek minden
tapasztalatot megelőzően és anélkül, hogy a tapasztalat által való
igazolásukat be kellene várni, kétségtelenül biztosak és igazak.
Plato erre a vélt tényre alapítja azt a bizonyítást, hogy az
ember lelke már a testbe való belépése előtt is kell hogy létezett
legyen, mert vannak oly ismeretei, amelyeket nem serezhetett
tapasztalatból. Ezek a belátások emlékek abból az időből, mikor a
lélek még a testtel össze nem keverten élte makulátlan, tiszta,
isteni létét és ezért helyes belátásokat nyerhetett a dolgok
lényegébe. Kissé kevésbbé misztikus formában tér vissza ez a
gondolat a tizenhetedik és tizennyolcadik század gondolkodóinál,
akik velünkszületett ideákról, eredeti belátásokról  szólnak
és az emberi észnek azt a képességet tulajdonítják, hogy saját
erejéből tud igazságot találni. Kant a «Tiszta ész
kritikájá»-ban vizsgálja ezt a képességet s e mű első részében arra
a kérdésre próbál megfelelni, hogy mikép lehetséges tiszta
matematika? Azt akarja tehát megmutatni, hogy szemlélőképességünk
milyen őstulajdonánál fogva jutunk arra, hogy minden tapasztalat
előtt, tehát a priori, tudunk ítéleteket mondani számokról és
nagyságokról, amely ítéleteknek objektiv érvényük van.

A megismerési processzus és különösen az igazság-fogalom
biológiai szemlélése azonban arra tanít, hogy az ilyen őstulajdon,
ilyen eredeti belátások fölvétele nemcsak fölösleges, hanem egészen
tarthatatlan. Mindenütt, ahol egy ítélet evidenciájáról,
elgondolásának kényszerűségéről beszélnek, ez az evidencia és
elgondolási kényszerűség előbbi tapasztalatokon alapszik. Az emberi
szellem fejlődésének folyamán megtanulta, hogy a tapasztalatokat
ökonomikusan rendezze. Eszközöket talált arra, hogy az előbbi
generációk tapasztalatait értékesítse és a lehető legegyszerűbb
formulákhoz juttassa. Mikor aztán minden következő nemzedék az
elértnek alapján tovább épít, a már elvégzett munkát nem kell többé
kezdettől fogva újra elvégeznie. Gyermekeinket már az elemi
iskolában megtanítjuk, hogy az örökölt gondolkodási eszközöknek
hasznát tudják venni és ekkor könnyen megtörténik, hogy azokat a
gondolkodási formákat, melyekhez gyermekkorunktól fogva hozzá
vagyunk szokva, az emberi szellem őstulajdonainak tartjuk, holott
 tényleg nem egyebek, mint elmúlt
nemzedékek fáradságosan összehalmozott örökségei.

Ha a megismerés processzusát, ahogy ma a felnőtt ember tudatában
tényleg végbemegy, analitikai leírásnak akarnók alávetni, akkor
bizonyára hamar eljutnánk oly elementáris folyamatokhoz, melyekről
az egyes ember nem tudná többé kimutatni, hogy saját átélt
tapasztalatából erednek. Ezáltal megint egy a priori, fogalmak és
gondolkozási formák dolgában való őstulajdon látszata idéződnék
elő. Épen ezért azonban a pszichológiai tények és törvények
kutatására nem elegendő az analitikai leíró módszer. Csak a
genetikus és biológiai szemléleti mód hozzájárulása által
lepleződik le az igazi tényállás.

Az ilyen szemléleti mód alapján mondhatjuk most már: Nincs a
priori ismeret. Az organizmus és környezet összehatásából fejlődnek
ki a minden emberrel közös ismeret – formák, melyek
legfontosabbikául és leginkább alapvetőjéül a fundamentális
appercepciót és az ebből keletkező ítélet-funkciót kell
tekintenünk. Ebből fejlődnek ki a szubsztanciálitás és
kauzalitás ismeret-formái vagy kategóriái, melyeket Kant az
ész veleszületett alapformái közé számít.

A szubsztancia fogalma, mely által a dolgok megmaradó, a
jelenségek változásában változatlan lényegét értjük, már
előreképezve benne rejlik az érzéki észrevételben, ahol érzetek
komplexumai a fundamentális appercepciónál fogva egységes dolgokká
foglaltatnak össze. A mi felfogásunkban megkülönböztetjük a dolgot
tulajdonságaitól  és úgy tekintjük, mint azt, ami az
állapotok és vonatkozások váltakozásában megmarad és fentartja
magát. Az ítélet-funkció által szintén valami megmaradó jön létre a
szubjektumban s ez a megmaradó tekintetik a belőle kiinduló hatások
hordozójának. Ha még ezután megtanuljuk a dolgokon megkülönböztetni
az anyagot és formát, akkor megint az anyag az, ami az alakulás és
mozgás változásában egyforma marad és fentartja magát. Így fejlődik
ki aztán a változatlan, a megmaradó fogalma, amely alapjául szolgál
minden változásnak és önmagával mindig egyforma marad. Mivel minden
szubjektum magában foglalja a szubsztancia fogalmát, ezért érthető,
hogy ez a valónak minden felfogásában visszatér s épen ezért vélték
benne az emberi ész alapformáját megtalálni. A filozófiai
rendszerekben épen úgy, mint a természettudományi teoriákban
egyaránt hathatósnak találjuk a szubsztancia-fogalmat. A fizikában
és kémiában sokáig az atómokat tartották és sok tekintetben tartják
még most is az utolsó, változhatatlan szubsztanciáknak, minden
változás megmaradó hordozóinak. A biológiában a sejteket vagy ezek
alkatrészeit (neuronok, plasomok) tekintik végső organikus
szubsztanciáknak. Az utóbbi időkben megtették ugyan azt a
kísérletet, hogy a szubsztancia fogalmát kiküszöböljék a
természet-szemléletből. Utóbb rá fogunk térni ezekre a
kísérletekre, de már most ki kell mondanunk, hogy ez a kiküszöbölés
gondolkodóképességünk által sohasem hajtható tökéletesen és
maradandóan végre.

A kazualitás ismeretformája egyfelől
akarat-cselekvéseinkben,  másfelől minden ítélet-aktusban
közvetlenül adva van. Ha mi a virágzó fáról való észrevételt ebbe
az ítéletbe formáljuk át: «A fa virágzik», akkor a fát mint
erőcentrumot fogjuk fel, amely önmagából előhozza a virágzást.
Saját akarat-cselekvéseinkben hézagtalan közvetlenséggel éljük át
az átmenetet az akarat-elhatározástól az izomkontrakcióig. A
környezetünkben való eseményeknél néha a sorozatnak csak egyes
tagjait vesszük észre. Akarat-cselekvésünk analógiája szerint
azonban kiegészítjük a hiányzót és a fundamentális appercepciónál
fogva az események sorozatait, melyek szabályszerűen egymásra
következnek, úgy fogjuk fel, mintha az átmeneteknek ugyanaz a
hézagtalansága uralkodnék bennük. Minden folyamatot, melyet mi
észreveszünk vagy feltárunk, azáltal okozottnak kell gondolnunk,
ami megelőzte, a kauzális kapcsolatot nem küszöbölhetjük ki
gondolkodásunkból. Amidőn ítélünk, erőcentrumokat állítunk oda,
amelyek hatnak s a szubjektum és predikátum összekapcsolása marad
az előképe minden oki kapcsolásnak.

David Hume volt az első, aki az okfogalom pszichológiával
és kritikájával foglalkozott. Azt hitte, bebizonyíthatja, hogy
közvetlen tapasztalatunkban csak szabályszerű egymásra következés
van adva és hogy az okozás eszméjét tévesen vittük bele a világba.
Kant, kinek – mint ő maga mondja – «ez a kritika
félbeszakította dogmatikus álmát», a kauzalitásban az ész oly
alapformáját vélte megtalálni, melyet a kívülről jövő
érzet-anyaghoz hozzá kell tennünk, hogy tapasztalat váljék
lehetségessé. Szemléleti módunk  arra tanít, hogy a
kauzálitás az ítélet-funkcióból természeti szükségszerűséggel
fejlődik és hogy mint ez, az organizmus és környezet
kölcsönhatásának eredménye. A kauzálitás tehát nem tartozik
teljesen az ismeret szubjektiv tényezőjéhez, az objektiv tényezőnek
is része van létrejövetelében s így megvan annak egészen észszerű
értelme, ha objektiv okokról beszélünk. Újabb időben sok
tekintetben visszatérnek Humehoz és vele együtt azt állítják, hogy
mi mindig csak az események egymásra következését, de sohasem
kauzális kapcsolódását tapasztaljuk. Ezzel szemben arra kell
utalni, hogy a merő egymásra következés a kauzális kapcsolódástól
lényegesen különbözik. Olyan események között, melyek
szabályszerűen egymásra következnek, az időbeli következésen kívül
még van egy belső kapcsolat, amely úgy tetszik, ahhoz az
összeköttetéshez hasonlít, melyet akaratcselekvéseinkben az akarati
impulzus és az izom-kontrakció között mindennap átélünk. Ahol ezt
az összefüggést megtaláljuk vagy alaposan sejtjük, ott kauzális
kapcsolatot sejtünk, ahol ellenben nincs meg, ott csak erőbeli
egymásrakövetkezésről lehet szó. Ha egy nagy háborút egy üstökös
megjelenése előz meg, akkor tapasztalat által vezetett elménk az
üstököst sohasem fogja amaz erőcentrumnak tekinteni, amelynek
erőnyilvánulása a háború. Itt tehát csak egymásra következés van
előttünk. Ha ellenben egy adag kininnek az az eredménye, hogy a
beteg testhőmérséklete csökken, akkor az ismételt tapasztalás
alapján jogosan tesszük fel, hogy a kinin beadása által olyan
fiziológiai folyamat  vezettetik be, amely lefolyásában a
hőmérséklet alábbszállását hozza magával.

A számfogalmak is az ítélet-funkcióból fejlődnek ki.
Egyforma tárgyak csoportjai arra indítanak, hogy ugyanazt a
megnevező ítéletet ismételjük. A párosan elrendezett testrészek
adhatták erre az első alkalmat. «Kéz, kéz», «szem, szem», «láb,
láb». Az ismétlést eredetileg bizonyosan mozdulatok kísérték és az
ismétlések számát a tárgyak határozták meg. Aki egy három fából
álló csoport szemlélésekor ezt az ítéletet mondja: «fa, fa, fa»,
annak épen a harmadik ismétlésnél kell megállani. A további
ismétlésre hiányzik az alkalom, t. i. a hozzátartozó tárgy. Az
utolsó ismétlést egy hang kísérhette, amelyből lassankint a
megfelelő számnév lett. Ezt aztán a tárgyak minden oly csoportjánál
alkalmazták, amely az ismétlések ugyanakkora számára adott alkalmat
és így keletkeztek az első számfogalmak. Minden az egységek
foglalata lesz, amely pontosabb vizsgálat után bizonyos
meghatározott vonatkozásokat mutat ezekhez az egységekhez és más
számokhoz. Ezek a vonatkozások a tárgyak minden csoportjánál
egyformák s ezért minden tárgyra érvényük kell hogy legyen. Így itt
is a gondolkodás összefoglaló tevékenysége útján a nyelv
közreműködésével rendkívül fontos gondolkozási eszközt találtak,
melynek nagy értéke van a tapasztalás ökonomikus elrendezésére.

Így fejlődnek az ítélet-funkcióból lassankint a megismerési
formák és gondolkozási eszközök, amelyekkel operálunk és amelyek
szellemi fegyverünkül szolgálnak. De a fundamentális appercepció
 mindig hathatós marad és még a
komplikált ítéletek is mindig ugyanazon a módon hajtják végre az
adott tartalmak formálását és objektiválását. Mikor környezetünk
benyomásait az univerzum nyelvéből a mi nyelvünkre fordítottuk,
ezzel ezeket a benyomásokat szellemi tulajdonunkká tesszük. Ezt
aztán azzal értékesítjük, hogy a felismert természeti erőket
szolgálatunkba kényszerítjük és így életünket nehéz feltételek
között is fentartani és tartalomban egyre gazdagabbá alakítani
vagyunk képesek. Az emberi szervezet és környezete közötti
kölcsönhatás eredménye most már így foglalható össze: a világ
megismerése az alakítás által és a világ alakítása megismerés
által.

Az igazság, amelyet rendszerint minden megismerés céljául
szoktak megjelölni, mint láttuk, egy bizonyos vonatkozás az ítéleti
aktus és az ezáltal megformált és objektivált folyamat között. Ez a
vonatkozás természetesen csak gondolkozó lények tudatában van meg
és legvilágosabban akkor lép elő, ha oly ítéleteket, melyek ránk
származtak, az általuk megjelölt folyamatokkal összehasonlítunk.
Idegen ítéletek e vizsgálatánál aztán olyan pszichikai jelenségek
jutnak felszínre, melyeknek az ismeret fejlődésére nagy fontosságuk
van. Ha egy hallott vagy olvasott ítéletet meg akarunk érteni,
akkor a hallott vagy olvasott ítéletben már megformált és tagozott
képzettartalmat ismét egységgé kell összefoglalni. Míg az önállóan
előállított ítélet analizis, az átöröklődött ítélet szintézist
kíván tőlünk. Az összefoglalás és újraegyesítés ez aktusánál aztán
gyakran állnak be nehézségek és akadályok.  Ha nem
sikerül a hallott ítéletet egységes képzetté egyesítenünk, akkor
nem értjük a hallottat. Akkor kérdések útján igyekezünk
felvilágosítást nyerni. De gyakran megesik az is, hogy sikerül a
ránk származott ítéletben tagolt képzetet utólag kiegészítenünk,
azonban azt találjuk, az átöröklődött ítéletben végrehajtott
magyarázat nem helyes. Ebben az esetben a hallottat vagy olvasottat
jól megértjük, de nem hisszük el. Ezen a módon áll elő a hit vagy
általánosabban véve az igaznak tartás pszichikai
jelensége.

Újabb időben többfelől mondották ki azt a felfogást, hogy az
igaznak tartás aktusában van maga az ítéletfunkció lényege. John
Stuart Mill, az angol logikus mondta: «Ítélni és egy ítéletet
igaznak tartani egy és ugyanaz a dolog». Ez a vélemény már azért is
tarthatatlan, mert hiszen az igaznaktartás tárgya csak egy ítélet
lehet; mivel pl. egy képzet magában véve se nem igaz, se nem hamis,
tehát nem is tartható igaznak. Ebben a nézetben helyes csak az,
hogy minden ítélet-aktusban egy objektiváló elem rejlik. Ha tehát
az igaznaktartás nem azonos az ítélettel, akkor meg kell vizsgálni,
miben áll ennek a jelenségnek a lényege és meg kell ismerni annak
különböző formáit és intenzitás-fokozatait.

Az igaznaktartás vagy tudás, vagy hit. Tudásról
akkor beszélünk, ha az ítélet kimondásával az a bizonyosság van
összekötve, hogy erre az ítéletre ráillik az igazság
objektiv kritériuma. Ahol nem így áll a dolog, ott csak
meggyőződésről vagy hitről lehet beszélni. A tudás nem ismeri az
intenzitás fokozatait, vagy megvan, vagy nincs meg, aszerint, amint
az objektiv kritérium  megvan vagy hiányzik. Ezzel szemben a
hitben az intenzitás sokféle fokozatai vannak meg. Kisebb vagy
nagyobb szilárdsággal hihetjük, többé vagy kevésbbé lehetünk
meggyőződve.

Ha most már a hit és a meggyőződés pszichológiai természetét
kérdezzük, akkor már az a tény, hogy mind a kettő intenzive fokozva
van, arra a sejtésre vezet, hogy itt nem gondolkodási
processzusokkal, hanem érzésekkel van dolgunk. Ebben a felfogásban
erősít meg az a megfontolás, hogy a hit ellentéte, a kétség,
valamennyiünk előtt mint érzelmi állapot ismeretes.

Ha most már ezen érzések keletkezési föltételeit kérdezzük,
akkor a felelet nem lesz nehéz. A hit vagy a meggyőződés érzése
akkor keletkezik, ha egy ítélet megegyezése eddigi
tapasztalatainkkal, világnézetünkkel világosan tudatunkba jut.
Megvonjuk egy ítélettől a hitünket, ha ez minden eddigi
tapasztalatunknak ellentmond, ha nem tudjuk beleilleszteni
világképünkbe, világnézetünkbe. A leghevesebb lelki harcok sokszor
ilyen új ítéletek eredményei, melyek nekünk nyújtatnak. Így
Kopernikus állításainak sokáig nem hittek, mert hozzá voltak
szokva az emberek, hogy a bibliát tudományos kérdésekben is
tekintélynek tartsák.

A fejlődés folyamán természetesnek kell hogy feltünjön, hogy oly
ítéletek, melyeket azelőtt igaznak tartottak, valótlanoknak
bizonyulnak. Az ilyen ítéletek azonban többnyire már fogalmakká
sűrűsödtek s a velük való operálást megszokták az emberek. Ha most
már az ítéletek nem igazak többé, akkor a fogalmakat sem lehet
valóban meglevő erőcentrumoknak tekinteni. Ha  pl. a
keresztény időszak első évszázadaiban a pogányok keresztény hitre
tértek, akkor szemükben az addig imádott jelenségek elvesztették
realításukat. A tizenhetedik és tizennyolcadik század kémikusai
erősen hisznek az általuk feltételezett phlogiston realitásában,
oly anyagéban, amely minden éghető anyagban megvan. Mikor aztán
Lavoisier helyesen magyarázta meg az égési processzust, a
phlogiston fogalma elvesztette érvényét, realitását. Ennek
megfelelően egy az igazság-fogalommal analóg gondolkozási eszköz
fejlődik ki, amely a fogalom vonatkozását a valósággal jelöli meg.
Ezt a gondolkozási eszközt nevezzük existencia-fogalomnak.
Újabb időben ezt is többféleképen értelmezték és ez nem egy
kontroverziára adott alkalmat. Mi az existenciát úgy fogjuk fel,
mint predikátumot, mely a szubjektum hatóképességet fejezi
ki. Ha azt mondjuk: Isten létezik, ez annyit jelent, hogy: Isten
nem az emberi fantázia teremtménye, hanem megvan függetlenül attól,
hogy hiszünk-e benne, önálló erőcentrum, melyet hatásaiból ismerünk
fel. Schiller «Bürgschaft»-jában a zsarnok Dionysos nem
hitte, hogy az önfeláldozó baráti hűség csakugyan létezik. Ekkor
átél egy eseményt, amelyet nem magyarázhat másra, mint ama
kétségbevont hűség hatására. Ezért meggyőzve kiált fel: «a hűség
mégse merő agyrém».

A megismerési processzus genetikus és biológiai vizsgálata
megmutatta, hogy minden ismeretforma és minden ismeret-tartalom a
környezet és az organizmus kölcsönhatásául tekinthető, midőn
azonban a környezet folyamatai az organizmuson belül különféle
átformálódásokon és  feldolgozásokon mennek keresztül.
Minden ismeretaktusban és minden ismerettartalomban van egy
objektiv és egy szubjektiv tartalom. A szubjektiv komponensteket
eddig megvizsgáltuk és legfontosabb fejlődési fázisaikat
feltüntettük. Most az objektiv komponenst fogjuk kérdezni, az
ismeret tárgyát, valóságos szubsztrátumát. Ezzel foglalkozik a
második része annak, amit a megismerés filozófiájának neveztünk. Ez
a második rész a levőről szóló tan, vagyis az ontologia.







NEGYEDIK FEJEZET.

Metafizika vagy ontológia.

27. §. Az ontológiai probléma.

Az ismeretproblémákkal szoros kapcsolatban van az ontologiai
probléma. Az a kérdés, hogy mit vagyunk képesek megismerni, magától
vezet arra a kérdésre, hogy mi létezik, mi a lényege a
valóságosnak. Történelmileg az utóbbi kérdés korábban merült fel,
mint a megismerés problémája, ami teljesen érthető, mert a levőnek
természetéről való kérdésnek arra nézve is megvan az értelme és
érdeke, aki ismeretelméletileg még nem hagyta el a naiv realizmus
talaját.

A nem filozofáló ész arra a kérdésre, hogy mi a való, ezt fogja
felelni: az engem körülvevő dolgok, melyeket látok, hallok,
megfoghatok. A naiv értelem felfogása szerint tehát az egyes dolgok
rendezetlen sokasága a létező, de még minden teoretikus spekuláció
előtt, még a praktikus világnézet talaján feltűnik és észrevevődik
a különbség az eleven és élettelen között. Az
élettelen nyugton marad, amíg külső lökés nem hozza mozgásba, az
eleven saját ösztönéből és céltudatos módon mozog. Az elevenben
tehát oly lénynek kell laknia, amely ezt a mozgást előhívja. Az a
lény az álomban ideiglenesen, a halálban örökre elhagyja a testet.
Ezt a lényt leheletszerűnek  képzelik, ugyanaz az
alakja, mint a testeé, de meg nem fogható, bizonyos értelemben
immateriális. Ez a lény a testtől különböző és elválasztható lélek.
A lélekhit, mint ahogy a néprajzi tudomány kétségtelenné
teszi, az emberi nem közkincse. Sehol sem találtak oly
népet, amelynél ne volna meg ez a hit, amely a halál jelenségeiből,
valamint az álmokból is természeti szükségszerűséggel fejlődik
ki.

Így már ezen a gondolkodási fokon a létező két nagy, egymástól
teljesen különböző csoportra oszlik: a testek és a
lelkek birodalmára. Ez a különválasztás persze még nem
logikailag éles. A holt vagy legalább ép most elhalt testet még
érzésre képesnek tekintik és olyan tulajdonságok viselőjének,
melyeket mi pszichikaiaknak mondunk. Mikor Achilles a holt Hektort
végighurcolja a földön, akkor az ellenséget még ezzel kínozni
akarja és ha Patroklos lelke kesereg, hogy annyi férfiúi bátorságot
és ifjúságot el kell hagynia, akkor épen a test tekintetik a
tulajdonságok viselőjének. Egyáltalán ezen a fejlődési fokon a
test a személyiség hordozója és a lelket úgy
tekintik, mint ettől különböző lényt. Másrészről a léleknek van
alakja, alkalmilag láthatóvá lesz és így megfoghatatlan, testetlen
ugyan, de nem a szó legszorosabb értelmében immateriális.

A filozófiai spekuláció aztán az ilyen bizonytalan, ilyen
kevéssé éles felfogással nem elégszik meg. Tekintettel a jelenségek
törvényszerűségére és egységes összefüggésére, megvan az a
törekvése, hogy a világmindenséget egy egységes elvből fogja
fel és magyarázza. 

Már most azt a nézetet, hogy egy elv elegendő a világ
megmagyarázására, hogy minden létező egységes és egyforma
természetű, monizmusnak nevezik.

Ezzel szemben annak a gondolkodási iránynak, mely két különböző
szubsztanciát vagyis lényeget vesz fel, dualizmus a neve; az
a nézet pedig, mely szerint kettőnél is több a szubsztancia,
pluralizmus.

A nem filozofáló ész felfogását mint bizonytalan dualizmust
lehet megjelölni. A monizmus ellenben különböző lehet. Azt
lehet állítani, hogy csak testi vagy anyagi van, hogy csak
matéria van és minden szellemi csak az anyag funkciójául
tekintendő s maga is valami materiális. Ennek a gondolkodási
iránynak a neve materializmus.

De azt is lehet állítani, hogy csak a szellemi világnak van
valóságos, reális léte, míg minden materiális csak mint képzet van
adva és így csak úgy tekinthető, mint valami szelleminek a
megjelenési formája. Ez a spiritualizmus álláspontja, mely
gyakran idealizmusnak is nevezi magát.

Emellett még vannak különböző, gyakran elég komplikált formái a
monizmusnak, melyek azonban, ha kevésbbé jelentékeny különbségeket
leszámítunk, két tipusra vihetők vissza. A monizmus egyik formája
az ős-szubsztanciának bizonyos nemét tételezi fel, amely maga se
nem anyag, se nem szellem, hanem mindkettőt mint kisugárzást, mint
attributumot vagy másvalamiképen tartalmazza. Ez az
ős-szubsztancia, mely mint önmagának saját oka (causa sui) és
legtöbbnyire  mint istenség is gondoltatik, vagy
változatlan marad, vagy mindig új formákba fejlődik. Ezt a
világnézetet, melyet kiváló gondolkodók képviselnek, a
szubsztancia monizmus-ának nevezzük.

Ettől lényegesen eltérő a monisztikus gondolkodásmód egy másik
neme, amely szigorúan véve nem is támaszt arra igényt, hogy
világnézet legyen. Ujabb kutatók t. i. azt a kísérletet vállalták,
hogy a merő tapasztalat talajára álljanak és emellett eltávolítsák
a különbséget a fizikai és a pszichikai között. A tapasztalatot
bizonyos elemekre és ezeknek funkcionális vonatkozásaira kell
visszavezetni és a tudomány ne tegyen egyebet, mint hogy ezt a
tapasztalatot ökonomikusan rendezi. A szubsztancia helyére az
energia fogalma vagy a történés még általánosabb fogalma
helyeztetik. Mivel az energia tömege állandó marad és formái
egymásba áthelyezhetők, tehát az univerzumot mint rendezett
eseményt fogják fel, amely egységes törvényeknek van alávetve. A
világszemléletnek ezt a nem épen könnyen érthető módját a
történés monizmusá-nak nevezzük.

Ezekkel a monisztikus felfogásokkal szemben áll az az irány,
amely a nem filozofáló ész felfogásához tér vissza és két különböző
lényeget, anyagot és szellemet tételez fel. Ennek a dualizmusnak
magától értetődőleg különböznie kell a naiv tudatétól. A logikai
ellentmondásoknak el kell háríttatniok és a szellem és anyag
kölcsönös viszonya a tényeknek megfelelően kell hogy megfoghatóvá
tétessék. 

Ezen gondolkodási irányok mindegyike külön-külön megvizsgálást
kíván.

28. §. A materializmus.

«A materializmus oly régi, mint a filozófia, de nem régibb», –
mondja Lange a materializmus történetéről szóló kitünő
művének elején. Ezzel mindenekelőtt az az általánosan elterjedt, de
téves nézet utasíttatik vissza, hogy a materializmus a naiv ész
felfogása. A materializmus sokkal inkább metafizikai, vagyis a
tapasztalaton túlmenő hipotézis, amely a világtörténés
összefüggését kísérli megfoghatóvá tenni.

A görög filozófusok első kísérletei a világ magyarázására
határozottan materialisztikusak. Egy alap-anyagot keresnek,
amelyből minden keletkezett s ezt hol a vízben, hol a tűzben, hol a
levegőben vélik megtalálni. A szellemi élet emellett persze
megmagyarázhatatlan marad, miután még nem tárgya a filozófiai
elmélkedésnek. Empedokles, a négy elemről szóló tan
megalapítója és Anaxagoras (mindketten Kr. e. 450 körül)
értékesítettek először szellemi principiumot is a világ
magyarázatára, az első a szeretetet és gyűlöletet, az utóbbi a
rendező szellemet. Ezóta szellem és anyag küzdenek a
világuralomért, melyet a filozófia hol az egyiknek, hol a másiknak
juttat, hol pedig mind a kettőnek együtt.

Határozottan materialisztikus Leukippos és
Demokritos atomtana, nemkülönben a sztoikusok ismerettana
is. A középkor az uralkodó teológiai befolyás folytán dualisztikus,
ép így az újabb  filozófia is kezdeteiben.
Descartes adta a dualizmusnak legélesebb filozófiai
kifejezését.

A tizennyolcadik században Franciaországban Lamettrie
orvos (1709–1751) «L’homme-machine» (az ember mint gép) című
könyvében mondta ki a határozott materializmust és minden
gondolkodást testi tevékenységnek magyarázott. Holbach báró
(megh. 1789) azután «Système de la nature» című művében ezt
a materializmust részletesen indokolta és vallási előítéleteket
igyekezett segítségével leküzdeni.

Kant, Fichte, Schelling és Hegel idealisztikus
rendszerei által a materializmus egy ideig vesztett tekintélyéből,
hogy aztán Hegel bukása után újból feltámadjon. Vogt,
Moleschott, Büchner energikusan síkra szálltak a
materialisztikus világnézetért és Büchner számos kiadásban
(magyarul is) megjelent Erő és anyag című könyve nagyon
sokat tett ennek a tanításnak az elterjesztésére. Az
érzékfiziológia és az agyra vonatkozó vizsgálatok haladása nagy
ösztönzői voltak e terjedésnek. Tudományos körökben a materializmus
az utolsó évtizedekben ismét vesztett érvényéből, de a művelt
laikusok között nagyon el van terjedve. Most már meg kell
ismerkednünk a materializmus legfontosabb állításaival, valamint
ezek indokolásával.

A materializmus mindenekelőtt azt igyekszik bebizonyítani, hogy
minden, amit pszichikai folyamatnak nevezünk és amit mint ilyet
tudatunkban átélünk, tényleg nem más, mint szerveink funkciója,
különösen pedig agyvelőnké. Egy pszichikai folyamat, tehát egy
gondolat, egy érzés, egy akarat-elhatározás igazi lényege csak
 akkor ismerhető fel, ha a megfelelő
agy-processzus ki van kutatva. A pszichológia a
materializmus számára nem egyéb, mint agy-fiziológia. Különösen
igyekszik a materializmus bebizonyítani, hogy a testtől különböző
és különvaló lélek föltételezése tudománytalan és minden
tapasztalatnak ellentmondó. A legfontosabb argumentumok, melyekkel
ez állítás bebizonyítására síkra száll, a következők:

1. A metodologiai argumentum: Egy immateriális, de mégis
megmaradó, önálló, a testtől különböző lélek feltételezése tudomány
előtti és tudománytalan. Aki így gondolkozik, az a természeti népek
kulturális fokán áll, melyek minden folyamatot mint egy láthatatlan
démon hatását fogják fel. A tapasztalatban csak a test és szervei
vannak adva. Mindazt, amit ez az organizmus végez és ami benne
végbemegy, úgy kell felfogni, mint szerveinek funkcióját. Egy lélek
feltételezése époly felesleges, mint tarthatatlan metafizika,
melyet a szigorú tudománynak kérlelhetetlenül ki kell
küszöbölnie.

2. A mechanikai argumentum: A világtörténés
természettudományos felfogása azt az elvet állította fel és találta
beváltnak, hogy a világban meglévő erő-mennyiség vagy energia
summája sem nem gyarapítható, sem nem csökkenthető, hanem mindig
állandó marad. Minden történés csak az energiának más formáiba való
változásában áll. Így változik át a mozgás hővé, a hő mozgássá, a
villamos áram, vizen keresztül vezetve, kémiai hatásokat fejt ki és
az univerzum összes mechanizmusa az alatt az előfeltétel alatt
válik érthetővé, hogy az energiának semmiféle  új
teremtése nem megy végbe. Ha most már feltételezünk egy a testtől
különböző lelket, amely nemmechanikus behatásával egy izmot
összehúzódásra bír és egy mozdulatot hív elő, akkor ez a meglévő
energiának szaporodását, az erő egy újon-teremtését jelentené. Ez a
fölvétel az energia megmaradásának oly gyakran bevált
principiumával ellentmondásban van s ezért mint tudományellenes
elvetendő.

3. A kozmológiai argumentum: Volt idő, amikor földünk
izzó gázköd volt. Akkor nem lehetett rajta semmiféle organikus
élet, sem ember s következőleg semmiféle szellemi tevékenység sem.
Csak mikor a föld lehült és megvoltak a feltételek az organikus
élet keletkezésére, csak akkor jött létre a földön a növényi és
állati világ, amelyből aztán az ember is kifejlődött. A szellemi
élet tehát csak az organikus élettel együtt keletkezett s
hozzákötve marad a fiziológiai föltételek meglétéhez. Nincs tehát
értelme, egy az organikustól eltérő szellemi életet feltételezni,
mivel ez az organikussal együtt keletkezett és bizonyára ezzel
együtt fog elpusztulni.

Mindezeknek az argumentumoknak összevéve erősen meggyőző vagy
legalább rábeszélő erejük van, úgy hogy nem lehet csodálni, ha a
materializmust széles körökben az egyedül lehetséges tudományos
világnézetnek tekintik.

Ami most már a lélek föltételezése elleni metodologiai
argumentumot illeti, a modern pszichológia egyet kell hogy értsen a
materializmussal, de természetesen más okokból. Egy maguktól a
pszichikai folyamatoktól különböző lelki élet, amely mint
gondolkodásunk, érzésünk és  akarásunk hordozója jönne
számba, mindenesetre nincs adva semmiféle tapasztalatban.
Ellenkezőleg a lelki folyamatokra az a karakterisztikus, hogy
mindig mint történés, mint események lépnek elénk, amelyekben
szubsztanciális hordozó számára nincs hely. Ha most már ennek
dacára lélekről vagy szellemről beszélünk, ennek oka tényleg abban
áll, amit fentebb fundamentális appercepciónak neveztünk. Az
egyszer kifejlődött ítélet-funkció egy gondolattartalmat csakis az
alany és állítmány formájában tud elsajátítani. Ameddig a
pszichológia ezt a lélekfogalmat ugyanazon a módon használja, ahogy
a fizikus a magnetizmusról vagy elektromosságról beszél, ahol pedig
tényleg csak mágneses vagy elektromos jelenségek vannak számára
adva, amíg a lélek csak a pszichológiai folyamatoknak
szubjektumául, nem pedig önálló szubsztanciául tekintetik, addig
ezt a kifejezési módot nem lehet tudománytalannak mondani. Amint
azonban a testtől különböző lelket tételezünk fel, amely önállóan
áll fenn és talán a halál után is tovább fennáll, akkor erőszakot
teszünk a tapasztalatban adott pszichikai élményeken.

Minden szubsztanciát azonban, ha még oly erőszakosan
kiküszöbölünk is belőle minden anyagit, mind újra anyaginak
képzelünk el. Minden, ami megmarad, gondolkodásunk módja szerint
tért kell hogy elfoglaljon és ezzel materiális kell hogy legyen.
Egy lélek-szubsztancia fölvétele, mely ellen a materializmus oly
buzgón és joggal is küzd, végül a materializmushoz vezet. A
tényeknek egyedül csak az felel meg, ha mindig csak pszichikai
történésről beszélünk, sohasem 
pszichikai létről és csak az ilyen szubsztrátumnélküli történés
tényleg valami minden materiálistól lényegesen eltérő.

A szigoruan tudományos módszer, mely csak a tényeket akarja
leírni, arra tanít, hogy mindennapi és minden órai, valamint
egyúttal legbiztosabb tapasztalatunkban oly történés van adva,
amely minden érzékileg észrevehetőtől, minden materiálistól
lényegesen különbözik, sőt ezzel teljesen összehasonlíthatatlan. A
materializmus által életrehívott tudományos módszer tehát ez ellen
a világfelfogás ellen dönt.

A mechanikai argumentum elveszti bizonyító erejét, ha
arra gondolunk, hogy akaratunk sohase teremt új energiát, hanem
csak átalakítja az izomban felgyülemlett feszítő erőt eleven erővé.
A világ semmiféle akarata sem képes az izomba az energia legkisebb
mennyiségét is belevarázsolni.

A kozmológiai argumentum kétségkívül nagyon valószínű
hipotézisre támaszkodik. Pszichikai folyamatoknak meghatározott
kozmikus állapotok között való meglétéről azonban a hipotézis a
sejtelemnek még csak az árnyékát sem mondhatja ki. Itt csaknem
minden kívül marad az emberi kutatáson s így az ilyen
hipotézisekből vett argumentumnak sem lehet bizonyító ereje.

Az a tény, hogy a pszichikai folyamatok minden materiálissal
teljesen összehasonlíthatatlan valamik, oly nyomatékos erővel
kényszeríti ránk magát, hogy senki, aki ezt a tényt teljesen
fölvette magába, a materializmusban nem találhat kielégítést.

A materializmusnak nagy érdemei vannak 
gondolkodóképességünk fejlesztése körül és mint irányadó
tényezőnek. A szoros összefüggés agy és lélek között általa jobban
bevésődött és eredményes kutatásokra adott ez összefüggés
részleteiről ösztönzést. Mint módszertani és heurisztikus (új
tények találására vezető) principiumnak még mindig megvan a nagy
fontossága, mint világnézet azonban nem szolgáltat igazságot a
tapasztalat egy nagy részének. Mint az idealista az idegen tudattal
szemben, époly tanácstalanul áll a materialista a saját tudatával
szemben, s egyik sem tudja a számára megmagyarázhatatlan
jelenségeket eltávolítani a világból.

29. §. A spiritualizmus.

A spiritualizmust, vagyis azt a tanítást, hogy a dolgok
igazi, a jelenség mögött rejlő lényege szellemi természetű, az
ismeretelméleti intellektualizmus idézte fel. Ha nem az érzékek
útján, hanem csak absztrakt gondolkodás útján bírjuk a dolgok
valódi természetét felismerni, akkor ennek a lényegnek magának is
szellemi természetűnek kell lennie. Ezt a következtetést legelőször
Platon vonta le határozottan és az érzékileg észre nem vehető
ősképekben vagy ideákban vélte megtalálhatni a
valóban létezőt. Platon e gondolata hathatósabban hatolt
tovább, semmint gondolnók és még ma is befolyással van
gondolkodásunkra. Ha az ideák önálló életéről beszélünk, melyek
valamely időt mozgatnak, akkor tulajdonképen platonikusok vagyunk.
A római kor újplatonikus gondolkodói, különösen Plotinus
 misztikus értelemben képezték tovább
ezt a tanítást.

A középkor szigorúan dualisztikus érzelmű, de az újkor kezdetén,
mikor Descartes az öntudatban találta meg az igazság
legbiztosabb forrását, a spiritualizmus újra föléled s
Leibnizben találja meg legjelentékenyebb képviselőinek
egyikét. Leibniz monádjai szellemi lények s szerinte
ilyenekből áll a világ. Az angol Berkeley, aki az
ismeretkritikai idealizmust megalapította (lásd föntebb), szigorúan
véve spiritualista, amidőn azt állítja, hogy csak szellemek
léteznek, amelyeknek tudattartalma a világ.

Újabb időben Wilhelm Wundt alapított spiritualisztikus
metafizikát, amikor a lét tartalmát mint egyéni akarattevékenységek
sokaságát fogja fel, amelyek szellemi természetűek. Hermann
Lotze és Theodor Fechner is a spiritualizmusban vélték
megtalálhatni az ontológiai problémák kielégítő megoldását.
Lotze az anyagot és szellemet mint az abszolutum megjelenési
formáját fogja fel, amely maga túlnyomólag szellemi természetű, míg
Fechner a mindent meglelkesítést veszi fel és ezzel a
materiális atómokat is végső ponton szellemieknek nyilvánítja.

Végül Schopenhauer, aki az akaratot és Jakob
Frohschammer, aki a világfántáziát tekinti a dolgok végső és
igaz lényegének, szintén spiritualisztáknak tekintendők. Ha azonban
a modern spiritizmus, melyet fentebb mint misztikus gondolkodási
irányt ismertünk meg és amely sokkal többet dolgozik szemfényvesztő
fogásokkal, mint argumentumokkal, a spiritualizmus előkelő nevét
 veszi fel, akkor ezt mint
megengedhetetlent kell visszautasítani.

A spiritualizmus közeli rokonságban van az ismeretkritikai
idealizmussal. Mindkét gondolkodási irány szerint a világ lényege
szellemi természetű. A lényeges különbség azonban abban rejlik,
hogy az ismeretkritikai idealizmus minden lépést a tapasztalaton
túl, tehát minden metafizikát elutasít és épen abban keresi erejét,
hogy csak a tapasztalatban adotthoz tartja magát, holott a
spiritualizmus tudatos metafizika és az is akar lenni és mint ilyen
túlmegy a közvetlen tapasztalaton. Az ismeretkritikai idealizmus
számára a világ tudattartalom, a spiritualizmus számára
önálló, a megismerő szubjektumtól független szellemi
lényeg.

A spiritualizmus, pontosan nézve, nem más, mint a természeti
népek animizmusának filozófiai kialakítása. Az ősember a
fát, a forrást, néha még a követ is eleven, akarattal bíró
lényeknek tekinti, amelyek neki használnak vagy ártanak. A
filozófus spiritualista felismeri a természeti történés
törvényszerűségét és a külvilágban az atomok tömegét látja, melyek
mechanikai és kémiai törvények szerint vonzzák vagy taszítják
egymást és ezen a módon «az istenség élő köntösét szövik.» Ezen
utolsó egységeknek azonban szellemet és tudatot tulajdonít, mert
egy objektumnak önálló létezését szellemi bensőség nélkül nem tudja
elképzelni. Akár képzetnek, akár akaratnak vagy fantáziának
gondolja el ezt a szellemi bensőséget, ez a mindent meglelkesítés
fundamentális appercepciónk varázsa alatt áll. A forma,
 amelyben a világot kénytelenek vagyunk
felfogni, bizonyosan igazi lényegének egyik oldala. Ezt azonban
egyetlenné tenni szerintünk époly tarthatatlan, mint
értéktelen.

A spiritualizmus bizonyos tekintetben magasabban áll, mint a
materializmus, mivel lelki életünk közvetlenül adott tényét
belevonja világképébe és nem alacsonyítja le fölösleges
mellékkörülménnyé. A különbség a fizikai és a pszichikai között
azonban itt is elmosódik. Époly kevéssé bírjuk felfogni, hogy mikép
tud az anyag gondolkodni, mint azt, hogy mikép lehet a szellemnek
kiterjedése. A materiális folyamatok, mint már megjegyeztük,
megközelíthetők az érzéki észrevétel számára, a szellemiek
megközelíthetetlenek. Hogy most már ily össze nem hasonlítható
dolgok hogy keletkeznek egymásból és hogy mehetnek át egymásba, azt
sem akkor nem bírjuk belátni, ha az anyagból szellem, sem akkor, ha
a szellemből anyag lesz.

A spiritualizmus azonban még egy másik, mélyebben fekvő hiányban
is szenved. Ha a világ szellemi lényegben áll, akkor a szellemi
történésbe valami megmaradónak, egy szubsztanciának a fogalma
vezettetik be. Most már azonban, mint már megjegyeztük, szellemi
életünkre, a mint tudatunkban végbemegy, jellemző az, hogy az
mindig csak mint esemény, mindig csak mint történés áll előnkbe. E
történés felfoghatóságára aztán a megmaradó szubsztancia fogalma
tökéletesen alkalmatlan, szükségképen félrevezető gondolkodási
eszköz. A modern fizika még a természettudományból is ki akarja
küszöbölni ezt a fogalmat és itt is csak a történés törvényeiről,
 de sohasem megmaradó hordozójáról akar
beszélni. Ez a törekvés a fizikai folyamatokra vonatkozólag nekünk
hasztalannak tűnik fel, de a lelki élet szemlélésére a
szubsztancia-fogalom abszolut kiküszöbölése nyomatékosan ajánlatos
s a modern pszichológia energikusan követeli, sőt részben már végre
is hajtotta. Ha szellemi szubstanciákról beszélünk, ezt
ellenmondásnak kell éreznünk, ha a pszichológiai jelenségek
természetét a tényeknek megfelelően fogjuk fel. Ezért a
pszichológiának kell mindenekelőtt óvást tenni az olyan világnézet
ellen, amely oly kevéssé szolgáltat igazságot a lelki folyamatok
tényleg adott lefolyásának és természetének.

Nem oly egyoldalúan, mint a materializmus és a spiritualizmus
igyekeznek megoldani az ontológiai problémát a többi monisztikus
rendszerek, melyekről fentebb szó volt. Folytonos absztrakció útján
törekszenek egy magasabb fogalomig eljutni, amely az anyagot és
szellemet, a fizikai és pszichikai történést magába foglalja. Ezt a
magasabb fogalmat vagy egy megmaradó, örök szubsztanciában, vagy a
szüntelen levésben, a történés törvényében igyekszenek megtalálni.
Ezért a világfolyamat monisztikus felfogásában két további formát
különböztetünk meg: a szubsztancia monizmusát és a történés
monizmusát.

30. §. A szubsztancia monizmusa.

Ennek a felfogásnak legrégibb formája az úgynevezett eleaták
tanítása, amely a Kr. e. hatodik és ötödik században fejlődött ki
Görögországban. Az iskola Elea dél-olaszországi várostól kapta
 nevét, ahonnan a hozzátartozó
gondolkodók közül többen származtak. Az iskola alapítója,
Xenophanes protestált Homéros és Hesiodos az
istenekről volt emberiesítő felfogása ellen és azt tanította, hogy
az istenség sem alakra, sem gondolkodásmódra nem hasonlít az
emberekhez. Ontologiailag azonban csak tanítványa, az eleai
Parmenides alakította ki ezt a tanítást. Már fentebb
megismertük az eleatákat, mint egy intellektualisztikus
ismeretelmélet megalapítóit. Az érzéki észrevétel, mondja
Parmenides, teljesen csalóka. Az istennő, aki őt tanítja,
óvja attól, hogy «a semmit meg nem látó szemet és a zúgó fület»
érvényesülni engedje. Csak a tiszta gondolkodás vezet az igazán
létezőnek megismerésére. Ez a létező egységes és örök. Nem lett,
nem ismer multat és jövőt, hanem csak örök «most»-at. A létező
továbbá oszthatatlan, változhatatlan és ennek megfelelően nem ismer
sem sokaságot, sem mozgást. Parmenides persze nem volt képes
magas absztrakcióját következetesen végiggondolni. Érzékietlen,
csakis tiszta gondolkodás által megfogható léte – ahogy ő mondja –
hasonlít egy jól legömbölyített golyó tömegéhez, amely a közepétől
minden irányban egyforma vastag. Az absztraktot tehát érzéki
alakban is elképzeli. Parmenides tanítványa, az eleai
Zeno, mestere tanítását éleselméjűen, de túlságos okoskodón
is igyekezett indokolni és több bizonyítékot hozott fel az érzékek
hitele, a sokaság és mozgás megléte ellen. Az eleaták tanítása nagy
hatással volt Platóra, aki ideáit az ő gondolkodásmódjuk
szerint mint örökkévalókat és változhatatlanokat állította oda,
nemkülönben mint  merőben szellemi lényegeket, amelyek az
érzékekkel fel nem foghatók, hanem csak annak számára megfoghatók,
aki a lelkét a jelenség káprázatától nem engedi tévútra
vezetni.

Az eleaták alapgondolata a mai napig is jelentékeny maradt és
nyilván a jövőben is az marad. Hogy az érzéki észrevétel még
természettudományi kérdésekben sem mondhatja ki az utolsó szót, azt
legnyilvánvalóbban és legbehatóbban Kopernikus bizonyította
meg a gondolkodóvilágnak. Amikor meg kellett győződni arról, hogy a
nap, amelyet napról-napra föl- és lemenni látunk, tényleg nem
változtatja helyét, akkor az absztrakt, matematikai gondolkozásnak,
sőt a konstruktiv, tudományos fantáziának is több az igazságértéke,
mint a «semmit meg nem látó szemnek és a zúgó fülnek.»
Kopernikus azonban még valami másra is tanította a
filozófusokat. A föld, addig a középpontja a világegyetemnek,
kicsiny, jelentéktelen planétává vált, amely sok mással együtt jár
a nap körül. Giordano Bruno (1548–1600) volt az első
filozófus, aki Kopernikus asztromóniai tanításaiból levonta
az ontológiai következéseket. Lángoló lelkesedéssel hirdette
tanítását a világ végtelenségéről és az univerzum egységéről.
Giordano Brunót 1600 február 17-én mint eretneket
megégették, mert tanítása az akkor érvényes dogmáknak ellentmondott
és mert vonakodott meggyőződését visszavonni és megtagadni.
Bruno gondolata az univerzum egységéről, amely, mint alább
látni fogjuk, egyúttal isten és a világ azonosságát is jelentette,
mindazáltal hatásos maradt. Más, kevésbbé eleven, de logikailag
következetesebb  formában vette fel ismét Baruch
Spinoza (1632 – 1677), kinek rendszerében a szubsztancia
monizmusa a legtisztábban jut kifejezésre.

Mint amsterdami származású zsidó, Spinoza már fiú korában
ismerte az ótestamentumot és aztán megismerkedett a zsidó
vallásfilozófusok tanításaival is. Itt ismert meg egy
istenfogalmat, amely, amennyire az emberi gondolkodás számára
elérhető, minden antropomorfizmustól (emberiesítéstől) meg van
tisztítva. Mindenesetre ez az isten a világtól magától különböző
lény marad. Megvolt «mielőtt a hegyek születtek» (90. zsoltár) és
szavával teremtette a világot. Mikor aztán Spinoza
megismerkedett Descartes (1596–1650) tanításaival és
megismerte a matematikai bizonyítás szigorúságát, az isten és a
világ dualizmusa többé már nem elégítette ki. Az isteni
szeretetnek az ótestamentumban oly gyakran bevésett parancsát a
legszigorúbb és legszélesebb értelemben fogta fel és nem bírta ezt
a parancsot máskép elgondolni, minthogy benne az ember föltétlen
odaadása kivántatik az isten végtelenségének. Ebből fejlett ki
benne lassankint istennek mint az egyetlen szubsztanciának a
fogalma, amelyből minden lét, a testi és a lelki egyaránt, logikai
következetességgel levezethető. Ezért neki ép úgy, mint a
szenvedélyes Giordano Brunónak isten és a világ egy és
ugyanaz. (Deus sive natura.)

Ennek az egyetlen szubsztanciának, melynek fogalma már
magábafoglalja a létet, két attributuma van: a gondolkodás és a
kiterjedés. Minden egyes dolog a világban, tehát minden ember
is, nem egyéb mint az egyetlen szubsztancia megjelenési formája. Ha
a dolgokat nem elkülönítettségükben,  hanem az örökkévalóság
szempontjából (sub specie aeternitatis) szemléljük, akkor minden
lét és történés tökéletesen egységes. Mindég csak ugyanaz a
szubsztanciánk van, melynek attributumai számtalan jelenségben
valósulnak meg. Az ember képzeteinek rendje és a dolgok rendje
ugyanaz, mert mindkettő ugyanabból a forrásból, az egyetlen, örök,
oszthatatlan szubsztanciából folyik. Az emberi ismeret és egyúttal
az emberi boldogság legmagasabb célja tehát a feltétlen odaadás az
univerzumnak, vagy ahogy Spinoza formulázza, az intellektuális
szeretet isten iránt.

Spinoza világnézete egységességében és merev zártságában
tagadhatatlanul nagyszerűnek látszik. Pontosabb vizsgálatra azonban
kiderül, hogy alapvetésében egy nagyon fontos dolgot nem vesz
észre. Az első, már gyakran kiemelt hiba az, hogy Spinoza az alap
és következés logikai viszonyát azonosítja az ok és hatás
ontológiai viszonyával. Minden létet és történést ugyanazon a módon
vél a szubsztancia fogalmából levezethetőnek, ahogy a
geometria tényleg levezetheti tantételeit a téralakulatok
definicióiból. Azért azt is hiszi, hogy metafizikai
megállapításait, melyeket etikájában geometriai módszerrel vezet
le, ugyanaz a rendíthetetlen bizonyító erő illeti meg, mint a
geometriai tételeket. Megfeledkezik arról, hogy a geometria önmaga
által teremtett, a filozófia azonban talált és adott fogalmakkal
operál. A spinozizmus másik hiánya az, hogy itt a világtörténésből
az idő ki van küszöbölve. Spinoza fogalmi dedukciójában csak
az örökké megmaradót, az önmagával egyformának maradót látja és nem
veszi észre, hogy a világtörténésben állandó változás és fejlődés
 megy végbe. Mint a spinozai
világszemlélet harmadik hibáját kell tekinteni továbbá az akkoriban
általános, merőben intellektualisztikus felfogást a lelki életről.
Számára, mint Descartes számára, az egész lelki élet egy
gondolkodás. A modern pszichologia azonban azt tanítja, hogy érzés
és akarás az öntudat eredeti tevékenységi módjai és hogy csak
ezekből fejlődik ki a gondolkodó tevékenység.

A Spinoza-féle szubsztancia monizmusa tehát merev
formájában nem elégíthet ki. Goethe, akire Spinoza nagy
hatással volt, önmagától megelevenítette a merev
szubsztancia-fogalmat. Neki az isten és természet egysége nagyon
rokonszenves volt, de számára a természet élet, fejlődés és állandó
változás. Ezért Goethe is örömmel üdvözölte, mikor 1797-ben
Schelling természetfilozófiája megjelent, egy oly mű,
melyben Spinoza alapgondolata, a természet és szellem
egysége, meg van tartva, de össze van kötve a fejlődés
gondolatával.

Schelling (1775–1854) teljes öntudattal vette fel ismét
Spinoza gondolatát. Már első munkái egyikében kifejezi azt a
reményét, hogy «realitást adhat annak az eszmének, hogy
Spinoza etikájával egy elleniratot állíthat szembe».
«Spinozista lettem – írja Hegel-nek – nemsokára meg fogod
látni, hogyan». Schelling számára is természet és szellem az
abszolut megjelenési formái, az univerzum az ő számára is egységes
természetű. Spinozától eltérőleg azonban Schelling a
természetet és szellemet nem úgy fogja fel, mint az abszolut
attributumait, hanem mint két pólusét. A polaritás törvényét, ahogy
a mágnesség és elektromosság jelenségei mutatják, Schelling
világtörvénynek  tekinti. Ahogy a mágnes a közepén sem
északi, sem déli mágnes-sarkot nem mutat, hanem mindkettőnek
bizonyos nemű indifferenciáját, úgy válik ketté az abszolut
természetté és szellemmé. Emellett azonban az abszolut igazi
lényege mégis szellemi marad. A természet Schelling számára
«láthatóvá lett szellem». Ebben a Schelling által úgynevezett
«identitás-filozófia», amelynek számára gondolkodás és lét egy s
ugyanaz, mégis a spiritualizmus felé hajlik. Továbbá Schellingnél
az abszolut önmagában véve változatlan és mindig ugyanaz ugyan, de
különböző formában lesz jelenséggé és ezt a folyamatot
Schelling mint fejlődési folyamatot fogta fel. Az abszolut
két pólusa közül Schelling különösen a természetet tárgyalta
kimerítően és «természetfilozófiája» egy ideig jelentékeny, hanem
is épen a haladásra kedvező hatást tett. A modern
természettudománynak a leghatározattabban küzdenie kellett
Schelling módszere ellen, amely természeti törvényeket vezet
le filozófiai eszmékből s végérvényesen le kellett győznie. Az
utóbbi években azonban kezdték belátni, hogy Schelling
gondolata, minden természeti erőt egy egységes principiumból
magyarázni, mégis sok helyeset tartalmaz, miután a modern
természettudomány is lassankint arra a felfogásra jutott, hogy
minden természeti történést úgy tekint, mint egy egységes energia
átformálódását és áthelyezkedését.

Sokkal zártabban és egységesebben van keresztülvive a
szubsztancia monizmusa Hegel-nél (1770–1831). A gondolkodás
és lét identitását Hegel úgy fogta fel, hogy a fogalmak
logikai, vagy ahogy Hegel mondta, dialektikai fejlődése
 egyúttal a világtörténés fejlődése is.
A Schelling-féle polaritási törvény Hegel-nél a
fogalmak merő logikai ellentétévé lesz. Minden fogalom Hegel
tanítása szerint arra szorít, hogy ellentétét gondoljuk. Minden
A megköveteli kiegészítésül a maga non A-ját. Ha
azonban valamely fogalom mintegy kiűzte magából az ellentétét,
akkor előáll a logikai szükségérzet, hogy mindkét fogalmat egy
magasabb fogalom alatt egyesítsünk, vagy mint Hegel mondja,
«fölemeljünk». Úgy juthatunk tehát az abszolut igazsághoz, ha csak
a fogalmak önfejlődését gondolkodva újraalkotjuk. Hegel így
a lét tiszta, tartalmatlan fogalmából vezet el az ideáig, amely
«mint természet szabadon elbocsátja magát», hogy aztán mint szellem
ismét visszatérjen önmagába. A szellem három fejlődési fokában, a
szubjektiv, objektiv és abszolut szellemben, amely utóbbi a
művészetben, vallásban és filozófiában nyilvánul, a fejlődés eléri
tetőpontját és mégis visszatér kiindulópontjához, a tiszta léthez.
Míg Schelling figyelmét főleg a természetre fordította,
Hegel ereje a szellem filozófiájában van. Itt nevezetesen az
«objektiv» szellem fogalmával, amely a jogban, moralitásban és
erkölcsiségben valósítja meg magát és melynek megléte a családi
életben és az állami életben nyilvánvalóan megmutatkozik, a
történelmi szemléleti mód rendkívüli mértékben elmélyült. Tőle
tanulták, hogy minden egyes ember az objektiv szellem hatása alatt
áll és hogy a szellemi fejlődésnek minden elért foka csak a
megelőző fejlődés beható tanulmányozása által fogható fel.
Hegel azonban azt hitte, dialektikus módszere fölébe emel
annak, hogy exakt természettudományi és 
történelmi tanulmányokkal vesződjünk és megengedi, hogy a lét és
történés törvényeit spekulativ módon levezessük. Ezért kellett az
exakt kutatásnak oly energikusan küzdenie befolyása ellen és ezért
volt Hegel-nek kivált a részletkutatók között oly sok heves
ellensége. Ma persze, mikor a ténykutatás már rég
győzedelmeskedett, újra megvan az elfogulatlanságunk, hogy
igazságosabban méltassuk Hegel érdemeit az emberi tudás
előmozdítása körül. Hegel filozófiája, mint nagyszerű,
önmagában zárt gondolat-építmény már magában véve is elismerést és
bámulatot érdemel. De tanításának pozitiv tartalmából is a minden
szellemi történés történeti szemléleti módja megmarad mint értékes
eredmény.

A szubsztancia monizmusa csak az eleatáknál és
Spinozá-nál van teljes szigorúsággal keresztülvive.
Schelling-nél és Hegel-nél összekapcsolódik vele a
fejlődés gondolata is; Schelling-nél egy valódi változás
értelmében, míg Hegel a fejlődést inkább mint a fogalom
önkifejtését fogja fel. Ez a monizmus egyúttal, mint már
említettük, Schelling-nél és Hegel-nél
spiritualisztikusan van színezve, amennyiben az abszolut lénye
mindkettőnél szellemi természetű.

Újabb természetkutatók, különösen Ernst Häckel, ennek a
monizmusnak ismét inkább materialisztikus alapot adtak.
Häckel, A világrejtély című sokat olvasott könyvében
megkísérelte a világtörténést a különböző erőkkel és tendenciákkal
ellátott matéria fogalmából mint egységes fejlődési menetet
ábrázolni, amely fejlődési menetben egyszerű materiális elemekből,
melyek azonban már magukban hordják a szellemi élet csiráit,
 az individuális és szociális élet
legkomplikáltabb jelenségei lassankint kifejlődnek.

Másrészről ellenben fiziologiai és fizikai teóriák alapján
megkísérelték a szubsztancia-fogalmat, mint megmaradó, önmagával
mindig egyformának maradó anyagot teljesen kiküszöbölni a
világszemléletből és csak a folytonos törvényszerű változást
tekintik maradandónak. Ezt a kissé nehezen érthető, de nagyon
szigorú következetességgel keresztülvitt szemléleti módot, melyet
fentebb a történés monizmusának neveztünk, fogjuk most
tárgyalni.

31. §. A történés monizmusa.

Mint a szubsztancia monizmusa, a történés monizmusa is a görög
ókorban gyökerezik. Tudatos ellentétben az eleai gondolkodókkal, az
efezusi Heraklitos (Kr. e. 500 körül) a levést és a
változást állította fel, mint a világtörténés principiumát.
«Minden mozog és semmi sem marad meg», így hangzik egyik
kijelentése és a világtörténést egy folyóhoz hasonlítja, azt
állítva, hogy nem lehet kétszer ugyanabba a folyóba leszállni, mert
akkor már többé nem ugyanaz. Heraklitos ismerte fel azt is,
hogy mindebben a változásban egy törvény működik, egy neme a
világésznek, amelyet ő logosznak nevezett. «Ezt a világrendet –
mondja – mely ugyanaz minden lény számára, nem isten és nem is
ember teremtette, hanem mindig eleven tűz volt és az is fog
maradni». A tűz, amely Heraklitos szerint az ősanyag, csak
az örök mozgás jelképének látszik. Heraklitos ismeri már a
folytonos magasabbra törekvés gondolatát is és ezért  nevezi
a harcot minden dolgok atyjának. Ebből a harcból lettek szerinte
istenek és emberek, urak és szolgák.

Heraklitos gondolatait részben újra felvették a
sztoikusok, de anélkül, hogy az alapjául szolgáló szemléletet egész
mélységében ragadták volna meg. Giordano Brunó-nál is
találkozunk Heraklitos nyomaival, amennyiben ez a tüzes
szellem el van telve az örök levés gondolatával. Hegel
Heraklitos-nál vélte saját rendszerének alapeszméit
megtalálni és Hegel tanítványa, Lassalle ebben az
értelemben írt Heraklitosról kétkötetes könyvet. Kétségtelenül
Hegel és Lassalle Heraklitos mondásaiba gyakran olyan
értelmet olvastak bele, amely a görög gondolkodótól távol áll, a
fődologban azonban helyesen ítéltek. Heraklitos számára az
univerzum nem megmaradó szubsztancia, hanem világprocesszus.

Ezt a gondolatot aztán a fejlődési tan alapján újabb kutatók
energikusan felkarolták és nagy következetességgel gondolták végig.
Mielőtt azonban ezt a legújabb monizmust tárgyalnók, egy pillantást
kell vetnünk az említett fejlődési tanra.

A szervetlen világra nézve Kant «Általános természetrajz
és az ég teóriája» (Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des
Himmels) című 1755-ben megjelent munkájában a fejlődés gondolatát
mechanikai törvények szerint szigorúan és következetesen
keresztülvitte. Hipotézisét az izzó gázködökről, amelyekből
naprendszerünk alakult, később Laplace francia asztronómus
és matematikus, aki Kant-tól függetlenül jött ugyanarra az
eszmére, hasonlóképen állította fel s ma
Kant-Laplace-elmélet neve alatt általánosan ismeretes.
 Helmholtz egy rendkívül
világosan írt előadásban kimutatta, hogy ez az elmélet a kutatás
jelenlegi állásának is a legjobban megfelel. Az organikus világ
előtt azonban Kant teljes tudatossággal megáll. Míg teljes
bizalommal megállapításaiban azt hiszi, fenhéjázás nélkül lehet
mondani: «adjatok nekem anyagot és egy világot fogok belőle
építeni, azaz: adjatok anyagot és meg fogom mutatni, hogy
keletkezik belőle a világ» – nem bízik benne, hogy egyetlen szál
gyom vagy egy hernyó keletkezését meg tudja magyarázni.

Goethe, Lamarck, Geoffroy Saint-Hilaire, Spencer és
Darwin kutatásai aztán az organikus világ fejlődésébe való
betekintést lényegesen előmozdították. Most tudjuk, hogy itt is
egyszerű elemekből fejlődnek ki a legkomplikáltabb alakulatok és
legalább sejtelmünk van e fejlődés törvényeiről. Az élet
alaptulajdonságait, ahogy megvannak: növekvés, táplálkozás, a belső
funkciók alkalmazkodása a külső körülményekhez, mindenesetre fel
kell tételezni már az elemeknél is, akár sejteknek, akár
neuronoknak vagy plazómoknak, akárhogy is nevezzük őket. Az az egy
dolog azonban szilárdan áll, hogy minden szerv és minden funkció
bizonyos tendenciák alapján fejlődik, melyek arra vannak irányítva,
hogy az organizmust és faját fentartsák. Az ezen szemléleti módból
keletkezett tudomány az élet törvényeiről, azaz a biológia
serény részletkutatások révén nagy haladást tett és elháríthatatlan
feladattá vált, hogy az ember szellemi életét is az életfentartás
álláspontjából, vagy hogy tudományosabban fejezzük ki, biologiai
principiumok szerint átkutassuk. Herbert Spencer
 próbálta meg ezt először «A
pszichológia principiumai» című munkájában s ezáltal dacára annak,
hogy kissé túlságos szorosan fogalmazta meg az életfogalmat, sokkal
hozzájárult a lelki folyamatok megértéséhez.

Ha mindent, ami az emberi szervezetben végbemegy, mint
életfolyamatot fogunk fel, akkor adva van a lehetőség, hogy
pszichikai és fizikai jelenségek számára egységesítő kapcsot
találjunk és olyan fogalmat állítsunk fel, amely mindkettőt tényleg
egyesíti. Innen nézve azonban a tekintetet minden történésre ki
lehet tágítani és olyan monisztikus felfogást nyerni, mely sokkal
következetesebb és szigorúbb, mint az eddig megkíséreltek. Ezekre a
gondolat-utakra tértek Richard Avenarius és Ernst
Mach és az Avenarius által alapított
«empiriokriticizmus» a legkövetkezetesebb monisztikus rendszer,
amelyet eddig felállítottak.

Avenarius és Mach egymástól függetlenül és egészen
különböző utakon jutottak eredményeikhez. Avenarius, aki
eleinte sokat foglalkozott Spinozával s ez a foglalkozás
mindenesetre megerősítette az univerzum szigorúan monisztikus
felfogására való törekvésében, materialisztikus szempontból indul
ki, míg Mach kezdetben közelebb áll az idealizmushoz. Már
kora ifjúságában – beszéli Mach – Kant «Prologomena
minden jövendő metafizikához» című művének olvasásakor arra a
gondolatra jutott, hogy egy felismerhetetlen «Ding an sich»
fölvétele tökéletesen felesleges.

Az Avenarius-Mach-féle monizmus alapgondolata a fizikai
és pszichikai jelenségek közötti különbség megszüntetése. Erre a
megszüntetésre  azonban a nevezett gondolkodók nem
valami materialisztikus vagy spiritualisztikus hipotezisek útján
jönnek rá, hanem az én-tudat beható elemzése által. Ahogy
Kopernikus kényszerített minket, hogy a geocentrikus
álláspontot feladjuk és földünket csak úgy tekintsük, mint az
univerzum egy pontját, ép úgy igyekszenek ezek a kutatók
bebizonyítani, hogy az, amit énünknek nevezünk, csak egyes elemi
folyamatok komplexuma, melyeknek együttléte szilárd, de semmiképen
sem lerombolhatatlan. Az én-fogalom ezen feloldásában David
Hume már megelőzte Machot, aki ismeret-elméleti kérdésekben
különben is igen közel áll hozzá. Az elemi folyamatok, melyek
énemet teszik és környezetem folyamatai között függőségi
vonatkozások állanak, melyek fajukban egyáltalán nem különböznek
azoktól a függőségi vonatkozásoktól, melyek az univerzum
máskülönbeni folyamatai között hatnak. A matematika a mennyiségek
közti különböző függőségek összefoglalására a funkció
általános fogalmát alkotta meg. a egy funkciója a
b-nek (a = f [b]), ez annyit jelent: az a minden
mennyiség változásával mindig össze van kötve a b-nek
mennyiség-változása. Ha most már a funkció fogalmát általánosítjuk
oly módon, hogy nemcsak quantitativ, hanem qualitativ függőségi
vonatkozásokat is értünk ezalatt, akkor mondhatjuk: az univerzumban
nincs más, mint olyan elemek, amelyek között funkcióbeli
vonatkozások állanak fenn. A tudománynak akkor nincs más feladata,
mint ezeket az elemeket és funkcionális vonatkozásaikat lehetőleg
egyszerűen leírni. Ezzel a leírással egyúttal a tapasztalat
ökonomikus rendjének kell összekapcsolódnia,  hogy a
közös csak egyszer gondoltassék és így lehetőleg kevés
gondolkodás-pazarlással lehetőleg sok funkcionális vonatkozás
foglaltassék össze és váljon értékesíthetővé. Így a számfogalmak
nem egyebek, mint nagyon használható gondolkodási eszközök, melyek
megengedik, hogy nagy általánosságban való vonatkozások rövid és
szabatos formulákban álljanak rendelkezésre.

A világ így, ahogy egy ifjabb kutató (Heinrich Gomperz)
kifejezi, rendezett esemény. Itt nem lehet szó sem
szubsztanciákról, sem okokról. Minden szubsztancia azonnal a
történések egész sorára bomlik s e történések közt csak szabályos
egymásra következésről és koexisztenciáról lehet szó, de sohasem
kauzális kapcsolatról. Csak a biológiai funkcióknak az organizmusok
életében való célszerűsége marad meg, de csupán mint jellemző
ismertetőjel, mint útmutató egy jövőbeli egészen exakt,
ökonómikusan rendezett leírásra.

Az elemek, melyek között a funkcionális vonatkozások hatnak,
Avenarius-nál materiális, anyagi természetűek. Ő minden
embert általa észrevett, vele vonatkozásban álló környezetével
együtt mint «principiális koordinációt» szemlél, azaz mint egy
kezdettől fogva fennálló célszerűséget. Az «énnek-jelzett» és
környezete egy egészet képez. A C rendszer, így nevezi
Avenarius az agyat, ennek a principiális koordinációnak a
központi tagja. Az emberi világfogalomban aztán, amely mindenkiben
magától alakul ki, embertársaink érszevételeit, gondolatait és
érzéseit a belsejükbe helyezzük. Megkülönböztetjük a fát
környezetünkben, egyúttal az «igazi fát» a fa képétől,  amely
embertársunknak «lelkében» van. Ez a «behelyezés» vagy
«introjectió» Avenarius szerint a világnak a tényekben nem
indokolt megkettőztetése, amidőn a környezetünkben levő «dolgokkal»
szembeállítjuk «gondolatainkat». Végül aztán testünk is a «dolgok»
közé tartozik, de egy sajátos és sajátszerű lény lakik benne, a
lélek, mint a gondolatok és érzések hordozója. Ez a megkettőztetés
azonban Avenarius szerint a tiszta tapasztalat
meghamisítása. Minden ember csak központi tagja egy principiális
koordinációnak és környezete, amennyiben ő észreveszi, ugyanaz,
amik a gondolatai és érzései: «függenek a C rendszertől» (az
agytól).

A principiális koordináció fogalmának bevezetése által és
azáltal, hogy minden pszichikai jelenség merőben mint a «C
rendszertől függő» van felfogva, Avenarius azt hiszi, hogy
leküzdötte a fizikai és pszichikai közti ellentétet és a
természetes világfogalmat, amelynek számára az ő véleménye szerint
a történéseknek csak egyetlen egy neme van, helyreállította. Mivel
azonban nála az agy, tehát valami materiális, az alapja monisztikus
felfogásának, monizmusa mindig tartalmaz valami materialisztikusat.
Amit ő úgy nevez, hogy «a C rendszertől függő», az ép úgy, mint a C
rendszer maga és minden, ami benne végbemegy, mindig anyagszerű,
egy materiális szubsztrátumhoz kötött folyamat és ha fejtegetéseit
következetesen végiggondoljuk, akkor végül nem marad más hátra,
mint egy materialisztikus monizmus.

Máskép áll a dolog ebben a tekintetben Machnál. Mivel,
mint már említettük, Mach az idealizmusból indult ki és
kifejezetten megmondta, hogy  nézeteinek idealisztikus
eredetét nem szabad elleplezni, a történés monizmusa nála sokkal
szigorúbban és következetesebben van keresztülvive, mint
Avenarius-nál. Az elemek, melyekből az univerzum áll,
Mach számára érzetek. Ezek mint pszichikai jelenségek az
eseményszerűnek, a szubsztrátumnélküli történésnek jellemét hordják
magukon, amely minden lelki élménynek jellemzője. Mikor aztán
Mach arra a meggyőződésre jut, hogy a fizikai jelenségek is,
ha behatóan taglaljuk őket, nem mint megmaradó szubsztanciák, hanem
szintén csak mint események mutatkoznak meg, egy valóban
monisztikus felfogáshoz jut, amely nem materializmus. Az egységes
fogalom, amelyen által mindent gondolunk, a történés fogalma. Az
elemek nem megmaradó, változhatatlan atómok, hanem elementáris
folyamatok, melyek között funkcionális vonatkozások állanak
fenn. Ezért is hangsúlyozza Mach nyomatékosan, hogy
szemléleti módjának idealisztikus eredetét nem szabad elleplezni. A
tiszta történés fogalmához és annak következetes alkalmazásához
ugyanis csak a saját lelki élet introspektiv szemlélete útján lehet
jutni. Hogy ezt a felfogást megértsük, természetesen fölébe kell
emelkednünk önmagunknak. Az archimedesi pontot saját énünkön kívül
kell megtalálnunk, hogy innen kiindulva, végigtekinthessük a világ
forgását. Mikor egynek érezzük magunkat az univerzummal, belátjuk,
hogy az, amit énünknek nevezünk, csak egy múló összegomolyodása a
kozmikus történésnek, melyben ugyanazok a törvények uralkodnak,
mint a természetben. A gondolkodó tisztult tekintete előtt aztán az
univerzum úgy tűnik fel, mint a  törvényszerűségek egy
sora és az elemek különbsége, melyek közt a funkcionális
vonatkozások működnek, teljesen eltűnik.

Ismeret és tévedés című művében Mach még
világosabban kifejtette monisztikus szemléleti módját. Helyesnek
mondja benne, hogy álláspontját a történés monizmusának nevezik. A
fizikai és pszichikai közti különbséget abban állapítja meg, hogy
«a térben mindenki számára meglevőnek összessége jelölendő a
fizikainak», «ellenben a közvetlenül csak egynek adott,
mindenki más számára azonban csak analógia útján feltárható
pszichikainak jelöltetik meg». Ez a megkülönböztetés azonban nem
rejlik a tapasztalat kezdetében, hanem csak az embereknek egymással
való közlekedése által megy végbe. «Aki valamely véletlenség
folytán élő társak nélkül tudna felnőni, szűkös képzeteit bajosan
állítaná szembe az érzetekkel, nem jutna el az én gondolatához s
nem állítaná szembe a világgal. Minden történés rá nézve csak
egy volna». «Mikor az ember analógia útján megtette azt a
felfedezést, hogy más hozzá hasonló, hasonlóan viselkedő élőlények,
emberek és állatok, léteznek és amikor arra kényszerült, hogy
tiszta öntudatába hozza, hogy ezek viselkedését olyan körülményekre
való tekintettel kell megítélnie, melyeket nem képes érzékileg
észrevenni, melyeknek analogonai azonban különös tapasztalatában
ismeretesek előtte, akkor nem tehetett egyebet, két részre kellett
osztania a folyamatokat, olyanokra, melyek mindenki számára
és olyanokra, melyek csak egynek számára észrevehetők… Akkor
egyuttal világossá lett előtte az idegen én és a saját énje
gondolata». A fizikai és a pszichikai közti 
megkülönböztetés tehát Mach számára ép úgy, mint
Avenarius számára önkényes és ezért nem jogosult. Mind a
ketten a «tiszta tapasztalatot» akarják helyreállítani, ahol ez a
különválasztás még nem hajtatott végre. Semmikép sem igyekeznek a
fizikait és a pszichikait egy ismeretlen harmadik által összekötni,
mint Spinoza tette, kinek isteni szubsztanciája egyaránt
túl van a fizikain és pszichikain. Az az álláspont, melyet
Mach és Avenarius nyerni akarnak, inkább innen van
a fizikain és pszichikain. Csak egy univerzum van, csak egy
egyetlen kozmikus történés, melyet két különvált világra bontani
nincs semmi ok. Avenarius számára ebben inkább a
szisztematikus, Mach számára inkább a
módszertani szempont az irányadó. Avenarius
«természetes világfogalmat» akar, tehát egy rendszert, egy
világnézetet, Mach ellenben csak egy álláspontot, amelyet
nem kell azonnal elhagynia, ha a fizikából a pszichologiába megy
át. Mach felfogása ezért nem metafizikai, hanem csak
módszertani monizmus és mint ilyen kétségkívül nagy értékű a
tudományos kutatás munkájában, különösen fölösleges problémák
kikapcsolására. Nem lehet azonban tagadni, hogy Mach
metodológiai elvei egy oly világnézet elemeit tartalmazzák,
melyeket a történés monizmusának szabad nevezni.

Ez a monizmus kétségkívül szigorúbb és következetesebb, mint
minden más monisztikus magyarázati kísérlet. Itt is azonban azt
kell a kritikának kérdeznie, vajjon ez a felfogás
keresztülvihető-e. Lehetséges-e egyáltalán tapasztalat azon az
állásponton, mely a fizikain és pszichikain innen fekszik és
lehet-e itten komolyan szó világfogalomról?  A
tapasztalat nem áll merőben a tények átélésében, a tapasztalat
mindenütt már a tények formálását és tagozását tételezi fel. Minden
benyomás, amely kívülről jön, keresztül kellett, hogy menjen az
ember centralizált organizációján, a C-rendszeren, mint
Avenarius mondja, mielőtt tapasztalattá válhatik. Az emberek
együtthatása is elengedhetetlen a biológiailag értékesíthető
tapasztalatok létrejövetelére. Ilyen tapasztalatok azonban, mint
fentebb kimutattuk, nem tehetők a fundamentális appercepció nélkül
és ez már feltételezi az én és a világ közti ellentétet. Ezért
nehezen lehet elhinni, hogy ezen ellentét kiképzése előtt és e
nélkül egyáltalán lehetséges tapasztalat s ezért nekünk úgy
tetszik, ez a nagyon jelentékeny kísérlet egy egységes
világfelfogásra szintén nem küzdi le teljesen a dualizmust.

A monisztikus kísérletek, az ontológiai probléma megoldására
nagy mértékben fokozták a gondolkozó erőt és megtanítottak arra,
hogy tekintetünket az egészre irányítsuk. Tényleg azonban úgy
látszik, eddig nem sikerült a jelenségek világának sokaságát egy
alap-principiumból, mint tökéletesen egyneműt megragadni. Még akkor
is, amikor a történés formális fogalmára korlátozzuk magunkat és az
általános törvényszerűségben keressük az egységesítő kapcsot,
megmarad, mint fentebb megjegyeztük, a kettősség. Ezért legújabb
időben ismét többfelől visszatérnek a dualizmus látszatra
tudományosan csekélyebb értékű, tényleg azonban a valódi
tapasztalatnak megfelelőbb felfogására. Az ebből adódó problémákkal
kell most foglalkoznunk. 

32. §. A dualizmus.

Dualisztikus, mint már fentebb mondottuk, a nem filozofáló ész
világnézete. A test és a lélek ezen a fokon két különböző lényeg,
melyek egy ideig együtt vannak és együtt hatnak. A lélekről való
képzet azonban e mellett nem szigorúan immateriális. A lélek oly
lény, amely magában létezik és megmarad s ezért anyagi marad,
bármily ritkultan és szublimáltan gondolják is el az
anyagiságát.

A filozófiai dualizmusnak most már a lélekfogalomból igyekeznie
kell tökéletesen kiküszöbölni minden materiálisat. Ez csak akkor
sikerül tökéletesen, ha nem egy megmaradó lelki szubstancia
fogalmát tesszük alapul, hanem a pszichikait mindig mint történést
fogjuk fel, amely tökéletesen tér-nélküli és csak időbeli lefolyást
mutat fel.

Ez a szigorú felfogás, mely azonban egyedül szolgáltat igazságot
az adott tényeknek, nagyon újkori keletű és még egyáltalán nem
közkincse a filozófusoknak. Sőt a lélek szubstanciális felfogása
még mindig fennáll és ez idézi elő a test és lélek közti
kölcsönhatás régi idők óta mind újra tárgyalt problémáját.

A dualizmus ezzel a problémával találkozik útjában és ez
tulajdonkép a magva minden dualisztikus világnézetnek.

Az ókorban Aristoteles mondotta ki legvilágosabban és
leghatározottabban a dualizmust. A lélek szerinte csak a forma
ugyan, az élőlény tökéletesedése (entelechia) is elpusztúl a
testtel  együtt. De a testen kívül van még egy a
testtől elválasztható szellem, amely benne lakik, amíg a
test él, akkor aztán elválik tőle és saját önálló életét éli. Az
aristotelesi tanítást lehetett legjobban egyesíteni a keresztény
vallás dogmáival s ezért csekély módosulásokkal az egész középkoron
át érvényben maradt. Sokkal szigorúbban és általánosabban
formulázta a dualizmust Descartes, aki a testet és a lelket
mint tökéletesen különböző lényegeket választotta el, amennyiben a
testre jellemző attributum a kiterjedés, a lélekre jellemző a
gondolkodás. A kiterjedt dolog (res extensa) és a gondolkodó dolog
(res cogitans) a két egymással tökéletesen szembenálló
szubsztancia.

A kölcsönhatás problémáját Descartes úgy oldotta meg,
hogy a léleknek az agyban utalt ki székhelyet, ahonnan hatásokat
fejt ki és nyer. Későbbi gondolkodók előtt azonban két ilyen
különnemű szubsztancia kölcsönhatása logikai lehetetlenségnek tünt
fel és máskép igyekeztek megmagyarázni a tagadhatatlan kapcsolatot
a fizikai és a pszichikai között. Az úgynevezett
okkazionalisták (Geulincx, 1624–1669 és Malebranche
1648–1715) abból indultak ki, hogy isten minden fizikai folyamat
alkalmával létrehozza a neki megfelelő szellemi folyamatot és
megfordítva. A folyamatok tehát csak alkalmi okok (occasio =
alkalom), melyek istennek alkalmat nyujtanak a közbelépésre. Ennek
a mindenkori közbelépésnek helyébe aztán Leibniz egy előre
meghatározott megegyezést tett, vagyis praestabiliált
harmóniát. Ahogy egy ügyes órás tudna két órát konstruálni,
melyek anélkül, hogy egymással össze volnának  kötve,
mégis pontosan egyformán járnak, ép úgy isten mindenhatóságában úgy
rendelkezett, hogy a test és a lélek mindig egyforma harmonikus
összefüggésben legyenek: amennyiben minden ingert az érzet, minden
akarati aktust a mozdulat kövessen, anélkül hogy test és lélek
egymásra hatnának.

A dualizmusnak Descartes után nem akadt következetes és
energikus előharcosa. Azt hitték, egy magasabban álló monizmussal
túl lehet rajta haladni. A kölcsönhatások problémája a pszichikai
és fizikai folyamatok közt azonban még mindig megbeszélés
tárgya.

Újabb időben állították fel ezeknek a kölcsönhatásoknak
magyarázatául a pszicho-fizikai parallelizmus elméletét.
Eszerint a fiziológiai folyamatok az idegekben és különösen az
agyban, melyek végső fokon meghatározzák a pszichikai folyamatokat,
pszicho-fizikai processzusok. Csak egy folyamat megy végbe, de ez
két oldalát nyújtja a szemlélet számára. Kívülről fizikai
természetű és benne áll a természeti történés okozati sorában,
belülről pedig ez a folyamat pszichikai, érzet, észrevétel,
képzet, érzés vagy akarati aktus.

A pszicho-fizikai parallelizmus csak látszólagos, de nem igazi
megoldása a problémának, amely a fizikai és pszichológiai
jelenségek kölcsönhatásának mindennap átélt tényében rejlik. Ha
«belsőnkről» beszélünk, akkor ez csak csalóka kép. Nem azért
nevezzük belső folyamatoknak, mert a pszichikai jelenségek a
szervezet belsejében látszanak lefolyni, mert hiszen akkor a
merőben fiziológiai processzusokat is, mint az emésztés, a
felszívódás, a vérkeringés, melyek  mind a test belsejében
folynak le, ide kellene érteni. A pszicho-fizikai processzus
«belső-oldala» tehát csak maga a pszichikai mint tudat-folyamat. Ha
most már a tudat-folyamatot a hozzá rendelt folyamatokkal együtt az
agyban mint egységes folyamatot fogjuk fel, akkor ez mindig
materialisztikus magyarázatot jelent. Akkor azt kell mondani: amint
a fiziológiai folyamatok a komplikáltság bizonyos fokát érik el,
pszichikai élmények társulnak hozzájuk. Ezek azonban akkor csak a
fiziológiai processzus funkciói. Az egységes folyamat materiális és
a pszichikai, ahogy Ribot kifejezi, csak hozzátétel
(surajouté), amely a processzus lényegére nézve tulajdonképen
lényegtelen. Ezáltal azonban a pszicho-fizikai parallelizmus tiszta
materializmussá lesz és az összes argumentumok, melyek ez ellen
felhozattak, itt is érvényesek. Csak Mach álláspontján
szűnik meg a kölcsönhatás a fizikai és pszichikai között
problémának lenni. Hogy azonban a dualizmus itt sincs teljesen
leküzdve, azt megmutattuk fentebb.

Nézetünk szerint a dualizmust egyáltalán nem lehet megcáfoltnak
tekinteni. Az az állítás, hogy különnemű dolgok nem hathatnak
egymásra, egyáltalán nem foglaltatik benne a kauzalitás fogalmában.
Ehhez járul még, hogy a kölcsönhatás a fizikai és pszichikai között
a legprimitivebb tények egyike, amelyeket megélünk. Ha egy
akarat-elhatározás alapján egy mozdulatot hajtunk végre, akkor
egyúttal érezzük, hogy mennek át ok és hatás egymásba. Ez a
kapcsolat, mint Jodl mondja egy helyütt, minden kauzalitás
ősképe. Midőn azonban e  mellett emlékeztetünk fentebbi
kijelentésünkre az ítélet-funkció keletkezésére vonatkozólag, még
többet is mondhatunk. Az akarat és mozgás e kapcsolata az egyedüli
kapcsolat, amelyet lefolyásában élünk meg. Egyúttal azonban az
általa teremtett fundamentális appercepció következtében a forrása
minden ítélésünknek és ezzel minden felfogásunknak.

Már most annak nincs igazi értelme, hogy egy ilyen okot
megfoghatatlannak jelezzünk. Megfoghatatlannak csak akkor tűnik
fel, ha a kauzális vonatkozást egyoldalú, merőben
természettudományi szempontból tekintjük és minden kölcsönhatást az
energia megmaradása elvének vetjük alája. Ez az elv, kivált mióta
Robert Mayer, Joule, Helmholtz, Mach és legújabb időben
Ostwald felismerték igazi jelentőségét, minden fizikai
történésre vonatkozóan fényesen bevált. Ezért bizonyára
módszertanilag helyesen járunk el, ha ehhez a bevált alaphoz
újonnan előlépő energia-formákkal szemben is, ahogy pl. ezeket a
radio-aktiv szubsztanciáknál észlelhetjük, addig ragaszkodunk,
ameddig egyáltalán lehetséges. Az energia megmaradásának elve
azonban egyáltalán nem egyetlen tevékenységi módja a kauzalitásnak.
A pszichikai jelenségek területén belül, tehát a szellem világában
olyan kauzális vonatkozásokat ismerünk fel, melyeknél az energia
állandóságáról nem lehet szó. Már minden egyes ember szellemi
fejlődése is a lelki teljesítőképesség fokozódását mutatja. Sokkal
nagyszerűbben és nyilvánvalóbban tűnik azonban elénk ez a
fokozódás, ha az emberiség történeti fejlődését vesszük szemügyre.
A könyvnyomtatás  feltalálása az emberiség szellemi
teljesítőképességét olyan mértékben fokozta, amelyről fogalmat sem
alkothatunk magunknak. Ma játszva operálunk olyan fogalmakkal,
melyek megalkotása és kifejezése egy Aristotelesnek a
legnagyobb erőfeszítésébe került. A szellemi fejlődés megértésére
az energia megmaradásának elve nem alkalmas gondolkodási eszköz.
Sokkal alkalmasabbnak látszik a szellemi téren a Wundt által
felállított elv a szellemi energia növekvéséről (Wundt.
Ethika. 3. kiadás, II. 72. k. lap). A fizikai világban a kauzalitás
zárt s az ok és hatás equivalenciájának alapján nyugszik. A szellem
és a szellemek világában minden történést a megelőző események
okoztak ugyan, de a hatások messze túlmennek az előzményeken. A
fizikai folyamatok szellemi folyamatokat váltanak ki, ezek azonban
azáltal, hogy sok emberre vannak befolyással, olyan különbözőségen
és sokszorosításon mennek keresztül, amely a mérhetetlenig
fokozódik. A kauzalitást tehát nemcsak ott lehet megtalálni, ahol
az energia megmaradásának érvénye van. A tényleg meglévő
kölcsönhatások fizikai és pszichológiai folyamatok közt – olyan
vonatkozások, melyeket naponkint és óránkint átélünk – sem
magyarázhatók máskép, mint kölcsönös befolyásolás és okozás által.
Ez a magyarázat egyáltalán nem ütközik bele, ahogy állítani
szokták, valamely tudományos gondolkodási törvénybe. Egyáltalán
nincs benne az ok fogalmában, hogy a hatás vele equivalens vagy
csak egynemű is. Még a fizikai világban is az úgynevezett «kiváltó»
okok egyáltalán nem equivalensek a kiváltott hatásokkal. Minden
 pszichikai folyamat azonban már maga is
a kiváltások egy neme és ismét kiváltó hatásokat gyakorol. Ezért a
fizikai és a pszichikai közötti kölcsönhatás gondolata minden
ellene felhozott kifogás ellenére tudományosan tartható marad.

Ennélfogva vannak a világban fizikai folyamatok, azaz olyanok,
amelyek érzékileg észrevehetők vagy azzá válhatnak és amelyek
egyúttal egy szubstanciális viselőhöz kötötteknek tűnnek fel.
Vannak továbbá pszichikai folyamatok, melyek sohasem válhatnak
érzékileg észrevehetőkké és amelyek magukban nézve semmi alkalmat
nem nyujtanak egy szubstanciális hordozó fölvételére. Egyesülésük
az emberi szervezetben kölcsönhatáson alapszik, amelyben magában
véve semmi megfoghatatlan nincs.

Ez a felfogás tudományosan lehetséges marad és így a dualizmus
még ma is megérdemli, hogy jogosult világnézet számba menjen.

33. §. A kozmológiai-teológiai probléma. Isten és világ.

A lelkes és lélektelen, a test és szellem ellentéte, mely már a
naiv felfogásra is ráerőszakolja magát s amelyet a filozófia vagy
elismer (dualizmus), vagy áthidalni igyekszik (monizmus), az
ember szemlélete által közel van hozva. Mindazáltal az
embernél előbb volt tárgya a filozófiai spekulációnak a világ,
amely őt körülveszi.

A világesemények korán észrevett összefüggése, a törvényszerű
szabályosság, melyet már az évszakok forgása is felmutat,
magyarázatot követeltek. A világegyetem igazi természete,
 eredete, fejlődése és esetleges
elpusztulása felől való kérdés adja a tartalmát a kozmológiai
problémának, melynek megoldásával a természetfilozófia foglalkozik,
amely viszont a metafizika egy részét képezi.

Az első görög filozófusok a világtörténés összefüggését és
törvényszerűségét legegyszerűbben egy egyetlen alap-anyag
fölvételével vélték megmagyarázhatónak, amely alap-anyagból
keletkezett minden. A vizet, a levegőt, a tüzet vették fel
különböző gondolkodók ily alap-anyagnak. Empedokles aztán az
ismert négy elemet vette fel (víz, tűz, levegő és föld), míg
Leukippos és tanítványa, Demokritos az atomisztikát
alapították meg, mely szerint a világ qualitative egyenlő s csak
alak és nagyság dolgában különböző kis testecskékből áll, melyek
maguk oszthatatlanok (atomon = oszthatatlan valami) és
csoportosulásuk által hozzák létre a különböző testeket.

Ezt a felfogást újabb időben finomodott gondolkodási eszközökkel
és módszerekkel továbbfejlesztették s a fizikusok nagy részénél ma
is alapjául szolgál a világ mechanikus felfogásának. A mozgási
törvények pontosabb kikutatása, valamint a testek kémiai
tulajdonságainak felismerése által ez a felfogás hasonlíthatatlanul
komplikáltabb és tartalmilag is különbözik Leukipposétól és
Demokritosétól, csak az alapgondolat maradt ugyanaz.

Ez a mechanikai felfogás azonban nem volt általánosan és
tartósan kielégítő. Az a feltünő célszerűség, melyet oly sok
természeti jelenség felmutat, hamar megszülte egy építőmesteri
 intelligencia gondolatát, amely mindent
tervszerűleg rendezett el. Anaxagoras az első filozófus, aki
ilyen intelligenciát vesz fel a világ megmagyarázása céljára. Az ő
νοῦς-a vagy szelleme rendet hoz be a chaotikus világegyetembe.
Ettől fogva a kozmológiai probléma szorosan össze van kötve a
világegyetem szellemi szerzője és kormányzója kérdésével. Az
istenfogalom, melyet a vallási képzetek már megalakítottak,
most a filozófiai spekuláció hatáskörébe lép és megalkotja a
theológiai problémát, mellyel a metafizika egy másik része, a
vallásfilozófia foglalkozik.

Az istenfogalomnak azonban a filozófiában nemcsak metafizikai és
ismeretelméleti, hanem ethikai jelentősége is van. Hol az egyik,
hol a másik oldalát hangsúlyozzák inkább ennek a fogalomnak,
mindkettő azonban sokszorosan összefolyik.

A kozmológiai probléma minden megoldási kísérlete ma állást kell
hogy foglaljon az istenfogalomhoz, akár ha ennek tagadásaképen is.
Teljesen figyelmen kívül hagyni azonban nem szabad, mivel évezredes
fejlődés következtében filozófiai fogalmaink állandó inventáriumába
tartozik.

A kozmológiai-teológiai probléma két ellentétes megoldási
kísérletet hozott létre, melyeket röviden mechanizmusnak és
teleológiának neveznek.

A mechanikai felfogás a világtörténést úgy tekinti, mint erők
kifolyását, melyek magában a matériában rejlenek. A legkülönbözőbb
formájú vonzás és taszítás, nehézség és hajtóerő tartja meg a
testeket összetételükben és pályáikon. Az oly rendkívül fontos
chemiai processzusok is  beleilleszthetők ebbe a felfogásba,
ha még nem sikerült is minden qualitativ különbséget quantitativvá
redukálni. A chemiai tulajdonságok is benne rejlenek az anyagokban
és nem kívülről vannak beléjük víve.

A mechanikai felfogás szolgál csaknem kizárólag alapjául az
ókori fizikának és újabb időben is nevezetesen materialista
oldalról energikusan védik. Az élő szervezetekben végbemenő
folyamatakot is igyekeznek mechanikára és chemiára visszavezetni és
visszautasítják egy külön életerő felvételét.

Az istenfogalom összeegyeztethető a mechanikai felfogással és
gyakran össze is kapcsolták vele. Itt isten az elrendezője
(Anaxogoras) vagy az első mozgatója (Aristoteles) az
előtte már megvolt anyagnak. Istennek mint a világ teremtőjének
fogalma azonban alig egyeztethető össze a mechanikai
felfogással.

A mechanikai felfogás különösen újabb időben azon igyekszik,
hogy a cél fogalmát teljesen kiküszöbölje a természet-magyarázásból
s éppen ebben ellentétben áll a teleológiai felfogással.

A teleológia t. i. az a gondolat-irány, amely az egyes
világesemények és nevezetesen a test egyes szerveinek célszerűségét
hangsúlyozva föltételezi, hogy a világot egy magasabb
intelligenciarendezte be meghatározott tervek és célok szerint.
Platon azt veti szemére Anaxagorasnak: hogy az ő
νοῦς-a csak rendező-tevékenységet fejt ki, az egyes berendezések
céljáról azonban nem ad számot. A teleológiai felfogás istenben
találja a világ teremtőjét és irányítóját.

Legvilágosabban van kimondva ez a felfogás  az
ótestamentum teremtési történetében és ebből áthatolt a nyugat
monoteisztikus vallásaiba, úgy hogy magvává lett a legfontosabb
vallási rendszereknek. Épen ezért ez a felfogás gyermekkorunk óta
ismerős előttünk.

A teleológiának ez a formája egy személyes, világon-kívüli
istent tételez fel s ezért, mivel túlmegy a tapasztalaton,
transcendens teleológiának is nevezhető.

Újabb időben emellett a teleológiának más formája is kialakult,
amely a célszerűséget mint egy a dolgokban, nevezetesen az
organizmusokban magukban bennüklevő tendenciát fogja fel. Ez az
immanens teleológia az úgynevezett fejlődési tan felfogása.

Ez mindenesetre túlnyomóan a szerves természetre vonatkozik és
föltételezi, hogy minden organizmusban benne rejlik az önfentartás
és fajfentartás ösztöne. Ez ösztönnél fogva az organizmusok az
életfeltételeknek megfelelően fejlődnek s a létért való harcban
mind jobban alkalmazkodnak hozzá.

Ezt a Lamarck által alapított és Goethe által is
képviselt felfogást először Spencer Herbert (1856)
formulázta filozófiailag, Darwin pedig (A fajok keletkezése,
1859) a műveltek közkincsévé tette. Darwin azzal a messzire vivő
hipotézissel bővítette ki, hogy az organizmusok a létért való
harcban szerzett tulajdonságaikat természetes kiválasztás vagy
tenyésztés révén átöröklik s ezzel az alkalmazkodó képességet a
mérhetetlenig tudják fokozni. A leginkább alkalmazkodók túlélése
(the survival of the fittest) és a természetes kiválasztás a magva
az úgynevezett  darvinizmusnak, amely azonban nem
azonos a fejlődés gondolatával általában. Ha tehát újabb időben
Darwin speciális tanaiból sok tudományosan tarthatatlannak
bizonyult is, az általa oly energikusan és hatalmasan képviselt
alapgondolat maradandó értékű.

Az itt tanított immanens teleológiának nagy fontossága van a
lelki élet kikutatására és az összes szellemi tudományokra is.

Az immanens teleológiával is, mint magának Darwinnak példája
tanusítja, össze lehet egyeztetni az istenfogalmat. Csak azt kell
fölvenni, hogy isten teremtette a legegyszerűbb előlényeket,
mondjuk a protoplazmát és hogy az általa megállapított fejlődési
törvények szerint lassankint fejlődött ki ebből az organizmusok
sokfélesége.

Istennek mint a világon kívüli intelligenciának felfogását,
amely végtelen gondolkozó és akaraterővel van felruházva,
antropomorfikus theizmusnak nevezik. Antropomorfikusnak kell
maradnia minden theizmusnak, mert mi intelligenciát csakis az
emberinek analógiájára tudunk elgondolni. Lelki erőinket a
végtelenig fokozva gondolhatjuk, de mindig csak emberi erők
maradnak. A theizmus nyers formájában minden természeti nép
felfogása, tisztultabb formában – s csak ezt szoktuk ezzel a névvel
jelölni – az uralkodó monotheisztikus vallások felfogása.

Különbözik tőle a pantheizmus, amely szerint az isten és világ
nem különbözők, hanem mindkettő ugyanaz. Az isteni áthatja az egész
világmindenséget, mindenütt jelen van, de nincs elválasztva a
dolgoktól, hanem immanens bennük. A pantheizmus nyomai
megtalálhatók már Xenophanesnél, 
világosan kimondta Giordano Bruno, erőteljesen és
energikusan keresztülvitte és végiggondolta Spinoza.
Spinoza számára, mint fentebb mondottuk, csak egy
szubsztancia van és pedig isten. Ennek a szubsztanciának két
tevékenységi módja, vagy attributuma van: gondolkodás és
kiterjedés. Minden dolog az egyetlen szubsztanciának modusa: így
részt vesz istenségében. A bölcseség célja az örömteljes odaadás a
mindenségnek, melynek egy része mi vagyunk és ez az odaadás az,
amelyet Spinoza istenszeretetnek nevez.

A pantheizmus mellett a tizenhetedik és tizennyolcadik században
Angolországban az istenfogalomnak egy külön felfogása fejlődött ki,
melynek megjelölésére a deizmus nevet választották. Ennek a
felfogásnak a képviselői (Cherbury ✝ 1648, Joland ✝ 1722, Collins ✝
1733) az ész számára igénybe veszik azt a jogot, hogy a vallás
dolgaihoz is hozzászóljon és fellázadnak az észellenes dogmák és a
hagyományos tekintély ellen. Ezért szeretik magukat
szabadgondolkodóknak nevezni. Egy természetes vallásért szállnak
síkra, ami az ő véleményük szerint annyi, mint észvallás. Számukra
isten a világ teremtője és irányítója, főleg azonban benne látják
az erkölcsi törvény forrását. Az ilyen istenfogalmat le lehet
vezetni az észből és nincs szükség kinyilatkoztatásra és csodára,
hogy benne higyjünk. A vallás értéke az erkölcsi érzületben van,
amelyet előidéz. «Higyél istenben és tedd meg a kötelességedet» –
ez a deizmus jelszava.

A szükségérzet, hogy a vallási tradicióban adott istenfogalmat
filozófiailag feldolgozzák, különösen erősen érezhető volt a
középkorban. Előbb isten  létét igyekeztek a fogalmából, a
világ célszerűségéből és más argumentumokból logikailag
bizonyítani. Már némely szkolasztikusok is (pl. Duns Scotus
1265–1308) felismerték ezeknek a bizonyítékoknak a logikai
tarthatatlanságát és isten létét a kinyilatkoztatott, vagyis az
ésszel nem indokolható igazságok közé számították. Az újabb
filozófiában is sokat foglalkoztak ilyen bizonyítékokkal, míg
Kant isten létét bizonyíthatatlannak, azonban a praktikus
ész, vagyis az erkölcsi törvény követelményének állította be. Azóta
az istenfogalomnak főképen ethikai jelentőséget tulajdonítanak.

A mi nézetünk szerint azonban az istenfogalom nem annyira az
erkölcsi törvény indokolására, mint inkább theoretikus
világnézetünkre fontos. Hogy ezt nyilvánvalóvá tegyük, ismét az
ítélő funkcióra utalunk, mint a fundamentális appercepcióra. Ha
minden az észrevételben nekünk adott tartalmat csak azáltal
tehetünk szellemi tulajdonunkká, hogy átöntjük a szervezetünknek
megfelelő formába és nem foghatjuk fel másként, mint egy
erőcentrumot és ennek erőnyilvánítását, ha továbbá ez a forma
évezredes gondolkodó munkában bevált és kipróbáltatott és mi
segítségével szellemileg meghódítottuk a világot, akkor bizonyára
közel fekszik a gondolat, hogy azt a formát egyszer a világ-egészre
alkalmazzuk. Amint azonban ezt megkíséreljük, akkor ez az egész úgy
tünik fel, mint egy hatalmas, végtelen akarat műve, melynek
erőnyilvánítása állandó. Csak ezáltal kapja meg világképünk a
kivánatos bevégzettséget. Ez a hatalmas akarat az létoka az
anyagnak és szellemnek, a természeti törvények  az ő
törvényei, ő adta azokat, mint a zsoltáríró mondja, és ő maga sem
szegi meg.

Így jutunk el a tapasztalatban bevált ítélet-funkció
alkalmazásával a világ-egészre egy megismerési ösztönünket
kielégítő világnézetben, amelyben az istenfogalom is megtalálja
helyét.







ÖTÖDIK FEJEZET.

Az esztétika útjai és céljai.

34. §. Az esztétika fogalma és feladata.

Esztétika alatt általánosságban a szépről való tanítást értjük,
ahogy a természetben és a műalkotásban elénk lép.

Ha a szépet mint valami önállót, érzésünktől függetlent
tekintjük, akkor az esztétikának a dolga a szépnek lényegét,
objektiv tulajdonságait meghatározni. Mivel ebben többnyire olyan
fölvételeket csinálunk, melyek túlmennek a tapasztalaton, amikor a
szépet mint valami szellemit, mint eszmét fogjuk fel, ezen az
állásponton az esztétikát úgy kell definiálni, mint a szép
metafizikáját.

Ha azonban a tapasztalatból indulunk ki, akkor el kell
ismernünk, hogy a szép csak ítéleteinkben és tetszési érzéseinkben
van adva, melyeknek természetesen nem-tetszési ítéletek és érzések
is felelnek meg. Mikor aztán azt a képességünket, hogy tetszési és
nem-tetszési ítéleteket és érzéseket éljünk át, az ízlés
szokásos nevével jelöljük, akkor az esztétika az ízlés törvényeiről
szóló tudomány.

Amennyiben azonban nemcsak a széptől való afficiálódás vagy az
esztétikai élvezés, hanem a szépnek előállítása vagy a művészi
alkotás is  tárgya lehet a tudományos vizsgálatnak
s amennyiben az esztétikai élvezés és a művészi alkotás a
legszorosabb kapcsolatban állanak, az esztétika feladatát is ennek
megfelelően ki kell bővíteni.

Már most a szépben talált tetszés érzését az jellemzi, hogy
nincs mint a legtöbb többi érzés megkivánással összekötve. Ez az
először Kant által teljes élességében kimondott tény, hogy a
szép «érdek nélkül» tetszik, a legnagyobb fontosságú. Mindenekelőtt
azt bizonyítja, hogy az érzést csakugyan joggal kell a pszichikai
jelenségek különös alaposztályának tekinteni, amely époly világosan
különbözik a képzet-alkotástól, mint a megkivánástól és akarástól.
Az esztétikai érzés ennélfogva az a pszichikai állapot, amely az
érzés jelenségét a legtisztábban tartalmazza magában és tudatra
hozza. Erre a tényre való tekintettel nevezte Heinrich von
Stein az esztétikát az érzésről általában szóló tanításnak vagy
az érzés filozófiájának.

Ez a fogalmi meghatározás tetszik nekünk az esztétika lényege és
feladata legrövidebb, legpregnánsabb és egyúttal legmélyebb
kifejezésének. Az esztétikának sok dolga van ugyan a képzetekkel,
mert hiszen érzések képzetek nélkül a fejlett tudatban nem
fordulnak elő, de sohasem vizsgálja a képzet objektiv természetét,
csak azt a módot, hogy mikép reagál egész tudatunk a képzetre vagy
képzet-sorokra, vagyis a képzetek által keltett érzéseket. A
művészi alkotás továbbá olyan állapotokat mutat, melyeket
egyáltalán nem lehet kivánás nélküli érzéseknek tekinteni, csakhogy
itt is az érzés marad a pszichikai történés legbelsőbb magva,
amennyiben a művész  épen azáltal művész, hogy élénkebben,
intenzivebben érez, mint más emberek. Ez az erősebb érzés adja meg
képzelete tevékenységének azt az erőt és melegséget, amely a
belsőleg látottnak alakítására ösztönöz és képessé tesz.

Az esztétika tehát az érzés filozófiája. Feladata azonban abban
áll, hogy a művészi alkotás, valamint az esztétikai élvezés
törvényeit megvizsgálja, hogy ezen az uton oly normákhoz jusson,
melyek megállapítják a legkedvezőbb föltételeket az esztétikailag
értékesnek keletkezésére és előállítására. Ennek a feladatnak első
része természetesen túlnyomóan pszichológia, amelyben a kísérleti
módszer épúgy alkalmazandó lesz, mint a mélyrehatoló analizis. Az
utolsó, normativ része az esztétikának csalhatatlanul kapcsolatba
fogja ezt hozni metafizikai és etikai problémákkal, miáltal az
esztétikának épen filozófiai jelleme lesz megőrizve.

35. §. Az esztétika fejlődése és irányai.

Az esztétika szót oly értelemben, hogy a szép filozófiája,
Baumgarten (1714–1762) használta először, aki 1750–1758-ban
megjelent esztétikájában egy hézagot igyekezett kitölteni a
filozófia Wolff-féle rendszerében és ezzel megteremtette az
esztétikát, mint önálló filozófiai disciplinát.

A szó maga (a görög aiszthánesztai = észrevenni szóból ered)
tulajdonképen annyit tesz, mint az érzéki észrevételről való
tanítás és ebben az értelemben használja még Kant is, aki a
tiszta ész kritikájának egy részét, épen az érzékiségről szóló
tanítást transcendentális esztétikának nevezte  el.
Baumgartennél a szó szerinti értelem még annyiban érezteti
hatását, amennyiben nála a szép mint az érzéki megismerés
tökéletessége jelöltetik meg. Kant a Baumgartentől
ajánlott kifejezést az ítélő-erő kritikájában már a ma szokásos
értelemben használta, úgy hogy az esztétika szónak nála két
teljesen különböző értelme van. Ismerettanában az esztétika az
érzéki észrevételekről szóló tanítás s az ítélő erőről szóló műben
a szépben való gyönyörködésről szóló tanítást jelöli meg vele.

Ismét más, némileg kibővített értelemben használja a szót
Herbart (1776–1841), aki a praktikus filozófiát általában
érti rajta, tehát mindent, ami értékítéletekre vonatkozik s így az
erkölcsösről és a szépről való tanítást foglalja össze az esztétika
neve alatt. A szó használatának ezek az ingadozásai azonban ma már
megszüntek s esztétika alatt általában a szépnek és a művészetnek
filozófiáját értjük.

Míg tehát az esztétika elnevezés csak az újabb időben
keletkezett, tárgya, a szép és a művészet már meglehetős korán
magára vonta a gondolkodók figyelmét. Platon a szép fogalmát
külön dialogusban (Hippias major) fejtegette és máskülönben is
sokat tárgyalta a szép eszméjét, amelyet szoros kapcsolatba hozott
a szeretettel. Aristoteles híres poetikájában kidolgozta a
költészet elméletét s különösen a tragédiáét és Horatius
Aristoteles felhasználásával írta meg levelét a költészetről.
Az újplatonikus Plotinus két mélyen járó filozófiai
értekezést hagyott hátra a szépről, amelyek még ma is komoly
figyelmet érdemelnek. Alkalmi adalékok az esztétikához  akadnak
a scholasztikus filozófiában is, de csak a tizennyolcadik század
kapta meg az érzelmi élet dús fejlődésével a szépség-érzék
tudományos felkutatását.

Az angol Shaftesbury (1671–1713) esztétikai
morálfilozófiájával, a skót Home (1696–1782) és Burke
(1728–1797) pszichológiai esztétikájukkal nagyon sokkal járultak
hozzá a megfelelő lelki folyamatok ismeretéhez s hatalmas hatással
voltak a német gondolkodókra és költőkre.

Mikor aztán Winckelmann az ókori művészeten igyekezett a
szépségideált felkutatni, Lessing a költészet feladatát
megpróbálta elkülöníteni a képzőművészettől és Herder a
néplélek mélységében vélte feltalálhatni a költészet ősforrását,
Kant «Az ítélő erő kritikája»-ban vetette meg az esztétika
tudományos alapját.

Kant szerencsés gondolata, hogy nem a szépet, hanem
ízlés-ítéleteinket vizsgálja s az az époly helyes, mint fontos
megállapítás, hogy a szépben való tetszés «érdek nélküli», vagyis
hogy nem kíséri kivánság, még ma is tartalmat és irányt ad a
filozófiai esztétikának.

Erőteljesen továbbfejlesztette Kant esztétikáját
Schiller. Legkedvesebb gondolata, melyet már Kanttal
való ismeretsége előtt is kifejezett «Die Künstler» című
tankölteményében, hogy a szépség-érzék egyedül az ember
tulajdonsága és a forrása a megismerésnek és erkölcsnek, valamint
minden kulturának, nem tartható ugyan és a modern fejlődési tannal
szemben fel kell adni. Azonban a művészet levezetése a
játék-ösztönből, amely «az ember esztétikai neveléséről» szóló
levelekben van kifejtve, a legjelentékenyebb és 
legtermékenyebb gondolatok egyike, melyeket az esztétika fölvetett.
Csak a legújabb időben kezdték ennek a gondolatnak a fontosságát
méltatni és Schiller alapvetésén tovább építeni.

Hegel, Schelling és Schopenhauer sokat
foglalkoztak esztétikával és pedig oly értelemben, mint a szép és a
művészet metafizikájával. Hegel számára a művészet a
legalacsonyabb fok, melyben az abszolut szellem objektiválódik, míg
a vallás és a filozófia a magasabb fokokat képviselik. Ezek a fokok
szerinte történetileg az ókorban, a középkorban és az újkorban
egymás után és egymásból fejlődtek ki. A szépség, különösen a
művészi szép, Hegel szerint az eszme átfénylése az anyagon
és ez a gondolat többféle továbbképzésre talált. Hegel
szellemében készültek Fr. Fischer és Carriere
esztétikái, melyek közül az első ma is ennek a disciplinának
leginkább összefoglaló és legtartalmasabb tárgyalása.
Schelling számára az egész teremtés műalkotás és
Schopenhauer szerint a művészet az emberi szellem
legmagasabb vívmánya, mert benne a buta és vak élet-akarat teljesen
le van győzve és a tiszta intellektus jut kifejezésre. Mint
legmagasabb művészetet tekinti Schopenhauer a zenét, amely a
legmélyebb felvilágosításokat adja a számára hozzáférhetőről.

Szemben ezzel a tárgyalt dolognak tartalmára irányuló
esztétikával Herbart azt hiszi, hogy a szép lényege csak
bizonyos formákban és viszonyokban áll. Ezt az esztétikát mint
forma-tudományt a herbartiánus Zimmermann fejtette ki, aki
az esztétika első történetét is írta.

Míg az itt tárgyalt kísérletek mind a spekulativ  uton
járnak, G. Th. Fechner «Az esztétika előiskolája» című
1876-ban megjelent művében új utakat nyitott. Az előbbi felülről
való esztétika helyébe alulról való esztétikát akar
tenni s empirikus és kísérleti uton igyekszik az esztétikai tetszés
törvényeihez eljutni. Fechner kiterjedt kísérletei és beható
pszichológiai elemzése sok becses eredményt hozott napvilágra és
még több ösztönzést adott. Különösen becses felfedezés
Fechner megkülönböztetése a közvetlen és az asszociativ
tényező között az esztétikai megítélésben. Bizonyos érzéki
benyomások, mint egyszerű teli színek vagy színkombinációk, hangok,
valamint bizonyos formák és alakok idéznek elő közvetlen vagy elemi
tetszést. Ezzel szemben nagyobb festmények, szobrok és nevezetesen
költemények csak az asszociativ módon fölkeltett képzetek és
érzések által hatnak esztétikailag.

Fechner szellemében dolgoznak most buzgón tovább a
művészi alkotás és az esztétikai élvezés törvényeinek kikutatásán.
Sokszor maguk a művészek hatnak itt előmozdítólag közre részint
önvallomások, részint saját vizsgálataik útján. A szellemek
folyamatban levő mozgalmában nehéz a megismerések biztos állagát
megállapítani; de a modern esztétika irányait és tendenciáit
legalább érintenünk kell.

A spekulativ esztétika, mely a szépnek és a művészetnek
jelentőségét általánosságban és a filozófia rendszerben való
elhelyezését tárgyalja, még nincs annyira túlhaladva, mint a
spekulativ pszichológia, a főérdeklődés azonban itt is a
tapasztalati tárgyalásmód felé fordul. Az empirikus 
esztétika normativra vagy technikaira és leíróra vagy analitikaira
oszlik.

A normativ esztétika szabályokat állít fel a művész és normákat
a megítélő számára. A művész számára való szabályok legtöbbnyire a
művészet mesterségi részére vonatkoznak s ezt nevezik speciálisan
technikának. Ez a különböző művészeteknél különböző és különböző a
fontossága is.

A képzőművészetek, mint az építészet, festészet és szobrászat
művelődésükhöz nagy mennyiségű tudományos előképzettséget és
technikai kiképzést kivánnak. Technikájukat meg kell tanulni,
mielőtt a művészi feladat megkezdődnék. E technika nehézségét
tekintve nagyon is könnyen előfordul, hogy a technikailag korrekt
már művészi számba is megy. A technika tehát itt nagy fontosságú és
könnyen túl is becsülik.

A zene technikája is alapos és olykor nehéz tanulmányozást
kiván, ennek dacára mégis nagyobb súly fekszik a speciálisan
művészin és pontosabb megkülönböztetést teszünk a technikailag
korrekt és a zeneileg jelentékeny között.

A költészetben végül a technika egészen alárendelt szerepet
játszik. Organumával, a nyelvvel mindenki bánik, legfeljebb a
drámai művészetben van fontossága a színpadi viszonyok bizonyos
ismeretének. Az ügyes technika maga itt sehol sem elegendő arra,
hogy művészi sikert arasson, bár nem lehet tagadni, hogy egy kevés
színpadi ügyességgel használható színdarabot is lehet
összehozni.

A technikai esztétika tehát a képzőművészetekben és a zenében
nagy, a költészetben csekélyebb  fontosságú. Mindig megáll
azonban az esztétikai kérdések magva előtt, inkább a külsőségekhez
van köze, nem a műalkotás belsejéhez.

A leíró vagy analitikai esztétika ellenben mennél mélyebben
igyekszik belehatolni ebbe a magba. Azokat a föltevéseket, melyek
között egy műalkotás keletkezik és hat a művész lelkében, a
kulturális állapotban, a kor ízlés-irányában igyekszik minden
oldalról feltárni. Ezen a módon oszlik az esztétika pszichológiára
és történetre. Tényleg a pszichológiai és történeti módszernek az
egyesítése vezet legbiztosabban egy műalkotás teljes
megismeréséhez.

E különbségek mellett az esztétika módszerére és céljára
vonatkozólag újabb időben még oly esztétikai irányok is tünnek fel,
amelyek a művészet haladásáról való felfogásukban is különböznek
egymástól. Az idealizmusra és a vele ellentétes
realizmusra vagy naturalizmusra gondolunk.

Az esztétikai idealizmus abban látja a művészet czélját, hogy a
«tisztább valóság» magasabb szférájába emel bennünket és megragadó
emberi sorsok ábrázolásával leplezi le az emberi természet mélyebb
lényegét, úgy hogy fölemelkedettnek, megtisztultnak és új erőre
jutottaknak érezzük magunkat a napi feladatokra. Ennélfogva minden
szennyesnek, minden durvának, sőt minden köznapinak is száműzve
kell lenni a művészi alakításból.

Ezzel szemben a naturalizmus azt állítja, hogy a művészetnek meg
kell mutatnia a világot úgy, ahogy van. Csak az ábrázolás
legpontosabb és leglelkiismeretesebb hűsége méltó a művészhez. Ha
aztán sok rútnak és visszataszítónak tünik  fel, –
ezzel a művész csak annál jobban meg akar ragadni és felrázni. A
naturalizmus nemcsak kiváló műveket hozott létre, hanem erővel és
ügyességgel is védte theóriáját.

Az állásfoglalás ezekkel az irányokkal szemben nézetünk szerint
csak akkor lehetséges, tudományos meggyőződéssel, ha az esztétikát
genetikus és biológiai alapra állítjuk s a szépet és a művészetet
eredeteiben és a létfentartásra való fontosságában igyekszünk
megismerni. Egy ilyen esztétikának az alapvonásait vázoljuk
itt.

36. §. Genetikus és biológiai esztétika.

Kant megtanított arra, hogy az esztétikai ítéletben «a
képzetet nem az ész által az objektumra», hanem «a szubjektumra és
a gyönyör vagy kín érzésére» vonatkoztatjuk. Az ízlés-ítélet,
mondja, nem megismerési ítélet, általa nem jelölünk meg semmit az
objektumon magán, hanem maga a szubjektum érzi benne magát, ahogy a
képzet afficiálja.

A szépben való gyönyörködés azonban Kant szerint különbözik a
kellemesben talált gyönyörtől és a jóban talált örömtől. A kellemes
ép úgy, mint az erkölcsi jó befolyással vannak a
megkívánó-képességre, holott a szépben való gyönyörködés
érdeknélküli tetszés vagy, ahogy szintén lehetne mondani, tiszta
érzés. Kant vizsgálata által az esztétika átalakítását és
pedig bensőbbé tételét hajtotta végre. Úgylátszik, végérvényesen
bebizonyította, hogy az esztétika centrális problémája az kell hogy
legyen, hogy lehető mélyen hatoljon bele az esztétikai élvezés
lényegébe. 

Schiller hatalmas lépést tett ebben előre, amidőn, mint
már említettük, az esztétikai élvezés magyarázatára odavonta a
játék analógiáját. A játék Schiller véleménye szerint a fölösleges
erőknek foglalkoztatása, vagyis azon erőké, amelyek az élet
szükségletei ellátásánál nem jutnak alkalmazásba. Ugyanebben az
értelemben fogta fel a játékot Herbert Spencer, míg
Lazarus, aki inkább a felnőttek játékait tartotta szeme
előtt, a pihenési szükségérzetből magyarázta a játékot. Karl
Groos ellenben, aki a fiatal állatok és a gyermekek játékait
pontosan megvizsgálta, a játékban elő-gyakorlatot lát az
életre.

A játéknak mindezen a felfogásai egyesíthetők és esztétikailag
értékesíthetők, ha arra gondolunk, hogy a játékban az öröm magából
a tevékenységből folyik, nem pedig egy a tevékenység által elérhető
célból. Minden komoly munkában, amelyet vállalunk, egy cél lebeg
előttünk, amelyet elérünk, egy eredmény, amelyet el akarunk
végezni. Ennek a célnak a képzete ösztökél és hajt minket, a
szorosan szemünk előtt tartott cél segít át a nehézségeken és
elviselteti velünk a kellemetlenségeket, amelyek minden munkával
össze vannak kötve. A játék ellenben főleg azért szerez nekünk
örömöt, mert kellemesen foglalkoztat. A fizikai és pszichikai erők
működéséből származó öröm a játékban csak egy speciális esetre egy
általános biológiai-pszichológiai törvénynek, amely eddigelé még
kevés figyelemre talált.

Minden szerv és funkció, amely az ember pszicho-fizikai
organizmusában az idő folyamán kifejlődött, bizonyos értelemben
megkívánja a  tevékenységet. Ez a tevékenység
objektive nézve követelmény, azaz föltétele az emberi organizmus
fentartásának és fejlődésének. Azért követelmény, mert olyan
organumok és funkciók, melyeknek nincs alkalmuk a tevékenységre, az
elsatnyulás veszedelmének vannak kitéve. Olyan tagok, amelyeket
sokáig nem mozgattak, megmerevednek és ha a funkciók megakadása
hosszabb ideig tart, mozdíthatatlanokká is válnak. Olyan gyermekek,
akik harmadik vagy negyedik évükben megsiketülnek, rendszerint
elfelejtik a beszédet is, mert ekkor már a beszéd hallása nem
ösztönzi többé a funkciót. Az egyes funkciók tevékenységének ez a
szüksége most már, amint ez más követelményeknél lenni szokott,
reflektálódik a tudatban és ezáltal keletkezik a szubjektive érzett
szükségleteknek egy sora, amelyeket funkciós szükségleteknek
nevezünk. Tényleg valamely funkciónak hosszabban tartó
akadályoztatása kínnal, ennek minden erőteljes gyakorlása
gyönyörrel van összekötve. A játékban talált öröm aztán nem más,
mint a funkciós szükségletek kielégüléséből származó
gyönyörérzés.

Ugyanaz érvényes az esztétikai élvezésre is. Az esztétikai
élvezést mint a funkciós-gyönyör egy nemét kell felfogni, vagyis
mint azt az örömöt, amely különböző pszichikai funkciók
működtetéséből ered. Ezért ez a gyönyör, ahogy Kant oly
rendkívül szerencsésen és találóan jegyezte meg, befolyás nélkül
marad a megkívánó-képességre és ugyanebből az okból oly közel rokon
az esztétikai élvezés a játékkal. Ezt a lényegbeli rokonságot
azonban semmikép sem  szabad azonosságnak tekinteni. A
funkciós gyönyör, melyet a játékban megélünk, hasonló nagyon az
esztétikai élvezethez, de nem azonos vele. Az esztétikai élvezés
magasabb fejlődési formáiban olyan lelki funkciókkal jut
kapcsolatba, melyek a játékban csaknem egyáltalán nem jutnak
tevékenységre.

Már az érzéki észrevételek, különösen a látáséi és halláséi, de
bizonyos körülmények között a tapintáséi is gyakran vannak elemi
esztétikai érzésekkel összekötve. Egyszerű színek, de még inkább
szín-kombinációk is komplikáltabb fényhatások, amilyeneket például
a szivárvány vagy a csillagos ég nyujt, esztétikai tetszést
keltenek. Még gazdagabbak és többfélék azok az esztétikai érzések,
melyeket geometriai diszítmények vagy alakok keltenek. A látás
funkciójának gyakorlása ezekben az esetekben különösen
gyönyörtkeltő, de az öröm forrását nem magunkban keressük, hanem az
objektumban, amely erre a gyönyörteljes gyakorlásra alkalmat ad és
ezt az objektumot szépnek mondjuk. Az ilyen esztétikai ítéletek
forrása, amennyiben ezeket önállóan mondjuk ki, nem pedig
gondolkodás nélkül utána mondjuk, mindig csak a tényleg átélt
funkciós gyönyör. A tárgynak objektive meglevő tulajdonságai mindig
csak közvetett okai az esztétikai ítéletnek. Ezt világosan mutatja
az eltompulás ténye. Olyan tárgy, amely első vagy második
szemléletkor szépnek tünt fel, közömbössé válik, ha naponkint és
óránkint körülöttünk van. Az objektum nem változott, de funkciós
gyönyörünk eltompult.

A hallási észrevételek közt leginkább egyszerű  hangok,
különösen azonban a hangok és zörejek ritmikusan elrendezett sorai
váltják ki az elemi esztetikai hatásokat. A melódiákban és
szimfóniai zeneművekben való gyönyörködés ellenben magasabb és
többféle funkciós szükségletek kielégítésén alapszik. Ritmikus
hangsorok sokszor ritmikus mozdulatok eszközlésére ösztönöznek és
itt egész nyilvánvalóan a funkciós gyönyör hozza létre az
esztétikai tetszést. Hasonló módon mutatkozik ez tapintási
észrevételek esztétikai hatásánál, amint ezt legújabb időben
siket-vakokon megfigyelték. Ezek gyönyört éreznek olyan tárgyak
tapintásakor, amelyek kellemes és ritmikusan rendezett
tapintó-mozdulatok eszközlésére adnak alkalmat.

Elemi esztétikai érzések tehát azáltal keletkeznek, hogy az
észrevételek által, melyeket átélünk, szenzuális funkciós
szükségérzetünk kellemes és kellően intenzív módon elégíttetik
ki.

Aránytalanul változatosabban és gazdagabban fejlődik ki azonban
az esztétikai élvezés, ha a ránk ható tárgyak nemcsak érzékeinket,
hanem képzet-alkotásunkat és gondolkodásunkat is kellemesen
foglalkoztatják. A festészet vagy szobrászat egy alkotása, melynek
alakjait megérteni és magyarázni képesek vagyunk, erősebb és
tartósabb élvezetet nyújt. Mennél nagyobb mértékben izgatják az
ábrázolt tárgyak és folyamatok emlékező és képzelő
tevékenységünket, mennél több gondolkodni valót adnak, annál
intenzivebb, annál gazdagabb lesz az esztétikai élvezet és annál
nehezebben tompúl el. Ezt az esztétikailag ható kielégítését
intellektuális funkciós szükségletünknek különösen nyilvánvaló
módon éljük át  a költészet műveiben. A költő szavai
mint érzéki észrevételek jóformán semmit sem jelentenek és csak
azok által a képzetek, gondolatok és érzések által hatnak, melyeket
bennünk felkeltenek. Ha most már sikerül nekünk könnyen követni a
költőt, ha megértjük, mit gondol, ha fantáziánkat felszitja, akkor
már ez maga elegendő, hogy magas esztétikai gyönyört szerezzen.


«Es lockt uns nach und nach,
wir hören zu,

 Wir hören und wir
glauben zu verstehn,

 Was wir
verstehn, das können wir nicht tadeln,

 Und so gewinnt uns dieses Lied zu letzt.





Schiller filozófiai lírája, Goethe Faustjának
nehéz helyei csak akkor hatnak esztétikailag, ha sikerült a költő
gondolatát felfogni, magunkban utánaképezni és tovább fejleszteni.
A míg ez nincs meg, intellektuális funkciós szükségérzetünk
akadályozott marad és az esztétikai hatás elmarad. Ugyanezt az
akadályoztatást éljük át gyakran modern művészek festményeinél, ha
semmikép sem sikerül a színek és alakok tengerében a kompozició
tervét felfedezni és az egésznek értelmét kibetűzni. Szenzuális
funkciós szükségletünket az ilyen műalkotások gyakran nagy
mértékben kielégítik, de az intellektuális funkciós gyönyörnek
ezzel összekötött akadályoztatása nem engedi feltámadni az utólagos
esztétikai hatást.

Fordítva nagy gyártelepek, gépek, elmés találmányok és más
technikai mesterművek szemlélete nagy mértékben esztétikailag hat.
Matematikai feladatok elegáns megfejtései is, ahogy 
Sophie Germain, a francia matematikusnő nagyon szépen
kifejtette, esztétikai élvezetet szereznek. Mindkét esetben
lényegileg az intellektuális funkciós gyönyörön alapszik az
esztétikai hatás. Ez az intellektuális funkciós gyönyör a tartalma
a pszichikai élményeknek, melyeket a mindennapi életben teoretikus
érdeknek szoktak nevezni. A mi intellektusunkat kellemesen
foglalkoztatja, az érdekel minket, azt érdekesnek
találjuk.

Újabb időben gyakran halljuk ép ezt a szót, mikor esztétikai
ítéletet mondanak ki. Sőt különbséget is szoktak tenni «szép» és
«érdekes» között. Az esztétikailag értékes fogalma kibővült
és nem csupán a szorosabb értelemben vett szépet foglalja magában,
hanem az érdekeset is, vagyis azt, ami intellektuális funkciós
gyönyörünket kielégíti.

Az eddig tárgyalt szenzuális és intellektuális funkciós gyönyör
azonban még csak az esztétikai élvezés kezdeteit, bizonyos
értelemben külső műveit ismertette meg velünk. A művészi és
természeti szépben talált gyönyör legmélyebb lényegébe csak akkor
hatolunk be, ha arra gondolunk, hogy az érzés is alapfunkciója a
tudatnak, amely tevékenységet kíván. Tényleg szükségét érezzük a
kedély-izgalomnak s ennek a szükségletnek a kielégítése gyakran a
legnagyobb mértékben gyönyörteljes. Ezt a szükségletet emócionális
funkciós szükségletnek fogjuk nevezni, az érzés angol nevéről
(emotion). A paraszt, aki az egész héten az eke után jár,
megkívánja a maga kis verekedését vasárnap a korcsmában. A vére
ettől hullámzásba jön és az ezzel egybekötött izgalmat mint nagyon
jótékonyat érzi.  A római városi csőcselék tudvalevőleg
kenyeret és cirkuszt követelt a császártól (panem et circenses). A
kenyeret éhsége és a játékokat emocionális funkciós szükséglete
számára. A mélyértelmű mese Jancsiról, aki félni akart tanulni,
világosan mutatja, hogy már a tudomány-előtti pszichológia is
ráfigyelt ennek a szükségletnek tényleges meglétére.

Az emócionális funkciós gyönyör minden érzés centrális
természeténél fogva sokkal mélyebben hatol bele a lelkiéletbe, mint
a szenzuális és intellektuális. Az izgalom itt sokkal jobban
kiterjed, sokkal mélyebbre hatol és ennélfogva gyakran olyan
hatásokat vált ki, amelyek az egész szervezetet megrázkódtatják és
időnkint tartósan elváltoztatják. Itt kell keresni a forrását
azoknak a pszichikai diszpozicióknak, melyeket szenvedélyeknek
nevezünk, melyek gyakran emésztőleg hatnak, de igazán nagyot is
hoznak létre.

Ami a szenzuális funkciós gyönyört kiváltja, az
kellemesnek és tetszetősnek tűnik fel előttünk, ami
az észt kellemesen foglalkoztatja, azt érdekesnek találjuk. Azoknak
a folyamatoknak és foglalkozásoknak számára azonban, melyeket
emociónális funkciós gyönyör kísér, a nyelv a varázs és
varázslatos szavakat alkotta. Nagy hazárdjáték és
veszedelmes hegyi túrák sok emberre nézve nagy varázzsal bírnak,
mert az ezzel egybekötött izgalom emociónális funkciós gyönyört
idéz elő.

Ez az emócionális funkciós gyönyör most már a forrása a
leggazdagabb és legintenzivebb esztétikai élvezésnek. Megpróbáljuk
ezt egyelőre egy példán megmagyarázni és Schiller A
búvár című  ismert költeményét választjuk ki erre.
Az érdekfeszítő elbeszélés foglalkoztatja képzeletünket és
gondolkodásunkat és ezzel felingerli intellektuális funkciós
gyönyörünket. A költemény már ezzel is esztétikailag hat. A mélyebb
és intenzivebb hatás azonban csak akkor áll be, ha részt veszünk a
merész ifjú sorsában, ha lemerülünk vele együtt az örvénybe, minden
aggodalmat vele élünk át és vele örülünk, mikor megint szerencsésen
feljön. Fokozódó részvéttel figyelünk elbeszélésére a mélység
szörnyetegeiről, aztán felháborodunk a király kegyetlen játékán,
aki másodszor is belekergeti, meleg rokonszenvet érzünk a
királyleány és felcsirázó szerelme iránt és nagyon meg vagyunk
hatva, mikor a végét olvassuk: «Az ifjút egy se hozza vissza már».
Az érzések lefolyása, melynek akadálytalanúl, a minket körülvevő
valóságra való minden tekintet nélkül odaadhatjuk magunkat, az
olyan tisztán emberi érzések átélése, melyek a mindennapi életben
csak ritkán jutnak tevékenységhez, mindez gazdag és intenziv
funkciós gyönyört kelt és ebben az emócionális funkciós gyönyörben
áll a valódi esztetikai élvezet.

Antigone, Hamlet, Macbeth, Othello, Lear király, Stuart Mária,
Wallenstein, Faust és Gretchen és más alakok sorsa, melyek a
világirodalom drámáiban kerülnek elénk, még nagyobb mértékben
alkalmasak arra, hogy élénk érzelmeket váltsanak ki. A színházban
az emócionális funkciós gyönyörhöz a szenzuális és intellektuális
is módosítólag és fokozólag járul (időnkint zavarólag is), de a
lényeges mégis mindig az alakok iránti belső részvét marad, az az
élmény, melyet egy  modern esztétikus (Theodor
Lipps) nagyon találóan beleérzés-nek (Einfühlung)
nevez.

Festmények és szobrok szintén alkalmasak arra, hogy emócionális
funkciós gyönyört keltsenek a nézőben, ha sikerül az ábrázolt
alakok arckifejezését, testtartását és csoportosítását helyesen
magyaráznunk és «beleéreznünk» magunkat a műalkotásba. Az ábrázolás
könnyen érthetősége nagyon megkönnyíti ezt a beleélést, míg
túlságosan komplikált, eszmekörünktől távoleső motivumok nem
engedik kifejlődni az emócionális funkciós gyönyört.

A legerősebb érzelmi hatást az összes művészetek közül
elismerten a zene idézi elő. Ez onnan van, hogy itt az
érzést a hangok érzéki észrevevése közvetlenül, az intellektus
közreműködése nélkül ingerli fel. A tiszta zenei hatás ezért sokkal
igazabban és bensőbben jut tudatra az úgynevezett «abszolut»,
szöveg-kíséret nélküli zenéből. Olyan személyekre ellenben, akik
kevésbbé muzsikális hajlandóságuak, könnyebben hatnak az olyan
dalok, melyeknek szövegét megértik. A jelenkori zenedrámában, ahogy
Wagner Richárd kifejlesztette, a funkciós gyönyör mindahárom
neme, a szenzuális, az intellektuális és az emócionális hatalmasan
ingerlődik s ezért itt az esztétikai élvezet különösen erős és
tartós. Mindenesetre nem ritkán fordúl elő ezekben a
műalkotásokban, hogy a hangsorok érzéki felfogása nem sikerül
azonnal vagy hogy a gyakran nehéz szöveget nem értjük meg azonnal.
Ez azután akadályozza a szenzuális és intellektuális funkciót s ez
akadályává lesz az emócionális funkciós gyönyör kifejlődésének. Ha
azonban ismételt meghallgatás útján a felfogás 
nehézségein túljutottunk, akkor az összhatás annál erősebb: a
motivumok csaknem kimeríthetetlen gazdagsága miatt csaknem
egyáltalán nem tompul el.

Minden esztétikai élvezés tehát egy neme a funkciós gyönyörnek
és ennyiben rokon a játékkal. Az esztétikai funkciós gyönyör hatása
azonban más és mélyebb, mint a játéké. A műalkotás vagy a
természeti tárgy, mely az esztétikai funkciós gyönyört fölkelti
bennünk, előttünk áll. Megvan a valóságban, észrevesszük
érzékeinkkel, benne látjuk örömünk szerzőjét, forrását,
megörvendeztetettnek, fölemeltnek érezzük magunkat az objektum
által. A fundamentális appercepciónál fogva örömünket úgy
tekintjük, mint az előttünk álló objektum hatását, erőnyilvánítását
és így funkciós gyönyörünkből esztétikai ítéletek fejlődnek ki. Nem
szükséges az ilyen ítéletek megmagyarázására Kant-tal egy
külön lelki képességet, egy «esztétikai ítélő-erőt» föltennünk. A
fundamentális appercepció teljesen elegendő arra, hogy ilyen
ítéletek keletkezése érthetőnek tünjék fel. Az esztétikai
élvezéskor kellemesen érintettnek, érdekesen elfoglaltnak,
hatalmasan megragadottnak érezzük magunkat, szóval sohasem
kivánónak és akarónak, hanem mindig afficiáltnak. Ezért csak
természetes, hogy az öröm forrását nem magunkban, hanem rajtunk
kívül keressük és akkor ott is találjuk, ahol valóban van, a
műtárgyban. Mint mondtuk, a tárgyat, amely az esztétikai funkciós
gyönyört kiváltotta bennünk, az előidézett funkciós gyönyör
minéműsége szerint kellemesnek vagy tetszetősnek, érdekesnek vagy
bájosnak nevezzük. A legáltalánosabb predikátum 
azonban, amelyet az esztétikailag ható objektumoknak tulajdonítunk,
a szépség. Szépnek nevezünk a legtágabb értelemben mindent,
ami alkalmas arra, hogy esztétikai funkciós gyönyörünket
kiváltsa.

Az esztétikai élvezésről való elméletünkből magától következik,
hogy az esztétikai ítéletekben nagy különbözőségek találhatók. A
funkciós gyönyör különböző nemeire való diszpoziciók az egyes
egyéneknél nagyon különböző módokon vannak kifejlődve. Így tehát
érthető, hogy egy és ugyanaz a tárgy nem képes minden szemlélőjében
a funkciós gyönyörnek ugyanazt a nemét és fokát kiváltani. Egy és
ugyanaz az ember is nem minden időben egyformán fogékony az
esztétikai hatásokra, épen mert a funkciós szükségletek nem mindig
ugyanazok. Mindazáltal vannak műalkotások, melyeket évszázadokon
át, sőt évezredeken át a legkülönbözőbb emberek szépeknek jelöltek
meg. Sophokles Ödipus királyát, amely 2300 év előtt Athénben
és Görögország más városaiban eredeti nyelvén erős hatást tett,
napjainkban fordításban játszották olyan közönség előtt, melynek
kulturállapota bizonyára nagyon különbözik az athéni
ősközönségétől. Mégis a darab ma is hatalmasan megragadta az
emberek ezreit. Ez nyilván feljogosít arra az ítéletre, hogy a
drámában objektív tulajdonságok találhatók, melyek erős esztétikai
funkciós gyönyört bírnak kiváltani. Hasonlót lehet mondani az
ógörög építészet és szobrászat nem egy művéről, valamint a régi
olasz vagy németalföldi festőiskola sok művéről. Az ilyen
műalkotásoknál szabad objektív szépségről beszélni, amennyiben ezen
a műalkotásban magában  bennerejlő tulajdonságokat értjük,
amelyek alkalmasak arra, hogy sok embernél funkciós gyönyört
váltsanak ki. Ezeket a föltételeket kinyomozni bizonyára hálás és
semmiesetre sem kilátástalan kutatói feladat. Az objektív szépség
azonban semmiesetre sem egyértelmű az abszolut szépséggel. Ilyenről
beszélni a szépségfogalom teljesen relatív jelleménél fogva
tökéletesen értelmetlen dolog.

A szépség szónak azonban az itt megbeszélt bővebb fogalmazás
mellett még egy szűkebb jelentése is van. Ha egy tárgyat teljes
meggyőződésből, mondhatnám teljes szívből szépnek nevezünk, akkor
az alatt nemcsak azt értjük, hogy fölkelti tetszésünket. A tárgy
iránt, amelyet ebben a szűkebb értelemben szépnek nevezünk, a hála
egy nemét érezzük az élvezetért, amelyet szerez nekünk, a vonzódás
egy nemét, amelyet, ha magasabb fokot ér el, szeretetnek is
nevezhetünk. Mindegyikünk nem egy művész-alkotta alakot hord
szeretetteljesen a szívében, úgy tekinti őket, mint becses
tulajdonát, melyeket hajlandó a rosszmájú kritizálás ellen
megvédeni. Ahol egy művész feltudja bennünk kelteni ezt a
szeretetet alakjai iránt, ott elérte a legmagasabb esztétikai
hatást és itt a funkciós gyönyörhöz új momentum járul, épen az, ami
által az esztétikai élvezés leginkább különbözik a játéktól.

A szeretet és szépség kapcsolatát már rég
felismerték és gyakran kimondották. A viszony közönséges felfogása
azonban többnyire az, hogy az (objektív létező) szépség tekintetik
oknak, a szeretet pedig hatásnak. Ez a felfogás azonban pontosabb
vizsgálatra nem bizonyúl teljesen találónak.  A nő
szépsége bizonyára olyan varázzsal van, amely szerelmet tud kelteni
és kétségkívül az ókorban a fiúk szépsége gyakran keltett a
férfiaknál szerelmet. De lehet a fordítottja is igaz. Emberek és
dolgok, melyek által fölemeltnek érezzük magunkat és melyek bennünk
a vonzódás és szeretet érzését keltik fel, ez érzésnél fogva
lényegesen megszépültnek tünnek fel előttünk. A szépség nem
csupán oka, sőt talán gyakrabban következése a szeretetnek.
Bensőnkből sugárzik ki a szépség a szeretett tárgyakra és mindig új
varázszsal veszi körül.

A szeretet megszépítő erejét mindenki, aki figyel rá, saját
tapasztalatából megismerheti. Az anya szépnek találja szeretett
gyermekét, még ha mások előtt rútnak tünik is fel. Egy nekünk bármi
oknál fogva kedvessé lett könyv esetlen írásmódja gyakran különös
varázszsal van ránk. Schopenhauer rajongása az inhiai
Upanishádok egyenesen stíltelen latin fordításáért, melyet
Anquetil du Perron egy perzsa fordítás után készített,
sajátságos példája a szeretet e megszépítő erejének. Állításunk
helyességének legnyilvánvalóbb bizonyítékát azonban a
természetérzés fejlődése adja. Az ókorban csak a kedves nyári
tájkép iránt volt érzékük az embereknek, amikor kellemesen lehetett
a hűvősben sétálni és pihenni a gyepen egy csobogó patak partján.
Az alpesi természet magasztos szépségei iránt azonban az ember csak
akkor lett fogékony, mikor kissé belefáradt a kulturába és szívesen
menekült a hegyek magányába. Szóval, az ember csak akkor találta
szépnek a természetet, mikor megtanulta szeretni.

Most már ha a műtárgy oly erős és sokféle 
funkciós gyönyört vált ki bennünk, hogy az alakokat, melyeket
elénkbe visz, szívünkbe zárjuk, hogy megszeretjük őket, akkor ebből
a szeretetből egy új, különleges, meleg szépség sugárzik vissza a
műtárgyra és ez a szépség, amely a szeretetből született, ez az,
amit az igazi, a tulajdonképeni, szívet örvendeztető szépségnek
nevezünk. A műtárgyak, melyeket ebben az értelemben szépeknek
találunk, elkísérnek minket az életen át, meggazdagítják lelkünket
és megsokasítják boldogságunkat. Az ilyen alakok személyiségünk
legmélyébe hatolnak bele és semmi sem jellemzőbb egy ember
egyéniségére, mint a műtárgyak, melyeket ebben a szűkebb értelemben
szépnek talál.

Az esztétikai élvezés e szerint egész általánosan és röviden
kifejezve funkciós gyönyör. A fentebb megbeszélt három faj
mindegyike magában is képes arra, hogy esztétikai élvezetet
nyújtson. Gazdagabb és változatosabb, intenzivebb és megragadóbb
lesz azonban az élvezet, ha a szenzuális, intellektuális és
emócionális funkciós gyönyör egyesülnek egymással. Ezeknek
kombinációi a különböző művészeteknél különbözők. A szobrászat és a
festészet elsősorban az érzékekre hat és az ész útján keltik fel
érzésünket. A költészet az intellektuális funkciós gyönyörrel
kezdődik és ezáltal idézi elő az emócionálisat, amely aztán megint
belülről ingerli a képzeletet szemléletes képek alkotására. A
zenénél a szenzuális funkciós gyönyör talán kinesztétikus (mozgási)
érzetek segítségével megy át közvetlenül az erős érzelmi hatásba.
Ez az érzelmi hatás vagy az emócionális funkciós gyönyör mindig a
centrális  része az esztétikai élvezésnek. Ahol az
emócionális funkciós gyönyör nem következik be, ott az esztétikai
élvezet a felszínen marad és nélkülözi a belső melegséget. Ahol
azonban az emócionális funkciós gyönyör kiváltódik, ott előállhat
belőle a szeretetnek fentebb vázolt érzése, amelyből új, érzéstől
meleg szépség sugárzik vissza a műalkotásra.

Az esztétikai funkciós gyönyör tehát különbözik a funkciós
gyönyör más fajaitól, példáúl a játéktól, már csak azzal is, hogy
képes ilyen a legbelsőig terjedő hatásokra. Van azonban fontos
ismertető jel, mely által az esztétikai élvezés különbözik a
játéktól. Minden esztétikai élvezés, mint már említettük,
esztétikai ítéleteket vált ki. Ezeket az ítéleteket az élvezők
mondják ki abban a meggyőződésben, hogy objektíve érvényesek. Ami
nekem tetszik, azt szépnek találom, vagyis azt állítom ítéletemben,
hogy a tárgy, melyet szemlélek, az a forrás, az az erőközpont,
amelyből élvezetem kiárad. Beható önmegfigyelés és másokon való
tapasztalatok most már mindenesetre arra tanítanak, hogy az
objektum szépsége csak a benne telt örömömben áll, mindazáltal
tévedés volna, ha az esztétikai ítéletből teljesen ki akarnók
küszöbölni az objektív tényezőt. Hiszen az esztétikai funkciós
gyönyör csak akkor áll be, ha valamely objektum kiváltja. Már most
vannak, amint láttuk, műtárgyak, melyek igen sok emberben különböző
időkben esztétikai funkciós gyönyört váltottak ki. Ezeknek a
műtárgyaknak e szerint objektíve meghatározható tulajdonságokkal
kell bírniok, melyekből az esztétikai hatások keletkeznek. Az
esztétikának mint tudománynak  ezek után az a feladata,
hogy az élvezésnek nemcsak a szubjektív, hanem az objektív
föltételeit is tanulmányozza. Még fontosabbakká válnak azonban a
kiváló műtárgyak ez objektív tulajdonságai azáltal, hogy az alkotó
művészek ezeken a műveken ismerik meg az eszközöket, melyek által
remélni lehet, hogy esztétikai hatásokat idézhetnek elő.

Ezzel eljutottunk az esztétikának második feladatához, amely
abban áll, hogy kutassa a művészi alkotás törvényeit és ezzel
normákhoz és szabályokhoz jusson. Ebben rövidebbre kell fognunk a
dolgot, mert a művészi tehetségek nagy egyéni különbségeit tekintve
csak keveset lehet általánosságban megállapítani. A főfeladat itt
az egyes művészetek technikájára szorítkozik.

A művészi alkotás általánosságban véve következménye a művészben
bennelakó tevékenységi és alkotó ösztönnek. Ez az alkotás szintén
rokon a játékkal, amennyiben a művész öröme magában az alkotásban,
tehát a funkcióban rejlik. De nem marad sokáig ennyiben. Ha egyszer
a kultúra annyira kifejlődött, hogy az esztétikai élvezet
szükségérzete sok embernél van meg, akkor már a művészt nem
elégítheti ki és nem is szabad, hogy kielégítse a saját alkotó
ösztönében való merőben individuális, csak rája nézve létező öröm.
Arra van hivatva, hogy másoknak örömet szerezzen és ezzel
megszaporítsa az emberiség boldogságát. Tevékenysége ekkor már nem
merő játék, sőt komoly szociális munkává lesz, mely a kultúra
fejlődésére nézve nagy mértékben fontos.

Hogy azonban hathasson, ahhoz már nem elég, ha a művész vakon
átadja magát alkotó ösztönének.  Tanulnia kell. A művészet
hosszú művészi gyakorlaton alapuló, időnkint nehéz technikáját kell
elsajátítania. Kötelezettnek és arra szorítottnak érzi magát, hogy
tanulmányozza szakmája nagy művészeit, hogy megismerje azokat az
eszközöket, melyek által tapasztalat szerint sikerül funkciós
gyönyört idézni elő az élvezőknél. Képzetkörébe belelép a közönség,
melynek az ő művei szánva vannak.

Azáltal azonban, hogy a legtöbb műtárgy megértéséhez
hozzátartozik annak a közönségnek az ismerete, amelynek szánva
voltak, a művész munkája művelődéstörténeti ténnyé válik. Ezért
manap az elmúlt időszakok költőit korukból kiindulólag igyekeznek
megérteni és így fejlődött ki egy históriai esztétika, amely sok
felvilágosítást hozott, nem egy félreértést eloszlatott és sokkal
hozzájárult a művészek és költők bensőbb ismeretéhez. Időnkint
azonban a történelmi szemponthoz való túlságos egyoldalú
ragaszkodás elhomályosítja a műtárgyban rejlő általános emberire,
örökkévalóra vetett tekintetet. A művész ugyanis nem csupán saját
népe és ideje számára dolgozik. Mint Thukydides történelmi művéről,
a nagy művész is állíthatja képzeletének alkotásairól, hogy az
örökkévalóság számára való tulajdon (κπῆμα ἐς ἀεί) és nem csak a
pillanatnak való látványosságok (ἀγώνισμα ἐκ τοῦ παραχρῆμα).

Az ilyen művész nemcsak múló funkciós gyönyört vált ki bennünk,
hanem ért ahhoz is, hogy szívünkben tartós szeretetet keltsen azon
alakok iránt, melyeket alkotott. Ebből a szeretetből azonban, mint
az előbb megjegyeztük, eleven,  melegérzésű és benső
szépség árad vissza műalkotására s ezt előidézni a művész végső és
legmagasabb célja.

A művészi alkotás tehát először is játék, mint az alkotó ösztön
tevékenysége és a kultúrfejlődés folyamán válik komoly szociális
munkává, amely az emberi boldogság gyarapítását teszi céljává.
Legfelsőbb tökéletességében azonban a művészi alkotás egy neme a
szeretetkérésnek. Ha a művész szeretetkérését meghallgatjuk, akkor
műve legmélyebb és legigazabb értelemben szépnek tűnik fel.
Homérosz szeretetet kér Achilles és Odysseus számára,
Raffael az isteni Madonna számára, Shakespeare
nemcsak a filozofáló dán királyfi és a boldogtalan Lear király
számára, hanem Falstaff, a silányság e söpredéke számára is, akit
az isteni humor hoz szívünkhöz közelebb.

Hogy azonban a művésznek sikerüljön bennünk funkciós gyönyört
kiváltani és szeretetet kelteni, benne is kell hogy lakjék valami a
teremtő leheletből, amely bele tudja lehelni alakjaiba az élet
lelkét. Az élőt elevenen ábrázolni, ez a feladat közös minden
művésszel. Bennünk azonban az kelt életet, az indít minket
megfelelő reakciókra, ami eleven az emberekben és környezetünk
dolgaiban, ami eleven a jelen és mult folyamataiban. Ez az eleven
nem egyéb, mint ami karakterisztikus a dolgokon, az, ami azzá teszi
őket, amik és amit ránk nézve jelentenek, ez pedig az, ami bennük
tipikus. A tipikus képzet közvetlenül az életszükségletből
keletkezett. Az, ami a dolgokban biológiailag jelentékeny, arra
kényszerít minket, hogy figyelmünket reá koncentráljuk és így
foglalódik össze, ami  számos egynemű dologban tipikus, egy
egységgé. Ezt a tipikusat látjuk minden egyes dologban és eszerint
igazodunk vele szemben. A művésznek most már nagyobb mértékben,
mint minden más embernek, bírnia kell azzal a képességgel, hogy az
egyéniben a tipikusat lássa és ábrázolja. A művész alakjai ránk
nézve mindig típusok, még akkor is, ha egészen valóságos személyek
benyomását keltik. Gretchen alakja Goethe Faustjában oly
szemléletesen és egyénileg van ábrázolva, hogy meg tudnók írni az
élettörténetét. Mindazáltal képzeletünkben úgy él, mint típusa
annak a lánynak, aki szerelmesen odaadja magát és elhagyják.
Fejtsük le Lear királyról a királyi palástot és csak az apa marad
meg, akinek többet érnek a kedveskedő szavak, mint Cordélia
hallgatag szeretete. Mivel azonban minden apában rejlik egy darab
Lear királyból, ezért Shakespeare költeménye sohasem veszti
el hathatósságát.

Mennyire hozzátartozik a tipikus a művészi ábrázolás lényegéhez,
ezt legvilágosabban akkor látni, ha az ábrázolás tárgya a
valóságban csak egyetlen egyszer előforduló objektum, egy
történelmi személyiség, egy bizonyos tájkép vagy egy egyes ember a
művész környezetéből. Az egyéninek ábrázolásában is, hogy
esztétikailag hathasson, a tipikust, a karakterisztikust, az igazán
elevent kell a művésznek kikeresnie, az egyes tárgyon is ezt kell
kifejeznie.

A tipikus, ami minden művészi ábrázolásnak sajátsága, a
művészetet sajátszerű kapcsolatba hozza megismerési
tevékenységünkkel és a tudománnyal.

A tipikus képzet, mint föntebb már hallottuk,  a
megismerés fejlődésében előfoka az absztrakt fogalomnak. Mivel a
művészet lényege szerint alkalmas tipikus képzetek keltésére,
melyek teljes eleven szemléletesség mellett a reprezentatívnak, az
általánosnak a jellemét is magukon viselik, ezért a művészi
ábrázolás gyakran vállalja a feladatot, hogy tudományos
megismeréseket, melyek fogalmakkal dolgoznak, szemléletes képekben
ábrázoljon. Az elvont tudományos fogalom a művészet keze alatt
átalakul eleven, érzésteljes és szemléletes képzetté, melyet akkor
gyakran az eszme sokértelmű nevével jelölünk. A platói
eszmék nem egyebek, mint fogalmak, melyeket a mély és zseniális
gondolkodó művészi szelleme szemléletes képzetekké testesített meg.
Épen ezért hihetett Plato e művészi gondolat-alakulatok
önálló létezésében s ezért emelhette őket a dolgok hathatós
ősképeivé. Hegel gondolata is, hogy a szép úgy határozódik
meg, mint «az eszme érzéki látszata» és hogy a szép mint az eszme
hordozója az igazzal azonos, érthetővé válik, ha közben minden
művészi ábrázolás tipikus jellemére gondolunk. A legmélyebben és
legvilágosabban azonban alighanem Schiller fogta fel a
tudománynak és művészetnek a tipikus képzetben rejlő kapcsolatát,
ha gondolata, hogy a szépség-érzék hívta elő a megismerés ösztönét,
nem tartható is fenn. A művészi képzelet gyakran előresejtve jár a
tudomány előtt és útat tár neki:


Eh’ vor des Denkers Geist der
kühne

 Begriff des ew’gen Raumes
stand,

 Wer sah hinauf zur
Sternenbühne,

 Der ihn nicht ahnend
schon empfand?







Ha azonban a tudomány saját útján jár és fáradságos kutatással
és szigorú gondolkodással kicsikarta a természettől titkát és a
történés törvényeit kikutatta, akkor megint a művész dolga a
gondolkodó művét megkoronázni és tökéletességre juttatni. Amit a
tudomány száraz formulákban és holt fogalmakban hirdet
tanítványainak, azt a művészetnek kell képeivel megelevenítenie,
hogy minden ember konkrét szemléletességgel láthassa maga előtt az
elvont igazságot és fölvehesse szívébe.

Még bensőbb kapcsolatba lépett mindenkor a művészet kezdettől
fogva a vallással. A görög ókorban nem kevésbbé, mint a középkorban
és az újkorban a művészet a vallás szolgálatába állította
szeretet-szerző erejét. Phidias Zeüsz-e,
Michel-Angelo Mózese, a sok felséges dóm, Raffael
Madonnái és Lionardo Utolsó vacsorája a legnagyszerűbb és
legbensőbb szeretetre-hívások a vallásos hit alakjai számára. De
azáltal is, hogy a művészet tiszta, kívánságnélküli örömöt ébreszt
bennünk, fölébe emel minket a mindennapi hangulatnak és fokozza
áhitatra és belső jámborságra való diszpoziciónkat. Ezért játszik a
vallási kultuszban különösen a zene oly nagy szerepet.

Nem oly nagyon tisztázott ellenben a sokat tárgyalt kapcsolat a
művészet és etika vagy jobban mondva, művészet és erkölcsiség
között.

Ha a művészet nemesítő hatásáról van szó, akkor ez, mint
mindjárt látni fogjuk, bizonyos értelemben jogosult, de semmiesetre
sem úgy, hogy a művészetnek az legyen a feladata, hogy az erényt
szépnek, a bűnt rútnak ábrázolja. Az  elevent és életteljeset a
természetben és az emberi világban igyekszik a művész megragadni és
ábrázolni és ahol sikerül neki a teljes emberéletet megragadni, ott
lesz a műve ránk nézve érdekes. Nyers erőt, féktelen szenvedélyt,
sőt hitvány haszonlesést is állíthat elénk a nagy művész úgy, hogy
előadása a legélénkebb funkciós gyönyört kelti bennünk. Sohasem
kell a költőnek azt kérdeznie, hogy mikép ítéli meg alakjait a
szokásos morál. Ha nagyon is szűklelküen kérdezgeti ezt, akkor
ábrázolása nagyon is könnyen elveszti művészi értékét.
Shakespeare III. Richárdja és még inkább Falstaffja
nyilvánvaló bizonyítékai annak, hogy az esztétikai élvezés
független az erkölcsi érték-ítéletektől. Aristoteles hamisan
értelmezett tanítása a tragikai vétekről elég sokáig tévesztett meg
a tragikai tárgyakban talált gyönyör valódi alapját illetőleg. A
művészet sohasem hathat nemesítőleg azáltal, hogy valamiféle
formában morált prédikál.

Mindazáltal mély kapcsolat áll fenn a művészet és erkölcs
között. Az esztétikai élvezés tiszta, kívánságnélküli öröm és
amikor a művész alkalmat ad nekünk ilyen öröm átélésére, egy időre
eltávolít minket a mindennapi élet egoisztikus hajlamaitól,
legalább rövid időre önmagunk fölébe emel. Amíg a művész
varázskörében állunk, lelkünkben a tiszta emberi az úr. Semmi
kicsinyes és alantas nem foglal tért szívünkben, fölemelkedünk és a
belső szabadsághoz vezető úton vagyunk. Ezáltal a szabadító és
tisztító hatás által, amely minden igazi műalkotásból kiárad,
lassankint magasabb álláspontra kell feljutnunk. Ha gyakran van
alkalmunk műalkotásokban  gyönyörködni, akkor meg fogunk vetni
más szórakozásokat, melyek inkább a durva és alantas ösztönöket
keltik fel. Ezért az ifjúságnak mostanában joggal hangoztatott
művészi nevelése nagyfontosságú a jövendő nemzedék erkölcsi
fejlődésére is. Amidőn gyermekeinknek alkalmat adunk, hogy
műalkotásokban gyönyörködjenek, nemcsak a tiszta öröm gazdag
forrását nyitjuk meg nekik, hanem megóvjuk őket rontó élvezetektől.
«Interest, unde quis gaudeat», mondja nagyon találóan Szent
Ágoston. Nem megy egyre, hogy hol keressük örömeinket. A
művészet olyan örömöket találtat az emberrel,


Die reine Gier nicht in sein
Leben reisst,

 Die im Genusse nicht
verscheiden.





Nem morál-prédikációk által hat a művészet nemesítőleg, hanem
azáltal, hogy örömünket megtisztítja és részvétünket minden emberi
iránt fölemeli.

Az esztétikát föntebb mint az érzés filozófiáját jelöltük meg.
Az érzés azonban legtisztábban a funkciós érzésekben lép fel, mert
ezek befolyás nélkül maradnak a kívánásra. Az érzés filozófiájának
dolga most már megmutatni, mekkora fontosság jut a tiszta érzésnek
az ember lelki életére és az emberi kulturára. Foglalkoznia kell
azonban a tárgyakkal is, amelyek alkalmasak arra, hogy ezt a tiszta
érzést kiváltsák. Genetikus és biológiai szemléletünk azonban
megmutatta, hogyan fejlődik ki a funkciós szükségérzetből az
esztétikai élvezés mint funkciós gyönyör. Ebből a funkciós
gyönyörből keletkezik aztán a  benső szeretet a művész
alakjai iránt, olyan szeretet, mely kapcsolatban a funkciós
gyönyörrel a szépség forrása. Az esztétikai ítéletek, melyeket ezek
az érzések kiváltanak, a szubjektív tényező mellett még egy
objektívet is tartalmaznak, melynek kikutatása fontos feladata az
esztétikának. E szemléleti mód által azonban érthetőbbé vált
fővonalaiban a művész alkotása is. Ezzel meg vannak mutatva a
tudományos esztétika céljai és egyúttal az útak is, amelyeken
remélhetjük, hogy serény munkával eljutunk az érzés filozófiájához,
amely nemcsak az esztétikailag érző szubjektumnak, hanem az
esztétikailag ható objektumnak is megmutatja helyét és fontosságát
az univerzumban, abban az univerzumban, melynek az ember csak egy
parányi része, de olyan része, amelyben benne lakik az a törekvés,
hogy az egészet, amelyhez tartozik, megértse, csodálja és
szeresse.







HATODIK FEJEZET.

Etika és szociológia.

37. §. Az etika tárgya és feladata.

Az etika vagy morálfilozófia tárgya az emberi cselekvések,
amennyiben erkölcsi megítélésnek vannak alávetve. Ennek a
megítélésnek azonban nem a cselekvés külső befolyása a tárgya,
hanem az ennek alapjául szolgáló motivumok, az eközben napfényre
kerülő akarat-irány és érzület. Eszerint az etikát az akarás
filozófiájának is nevezhetnők.

Az etika feladata többféle. Elsősorban szó van azoknak a
pszichológiai törvényeknek a felkutatásáról, melyek szerint a saját
és mások cselekvéseit morálisan megítéljük vagyis helyeseljük vagy
megrójuk. A morális megítélés eredetének és fejlődésének ilyen
megítélése volna tulajdonkép az alapvető előmunkálata a tudományos
etikának. Ez a feladat egyfelől pszichológiai, másfelől történeti
természetű. Annak pontos pszichológiai elemzése által, ami bennünk
végbemegy, mikor a magunk vagy mások cselekvéseit morálisan
megítéljük, kellene egy erkölcstan pszichológiai alapját
megteremteni. Ezt a munkát, amint ezt a pszichológia általános
 feladatául megjelöltük, nemcsak
analitikailag, hanem genetikailag és biológiailag is kellene
keresztülvinni. Fel kellene mutatni a morális megítélést s az ennek
alapjául szolgáló erkölcsi érzés eredetét, valamint e folyamatok
fontosságát az egyén és a faj fentartására.

Mivel azonban már a felületes szemlélőnek is fel kell hogy
tünjék, hogy ugyanazok a cselekvések különböző időkben és különböző
népeknél különbözőképen ítéltetnek meg, hogy az egyik kor gyakran
épen azt becsüli és bámulja, amitől a másik irtózik és hogy
nevezetesen a morális kárhoztatás intenzitásbeli különbségei oly
rendkívül jelentékenyek, tehát a tudománynak az a rendkívül terhes
és hosszadalmas feladat jut, hogy a morális megítélést a
legalacsonyabb kultúrfokoktól fogva történetileg nyomozza, hogy
esetleg megismerhesse fejlődésének törvényeit.

Már itt megjegyezzük, hogy az etikának ebbe a történeti részébe
még alig fogtak bele s itt még széles tere nyílik a termékeny,
nagyon érdemes és biztos sikert igérő tudományos munkának, amely
főkép monografiai vizsgálatokra bő anyagot nyújt.

Csak ha az anyag pszichológiai és történeti vizsgálatok révén
össze van gyűjtve és fel van dolgozva, csak akkor lehet sikerre
való kilátással az etika további feladatát megoldani, amelyet
legtöbbnyire a legfontosabbnak tekintenek. Az etikának ugyanis
normákat is kell felállítani az emberi cselekvés számára, melyeknek
alapelvekké kell válniok, melyek szerint cselekvésünket berendezzük
s melyek nevezetesen a kötelességek összeütközésének gyakori
eseteiben elhatározásunkat  eldönthessék. Különösen azonban az
ifjúság nevelésére lennének irányadók ezek a normák. Itt sokkal
könnyebben juthatnak gyümölcsöző hatásra és hozzájárulhatnak az
erkölcsi fejlődés haladásához. Az etikának ez a normatív feladata
sokkal hamarább és sokkal kiterjedtebb mértékben dolgoztatott fel,
mint az elméleti, történeti.

Az etika vagy morálfilozófia, melyet praktikus filozófiának is
neveznek, eszerint az akarás filozófiája. Feladata abban áll, hogy
kikutassa az erkölcsi megítélés törvényeit és normákat állítson fel
az erkölcsi cselekvésre.

38. §. Az etika fejlődése.

Az emberről és belsejéről való elmélkedés fiatalabb, mint a
természetről és a világegyetemről való spekuláció. Ezért az etika
is később fejlődött ki, mint a metafizika. Erkölcsi intések és
életszabályok akadnak ugyan már nagyon korán a költőknél és
közmondásokká sűrüsödnek össze, de ezekben még csak az erkölcsi
öntudat kezdetei mutatkoznak meg, nem pedig az erről való
rendszeres elmélkedés.

Az altruisztikus Demokritos-ról nagyszámú etikai
szentencia maradt fenn, ezek azonban részint kétséges
hitelességüek, részint nincs bennük egységes összefüggés. Biztos
az, hogy a Kr. e. ötödik századi Athénben sokat foglalkoztak etikai
kérdések megvitatásával és különösen hogy kétségbe vonták a
hagyományos normák érvényességét.

Ebből a körből került ki Sokrates (469–399), a tudományos
etika megalapítója. Sokrates, mint 
Cicero mondja róla, a filozófiát lehozta az égből a földre
és az erkölcsi problémákról való elmélkedésben látja a filozófia
egyedüli méltó feladatát. Az erkölcsinek a lényege szerinte a
helyesbe való tiszta belátáson alapszik. Akiben ez a belátás
megvan, annak aszerint kell cselekedni; aki nem így cselekszik, az
nem jutott el még a belátás tökéletes tisztaságáig. Ezt a belátást
a jó, a szép, a jámbor, az igaz fogalmának logikai fejtegetésével
érhetni el. Az ilyen fejtegetések eredménye föltétlen biztonságot
nyujt a gondolkozónak és ezen a módon teljesen függetlenné teszi a
hagyománytól és a közvéleménytől. Ehhez a függetlenséghez
Sokrates rendíthetetlenül ragaszkodott és vértanúhalált halt
érte. Ezzel tanítása oly erőt nyert, hogy hatása még ma is él.

Antisthenes, Sokrates tanítványa, az úgynevezett cinikus
iskola megalapítója, melynek legismertebb híve Diogenes, az
erkölcsi függetlenség lényegét az igénytelenségben látja. A cinikus
iskolából kiindult sztoikusok megint az észnek az affektusok
feletti uralmában keresik a sokratesi függetlenséget. A bölcs a
sztoikusok tanítása szerint örömmel aláveti magát a természet
folyásának, amelyen különben sem változtathatna s ezáltal az
örömteljes alávetés által különbözik az oktalantól, aki hasztalan
rugaszkodik a természet ellen és ebben elveszti lelki nyugalmát. A
sztoikus etika erősen hatott a kereszténységre és így tovább
plántálta Sokrates hatását a mi korunkig.

Sokrates egy másik tanítványa, Aristippos, megint
a sokratesi függetlenséget a derült lelki hangulatban találja,
amely nem engedi magát  sem a szenvedélyektől, sem a
sorscsapásoktól elhomályosítani. Ez az Epikuros által
továbbfejlesztett tanítás a görög-római világban számos hívet
szerzett magának.

Sokrates az ismeretnek kétségkívül nagyon nagy
fontosságát az erkölcsi cselekvésre nézve egyoldalúlag
túlfeszítette. Ezt az egyoldalúságot Aristoteles észrevette
és azt hangsúlyozta, hogy az erkölcsi cselekvésre nézve az
akaraterő és a megszokás époly fontosak. Szerinte az erény
megszokás által nyert akarat-irány. Aristoteles
továbbá kimondta azt a rendkívül fontos gondolatot, hogy a
boldogság nem a passzív élvezetben, hanem a lélek ész-szerinti
tevékenységében áll.

Sokrates legnagyobb tanítványa, Platon kísérelte
meg először az etika metafizikai megalapozását. A jó
eszméje, melyet Platon alkalmilag azonosít az
istenséggel, végcélja minden létezőnek s megadja neki reális
valóságát és rendeltetését. Fontosabb azonban a plátói etikában az
a gondolat, hogy az igazságosság, minden erény kvinteszenciája,
csak az államban jut tökéletességére. Az általa ebben az értelemben
kitervezett állam-ideál hangsúlyozza az etika szociális jellemét és
olyan erkölcsi követelményeket tartalmaz, melyeknek ma is megvan az
aktuális fontossága.

Az ókor etikájában mindenütt megvan az a magától értetődőnek
tekintett előfeltétel, hogy az erkölcsi cselekvés célja az egyéni
boldogság (eudaimonia). Az etika ez irányát, amely ezen az
állásponton a javak tudománya s csak az a feladata, hogy megtalálja
a boldogságra való eszközöket, eudaimonizmusnak nevezzük.


A kereszténység mindenekelőtt szélesebb körben tette
hathatóssá az ótestamentum etikai alapgondolatait. A zsidóságnak ez
az etikája az isten-szeretet és az emberszeretet két alapvető
kötelességén nyugszik. Az isten-szeretet örömteljes és föltétlen
engedelmességet kíván isten parancsai iránt és föltétlen megadást
akaratába. Az emberszeretet igazságosságot, jóakaratot, jóságot és
tevékenysegítséget kíván az embertárs iránt, az ellenség iránt is.
A kereszténység a szeretet kötelességét még erősebben hangsúlyozza
és kiterjeszti az egész emberiségre. Minden ember isten gyermeke s
ezért valamennyien testvérek. A szeretet kötelességének ezen
kiterjesztése által minden emberre a kereszténység áttöri a
zsidóság nemzeti korlátait és behozza a világba a világ-testvériség
nagy, még mindig meg nem valósult gondolatát, egy valóban humánus,
minden embert magába foglaló szeretet-kötelesség gondolatát.

Ehhez a gondolathoz azonban hozzáfűzi a kereszténység a görögök
orfikus titkos tanítása által (a Kr. e. 6-ik századtól kezdve)
előkészített hitet a túlvilági életben, amelynek az ótestamentumi
zsidóságban csak gyönge nyomai találhatók. A földi élet az első
századokbeli keresztények számára csak előkészület a halál utáni
igazi életre, mikor a lélek, megszabadulva a test salakjától,
istenhez járul. A túlvilági életbe vetett remény különösen a római
birodalomban a szegényeinek és nyomorúltjainak volt szívesen látott
vigasztalása s ezek között az új tanítás hihetetlen gyorsasággal
terjedt el. Krisztusnak magának szemében ez a gondolat egyáltalán
 nem volt a világtól való meneküléssel
és aszkézissel egybekötve. Arra tanította ugyan tanítványait, hogy
becsüljék kevésre a földi javakat, de semmikép sem ment az ő
szemében különös érdem számba, hogy az ember itt a földön kínozza
magát. Az ő beszédei ellenkezőleg teljes és meleg életörömet
lehelnek. Csak később alakult ki erősebben a minden földi ember
bűnösségéről való gondolat s ezt bőjtöléssel és önkínzással
igyekeztek száműzni. Mindenesetre azonban a túlvilági életbe vetett
remény nagy mértékben fokozta az ember áldozatra való képességét és
az önlegyőzés kötelessége az aszkézis értékelése által sokkal
nyilvánvalóbban jutott öntudatra.

Ezzel szemben a keresztény egyház első évszázadaiban feltünt és
Augustinus által kifejtett tanítás a kegyelemről más
értelemben hatott. Míg az ember teljesen képtelennek
nyilváníttatott arra, hogy saját erejéből megszerezze a megváltást,
az egyház hatalma, mint a kegyelem egyedüli megszerzőjéé, hamarosan
mérhetetlenné vált. A keresztényre nézve fontosabbnak tünt fel a
külsőleges ceremóniák teljesítése által, mint belső erkölcsi
megtisztulás által gondoskodni lelki üdvéről.

Az erkölcsi öntudat függetlenségi érzése azonban mégis útat tört
magának. A középkorban Abälard próbálta egy a vallásos
dogmától független etika alapjait megvetni. A reformáció áthelyezi
a boldogság forrását az ember belsejébe és igazolást keres a hit
által. A későbbi protestantizmusban ezt a hitet is visszavezették
ugyan a kegyelem egy nemére, de a szellemek mozgalma, amely az
erkölcsit nem az  emberen kívül, hanem belsejében kereste
és függetlenül a hagyománytól az emberi észre akarta alapítani, már
nem volt feltartóztatható.

Az újabbkori filozófiában kiváltképen angol gondolkozók
mozdították előre az etikai problémák intenzív feldolgozása által
az erkölcsinek természetébe és jellemébe való bepillantásunkat. A
tizenhetedik században Locke, Hobbes és
Shaftesbury, a tizennyolcadikban a skót Hutcheson,
Hume és Smith e tekintetben rendkívül gyümölcsöző
munkát végeztek. Az erkölcsi megítélés pszichológiáját mélyen
beható analizissel mozdították elő, alaposan tárgyalták az
erkölcsiség eredetének kérdését, az erkölcsinek szociális jellemét,
vagyis vonatkozását az összjólétre, határozottan hangsúlyozták az
erkölcsi normák önálló érvényét és vallási dogmáktól való
függetlenségüket többnyire energikusan védték.

Franciaországban a tizenhetedik században Descartes
követői vagyis a Cartesianusok, elsősorban Malebranche,
próbálták az erkölcsi metafizikáját megadni, míg a tizennyolcadik
századi felvilágosulás filozófiája, az angol gondolkodókra,
különösen Lockera támaszkodva, az erkölcsi törvényeknek
tapasztalati, a materialisztikus filozófiának megfelelő alapvetését
kísérelte meg, amely a törvényeket az ember egoisztikus ösztöneiből
igyekezett levezetni.

Spinoza, Leibniz és Wolff szintén az etika
metafizikai levezetéseit kísérelték meg, miáltal azonban az
erkölcsinek empirikus megismerése számára is sok értékeset
nyertek.

Új irányt nyitott Kant, aki a praktikus ész 
kritikájában (1788) az erkölcsit hasonló módon igyekezett
levezetni, a hogy előbb az ismeretelméletre vonatkozólag az ész és
az érzékiség alapformáival megkísérelte. Egy minden tapasztalattól
függetlenül érvényes, velünk született erkölcsi törvényt hordozunk
magunkban, ezt tanította Kant. Ezt az erkölcsi törvényt, a
mely csak általános, formai természetű lehet, nevezi Kant a
kategorikus imperativusnak. Ez parancsolja nekünk, hogy úgy
cselekedjünk, mintha cselekvésünk maximája akaratunk által
általános természeti törvénnyé kellene hogy legyen. Csak akkor
cselekszünk szabadon és erkölcsösen, ha akaratunk aláveti magát
ennek a törvénynek. Ez az alávetés azonban minden érzéstől szabad,
logikai szubszumció kell, hogy legyen, máskülönben hajlamból s nem
kötelességből cselekszünk.

A hajlam és kötelesség ellentéte Kant óta mértékadó lett
az erkölcsi megítélésre nézve. E két motivum túlságosan merev
elválasztása daczára, a mely ily ridegséggel nem vihető keresztül
sem elméletileg, sem gyakorlatilag, Kant etikájában mindig
megmarad a fenséges nagyság egy vonása.

Az összes etikai követelményeknek önálló, minden hagyománytól
mentes érvénye, a mely csak az emberben magában benne élő erkölcsi
törvényre van alapítva, még nagyszerűbben lép előtérbe
Fichtenél, a ki saját lelkiismeretében találja meg a jó és
rossz fölötti abszolut, csalhatatlan bírót. Az erkölcsiség az
észlény tulajdonképeni feladata és ez a feladat abban áll, hogy
szabaddá és függetlenné tegye magát mindattól, a mi maga nem ész.


Az erkölcsinek ezen a saját lelkiismeretében nyugvó
alapvetésével szemben Hegel úgy fogja fel az erkölcsiséget,
mint az objektív szellem tevékenységét. A szubjektiv lelkiismeret
az ő ítélete szerint tévedhet a jóról és rosszról való ítéletében.
E fölött áll a családban, társadalomban és államban megvalósúlt
erkölcsiség, a mely mint reális hatalom autoritatív módon köti az
egyest. De az erkölcsiség mint az objektiv szellem megjelenési
formája sem valami nyugvó, megmaradó. Minden államnak csak
korlátolt része van az erkölcsi szabadság eszméjének objektív
megvalósításában.

Ha Hegel-nek ezeket a gondolatait kivetkőztetjük
metafizikai burkukból, akkor fontos és maradandó belátások lépnek
belőlük életbe; az etikai követelményeknek egyénen felüli, vagyis
szociális karaktere, autoritatív megvalósításuk az államban és az
állandó fejlődés gondolata. A modern ethika mindezeket a
gondolatokat újra fölvette, a nélkül azonban, hogy mindig tudatában
lett volna Hegel-lel való összefüggésének.

Inkább praktikus szükségletből kiindulva és állandó tekintettel
a pozitív törvényhozásra alapította meg Bentham Jeremiás
Angolországban az úgynevezett utilitarizmust, melyet alább
behatóbban fogunk méltatni.

Mellőzzük az ethikai probléma pszichológiai és metafizikai
megoldási kísérleteit, a hogy Beneké-nél, Herbart-nál
és Schopenhauer-nél találhatók és az evolucionista etika
felé fordulunk, vagyis a gondolatok azon iránya felé, a mely
Darwin fejlődési elméletének befolyása alatt áll.

Spencer és Darwin szerint csaknem lehetetlen
 a szellemi élet egy darabját máskép,
mint fejlődéstörténetileg és biológiailag tekinteni. Ezt az elvet
először Carneri alkalmazta az etikára és Herbert Spencer
Principles of Morality című művében behatólag vitte keresztül.
Az etika minden újabb tárgyalása többé-kevésbbé ezen az alapon áll
vagy legalább is állást foglal ezekben az elvekben. Az erkölcsi
cselekvést mint az élet egy darabját kell felfogni és mint az egyén
és a faj fentartásának egy föltételét megérteni.

Ez irány kinövésének lehet tekinteni Nietzschét, a ki a
hellén életvágy és a Darwin-féle fejlődési tan kombinációjával az
ember egy magasabb tipusát, az «Übermenschet» tekinti a fejlődés
kívánatos czéljának. Számára minden áldozatkészség és lemondás
megvetésreméltó rabszolgaerkölcs, a mellyel az erőnek korlátlan
kifejtését mint úri-morált állítja szembe. Ez azt parancsolja, hogy
a gyönge mennél előbb elpusztúljon, hogy az erőseknek terük legyen
erőik kíméletlen kifejtésére. Nietzsche ragyogó nyelvével,
pszichológiai mélyenlátásával, nemkülönben az egoisztikus
ösztönöknek és a fiatalos önteltségnek hizelgő elveivel sok hívőre
tett szert.

39. §. Az akaratszabadság problémája.

Amennyiben minden erkölcsi cselekvés egy tudatos akaratból indul
ki, az akarat szabad vagy nem szabad voltának kérdése az etika
elkerülhetetlen elő-kérdése.

Két ellentétes feleletet adtak erre a kérdésre. Az akaratunk
szabad és egészen saját erejéből dönt, mondja az egyik rész. Az
akaratra ható  motivumok közt mi, azaz akaratunk,
egész önállóan és függetlenül választunk. Az akaratot nem
határozzák meg vagy determinálják okok, hanem ő maga az egyedüli
oka végleges elhatározásunknak. Ezt az irányt nevezzük
indeterminizmus-nak.

Ezzel szemben a másik párt azt állítja: akarati cselekvésünk az
egész történés láncának egy tagja s ezért, mint ez, alá van vetve a
kauzalitás törvényének. Olyan történés, a melynek okai nincsenek
teljesen benne az előző eseményekben, ránk nézve egyenesen
elképzelhetetlen. Az oknélküli történés fölvétele ellentmond a
tudományos kutatás minden elvének. Akarati cselekvéseink
organizációnk termékei, mely a származás, nevelés, hagyomány és
sors által teljesen meg van határozva. Az abszolút intelligencia,
amely fejlődésünk egész menetét minden egyes dologban képes volna
áttekinteni, elhatározásunkat minden esetben ép oly pontosan és
biztosan volna képes előre kiszámítani, a hogy a csillagászok előre
megmondják a napfogyatkozást. Ennek az iránynak neve
determinizmus.

Az indeterminizmus azt a tényt hozza fel maga mellett, hogy
minden elhatározás előtt az az érzésünk van, hogy máskép is
tehetnénk, az elhatározás után pedig, hogy máskép is tehettünk
volna. Az indeterminizmus továbbá érvényre juttatja azt az etikai
momentumot is, hogy csak akkor lehetünk erkölcsileg felelősek
cselekvéseinkért, ha ezek szabad elhatározásunk eredményei.

A determinizmus a kauzális törvény általános érvényére
támaszkodik, testi és szellemi organizációnk összefüggésére és
végül az emberi cselekvéseknek  a statisztika által
legalább bizonyos mértékben bebizonyított szabályszerűségére, ha az
egyének elegendő nagy száma vétetik tekintetbe.

A probléma nehézsége, mely a legnagyobb szellemeket
foglalkoztatta és foglalkoztatja ma is, lényegesen csökken, ha a
«szabad» szónak értelmét pontosabban meghatározzuk. «Szabad» a szó
metafizikai értelmében annyit tesz, mint «a kauzalitás törvényén
kívül álló», – «szabad» a pszichológia értelmében ellenben annyit
tesz, mint «a külső vagy belső kényszer érzésétől mentes».

Metafizikai értelemben nem tekinthető szabadnak egy akarati
cselekvés, amennyiben közvetlen tapasztalatunk tárgya és így mint
az összes tapasztalat a kauzalitás törvényének van alávetve. Annál
biztosabb ellenben, hogy akarati cselekvéseinket megilleti a
szabadság ismertető jele pszichológiai értelemben. Ez még
világosabbá lesz a következő megfontolás által:

Amit énünknek, személyiségünknek nevezünk, az nem egyéb, mint
pszichikai élményeinknek tényleg meglevő összefüggése. Most már
minden akarati cselekvést, amely ennek az egész összefüggésnek az
eredménye, személyiségünk szabad elhatározásának értünk. Ahol
ellenben egy képzet, egy érzés annyira uralkodó, hogy a többi lelki
erők ezáltal tevékenységükben megakadályoztatnak, ott
«ellenállhatatlan kényszer» alatt cselekszünk. S csakugyan a
jogtudomány is a beszámíthatóságot akkor tekinti fennállónak, mikor
a cselekvő szellemi erőinek teljes birtokában van s ezzel abban a
helyzetben van, hogy áttekintheti cselekvésének horderejét és
jelentőségét. 

Mennél gazdagabb most már ez az összefüggés, annál szabadabb
lesz minden elhatározás. Mennél változatosabbak a vonatkozások,
melyekbe egy véghezviendő cselekvés képzetét juttathatjuk, mennél
több erő hat közre az elhatározásnál, annál inkább teszi az
elhatározás egy gondosan megfontolt cselekvés benyomását. «A
műveltség szabaddá tesz» – ez tehát mély pszichológiai igazságú
mondás.

Minden cselekvés tehát, mely pszichikai élményeink egész
összefüggéséből indul ki, belső cselekvésünk, ilyennek érezzük s ez
érzés folytán készek is vagyunk következményeit magunkra venni.
Mikor a tettet akarjuk, akarjuk a következményeit is és ezzel, az
etikára nézve legalább, a kérdés el van intézve. Mindenki morálisan
kötelezve van arra, hogy viselje a felelősséget azért, amit erőinek
teljes birtokában tett, tekintet nélkül arra, hogy a metafizika
szabadnak vagy nem szabadnak mondja-e az akaratot. Ahol azonban a
szellemi erők a normális mérték alá sülyednek, ott jogilag és
erkölcsileg egyaránt, megszünik a felelősség.

40. §. Az etika problémái és irányai.

A tulajdonképeni etikai problémák közül legelső sorban az
erkölcsinek eredetéről való kérdést kell fölemlítenünk. Két
különböző feleletet adtak erre. A nativizmuz azt állítja,
hogy az erkölcsi az embernek veleszületett hajlama. Az erkölcsi jó
és rossz megkülönböztetése megtalálható minden embernél, habár
különböző időkben különböző cselekvések helyeseltetnek  vagy
helyteleníttetnek. A nativizmus kifejezett formája Kant
etikája, mely szerint még az erkölcsi törvény is velünk született
és a Fichteé, mely szerint a lelkiismeret csalhatatlanul
dönt. Ezzel szemben az empirizmus, amely itt az
evolucionizmus formájában lép fel, azt állítja, hogy az erkölcsi
nem velünk született, hanem a fejlődés terméke. Ez a nézet van ma
legjobban elterjedve.

Az erkölcsi cselekvés célja az ókori etikusok szerint, mint már
említettük, a cselekvő boldogsága. Ennek az iránynak a neve
eudaimonizmus. Ezzel szemben áll a Bentham
(1748–1832) által Angolországban alapított és ott, valamint a
kontinensen is nagyon elterjedt nézet, hogy az erkölcsi cselekvés
célja az összesség haszna vagy a legnagyobb tömeg legnagyobb
boldogsága. Ezt az irányt nevezik utilitarizmusnak. Végül
némely etikusok számára az erkölcsi öncél, vagy az emberek
tökéletesedése, rendeltetésük betöltése az elérendő cél. Ezt az
irányt, miután a cél nem reálisan létező, hanem csak ideális
javakban rejlik, általában etikai idealizmusnak nevezzük. A
keresztény etika, amennyiben az isten országát igyekszik
megvalósítani, vallási idealizmus, amennyiben pedig a jövendő
életben való jutalmakra utal, túlvilági eudaimonizmus.

Az erkölcsi cselekvés motívumait a gondolkodók egész sora az
egoizmusból igyekezett levezetni, míg mások eredeti együttérzést
tételeznek fel, amely szerint az embertársak örömeit és bánatait
velük együtt érezzük. Ezt az irányt az A. Comte által
kitalált szóval altruizmusnak  nevezik. Egoisztikus pl.
az ókor morálja, épúgy a francia felvilágosodásé (különösen
Helvetiusé). A. Smith altruisztikusan igyekszik az
erkölcsi érzéseket a szimpátiára, Schopenhauer még
szorosabban a részvétre alapítani. Szigorúan altruisztikusan
gondolkoznak Kant és Fichte is. Az újabb fejlődési
etika közvetítő állást foglal el, amennyiben megmutatja, hogy a
kétségkivül szociális érzésekből nem hiányzik teljesen az
egoisztikus alap.

Ami most már az erkölcsi cselekvés normáit és szankciójukat
illeti, itt megint két irány válik el egymástól. Az egyik a morális
előirások indokolását és szankcióját önmagunkban keresi (autonóm
etika), a másik rajtunk kívül (heteronóm etika). Az autonóm etika
az ész vagy a lelkiismeret döntését szuverénnek tartja. Aszerint, a
mint a döntés folyamatát inkább ismeretnek vagy inkább érzésnek
tekinti, az autonóm irányon belül megkülönböztetünk egy reflexiós
és egy érzelmi morált. Sokrates és Kant mindketten
autonóm etikusok és mindketten a reflexiós morál hívei.
Shaftesbury, Adam Smith és Schopenhauer
szintén az autonóm irányhoz tartoznak, de valamennyien érzelmi
moralisták. A heteronom etika a morális törvények indokolását egy
az egyéntől különböző és független autoritásban találja. Ilyenül
tekinthető a vallás vagy az egyház, de az állam is. Meg lehet még
különböztetni a vallási és politikai heteronómiát.

Ezekhez a problémákhoz járul még az erkölcsiség s a vallás és a
jog viszonyának kérdése is, végül az egyén vonatkozásai a
családdal, a községgel és az egész emberiséggel. Az állásfoglalást
 mindezen problémákhoz, mint ezt az
ismeretelmélet és esztétika tárgyalásakor láttuk, itt is
megkönnyíti a genetikus és biológiai szemlélet.

41. §. Genetikus és biológiai etika.

Az erkölcsi életnek két különböző pszichológiai tény az alapja.
Az egyik idegen cselekvések morális megítélése, mely a helyeslés és
a helytelenítés ellentéteiben mozog, ezeken belül azonban sokféle
fokozatot mutat fel. A másik az erkölcsi érzés, amelyet saját
akaratelhatározásunk előtt és után önmagunkban átélünk. Ez az érzés
az elhatározás előtt a képzetek és ösztönök élénk játékában
nyilvánul, melyet azokon mint ingadozást, ide-oda rángatottságot
érzünk; az elhatározás után az erkölcsi kielégültségben és
megbánásban, amiben megint sokféle fokozat lehet. Az ezen erkölcsi
érzésre való pszichikai diszpozíciót nevezzük általánosságban
lelkiismeretnek. Az erkölcsi élet pszichológiai alapja tehát
egyfelől a morális megítélés, másfelől a lelkiismeret.

E két pszichikai alaptény között van ugyan összefüggés, de
egyáltalán nincs identitás. Ezért helyesebbnek látszik a kettőt
elkülönítve vizsgálni.

A morális megítélés az értékelés fenomenonjának speciális esete.
Minden morális megítélés értékelés, de nem minden értékelés morális
megítélés. Az értékelés pszichológiai és történeti fejlődését a
tudományos kutatás, sajnos, még nem vizsgálta meg a kivánatos
alapossággal.  Mégis azt hisszük, hogy nagyjában a
következő fázisok állapíthatók meg.

Idegen cselekvések értékelése meglehetősen komplikált
pszichológiai folyamat, melynek elemzése nem egészen könnyű.
Nézzünk például egy tornászt, aki nagy ügyességgel és biztonsággal
csinál meg egy nehéz gyakorlatot. Rendszerint tetszésünket leljük
benne, vagyis gyönyör-érzést érzünk. Ezeknek a gyönyör-érzéseknek
végső oka lehet testünk akaratlan együttmozgása, amelyre a tornász
által végrehajtott mozgások indítanak. Hasonlót élünk át, mikor egy
atlétának valami kiváló erőpróbáját nézzük. Szinte vele együtt
emeljük fel a nehéz súlyt és örülünk sikerének. Mivel azonban csak
nézők vagyunk és az atléta által végrehajtott mozgásokat csak
utánozzuk, tehát tulajdonkép nem hajtjuk végre, hanem csak
markírozzuk, tehát természetesen nem érzünk semmit az igazi
erőlködésből, a súly nem nyom minket s így örömünk a más sikerén
kevésbbé intenzív ugyan, de tisztább, nincs azokkal a
kín-érzésekkel keverve, melyeket a mozdulatok igazi végrehajtása
magával hoz. Abból az erőlködésből, melyet az atlétán látunk, azt
következtetjük továbbá, hogy a feladat megoldásához nagy testi erő
szükséges és ezt a testi erőt most megbámuljuk. Mások cselekvései
értékelésének legprimitívebb formája a más testi erejének
megbámulása. Az erő által létrehozott teljesítményben nincs semmi
további közvetlen érdekünk. Örömünket vagy bánatunkat nem érinti,
hogy a vasgolyót fölemelik-e vagy sem.

Homérosz Iliászában az ilyen értékelés több  esete
van megírva. Diomedes fölemel egy követ, amelyet, mint a költő
mondja, nem tudna elvinni két olyan ember sem, amilyenek a mai
emberek, de ő egész könnyen elhajította, ő egymaga. Patroklos
Achilles fegyvereit viszi a harcba, csak a lándzsáját nem, mert
azzal a görögök közül senki sem tud bánni, csak Achilles maga. A
költő mindkét esetben bámulatot akar kelteni hallgatóiban hőseinek
testi ereje iránt.

Az Odysszeában már tovább fejlődött formáját tanuljuk meg az
értékelésnek. Az óriás Polyphemos kerül elénk e hősköltemény
kilencedik könyvében s e szörnyetegnek hatalmas
erő-nyilvánításairól hallunk. A végén azonban Odysseus
ravaszságával határozottan fölébe kerül a ciklopsznak és
megtanuljuk megbecsülni a szellem erejét, amely mint okos csel és
ravaszság nyilvánul. Mindenesetre örülünk a szellemi erő által
kifejtett teljesítménynek is, amikor azt mondjuk, hogy úgy kellett
Polyphemosnak, Odysseus hat társának felfalásáért megérdemli a
büntetést. De Odysseus ravaszságát a költő és hallgatói magában
véve is megbámulják.

Mint mások cselekvései értékelésének második fejlődési fázisát
tekinthetjük tehát az észbeli erő értékelését. Emellett nem tesz
semmit, hogy ez az észbeli erő, ez az okosság cselhez és csaláshoz,
hazugsághoz és megtévesztéshez folyamodik s épen ezen látszik meg,
hogy az értékelésnek e módjában még nincs erkölcsi momentum.

Van aztán egy harmadik fázisa az értékbecslésnek, mikor csak az
erőt becsüljük, tekintet  nélkül az általa létrehozott
teljesítményre. Az indiai rege tud olyan vezeklőkről beszélni, akik
«ezer évig böjtölnek és épen oly sokáig állnak egy lábon.» Istenek
és emberek, mondja tovább, egészen megmerednek a bámulattól e
vezeklő erejének láttára. Itt az akarat erejét csodáljuk, amely a
természetes életfunkciók megállításában nyilvánul. Magában a
teljesítményben nincs senkinek érdeke s így itt is az erő
értékelésének esete előtt állunk.

Így tehát ezt mondhatjuk: Más ember cselekvésén első sorban a
benne nyilvánuló erőt értékeljük. Ebben először a test erejét
csodáljuk, aztán a szellemét, később az akaratét is. Mindezen
értékelésekből a morális momentum teljesen hiányzik. Ez csak akkor
áll be, mikor az erő mellett az általa előidézett teljesítmény
válik az értékelés tárgyává. A puszta erő értékelése ma is megvan,
de a teljesítményre való gondolat ma sokkal közelebb áll hozzánk és
csaknem mindig módosítja az erő értékelését.

A létrehozott teljesítmény most már kelthet esztétikai tetszést
vagy nemtetszést és ezzel tárgyává lesz az esztétikai értékelésnek.
Amennyiben azonban a teljesítmény a társadalom közjavára fontossá
válik, amely társadalomhoz a cselekvő tartozik, amennyiben ez a
teljesítmény ezt a közjót tetemesen előmozdítja vagy károsítja,
akkor érvénybe lép a morális értékelés, a cselekvés helyeslésre
vagy kárhoztatásra talál. Ha Diomedes a nehéz szikladarabbal,
melynek megragadása és elhajítása mint kiváló erőnyilvánítás
magában véve bámulatot kelt, megöl egy ellenséget, akkor hazája
fiai tettét szociálisan  előmozdítónak tekintik s ezzel
morálisan helyeslik. Azt mondhatjuk eszerint: a morális megítélés
egy szociálisan jelentékeny teljesítmény értékelése.

A morális megitélésnek kezdettől fogva szociális karaktere van s
ezért részt vesz a szociális fejlődésben.

A míg az emberi nyáj csaknem ösztönszerüen követi a vezetőt,
amíg az egyes élete, vallás és erkölcs által megkötve, még csaknem
teljesen egyéni gondolkodás és érzés nélkül való, addig a
teljesítmény, a tett, a siker az egyedüli tárgya a morális
megítélésnek. Gyilkosság és agyonverés itt egyremegy, a tett a
bűnös, nem a tettes. Ödipus bűnösnek érzi magát, holott tudta és
szándéka nélkül vétkezett.

A gazdagabb kultúrfejlődés azonban a munka megoszlása és más
momentumok által önálló személyiségeket alkot, melyek szellemi
különéletet élnek, melyek az összakarattal – amint a vallásban és
erkölcsben nyilatkozik – szembeállítják saját akaratukat, a
hagyományt kritikai vizsgálatnak vetik alája és az összességen
belül mint önálló erőcentrumok éreznek. Ekkor sok tekintetben az
egyesnek az akaratától függ, hogy mikép áll szemben az
összességgel. Ezen összesség jólléte attól van függővé téve, vajjon
az egyesnek van-e szándéka előmozdítani vagy károsítani.
Szociálisan tehát még inkább fontos az általános érzület, mint az
egyes tett. Ennek megfelelően az érzület válik mind
kizárólagosabban a morális megítélés tárgyává. Erkölcsi érzületnek
tekintjük ma azt a pszichológiai diszpoziciót, amelynél fogva
mindig ügyelünk arra, hogy cselekvéseink  által a
közjót előmozdítsuk vagy legalább is ne ártsunk neki.

Mindazáltal a siker ma is nagy szerepet játszik morális
megítélésünkben. A közjó csakugyan elért előmozdítása
összehasonlíthatatlanul hatalmasabban hat, mint az erre való merő
jó szándék. Fontos feladata lesz egy jövendő etikának, hogy az
erkölcsi érzület pontos elemzése által megvizsgálja a siker
fontosságát a morális megítélésre.

Mennél inkább befelé terjed ugyanis a morális megítélés, annál
inkább figyelmen kívül marad az erkölcsi értékelésnél a siker és a
cselekvés tulajdonképeni célja. Sok tekintetben odajutunk, hogy az
erkölcsi kritériumát csak az akarat-irányban pillantsuk meg. Már
most az akarat tevékenysége volt a legérezhetőbb, ahol az
szembehelyezkedik szenvedélyünkkel és legyőzi. Ez az önlegyőzés
számított azelőtt – s sok tekintetben ma is számít – az erkölcsi
fejlődés tulajdonképeni feladatának, a magában érdemesnek,
öncélnak. Az őskereszténység aszkézisre és a világtól való
menekülésre irányított morálja egyfelől, az egyéniségnek hatalmas
kifejlődése és a személyiség magas értékelése másfelől támogatja
ezt a véleményt. A jámbor keresztény azt reméli, hogy önlegyőzés és
önkínzás által a túlvilági boldogságot nyeri el, az öntudatos és
erejére hivatkozó egyéniség a teljes függetlenséget. «Von der Gewalt, die alle Wesen
bindet,

 Befreit der Mensch sich, der
sich überwindet»,

 mondja Goethe, a legnagyobb
individualista, aki valaha élt. 

Ezzel szemben a genetikus-biológiai etikának erélyesen
hangsúlyoznia kell, hogy az önlegyőzés mindig csak nevelő eszköz
marad, amelyet ugyan alaposan kell gyakorolni, de sohasem szabad
öncélul odaállítani. Az egyesnek örömteljes odaadása a közjó
céljaira szociálisan hathatósabb s azért etikailag magasabban is
áll. Az önlegyőzés mint öncél bénulásra vezet, a szociális
feladatoknak való örömteljes odaadás az erkölcsi erők
fokozására.

A lelkiismeretet többször és behatóbban vizsgálták, mint a
morális megítélést, de eredetére nézve még mindig elágaznak a
vélemények. Mivel a vallási képzetek igen gyakran elemei a
lelkiismeretnek, azt hitték, hogy az erkölcsi kötelezettség
érzésének forrása egyáltalán a vallásban keresendő. Ennek azonban
ellentmond az a kétségtelenül bebizonyított tény, hogy a vallási
képzeteknek és érzéseknek a fejlődés kezdő stádiumaiban, ahogy
primitiv természeti népeknél találhatók, semmi közük az
erkölcsiséghez. A vadember fél a démontól, amelynek a megfelelő
természeti erőt tulajdonítja, kedvezően igyekszik őt hangolni a
maga részére, hogy ne ártson neki. Merőben egoisztikus motivumok
határozzák meg cselekvését. Csak később tisztulnak meg a vallási
képzetek és érzetek a kifejlődött erkölcsi érzéknél fogva s az
istenek, melyek kezdetben csak ártalmas vagy hasznos természeti
erők vagy elhaltak lelkei voltak, az erkölcsi világrend őrzőivé
emelkednek. A lelkiismeret azonban épen úgy, mint a morális
megítélés szociális elemekből áll elő, azaz döntéseinket az a
gondolat befolyásolja, hogy cselekvésünket a faji, törzsi vagy
állami  közösségben társaink helyeslik vagy
helytelenítik.

Az emberi nyáj korában a lelkiismeret csak mint a közakarattól
való megkötöttség érzése érvényesül, ahogy ez a közakarat a
vallásban és erkölcsben kifejezésre jut. Amint azonban a termékeny
kulturmunkában felküzdi magát a nyájból a személyiség, amint az
önálló gondolkodás és megfontolás a hagyománnyal szemben is tért
foglal, akkor a lelkiismeret is önálló, gazdag életre fejlődik
ki.

A közakaratnak a közügy előmozdítása a célja, de egyáltalán nem
magától értetődő, hogy a mindenkori vezetők a helyes eszközöket
tudják kiválasztani erre a célra. Az is elő kell, hogy forduljon,
hogy olyan intézmények, melyek hajdan hasznosak és szükségesek
voltak, idővel fölöslegesekké, sőt ártalmasakká válnak. A gazdagon
kifejlődött, önálló egyén az ilyen esetekben azt fogja találni,
hogy a közakarat, vagyis a fennálló intézmények és törvények
formája a közösség javát nem mozdítja elő, sőt árt neki. Miután
azonban a fennállónak a hatalma mindazonáltal jelentékeny marad és
bizonyos szívóssággal tartja magát, számos konfliktus keletkezik,
melyek a maguk részéről ismét a morális kötelességről való
elmélkedésre ingerelnek s ezzel az erkölcsi életet egyre gazdagabbá
alakítják.

Az egyén azt hiszi, hogy belátásánál fogva önállóan dönthet a
jogról és jogtalanságról s magát a hagyományt, a vallási és
politikai intézményeket is morális megítélésnek veti alá. Az észnek
az a különösen Sokrates által dicsőített önállósága az
erkölcsi kérdésekben aztán azt a vélekedést  kelti,
mintha volna abszolut jó, ami független marad a közjóra való
hatásaitól. Ez azonban bizonyosan csalódás. Végső oka annak, hogy
valamit jónak tartunk, mindig csak az lehet, hogy általa az
emberiség előmozdíttatik, az élete tartalmasabbá és boldogabbá
lesz.

A lelkiismeret azonban a fejlődés folyamán kétféle formát ölt,
amit Paulsen ismert fel először. A szociális
lelkiismeret az a pszichikai diszpozició, amely visszatart attól,
hogy a közjónak ártalmára legyünk. Az individuális lelkiismeret
ellenben arra ösztönöz, hogy az egyéni sajátosságunknak megfelelő
és helyesnek felismert úton kitartsunk és erőinkhez képest
előmozditsuk az összességet. Az erkölcsi tehát az emberek
együttélésének produktuma és lényege szerint szociális természetű.
De csak az egyéniségnek az együttélésből szükségszerűen adódó
fejlődése által, csak önálló, gazdag egyéni életet élő
személyiségek által jut az erkölcsi helyes kifejlődésre.

Az önállóvá vált egyén könnyen alá van vetve annak a
csalódásnak, hogy az ismeretnek és a boldogságnak a forrását
egyedül önmagában bírja és hogy képességeinek kifejtése nem eszköz
magasabb célok érdekében, hanem öncél. A szociális gondolat azonban
végül mégis diadalra jut és megtanít minket arra, hogy évezredes
felszabadító harcban szerzett gazdag eszközeinket nem használhatjuk
fel jobban és boldogítóbban, mintha az emberiség szolgálatába
állítjuk őket.

Aristoteles mondotta ki először azt a mély gondolatot,
hogy a boldogság a tevékenységben rejlik. A modern pszichológia ezt
az igazságot teljes mértékben igazolja. Nem a passziv élvezetben,
 hanem egyedül és kizárólag erőinek
sikeres használatában rejlik az ember boldogsága. Sehol sem
használhatja azonban az egyén erőit intenzívebben és sikeresebben,
sehol sem találhat számukra tágabb hatáskört, mint a közhasznú
munkában.

Ebben a magas célban aztán az eudaimonizmus, utilitarizmus és
etikai idealizmus összeesnek és az irányok különbsége el van
távolítva. Ép úgy egyesíti a genetikai-biológiai szemlélet az
egoizmust és altruizmust, mert a közjóra való törekvés összeesik az
ember saját boldogságával.

Az erkölcsi eredetére vonatkozó kérdés dolgában szemléletünk
határozott evolucionizmusra vezet, mert az erkölcsi mint a
legmagasabb fejlődési termék tűnik fel nekünk.

Az erkölcsi normák indokolásának kérdése tekintetében szintén az
ellentétek egyesítéséhez jutunk. Erkölcsi törvényünk autonóm,
amennyiben az emberiség s heteronóm, amennyiben az egyes jön
tekintetbe. Az egyénnel az összesség mint autoritás áll szemben,
amely előtt előbb kényszerülve hajol meg, hogy aztán önként
részének tekintse magát és szolgálatában találja meg saját
boldogságát.

Ami az erkölcsiség és vallás viszonyát illeti, a
genetikai-biológiai szemlélet teljes biztossággal eredményezi, hogy
az erkölcsiség a vallástól függetlenül keletkezett és hogy
követelményei minden vallási dogmától függetlenül érvénnyel
bírjanak. Nem azért erkölcsös valamely cselekmény, mert istennek
tetsző, hanem azért istennek tetsző, mert erkölcsös. Ezt a tételt
nemcsak Plato védelmezte az Euthyphron című
dialógusban,  hanem még szigorúan hívő theológusok
is, mint Aquinói Tamás, elismerték helyességét.

Mindazáltal hosszú időközökön át szoros kapcsolat áll fenn
vallás és erkölcs között. A szociális szükségletekből keletkezett
erkölcsi normákat mint vallási kötelességeket fogjuk fel, ezek
ezáltal vigasztaló melegséget nyernek, amelyet a hűvös ész nem tud
nekik megadni. Ha a vallás a szociális munka szolgálatába áll,
akkor ma is rendkívül áldásosan hathat. Hiszen a durva
antropomorfizmustól és egoizmustól való megtisztulását csak
erkölcsi megfontolásoknak és érzelmeknek köszönheti.

A vallás azonban nemcsak szabályok summája, még nagyobb
mértékben világnézet és pedig metafizikai világnézet. Itt is
annyiban érintkezik az etikával, amennyiben annak normái az emberi
nem tökéletesedésének előzetes feltételén alapszanak. Ez a hit
bizonyára elvonható a tapasztalatból is, de csak akkor kapja meg a
kívánatos szilárdságot, ha harmónikus világnézetből folyik. Az
ilyen világnézethez tartozik azonban, amint fentebb kimutattuk, egy
hatalmas akarat fölvétele, amely a természeti és erkölcsi törvények
forrásául tekinthető.

A genetikai-biológiai szemlélet útján lehetséges olyan normákhoz
jutni, melyek megmutatják az emberi cselekvésnek a céljait és kétes
esetekben megkönnyítik a döntést.

Család, község, állam és emberiség jelölik meg az erkölcsi
tevékenység szorosabb és tágabb területeit. A családon alapszik a
község és az állam. A benső családi élet az állam virágzásának
elengedhetetlen föltétele. Épen ezért kötelesség az 
összetartozás érzését a családban ápolni és jóllétéről gondoskodni.
Az állam érdekei azonban nem ritkán a családi kötelességek
feladását követelik. A hivatalnokot és a katonát nem szabad hogy az
asszonyért és gyermekért való gond akadályozza hivatása
kötelességeiben. A hazafias kötelességek általában véve erősebben
kötelezők, mint a családi kötelességek.

Nehezebb lesz elhatárolni az állammal szemben való
kötelességeinket azoktól, amelyeket az egész emberiség ránk hárít.
Az egyén hatalmas kifejlődése itt életet adott az emberi méltóság
fogalmának és az emberi méltóság iránti kötelességeket helyezte
szívünkbe. De bizonyára még sok idő elfolyik, míg ezek a
kötelességek oly mélyen belénk élték magukat, hogy úgy a háborúban
a kultúr-államok között, mint a civilizált nemzeteknek kevésbbé
művelt népekkel való érintkezésében mindenütt a cselekvés
zsinórmértékeivé lesznek.

A mai társadalomban egyáltalán csak kompromisszumról lehet szó a
háborús morál és a békemorál között.

Minden erkölcsi kötelesség teljesítésének lehetősége azonban
nemcsak az egyesnek a jóakaratától függ, hanem nagy mértékben a
társadalmi rendtől is, melyen belül az egyes él. A tudományos
ethikának ezért az a feladata, hogy a társadalmi rendet abból a
szempontból vizsgálja, mennyiben teszi lehetségessé az etikai
feladatok teljesítését vagy más szóval mily mértékben alkalmazkodik
a társadalmi rend a valódi életfeltételekhez. Ezzel azonban az
etika beletorkollik az emberi társadalom fejlődésének törvényeiről
szóló tanításba, vagyis a szociológiába. 

42. §. Szociológia és a történet filozófiája.

A szociológia a legfiatalabb a filozófiai tudományok közt s még
ma sincs mint ilyen általánosan elismerve. Tárgya az ember mint
társadalmi lény. Feladata abban áll, hogy az emberek együttélését
vizsgálja, megmutassa azokat a formákat, amelyekben ez nyilvánul s
aztán ezen formák egymás mellett és egymásban valóságát, valamint
egymás után valóságát is kikutassa.

E tudomány fogalmát és nevét csak a tizenkilencedik század
közepén állapította meg Auguste Comte, a francia gondolkodó,
a tárgyat magát azonban már előbb is feldolgozták filozófiailag.
Platon két állam-ideáljában, melyeknek kivált a másodika, legapróbb
részletekig ki van dolgozva, kifejtette az állam etikai célját,
amilyennek ő képzelte s ezzel olyan szellemi fegyvereket kovácsolt,
amelyeket a szociális igazságosság mai előharcosai szívesen
használnak. Aristoteles a korában fennállott államformákat
példátlanul szabadszellemű módon vetette kritikai vizsgálat alá. Az
államot természeti produktumnak tekinti és az alapgondolat,
amelyből kiindul, hogy az ember természettől fogva szociális lény,
még ma is alapja minden szociológiai vizsgálatnak.

A középkornak a theológiai problémák uralkodó szerepe miatt
kevesebb érzéke volt a szociológiai vizsgálatok iránt. Ezzel
szemben a renaissance és aztán az újabb filozófia sokat
foglalkozott ilyen kérdésekkel. Hugo Grotius a természeti
jogról szóló theoriájával megvetette alapját a buzgón mívelt
jogbölcseletnek, amely ma azonban  nem önállóan, hanem csak
a szociológián belül számíthat érvényre.

Hobbes az államban olyan intézményt lát, melyet az
emberek az egymás elleni védelem céljából találtak ki s ezzel
megalapítója lett a sokáig érvényben maradt szerződési elméletnek.
Rousseau is mesterségesen megalkotott szerződést lát az
államban, azonban azt kívánja, hogy a szabadság és egyenlőség
talajára állítottnak kell lennie. Elmélete jelszava lett a francia
forradalomnak.

A tizenkilencedik század visszatért az aristotelesi felfogáshoz,
hogy az állam természeti produktum s igyekezett az államot
történeti fejlődésében felfogni. Auguste Comte, aki mint
említettük, a szociológia fogalmát és nevét megalkotta, a
társadalmi fejlődés törvényeit teljesen úgy kívánja kikutatni és
formulázni, mint a természeti törvényeket. A szociológia az ő
pozitív filozófiája rendszerének a koronája. A tudományok
lépcsőfokozatán, amely a mathematikával kezdődik és innen az
asztronómiához, fizikához, chemiához és biológiához halad, a
szociológia az utolsó és legmagasabb fokozat. A már Plato
által vázolt organikus állam-elmélet a fejlődéstan révén
kifejlődött és sok tekintetben egyoldalúlag túl is feszítették. Az
állam ez elmélet szerint magasabb organizmus, amely hasonló
törvények szerint fejlődik, mint az egyes lény. Schäffle «A
szociális test szerkezete és élete» című művében fejtette ki ezt az
elméletet és határozottan túlságba vitte az analógiát.

Szigorúan fejlődéstörténeti alapon kísérelte meg Herbert
Spencer a szociológia alapelveiről  szóló
művében a társadalmi fejlődés elméletét, amely széles empirikus
alapon gazdag néprajzi anyaggal van felépítve. Az állam a
primitívebb társadalmi formákból a fejlődés általános törvényei
szerint alakul ki, melyeket Spencer meg is állapított. Az állam
terjedelmében gyarapszik és egyúttal stabilisebbé válik. Emellett
az állam tagjai között, azaz a lakosságban ugyanaz a
differenciálódó folyamat megy végbe, melyet Spencer az
organizmusok fejlődésére nézve kimutatott. Az egyes részek, melyek
kezdetben egyöntetüek és kevésbbé határozottak voltak, egyre
különbözőbbekké válnak, de viszont mindegyik magában sokkal
határozottabbá. A munkamegosztás folytán az emberek érdekei és
karakterei mindig különbözőkké és emellett mindig szilárdabban
körülhatároltabbakká, mindig élesebben kidomborodókká válnak.
Egyúttal ezek a részek mind függőbbekké válnak az egésztől, amely
ezáltal egyre stabilisebbé válik. Az egyes ember azonban
Spencer számára mindig az öncél egy neme lesz és sohasem
szabad az állam eszközévé lesülyednie. Az ideális állam az volna,
amelyben minden egyes azáltal, hogy magánérdekei után jár, az
egésznek szolgál.

A modern néprajz, az összehasonlító vallás és jogtudomány, a
nemzetgazdaság és az újabb időben nagyon serényen művelt
gazdaságtörténet egyre gazdagabb anyagot hoznak a szociológiának,
míg a jelenkor szociálrefomátori törekvései nagyon fokozzák a
szociológiai kutatások iránti érdeklődést. Csakhogy az anyag
gazdagsága megnehezíti az egésznek áttekintését, a pártpolitikai
tendencia gyakran zavarja a tudományos objektivitást.  A
szociológia ennélfogva még az erjedés állapotában van és még sok
részlettanulmányra és beható gondolkodási munkára lesz szükség,
hogy biztosított eredményekre jussunk benne.

Egy dolog azonban már ma is bizonyos. Bárhol találkozunk akár
történetileg, akár földrajzilag az emberrel, soha és sehol nem
találjuk mint egyes lényt, hanem mindenütt szociális kapcsolatban
él. Mennél mélyebbre szállunk le már most a kultúr-fokon, annál
inkább megkötöttnek találjuk az embert az erkölcshöz, annál
csekélyebb az individuális önállósága. Csak a kulturális fejlődés
folyamán dolgozza fel magát az egyéniség s így Spencernek
teljesen igaza van, mikor azt mondja, hogy a társadalom előbbről
való, mint az egyén (Society is prior to Man). Az önálló egyéniség
a saját gondolkodásával, sajátos érzelmi világával és a szabad
akarat-elhatározással a szociális kultúrfejlődés vívmánya és tegyük
egyúttal hozzá, egyike legbecsesebb vívmányainak.

Az egyén eljuthat arra a belátásra, hogy személyiségének
legmagasabb és egyúttal legboldogítóbb tevékenysége abban áll, hogy
erőit az összesség szolgálatába állítja, de a szabaddá lett ember
sohasem fogja magát önállótlan szociális rabszolgává
lealacsonyítani. Nem az individualitás megsemmisítése, hanem gondos
ápolása a haladás föltétele s az egyesnek betöltése szociális
szellemmel egy messzetekintő szociálpolitika egyedüli észszerű
célja.

A szociológiával közeli rokonságban áll a történet filozófiája.
Ez a történeti fejlődésben igyekezik a hajtó eszméket és a végső
célokat feltalálni.  Herder «Eszmék az emberiség
történetének filozófiájához» című művében a humanitást jelölte meg
azon célul, amely felé a történeti fejlődés törekszik. A humanitás
a speciális emberi képességek teljes kifejtése s ez itt öncél. A
XVIII. század egyrészt individualisztikus, másrészt kozmopolita
jelleme ebben találja történetfilozófiai kifejezését.

Hegel nagyszerű módon igyekezett a történetet az objektív
szellemről szóló tanában megérteni, mint a szabadság öntudatában
való haladást. Emellett az individuális szabadság iránt ép oly
igazságos maradt, mint az egyesnek az államhoz való kötöttsége
iránt. Számos chronológiai tévedése dacára Hegel
történelem-felfogása marad a legnagyszerűbb kísérlet a történelmi
levés egységes felfogására.

Hegel iskolájából tudvalevőleg nemcsak Feuerbach
modern materializmusa indult ki, hanem Lassalle és
Marx szocializmusa is. Marx koncipiálta meg a
gazdasági történetfelfogást, amely ma a szociálista párt dogmájává
lett. Eszerint az összes eddigi történeti fejlődés csak gazdasági
szempontból érthető meg. A gazdasági szükségletek és a javak
termelésének és elosztásának formái a hajtó alap-erők a
történelemben. Vallási és erkölcsi érzések és más «ideologikus
momentumok» csak látszólagos, a felszínen látható tünetek. Minden
fordulatnak, minden nagy mozgalomnak az igazi okai mindig csak
gazdasági természetüek.

Az ökonomikus történelmi felfogás, melyet alkalmilag
materialisztikusnak is neveznek, mint kutatási módszer nagy értékű
és még sokkal fog  járulni a történelem helyes
megértéséhez. Mint történetfilozófia azonban határozottan egyoldalú
és nyilvánvaló tényekkel nem számol.

A történelem filozófiája tulajdonképen ugyanarra a célra
törekszik, mint a szociológia és ezért Paul Barthnak
szerencsés gondolata («Die Philosophie der Geschichte als
Soziologie») a kettőt egy disciplinává egyesíteni. Az ilyen
szociológiának magas és fontos feladatok jutnak osztályrészül. Meg
kell mutatnia, mennyiben befolyásolja az egyes lelki életét a
szociális élet, az összakarat és könnyen kiderülhet, hogy ez sokkal
nagyobb mértékben van meg, mint ahogy ma hiszik. A szociális
tényező az ismeretfejlődésben, melyről már fentebb szó volt, itt
teljes hathatósságában és fontosságában fog napvilágra jutni és azt
fogják találni, hogy a pszichológia és az ismeretelmélet csak ennek
a tényezőnek figyelembevételével juthatnak további haladásra. Még
az esztétika, a filozófiai diszciplinák legindividualisztikusabbja
számára is sok újat adhat a szociológia, amennyiben a közönség,
amelynek egy művészi mű szánva van, a művészt gyakran öntudatlanul
vezeti alkotásában s amennyiben az egyesnek az esztetikai ítéletét
erősen befolyásolja az uralkodó ízlés-irány. Hogy az etikát csak
szociológiai szempontból szabad feldolgozni, az ma már csaknem
általánosan el van ismerve és a szociológia haladásával egyre
nyilvánvalóbb lesz.

Egész világ és élet-szemléletünk mint a szociális fejlődés
produktuma fog aztán feltünni, olyan fejlődésé, melynek
legjelentékenyebb eredménye az önállóan gondolkodó és szabadságot
kívánó  személyiségek létrehozása. A jövő
szociológiája eszerint nemcsak filozófiai tudomány, hanem minden
filozófia alapvetésévé alakulhat ki.

43. §. Neveléstudomány.

Szoros kapcsolatban áll a filozófia problémáival, különösen a
pszichológiával egyfelől, az etikával és szociológiával másfelől a
neveléstudomány vagy pedagógia. Ezért teljesen
indokolt, hogy e tudomány elméleti alapvetését többnyire olyan
emberek vállalják, akik a filozófia problémáival sokat és alaposan
foglalkoztak. A nevelés feladata, a házi nevelésé ép úgy, mint a
nyilvános nevelésé, oly fontos, az államra és az emberiségre nézve
oly jelentőségteljes, hogy azok a szempontok, melyekből iránya és
útjai meghatároztatnak, nem lehetnek elég magasak.

A nevelés célját végső sorban csak az etika és szociológia
határozhatja meg, amelyek az ember erkölcsi feladatait és az
egyesnek az összességhez való viszonyát kell hogy vizsgálják. Hogy
azonban ez a cél elérhető legyen, a nevelőnek gondosan vizsgálnia
kell a gyermek lelkét, ezért elegendő pszichológiai
iskolázottságának is kell lennie. Az intenziv filozófiai képzettség
tehát mellőzhetetlen mindenkinek, aki a nyilvános nevelő vagy
tanító felelősségteljes hivatását vállalni akarja. Minden esetre
kielégítőbb mértékben kellene a tanítók ily filozófiai
előképzettségéről gondoskodni, ahogy az most történik.

A nevelő kiképzéséhez azonban a pedagógia filozófiai alapvetése
még egyáltalán nem elegendő. A tanítás technikáját ép úgy, mint
minden más  technikát csak módszeres gyakorlással
lehet elsajátítani s ennek berendezésére a filozófiai képzés
mellett főleg a praktikus iskolai tapasztalat kell hogy irányadó
legyen.

A pedagógia története azt tanítja, hogy egy-egy időszak szellemi
iránya meghatározza azokat az elveket is, melyek az ifjuság
nevelésére érvényesek. Így a XVIII. és XIX. század
individualisztikus pedagógiájával szemben, amelyben az egyén minden
oldalú kiképzése számított a nevelés közcéljának, ma teljes joggal
kívánják a szociál-pedagógiát, amely kezdettől fogva arra
törekszik, hogy a felnövekvő nemzedéket szociális szellemmel töltse
be és a szociális kötelezettség érzését mennél korábban és mennél
intenzivebben plántálja bele a növendékbe.

Ebből a filozófia és pedagógia egy eddig tekintetbe nem vett
kapcsolata származik.

A filozofiának nevezetesen szüksége van, hogy teljes hatásra
juthasson, a neveléstudomány folytonos támogatására. Az a világ- és
élet-szemlélet, melyet a filozófus kidolgozott, a felnőttekre, még
ha követik is gondolatmenetét és helyeslik eredményeit, nem teheti
már azt az átalakító hatást, melyet a filozófus vár és kíván. A
megszokott meggyőződések és etikai elvek rendszerint még magánál a
filozófusnál is nagyobb fontosságuak maradnak életére, mint a saját
filozófiája. Csak ha ez a filozófia a nyilvános nevelés alapjává
tétetik, csak akkor válhatik a benne kifejtett világ- és
élet-szemlélet vérré és hússá s juthat így praktikus
fontosságra.

Az alkotó filozófus ezért gyakran hasonlít ahhoz a
szántóvetőhöz, aki olyan fákat ültet el, amelyeknek 
gyümölcseit már ő maga nem fogja látni. Az eljövendő nemzedékek
számára dolgozik, melyek magukba veszik és feldolgozzák a
gondolatait úgy hogy többé azt se tudják, ki gondolta ki azokat az
emberiség számára. A filozófus azonban szivesen beéri azzal a
halhatatlansággal, «amelyben a tett él és tovább halad, ha
szerzőjének neve elmarad is mögötte».







ÖSSZEFOGLALÁS.

Az egyes filozófiai problémák megbeszélésekor az előbbiekben
ismételten megjelöltük a gondolatok amaz útjait, amelyek a jelen
tudományos álláspontjának legjobban megfelelnek, azokat az
eszmeirányokat, melyek nézetünk szerint egyedül vezethetnek a
kívánt célra. A figyelmes olvasó bizonyára maga is észrevette, hogy
mindezen megoldási kísérleteknek bizonyos elvi nézetek szolgálnak
alapjául. Most már ajánlatos volna ezeket a nézeteket a végén
világosan megállapítani és azt a feladatot vezetni le belőle,
amelyet a jelen filozófiájának a szerző nézete szerint maga elé
kellene állítani.

Az első és legáltalánosabb követelmény, melyet ma a filozófiával
szemben támasztanunk kellene, az, hogy empirikus és hogy tudományos
legyen. Aki ma Hegel módjára a fogalmak egy rendszerét
akarná konstruálni és a tényeket ebbe beleerőszakolni, az bajosan
számíthatna bárminemű figyelemre. A filozófia épületének ma szilárd
alapon kell állania, ha azt várjuk, hogy valaki felüsse benne
lakását. Hogy Fechner szavát variáljuk, az előbbi felülről
való filozófia helyett alulról való filozófiát kívánunk.
Emellett azonban annak kell maradnia, amivé Descartes tenni
akarta és Kant tényleg tette: belülről való filozófia, nem
 pedig, ahogy a materializmus akarja,
kívülről való filozófia. Lelki életünk közvetlenül bizonyos tényeit
önállóan magukban kell szemlélnünk. A jelenkor történeti és
nevezetesen ethnográfiai kutatásai feltárták olyan szellemi
hatalmak hathatósságát, amelyek a fiziológiai magyarázat számára
örökre megközelíthetetlenek maradnak. Egy nép közakarata, ahogy
nyelvvé, szokássá és vallássá sűrűsödött, csakis pszichológiailag
érthető meg és kutatható ki. Összagyat sehol sem találhatni,
ellenben az összakarat a nagy hatások által, amelyeket az egyes
akaratra gyakorol, valóban létezőnek bizonyúlt.

A természettudományokból megtanultuk mindenekelőtt a tényeket
megállapítani. Épen ezért azonban óvakodnunk kellene attól, hogy
lelki életünk közvetlenül bizonyos tényeit mint valami
másodlagosat, mellékeset félretoljuk. Abban a magában véve helyes
törekvésben, hogy minden történés számára egyetlenegy magyarázó
okot találjunk, nem szabad annyira mennünk, hogy tökéletesen eltérő
jelenség-csoportok sajátosságát elhalványítsuk. Pszichikai és
fizikai folyamatok összehasonlíthatatlanok maradnak. Mindkettővel
csak a történés tökéletesen üres és tartalmatlan fogalma közös. Aki
tehát azt állítja, hogy csak anyag van vagy csak szellem, az
kétségkívül erőszakot tesz a tények egy csoportjával és mindenképen
megszünt empirikusnak lenni.

Ezzel összefügg egy másik követelmény, amelyet a jelenkor
hangosan támaszt. Azt követeli, hogy a filozófia térjen vissza a
nem filozofáló öntudat felfogásához, vagyis az egészséges józan
észhez. 

Az egészséges józan észnek bizalma van az érzéki észrevételekhez
és meg van arról győződve, hogy amit látunk, hallunk és tapintunk,
az valóban megvan és akkor is megvan, ha senki sem veszi észre.
Ugyanerre a megismerésre jut azonban a filozófia is, miután
évezredes gondolkodó munka megvizsgálta megismerési organumainkat
és keresztülment a legradikálisabb kételyeken, valamint a
legmélyebbre vágó kritikán is. A filozófus számára is végül az
érzéki észrevétel marad az igazság legeredetibb és legutolsó
forrása, amennyiben a fizikai történés jön tekintetbe.

A pszichikai folyamatokat az egészséges józan ész mint valami
egészen sajátosat, minden fizikaitól különbözőt tekinti, anélkül
azonban, hogy kételkednék a kettőnek állandó és szoros
kölcsönhatásában vagy megütköznék rajta. Minden ember tudja, hogy
az időjárás befolyással van hangulatunkra és hogy az izgalomtól
néha reszket a kezünk. Végül azonban a filozófusnak is be kell
ismernie, hogy ez a bölcsesség vége. Minden fáradozás ellenére sem
sikerült az olyan teljesen összehasonlíthatatlan folyamatokat,
amilyenek egyfelől az úgynevezett külső észrevételben, másrészt
saját öntudatunkban adva vannak, egy kalap alá hozni. A
filozófusnak is, ha nem akar a legnyilvánvalóbb és legbiztosabb
tényeken erőszakot tenni, a folyamatok két különböző csoportját
kell érvényre engednie. A pszichikai és fizikai folyamatok
kölcsönhatását azonban, amely oly sokáig megfoghatatlan valaminek
tünt fel, fentebb láttuk, mint a közvetlenül átélt okozatiságot,
mint minden kauzalitás ősképét, mint minden ítélet és megértés
forrását. 

Ha azonban a filozofálás eredménye a nem filozofáló öntudat
felfogásához való közeledésre vezet, azért a filozófus munkája
semmikép sem volt hiábavaló. Visszatérünk az egészséges
józanészhez, de gazdagabban és megfontoltabban, mint amilyenek
voltunk, mielőtt tapasztalatunkat taglalni kezdtük. Ahogy szemünk
látóerejét távcsövekkel és mikroszkópokkal erősítjük, az elemzés és
kísérlet a pszichikai mikroszkópok egy nemét szolgáltatta, melyek
segítségével lelki életünkben olyan folyamatokat fedeztünk fel,
amelyek azelőtt ismeretlenek és észrevétlenek maradtak. De ép úgy,
mint ahogy az optikai mikroszkóp nem tanított semmiféle új
érzékkvalitások felfedezésére, hanem mindig csak színeket és
alakokat láttat, épúgy a pszichikai mikroszkóp sem hozott napfényre
új pszichikai elemeket, hanem csak módot adott rá, hogy a
meglévőket pontosabban differenciáljuk és hatásaikban jobban
kövessük. Ismeretünk határainak belátása továbbá semmiképen sem
kényszerít minket, ahogy azt az ismeret-kritikai idealizmus hiszi,
lemondásra a valónak minden megismeréséről, sőt inkább csak arra
tanít, hogy balgaság lehetetlenségre törekedni. Az elérhetőnek
határain belül azonban az emberi szellemnek megint bizalmat lehet
nyernie saját erejében és meggyőződhetik, hogy az ítéletek,
melyeknek helyességét az előre-megmondások bekövetkezése igazolja,
csakugyan jelei egy történésnek, amely tőlünk függetlenül megy
végbe.

Épen ezért az egészséges józan ész, melyhez nézetünk szerint a
filozófiának vissza kell térnie, nem ugyanaz, ami ellen Kant
a «Prolegomena»  ismert helyén teljes joggal fölemelte
szavát. Nem «a tömeg ítéletére való hivatkozást értjük alatta, a
fecsegést, amelyen a filozófus elpirul, a népszerű élceskedő
azonban diadalmaskodik és nagyképüsködik». A problémák
megbeszélésében megmutattuk, hogy nem kerüljük a kimélyítést, hanem
inkább minden erőnkből keressük. Örülünk azonban, hogy épen ezen
kimélyítés által túlhaladtuk a kételyt és a túlmesszire vitt
kritikát és ismét bizalmat meríthettünk érzékeink és eszünk
megismerő képességében. Az egészséges józan észhez való érett
visszatérésünkből mindenesetre filozófiánk érthetőbbé válását és
ezzel hatásának fokozódását várjuk. Nem hihetjük, hogy a világosság
és mélység a filozófiában összeférhetetlenek, ellenkezőleg, a
kettőnek egyesítésétől a filozófia újjászületését várjuk.

Empirikus és szigorúan tudományos jellem, valamint a visszatérés
az egészséges józan észhez azok a formális feltételek, melyeket a
jelenkor egy hathatós filozófia elé állít s állítani jogosult. Az
egyes problémákról való megbeszélésünk azonban tartalmilag is
bizonyos közös vonásokat mutat fel és pedig olyanokat, amelyekben a
fejlődés menete, amelyet a természet- és a szellemi tudományok a
tizenkilencedik században vettek, érvényesíti befolyását a
filozófiai szemlélet módjára, vagy legalább is érvényesítenie
kellene szerző véleménye szerint.

Azok a szempontok, melyek a filozófia számára ezen befolyás
által adva vannak, hogy egész röviden kimondjuk, a fizikai történés
genetikus, a biológiai és szociális szemléleti módja.

A pszichológiára alkalmazva, e genetikus módszer  arra
tanít, hogy kérdezzük az egyes pszichikai elemek eredetét és
fejlődését. Nem elég már nekünk, hogy elemzés útján kiderítsük,
miből állanak a valódi lelki életben egyedül adott komplexumok, azt
is tudni akarjuk, hogyan és miből állnak elő. Miután most már az
önmegfigyelés által legkönnyebben megközelíthető képzet-alkotást és
gondolkodást elsőleges, az érzést és akarást ellenben levezetett
állapotokul tekintették, most mind szélesebb körökben kezdik
belátni, hogy a dolog valószínűleg fordítva áll. A gyönyör és kín
érzése és az azzal összekötött mozgásra való impulzusok alighanem a
kezdetei minden lelkiéletnek s minden látszat szerint csak azután
fejlődött ki ezekből az észrevevés és gondolkodás. A genetikus
módszer gyümölcse tehát az ujonnan keletkezett voluntarisztikus
pszichológia, amelynek, mint fentebb megjegyeztük, egyre több a
híve.

Az ismeretelméletben arra tanít a genetikus szemléleti mód, hogy
sem a szenzualizmus, sem az intellektualizmus nem ad kielégítő
magyarázatot az ismeret keletkezésére. Csak a receptív érzéki
észrevétel együtthatása a formáló és tagoló elmetevékenységgel hoz
létre olyan ítéleteket, melyeket igaznak tartunk és melyek
igazságukat a rájuk alapított jóslások bekövetkezésével igazolják.
Mindenekelőtt pedig megtanított a genetikus ismeretelmélet az ítélő
funkció keletkezésére és fundamentális fontosságára, amely
ítélőfunkcióban az általunk elnevezett fundamentális appercepció
fejt ki tevékenységet. Biológiai motívumokból keletkezve, arra
ösztönöz minket az érdek, hogy figyelmünket fordítsuk környezetünk
 dolgaira. Amidőn ez történik, nem
kerülhetjük el, hogy ezekre a folyamatokra ne alkalmazzuk a fentebb
megbeszélt fundamentális appercepciót, melynél fogva minden
történést a Dolog – Tevékenység – Erőcentrum – Erőnyilvánulás
sémájába hozunk.

Ezen genetikus szemléleti mód folyamán világosodik meg a nyelv
fontossága is a megismerésre és egyaránt meg leszünk óva attól,
hogy ezt a fontosságot túlmagasra vagy túlkevésre becsüljük.

Az esztétikában a genetikus szemlélet a funkciós gyönyörhöz
vezet, mint az esztétikai élvezés forrásához. A centrális, az
intellektuális és az emociónális funkciós gyönyör az esztétikai
élvezet önálló forrásainak bizonyultak, amelyek azonban azokra
együtt hatnak. Mint az esztétikai érzés legmagasabb formáját ezután
a műalkotás alakjai iránti szeretet egy nemét láttuk keletkezni,
olyan szeretetet, amelyből a szépség egy új fajtája sugárzik vissza
a műtárgyra. Láttuk, mikép fejlődnek ki a funkciós gyönyörből
esztétikai ítéletek, melyekben a szubjektív tényező mellett az
objektiv is érvényre jut. A művészi alkotást genetikus szemlélet
útján mint játékot, mint szociális munkát és legmagasabb
tökéletességében mint szeretet-kérést ismertük fel.

Az etikában a genetikus módszer mostanáig több feladatot hozott
napvilágra, mint eredményt. A saját és mások cselekedetei morális
megítélésének eredetét előbb beható történeti és ethnológiai
kutatásoknak kell alaposan megvizsgálni, hogy empirikus alépítményt
hozzunk létre vagy az erkölcsi élet tényeinek és követelményeinek
 megfelelő etikát állítsunk elő. Helyes
és fontos problémák felállítása azonban minden tudományra csaknem
ép oly fontos, mint azok megoldása s így a jelenkor
követelményeinek megfelelő etika számára a genetikus szemléleti mód
sokat igérő kezdet.

A filozófiai diszciplinák legifjabbika, a szociológia kezdettől
fogva magáévá tette a genetikus módszert s ennek a körülménynek is
köszönheti erőteljes felvirágzását és boldogulását.

A genetikus módszerrel, mint fentebb megmutattuk, a legszorosabb
kapcsolatban van a biológiai szemléleti mód. Ez abból a
meggyőződésből indul ki, hogy az ember lelki élete az organikus
élet-folyamattal a legszorosabb kapcsolatban van és hogy e lelki
élet immanens célja nem más, mint az önfentartás és a
tökéletesedés, vagyis az egyes élet gazdagítása éppúgy, mint a faj
életéé.

A leggyümölcsözőbb ennélfogva a biológiai szemlélet a
pszichológiára nézve. A lelki élet egész felfogását lényegesen
átalakította. Nevezetesen ebből a szempontból sokkal könnyebben
sikerül az érzelmi- és ösztön-élet sokféleségébe világosságot és
rendet hozni és a jelenségeket áttekinthetőbben csoportosítani.
Azonban ismeret-funkcióink tevékenysége, a fantázia és az érdek
jelenségei is besoroztatnak az életfolyamatok kapcsolatába s
ezáltal roppant sokat nyernek világosság és érthetőség
dolgában.

Ha az ismeret-ösztönt úgy fogjuk fel, mint az általános
önfentartási ösztön részét, ez lényegesen megkönnyíti
állásfoglalásunkat az ismeret-kritika problémáival szemben.
Nevezetesen  ebből a szempontból az ismeret-kritikai
idealizmus, amely csak tudat-tartalmakat akar elismerni, már
biológiailag tarthatatlannak tűnik fel. Ha ugyanis ezt a nézetet
komolyan vesszük és a valóságos gondolkodásnak és cselekvésnek
alapjává tesszük, akkor ez csak ismeretszervünk szétrombolására, a
szellemi szétzüllésre vezetne. Egy megcáfolhatatlan és egyúttal
hihetetlen világnézet sohasem hathatja át egészen belsőnket s a
benne rejlő ellentmondás annak számára, aki komolyan veszi, idő
mulva elviselhetetlen lesz. A természetkutatók, akik ehhez a
nézethez csatlakoznak, többnyire beérik egy udvarias meghajlással,
aztán nyomban tovább mennek és úgy kutatnak, mintha a világ a
tudattól függetlenül állna fenn. Rokitansky egyszer azt
mondta és Meynert vele mondja, hogy nincs értelme
feltételezni, hogy a világ az agyvelők eltávolítása után még tovább
is fennállana, mivel világképünk az agy műve. Mind a ketten azt
hiszik, hogy ezzel kifejezetten az idealizmushoz csatlakoznak és
teljesen elfelejtik, hogy mondásukban az agynak, amely pedig
szintén csak mint az én képzetem létezik, extramentális
exisztenciát tulajdonítanak.

Megmutattuk fentebb, hogy az idealizmus egyáltalán nem
megcáfolhatatlan és ehhez hozzátettük, hogy ez a nézet, biológiai
szempontból nézve, az ismeret-ösztön hipertrofiájának nevezhető,
amelynek vissza kell fejlődnie, hogy gondolkozó organumunk
egészséges maradjon. Az ismeret végső fokon az élet fentartásának
és tökéletesedésének szolgálatában áll. Meg kell találnunk a
helyünket a világban, tudnunk kell,  mivel lássuk el magunkat
a környezetünkben levő dolgok közül, mert különben tönkre kell
mennünk. Mennél gazdagabban alakul most már az életünk tartalma,
annál nehezebbek lesznek a feltételek, melyek között mi a fokozott
szükségleteket kielégíthetjük, annál nagyobb erőfeszítéseket kell
tennie a tudománynak, hogy az ismeretet és ezzel a természeten való
uralkodást kitágítsuk és megszilárdítsuk. A munkamegosztás elvével
van aztán indokolva, hogy a tudományos kutatást sok ember
kizárólagos élethivatásáva teszi és ezeknek a férfiaknak a számára
bizonyára nem lealázó és lealacsonyító érzés, ha azt mondják
maguknak, hogy az igazság kikutatásával az emberiség javán
munkálkodnak.

Az esztétikában a biológiai szemléleti mód a funkciós
szükségletre vezetett. Az esztétikai élvezés gyakorolja a
mindennapi életben tevékenységre nem igen jutó lelki erőket és a
mennyiben intellektuális és emócionális funkciós szükségletünket
kielégíti, gazdagabbá teszi lelki életünket. Ha az ismeret arra van
rendeltetve, hogy hatalmasabbá tegyen minket, akkor a művészetnek
magas feladata a boldogságunkat gyarapítani. A művészek ezáltal
valóságos jóltevőivé lesznek az emberiségnek, sőt csak ők tesznek
minket emberré a szó szoros értelmében.

Az etikában arra tanít a biológiai szemléleti mód, hogy az
erkölcsiségben az emberek együttélésének feltételét lássuk. Nem egy
apriorisztikus «tedd meg»-ből és nem érzékfeletti hatalmaktól való
félelemből, hanem az emberek eredettől fogva szociális
természetéből keletkeznek a morális  helyeslés és
helytelenítés érzései, melyek aztán a maguk részéről a vallási
képzeteket és érzéseket megtisztítják és fölfokozzák. Amidőn
azonban az eredeti emberi nyájból egyre erőteljesebben dolgozza ki
magát az egyéniség, a személyiség, e személyiség megőrzése
szükségletté válik s a fejlődés folyamán erkölcsi követelménnyé.
Ezáltal az erkölcsi a szociális mellett maga individuális
fontosságot nyer, amennyiben a személyiség fentartása és
kialakítása az emberi méltóság követelményévé emelkedik. A
társadalom fenntartása és az emberi méltóság megőrzése így céljaivá
válnak az erkölcsi fejlődésnek, melyet csak a biológiai szemléleti
mód bírt világosan napfényre hozni.

A biológiai szemléleti mód nem marad az egyes életére
korlátozva, hanem magában foglalja a faj életét is. Ez magától a
harmadik követelményhez vezet, melyet a filozófiai problémák
tartalmi tárgyalására felállítottunk. Ez a szociális gondolat,
melyet a jelenkor filozófiája nem utasíthat el magától.

A pszichológiában arról van szó, hogy tudatára jöjjünk annak és
mindig tudatában is maradjunk, hogy az egyes ember szellemi élete
összes fejlődési fázisaiban és minden elemében a szociális
környezettől, a miliőtől van meghatározva s ennek befolyása alatt
áll. Beleszületve egy szociális organizmusba, gyermekkorunktól
fogva a társadalom formál és mintáz minket. Autoritatív hatalommal
tudományos, vallási, erkölcsi és esztétikai meggyőződéseket olt
belénk és többnyire úgy hat ránk, hogy befolyását észre sem
vesszük. Ezt a szociális tényezőt a  jelenkor pszichológiája
még egyáltalán nem vette eléggé figyelembe s mindannak
feldolgozásától, amit e téren a néprajz, a nyelv-, vallás- és
erkölcstörténet napvilágra hozott, nagy haladás várható az emberi
lelki élet megismerésére.

Az ismeretelméletre nézve a szociális tényező figyelembe vétele
különös fontosságú. Kivált a vallási képzetek megszilárdulása e
tényező nélkül nem is érthető. Tévedés és igazság egyaránt az
emberek összmunkájának eredménye. Az önkényes ész, amely azt hiszi,
egészen saját erejéből, az eddig gondoltakra való tekintet nélkül,
másokra való tekintet és mások segítsége nélkül tudja a talányokat
megoldani, a látszólag legeredetibb gondolkodóknál is az időtől és
a környezettől lényegesen befolyásoltnak látszik. A jövőnek épp oly
nehéz, mint érdemes feladata a szociális tényezőt az emberi ismeret
fejlődésében az emberi szellemi munka évezredeiben nyomon követni
és világosan megállapítani, mit örököltünk szellemi tekintetben
apáinktól és mit teszünk hozzá mi magunk.

Még az esztétikában is, ahol az egyéninek a legnagyobb a
hatásköre, szerepet játszik a szociális gondolat, amennyiben itt is
a közönség, az általános ízlés-irány, a kultúrállapot befolyással
van a művészi alkotásra éppúgy, mint az esztétikai élvezetre.

Alapvető fontosságú azonban a szociális szempont az etikában.
Itt minden, az eredet, a fejlődés, a célok annyira át vannak itatva
szociális gondolatokkal, hogy sokan az etikát csak az általános
szociológia egy részének tekintik. Ennek dacára itt még
meggyökeresedett előítéleteket  kell legyőzni és még
megfeszített munkára van szükség, hogy általánossá lehessen tenni
az erkölcsi követelmény szigorúan szociális karakteréről való
meggyőződést. Még az emberi méltóság individuális kötelessége is
hord magában szociális elemet, amennyiben az egyén, amely a
szociális kötöttségből az önálló személyiségig küzdötte fel magát,
nem szűnik meg tagja lenni egy szociális testnek és a felszabadító
harcban szerzett erőit nagy részben a szociális egész szolgálatába
kell állítania, ha máskülönben az oly nehezen kiküzdött emberi
méltóságot meg akarja tartani.

Ebből az okból a szociológia, amely a szociális élet
törvényeinek kikutatását teszi feladatává, nem nagyon messze időben
a szellemfilozófia alapjává kell hogy tétessék.

Ilyen elvektől hordozva és ilyen módszerekkel fölszerelve a
filozófia megint megtalálja a bátorságot, hogy régi feladatát, hogy
világnézet-tan legyen, újra munkába vegye. A sokféleségben az
egységre ügyelni, megtalálni minden dolog kapcsolatát, kezdettől
fogva törekvése volt és erre a célra most fokozódott ereje és
belátása alapján újra különös merészséggel törhet.

A szervetlen természet egységes és szoros összefüggését
úgylátszik a tizennyolcadik században élénkebben érezték, mint a
miénkben. Ha Kant, Newton nagyszerű gondolatmenetétől
egészen áthatva az ég természetrajzáról szóló művében felkiált:
«adjatok nekem anyagot, világot építek nektek belőle», akkor ebben
a szilárd meggyőződésben mindig van valami fölemelő és nagy. Ha
most már meggondoljuk,  hogy az égitestek keletkezéséről szóló
elmélete még ma is érvényben van, akkor felismerjük, hogy az
egészre irányított tekintet az egyesnek a tényleges alkatát sem el
nem hanyagolja, sem félre nem ismeri.

Ha most már ma nekünk a spektrál-analízis fölfedezi az
anyagokat, melyekből a nap tömege áll, ha a kémia a legtöbb testnek
nemcsak az alkatrészeit, hanem belső felépítését is feltárta és
konstitúciós formuláival meghatározta a molekula elrendezkedését,
ha végül a biokémiai vizsgálatok mélyen belevilágítanak a
mechanikai és chemiai folyamatokba, amelyekből az organikus élet
áll, akkor talán ideje volna az eredményeknek egy
természetfilozófiává való összefoglalásával a természeti történés
egységét és összefüggését általános tudatba hozni.

A módszereket, melyek az egyesnek kikutatásakor beváltak, erre
értékesíteni, ez az a feladat, mely a jövő metafizikája elé van
állítva. A metafizika tehát nincs örök időkre elintézve, hanem az a
középpont marad, amely felé a filozófia mindig újra törekszik s
amely körül a többi filozófiai diszciplinák csoportosulnak.

Természetesen a tudományos metafizika nem szabad, hogy
teljesíthetetlent követeljen tőlünk. Állításainak bevált
módszerekből kell kiindulniok, eredményük ellentmondás nélkül
elgondolható és elképzelhető is kell hogy legyen. Ebben az
értelemben kíséreltem meg, a tapasztalat terén bevált ítélő funkció
alkalmazása által az összes történést, a fizikait úgy, mint a
pszichikait mint egy hatalmas akarat erőnyilvánítását felfogni,
amely a törvényeket, melyek szerint a 
világtörténés végbemegy, megadta és ezeket a törvényeket, mint a
zsoltárköltő mondja, maga sem hágja át.

Az így felfogott isten-fogalom adja meg világnézetünknek a
befejezést, melyet tudatunk egysége megkíván. Postulátuma, nem mint
Kant-nál a praktikus, hanem a teoretikus észnek, amely a
formát, amelyben minden egyes történést a világon felfog és
tulajdonává tesz, ezzel az univerzumra, vagyis a világtörténés
összességére alkalmazza. Az istenfogalom itt bizonyos értelemben
mint szubjektum van felfogva, melynek predikátuma az összes
világtörténés és ezzel egyidejüleg mint szubsztancia, melynek
lényege nem a nyugodt kihatásban, hanem mint Leibnitz felfogta,
szüntelen erőnyilvánításban áll. Itt minden fizikai és pszichikai
történést állandóan élő forrásul kell elgondolnunk és ezen isteni
akarat törvényeit kikutatni, feladata minden tudománynak. Az
egyszer adott törvénytől való eltérés természetesen
összeegyeztethetetlen volna az egyszer adott törvénnyel.

Talán sikerül ezen az úton a filozófiát a megtisztult vallással
összeegyeztetni s ezzel az egyest fölemelni «az általános
megszenteléshez, ahol a hatalmas akkordok szólnak». Mindenesetre
mindig minden filozófia célja kell hogy maradjon egy harmonikus
világnézetet felépíteni és azt, ami ingadozó jelenségben lebeg,
tartós gondolatokkal megszilárdítani.






Lábjegyzetek.


 1) Keller Helén, a
siketnéma-vak leány önéletrajza. Magyarra fordította dr. Boros
György. Budapest, Franklin-Társulat.













NÉVMUTATÓ.


	Abälard 202

	Aquinói Tamás 222

	Anaxagoras 117, 155

	Antisthenes 199

	Aristippos 199

	Aristoteles 6, 13,
17 s köv., 22,
26, 44, 47, 77, 97, 147, 152, 165, 193, 200, 202, 224

	Avenarius 139 s köv.

	Bacon 45

	Barth Paul 229

	Bastian 32

	Baumgarten 164

	Bayle 54

	Beneke 205

	Bentham 205, 210

	Berkeley 26, 55,
67 s köv. 73,
77, 124

	Berthold von Regensburg 85

	Boëthius 44

	Böhme Jacob 85

	Bridgmann Laura 31

	Bruno Giordano 128, 137

	Büchner 53, 118

	Burke 166

	Carneri 206

	Carriere 167

	Charron 54

	Cherbury 159

	Cicero 199

	Collius 159

	Comte 63, 210,
224, 225

	Condillac 79

	Darwin 32, 55, 138, 157, 205

	Demokritos 52, 55, 117, 154

	Descartes 53, 84,
124, 130, 148 s köv., 203, 233

	Diogenes 199

	Duns Scotus 160

	Eckhardt 85

	Empedokles 117, 154

	Epikuros 10

	Eudemos 45

	Fechner 26, 124, 168, 233

	Feuerbach 228

	Fichte 80, 118,
204, 210 s
köv.

	Fischer Fr. 167

	Frohschammer 124

	Goethe 132, 138. 157, 176

	Gomperz 141

	Groos K. 172

	Grotius 224

	Häckel 135

	Hegel 14, 46,
80, 83, 118, 132 s köv. 167, 191, 205, 228, 233

	Helmholtz 67, 138, 151

	Helvetius 211

	Heraklitos 136

	Herbart 26, 165,
205

	Herder 166, 228

	Hesiodos 128

	Heurtin Mária 31

	Hippokrates 26

	Hobbes 203, 225

	

	Holbach 53, 118

	Home 166

	Homeros 79, 128,
189

	Horatius 165

	Hume 26, 54,
55, 68, 77, 105, 140, 203

	Hutcheson 203

	Jamblichus 84

	Jodl 150

	Joland 159

	Joule 151

	Kant 19, 22, 45, 47, 55, 60, 68, 70, 77, 80 s köv., 86 s köv.,
105, 118, 137, 164 s köv. 171, 173, 181, 203, 210 s köv.

	Keller Helén 31

	Kirchhoff 80

	Kopernikus 110, 129, 140

	Laas E. 63

	Lamarck 138, 157

	Lamettrie 53, 118

	Lange 117

	Laplace 137

	Lassalle 137, 228

	Lavoisier 111

	Lazarus 32, 172

	Leclair 63, 73

	Leibniz 124, 148

	Lessing 166

	Leukippos 52, 117, 154

	Lionardo 192

	Locke 26, 55,
77, 79, 203

	Lotze 26, 124

	Lucretius 26

	Mach 21, 47, 67, 80, 139 s köv., 151

	Malebranche 148, 203

	Marx 228

	Mayer Robert 151

	Meynert 67, 241

	Michel Angelo 192

	Mill James 26

	Mill John Stuart 47, 63, 109

	Moleschott 118

	Montaigne 54

	Müller Johannes 67

	Nietzsche 206

	Ostwald, 16, 151

	Parmenides 128

	Paulsen 220

	Petrus Ramus 45

	Phidias 192

	Philo 11

	Plato 6, 10,
18, 26, 44, 52, 81, 97, 123, 165, 191, 200, 221, 225

	Plotinus 18, 26,
84, 123, 165

	Porphyrius 44

	Proclus 84

	Protagoras 10, 79

	Pyrrhon 53

	Raffael 189, 192

	Rehmke 63

	Ribot 150

	Rokitansky 241

	Rousseau 225

	Saint-Hilaire Geoffroy 138

	Savigny 55

	Schäffle 225

	Schelling 80, 118, 132, 167

	Schiller 8, 16,
166, 172, 176, 184

	Schopenhauer 68, 124, 167, 205, 211

	Schubert-Soldern 63

	Schuppe 63

	Shakespeare 189, 193

	Schaftesbury 166, 203, 211

	Smith Adam 26, 203, 211

	Sokrates 44, 198
s köv., 211, 219

	Sophokles 182

	

	Spencer 33, 138,
157, 172, 205, 225

	Spinoza 130 s köv. 159, 203

	Stein Heinrich von – 163

	Steinthal 32

	Szent Ágoston 84, 194

	Tauber Johannes 85

	Thales 9

	Theophrastos 45

	Thukidydes 188

	Wagner Richard 180

	Winckelmann 166

	Wolff Keresztély 19

	Wundt 26, 32,
36, 43, 47 124, 152

	Verulami Baco 19

	Vogl 118

	Vogt 53

	Xenophanes 10, 128

	Zeno 128

	Zimmermann 167











TARTALOM.

ELSŐ FEJEZET.

A filozófia jelentősége és állása.


	1. §. A filozófia fogalma és feladata 5

	2. §. A filozófia lélektani eredete 6

	3. §. A filozófia történeti eredete 8

	4. §. Filozófia és vallás 9

	5. §. Filozófia és tudomány 13

	6. §. A filozófia felosztása 17

	7. §. A filozófia története 20



MÁSODIK FEJEZET.

A propædeutikus (előkészítő)
diszciplinák.


	8. §. A pszichológia tárgya és feladata 23

	9. §. A pszichológia módszerei és irányai 27

	10. §. Pszichológia és fiziológia 35

	11. §. Pszichológia és filozófia 37

	12. §. A logika tárgya és feladata 39

	13. §. A logika fejlődése és irányai 43

	14. §. Grammatika, logika és pszichológia 48

	15. §. Logika és filozófia 50





HARMADIK FEJEZET.

Ismeretkritika és ismeretelmélet.


	16. §. Dogmatizmus, szkepticizmus, kriticizmus 52

	17. §. Az ismeret problémái 56

	18. §. Az ismeretkritika fejlődése és irányai 59

	19. §. Az ismeretkritikai idealizmus 64

	20. §. Az ismeretkritikai idealizmus méltatása 68

	21. §. A kritikai realizmus 74

	22. §. Az ismeretelmélet fejlődése és irányai 76

	23. §. A szenzualizmus 78

	24. §. Az intellektualizmus 81

	25. §. A miszticizmus 84

	26. §. Genetikus és biológiai ismeretelmélet 86



NEGYEDIK FEJEZET.

Metafizika vagy ontológia.


	27. §. Az ontológiai probléma 113

	28. §. A materializmus 117

	29. §. A spiritizmus 123

	30. §. A szubsztancia monizmusa 127

	31. §. A történés monizmusa 136

	32. §. A dualizmus 147

	33. §. A kozmológiai-theológiai probléma. Isten és a világ
153



ÖTÖDIK FEJEZET.

Az esztétika útjai és céljai.


	34. §. Az esztétika fogalma és feladata 162

	35. §. Az esztétika fejlődése és irányai 164

	36. §. Genetikus és biológiai esztétika 171





HATODIK FEJEZET.

Etika és szociológia.


	37. §. Az etika tárgya és feladata 196

	38. §. Az etika fejlődése 198

	39. §. Az akaratszabadság problémája 206

	40. §. Az etika problémái és irányai 209

	41. §. Genetikus és biológiai etika 212

	42. §. Szociológia és a történet filozófiája 224

	43. §. Neveléstudomány 230




	Összefoglalás 233

	Névmutató 249








Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	11
	megerősődött
	megerősödött



	12
	egységaennéző
	egységbennéző



	14
	temészettudománynak
	természettudománynak



	17
	tudoménynál
	tudománynál



	25
	leki életre
	lelki életre



	28
	megfikyelt tényeket
	megfigyelt tényeket



	29
	vizsgálatrá
	vizsgálatra



	29
	ameleykből
	amelyekből



	30
	fonotsság
	fontosság



	31
	terméézetüknél
	természetüknél



	48
	fejlődése foyamán
	fejlődése folyamán



	62
	tapsztalat előtt
	tapasztalat előtt



	63
	mint den lét
	minden lét



	63
	Erns-Laas
	Ernst Laas



	91
	hozzuk.
	hozzuk».



	98
	különöbző személyek
	különböző személyek



	130
	matematekai bizonyítás
	matematikai bizonyítás



	131
	miverzumnak
	univerzumnak



	141
	kezedttől fogva
	kezdettől fogva



	150
	légprimitivebb
	legprimitivebb



	150
	megmünk
	megélünk



	150
	elozdulatot
	mozdulatot



	183
	funckiós gyönyörhöz
	funkciós gyönyörhöz



	225
	bológiához
	biológiához



	234
	megközelíthetethenek
	megközelíthetetlenek



	236
	meggyöződhetik
	meggyőződhetik









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK BEVEZETÉS A FILOZÓFIÁBA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5398753062016360939_66200-cover.png
Bevezetés a filozofiaba

Wilhelm Jerusalem

¢

0|___
| A





