
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of La civiltà del secolo del Rinascimento in Italia, Volume I

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: La civiltà del secolo del Rinascimento in Italia, Volume I


Author: Jacob Burckhardt


Translator: Diego Valbusa



Release date: January 3, 2021 [eBook #64205]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Italian


Credits: Barbara Magni, Carlo Traverso and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA CIVILTÀ DEL SECOLO DEL RINASCIMENTO IN ITALIA, VOLUME I ***






LA CIVILTÀ
DEL SECOLO
DEL RINASCIMENTO
IN ITALIA



VOLUME I.








LA CIVILTÀ

DEL SECOLO

DEL RINASCIMENTO

IN ITALIA



SAGGIO

DI

JACOPO BURCKHARDT



TRADOTTO SULLA SECONDA EDIZIONE TEDESCA

DAL PROFESSORE

D. VALBUSA

con aggiunte e correzioni inedite fornite dall'Autore



VOLUME I



IN FIRENZE

G. C. SANSONI, EDITORE

1876








In Firenze — Tip. e Lit. Carnesecchi, Piazza d'Arno.









INDICE










PREFAZIONE




Se nella storia del movimento intellettuale dell'Europa
moderna v'è un'epoca, che a buon diritto
reclami tutta l'attenzione dello storico e del filosofo,
ella è certamente quella, di cui, sotto forma italiana,
si presenta ora al pubblico una splendida e dotta illustrazione
nell'opera del signor Burckhardt. È cosa
omai consentita da tutti che il pensiero moderno,
cui l'Europa va debitrice dell'attuale sua grandezza
e potenza, non è che la maturazione di un pensiero
che nacque presso di noi negli anni del Rinascimento,
quando l'Italia, prima di scadere dal rango delle nazioni,
dischiuse ancora una volta le fonti della civiltà
e del sapere a tutto il mondo occidentale. Il Rinascimento
inaugurò quella battaglia fra due opposti
principj, fra la libertà e il despotismo, fra la ragione
e il pregiudizio, che non è peranco finita e che forse
non finirà così presto. Le città libere del medio-evo
sono certamente degne di ammirazione e di lode;
ma esse non fecero che i primi tentativi per giungere

a quel fine, cui il Rinascimento ebbe la mira
colla piena coscienza di ciò che chiedeva. Esse domandavano
delle libertà e mossero guerra ad alcuni
privilegi: gli uomini del Rinascimento vollero la libertà
e si ribellarono contro ogni privilegio. La lotta,
limitata sino a quest'epoca a singole corporazioni,
divenne tutto ad un tratto generale, e dai diritti
tradizionali si volse ai diritti originarj e universali
dell'umanità. Non fu una semplice cultura quella che
si ridestò, ma un mondo intero, la società tutta,
che, anelando a rigenerarsi, agli ordini esistenti sostituì
ordini nuovi, alla divisione per ischiatte contrappose
il libero ed audace arbitrio dell'individuo,
alla consuetudine che soggioga fe' subentrare la ragione
che impera. Non a torto adunque fu detto che
la storia del Rinascimento è il proemio di ogni rivoluzione
moderna sì nel campo dell'azione, che in
quello del pensiero, od anche, se si vuole, il primo
atto di quel gran dramma, che si svolse successivamente
nella Riforma tedesca, e nella Rivoluzione
francese, e che partorì da ultimo la civiltà attuale.





Questa uscì dal concorso maraviglioso delle stirpi
latine da un lato e delle germaniche dall'altro: le
une vi contribuirono colla restaurazione del paganesimo
classico, le altre col ritorno al Cristianesimo
secondo i principj evangelici. Ridestando a nuova
vita le scadute divinità, i sapienti e i poeti dell'antica
Grecia e di Roma, i Latini rischiararono colla
face dell'antico sapere le fitte tenebre, nel bujo delle

quali aveano prevalso la scolastica, i delirj fantastici
e la superstizione; abbellirono la vita col fascino
irresistibile delle forme, e al tempo stesso ruppero
le barriere dell'antico mondo, navigando arditi oltre
le colonne d'Ercole, trovando una nuova via alle
Indie e scoprendo un mondo intero al di là dell'Atlantico.
I Germani, accettando dall'Italia i tesori
dell'antica cultura, come già una volta il Cristianesimo,
non solo se ne impadronirono con quella profondità
e pienezza, che lasciavano fin d'allora presentire
la loro futura superiorità nel campo della speculazione,
ma trovarono essi stessi l'arte della stampa,
che diede al pensiero ali per distendersi e per durare
eternamente, e rovesciarono o riformarono col loro
spirito filosofico due sistemi già vecchi, il tolomaico
del mondo astronomico, e il gregoriano del despotismo
papale. Al tempo stesso la caduta allora verificatasi
del vecchio e crollante Impero d'oriente
per opera dei Turchi, che minacciavano l'Europa di
una nuova invasione asiatica, concorse mirabilmente
a dare un indirizzo nuovo alla politica di tutti gli
Stati. Di fronte all'impotenza dei Papi, che invano
credettero di poter scongiurare il pericolo evocando
le vecchie Crociate, più vivo si fece sentire in tutti
il bisogno di unirsi in più stretti rapporti al di dentro
e al di fuori, e al principio teocratico fu sostituita
la politica degli Stati autonomi, creando unità nazionali
o monarchie ereditarie e ponendo in luogo dei
Concilj i congressi e l'equilibrio politico invece dell'autorità
internazionale degli Imperatori e dei Papi.







Tra le stirpi latine spetta in modo particolare
agli Italiani la gloria di aver nella scienza e nell'arte
dischiuso nuovi ed immensi orizzonti, ridonando
all'Europa, dopo la lunga barbarie del medio-evo,
tutti i tesori dell'antico sapere. Con questo
fatto essi si riconobbero ancora una volta come
i legittimi eredi della gloria e del nome latino in un
momento, in cui il loro paese, francatosi dal giogo
imperiale, non era ancora caduto nei fatali amplessi
di Francia e di Spagna ed era il più florido
di tutta Europa. Che se anche l'antica cultura non
potè mai dirsi del tutto morta presso di loro, e se
ne potrebbero additare le tracce attraverso i secoli
sino al tempo in cui Carlomagno rinnovò l'Impero
d'occidente ed anche più addietro, non fu tuttavia
se non nel secolo XV che essa ruppe definitivamente
le dighe, che ne arrestavano il corso, e si diffuse
coll'impeto di una forza irresistibile per tutte le fibre
del corpo sociale. Un fremito di vita nuova parve
allora discorrere da un capo all'altro della penisola,
e gl'Italiani, che stavano sul punto di perdere la
propria patria, non sembrarono quasi rammaricarsene,
felici di averne trovata un'altra da tanto tempo
perduta. Il genio dell'antichità, troppo grande per
perire del tutto nel Cristianesimo, riapparve quasi
fenice dalle ceneri del passato: i poeti e i filosofi
dell'antica Grecia e di Roma, scossa la polvere dei
conventi, uscirono di nuovo ad insegnare l'emancipazione
dello spirito umano, gli Dei del vecchio Olimpo
risuscitarono il culto della forma e della bellezza, e

gli eroi dei primi tempi si ripresentarono all'ammirazione
del mondo come i tipi più perfetti e ideali
dell'umanità. Un paganesimo neo-latino rifece e colorì
la letteratura, le arti e perfino i costumi. Quella rinnegò
la sua origine popolare e si avvolse nella toga
maestosa della lingua e dello stile latino: sorsero
accademie ad imitazione di quelle di Platone e di Cicerone;
si apersero biblioteche come al tempo de' Tolomei;
perfin l'educazione famigliare fu classica, e un
alito dell'antica gentilezza corse in tutte le vene del
corpo sociale, mentre al tempo stesso la scaduta moralità
giunse a tal grado di corruzione da far ricordare
i tempi dell'antica Roma imperiale.
Questa grande risurrezione di morti è un fatto
unico nella storia, nè si ripeterà forse mai più, attesa
l'indole molto più larga e cosmopolitica della civiltà
moderna. Ma, per quanto essa attesti splendidamente
della grandezza immortale della civiltà antica, non
sarebbe pur sempre in ultimo che una frivola mascherata,
se in fondo ad essa non vi stesse un'altra
missione provvidenziale. Il latinismo, che una volta
avea conquistato il mondo per l'opera della Chiesa,
dovea padroneggiarlo di nuovo come principio di
cultura sociale. Quando l'Europa, dopo il Concilio
di Costanza, sollevò un grido di protesta contro la
Chiesa già corrotta e invecchiata, cominciò la grande
opera nazionale degl'Italiani, vale a dire il compito
di abbattere lo sterile sistema della cultura scolastica
col sostituirvi lo spirito vivificatore dell'antichità, e
di porre al posto del vuoto formalismo delle scuole

monastiche l'eterna sostanza del sapere antico. La
libertà dello spirito e l'emancipazione della scienza
dai ceppi del dogmatismo furono le preziose conquiste
che ne derivarono: così l'uomo fu ridonato all'umanità
e sorse una civiltà nuova, nel cui ambito ci moviamo
ancora oggidì e di cui non possiamo ancora
misurare lo svolgimento progressivo e la meta. A ragione
adunque questo grande momento chiamasi quello
dell'umanismo, poichè con esso comincia veramente
l'umanità moderna.





L'opera del signor Burckhardt mira appunto a
darci un quadro quanto più si possa completo delle
condizioni del nostro paese in un'epoca così feconda
di notevoli rivolgimenti. Essa non è tanto una storia
della cultura nel vero senso di questa parola, quanto
un Saggio, come all'Autore piacque modestamente
d'intitolarla; ma, anche sotto un titolo così modesto,
non si saprebbe dire se più si debba lodare in essa
la copia stragrande della erudizione, o la maestria
artistica con cui le parti bellamente son disposte tra
loro. Egli vi si accinse colla piena coscienza della
natura, dell'estensione e delle difficoltà proprie del
carico assunto, e candidamente lo confessa sin dalle
prime linee. «I contorni ideali del quadro di una
data civiltà, egli scrive, presentano già di per sè
un'importanza diversa ad ogni osservatore; e quando
poi trattisi di una civiltà che, come madre immediata,
continua ad influire sulla nostra, quasi impossibile
riesce di evitare che ad ogni tratto non si ridesti il

sentimento e il giudizio subbiettivo tanto di chi scrive,
che di chi legge». Ma appunto per questo egli procede
anche estremamente cauto nelle sue conclusioni,
nelle quali anche la critica più minuziosa cercherebbe
invano quel fare sentenzioso e assoluto, che è il solito
indizio di una superficialità frivola ed ignorante.
I caratteri distintivi della nazione sono messi in piena
evidenza da un paragone continuo colle condizioni
analoghe d'altri tempi e d'altri paesi, ma senza allusioni
e circostanze attuali, atte più a rivelar le
tendenze dell'autore che a mettere in rilievo la verità,
scopo supremo, anzi unico della scienza. Dappertutto
la stessa cura di evitare la vuota frase filosofica
con quello stesso studio, che altri pongono a
farne sfoggio in sostituzione alla frase rettorica
oggimai fuor d'uso; dappertutto il fermo proposito
di tenersi nel campo della più scrupolosa obbiettività,
senza torturare i fatti per cavarne la confessione voluta;
dappertutto chiamati a giudici supremi il retto
sentimento di umanità e la ragione, giudici certo
assai competenti in questioni di fatti umani; dappertutto
una esposizione omogenea, eppur varia, limpida,
vivace, senza affettazioni o contorsioni o mordacità;
dappertutto infine quella serenità, quella calma, che
carpiscono la fiducia, perchè soliti indizi di scrittore
coscienzioso e profondo.



Fu scritto che tra quest'opera ed una storia propriamente
detta corra quella medesima differenza, che
si riscontra tra un quadro di figura ed un paesaggio,
dove ciò che si guadagna rispetto allo splendor della

scena, si perde poi rispetto agli eroi che vi agiscono
e al movimento drammatico. La sentenza può accogliersi
come giusta, se con essa s'intese soltanto di
mettere in più viva luce la lodevole sobrietà dell'Autore,
che in tanta ricchezza di materiali non ha voluto
giovarsi se non di quelli, che più strettamente
facevano al suo scopo, per non recare soverchio ingombro
turbare l'armonia dell'insieme. Egli è un
fatto che nel leggere il libro del signor Burckhardt
ci par quasi di essere trasportati nel bel mezzo di
una selva incantata, dove a nostro agio possiamo abbracciar
con lo sguardo l'infinito serpeggiar de' viali,
le vedute, i prospetti, e dove qua e là fra i boschetti
vediamo, ad un suo cenno, spuntare ora la testa,
ora il braccio marmoreo di una statua, or, mezzo
nascoste tra il verde, le magnifiche forme di un
gruppo, senza che per questo ne sia dato di maggiormente
avvicinarci, o che i nostri sforzi per afferrarne
più intrinsecamente le parti, restino compiutamente
appagati. Ma l'apparente manchevolezza nei
particolari, voluta dall'indole stessa sintetica del
lavoro, non è difetto, e infondata affatto sarebbe
l'accusa, se nella brevità impostasi dall'Autore altri
volesse scorgere una lacuna effettiva, che, ove realmente
esistesse, nessun titolo, per quanto modesto,
avrebbe potuto giustificare. Altra cosa è il lavorar
sulle fonti che si conoscono, lo studiarle e il confrontarle
fra loro per accertar fatti, precisar date e arricchire
di nuovo materiale utile la grande suppellettile
storica; altro il mirare ad abbracciar in un tutto e

a mettere in più vera e piena luce i risultati acquistati
alla spicciolata e ridurli in armonia con disegno
artistico, per renderli più accetti all'universale e per
distribuire i frutti del sapere anche a coloro, cui
manca l'agio o la volontà di attingere alle fonti originali.
Evidentemente il signor Burckhardt si attenne
di preferenza al secondo di questi due metodi, come
quello che meglio anche rispondeva al suo scopo, di
darci un'idea chiara e compiuta del tempo preso a
trattare, anzichè di rettificare o correggere questo o
quel fatto particolare. L'opera sua non va dunque
giudicata come una semplice opera di erudizione,
benchè questa non vi faccia difetto in nessun punto
dove è domandata, ma bensì come una di quelle che,
mantenendosi in una sfera più elevata, mirano innanzi
tutto a tener desto lo spirito della scienza e
rammentano agli scopritori ed investigatori solitari,
che l'indagine per sè sola non basta. Come tale essa
porta realmente la vita, il movimento, il colore in
un cumulo di materiali che, senza una parola vivificante,
avrebbero chi sa per quanto ancora, continuato
a rimaner lettera morta, e risponde pienamente
alle esigenze della critica più severa, perchè nel fatto
dà più di quanto in sul principio non sembri promettere,
e perchè riempie al tempo stesso, e nel miglior
modo che mai si potesse desiderare, una lacuna,
che era pur sempre rimasta aperta rispetto ad uno
dei periodi più luminosi della nostra storia.









Assumendo l'incarico di rendere accessibile all'universale
dei nostri compatriotti un libro scritto
con tanta serietà di propositi e con sì piena coscienza
della dignità e dell'alta missione della storia, noi ci
lusinghiamo di aver fatta opera, che non debba parere
nè superflua ai bisogni del nostro paese, nè discara
a quanti amano fra noi l'incremento de' buoni studi.
Altri giudicherà come abbiamo soddisfatto agli obblighi
nostri di fronte al Pubblico ed all'Autore. A noi
non resta che d'invocare l'indulgenza di entrambi e
di porgere a quest'ultimo il tributo della nostra più
viva riconoscenza per la squisita cortesia, colla quale,
autorizzando la nostra traduzione, volle arricchirla
di numerose aggiunte e correzioni inedite, che danno
un pregio tutto affatto speciale alla presente edizione
e la pongono, per questo riguardo, al di sopra
delle stesse edizioni finora comparse del testo tedesco.



Mantova, 1º Dicembre 1875.



Il Traduttore.








A



LUIGI PICCHIONI



VENERATO MAESTRO COLLEGA ED AMICO



L'AUTORE







PARTE PRIMA
LO STATO COME OPERA D'ARTE






CAPITOLO I.
Introduzione.





Condizioni politiche d'Italia nel sec. XIII. — La Monarchia normanna
sotto Federico II. — Ezzelino da Romano.





Questo scritto porta il titolo di semplice Saggio nel
senso più rigoroso della parola, perchè nessuno sa meglio
dell'autore, ch'egli s'è posto ad una impresa di vasta
mole con mezzi e forze di gran lunga sproporzionate. Ma,
quand'anche egli potesse sino ad un certo grado dichiararsi
soddisfatto del proprio lavoro, non oserebbe tuttavia
lusingarsi di aver con ciò meritato la lode degl'intelligenti
e dei maestri. Già forse di per sè i contorni ideali
del quadro di una data civiltà presentano una importanza
diversa ad ogni osservatore; e quando poi trattisi
di una civiltà che, come madre immediata, continua ad
influire sulla nostra, quasi impossibile riesce di evitare
che ad ogni tratto non si ridesti il sentimento e il giudizio
subbiettivo tanto di chi scrive, che di chi legge.
Nell'ampio mare, nel quale ci avventuriamo, le vie e le
direzioni possibili sono molte; e gli stessi studi intrapresi
per questo lavoro assai facilmente potrebbero in mano
ad altri non solo ricevere uno sviluppo ed una trattazione
diversa, ma porgere occasione altresì a conclusioni
del tutto contrarie. E per vero il soggetto ha in sè
tanta importanza da far desiderare di vederlo studiato

sotto tutti gli aspetti e da punti di vista i più disparati.
In mezzo a ciò noi saremo contenti, se la nostra parola
non cadrà affatto inascoltata e se questo libro sarà giudicato
nel suo insieme come un tutto organico, che può
stare da sè. La più grave difficoltà in una storia della
cultura sta appunto nel dover rompere la continuità del
processo storico, scomponendolo in parti che spesso sembrano
arbitrarie, per pur giungere a darne comecchessia
un'immagine. — Alla maggior lacuna del libro pensavamo
altra volta di poter supplire con un'altra opera, che
avrebbe dovuto intitolarsi: l'Arte nel secolo del Rinascimento;
ma questo proposito non ha potuto effettuarsi
che in parte.[1]





La lotta fra i Papi e gli Hohenstauffen finì col lasciare
l'Italia in uno stato politico essenzialmente diverso da
quello degli altri paesi occidentali. Mentre in Francia,
in Ispagna, in Inghilterra il sistema feudale era ordinato
per modo che, dopo percorso lo stadio della sua vita,
dovette cadere nelle braccia della monarchia unitaria;
mentre in Germania contribuì a mantenere, almeno esteriormente,
l'unità dell'Impero, in Italia invece s'era
quasi interamente sottratto ad ogni specie di dipendenza.
Gl'imperatori del secolo XIV, anche nei casi più favorevoli,
non vi furono più accolti come supremi signori
feudali, ma solamente come capi e sostegni possibili di
potenze già costituite; e dal canto suo il Papato, ricco
di aderenti e di appoggi, era forte abbastanza da impedire
ogni futura unificazione del paese, ma non già da

poter fondarne una esso stesso.[2] Fra l'uno e l'altro di
questi rivali eravi una moltitudine di aggregazioni politiche — repubbliche
e principati — talune già preesistenti,
altre surte da poco, la cui esistenza non era fondata
che puramente sul fatto.[3] In esse lo spirito della
moderna politica europea scorgesi per la prima volta
abbandonarsi liberamente a' suoi propri istinti, trascorrendo
assai di frequente agli eccessi del più sfrenato
egoismo, conculcando ogni diritto e soffocando il germe
di ogni più sana cultura; ma dove queste tendenze furono
arrestate od almeno comecchessia controbilanciate,
quivi si ha subito qualche cosa di nuovo e di vivo nella
storia, si ha lo Stato nato dal calcolo e dalla riflessione,
lo Stato come opera d'arte. Questa nuova vita si manifesta
tanto nelle repubbliche che nei principati in mille
modi diversi, e ne determina non solo la forma interna,
ma altresì la politica estera. — Noi ne prenderemo in
esame il tipo più completo ed esplicito negli Stati retti
a forma principesca.





Gli Stati retti a forma principesca trovarono un modello
illustre nel regno normanno dell'Italia meridionale
e della Sicilia, dopo la trasformazione che esso aveva
subìto per opera dell'imperatore Federico II.[4] Questi,
cresciuto in mezzo ai pericoli e alle insidie e in prossimità
ai Saraceni, si era abituato assai per tempo a
giudicar delle cose e a trattarle da un punto di vista affatto
obbiettivo, anticipando così il tipo dell'uomo moderno

sul trono. A queste sue qualità bisogna aggiungere
altresì la profonda conoscenza ch'egli aveva delle
condizioni interne degli Stati saraceni e della loro amministrazione,
nonchè la guerra a morte sostenuta coi
Papi, che obbligò entrambi i contendenti a mettere in
campo tutte le forze ed i mezzi, di cui poteano disporre.
Le ordinanze di Federico (specialmente dal 1231 in avanti)
non mirano ad altro, fuorchè alla distruzione completa
del sistema feudale e alla trasformazione del popolo in
una moltitudine indifferente, inerme e solo in estremo
grado tassabile. Egli centralizzò l'intera amministrazione
giudiziaria e politica in un modo sino a quel tempo affatto
sconosciuto in Occidente. Nessun ufficio poteva più essere
conferito in virtù dell'elezione popolare, sotto pena di
veder devastato il paese, dove ciò si osasse, e ridotti
gli abitanti in condizione servile. Le imposte, basandosi
sopra uno sconfinato catasto e sulle consuetudini maomettane,
venivano percette con quei modi vessatorii e
crudeli, senza dei quali, del resto, in Oriente è impossibile
estorcere un quattrino ai contribuenti. Qui insomma
non si ha più un popolo, ma una moltitudine di sudditi
sottoposti a sì rigido sindacato, che non possono nemmeno,
senza speciale permesso, nè prender moglie, nè studiare
all'estero: — l'università di Napoli infatti fu la prima
a metter leggi restrittive agli studi; — quando lo stesso
Oriente, in simili materie almeno, lasciava la più ampia
libertà. E dai despoti musulmani copiò altresì Federico
il sistema di esercitare il commercio per conto proprio
in tutto il mare Mediterraneo, riserbandosi, con molto
scapito de' suoi sudditi, il monopolio di parecchi oggetti. — I
califfi fatimiti colle loro tendenze eterodosse non ancor
ben manifeste erano stati (almeno sul principio) abbastanza
tolleranti colla religione dei loro sudditi: Federico

al contrario corona il suo sistema di governo con una
persecuzione contro gli eretici, che sembrerà tanto più
riprovevole, quando si ammetta, come par quasi certo,
che egli in costoro abbia inteso di perseguitare i partigiani
non tanto della libertà di coscienza, quanto del
libero vivere civile. Finalmente egli si tiene sempre
dappresso, quali agenti di polizia all'interno e come nucleo
dell'armata contro i nemici esterni, quei Saraceni
trapiantati dalla Sicilia a Lucera e a Nocera, che con
uguale indifferenza sono sordi ai lamenti dei sudditi e
alle scomuniche papali. — I sudditi, disavvezzi alle armi,
lasciarono più tardi, con indolente apatìa, consumarsi la
rovina di Manfredi e il trionfo dell'Angioino; ma questi
alla sua volta fece suo quel sistema di governo, e se
ne giovò a' suoi scopi ulteriori.





Accanto all'imperatore, che mirava a centralizzare
ogni cosa, sorge un usurpatore di un genere tutto affatto
particolare, Ezzelino da Romano, vicario e genero di lui.
Egli non rappresenta propriamente nessun sistema di
governo o di amministrazione, poichè tutta la sua attività
fu sprecata in guerre continue per l'assoggettamento
delle Provincie orientali dell'Italia superiore; ma, come
tipo politico pei tempi posteriori, non è meno importante
del suo imperiale protettore. Sino a questo tempo ogni
conquista ed usurpazione del Medio-Evo erasi effettuata
in vista di veri o pretesi diritti di eredità ed altro, o
a danno degl'infedeli e degli scomunicati. Ora per la
prima volta si tenta la fondazione di un trono sulla strage
delle moltitudini e su altre infinite crudeltà, che è come
dire, impiegando ogni sorta di mezzi, pur di riuscire allo
scopo. Nessuno dei tiranni posteriori, non lo stesso Cesare
Borgia, ha uguagliato Ezzelino nella immanità dei

delitti; ma l'esempio era dato, e la caduta di Ezzelino
non ricondusse la giustizia fra i popoli, nè fu di alcun
freno agli usurpatori venuti dopo.



Indarno S. Tommaso d'Aquino, nato suddito di Federico,
pose innanzi la dottrina di una costituzione di
governo, in cui il principe s'immagina assistito da una
Camera alta da lui nominata e da una Rappresentanza
eletta dal popolo. Simili teorie si perdevano senza eco
nelle scuole, e Federico ed Ezzelino rimasero per l'Italia
le due più grandi figure politiche del secolo XIII. La
loro personalità, rappresentata sotto un aspetto per metà,
leggendario, costituisce la parte più importante delle
«Cento novelle antiche», la cui originaria redazione
cade certamente in questo secolo.[5] In esse si parla di
Ezzelino con quella specie di reverente paura, che sogliono
inspirare le cose grandi, e in breve un'intera
letteratura si forma intorno alla sua persona, dalla cronaca
dei testimoni oculari alla tragedia, che ne fa quasi
un mito.[6]



Subito dopo la caduta di entrambi pullulano numerosi,
principalmente dalle lotte partigiane dei Guelfi e
dei Ghibellini, i singoli tiranni, in generale quali capi
dei Ghibellini, ma in occasioni e condizioni così diverse,
che è impossibile non riconoscere in questo fatto una
legge di suprema ed universale necessità. Quanto ai mezzi,
di cui si servono, essi non hanno bisogno che di continuare
sulla via adottata già dai partiti: l'espulsione o
la distruzione degli avversari e delle loro case.





CAPITOLO II.
La Tirannide nel secolo XIV.





Finanze e loro rapporti colla civiltà. — L'ideale di un principe assoluto. — Pericoli
interni ed esterni. — Giudizio dei Fiorentini
sui tiranni. — I Visconti sino al penultimo.





Le maggiori e minori tirannidi del secolo XIV sono
una prova evidente del come esempi consimili non andarono
punto perduti. Le loro immanità parlavano abbastanza
altamente, e la storia le ha circostanziatamente
descritte; ma, come Stati destinati a sostenersi da sè e
a non contare che sopra le proprie forze, e organizzati
in conformità a questo scopo, presentano pur sempre una
particolare importanza.



Il calcolo freddo ed esatto di tutti i mezzi, di cui in
allora nessun principe fuori d'Italia aveva nemmeno
un'idea, congiunto con una potenza quasi assoluta dentro
i limiti dello Stato, fece sorgere qui uomini e forme politiche
affatto speciali.[7] Il segreto principale del regnare
stava, pei tiranni più accorti, nel lasciare possibilmente
le imposte quali ognuno di essi le aveva trovate o fissate
al principio della sua signorìa. Tali erano: un'imposta

fondiaria basata sopra un catasto; determinati dazi
di consumo, e gabelle pure determinate sopra l'importazione
e l'esportazione: vi si aggiungevano poi le rendite
dei dominii privati della casa regnante. Esse non
oltrepassavano mai un certo limite, tranne il caso di un
notevole aumento nella pubblica prosperità e nel commercio.
Di prestiti, quali si vedevano effettuarsi nelle
comunità repubblicane, qui non si parlava neppure; e
più volentieri si ricorreva a qualche ardito colpo di mano,
quando si poteva prevedere che non avrebbe prodotto
veruna scossa, come, per esempio, la destituzione e la
spogliazione, all'uso affatto orientale, dei supremi magistrati
della finanza.[8]



Con queste rendite si cercava di provvedere a tutti
i bisogni della piccola corte, alla guardia personale del
principe, ai mercenari assoldati, alle pubbliche costruzioni, — nonchè
ai buffoni ed agli uomini d'ingegno, che
formavano il seguito del regnante. L'illegittimità, circondata
da continui pericoli, isola il tiranno: l'alleanza
più onorevole ch'egli possa stringere, è quella degli uomini
superiori, senza riguardo alcuno alla loro origine.
La liberalità dei principi del nord nel secolo XIII s'era
ristretta ai cavalieri, vale a dire alla nobiltà che serviva
e cantava. Non così il tiranno italiano: sitibondo di gloria
e vago di trionfi e di monumenti, egli pregia l'ingegno
come tale, e se ne giova. Col poeta e coll'erudito
si sente sopra un terreno nuovo, e quasi in possesso di
una nuova legittimità.





Universalmente noto sotto questo rapporto è il tiranno
di Verona, Can Grande della Scala, il quale negl'illustri

esuli accoglieva alla sua corte i rappresentanti di tutta
Italia. Gli scrittori se ne mostrarono riconoscenti: Petrarca,
le cui visite a questa corte trovarono un biasimo
così severo, ci dà il tipo ideale più completo di un principe
del secolo XIV.[9] Dal suo mecenate — il signore
di Padova — egli pretende molte e grandi cose, ma in
modo tale da mostrare ch'egli ne lo crede anche capace.
«Tu non devi essere il padrone, ma il padre de' tuoi sudditi
e devi amarli come tuoi figli, anzi come membra
del tuo stesso corpo. Armi, guardie e soldati puoi tu adoperare
contro i nemici; — co' tuoi concittadini devi ottener
tutto a forza di benevolenza. Bene inteso, io dico
i soli cittadini che amano l'ordine; poichè chi ogni giorno
va in cerca di mutamenti, è un ribelle, un nemico dello
Stato, e contro simile genìa una severa giustizia deve
aver sempre il suo corso».[10] Entrando poi ne' particolari,
vi si scorge la finzione affatto moderna dell'onnipotenza
dello Stato: il principe deve aver cura di tutto, restaurare
e mantenere le chiese e i pubblici edifizi, sorvegliare
la polizia delle strade, prosciugar le paludi, regolare
la vendita del vino e dei grani, ripartire equamente
le imposte, soccorrere i poveri e gl'infermi e accordar
la sua protezione e la sua confidenza agli uomini illustri,
perchè questi soli gli assicurano un posto glorioso presso
la posterità.[11]







Ma, per quanti possano essere stati i lati luminosi
e i meriti personali di taluni fra questi principi, tuttavia
il secolo XIV riconosceva o almeno presentiva la breve
durata e l'effimera sussistenza della maggior parte delle
tirannidi. Siccome istituzioni politiche di questo genere
per lor natura son destinate a mantenersi tanto più stabilmente,
quanto maggiore è l'estensione del loro territorio,
così era anche naturale che i principati più potenti
fossero sempre proclivi ad ingoiare i più deboli.
Quale ecatombe di piccoli signori non fu sacrificata in
questo tempo ai soli Visconti! — A questi pericoli esterni
poi corrispondeva quasi sempre un cupo fermento all'interno,
e questo stato di cose non poteva certamente non
esercitare una sinistra influenza sull'animo del principe.
L'arbitrio male inteso e lo sfrenato egoismo da un lato,
i nemici e i cospiratori dall'altro lo trasformavano quasi
inevitabilmente in tiranno nel peggior senso della parola.
Avesse egli almeno potuto fidarsi de' suoi più prossimi
congiunti! Ma dove tutto era illegittimo, non poteva
neanche parlarsi di un diritto stabile di eredità, sia riguardo
alla successione al trono, come altresì riguardo
alla ripartizione dei beni, e appunto nei momenti di maggior
pericolo un risoluto cugino od uno zio si sostituivano,
nell'interesse stesso dell'intera famiglia, al posto
del legittimo erede minorenne od inetto. Anche l'esclusione
o il riconoscimento dei figli illegittimi davano occasione
a liti continue. E così accadde, che un numero
ragguardevole di queste famiglie si trovò avere nel seno
non pochi di tali congiunti malcontenti e sitibondi di
vendetta; il che non di rado condusse poscia al tradimento

aperto e alle stragi domestiche. Altri, vivendo
all'estero in qualità di fuggiaschi, si chiudono in paziente
aspettativa, come ad esempio quel Visconti che,
stando a pescare sul lago di Garda,[12] al messo del suo
rivale, che lo avea richiesto quando pensasse di ritornare
a Milano, seccamente rispose: «non prima che le
scelleratezze del tuo padrone abbiano superato le mie».
Talvolta sono altresì i congiunti del principe che lo sacrificano
alla pubblica moralità troppo altamente offesa,
per salvare così gl'interessi della dinastia.[13] Altrove la
signoria è ancora proprietà dell'intera famiglia per modo
che il capo di essa è obbligato di sentire il parere dei
membri che la compongono, ed anche in questo caso la
divisione del possesso e della potenza è causa frequente
di acerbi rancori.





Tutti questi fatti eccitano assai per tempo il più profondo
disprezzo negli scrittori fiorentini d'allora. Già il
fasto stesso ed il lusso, col quale i principi cercavano
forse non tanto di soddisfare alla propria vanità, quanto
d'impressionare la fantasia del popolo, è fatto segno ai
loro più amari sarcasmi. Guai se un signore sorto di fresco
capita loro tra mano, come fu il caso appunto dell'intruso
Doge Agnello da Pisa (1364), che usava uscire
a cavallo con uno scettro d'oro in mano e, tornato a
casa, mostravasi dalla finestra appoggiato a guanciali e
a drappi pure tessuti in oro «a quel modo che soglionsi
mostrar le reliquie de' Santi», facendosi servire in ginocchio,

quasi fosse un Papa od un Imperatore.[14] Ma più
spesso ancora questi vecchi fiorentini assumono un tuono
grave e serio. Dante intende e caratterizza egregiamente
il lato ignobile e volgare della cupidigia e dell'ambizione
dei nuovi principi. «Che cosa vogliono dire le vostre
trombe, e i corni e i flauti e le tibie, se non: venite,
venite, carnefici, venite, avoltoi?».[15] Il castello della tirannide
non s'immagina che in sito eminente ed isolato,
riboccante d'insidie e di carceri, vero ricettacolo di miseria
e di ribalderìe.[16] Altri predicono sventure a chiunque
s'accosti o serva il tiranno,[17] che da ultimo trovano
degno esso stesso di compassione, costretto, com'è, ad
odiare tutti i buoni e gli onesti, a non fidarsi di chicchessìa
e a leggere ad ogni momento in viso a' suoi sudditi
la speranza della sua caduta. «A quello stesso modo,
scrive M. Villani, che le tirannidi nascono, crescono e
si rassodano, così nasce e cresce con loro l'elemento
segreto, che deve trarlo a rovina».[18] E tuttavia si tace
di ciò che costituiva il più spiccato contrasto tra le
città libere e i principati: Firenze infatti tendeva allora
a promovere il maggiore sviluppo possibile della individualità,

mentre i tiranni non vogliono emergere che
essi stessi, con gl'immediati loro aderenti. Il sindacato
sulle persone si esercitava in modo rigorosissimo, come
ne fanno prova gli uffici allora generalizzati dei passaporti.[19]



Lo spavento e la miseria di tali condizioni assumevano
agli occhi dei contemporanei un aspetto ancor più
speciale per le superstizioni astrologiche e per l'empietà
di taluni fra quei tiranni. Quando l'ultimo dei Carrara
non fu più in grado di agguerrire le mura e le porte
di Padova spopolata dalla pestilenza e assediata dai Veneziani
(1405), gli uomini della sua guardia lo udirono
spesso nel silenzio della notte invocare il demonio, «perchè
lo uccidesse!».





Il tipo più completo e più istruttivo di queste tirannidi
del secolo XIV si ha indubbiamente nei Visconti
di Milano, dalla morte dell'arcivescovo Giovanni (1354)
in poi. In Bernabò pel primo riscontrasi una quasi somiglianza
di famiglia coi più feroci imperatori romani:[20]
l'affare di Stato più importante è la caccia dei cinghiali
del principe: chi a questo riguardo si permette il più
piccolo arbitrio, è messo a morte fra inauditi tormenti:
il popolo tremante deve nutrirgli i suoi cinquemila e più
cani da caccia, sotto la più stretta responsabilità per la
loro salute. Le imposte vengono percette nei modi più
odiosi, che si possano immaginare: sette figlie ricevono

una dote di 100,000 fiorini d'oro ciascuna, e, in onta
a ciò, un enorme tesoro si trova accumulato nelle mani
del principe. Alla morte di sua moglie (1384) una notificazione
«ai sudditi» intima che, come altre volte essi
parteciparono alle gioie del loro signore, così ora devono
dividere con lui il dolore, e quindi portare il lutto
per un intero anno. — Senza riscontro poi è il colpo di
mano, con cui il nipote di lui Giangaleazzo giunse ad
averlo nelle sue mani (1385), per mezzo di una di quelle
trame ben riuscite, nel riferire le quali trema il cuore
anche agli storici più lontani.[21] In Giangaleazzo si vede
a gran tratti il tiranno, che aspira soltanto a cose colossali.
Egli spese non meno di 300,000 fiorini d'oro in
gigantesche opere d'arginatura, per poter divergere a
suo talento il Mincio da Mantova e il Brenta da Padova,
e togliere così ogni mezzo di difesa a queste due città,[22]
e non par lungi dal vero ch'egli abbia pensato altresì
ad un prosciugamento delle lagune di Venezia. Fondò
la Certosa di Pavia, «il più maraviglioso di tutti i conventi»[23]
e il Duomo di Milano, «che in grandezza e
magnificenza supera tutte le chiese della cristianità»;
e forse anche il palazzo di Pavia, cominciato da suo padre
Galeazzo e da lui condotto a compimento, era in
allora la più splendida residenza principesca, che vi fosse
in Europa. In questo egli trasportò la sua celebre biblioteca
e la grande collezione di reliquie sacre, nelle
quali egli aveva una fede affatto particolare. Con tali
idee sarebbe stato strano che in politica non avesse steso

la mano alle più alte corone. Il re Venceslao lo fece
duca (1395); ma egli non pensava a meno che al regno
di tutta Italia[24] o alla corona d'imperatore, quando invece
si ammalò e morì (1402). Si vuole che tutti i suoi
Stati presi insieme gli fruttassero in un anno la rendita
ordinaria di un milione e dugento mila fiorini d'oro, oltre
ad altri 800,000 di sussidi straordinari. Dopo la sua
morte, il dominio, che egli con ogni sorta di violenze
avea messo insieme, andò in brani, e appena poterono
essere conservate le provincie più vecchie che lo componevano.
Chi può dire che cosa sarebbero divenuti i
suoi figli Giovanni Maria (morto nel 1412) e Filippo
Maria (morto nel 1447), se fossero vissuti altrove e con
altre tradizioni di famiglia? Ma, come eredi di questa
casa, essi ereditarono anche l'enorme cumulo di scelleratezze
e vigliaccherie, che vi si era venuto ingrossando
di generazione in generazione.



Anche Giovanni Maria alla sua volta va celebre pe' suoi
cani, ma non son più cani da caccia, bensì mastini ch'egli
aveva addestrati a sbranar uomini vivi, e dei quali ci
furono tramandati anche i nomi, come degli orsi dell'imperatore
Valentiniano I.[25] Allorquando nel maggio
dell'anno 1409, mentre durava ancora la guerra, il popolo

affamato gridava sul suo passaggio pace! pace!, egli
scatenò su di esso le sue soldatesche, che scannarono
duecento persone; e dopo ciò proibì, pena la forca, di
pronunciar le parole pace e guerra, e prescrisse perfino
agli ecclesiastici di dire nella Messa dona nobis tranquillitatem,
in luogo di pacem. Da ultimo alcuni congiurati
giovaronsi destramente del momento, in cui il
gran condottiere del pazzo duca, Facino Cane, giaceva
gravemente infermo a Pavia, e assassinarono Giovanni
Maria presso la chiesa di S. Gottardo a Milano; ma il
morente Facino fece giurare lo stesso giorno a' suoi ufficiali
di sostenere l'erede Filippo Maria, ed egli stesso
per di più propose che la moglie sua, Beatrice di Tenda,
si sposasse, dopo la sua morte, a quest'ultimo,[26] ciò che
si verificò anche ben presto.





Ed in tempi come questi Cola di Rienzo s'immaginava
di poter fondare sull'entusiasmo cadente della borghesia
già corrotta di Roma un nuovo Stato, che comprendesse
tutta l'Italia! In verità che, accanto a tali
principi, egli ha l'aria piuttosto di un povero illuso o
di un folle.





CAPITOLO III.
La Tirannide nel secolo XV.





Interventi e viaggi degl'imperatori. — Loro pretensioni messe in
disparte. — Mancanza di uno stabile diritto ereditario. Successioni
illegittime. — I condottieri quali fondatori di stati. — Loro
rapporti coi propri signori. — La famiglia Sforza. — Progetti del
giovane Piccinino e sua caduta. — Posteriori tentativi dei condottieri.





Nel secolo XV la tirannide mostra già un carattere
affatto diverso. Molti dei piccoli ed anche alcuni dei
grandi tiranni del secolo precedente, come i Della Scala
e i Carrara, erano già caduti in basso; i più potenti,
arricchiti delle spoglie altrui, si sono riordinati all'interno
in modo affatto speciale; Napoli riceve dalla nuova
dinastia aragonese un impulso più energico e vigoroso.
Ma del tutto caratteristico per questo secolo è lo sforzo
dei condottieri per crearsi uno stato indipendente, od
anche una corona, ciò che costituisce un passo ulteriore
sulla via dei fatti compiuti, un premio elevato all'ingegno
e all'audacia. I piccoli tiranni, per assicurarsi un
rifugio, si mettono ora al servizio degli stati maggiori
e si fanno lor condottieri, il che procaccia loro danaro
e impunità per parecchi misfatti, e talvolta anche ingrandimento
del loro territorio. Tutti poi, presi insieme,
grandi e piccoli hanno bisogno di sforzi maggiori, debbono
procedere più circospetti e guardinghi e astenersi

da crudeltà troppo immani. In generale non potevano
osare che quel tanto di male, che fosse stato necessario
per riuscire nei loro scopi; — e questo veniva lor perdonato,
almeno da chi non ne restava offeso. Della pietà religiosa,
che tornò pure di tanto vantaggio agli altri principi
legittimi d'Occidente, qui non si ha traccia veruna;
tutt'al più vi si riscontra una specie di popolarità, che
però non esce dalle mura della città che serve di residenza:
i principi italiani sentono che ciò che deve loro
maggiormente giovare, è il freddo calcolo e l'ingegno.
Un carattere come quello di Carlo il Temerario, che con
impeto cieco tende a scopi destituiti affatto d'ogni pratica
utilità, era un vero enigma per essi. «Gli Svizzeri
non sono che poveri contadini e quand'anche si uccidessero
tutti, sarebbe questa pur sempre una magra
soddisfazione pei magnati di Borgogna, che per avventura
perissero in tale lotta! Quand'anche il duca giungesse
a posseder la Svizzera senza contrasto alcuno, le
sue rendite annue non si aumenterebbero nemmeno di
5000 ducati» ecc.[27] Ciò che in Carlo vi era di medievale,
le sue fantasie e idealità cavalleresche, non era
cosa più comprensibile da lungo tempo in Italia. Quando
poi si seppe che co' suoi ufficiali e comandanti usava
unire ai rabbuffi gli schiaffi, e tuttavia li teneva al suo
servizio, che maltrattava le proprie truppe, per punirle
di una disfatta sofferta, e da ultimo, che in presenza di
tutto l'esercito sparlava de' suoi consiglieri intimi, — allora
tutti i diplomatici del mezzodì lo diedero per
ispacciato.[28] Ma da un altro lato Luigi XI, che nella politica

superò gli stessi principi d'Italia, e che non cessava
di manifestare la sua ammirazione per Francesco
Sforza, rimase loro molto al di sotto, colpa la sua volgare
natura, in fatto di civiltà e gentilezza.





Una strana mescolanza di bene e di male è il carattere
prevalente di questi stati italiani del secolo XV.
La personalità del principe è sì colta, ed egli si presenta
sotto un aspetto talmente importante per la sua posizione
e pel compito che si propone,[29] che un giudizio su
lui dal punto di vista morale riesce oltremodo difficile.



La base fondamentale della signoria è e rimane illegittima,
e vi pesa sopra come una maledizione, che non
può cancellarsi. Le concessioni e le investiture imperiali
non valgono a mutare un tale stato di cose, perchè il
popolo non si cura di sapere, se i suoi padroni abbiano
comperato un brano di pergamena in paese straniero o
da uno straniero di passaggio per le loro terre.[30] Se
gl'imperatori fossero stati utili a qualche cosa, non
avrebbero dovuto lasciar sorgere i tiranni: quest'era il
ragionamento delle moltitudini non istrutte. Sino dalla
spedizione a Roma di Carlo IV gl'imperatori non hanno
che sanzionato in Italia le tirannidi sorte senza di essi,
ma non poterono guarentirle con altro che con semplici

documenti. La comparsa e la dimora di Carlo in Italia
non è che una delle più vergognose mascherate politiche,
che sieno state; ed ognuno può leggere in Matteo
Villani[31] in qual modo i Visconti lo menarono attorno
pel loro territorio e da ultimo lo scortarono a' confini,
come egli corse da un luogo all'altro a guisa di mercatante
girovago per iscambiar con danaro al più presto
i suoi privilegi, con che meschino apparato fece il suo
ingresso in Roma, e come infine, senza nemmeno avere
sfoderato la spada, se ne tornò col sacco pieno al di là
delle Alpi.[32] Almeno Sigismondo la prima volta venne
con la buona idea (1414) d'indurre papa Giovanni XXIII
a prender parte al Concilio, che egli aveva in animo di
riunire; e fu appunto in quella circostanza che, trovandosi
insieme il Papa e l'Imperatore sull'alto della torre

di Cremona per godervi il prospetto di gran parte della
Lombardia, al loro ospite Gabrino Fondolo, tiranno della
città, passò pel capo il pensiero di farli precipitare al
basso ambedue. La seconda volta però anche Sigismondo
comparve da vero avventuriere, indugiandosi ben più di
mezzo anno a Siena, dove era ritenuto prigioniero qual
debitore insolvente, e giungendo poscia a stento in Roma,
per farvisi incoronare. Che dovremo dir poi di Federigo
III? Le sue discese in Italia hanno l'aria di viaggi
di vacanza o di ricreazione fatti a spese di coloro, che
desideravano veder confermati con qualche brevetto imperiale
i loro diritti, o di quelli che si sentivano solleticati
nella loro ambizione di poter dare pomposa ospitalità
ad un imperatore. Di quest'ultimi fu Alfonso di
Napoli, al quale l'onore della visita imperiale non costò
meno di 150,000 fiorini d'oro.[33] In Ferrara, al suo secondo
ritorno da Roma (1469), Federico stette chiuso un dì intiero
in una sala di udienza, occupato a conferir titoli e
dignità (non meno di ottanta); e vi nominò cavalieri, dottori,
notari, conti di diverso grado, vale a dir conti palatini,
conti col diritto di nominar dottori (anche cinque
per volta), di legittimar bastardi, di crear notari ecc.[34]
Tutto ciò era gratuito, in apparenza; sennonchè al di lui
cancelliere dovevasi un segno di riconoscenza per la redazione
dei relativi documenti, riconoscenza che ai ferraresi
parve un po' cara.[35] Che cosa pensasse il duca Borso
nel vedere il suo imperiale protettore rilasciar tali diplomi
e tutta la sua piccola corte fare incetta di titoli,
la storia non lo dice. Ma gli umanisti, che allora avevano

l'ultima parola in tutto, erano divisi in due schiere, secondochè
si trovavano, o no, cointeressati in quel traffico.
Perciò, mentre gli uni[36] festeggiavano l'imperatore
con quel giubilo convenzionale che era proprio dei poeti
della Roma imperiale, il Poggio per contrario non sa più
che cosa voglia propriamente significare l'incoronazione:
avvegnachè gli antichi non coronassero che gl'imperatori
vittoriosi e di niun'altra corona, fuorchè di alloro.[37]



Con Massimiliano I poi comincia, insieme all'intervento
generale dei popoli stranieri, una nuova politica
imperiale verso l'Italia. Il fatto con cui essa ebbe principio — l'investitura
di Lodovico il Moro coll'esclusione dell'infelice
suo nipote dal trono — non era di tal natura da
poter promettere buona fortuna. Secondo la moderna
teoria degli interventi, quando due prepotenti vogliono
fare in brani un paese, anche un terzo può farsi innanzi e
darvi mano; anche l'impero adunque poteva ora pretendere
la sua parte. Ma in tal caso non era più da parlare
di diritto, nè di giustizia. Quando Luigi XII era aspettato
a Genova (1502) e dal vestibolo della sala maggiore nel
palazzo dei Dogi fu tolta l'aquila imperiale per sostituirvi
i gigli di Francia, lo storico Senarega[38] chiese dappertutto
che cosa propriamente significasse quell'aquila rispettata
in tante rivoluzioni, e quali diritti l'Impero
avesse su Genova? Nessuno gli seppe rispondere altro,
fuorchè l'antico ritornello, che Genova era una camera
imperii. E infatti nessuno in generale in Italia avrebbe
saputo dare allora una risposta decisiva su tali questioni.
Soltanto quando Carlo V fu padrone ad un tempo e

dell'Impero e della Spagna, potè con le forze spagnuole
far valere le pretese imperiali; ma in fondo ciò che egli
per tal modo guadagnò, tornò a profitto, non già dell'Impero,
ma bensì della monarchia di Spagna.





Dalla illegittimità politica delle dinastie del secolo XV
derivò alla sua volta anche l'indifferenza rispetto alla
nascita legittima che agli stranieri, specialmente al Comines,
parve tanto maravigliosa. La si considerava quasi
come una giunta sopra la derrata. Mentre nelle famiglie
principesche del nord, in quella di Borgogna, per
esempio, ai figli illegittimi non si assegnavano che determinati
appannaggi, come vescovati e simili, e mentre
in Portogallo una linea spuria non giungeva a sostenersi
sul trono che mediante sforzi inauditi, in Italia invece
non v'era casa principesca, che non avesse avuto e pazientemente
tollerato nella stessa linea principale qualche
rampollo illegittimo. Gli Aragonesi di Napoli erano
la linea bastarda della casa, perchè l'Aragona propriamente
detta toccò al fratello di Alfonso I. Il grande
Federigo di Urbino con ogni probabilità non era un
vero Montefeltro. Quando Pio II andò al congresso di
Mantova (1459), mossero ad incontrarlo in Ferrara otto
discendenti illegittimi della famiglia d'Este, fra i quali
lo stesso regnante Borso e due figli illegittimi del suo
fratello e predecessore Leonello, ugualmente illegittimo.[39]
Inoltre quest'ultimo aveva avuto per legittima moglie
una principessa, che propriamente non era che una figlia
naturale di Alfonso I di Napoli, avuta da una africana.[40]

Gl'illegittimi erano anche di frequente ammessi alla
successione, specialmente se i figli legittimi erano minorenni
quando qualche pericolo stringeva assai da vicino;
e così fu introdotta una specie di seniorato senza ulteriore
riguardo alla legittimità o illegittimità della nascita. L'opportunità
dell'individuo, il suo merito personale e la
forza del suo talento furono qui sempre più forti della
legge e delle consuetudini invalse in tutti gli altri paesi
d'Occidente. Infatti erano i tempi, in cui si vedevano i
figli stessi dei Papi crearsi dei principati! Nel secolo XVI,
prevalendo l'influenza degli stranieri e della contro-riforma,
che allora incominciava, la cosa destò qualche
maggiore scrupolo, e già il Varchi trova che la successione
dei figli legittimi «è comandata dalla ragione e
sin dai più remoti tempi voluta dal cielo».[41] Il cardinale
Ippolito d'Este fondava le sue pretese alla signoria
di Firenze sul fatto, che egli probabilmente derivava da
un matrimonio legittimo, o in ogni caso era figlio almeno
di una madre uscita da nobile stirpe, mentre il
duca Alessandro avea avuto per madre una fantesca.[42]
Ora cominciano anche i matrimoni morganatici di affezione,
che nel secolo XV, per motivi di moralità e di
politica, non avrebbero avuto alcun senso.





Ma la più alta e più comunemente ammirata forma
dell'illegittimità nel secolo XV è quella del condottiere,
il quale — qualunque sia la sua origine — giunge a procacciarsi
un principato. In sostanza anche l'occupazione
dell'Italia meridionale operata nel secolo XI dai Normanni

non era stata altra cosa; ma ora diversi tentativi
di questa specie cominciarono a tener la Penisola
in perpetue agitazioni.
L'insediamento di un condottiero a signore di un
paese poteva accadere anche senza usurpazione, ogni
qualvolta il principe che lo teneva al suo soldo, mancando
di denaro, pattuiva con lui una mercede in uomini
e terre,[43] le quali, senza di ciò, ed anche nel caso
che licenziasse la maggior parte della sua gente, gli
erano necessarie per porvi al sicuro i suoi quartieri
d'inverno e le provvigioni più indispensabili. Il primo
esempio di un capo di bande provveduto in tal guisa è
Giovanni Hawkwood, che dal papa Gregorio XI ottenne
Bagnacavallo e Cotignola. Ma quando con Alberigo da
Barbiano cominciarono ad apparire sulla scena bande e
condottieri italiani, parve anche più prossima l'occasione
di procurarsi qualche principato, o, se il condottiere lo
possedeva già, quella di allargarlo. Il primo grande
trionfo di questa avidità soldatesca fu festeggiato a Milano
dopo la morte di Giangaleazzo (1402): il governo
de' suoi due figli (v. sopra pag. 19) fu volto principalmente
alla distruzione di questi tiranni giunti al potere
colla forza della propria spada, e dal maggiore di essi,
Facino Cane, i Visconti ereditarono non solo la vedova
di lui (Beatrice di Tenda), ma altresì un bel numero
di città e 400,000 fiorini d'oro, senza contare gli uomini
d'arme del primo marito che Beatrice condusse pure con
sè.[44] Da questo tempo in poi prevalse in modo incredibile

quel rapporto affatto immorale tra i governi che stipendiavano
e i condottieri che si vendevano, che è tanto
caratteristico del secolo XV. Un vecchio aneddoto,[45] di
quelli che sono veri e non veri in ogni tempo e dovunque,
lo dipinge presso a poco così: una volta gli
abitanti di una città (pare che s'intendesse Siena) avevano
un capitano, che li aveva liberati dall'oppressione
straniera: ogni giorno essi si consultavano sul modo
migliore di ricompensarlo, e trovavano che nessuna ricompensa,
che fosse compatibile colle loro forze, sarebbe
stata adeguata, neanche se lo avessero creato signore
della loro città. Allora uno di essi si alzò e disse: uccidiamolo
e poi adoriamolo come nostro patrono. E così
fu fatto, rinnovando il caso di Romolo ucciso dal Senato
romano. E veramente da nessuno i condottieri avevano
maggior bisogno di guardarsi, quanto dai principi o dai
governi, pei quali combattevano; poichè, se vincitori,
erano riguardati come pericolosi e fatti uccidere, come
toccò a Roberto Malatesta subito dopo la vittoria riportata
per Sisto IV (1482); se vinti, si vendicava in loro
la sconfitta sofferta, come fecero i Veneziani col Carmagnola
(1432).[46] Dal punto di vista morale è un fatto

degno di molta considerazione, che i condottieri assai
di frequente erano obbligati di dare in ostaggio la propria
moglie ed i figli, senza per questo giungere a procacciarsi
maggior fiducia da parte degli altri, o sentir
cresciuta la propria in questi. Avrebbero dovuto essere
eroi d'abnegazione, caratteri della tempra di Belisario,
per tenersi puri dall'odio, e solo una bontà interna a
tutta prova avrebbe potuto salvarli dal diventare malfattori
perfetti. Qual maraviglia adunque se noi li vediamo
per la massima parte dispregiatori d'ogni cosa più
sacra, pieni di crudeltà e di perfidia contro chiunque,
e anche al limitare della morte indifferenti affatto alle
scomuniche papali? Ma al tempo stesso in alcuni la personalità
e il talento si svilupparono in sì alto grado da
imporre a forza l'ammirazione e la riconoscenza dei loro
soldati, offrendo così nella storia il primo esempio di
eserciti, nei quali la forza impellente è senz'altro il credito
personale del duce. Una splendida prova se ne ha
nella vita di Francesco Sforza,[47] contro il quale nessun
pregiudizio di classe fu mai tanto forte da impedirgli di
acquistarsi presso tutti la più grande popolarità e di sapersene
giovare a tempo opportuno: si sa infatti che
più di una volta i nemici, al solo vederlo, deposero
spontaneamente le armi e lo salutarono rispettosamente
a capo scoperto, perchè ognuno riconosceva in lui «il padre
comune di tutti gli uomini d'arme». Questa famiglia
Sforza ha un altro lato interessante, ed è che di essa,
più che di qualunque altra, si possono seguire passo
passo tutti i tentativi fatti per giungere al principato.[48]

Il fondamento di questa fortuna fu la grande sua fecondità:
Jacopo, il celebre padre di Francesco, non aveva
meno di venti tra fratelli e sorelle, tutti rozzamente allevati
in Cotignola, presso Faenza, al sentimento di una
di quelle inestinguibili vendette, che sono così frequenti
in Romagna, contro la famiglia dei Pasolini. Tutta la
casa degli Sforza era trasformata in un arsenale e in
un corpo di guardia: la stessa madre e le figlie non
respiravano che sentimenti di vendetta e di sangue. Ancor
tredicenne Jacopo si tolse di là segretamente per recarsi
innanzi tutto a Panicale presso Boldrino, condottiere
del Papa, quel medesimo, il quale anche morto continuava
a guidar le sue schiere, dandosi la parola d'ordine
da una tenda tutta circondata di bandiere, nella
quale giaceva imbalsamato il suo corpo, — sino a tanto
che si trovò un successore che fosse degno di lui. Jacopo,
di mano in mano che co' suoi servigi cresceva in credito
e potenza, tirò con sè anche i suoi congiunti e per mezzo
di essi si procacciò quei vantaggi, che ad un principe
procura sempre una numerosa dinastia. Furono infatti
questi congiunti che tennero insieme la sua armata per
tutto il tempo ch'egli languì prigioniero nel Castel dell'Uovo
a Napoli; e fu sua sorella che fece prigionieri
colle stesse sue mani i negoziatori di quella corte, e
con questa rappresaglia lo salvò dalla morte. Altri indizii
della larghezza delle sue viste si ebbero in questo,
che Jacopo in affari pecuniari era scrupolosamente ligio
alla parola data, e con ciò si mantenne in credito, anche
dopo qualche rovescio, presso tutti i banchieri; che
in qualsiasi occasione egli prese sempre le parti del popolo
contro la licenza della soldatesca; che non trascorse
mai a nessun atto di ferocia contro le città conquistate
e, più ancora, che non esitò a dare in moglie ad un

altro la celebre sua concubina Lucia (la madre di Francesco),
per serbarsi sempre libero di passare, data l'occasione,
a nozze principesche. Ed in quest'ultimo riguardo
egli andò più oltre, non volendo che neanche i suoi congiunti
contraessero unioni non approvate da lui. Nel
medesimo tempo egli si tenne sempre lontano dall'empietà
e dalla vita perduta e rotta de' suoi compagni
d'arme; e quando mandò pel mondo suo figlio Francesco,
lo congedò con tre avvertimenti essenzialmente pratici:
«non accostarti alla donna altrui; non battere alcuno
de' tuoi e se l'hai battuto, allontanalo più che puoi; non
cavalcare nessun cavallo di duro freno o che perda
volentieri la ferratura». Ma prima d'ogni altra cosa
egli era, se non un grande capitano, almeno un grande
soldato, e poteva vantarsi di un corpo sano, robusto ed
esperto in ogni genere di esercizi; si conciliava la popolarità
co' suoi modi franchi e schietti, e possedeva una
maravigliosa memoria, che gli faceva ricordare anche
dopo molti anni tutti i suoi soldati, lo stato del loro
servizio, i loro cavalli ecc. Colto non era che nella letteratura
italiana; ma nelle ore d'ozio amava erudirsi
nella storia, e fece tradurre dal latino e dal greco molti
scrittori per suo uso particolare. Francesco suo figlio,
ancor più celebre di lui, volse sin da principio chiaramente
tutte le sue mire a crearsi una grande signoria,
e con splendidi fatti d'armi e con un tradimento assai
destramente mascherato giunse anche a farsi padrone
della potente Milano (1447-1450).



Il suo esempio sedusse. Enea Silvio intorno a questo
tempo scriveva:[49] «nella nostra Italia, tanto vaga di
mutamenti, dove nulla ha stabilità e non sussiste omai

più nessuno dei vecchi governi, non è difficile che anche
i servi possano divenir re». Uno specialmente che si
diceva egli stesso «il figlio della fortuna», preoccupava
in allora tutte le menti del paese: Giacomo Piccinino,
figlio di Niccolò. Era una questione d'interesse
vivissimo e generale quella di sapere, se anche egli riuscirebbe
a fondare, o no, un principato. Gli Stati maggiori
erano evidentemente interessati ad impedirglielo,
ed anche Francesco Sforza trovava che sarebbe stato
un vantaggio per tutti, se la serie dei condottieri divenuti
sovrani si fosse terminata con lui. Ma le truppe
e i capitani spediti contro il Piccinino, specialmente nell'occasione
che egli voleva impadronirsi di Siena, trovavano
invece che il loro tornaconto stava nel sostenerlo:
«se la si fa finita con lui (dicevan essi ad una voce),
noi possiam tornarcene a lavorare le nostre terre».[50]
Perciò, nel tempo stesso che lo tenevano assediato in
Orbetello, lo fornivano essi medesimi di viveri, tanto
che egli potè da ultimo uscire da quel frangente a patti
onorevolissimi. Ma nemmen per questo riuscì a sottrarsi
eternamente al proprio destino. Tutta Italia presentiva
già ciò che stava per accadere quand'egli, dopo
una visita fatta allo Sforza in Milano (1465), si condusse
a Napoli a visitare il re Ferrante. In onta a tutte
le garanzie e ai rapporti ch'egli aveva nelle regioni più
elevate, quest'ultimo lo fece uccidere nel Castel Nuovo.[51]

Anche i condottieri, che possedevano stati pervenuti
loro per via di eredità, non furono mai pienamente sicuri:
quando Roberto Malatesta e Federigo di Urbino morirono
nel medesimo giorno, l'uno a Roma, l'altro a Bologna
(1482), avvenne che ognuno di essi, morendo, raccomandava
all'altro il suo stato.[52] Il fatto è che contro
una classe di persone, che si permetteva tutti arbitrii,
tutto sembrava permesso. Francesco Sforza ancor molto
giovane s'era sposato ad una ricca ereditiera di Calabria,
Polissena Ruffa, contessa di Montalto e n'aveva avuto
anche una figlia: — una zia le avvelenò entrambe, per
appropriarsi l'eredità.[53]





Dalla caduta del Piccinino in avanti, la formazione
di nuovi stati creati da condottieri parve uno scandalo
da non doversi assolutamente tollerar più, e i quattro
stati maggiori, Napoli, Milano, la Chiesa e Venezia sii
unirono in un sistema d'equilibrio, che doveva impedirne
la rinnovazione. Nello stato della Chiesa, che formicolava
di tirannelli, stati in parte già condottieri o che lo
erano ancora, sino dal tempo di Sisto IV i soli nepoti
del Papa s'attribuirono esclusivamente il privilegio di
tentar simili imprese. Ma non appena nella politica si
manifestava una oscillazione qualunque, ecco che i condottieri
ricomparivano. Sotto il debole governo di Innocenzo
VIII poco mancò che un capitano per nome Boccalino,
stato già dapprima a servizio in Borgogna, non
si desse insieme alla città di Osimo, di cui s'era fatto

padrone, in mano a' Turchi;[54] e si dovette andar più che
contenti, quando egli, per la mediazione di Lorenzo il
Magnifico, s'indusse ad accomodarsi con una somma di
danaro e ad andarsene. Nell'anno 1495, quando tutto
andò a scompiglio per la venuta di Carlo VIII, un Vidovero,
condottiere da Brescia, volle fare esperimento
delle sue forze:[55] egli aveva preso già dapprima la città
di Cesena, uccidendo molti della nobiltà e della borghesia,
ma il castello aveva resistito ed egli aveva dovuto ritirarsi:
ora, accompagnato da alcune genti cedutegli da
un altro ribaldo suo pari, Pandolfo Malatesta da Rimini,
figlio del nominato Roberto e condottiero al soldo dei
Veneziani, tolse all'arcivescovo di Ravenna la città di
Castelnuovo. I veneziani, che temevano di peggio ed
oltre a ciò erano pressati dal Papa, ingiunsero a Pandolfo
«a fine di bene» di far prigioniero, datane l'occasione,
il suo buon amico, ed egli vi si prestò, benchè
«a malincuore»; poco dopo gli sopraggiunse il comando
di farlo morir per le forche. Pandolfo non potè usargli
altro riguardo, fuorchè quello di farlo strozzare dapprima
nel carcere, e di mostrarlo morto al popolo. — L'ultimo
notevole esempio di tali usurpatori è il celebre castellano
di Musso, il quale, fra gli scompigli del milanese
avvenuti in seguito alla battaglia di Pavia (1525), improvvisò
la sua sovranità sul lago di Como.





CAPITOLO IV.
Le Tirannidi minori.





I Baglioni di Perugia. — Loro interne discordie e le nozze di sangue
dell'anno 1500. — Fine di questa famiglia. — Le case dei Malatesta,
dei Pico e dei Petrucci.





Delle tirannidi del secolo XV può dirsi in generale,
che le maggiori scelleratezze s'accumularono nelle più
piccole di esse. Frequentissime in famiglie, i cui membri
volevano vivere tutti secondo il loro grado, erano
le questioni per causa di eredità: Bernardo Varano da
Camerino si sbarazzò coll'assassinio di due fratelli (1434),
unicamente perchè i suoi figli ne agognavano le ricchezze.[56]
Se in qualche città un tiranno si distingueva
per un governo saggio, moderato, alieno dal sangue e
per la protezione accordata alla cultura, questi era di
regola un discendente di qualche grande famiglia, o almeno
ne dipendeva per ragioni politiche. Di questa specie
fu, per esempio, Alessandro Sforza principe di Pesaro,[57]
fratello del grande Francesco e suocero di Federigo
da Urbino (morto nel 1473). Saggio amministratore e
giusto ed affabile regnante, costui, dopo una lunga carriera

guerresca, ebbe un regno tranquillo, durante il
quale raccolse una splendida biblioteca e passò il suo
tempo in pie ed erudite conversazioni. Anche Giovanni II
dei Bentivogli di Bologna (1462-1506), la cui politica
era modellata su quella degli Estensi e degli Sforza,
potrebbe essere registrato nel numero di costoro. — Qual
brutale ferocia invece non si riscontra nelle famiglie
dei Varani di Camerino, dei Malatesta di Rimini,
dei Manfredi di Faenza, e soprattutto dei Baglioni di
Perugia! — Delle vicende di questi ultimi sul finire
del secolo XV noi abbiamo ampie notizie da eccellenti
fonti storiche — le cronache del Graziani e del Matarazzo.[58]





I Baglioni erano una di quelle famiglie, la cui signoria
non si era mai trasformata in un vero principato,
ma consisteva soltanto in una supremazia esercitata dentro
la cerchia della città e basata sulle grandi ricchezze
e sull'influenza effettiva nel conferimento delle pubbliche
dignità. Nell'interno della famiglia uno solo era riguardato
come il capo supremo di essa; ma un profondo e
nascosto rancore regnava tra i membri de' suoi rami diversi.
Di fronte ad essi mantenevasi un partito contrario,
composto di nobili capitanati dagli Oddi. Intorno al 1487
tutti erano in armi e le case dei grandi erano piene di
bravi: non passava giorno che non si commettesse qualche
atto di violenza: nell'occasione che dovea portarsi
a seppellire uno studente tedesco, stato quivi ucciso, due
collegi si posero in armi l'un contro l'altro, e talvolta i
bravi di diverse case venivano a battaglia tra loro sulla
pubblica piazza. Indarno i commercianti e gli operai ne

movevano lamento: i governatori e i nipoti dei Papi tacevano
o se ne andavano al più presto possibile. Da
ultimo gli Oddi furono costretti ad abbandonare Perugia,
e allora la città si convertì in una fortezza assediata sotto
la piena signoria dei Baglioni, ai quali anche il duomo
dovette servire di caserma. Le cospirazioni e le sorprese
venivano represse con terribili vendette: nell'anno 1491,
dopo avere scannato d'un tratto ben cento trenta congiurati
introdottisi in città, e dopo averne appeso i corpi
alle mura del palazzo del comune, furono alzati sulla
pubblica piazza trentacinque altari e per tre giorni vi si
fecero celebrar messe e far processioni, per purgare e
riconsacrare quel luogo contaminato. Un nipote di Innocenzo
VIII fu pugnalato di pieno giorno sulla pubblica
via; un altro di Alessandro VI, che vi era stato spedito
a metter la pace, dovette ritirarsi sotto il peso del pubblico
disprezzo. Per converso, ambedue i capi della casa
dominante, Guido e Rodolfo, ebbero frequenti colloqui
colla santa e taumaturga monaca domenicana suor Colomba
da Rieti, la quale, sotto la minaccia di grandi
sventure avvenire, consigliava, ma infruttuosamente, la
pace. — In mezzo a tutto ciò il cronista non tralascia
anche in questa occasione di mettere in rilievo la devozione
e la pietà dei migliori fra i perugini. — Mentre
Carlo VIII si avvicinava (1494), i Baglioni e gli esigliati,
accampatisi in Assisi e nei dintorni, condussero una guerra
di tal natura, che nella pianura interposta tutti gli edifici
furono atterrati, i campi rimasero incolti, i contadini
si trasformarono in audaci masnadieri, e non solo i cervi,
ma i lupi altresì corsero a loro agio quel terreno fatto
deserto e vi trovarono gradito pascolo nei cadaveri dei
caduti, o, come allora dicevasi, nella «carne cristiana».
Quando Alessandro VI nel 1495 fuggì nell'Umbria dinanzi

a Carlo VIII, che ritornava da Napoli, trovandosi
a Perugia, concepì l'idea di sbarazzarsi per sempre dei
Baglioni, e propose a Guido una festa qualunque, un
torneo o qualche cosa di simile, per averli tutti insieme
nelle sue mani; ma Guido fu pronto a rispondere che
«il più bello di tutti gli spettacoli sarebbe stato il
vedere riuniti insieme tutti gli uomini d'arme di Perugia»;
e allora il Papa rinunziò al suo progetto. Poco
dopo gli espulsi tornarono a fare una nuova sorpresa,
nella quale i Baglioni non ottennero la vittoria se non
in virtù del loro eroismo personale. Fu in quella occasione
che Simonetto Baglione, appena diciottenne,
tenne fronte con pochi sulla pubblica piazza a parecchie
centinaia di nemici e, caduto per più di venti ferite,
si rialzò di nuovo a combattere, sino a che accorse
in suo aiuto Astorre Baglione, il quale, alto sul suo cavallo
e tutto armato di ferro dorato e con un gran falcone
sull'elmo, «si slanciò nella mischia pari al Dio
Marte nelle gesta e nell'aspetto».



Era quello il tempo, in cui Raffaello, fanciullo allor
dodicenne, studiava alla scuola di Pietro Perugino. Forse
le impressioni di quei giorni sono riprodotte e fatte
eterne nelle sue prime figure in piccolo di S. Giorgio e
di S. Michele: forse sopravvive ancora, per non morire
mai più, una reminiscenza di esse nella figura dello
stesso S. Michele fatta in grande posteriormente; e se
Astorre Baglione ha per avventura avuto in qualche
cosa la sua apoteosi, non potrebbesi cercarla altrove,
fuorchè nella figura del celeste guerriero nel gran quadro
di Eliodoro.



Gli avversari parte erano periti, parte per paura si
erano allontanati, nè in seguito ebbero più la forza di
tentar nuovi attacchi. Dopo qualche tempo seguì una

parziale riconciliazione e ad alcuni fu concesso il ritorno.
Ma Perugia non ridivenne per questo nè più tranquilla
nè più sicura: le discordie interne della famiglia dominante
proruppero allora in fatti ancor più spaventevoli.
Contro Guido, Rodolfo ed i loro figli Giampaolo, Simonetto,
Astorre, Gismondo, Gentile, Marcantonio ed altri
sorsero uniti due pronipoti, Grifone e Carlo Barciglia:
quest'ultimo era al tempo stesso nipote del principe Varano
di Camerino e cognato di uno degli anteriori banditi,
Geronimo dalla Penna. Indarno Simonetto, che
aveva sinistri presentimenti, scongiurò suo zio a permettergli
di uccidere questo Penna: Guido glielo proibì.
La cospirazione maturò improvvisamente nell'occasione
delle nozze di Astorre con Lavinia Colonna, a mezzo
l'estate dell'anno 1500. La festa cominciò e durò alcuni
giorni tra sinistri indizi, il cui aumentarsi ci vien descritto
egregiamente dal Matarazzo. Il Varano, che era
presente, li ingannò tutti: a Grifone con arte diabolica
fe' balenare agli occhi la possibilità di regnar solo e lasciò
credere vera una supposta tresca di sua moglie
con Giampaolo, e quando tutto fu ordito, ad ognuno
dei congiurati fu assegnata una vittima da scannare.
(I Baglioni aveano tutti abitazioni separate, la maggior
parte nel luogo, dove è l'attuale castello). Dei bravi,
che erano presenti, ognuno ebbe quindici uomini a' suoi
ordini: gli altri furono posti in vedetta. Nella notte del
15 luglio le porte furono forzate e compiuti gli assassinii
di Guido, di Astorre, di Simonetto e di Gismondo:
gli altri poterono fuggire.



Mentre il cadavere di Astorre giaceva, con quello
di Simonetto, sulla pubblica via, gli spettatori «e specialmente
gli studenti stranieri» furono uditi paragonarlo
con quello di qualche antico romano: tanto imponente

e grandioso n'era l'aspetto. In Simonetto essi
trovavano l'espressione di un'audacia spinta all'estremo,
come se la morte stessa non avesse potuto domarlo. I
vincitori si recarono attorno dagli amici della famiglia,
cercando di rendersi bene accetti, ma trovarono tutti in
lagrime ed occupati a preparar la partenza per fuggire
alla campagna. Frattanto quelli dei Baglioni che erano
fuggiti, raccolsero genti al di fuori, e poi, con Giampaolo
alla testa, penetrarono il giorno seguente nella
città, dove altri aderenti, anch'essi minacciati di morte
dal Barciglia, s'affrettarono ad unirsi con loro: presso
S. Ercolano Grifone cadde nelle mani di Giampaolo, che
lo abbandonò a' suoi, perchè lo scannassero; ma il Barciglia
ed il Penna riuscirono a fuggire a Camerino presso
il promotore principale di quella tragedia, e così in un
momento, quasi senza perdita alcuna, Giampaolo si trovò
padrone della città.



Atalanta, la bella e ancor giovane madre di Grifone,
la quale il giorno innanzi, insieme alla di lui moglie
Zenobia e a due figli di Giampaolo, si era ritirata in
un podere e avea respinto da sè più volte, non senza
lanciargli la sua maledizione materna, il figlio che s'affrettava
a raggiungerla, accorse ora colla nuora e cercò
del figlio stesso già moribondo. Tutti fecero largo alle
due donne: nessuno voleva essere riconosciuto per l'uccisore
di Grifone, per non tirarsi addosso gli sdegni
della madre. Ma s'ingannavano: ella stessa scongiurò
il figlio a perdonare a' suoi uccisori, ed egli morì ribenedetto
da lei e riconciliato con tutti. Con reverenza
mista di pietà tutti guardavano poscia alle due donne,
quando con vesti ancora intrise di sangue attraversarono
la piazza. Quest'è quella Atalanta, per la quale
più tardi Raffaello dipinse la celebre sua Deposizione.

Con quel quadro ella depose il proprio dolore ai piedi
della Regina di tutti gli addolorati.



Il Duomo, che avea visto la maggior parte di queste
tragedie nelle sue vicinanze, fu lavato con vino e
consacrato di nuovo. Ma rimase pur sempre in piedi
l'arco trionfale eretto per le nozze con suvvi dipinte le
gesta di Astorre e colle poesie laudative di colui, che
ci narrò tutti questi avvenimenti, il buon Matarazzo.



In seguito si formò una storia affatto leggendaria
de' tempi anteriori dei Baglioni, che non è se non un
riflesso di queste atrocità. Secondo questa leggenda,
tutti i discendenti di questa casa sarebbero morti da
tempo immemorabile di morte violenta, una volta non
meno di ventisette d'un tratto; le loro case sarebbero
state già anteriormente atterrate, e coi materiali delle
medesime sarebbero state selciate le vie ecc. Ma il
fatto è, che la distruzione vera e reale dei loro palazzi
non ebbe luogo che più tardi, sotto il governo di
Paolo III.



In onta a tutto questo, e' pare che essi di quando
in quando abbiano avuto anche de' buoni intendimenti,
come è certo che misero un po' d'ordine nel loro partito
e che protessero i pubblici ufficiali dagli arbitrii
della nobiltà. Sennonchè la maledizione pareva inseguirli,
e scoppiò di nuovo più tardi contro di essi, a guisa d'incendio
solo apparentemente domato. Giampaolo fu con
lusinghe attirato a Roma nel 1520 sotto Leone X e
quivi decapitato: uno de' suoi figli, Orazio, che tenne
Perugia solo per qualche tempo e in circostanze burrascosissime,
specialmente perchè parteggiava pel duca di
Urbino ugualmente minacciato dal Papa, inferocì ancora
una volta in modo atrocissimo contro la propria famiglia,
assassinando uno zio e tre cugini, tanto che il duca stesso

gli fe' dire che era tempo di farla finita.[59] Suo fratello,
Malatesta Baglione, è il duce de' fiorentini, che nel 1530
si rese tristamente immortale col suo tradimento, e il
figlio di questo, Ridolfo, è quell'ultimo della famiglia,
che coll'uccisione del Legato papale e dei pubblici ufficiali
conseguì nel 1534 una breve, ma spaventevole
signoria.





Coi tiranni di Rimini avremo occasione d'incontrarci
ancora qua e colà. — Audacia, empietà, talento guerresco
e cultura assai raffinata raramente si riunirono in
un uomo solo, come in Sigismondo Malatesta (morto nel
1467). Ma dove i misfatti sovrabbondano, come in questa
casa, quivi finiscono anche col preponderare sopra qualsiasi
altra qualità e col trascinare il tiranno nell'abisso.
Il già menzionato Pandolfo, nipote di Sigismondo, non
giunse a sostenersi se non perchè i Veneziani non volevano,
ad onta di qualsiasi delitto, veder la caduta di
nessuno dei loro condottieri; e quando i suoi sudditi, per
motivi ragionevolissimi, lo bombardarono nella sua cittadella
di Rimini (1497), e poi lo lasciarono fuggire,[60]
un commissario veneziano lo ripose nella signoria, benchè
macchiato di fratricidio e di ogni sorta di scelleratezze.
In capo a tre decenni però i Malatesta trovaronsi
ridotti alla condizione di poveri banditi. L'epoca del 1527
fu, come quella di Cesare Borgia, veramente fatale a
queste piccole tirannidi, delle quali ben poche sopravvissero,
ed anche queste con assai scarsa fortuna. — Alla
Mirandola, dove regnavano i piccoli principi della famiglia
Pico, dimorava nell'anno 1533 un povero letterato,

Lilio Gregorio Giraldi, che si era quivi rifugiato dal
sacco di Roma al tetto ospitale del canuto Giovan Francesco
Pico (nipote del celebre Giovanni). I dialoghi che
egli ebbe col principe intorno al monumento sepolcrale,
che questi voleva preparare a sè stesso, diedero origine
ad uno scritto,[61] che nella dedica porta la data dell'aprile
di quello stesso anno. Ma quanto è triste il poscritto!
«Nell'ottobre dello stesso anno lo sventurato principe,
assalito di notte tempo, perdette il trono e la vita per
opera di un figlio di suo fratello, ed io stesso, gittato
nella più profonda miseria, potei a stento salvare la vita
fuggendo».



Una pseudo-tirannide affatto priva di carattere proprio,
come fu quella, che Pandolfo Petrucci esercitò
dal 1490 in poi nella città di Siena, lacerata allora dalle
frazioni, è appena degna di essere ricordata. Incapace e
crudele, egli regnò coll'aiuto di un professore di diritto
e di un astrologo, e sparse qua e là qualche terrore con
atti di violenza e di sangue. Suo passatempo prediletto
in estate era di rotolar massi di pietra dal monte Amiata,
senza pensare dove e su chi cadessero. A lui riuscì quello,
a cui non avean potuto giungere nemmeno i più astuti,
di sottrarsi cioè alle insidie di Cesare Borgia: tuttavia
morì più tardi abbandonato e dispregiato da tutti. I suoi
figli però si sostennero ancor lungamente in una specie
di mezza signoria.





CAPITOLO V.
Le maggiori case principesche.





Gli Aragonesi di Napoli. — L'ultimo Visconti di Milano. — Francesco
Sforza e la sua fortuna. — Galeazzo Maria e Lodovico il
Moro. — I Gonzaga di Mantova. — Federigo da Montefeltro, duca
di Urbino. — Ultimo splendore della corte urbinate. — Gli Estensi
a Ferrara; tragedie domestiche e fiscalità. — Traffico dei pubblici
uffici, polizia e lavori pubblici. — Merito personale. — Fedeltà
della capitale. — Il direttore di polizia Zampante. — Partecipazione
dei sudditi al lutto di corte. — Pompa della corte. — Protezione
accordata alle lettere.





Fra le dinastie più importanti quella degli Aragonesi
vuol essere considerata a parte. L'ordinamento feudale,
che qui sin dal tempo dei Normanni si mantenne come
una signoria inerente al possesso fondiario dei Baroni,
vi dà già un'impronta speciale allo Stato, mentre nel
resto d'Italia, eccettuata la parte meridionale del dominio
della Chiesa e poche altre regioni, non sussiste
omai più che il semplice possesso come tale, e lo Stato
non permette più che diventi ereditario nessun ufficio.
Inoltre Alfonso il Magnanimo (morto nel 1488), che
sin dal 1435 divenne signore di Napoli, è di un'indole
affatto diversa da quella de' suoi veri o pretesi discendenti.
Splendido in tutto, dignitosamente affabile e quindi
caro al popolo, non biasimato nemmeno, anzi ammirato,
per la tarda sua passione per Lucrezia d'Alagna, egli

non aveva che un solo difetto, quello di una grande
prodigalità,[62] ma con tutta la sequela delle inevitabili
conseguenze, che sogliono derivarne. Infedeli amministratori
delle finanze furono dapprima onnipotenti, e da
ultimo vennero dal re, caduto in fallimento, spogliati
dei loro averi; una crociata fu indetta, ma al solo scopo
di poter taglieggiare anche il clero sotto questo pretesto:
in occasione di un grande terremoto avvenuto nell'Abruzzo,
i superstiti dovettero continuare a pagar l'imposta
anche pei morti. In mezzo a tutto ciò Alfonso
accolse ospiti eccelsi alla sua corte con una magnificenza
sino allora inaudita, lieto di sprecare per chiunque, anche
pe' suoi stessi nemici (v. sopra p. 25). Nel rimunerar
poi i lavori letterari non conobbe misura; al Poggio regalò
una volta d'un solo tratto cinquecento monete d'oro
per la traduzione latina della Ciropedia di Senofonte.



Ferrante, che venne dopo di lui,[63] passava per suo
figlio illegittimo avuto da una dama spagnuola, ma forse
discendeva da qualche Moro bastardo di Valenza. Fosse
il sangue o le congiure ordite contro la sua vita dai
Baroni, che lo rendevano cupo e feroce, fatto è che tra
i principi di quel tempo egli figura come il più terribile
di tutti. Instancabilmente operoso, riconosciuto da tutti
come una delle più forti menti politiche e alieno al
tempo stesso da ogni sregolatezza, egli volge tutte le
sue forze, tra le quali anche quella di un implacabile

odio e di una profonda dissimulazione, all'annientamento
completo de' suoi nemici. Offeso in quanto può avere di
più geloso un principe, mentre i capi dei Baroni erano
da un lato congiunti a lui per parentela e dall'altro alleati
di tutti i suoi nemici esterni, egli s'abituò alle imprese
le più arrischiate, come a faccende, per così dir,
quotidiane. Per procacciarsi i mezzi di sostener questa
lotta al di dentro e le guerre al di fuori, egli procedette
a un di presso con quei modi violenti, che erano
stati tenuti già da Federico II. Infatti avocò a sè il
traffico dei grani e degli olii, e al tempo stesso concentrò
il commercio in generale nelle mani di un ricco negoziante,
Francesco Coppola, il quale divideva con lui
gli utili e teneva nella sua dipendenza tutti i noleggiatori:
prestiti forzosi, esecuzioni e confische, aperte simonìe
e gravose contribuzioni imposte alle corporazioni
ecclesiastiche procacciavano il resto. I passatempi di Ferrante,
oltre la caccia ch'egli esercitava senza rispettar
legge alcuna, furono di due specie: di aver, cioè, presso
di sè i suoi nemici o vivi in ben custodite prigioni o
morti e imbalsamati nello stesso costume, che soleano
portare da vivi.[64] Egli sogghignava ferocemente, quando
parlava a' suoi più fidati dei prigionieri: e quanto alla
sua collezione di mummie, non ne fece mai mistero alcuno.
Le sue vittime erano quasi tutti uomini, dei quali
egli s'era impadronito per tradimento, ordinariamente
invitandoli al suo reale banchetto. Del tutto infernale
poi fu il contegno usato col primo ministro Antonello
Petrucci, che avea logorato la vita e la salute al suo
servizio, e del cui spavento sempre crescente Ferrante

si valse per estorcerne doni, finchè da ultimo un'apparente
complicità nell'ultima cospirazione dei Baroni gli
fornì il pretesto di imprigionarlo e di farlo morire, insieme
al Coppola. Il modo con cui tutto ciò è raccontato
dal Caracciolo e dal Porzio fa ancor oggi rabbrividire. — Dei
figli del re il maggiore, Alfonso duca di
Calabria, ebbe negli ultimi tempi una specie di correggenza:
dissipatore brutale e feroce, superava il padre
in franchezza, e non si peritava minimamente di far palese
anche il suo disprezzo per la religione e i suoi riti.
Indarno si cercherebbero in questi principi almeno quei
tratti di coraggio e di generosità che s'incontrano in
altri tiranni d'allora; e se pur s'interessano talqualmente
dell'arte e della cultura del loro tempo, non è che per
solo lusso od apparenza. In generale gli spagnuoli venuti
in Italia sono tutti più o meno profondamente corrotti:
ma gli ultimi rampolli di questa dinastia di Mori
bastardi (1494 e 1503) mostrano una perversità, che oggimai
può dirsi un vizio organico di famiglia. Ferrante
muore tra sospetti e rancori: Alfonso accusa di tradimento
il proprio fratello Federigo, l'unico della casa
che non fosse uno scellerato, e lo offende nel modo il
più indegno: da ultimo, egli stesso, che pure fino a questo
momento era stato riguardato come uno de' più valenti
capitani d'Italia, fugge senza consiglio in Sicilia e
abbandona in preda ai francesi e al tradimento di tutti
il proprio figlio, il minore Ferrante. Una dinastia, che
avesse regnato come questa, avrebbe dovuto almeno far
pagar cara la sua rovina, se i suoi figli e nipoti dovevano
sperare, quando che fosse, una restaurazione. Ma
jamais homme cruel ne fut hardi, come disse in questa
occasione assai giustamente, benchè da un solo punto
di vista, Comines.







Schiettamente italiano nel senso del secolo XV appare
il principato nei duchi di Milano, la signoria dei
quali da Gian Galeazzo in poi è stata una monarchia
assoluta nel suo più completo sviluppo. Innanzi tutto
l'ultimo dei Visconti, Filippo Maria (1412-1447), è uno
dei personaggi più notevoli del tempo, e fortunatamente
ne possediamo una eccellente biografia.[65] In lui si vede
con rigore pressochè matematico ciò che la paura può
fare di un uomo dotato di attitudini non comuni e collocato
in una posizione elevata. Tutta la sua politica
non ha che uno scopo, la sicurezza della sua propria
persona, con questo solo di buono, che il suo crudele
egoismo non degenerò mai in furibonda sete di sangue.
Nel castello di Milano, che allora era circondato da magnifici
giardini, viali e steccati, egli se ne sta solitario,
senza uscire nemmeno una volta in molti anni a visitar
la città. Le sue escursioni si restringono a quelle
città di provincia, dove egli ha grandiosi castelli: la flottiglia
che, tirata da rapidi destrieri, lo porta qua e là
pei canali da lui stesso costruiti, è disposta in modo da
prestarsi agli usi della più perfetta etichetta. Chi oltrepassava
la soglia del castello, doveva sottoporsi ad una
visita rigorosissima: là dentro poi nessuno doveva affacciarsi
a qualsiasi finestra, per timore che si facessero
cenni con quei di fuori. Un sistema minuzioso di esami
era prescritto per coloro, che erano destinati a formar
parte del seguito personale del principe: indi venivano
loro affidati i più alti uffici diplomatici e privati, perchè
non si faceva differenza tra questi e quelli. — E, in
mezzo a tutto ciò, quest'uomo condusse lunghe e difficili

guerre ed ebbe sempre tra mano affari politici della
più alta importanza, il che lo obbligava a spedire continuamente
qua e là uomini muniti di pieni poteri. Ma
la sua sicurezza stava in ciò, che nessuno nella sua corte
si fidava degli altri, che i condottieri erano sorvegliati
da spie, e i plenipotenziari e gli ufficiali superiori erano
tenuti divisi tra loro da un sistema di discordie artificialmente
mantenute, specialmente coll'accoppiar sempre
un uomo onesto con un ribaldo. Anche nell'interno della
sua coscienza Filippo Maria si garantisce una perfetta
tranquillità, adottando al tempo stesso una doppia linea
di condotta; credendo cioè all'influsso dei pianeti e ad
una cieca fatalità e inginocchiandosi tuttavia a tutti i
santi del cielo,[66] studiando gli antichi scrittori, ma dilettandosi
altresì dei romanzi francesi della cavalleria. Per
ultimo egli, che non voleva mai sentir menzionare la
morte e che faceva perfino trasportar fuori del castello,
se moribondi, i suoi favoriti, perchè quell'asilo della felicità
non fosse contaminato dalla presenza di un cadavere,[67]
egli stesso affrettò volontariamente la propria fine,
col farsi chiudere una ferita e col ricusare una cavata
di sangue, ed è morto con dignitosa fermezza.





Il di lui genero e successore, il fortunato Francesco
Sforza (1450-1466), era forse, fra gl'italiani d'allora,
l'uomo più di qualunque altro fatto secondo l'indole del
suo tempo. In nessun altro, quanto in lui, si parve la
vittoria del genio e della forza individuale, e chi non

voleva credere alla superiorità de' suoi talenti, doveva
almeno riconoscere in lui il prediletto della fortuna. I milanesi
andavano orgogliosi di avere ora un signore di
tanta fama; ed infatti nella circostanza del suo ingresso
nella città la folla del popolo acclamante gli si fece talmente
d'attorno, che lo portò a cavallo sin dentro al
Duomo, senza che egli potesse smontare.[68] Udiamo ora
che cosa scrive di lui il papa Pio II colla sua solita perspicacia:
«nell'anno 1459, allorquando il duca intervenne
al congresso dei principi in Mantova, toccava
oggimai il suo sessantesimo anno (più precisamente il
cinquantottesimo), ma stava a cavallo come un giovane,
alto e imponentissimo della persona, con lineamenti serii,
calmo ed affabile ne' discorsi, con contegno di vero principe,
ed un complesso di doti corporali e mentali senza
pari nel nostro secolo: — tale era l'uomo, che dalla più
umile condizione seppe sollevarsi al possesso di un trono.
La moglie di lui era bella e virtuosa, i figli graziosi come
angioletti: raramente fu infermo; e in generale vide il
compimento di tutti suoi desiderii. Ciò non ostante dovette
egli subire altresì qualche contrarietà: la moglie
gli uccise per gelosia la ganza; i suoi antichi compagni
d'arme ed amici, Troilo e Brunoro, lo abbandonarono,
disertando presso il re Alfonso: un altro, Ciarpollone,
dovette egli far morire sulle forche per tradimento; da
parte del fratello Alessandro gli toccò di vedersi sobbillati
contro i francesi: uno de' suoi figli cospirò contro
di lui e dovette essere imprigionato; la Marca di Ancona,
da lui conquistata in una guerra, gli andò perduta
in un'altra guerra. Nessuno gode mai una felicità tanto
incontrastata, che non abbia comecchessia a lottare coll'avversità.

Felice colui che la incontra di rado!». Con
questa definizione negativa della felicità il dotto Papa
si congeda dal suo lettore. Se egli avesse potuto gettare
uno sguardo nel futuro o soltanto voluto soffermarsi a
considerare in generale le conseguenze di una forma di
governo affatto assoluta, non gli sarebbe certamente sfuggita
la causa vera di quella debolezza, che stava tutta
nella mancanza di buone ed elevate tradizioni famigliari.
Quei fanciulli, belli come angeli, ed oltre a ciò allevati
con tante cure e istrutti in tante discipline, soggiacquero
fatti adulti, a tutte le seduzioni del più sconfinato egoismo.
Galeazzo Maria (1466-1476), vago soltanto delle esterne
apparenze, andava superbo della sua bella mano, degli
stipendi elevati che pagava, del credito finanziario che
godeva, del suo tesoro di due milioni di fiorini d'oro,
degli uomini illustri che lo circondavano, dell'armata
e delle cacce che manteneva. Egli dava inoltre facili
udienze, perchè aveva la parola facile, massimamente
quando si trattava di ridurre al silenzio qualche ambasciatore
veneziano.[69] Ma in mezzo a ciò sovrabbondavano
i capricci, come quello, ad esempio, di far dipingere a
figure una stanza in una sola notte; e quel che è peggio,
spaventevoli atrocità contro coloro che più gli stavano
da vicino, o insensate sregolatezze. Ma tale contegno
parve tirannico ad alcuni esaltati: essi lo uccisero e diedero
con ciò lo Stato nelle mani de' suoi fratelli, uno dei
quali, Lodovico il Moro, pretermettendo in seguito l'incarcerato
nipote, avocò a sè l'intera signorìa. A questa
usurpazione si connettono l'intervento dei Francesi e le
sventure di tutta Italia. Ma il Moro è la più perfetta
figura principesca di questo tempo, e, come figlio dell'epoca

sua, bisogna accettarlo quale è. In onta alla più
profonda immoralità dei mezzi, egli mostra un'ingenuità
affatto caratteristica nell'uso che ne fa: probabilmente
si sarebbe maravigliato, se qualcuno avesse voluto fargli
comprendere, che vi è una responsabilità morale anche
per questi, anzi con ogni verosimiglianza si sarebbe vantato,
come di una virtù, dell'essersi con ogni possibilità
astenuto da qualsiasi sentenza di morte. La venerazione
quasi favolosa che gli Italiani mostravano per la sua
abilità politica, egli l'accettava come un omaggio dovutogli:[70]
e ancora nel 1496 si vantava che il papa Alessandro
era il suo cappellano, l'imperatore Massimiliano
il suo condottiere, Venezia il suo ciambellano, e il re di
Francia il suo corriere, che doveva andare e venire,
secondochè a lui talentava.[71] Perfino nel supremo pericolo
egli fu visto calcolare con maravigliosa freddezza (1499)
tutti i possibili espedienti e far assegnamento (il che gli
torna ad onore) sulla bontà della natura umana: egli respinse
le offerte di suo fratello, il cardinale Ascanio, che
proponeva di tenersi fermo nel castello di Milano, perchè
prima aveano avuto acerbe contese fra loro: «Monsignore,
non abbiatelo a male, di voi non mi fido, quand'anche
siate mio fratello»; e prepose al comando del castello
stesso (che dovea essere «il pegno del suo ritorno») un
uomo, che aveva sempre beneficato,[72] — e che però lo
tradì alla sua volta. — All'interno il Moro pose ogni
cura per amministrare bene e vantaggiosamente lo Stato,

per modo che anche nell'ultimo tempo egli contava, tanto
a Milano, che a Como, sull'amore che gli si portava; ma
è vero altresì, che verso la fine del suo dominio (dal 1496
in poi) egli aveva aggravato soverchiamente la mano
sui contribuenti, usando talvolta mezzi crudeli, come fece,
per esempio, a Cremona, dove per viste puramente precauzionali
fece impiccare un ragguardevole cittadino, che
osò alzar la voce contro le nuove gravezze; ed è vero
eziandio che, da quel tempo in poi, egli nelle udienze
usò tener lontani da sè i supplicanti mediante una sbarra,[73]
in guisa che bisognava elevare il tono della voce per
farsi intendere da lui. — Alla sua corte, la più splendida
d'Europa, dopochè non esisteva più quella di Borgogna,
l'immoralità trionfava nel modo il più scandaloso: il padre
prostituiva la figlia, il marito la moglie, il fratello
la sorella.[74] Ma il principe si mantenne almeno sempre
attivo, e, come figlio delle proprie azioni, si trovò sempre
nella schiera di coloro, che appunto dovevano la propria
posizione alle loro qualità personali, i dotti, i poeti, e gli
artisti in genere. L'accademia da lui fondata[75] dovea servire
innanzi tutto all'uso suo particolare, anzichè al comodo
di una scolaresca da istruire; nè in generale cullava
tanto la fama degli uomini illustri che si tirava vicini,
quando ne cercava la compagnia e i servigi. Si sa che
Bramante in sul principio non ebbe che uno scarsissimo

emolumento;[76] Leonardo però sino al 1496 fu stipendiato
assai lautamente; — del resto qual cosa avrebbe potuto
trattenerlo a questa corte, se egli non vi fosse rimasto
spontaneamente? Il mondo gli stava aperto dinanzi, quanto
forse a nessun altro mortale di quel tempo, e se v'ha
cosa che dimostri esservi stata pur qualche qualità superiore
in Lodovico, essa è certamente questa prolungata
dimora presso di lui di quel misterioso maestro. Ed anche
più tardi, se Leonardo prestò i suoi servigi ad un Cesare
Borgia e ad un Francesco I, non è improbabile che egli
lo abbia fatto sol per aver trovato in ambedue qualche
cosa di straordinario e di superiore al loro tempo.



Dei figli del Moro, che dopo la sua caduta furono
malamente allevati da gente straniera, il maggiore, Massimiliano,
non ha più alcuna rassomiglianza col padre;
ma il minore, Francesco, non era almeno inaccessibile
a qualche tratto di nobile entusiasmo. Milano, che in
questi tempi mutò tanti padroni e con tanto suo danno,
cercò almeno di guarentirsi dalle reazioni, e indusse i
Francesi, che nel 1512 si ritiravano dinanzi alle armi
della Lega Santa e a quelle di Massimiliano, a rilasciarle
una dichiarazione, nella quale era detto che i Milanesi
non ebbero veruna parte nella loro espulsione e potevano
quindi, senza farsi rei di fellonìa, darsi in mano ad un
nuovo conquistatore.[77] Anche sotto il rapporto politico è
da notare che l'infelice città in simili momenti di transizione
era solita, al pari di Napoli al momento della
fuga degli Aragonesi, di sottostare ad un formale saccheggio
esercitatovi da bande di malfattori (talvolta anche
assai ragguardevoli).







Due signorìe in modo speciale bene ordinate e rappresentate
da principi abilissimi sono, nella seconda metà
del secolo XV, quella dei Gonzaga in Mantova e quella
dei Montefeltro in Urbino. I Gonzaga, quanto ai rapporti
di famiglia, erano abbastanza concordi fra loro, ed
era vôlto oggimai un bel tratto di tempo che presso di
loro non si erano verificati assassinii segreti, ed essi potevano,
quando qualcuno moriva, mostrarne pubblicamente
il cadavere. Il marchese Francesco Gonzaga[78] e
sua moglie Isabella d'Este, per quanto anche vi sia stato
qualche dissapore tra loro, appaiono nella storia una coppia
rispettabile e concorde, che educò figli illustri e fortunati
in un tempo, in cui il loro piccolo, ma importantissimo
Stato si trovò esposto a gravissimi pericoli. Che
Francesco, come principe e condottiere, avesse dovuto
seguire una politica leale ed onesta, non era cosa, alla
quale in allora potessero pretendere nè l'imperatore, nè
i re di Francia, nè Venezia; ma egli diè prova, almeno
dopo la battaglia al Taro (1495) e per quanto riguardava
l'onore delle armi, di sentimenti patriottici, e comunicò
questi stessi sentimenti alla propria consorte. Ed
infatti da quel tempo in poi ella non vede in qualsiasi
manifestazione di leale eroismo, quale per esempio la difesa
di Faenza contro Cesare Borgia, che un nobile sforzo
diretto a salvare l'onore italiano. Per giudicare di lei
noi non abbiamo bisogno di ricorrere a quanto ne dissero

gli artisti e gli scrittori, che largamente ricambiarono la
bella principessa della protezione loro accordata; le sue
stesse lettere ci mostrano abbastanza in lei la donna
intrepidamente ferma, cautamente circospetta ed amabile
al tempo stesso. Il Bembo, il Bandello, l'Ariosto e Bernardo
Tasso mandavano i loro lavori a questa corte,
benchè piccola e impotente e spesso anche scarsa a danari;
ma, dopo lo scioglimento della vecchia corte di
Urbino (1508), non vi fu più in nessun luogo un centro
di maggiore cultura, ed anche la corte di Ferrara vi era
in complesso superata, specialmente per la maggior libertà
che vi si godeva. Isabella s'intese molto addentro
nell'arte, e il catalogo della sua piccola, ma scelta pinacoteca
non può esser letto senza ammirazione da alcun
vero amico dell'arte.





Urbino possedeva nel grande Federigo (1444-1482),
fosse egli un vero Montefeltro o no, uno dei più illustri
rappresentanti del potere principesco. Come condottiere,
egli aveva quella politica moralità, che era propria di
questo genere di persone, e di cui essi non erano colpevoli
che per metà: come principe del suo piccolo territorio,
egli seguì la politica di consumare in esso il danaro
guadagnato al di fuori e di opprimerlo il meno possibile
di gravezze. Di lui e de' suoi due successori Guidobaldo
e Francesco Maria fu scritto: «eressero edifici, promossero
l'agricoltura, vissero sempre in patria e tennero al
loro soldo buona quantità di armati: il popolo li ebbe
cari».[79] Ma non solamente lo Stato, bensì anche la corte

era un organismo in ogni senso egregiamente architettato
e condotto. Federigo intratteneva cinquecento persone:
le cariche di corte vi erano complete quanto in
qualsiasi delle corti dei maggiori monarchi; ma nulla
vi si sprecava, tutto aveva uno scopo, e un severissimo
sindacato vegliava su tutto. Qui non giuochi, non corruzioni,
non dissipazioni, perchè la corte doveva essere al
tempo stesso una scuola di educazione militare pei figli
di altre grandi case, ai quali il duca si teneva altamente
onorato di far impartire una soda istruzione. Il palazzo
ch'egli si edificò, non era de' più splendidi, ma spirava
un'aria di pieno classicismo per la felice sua disposizione:
in esso egli raccolse il suo maggior tesoro, la celebre
biblioteca. Siccome egli si sentiva perfettamente
sicuro in un paese, dove ognuno godeva de' suoi beneficii
e nessuno elemosinava, così egli usciva sempre disarmato
e quasi senza seguito; e in ciò nessun principe avrebbe
potuto certamente imitarlo, sia quando egli s'aggirava
pe' suoi giardini aperti a chiunque, sia quando sedeva ad
un banchetto molto frugale in una sala del tutto aperta,
facendosi leggere qualche passo di Livio o libri ascetici
in tempo di quaresima. Dopo il pranzo egli si recava ad
udire una lezione di antichità, e di là passava al chiostro
delle Clarisse, per intrattenersi al parlatorio coll'abbadessa
di cose spirituali. La sera assisteva volentieri
agli esercizii ginnastici della gioventù della sua
corte nel prato di S. Francesco, dove si ha una così
splendida prospettiva, e s'interessava grandemente perchè
nelle sorprese e nelle corse essi apprendessero a muoversi
con arte perfetta. La sua costante preoccupazione
era quella di mostrarsi facile ed accessibile a tutti: visitava
gli artefici, che lavoravano per lui, nelle officine,
dava udienze e sbrigava le istanze dei singoli possibilmente

il giorno stesso che gli venivano presentate. Nessuna
maraviglia quindi che la gente, quando egli passava
per le vie, s'inginocchiasse dinanzi a lui e gli gridasse
dietro: «Dio ti mantenga, signore!» Gli eruditi
poi lo chiamavano senz'altro «luce d'Italia».[80] Suo figlio
Guidobaldo, dotato di grandi qualità, ma vittima di perpetue
infermità e disgrazie, potè finalmente nel 1508
affidare il suo Stato a mani sicure, vale a dire al nipote
Francesco Maria, nipote al tempo stesso di papa Giulio
II, e questi riuscì almeno a salvare il paese da una
stabile dominazione straniera. Singolare è la sicurezza,
con cui questi principi si rassegnano e fuggono, Guidobaldo
dinanzi a Cesare Borgia, Francesco Maria dinanzi
alle truppe di Leone X: essi sanno che il loro ritorno
riescirà tanto più facile e desiderato, quanto meno i sudditi
avranno sofferto da una inutile resistenza. Anche
Lodovico il Moro faceva un calcolo somigliante, ma egli
dimenticava i molti altri motivi d'odio che stavano contro
di lui. — La corte di Guidobaldo, come scuola della
più elevata cultura, è stata resa immortale da Baldassare
Castiglione, il quale fece rappresentare la sua egloga,
il Tirsi, dinanzi a quella società quasi per renderle omaggio
(1506), e più tardi (1518) collocò i dialoghi del suo
Cortegiano nel circolo della coltissima duchessa (Elisabetta
Gonzaga).





La signoria degli Estensi a Ferrara, Modena e Reggio
tiene in modo affatto speciale una via di mezzo tra
l'assolutismo e la popolarità.[81] Nell'interno del palazzo

accadono fatti spaventevoli: una principessa è decapitata
insieme ad un figliastro per supposto adulterio (1425):
principi legittimi ed illegittimi fuggono dalla corte e sono
minacciati anche all'estero da assassini inviati ad inseguirli,
come accadde nel 1471: oltre a ciò, continue cospirazioni
dal di fuori: il bastardo di un bastardo vuol
rapire a forza la signoria al legittimo erede (Ercole I):
più tardi (1493) si vuole che quest'ultimo abbia avvelenato
la moglie per aver saputo che ella voleva avvelenar
lui, e ciò per incarico avuto dal di lei fratello
Ferrante di Napoli. L'atto finale di questa tragedia lo
si ha nella congiura di due bastardi contro i loro fratelli,
il reggente duca Alfonso e il cardinale Ippolito (1506);
congiura che, scoperta a tempo, fu punita col carcere a
vita. — Anche la fiscalità si esercita in modo amplissimo
in questo Stato, e deve esercitarvisi, sia perchè esso è
il più minacciato di tutti gli altri grandi e mediocri
d'Italia, sia perchè ha bisogno in sommo grado di agguerrirsi
e fortificarsi. Vero è, che colle crescenti gravezze
avrebbe dovuto crescere in egual misura il materiale
benessere del paese, ed infatti il marchese Niccolò
(molato nel 1441) espresse più volte il desiderio che i
suoi sudditi potessero dirsi più ricchi di quelli di qualunque
altro Stato. Ora, se la popolazione rapidamente
aumentata può far testimonianza di un benessere veramente
raggiunto, egli è anche un fatto importante e
degno di considerazione, che ancor nel 1497 in Ferrara
(comecchè straordinariamente ampliata) non si trovavano
più case da affittare.[82] Ferrara è la prima città moderna
di Europa: qui, prima che altrove, sorsero per volere
dei principi ampie e regolari contrade: qui, col concentramento

degli ufficii e coll'attirarvi l'industria, si formò
una vera capitale: ricchi esuli da tutta l'Italia, e più
specialmente da Firenze, trovarono qui allettative bastanti
per fermarvi la loro dimora e costruirvi palazzi.
Tuttavia le imposizioni indirette almeno debbono avervi
raggiunto un grado di sviluppo assai elevato e appena
sopportabile. Bensì il principe ebbe anche qui la stessa
cura che ebbero altri altrove, per esempio Galeazzo Maria
Sforza a Milano, di far cioè venire grano dall'estero in
casi di grandi carestie[83] e di ripartirlo gratuitamente, a
quanto sembra; ma in tempi ordinari egli si compensava
con estesi monopolii, se non di grani, certo di molti articoli
di sussistenza, quali le carni salate, i pesci, le frutta
e le civaie, le quali ultime venivano con molta cura coltivate
intorno e sulle mura di Ferrara. Tuttavia l'entrata
più considerevole era pur sempre quella che proveniva
dalla vendita dei pubblici ufficii, che si faceva
annualmente, usanza che del resto era diffusa in tutta
Italia, ma della quale non abbiamo precise informazioni
se non in ciò che riguarda la città di Ferrara. In occasione
del nuovo anno 1502, per esempio, si narra espressamente,
che moltissimi comperarono i loro ufficii a prezzi
salati, e si citano singolarmente nomi di amministratori
di diversa specie, di esattori di gabelle, di massari, di
notai, di podestà, di giudici e perfino di capitani, vale
a dire degli ufficiali superiori del duca sparsi nella provincia.
Fra questi «mangia-popoli», come allor si chiamavano,
e che realmente erano odiati dal popolo «più
che il demonio», trovasi nominato anche un Tito Strozza,
che vorremmo credere non sia stato il celebre poeta latino. — Intorno
alla medesima epoca usava ogni duca

di fare un giro in persona per Ferrara, che dicevasi
andar per ventura, e di farsi regalare almeno dai più
abbienti. I doni non consistevano in danaro, ma ordinariamente
in prodotti naturali.



Ora l'orgoglio del duca[84] era questo che in tutta
Italia si sapesse, che in Ferrara i soldati ricevevano
esattamente il loro soldo e i professori dell'Università il
loro stipendio nel giorno della scadenza, che le truppe
non potevano in nessun caso mai aggravar la mano arbitrariamente
sulle popolazioni della città e della campagna,
che Ferrara era imprendibile e che nel castello
vi era un ingente tesoro in danaro sonante. Di una separazione
delle casse non si parlava nemmeno: il ministro
di finanza era al tempo stesso ministro della casa
ducale. Le costruzioni di Borso (1430 fino al 1471), di
Ercole I (sino al 1505), e di Alfonso I (sino al 1534)
furono assai numerose, ma per lo più di poco rilievo:[85]
e in ciò si riconosce una casa principesca, che, in onta
al suo amore per le pompe — (Borso non si mostrava
mai in pubblico se non in abbigliamenti tessuti in oro e
carico di gioielli), — non vuol però mai lasciarsi andare
a veruna spesa inconsiderata. Si direbbe anzi che
Alfonso presentisse già anticipatamente la triste sorte,
a cui sarebbero soggiaciute le sue graziose, ma piccole
ville, tanto quella di Belvedere co' suoi ombrosi giardini,
quanto quella di Montana co' suoi begli affreschi e le
sue fontane zampillanti.



Egli è innegabile che la stessa loro posizione perpetuamente
minacciata suscitò in questi principi una grande

abilità personale: in una esistenza cotanto artificiale non
poteva moversi con buon successo che un uomo di genio,
che dovea provare col fatto di esser degno della signoria
che teneva. I caratteri di ciascuno hanno in generale
dei lati deboli assai pronunciati, ma pure in tutti vi era
qualche cosa di ciò che allora costituiva il tipo ideale
di un principe, quale se l'erano formato gl'Italiani. Qual
regnante d'Europa, per esempio, può citarsi, che in quel
tempo abbia fatto di più di Alfonso I per darsi una vera
e soda cultura? Il suo viaggio in Francia, in Inghilterra
e nei Paesi Bassi fu un vero viaggio di erudito, e gli
procacciò effettivamente una conoscenza molto profonda
del commercio e dell'industria di quei paesi.[86] Ella è cosa
veramente stolta il rimproverargli, come altri fa, i lavori
da tornitore, ai quali si dedicava nelle sue ore d'ozio,
quando si sa che a questi andava congiunta un'abilità
veramente magistrale nella fonderia dei cannoni e una
liberalità superiore ad ogni pregiudizio nel saper attirare
intorno a sè i maestri in ogni genere d'industria. — I
principi d'Italia non si limitano, come i loro contemporanei
del nord, a trattare esclusivamente con una
nobiltà, la quale si crede l'unica classe degna di considerazione
a questo mondo e trascina anche il principe
in questo errore: in Italia il regnante può e deve conoscere
ognuno, ed anche la nobiltà, sebbene ristretta
in una data cerchia pel privilegio della nascita, nei rapporti
sociali ha bisogno di un valore affatto personale e

non di casta, come più innanzi avremo occasione di dimostrare.





I sentimenti dei Ferraresi verso questa casa regnante
sono il più strano miscuglio di una tacita venerazione,
di una devozione ben calcolata e riflessa, di una fedeltà
e sudditanza intese affatto nel senso moderno: si sente
che all'ammirazione personale si sostituisce già un nuovo
sentimento, quello del dovere. La città di Ferrara eresse
nel 1451 al principe Niccolò (morto nel 1441) una statua
equestre in bronzo sulla pubblica piazza: Borso non esitò
punto (1454) a collocare vicino ad essa la propria, pure
in bronzo, ma seduta, ed oltre a ciò la città gli decretò,
ancor nei primordi del suo reggimento, una «colonna
trionfale di marmo». Un ferrarese, che all'estero (in
Venezia) avea sparlato pubblicamente di Borso, al suo
ritorno, denunciato, fu punito dal tribunale col bando e
colla confisca dei beni, e poco mancò che un cittadino
zelante sino al fanatismo non lo uccidesse dinanzi ai
giudici: egli dovette però colla corda al collo venire
dinanzi al duca e implorarne il perdono. In generale
questo principato è molto ben provveduto di spie, e il
duca stesso esamina dì per dì la lista dei forestieri, che
gli albergatori sono rigorosamente tenuti di presentare.
Di Borso si pretende che egli la esigesse innanzi tutto
per viste di ospitale liberalità,[87] non volendo lasciar partire
da Ferrara nessun ragguardevole forestiero, senza
avergli reso onoranza: ma è certo che Ercole I invece
riguardava la cosa come una semplice misura di sicurezza.[88]
Anche in Bologna, sotto Giovanni II Bentivoglio,

ogni forestiero che passasse di là, doveva, entrando in
città, farsi rilasciare una cedola per poter poi uscirne.[89] — Grandissima
popolarità si procaccia il principe quando
improvvisamente priva d'ogni potere i pubblici funzionarii
che ne abusano, quando, come fece Borso, arresta di
propria mano anche i suoi più intimi consiglieri, quando
destituisce vituperosamente, come fece Ercole I, un esattore,
che per lunghi anni avea succhiato il sangue del
popolo: egli è appunto allora che, in segno d'allegrezza,
s'accendono fuochi e si suonano le campane. Ma con uno
di costoro Ercole lasciò andar le cose troppo oltre, vogliamo
dire col direttore di polizia o, come allora lo si
chiamava, col capitaneo di giustizia, Gregorio Zampante
di Lucca (perchè per ufficii di questo genere non sembrava
adatto nessuno, che fosse nativo del luogo). Dinanzi
a costui tremavano perfino i figli e i fratelli del
duca: le ammende ch'egli infliggeva, ammontavano sempre
a centinaia e a migliaia di ducati, e la tortura cominciava
prima ancora del processo. Al tempo stesso
però egli era tutt'altro che inaccessibile alla corruzione,
e con menzogna sapeva procurare ai più grandi malfattori
l'impunità e la grazia del duca. Non è a dire quanto
caro i sudditi avrebbero pagato l'allontanamento di questo
«nemico di Dio e degli uomini!». Ma Ercole invece
l'aveva fatto suo compare e cavaliere, e il Zampante
poneva in serbo ogni anno non meno di 2000 ducati,
benchè in mezzo a questo egli continuasse a non cibarsi
d'altro che di piccioni allevati in casa, nè si arrischiasse
di uscire, se non accompagnato da un drappello di arcieri
e di sgherri. Sarebbe invero stato tempo di sbarazzarsene;
e poichè non lo faceva il duca, se ne incaricarono

due studenti ed un ebreo battezzato, ch'egli aveva mortalmente
offeso, e questi lo scannarono nella stessa sua abitazione
(1496), mentre faceva la siesta, indi su cavalli
tenuti pronti percorsero tutta la città, gridando: «fuori
fuori, abbiamo ucciso il Zampante!» La truppa spedita
ad inseguirli non giunse che troppo tardi, quando essi
erano già pervenuti in luogo sicuro oltre al confine. Naturalmente
piovvero d'ogni parte gli scherzi e le satire,
le une sotto forma di sonetti, le altre sotto quella di
canzoni. Ma, prescindendo da questi casi speciali, egli è
affatto conforme all'indole di questo principato, che il
sovrano detti altresì a tutta la sua corte e alla popolazione
le attestazioni di stima, ch'egli vuole accordate a
coloro che lo servono utilmente. Allorchè nel 1469 morì
il consigliere intimo di Borso, Lodovico Casella, nessun
ufficio e nessuna bottega nella città, come anche nessuna
scuola nell'Università, rimase aperta nel giorno che
lo si portò a seppellire, e ognuno dovette accompagnarne
la salma a S. Domenico, perchè si sapeva che vi sarebbe
andato anche il duca. Ed infatti egli — primo di casa
d'Este, che abbia seguito il cadavere di un suo suddito — se
ne veniva piangendo e vestito a bruno subito
dopo la bara, e dietro di lui seguivano immediatamente,
accompagnati ciascuno con uno dei grandi della corte,
due congiunti del trapassato: e, finita la ceremonia religiosa,
alcuni nobili portarono il corpo del borghese
fuori della chiesa nella crociera del sagrato, dove fu sepolto.
In generale la partecipazione ufficiale alle gioie
e ai dolori dei principi è usanza, che ha avuto il suo
principio appunto in questi Stati italiani.[90] Il fondo di
questa usanza può avere il suo lato bello in uno squisito

senso di umanità, ma la manifestazione di esso, specialmente
nei poeti, è di regola molto ambigua. Una
delle poesie giovanili di Ariosto,[91] scritta per la morte
di Leonora d'Aragona, moglie di Ercole I, contiene, oltre
gli inevitabili fiori mortuari che si spargono a piene
mani in tutti i tempi, anche alcuni tratti che arieggiano
lo stile moderno: «questa morte ha percosso Ferrara
di tal colpo, che essa ne serberà la memoria per lunghi
anni: la benefattrice è divenuta avvocata nel Cielo, perchè
la terra non era più degna di possederla: l'angelo
della morte non le si avvicinò colla falce insanguinata,
come agli altri mortali, ma con aria onesta e in aspetto
così benigno, che ella stessa non temette». Ma noi
c'incontriamo altresì in altra e ben diversa comunanza
di sentimenti, noi troviam novellieri, ai quali nulla doveva
star tanto a cuore, quanto il favore delle case
ove frequentavano (perchè di questo favore vivevano),
che ci narrano le avventure galanti di principi ancora
viventi[92] in guisa tale, che nei secoli posteriori avrebbe
sembrato toccare il colmo dell'indiscrezione, e allora pareva
un tratto ingenuo di schietta cortigianeria. Anche
i poeti lirici cantavano le facili passioni dei loro eccelsi
protettori talvolta anche legittimamente ammogliati: Angelo
Poliziano, fra gli altri, quelle di Lorenzo il Magnifico,
e con tuono ancor più accentato Gioviano Pontano
quelle di Alfonso di Calabria. Le poesie in tale riguardo

scritte da quest'ultimo[93] rivelano, senza volerlo, l'animo
abbietto dell'Aragonese, il quale anche nel campo amoroso
vuol essere sempre il più fortunato, e guai a chi
lo fosse più di lui! — S'intende poi da sè che i più
grandi pittori, tra i quali lo stesso Leonardo, trovano
naturalissimo di dover dipingere le belle dei loro padroni.





Ma i principi estensi non aspettarono la loro apoteosi
dagli altri, e se la regalarono invece da sè medesimi.
Borso si fece ritrarre nel suo palazzo di Schifanoia in
una serie di quadri, che lo rappresentavano in diversi
momenti del suo governo, ed Ercole festeggiò (la prima
volta nel 1472) il giorno anniversario del suo avvenimento
al trono con una processione, che non pare fosse
in nulla inferiore a quella del Corpusdomini: tutte le
botteghe erano chiuse come in giorno festivo: tutti i
membri della casa, anche gli illegittimi, marciavano nel
centro in ricchissimi abbigliamenti ricamati in oro. — Che
ogni potere e dignità partisse dal principe e dovesse
riguardarsi come una prova di particolare distinzione da
parte sua, era cosa ormai universalmente ammessa a
questa corte sino da quando vi era stato creato l'ordine
dello Sprone d'oro, che non aveva nulla che fare colla
Cavalleria del Medio-Evo.[94] Ercole I, oltre allo sprone,
dava anche una spada, un mantello ricamato in oro ed
una dotazione, per la quale senza dubbio si esigeva una
servitù regolare.
La protezione accordata alle lettere e alle arti, per
la quale questa corte acquistò rinomanza mondiale, si

estendeva in parte all'Università, che era una delle più
complete d'Italia, ma presupponeva in parte anche un
servizio a corte e nello Stato, nè costò mai grandi sacrificii.
Il Bojardo, quale ricco gentiluomo di provincia e
pubblico funzionario, entrava senza dubbio in quest'ultima
categoria: quando l'Ariosto cominciò ad essere qualche
cosa, non vi erano omai più, almeno nel loro vero significato,
nè la corte di Milano, nè quella di Firenze,
e ben presto neanche quella di Urbino, per tacere di
quella di Napoli, ed egli dovette accontentarsi di una
posizione che lo metteva a fascio coi musicanti e coi
buffoni del cardinale Ippolito, sino a che Alfonso lo assunse
al proprio servizio. Diversamente andarono più
tardi le cose con Torquato Tasso, del cui possesso la
corte si mostrò veramente gelosa.





CAPITOLO VI.
Gli avversari della tirannide.





Gli ultimi Guelfi e Ghibellini. — I cospiratori. — Gli assassini nelle
Chiese. — Influenza del tirannicidio antico. — I Catilinari. — Opinioni
dei Fiorentini sul tirannicidio. — Il popolo ne' suoi rapporti
coi cospiratori.





Di fronte a questa concentrata potenza principesca
ogni opposizione dentro i limiti dello Stato era impossibile.
Gli elementi necessari alla esistenza di una repubblica
erano sciupati per sempre, tutto tendeva al potere
assoluto e all'uso della violenza. La nobiltà, priva di
diritti politici, anche dove aveva possessi feudali, poteva
bensì continuare a ripartir sè e i suoi bravi in guelfi e
ghibellini e ad assumere o far assumere i relativi emblemi,
facendo portare in questo o in quel modo la piuma
al berretto e i guancialini ai calzoni;[95] — ma tutti gli
uomini più illuminati, quale ad esempio il Machiavelli,[96]
erano pienamente convinti che tanto a Milano, come a
Napoli vi era omai «troppa corruzione», per potervi
rifare una repubblica. Abbastanza strani sono i giudizi
che s'incontrano su questi due pretesi partiti, nei quali
da lungo tempo omai non sopravvivevano che vecchie

inimicizie di famiglia tenute vive all'ombra della tirannide.
Un principe italiano, al quale Agrippa di Nettesheim[97]
consigliava di disfarsene, rispondeva ingenuamente:
«le loro questioni mi rendono ogni anno sino
a 12000 ducati in altrettante multe!» — E quando,
per esempio, nell'anno 1500, durante il breve ritorno
di Lodovico il Moro ne' suoi Stati, i guelfi di Tortona
chiamarono nella loro città una parte del vicino esercito
francese, affinchè gli aiutasse a schiacciare completamente
i ghibellini, i francesi non mancarono innanzi
tutto di dare il sacco alle case di questi ultimi, ma non
risparmiarono poscia nemmeno quelle dei guelfi, per
modo che la città tutta ne rimase completamente devastata.[98] — Anche
in Romagna, dove le passioni e le vendette
duravano eterne, ambedue quei nomi aveano da
lungo perduto ogni significato politico. E non meno fatale
al popolo fu il pregiudizio, pel quale i guelfi qua e
colà si tenevano come obbligati a nutrir simpatie per la
Francia e i ghibellini a parteggiar per la Spagna, benchè
quelli stessi, che cercarono trar partito da quell'errore,
non ne abbiano raccolto in ultimo vantaggio veruno.
La Francia infatti, dopo tanti interventi, finì pur
sempre col dover sgombrare d'Italia, ed ognuno può
toccare con mano che cosa sia diventata la Spagna, dopo
aver soffocato l'Italia.





Ma torniamo ai principi del Rinascimento. Un'anima
pia e timorata avrebbe fors'anche allora concluso che,
ogni potenza essendo da Dio, anche questi principi, purchè
sostenuti con sincerità e buon volere, col tempo

avrebbero dovuto divenire migliori e dimenticar la violenta
loro origine. Ma da fantasie riscaldate, da uomini
appassionati ed ardenti come richieder tanto? Essi, al pari
dei cattivi medici, stimavano guarita la malattia quando
fossero giunti ad eliminarne i sintomi, e credevano che,
uccisi i tiranni, la libertà sarebbe risorta da sè medesima.
E se anche talvolta non spingevano tanto innanzi
i loro pensieri, miravano ad ogni modo o a dare libero
sfogo all'odio generale, o ad esercitare vendette private
cagionate da rancori ed offese puramente personali.



Come la tirannide era incondizionata e sciolta da ogni
freno legale, incondizionati erano pure i mezzi usati dai
suoi avversari. Sin dal suo tempo il Boccaccio lo dice
espressamente:[99] «debbo io chiamar re o principe un
usurpatore e serbargli fede come a mio signore? No!
perchè egli è nemico della cosa pubblica. Contro di lui
sono bene usate le armi, le congiure, le spie, le insidie,
le astuzie: sono anzi opera santa e necessaria. Non vi
è sacrificio più accetto che il sangue di un tiranno!»
Noi non possiamo addurre qui nessun fatto particolare:
il Machiavelli, in un notissimo capitolo de' suoi Discorsi,[100]
ha già trattato delle congiure antiche e moderne, cominciando

dall'epoca remota dei tiranni della Grecia, e
le ha giudicate colla sua solita imparzialità secondo i
diversi loro fini e il loro esito. Ci accontenteremo dunque
di due sole osservazioni, l'una sugli assassinii eseguiti
nelle chiese durante il servizio religioso, e l'altra
sull'influenza esercitata dagli esempi antichi.





Egli era quasi impossibile il cogliere alla sprovvista
il tiranno, sempre guardato a vista, altrove, fuorchè nelle
chiese, e in queste soltanto poi potevasi sperare di sorprendere
un'intera famiglia principesca riunita. Così quei
di Fabriano[101] spensero nel 1435 la famiglia dei Chiavelli
loro tiranni durante un servizio religioso e precisamente,
secondo gli accordi presi, alle parole del Credo: et incarnatus
est. A Milano il duca Giovanni Maria Visconti
(1412) fu ucciso mentre entrava nella chiesa di
S. Gottardo, e nel 1476 il duca Galeazzo Maria Sforza
fu pugnalato nella chiesa di S. Stefano; Lodovico il Moro
poi sfuggì una volta al pugnale dei partigiani della duchessa
Bona rimasta vedova (1484) soltanto pel fatto,
che entrò nella chiesa di S. Ambrogio per una porta
diversa da quella, dove era aspettato. Nè pare che si
credesse di commettere con simili assassinj veruna speciale
empietà, poichè si sa che gli uccisori di Galeazzo
non aveano mancato, prima del fatto, d'inginocchiarsi
a pregare il santo titolare della chiesa e di ascoltarvi
la prima messa. Tuttavia nella congiura de' Pazzi contro
Lorenzo e Giuliano de' Medici (1478) una delle cause,
per cui l'impresa non riuscì che in parte, fu appunto
questa, che il bandito Montesecco, impegnatosi dapprima
in un convito di eseguire l'assassinio, vi si era poi rifiutato

nel Duomo di Firenze, e in luogo di lui vi si indussero
poi alcuni ecclesiastici, «che erano più famigliari
con quel sacro luogo e non ebbero quindi alcuna
paura».[102]





Quanto all'antichità, la cui influenza sulle questioni
morali e più particolarmente sulle politiche avremo occasione
di rilevare frequentemente anche in seguito, i
primi a dare l'esempio furono i tiranni stessi, che non
di rado, tanto nel concetto che s'erano formati dello
Stato, quanto nel loro modo di procedere, mostravano
di non voler espressamente seguire altro modello, fuorchè
l'antico impero romano. Ed altrettanto fecero alla
loro volta i loro avversari studiandosi, sin da quando
con fredda riflessione preparavansi all'impresa, d'imitare
gli antichi nemici della tirannide. Non sarebbe facile
il dimostrare che essi nell'idea principale, vale a
dire nel risolversi al fatto, abbiano ricevuto il maggiore
impulso da questi esempi, ma non è neanche vero per
questo che le allusioni continue all'antichità fossero
semplici frasi o mera faccenda di stile. Una prova notevolissima
ne abbiamo negli uccisori di Galeazzo Sforza,
il Lampugnani, l'Olgiati e il Visconti.[103] Tutti e tre avevano
motivi affatto personali d'odio contro di lui, e tuttavia
la risoluzione di ucciderlo parve essere derivata
da una causa d'ordine più elevato. Un umanista e maestro
di eloquenza, Cola de' Montani, aveva infuso in un
drappello di giovani appartenenti alla nobiltà milanese

un vago desiderio di gloria e d'imprese magnanime in
pro della patria, e s'era finalmente aperto col Lampugnani
e l'Olgiati intorno all'idea di restituire la libertà
a Milano. Non andò molto ch'egli cadde in sospetto, ed
essendo espulso, dovette abbandonare quei giovani in
preda al loro ardente entusiasmo. Circa dieci giorni
prima del fatto convennero essi nel monastero di S. Ambrogio
e giurarono solennemente di compierlo: «poi,
dice l'Olgiati, ridottomi in un angolo remoto dinanzi all'immagine
di S. Ambrogio, levai gli occhi ad esso ed
invocai il suo aiuto per noi e per tutto il suo popolo».
Il celeste patrono della città doveva dunque proteggere
l'impresa, appunto come più tardi S. Stefano, nella cui
chiesa essa ebbe il suo compimento. Dopo ciò, molti altri
furono iniziati nella congiura e tennero notturni convegni
nella casa del Lampugnani, dove si esercitavano
nel ferire, adoperando le guaine dei pugnali. Il fatto
riuscì, ma il Lampugnani fu immediatamente ucciso dai
seguaci del duca e gli altri due furono presi. Il Visconti
mostrò pentimento, ma l'Olgiati, in onta a tutte le torture,
sostenne che quell'uccisione era stata gradita a
Dio e diceva a sè stesso, anche quando il carnefice gli
ruppe il petto: «coraggio, Girolamo! si penserà lungamente
a te: la morte è amara, ma la gloria sarà
eterna!»



E tuttavia, per quanto elevati possano apparire gli
intendimenti e i propositi di costoro, dal modo stesso con
cui la congiura fu condotta trapela evidente un tentativo
d'imitazione del più scellerato di tutti i cospiratori,
di colui che non pensò mai neanche alla libertà, vogliamo
dire di Catilina. I Diarii sanesi dicono espressamente,
che i congiurati avevano studiato Sallustio, e ciò
appare anche indirettamente dalla confessione stessa

dell'Olgiati.[104] Quel terribile nome noi lo incontreremo anche
altrove, ed è pur troppo vero, che per congiure volgari,
e se si prescinda dallo scopo, non v'era un tipo più
seducente di questo.





Presso i fiorentini, tutte le volte che essi effettivamente
si sbarazzarono o almeno tentarono sbarazzarsi
de' Medici, il tirannicidio era accolto come un'idea accetta
universalmente. Dopo la fuga dei Medici nell'anno
1494 fu tratto fuori dal loro palazzo il gruppo
in bronzo rappresentante Giuditta e il morto Oloferne,
opera del Donatello,[105] e fu posto dinanzi al palazzo della
Signoria, dove ora sta il Davide di Michelangelo, con
questa iscrizione: exemplum salutis pubblicae cives posuere
1495. Ma più specialmente ora si usò di tirare in
campo l'esempio di Bruto il minore, che Dante al suo
tempo avea continuato a relegare con Cassio e Giuda
Iscarioto[106] nel più profondo abisso dell'inferno, qual traditore
dell'impero. Pietro Paolo Boscoli, la cui congiura
contro Giuliano, Giovanni e Giulio de' Medici ebbe un
esito così infelice (1513), era stato egli pure ardente
entusiasta di Bruto e si sarebbe proposto di imitarlo, se
avesse trovato un Cassio; e come tale si era poi unito
a lui Agostino Capponi. I suoi ultimi discorsi tenuti nel
carcere,[107] documento importantissimo per rilevare le credenze

religiose d'allora, fanno fede dello sforzo ch'egli
dovette esercitare sopra sè stesso, per liberarsi da quelle
fantasie e reminiscenze romane e morire cristianamente.
Un amico e il confessore dovettero assicurarlo che S. Tommaso
d'Aquino condanna le cospirazioni in generale, ma
il confessore più tardi confessò a quello stesso amico,
che S. Tommaso fa invece una distinzione e permette
la congiura contro un tiranno, il quale si sia imposto
al popolo suo malgrado. Allorquando Lorenzino de' Medici
uccise nel 1537 il duca Alessandro e fuggì, comparve
una apologia del fatto,[108] probabilmente autentica, o per
lo meno scritta per suo incarico, nella quale egli si vanta
dell'uccisione del tiranno come di opera sommamente
meritoria, paragonandosi, nel caso che Alessandro fosse
stato un Medici legittimo e quindi, benchè da lontano,
suo congiunto, con Timoleone, il fratricida per patriottismo.
Altri usarono anche in questo caso il paragone
con Bruto, e sembrerebbe che Michelangelo stesso non
sia stato del tutto alieno da questa idea, almeno se si
vuol giudicare dal suo busto di Bruto esistente negli
Uffizi. Egli lo lasciò incompiuto, come quasi tutte le sue
opere, ma non certamente perchè l'uccisione di Cesare
gli pesasse troppo sul cuore, come dice il distico scrittovi
sotto.



Un radicalismo che muova dal popolo, quale si è venuto
formando nei tempi moderni di fronte alla monarchia,
indarno si cercherebbe negli Stati principeschi dell'epoca

del Rinascimento. Bensì ognuno protestava isolatamente
nel suo interno contro il principato, ma cercava al tempo
medesimo di farsi una posizione tollerabile o comoda
sotto lo stesso, anzichè di assalirlo con forze riunite. Ci
volevano eccessi quali si videro a Camerino, a Fabriano
ed a Rimini (pag. 44), perchè una popolazione si decidesse
a distruggere o a cacciare una casa regnante.
Inoltre si sapeva anche troppo bene, che non si avrebbe
fatto altro, fuorchè mutar padrone. La stella delle repubbliche
era decisamente nel suo tramonto.





CAPITOLO VII.
Le Repubbliche.





Venezia nel secolo XV. — Gli abitanti. — Lo Stato e i suoi pericoli
cagionati dalla povertà dell'aristocrazia. — Cause della sua stabilità. — Il
Consiglio dei Dieci e i processi politici. — Rapporti
verso i Condottieri. — Ottimismo della politica estera. — Venezia
quale patria della Statistica. — Lento sviluppo della cultura. — Ascetismo
ufficiale prolungato.





Altra volta le città italiane aveano spiegato in sommo
grado quella energia, che vale a tramutare una città
in uno Stato. Non sarebbe occorso che un passo ulteriore,
vale a dire che queste città si fossero strette tra
loro in una grande confederazione, concetto, che in
Italia si vede ripullular di frequente, per quanto anche,
rispetto ai particolari, appaia rivestito ora di una forma,
ora di un'altra. Nelle lotte dei secoli XII e XIII formaronsi
infatti grandi e potenti federazioni di città, e il
Sismondi crede (II, 174), che il tempo degli ultimi armamenti
della lega lombarda contro il Barbarossa (dal
1168 in poi) sarebbe stato il vero momento, in cui si
sarebbe resa possibile una federazione italiana universale.
Ma le più potenti fra le città aveano già palesato
troppa fierezza e originalità di carattere, perchè la cosa
potesse effettuarsi: facendosi reciproca concorrenza nel
commercio, esse si permettevano mezzi violenti ed
estremi l'una contro dell'altra, e tenevano le vicine città

minori in una ingiusta dipendenza; il che vuol dire, che
da ultimo esse credevano di poter fare ciascuna da sè,
senza aver bisogno delle altre, preparando per tal modo
il terreno a qualunque altra violenza od usurpazione.
Questa non tardò a sopraggiungere, allorquando le lotte
intestine dei nobili fra di loro, e della borghesia colla
nobiltà, fecero nascere il desiderio di un governo forte
e sicuro, e le truppe assoldate già si mostravano pronte
a sostener per danaro qualsiasi causa, dopochè i precedenti
governi di parte s'erano da lungo tempo abituati
a veder ineseguito il bando generale di guerra da loro
intimato.[109] La tirannide inghiottì la libertà della maggior
parte delle città; qua e colà si cercò di sbarazzarsene,
ma solo a mezzo, e per breve tempo; essa tornò sempre,
perchè le condizioni interne le erano favorevoli, e le
forze che contro-operavano, si trovavano già esauste.



Fra le città che seppero conservare la loro indipendenza,
due sono della massima importanza per la storia
dell'umanità: Firenze, la città dei continui rimutamenti,
che ci trasmise le manifestazioni di tutti i disegni e le
aspirazioni della cittadinanza e degl'individui, che per
tre secoli presero parte a quei mutamenti: Venezia, la
città della calma apparente e del silenzio politico. Esse
formano fra di loro la più forte antitesi, che si possa
immaginare, ed ambedue alla loro volta sono tali, da
non poter essere paragonate con verun'altro Stato
del mondo.





Venezia si riconobbe essa stessa come una creazione
affatto eccezionale e misteriosa, nella quale da tempo

remotissimo si sentiva l'azione di qualche altra cosa,
che non era l'ingegno umano. Intorno alla solenne fondazione
della città correva una leggenda evidentemente
mitica: nel dì 25 di marzo dell'anno 413 a mezzogiorno
i profughi di Padova gettarono la prima pietra a Rialto,
per farne un asilo sacro e inaccessibile in mezzo all'Italia
corsa e lacerata dai Barbari. Scrittori venuti più
tardi attribuirono ai primi fondatori il presentimento
di tutta la grandezza futura della città: Marco Antonio
Sabellico, che cantò l'avvenimento in splendidi e facili
esametri, mette in bocca al sacerdote che fa la consacrazione,
questa preghiera a Dio: «se un giorno tenteremo
qualche cosa di grande, accordaci il tuo favore!
Ora noi ci inginocchiamo dinanzi ad un povero altare,
ma se i nostri voti non andranno inesauditi, qui sorgeranno
a te, o Dio, centinaia di templi ricchi di marmo
e d'oro».[110] — La città delle isole, sul finire del secolo XV,
riguardavasi ormai come il gioiello più prezioso del
mondo d'allora. Lo stesso Sabellico la descrive come
tale[111] colle sue cupole antichissime, colle sue torri acuminate,
co' suoi palagi intonacati di marmo, e colla sua
pomposa grettezza altresì, per la quale sotto tetti dorati
si dava a pigione ogni più piccolo angolo della casa.
Egli ci trasporta sull'affollatissima piazza di S. Giacometto
a Rialto, dove un mondo di affari si tratta non
tra grida e schiamazzi, ma appena tra un sommesso
e svariato bisbiglio, dove siedono, lunghesso i portici

che la fiancheggiano e sotto quelli delle vie adiacenti,[112]
banchieri ed orefici a centinaja, dove le botteghe e i
magazzini sono in numero strabocchevole: oltrepassando
poi il ponte, egli ci conduce al gran fondaco dei tedeschi,
sotto il cui porticato stanno le loro merci e le abitazioni,
e dinanzi al quale i vascelli si addossano gli
uni agli altri nel canale: indi più innanzi ci mostra
un'intera flotta carica di vini e di olio, e parallelle
ad essa sulla riva, dove formicolano i portatori, le officine
dei mercanti; e per ultimo da Rialto sino alla
piazza di S. Marco i gabinetti de' profumieri e le trattorie.
Per tal maniera egli guida il lettore di quartiere
in quartiere sin fuori ai due lazzaretti, stabilimenti non
solo utili, ma necessari, e in nessun altro luogo portati
ad un sì alto grado di sviluppo, come qui. Una cura
attenta e sollecita pel benessere personale dei sudditi
era il distintivo del governo di Venezia non solo in pace,
ma anche in guerra, dove l'assistenza che si prestava
ai feriti, anche nemici, era oggetto di ammirazione per
tutti.[113] In generale non v'era stabilimento di pubblica
beneficenza, che non esistesse a Venezia e sotto la forma
la più perfetta: anche il fondo delle pensioni vi era ordinato
con regolarità sistematica, perfino in ciò che riguardava
i superstiti. La ricchezza, la sicurezza politica,
la pratica del mondo avevano per tempo vôlto il pensiero
de' veneziani a queste cose. Quei cittadini svelti,
biondi, dal passo leggero e circospetto e dal discorso

sensato,[114] non differivano quasi fra loro sia nelle fogge
del vestire, sia nel contegno che tenevano in pubblico:
di ornamenti (fra i quali primeggiavano le perle) non
si curavano, se non per fregiarne il collo delle loro
donne o fanciulle. In allora la prosperità generale era
veramente grande, in onta ad alcune gravi perdite cagionate
dai Turchi; ma l'energia di tutti e il pregiudizio
generale d'Europa bastarono anche più tardi a far sopravvivere
Venezia anche ai colpi più aspri della fortuna,
quali la scoperta del Capo, la rovina del dominio dei
Mammelucchi in Egitto e la guerra mossale dalla Lega
di Cambray.





Il Sabellico, che era oriundo dei dintorni di Tivoli
e abituato alla franca loquacità dei filologi d'allora,
nota in un altro luogo[115] con qualche maraviglia, che i
giovani nobili, i quali andavano ad udire le sue lezioni
del mattino, non volevano a nessun patto entrare con
lui in discorsi politici: «Se io chieggo loro che cosa
si pensi, si dica e s'aspetti da questo o quel moto in
Italia, tutti mi rispondono ad una voce di non saper
nulla». Ciò non ostante, e in onta alla più severa inquisizione
di Stato, più d'una cosa potè risapersi per
opera di alcuni nobili corrotti, ma bisognò pagarla a ben
caro prezzo. Nell'ultimo quarto del secolo XV s'incontrano
dei traditori perfino tra i funzionari, che coprono le
più alte dignità dello Stato;[116] i papi, i potentati italiani e

perfino alcuni condottieri in condizioni affatto mediocri e
stipendiati dalla Repubblica, vi mantenevano al loro soldo
speciali spioni; anzi le cose erano andate tanto oltre, che il
Consiglio dei Dieci trovò opportuno di non comunicare
al Consiglio dei Pregadi alcune importanti notizie politiche,
e si accreditò universalmente l'opinione, che
Lodovico il Moro in questo stesso Consiglio disponesse
a suo talento di un certo numero di voti. Noi non siamo
in grado di dir quanto abbiano contribuito a frenare
quegli abusi le notturne esecuzioni di taluni colpevoli e
l'alto premio concesso a chi li denunciasse (fino a sessanta
ducati di pensione vitalizia); ma certo è che una
delle cause principali, la povertà di molti nobili, non
poteva esser tolta d'un tratto. Nell'anno 1492 due patrizi
misero innanzi una proposta, che lo Stato dovesse
sborsare annualmente 70,000 ducati a sollievo di quei
nobili poveri, che non avessero alcun pubblico ufficio;
la cosa era sul punto di essere portata dinanzi al gran
Consiglio, dove non sarebbe stato difficile farle ottenere
una maggioranza, — quando il Consiglio dei Dieci fu
ancora in tempo di intervenire, e mandò ambedue i
proponenti a confine per tutta la loro vita a Nicosia e
a Cipro.[117] Intorno a questo stesso tempo un Soranzo fu
fuori di Stato appeso alle forche come ladro sacrilego,
ed un Contarini posto in catene per furto violento: un
altro della stessa famiglia si presentò nel 1499 dinanzi
alla Signoria, lamentando di essere da molti anni senza
impiego alcuno, di aver soli sedici ducati di rendita e
nove figli da mantenere, di trovarsi per di più impegnato
in debiti per sessanta ducati, di non essere in

grado di esercitare verun mestiere e di essere stato ultimamente
gettato sulla pubblica via. In presenza di
tali fatti si comprende come alcuni nobili ricchi imprendono
a edificar case, per collocarvi ad abitare gratuitamente
i poveri; ed infatti tale opera figura in parecchi
testamenti annoverata tra le opere di carità.[118]





Ma se i nemici di Venezia su mali di questa specie
fondavano per avventura serie speranze, s'ingannavano
grandemente. A prima vista si potrebbe credere che lo
slancio stesso del commercio, che anche al più povero
garantiva un ricco e sicuro guadagno sul proprio lavoro,
nonchè le colonie sparse nella parte orientale del Mediterraneo,
dovessero aver distrutto tutti gli elementi
pericolosi nel campo politico. Ma Genova non ha forse
avuto, ad onta di simili vantaggi, una storia politica
delle più tempestose? Il fondamento della stabilità di
Venezia sta piuttosto in un concorso di circostanze, che
non si verificarono mai in nessun altro Stato. Inespugnabile
come città, essa non si era da tempo remotissimo
occupata de' suoi rapporti con gli Stati esteri se non
dietro a' calcoli della più fredda riflessione, ignorando
quasi i parteggiamenti del resto d'Italia, e non concludendo
le sue alleanze se non per iscopi al tutto passeggeri
ed al maggior prezzo possibile. Il fondo adunque
del carattere veneziano era quello di un superbo e dispettoso
isolamento, e conseguentemente di una più
compatta solidarietà all'interno, e a ciò fu spinto anche
dal rancore di tutti gli altri Stati d'Italia. Di più, nella
città stessa tutti gli abitanti eran tenuti uniti da fortissimi
interessi comuni di fronte alle colonie ed ai possessi

di terra-ferma, mentre la popolazione di quest'ultima
(vale a dire delle città soggette sino a Bergamo) non
poteva esercitare atti commerciali altrove, fuorchè a
Venezia. Un vantaggio fondato su mezzi cotanto artificiali
non poteva essere mantenuto che mediante una
grande tranquillità e concordia interna; — questo lo
sentiva certamente la grande maggioranza, e quindi il
terreno quivi era assai disadatto per qualsiasi cospirazione.
Che se pure vi erano taluni malcontenti, costoro
furono tenuti talmente divisi tra loro per la separazione
esistente tra la borghesia e la nobiltà, che ogni ravvicinamento
diventava quasi impossibile. Ed anche nel
seno della nobiltà a quelli, che per avventura fossero
pericolosi, vale a dire ai ricchi, mancava affatto l'occasione
principale di qualsiasi congiura, l'ozio, e ciò per
la moltiplicità stessa dei loro affari commerciali, pei viaggi
e per la parte continua che doveano prendere alle guerre
coi Turchi, i quali incessantemente tornavano a farsi
vedere. Vero è che i comandanti in queste li risparmiavano
a tutto potere, e talvolta in modo ingiustificabile,
il che fece predire ad un Catone veneziano la caduta
della Repubblica, se avesse durato a spese della
giustizia quella stolta paura dei nobili «di farsi del
male l'un l'altro».[119] Tuttavia questo libero moto all'aria
aperta diede alla nobiltà veneziana, presa nel suo complesso,
un sano indirizzo. E se talvolta l'invidia e l'ambizione
pretesero ad ogni costo una qualche soddisfazione,
non mancavano mai le vittime ufficiali condannate
dall'autorità e con mezzi legali. La lunga tortura morale,
alla quale fu sottoposto sotto gli occhi di tutta Venezia
il doge Francesco Foscari (morto nel 1457), è forse il

più terribile esempio di una tale vendetta, possibile soltanto
dove prevalgono le aristocrazie. Il Consiglio dei
Dieci, che aveva una mano in tutto e possedeva un illimitato
diritto di vita e di morte, nonchè una sorveglianza
sulle cose pubbliche e sul comando dell'armata,
che comprendeva nel suo seno gl'Inquisitori e che rovesciò
il Foscari come tanti altri potenti, veniva ogni
anno rieletto dall'intera casta dominante, dal gran Consiglio,
ed era per ciò stesso l'organo più immediato della
stessa. Non pare che grandi intrighi avessero luogo in
queste elezioni, perchè la breve durata e la posteriore
responsabilità dell'ufficio non lo rendevano molto desiderato.
Ma dinanzi a questa e ad altre autorità indigene,
per quanto il loro modo di agire fosse tenebroso e violento,
il vero veneziano non cercava già di nascondersi,
ma bensì di mettersi in vista, non solamente perchè la
Repubblica aveva le braccia lunghe e poteva, invece che
su lui, vendicarsi sulla sua famiglia, ma perchè, nella maggior
parte dei casi almeno, si procedeva secondo la norma
di certi principii, piuttosto che per sete di sangue.[120] In
generale nessuno Stato ha avuto più di questo una grandissima
autorità morale sui propri sudditi, anche lontani.
E se, per esempio, fra i Pregadi stessi poteva dirsi esservi
dei traditori, non è meno vero da un altro lato
che ogni veneziano, che si trovasse all'estero, si credeva
obbligato a farsi referendario o spia del proprio
governo. Dei cardinali veneziani domiciliati a Roma
s'intendeva da sè, che riferivano tutto ciò che si trattava
nei concistori segreti del Papa. Il cardinale Domenico

Grimani fece rapire non lungi da Roma (1500) i dispacci,
che Ascanio Sforza inviava a suo fratello Lodovico il
Moro, e li spedì tosto a Venezia: suo padre, che allora
si trovava sotto il peso di una grave accusa, fece valere
pubblicamente questo servizio del figlio dinanzi al gran
Consiglio, che era come dire, dinanzi a tutto il mondo.[121]





Come Venezia si conducesse co' suoi condottieri, è
stato già accennato di sopra (pag. 30). Che se essa
avesse cercato una più solida garanzia della loro fedeltà,
avrebbe potuto per avventura trovarla nel gran numero
che ne contava, pel quale, come si rendeva più
difficile il tradimento, ne diventava anche più facile la
scoperta. Dando uno sguardo ai quadri dell'armata veneziana,
sorge spontanea la domanda: come fosse possibile
una azione comune con truppe messe insieme da
elementi così disparati? In quello della guerra del 1495
figurano non meno di 15 mila cavalli, ma in tante piccole
squadre:[122] il Gonzaga di Mantova n'aveva egli solo
milleducento, e Gioseffo Borgia settecentoquaranta: a
questi tenevano dietro sei condottieri con un contingente
di sei a settecento, dieci con quattrocento, dodici con
una forza di due a quattrocento, quattordici con cento
in duecento, nove con ottanta, sei con cinquanta in sessanta
ecc. Sono in parte vecchi corpi di truppe veneziane,
in parte veterani condotti da nobili veneziani di
città o di campagna, ma il maggior numero dei duci si

compone di principi italiani o capitani di città o dei loro
congiunti. A questi sono da aggiungere 24,000 uomini
di fanteria, sull'arrolamento e la condotta dei quali non
abbiamo veruno schiarimento, oltre ad altri 3300 uomini,
che probabilmente vi rappresentano le armi speciali. In
tempo di pace le città di terra-ferma o erano prive affatto
di guarnigione o ne aveano ben poca: Venezia non
si basava tanto sull'affezione, quanto sulla prudenza
de' suoi sudditi; nella guerra contro la Lega di Cambray
(1509) è noto universalmente, che essa li sciolse
da ogni obbligo di fedeltà e lasciò giungere le cose al
punto, che essi avessero agio di paragonare le piacevolezze
di una occupazione straniera col mite suo modo di
governare; e siccome essi non ebbero bisogno di staccarsi
da S. Marco ricorrendo al tradimento, e quindi
non aveano in seguito da temere verun gastigo, così si
verificò ciò ch'essa prevedeva, che cioè tutti tornarono
con molta premura sotto il di lei dominio. Questa guerra
era, lo diciam di passaggio, l'effetto di un secolare grido
d'allarme surto contro la smania d'ingrandimento di
Venezia. Talvolta quest'ultima commise l'errore delle
persone troppo prudenti, quella cioè di non voler supporre
nessun colpo di testa ne' suoi avversari, perchè,
secondo la sua maniera di vedere, sarebbe stato troppo
folle e sconsiderato.[123] In questo ottimismo, che forse è
proprio in modo speciale delle aristocrazie, si aveva una
volta ignorato completamente gli armamenti di Maometto
II per la presa di Costantinopoli, e perfino i preparativi
per la spedizione di Carlo VIII, finchè si avverò

ciò che meno si aspettava.[124] Ed altrettanto accadde ora
colla Lega di Cambray, la quale effettivamente era contraria
al vero interesse de' principali suoi fondatori,
Luigi XII e Giulio II. Ma nel Papa c'era il vecchio
odio di tutta Italia contro la Repubblica conquistatrice,
in guisa che egli chiuse gli occhi sulla venuta degli
stranieri; e per quanto riguardava la politica del cardinale
d'Amboise e del suo re nei rapporti con tutta
Italia, Venezia avrebbe dovuto già da lungo tempo accorgersi
delle sinistre loro intenzioni e mettersi in guardia.
I più fra gli altri presero parte alla Lega per quell'invidia,
che è bensì un salutare ritegno posto alla potenza
ed alla ricchezza, ma non cessa per questo di essere in
sè una ben deplorabile debolezza. Venezia uscì con onore,
ma non senza durevoli danni, da quella lotta.





Una potenza, le cui basi erano così complicate, la
cui attività e i cui interessi abbracciavano un campo sì
vasto, non si potrebbe immaginare senza una grandiosa
sorveglianza su tutto l'insieme, senza un continuo bilancio
delle forze e dei pesi, degli incrementi e delle
perdite. Venezia potrebbe benissimo aspirare al vanto
di essere la patria della moderna Statistica: tutt'al più
Firenze potrebbe dirsi sua emula, ma in seconda linea,
e più sotto ancora i principati italiani maggiormente sviluppati.
Lo Stato feudale del medioevo non ha che prospetti
generali dei diritti e dei possessi detti urbariali
del principe: esso riguarda la produzione come qualche
cosa di stazionario, ciò che essa effettivamente è anche,
sino a che si tratti unicamente della proprietà fondiaria.
Di fronte a ciò le Repubbliche, probabilmente da tempo

antichissimo, hanno riconosciuto la loro produzione, fondata
specialmente sull'industria e sul commercio, come
qualche cosa di estremamente mobile ed hanno agito conformemente
a questo concetto, ma si arrestarono — perfino
nei tempi più floridi della lega anseatica — ad un
bilancio esclusivamente commerciale. Così le flotte, gli
eserciti, e tutta la potenza ed influenza politica dello
Stato non trovavano posto che tra il dare e l'avere di
un libro mastro di commercio. Soltanto negli Stati italiani
trovansi per la prima volta congiunti quelli che
potrebbero dirsi effetti di una piena coscienza politica
con le esperienze desunte dallo studio dell'amministrazione
musulmana e da una pratica lunga ed attiva dell'industria
agricola e commerciale, per creare una vera
statistica.[125] La monarchia assoluta di Federico II nell'Italia
meridionale (v. pag. 7) era surta unicamente
sulla concentrazione del potere allo scopo di sostenere
una lotta, in cui si trattava di essere o non essere. In
Venezia per contrario gli scopi supremi sono il godimento

dei comodi della vita e dei vantaggi della potenza,
l'aumento di ciò che si è ereditato dagli antenati, la
riunione delle più lucrose industrie e l'aprimento di
sempre nuovi sfoghi al commercio.



Gli scrittori si esprimono con molta schiettezza su
tutte queste cose.[126] Da essi noi apprendiamo che la popolazione
della città nell'anno 1422 ammontava a 190,000
anime. Forse questo modo di calcolare non più per focolari,
nè per uomini atti a portar le armi o per tali
che potessero reggersi sulle proprie gambe, e simili, ma
per anime, è molto antico in Italia, e può meglio d'ogni
altro offrire una base giusta e sicura di calcolo. Allorchè
i fiorentini intorno al medesimo tempo insistevano
per una lega con Venezia a danno di Filippo Maria Visconti,
la Repubblica pel momento li rimandò, nella persuasione
evidente, e del resto confermata anche da un
esatto bilancio del commercio, che ogni guerra tra Milano
e Venezia, vale a dire tra compratori e venditori,
fosse una vera follìa. E già perfino quando il duca aumentava
la sua armata, Venezia se ne accorava, perchè,
dovendo egli con ciò aumentare le imposte, il ducato se
ne risentiva e il consumo diminuiva. «Piuttosto si lascino
soccombere i fiorentini, perchè in tal caso, avvezzi
come sono alla vita delle città libere, essi emigreranno
a Venezia e porteranno con sè le tessiture della lana
e della seta, come fecero gli oppressi lucchesi». Ma
ancor più notevole è il discorso del doge Mocenigo[127]

tenuto dal suo letto di morte ad alcuni senatori (1423)
come quello che contiene gli elementi più importanti di
una statistica dell'intera forza e dell'avere di Venezia.
Io ignoro, se e dove esista una compiuta illustrazione
di questo difficile documento; ma come una specialità
mi sia lecito di riportarne qui alcuni dati. Dopo fatto il
pagamento di quattro milioni di ducati per un prestito
di guerra, il debito dello Stato (il monte) ammontava
ancora a sei milioni di ducati. Il giro complessivo del
commercio (come sembra) ascendeva a dieci milioni, i
quali ne fruttavano quattro (così il testo). Su tremila
navigli, trecento navi e quarantacinque galere stavano
17 mila e rispettivamente 8 ed 11 mila marinai (più di
duecento per galera). A questi erano da aggiungere
16 mila costruttori nell'arsenale. Le case di Venezia
avevano un valore di stima di sette milioni e fruttavano
in affitti un mezzo milione.[128] Vi erano mille nobili, che
avevano una rendita da settanta a quattromila ducati
annui. — In un altro luogo la rendita ordinaria dello
Stato in quello stesso anno è calcolata un milione e
centomila ducati: intorno alla metà del secolo, per le
perdite sofferte dal commercio in causa della guerra, essa
era discesa ad ottocentomila ducati.[129]





Se, per questo spirito di calcolo e per la sua pratica
applicazione, Venezia rappresentava completamente e

prima d'ogni altro Stato un lato importantissimo del
moderno organismo politico, trovavasi per converso in
certo modo alquanto al di sotto rispetto a quella cultura,
che allora in Italia stava in cima d'ogni altra
cosa. Quello che manca qui è l'attività letteraria in generale
e specialmente quell'entusiasmo per la classica
antichità, che prevaleva dovunque.[130] Bensì il Sabellico
afferma che le attitudini alla filosofia ed all'eloquenza
non erano punto minori di quelle che si scorgevano
pel commercio e per la politica, ed è anche vero che
nel 1459 Giorgio da Trebisonda fece omaggio al doge di
una traduzione latina del libro di Platone sulle Leggi, e
ne fu ricompensato con una cattedra di filologia e cencinquanta
ducati annui, e più tardi dedicò alla Signoria
il suo libro sulla Rettorica.[131] Ma se si dà un'occhiata
alla storia della letteratura veneziana, che il Sansovino
aggiunse al noto suo libro su Venezia,[132] non s'incontrano
per tutto il secolo XIV che sole opere di teologia, di
giurisprudenza e di medicina, ed anche nel XV l'umanismo
non vi è, in paragone all'importanza della città,
se non assai scarsamente rappresentato sino ad Ermolao
Barbaro e ad Aldo Manuzio. Anche la biblioteca che il
cardinal Bessarione lasciò alla Repubblica, a stento andò
salva dalla dispersione. Per le quistioni di erudizione
si aveva e doveva bastare l'università di Padova, dove
realmente i medici e i giuristi, quali estensori di pareri
politici, aveano stipendi lautissimi. Nè maggiore operosità

vi si scorge a questo tempo per ciò che riguarda
le produzioni poetiche, che pur tanto abbondarono nei
primordi del secolo XVI; e perfino lo spirito artistico
dell'epoca del Rinascimento vi appare in sulle prime
come importazione estera, e non comincia a dar frutti
degni della sua grande potenza se non sul finire del
secolo XV. Ma vi hanno indizi di tardità intellettuale
ancor più caratteristici e strani. Quel medesimo Stato,
che teneva in tanta soggezione il suo clero, che si riserbava
il conferimento di tutte le dignità più importanti,
e che quasi sempre si metteva in opposizione colla
Curia romana, fu schiavo di un ascetismo ufficiale di
genere tutto affatto particolare.[133] Corpi di santi ed altre
reliquie importate dalla Grecia dopo la conquista turca
pagavansi a prezzi elevatissimi e accoglievansi dal doge
in solenne processione.[134] Pel sacro Pallio inconsutile
nel 1455 s'era deciso di spendere sino a diecimila ducati,
ma non si potè averlo. Questo fanatismo non era
l'opera di un popolare entusiasmo, ma proveniva da
una fredda deliberazione della più alta autorità dello
Stato, che pure senza scandolo avrebbe potuto astenersene,
come in eguali circostanze a Firenze la Signoria
se ne sarebbe certamente astenuta. Non diremo nulla,
dopo ciò, della devozione delle moltitudini e della cieca
loro fede nelle indulgenze di un Alessandro VI. Ma lo
Stato, che pure aveva assorbito la Chiesa più di qualunque
altro, aveva qui realmente in sè una specie di

elemento ecclesiastico, e il suo simbolo vivente, il doge,
in dodici solenni processioni (che si dicevano andate)
procedeva con carattere e pompa semi-sacerdotali.[135] Erano
feste fatte puramente in onore di avvenimenti politici,
che coincidevano colle grandi feste ecclesiastiche: la più
splendida di esse, il celebre sposalizio del mare, cadeva
sempre nel giorno dell'Ascensione.





CAPITOLO VIII.
Ancora delle Repubbliche.





Firenze dal secolo XIV in avanti. — Obbiettività della coscienza
politica. — Dante come politico. — Firenze qual patria della
statistica; i Villani. — La statistica dei maggiori interessi. — Valori
delle monete del secolo XV. — Le forme costituzionali
e gli storici. — Vizio fondamentale dello Stato toscano. — Gli
uomini politici. — Machiavelli e il suo progetto di costituzione. — Genova,
Siena e Lucca.





La più elevata coscienza politica e la maggior varietà
nello sviluppo delle forme di Stato trovavansi riunite
nella storia di Firenze, la quale in questo rispetto
merita la lode di primo fra gli Stati del mondo moderno.
Qui è un popolo intero che s'occupa di ciò, che nei
principati è nell'arbitrio di una sola famiglia. La mente
maravigliosa del fiorentino, ragionatrice acuta e al tempo
stesso creatrice in fatto d'arte, muta e rimuta incessantemente
le sue condizioni politiche e sociali, e incessantemente
pure le giudica e le descrive. Per tal modo
Firenze divenne la patria delle dottrine e delle teoriche,
degli esperimenti e dei subiti trapassi, ma anche insieme
con Venezia la patria della statistica, e, sola e prima di
ogni altro Stato al mondo, la patria della storia intesa
nel senso moderno. Nè senza una potente influenza vi
rimasero la vicinanza dell'antica Roma e la conoscenza
de' suoi storici: infatti Giovanni Villani confessa apertamente,

che il primo impulso al suo grande lavoro gli
venne dalla sua andata in quella città in occasione del
Giubileo del 1300, e che vi pose mano subito dopo il
suo ritorno in patria.[136] Ma quanti fra i 200,000 pellegrini
di quell'anno avranno avuto uguali attitudini e
inclinazioni, e tuttavia non scrissero la storia della loro
città! E per vero non tutti potevano fiduciosamente
soggiungere come lui: «la nostra città di Firenze è
nel suo montare e a seguire grandi cose, siccome Roma
nel suo calare, e però mi parve convenevole di recare
in un volume tutti i fatti e cominciamenti della città e
seguire per innanzi stesamente infino che fia piacere di
Dio». E con ciò Firenze ottenne da' suoi storici non
solo una testimonianza autentica del modo con cui si
svolse la sua vitalità, ma altresì una fama maggiore che
qualunque altro Stato d'Italia.[137]





Ma non è del nostro assunto il far qui la storia di
questo memorabile Stato, bensì soltanto di additare sommariamente
la parte che questa storia ebbe nel risvegliare
nei fiorentini tanto amore alla libertà e un senso
pratico così profondo.



Intorno all'anno 1300 Dino Compagni descrisse le
lotte cittadine del suo tempo. La condizione politica
della città, i moventi più riposti dei partiti, il carattere
dei capi, tutta insomma la tela delle cause e degli effetti
prossimi e remoti vi è rappresentata in modo, che
si tocca con mano la superiorità de' suoi giudizi e delle

sue narrazioni. E la vittima più illustre di queste crisi,
Dante Alighieri, qual tipo d'uomo politico, maturato fra
le contradizioni della patria e le torture dell'esiglio!
Egli ha scolpito il suo disprezzo pei continui mutamenti
e sperimenti di governo in terzine di bronzo,[138] che rimarranno
proverbiali dovunque sarà per ripetersi qualche
cosa di somigliante: egli ha indirizzato alla sua patria
parole tanto orgogliose e appassionate ad un tempo, che
il cuore dei fiorentini non potè certo non esserne scosso
potentemente. Ma i suoi pensieri si allargano a tutta
Italia, anzi a tutto il mondo, e quantunque il suo entusiasmo
per l'Impero, come egli lo intendeva, non sia
stato che un errore, si dovrà tuttavia confessare pur
sempre, che le fantasie giovanili della speculazione politica,
che allora era in sul nascere, hanno in lui una
sublime grandezza poetica. Egli va superbo di essere
stato il primo a mettersi per questa via,[139] guidato a mano
senza dubbio da Aristotele, ma pure alla sua maniera
padrone di sè e indipendente. Il suo imperatore ideale
è un giudice supremo, giusto, benevolo e dipendente solo
da Dio, l'erede della signoria mondiale di Roma, voluta
dal diritto, dalla natura, dal senno eterno di Dio. La
conquista del mondo infatti fu legittima, perchè fu il
giudizio di Dio tra Roma e gli altri popoli, e Dio stesso
ha riconosciuto il suo impero prendendo spoglie umane
sotto di esso, sottomettendosi nella sua nascita al censo
di Augusto e nella sua morte al giudizio di Ponzio Pilato;
e così via. Che se anche noi non possiamo sempre
seguire questo suo modo di argomentare, non manca
però mai di commoverci la sua passione. Nelle sue

lettere[140] egli è uno dei più antichi nella serie dei pubblicisti,
forse il primo fra i laici, che abbia divulgato per
proprio conto scritti politici sotto la forma epistolare.
A ciò egli pose mano assai presto: subito dopo la morte
di Beatrice egli pubblicò un opuscolo sullo stato di Firenze,
mandandolo «ai grandi della terra», ed anche
le posteriori sue lettere patenti del tempo del suo esilio
sono tutte dirette a imperatori, principi e cardinali. In
queste lettere e nel libro Del volgare eloquio torna,
sotto forme diverse, il sentimento espiato con tanti dolori,
che l'esule anche fuori della propria città può trovare
una nuova patria intellettuale nella lingua e nella
cultura, che da nessuno gli ponno essere tolte; sul
qual punto avremo occasione di tornar nuovamente.





Ai Villani, così a Giovanni che a Matteo, andiamo
debitori non tanto di profonde considerazioni politiche,
quanto di giudizi schietti e convalidati dall'esperienza,
degli elementi primi della statistica fiorentina e di notizie
importanti sopra altri Stati d'allora[141]. Il commercio
e l'industria aveano anche qui dato occasione a studi
di economia politica. Sulle condizioni pecuniarie in grande
nessuno aveva altrove idee più precise, a cominciare
dalla curia papale di Avignone, l'enorme ammontare
della cui cassa (25 milioni di fiorini d'oro alla morte di

Giovanni XXII) non parrebbe credibile, se non fosse
dato da fonti così autorevoli[142]. Qui soltanto, a Firenze,
udiamo di prestiti colossali, per esempio di quello del
re d'Inghilterra con le case fiorentine Bardi e Peruzzi,
le quali ci perdettero un valore di 1,365,000 fiorini
d'oro, (1338), danaro proprio e di soci, e tuttavia si
riebbero[143]. — Ma la cosa più importante sono le notizie
di quello stesso tempo che si riferiscono allo Stato[144], vale
a dire: le rendite (oltre a 300,000 fiorini d'oro) e le
spese; la popolazione della città (calcolata qui ancora
molto imperfettamente, giusta il consumo del pane, in
bocche, fatte ascendere a 90,000), e quella dello Stato;
l'eccedenza dei nati maschi (da 300 a 500) su 5800 in
6000 battezzati annuali del Battistero[145]; la frequenza delle
scuole, in sei delle quali da 8000 a 10,000 fanciulli imparavano
a leggere, e da 1000 a 1200 a far conti; oltre
a 600 scolari circa, che in quattro scuole venivano
istruiti nella grammatica (latina) e nella logica. Segue
la statistica dei conventi e delle chiese, degli spedali
(con più di 1000 letti complessivamente); il lanificio,
con notizie di sommo valore, la zecca, l'approvigionamento
della città, i pubblici ufficiali[146] e così via. Altre
cose si apprendono incidentalmente, per esempio come
nell'erezione delle nuove rendite dello Stato (il monte),

i Francescani abbiano predicato dal pulpito in favore,
gli Agostiniani e i Domenicani contro di esse[147]; e per
ultimo le conseguenze economiche della peste nera (1348)
nè furono, nè poterono essere osservate ed esposte in
nessuna parte d'Europa, come avvenne in questa città[148].
Un fiorentino soltanto poteva lasciare scritto come tutti
si aspettassero che, per la scarsezza degli abitanti, tutti
i prezzi delle cose ribassassero, e come invece e viveri
e mercedi abbiano incarito del doppio; come il popolo
in sulle prime non volesse più lavorare, ma darsi buon
tempo; come nella città non potessero più aversi nè
servi, nè fantesche se non a prezzi elevatissimi; come
i contadini non volessero più coltivare che i terreni migliori,
lasciando incolti gli altri e come gli enormi legati
lasciati a favore dei poveri apparissero dopo la
peste inutili affatto, perchè i poveri o erano morti o
poveri più non erano. Per ultimo si ha perfino il saggio
di una ampia statistica dei mendicanti della città nell'occasione
di un grande legato di sei danari a ciascuno di
essi lasciato da un filantropo senza prole.[149]



Quest'arte di valutare statisticamente le cose fu in
appresso condotta dai Fiorentini al massimo grado di
perfezione, e piace ancor più il vedere come i loro computi
lascino per lo più trasparire il loro legame e rapporto
colla parte più sostanziale della storia, vale a dire
colla cultura generale e coll'arte. Una indicazione dell'anno
1422[150] tocca col medesimo tratto di penna le settantadue

botteghe di cambio intorno al Mercato nuovo,
l'ammontare del giro di danaro (2 milioni di fiorini d'oro),
l'industria allora nuova dell'oro filato, le stoffe di seta,
Filippo Brunellesco che disseppellisce l'architettura antica,
e Leonardo Aretino, segretario della Repubblica,
che risuscita l'antica letteratura ed eloquenza: finalmente
la generale prosperità della città allora tranquilla e la
buona fortuna d'Italia, che s'era francata dai mercenari
stranieri. La statistica di Venezia da noi più sopra riportata
(pag. 96), che si riferisce quasi al medesimo anno,
parla, invero, di possessi, guadagni e provincie molto
maggiori: Venezia da lungo tempo padroneggia il mare
colle sue navi, quando Firenze spedisce la sua prima
galera ad Alessandria (1422). Ma chi non trova le notizie
fiorentine redatte con maggiore ampiezza di vedute?
Questi e somiglianti documenti trovansi per Firenze ordinati
di decennio in decennio in veri prospetti, mentre
altrove nel miglior dei casi si ha qualche isolata indicazione.
Da essi impariamo a conoscere approssimativamente
gli averi e gli affari dei primi Medici, e vediamo,
p. es., come essi dal 1434 al 1471 sborsarono in elemosine,
costruzioni pubbliche ed imposte non meno di 663,755
fiorini d'oro, dei quali il solo Cosimo oltre 400,000[151],
e come Lorenzo il Magnifico si rallegrasse che quel danaro
fosse stato così bene impiegato. Dopo il 1478 si ha
poi di nuovo un prospetto assai importante, e perfetto
nel suo genere, del commercio e delle industrie della
città[152], e in esso parecchi dati che per metà od interamente

versano sulla storia dell'arte, come, per esempio,
sulle stoffe d'oro e d'argento e sui damaschi, sull'intaglio
e l'intarsio, sulla scultura dei rabeschi in marmo e
pietra calcare, sui ritratti in cera, sull'oreficeria e sulla
gioielleria. E il genio innato de' Fiorentini per il computo
di tutta la vita esterna si mostra perfino nei loro
libri di amministrazione famigliare, commerciale ed agricola,
che di gran lunga primeggiano su quelli di tutti
gli altri europei del secolo XV. Al qual proposito non
possiamo astenerci dal dire che felicissima fu l'idea di
pubblicarne dei brani scelti[153], non ostante che molti studi
saranno ancor necessari per desumerne risultati precisi
e generali. In ogni caso, anche in questo si dà a conoscere
la città, nella quale i padri morenti pregano per
testamento la Signorìa d'imporre ai loro figli una multa
di 1000 fiorini d'oro, se non eserciteranno veruna industria
regolare.[154]



Per la prima metà del secolo XVI poi nessuna città
forse al mondo possiede un documento simile alla splendida
descrizione di Firenze lasciata dal Varchi.[155] Come
in molti altri rapporti, anche nella statistica descrittiva
qui ci viene presentato un'ultima volta un raro modello,
prima che la libertà e la grandezza di questa città discendano
nel sepolcro.[156]







Ma accanto a questo computo dell'esistenza esterna
procedeva di pari passo quella continua pittura della vita

politica, di cui più sopra s'è fatto cenno. Firenze non
solo perdura in mezzo a forme e mutazioni di governo
più frequenti che in qualsiasi altro Stato libero d'Italia
e dell'intero occidente, ma ne rende conto altresì in
modo incomparabilmente più esatto. Essa è lo specchio
più fedele dei mutevoli rapporti dei singoli individui o
di intere classi verso un tutto estremamente variabile.
I quadri delle grandi demagogie cittadine in Francia e
nelle Fiandre, quali ci vengono delineati da Froissart,
i racconti delle cronache tedesche del secolo XIV hanno
invero un'importanza universalmente riconosciuta, ma
quanto alla pienezza degli argomenti e allo svolgimento

razionale del corso degli avvenimenti restano infinitamente
al di sotto alle descrizioni dei Fiorentini. Aristocrazia,
tirannide, lotta delle classi medie col proletariato,
democrazia piena, mezza ed apparente, primato di una
famiglia, teocrazia (con Savonarola), e così via, sino a
quelle forme miste che prepararono l'usurpazione medicea,
tutto è scritto in modo che i più riposti moventi
degli attori vengono messi in piena luce.[157] Per ultimo il
Machiavelli nelle Istorie fiorentine (sino al 1492) considera
la sua città come un essere vivente, e come individuali
e volute dalle stesse leggi di natura le vicende
che accompagnarono il suo svolgimento; primo fra i moderni,
che abbia saputo sollevarsi a tanto. Non è del nostro
assunto il ricercare se ed in quali punti egli abbia
fatto con ciò violenza alla storia, come gl'intervenne
nella vita di Castruccio Castracane, tipo di tiranno da
lui arbitrariamente ideato; ma se anche nelle Storie fiorentine
vi fosse ad ogni linea qualche cosa da eccepire,
non ne resterebbe per questo scemato il valore sommo,
inestimabile, che hanno nel loro complesso. E i suoi contemporanei
e continuatori, Jacopo Pitti, Guicciardini,
Segni, Varchi, Vettori, quale corona di nomi gloriosi!
E che storia è quella che è scritta da tali maestri!
Niente meno che il gran dramma degli ultimi decenni
della repubblica fiorentina! In questa immensa eredità
di memorie sulla caduta della città più agitata e più

originale del mondo d'allora sia pure che altri non vegga
se non una congerie d'interessanti curiosità, altri si
compiaccia con gioja maligna di scorgere il naufragio
di ogni idea nobile e grande, ed altri ancora non vi ripeschi
che i materiali come di una gigantesca procedura
giudiziaria; ad ogni modo essa non cesserà di rimanere
l'oggetto delle più serie considerazioni sino alla
consumazione dei secoli. Il tarlo che ad ogni istante rodeva
ogni cosa, era la signorìa di Firenze su nemici soggiogati
una volta potenti, come i Pisani, che di necessità
manteneva uno stato di violenza perenne. L'unico rimedio,
violento esso pure, che solo il Savonarola, ma
non senza il soccorso di circostanze al tutto favorevoli,
avrebbe potuto far accettare, sarebbe stato lo scioglimento,
fatto a tempo, della Toscana in una federazione
di città libere, pensiero che, come ritardato sogno febbrile,
condusse poi al patibolo (1548) un patriotta lucchese.[158]
Da questo malanno e dalla malaugurata simpatia
guelfa de' Fiorentini per un principe forestiero, come altresì
dalla conseguente abitudine agli interventi stranieri,
provennero tutti gli altri infortuni. Ma chi, in onta a
ciò, non vorrà ammirare questo popolo, che sotto la guida
del santo suo monaco, sostenuto in un continuo entusiasmo,
dà il primo esempio in Italia della pietà verso
i vinti nemici, mentre tutte le memorie del tempo passato

non gli predicano che la vendetta e la distruzione?
Bensì l'ardore che qui fonde insieme i sentimenti di patriottismo
e di entusiasmo religioso e morale, guardato
dopo alcuni secoli, sembra essersi spento assai prestamente;
ma non è men vero per questo, che i suoi migliori
effetti si videro nuovamente rifulgere nel memorabile
assedio degli anni 1529-30. Furono «pazzi» senza
dubbio, come il Guicciardini allora scriveva, coloro che
attirarono sopra Firenze quella tempesta, ma egli stesso
confessa che fecero cosa non creduta possibile; e se stima
che i savi avrebbero evitata quella sciagura, ciò non significa
altro se non che Firenze avrebbe dovuto ingloriosamente
e senza una parola di protesta darsi in mano
a' suoi nemici. Vero è che in tal caso essa avrebbe conservato
i suoi magnifici sobborghi e i giardini e la vita
e il benessere d'innumerevoli cittadini; ma le mancherebbe
altresì una delle più grandi e più gloriose pagine
della sua storia.





I Fiorentini sono in parecchi pregi il modello e la
primissima espressione degl'Italiani e dei moderni europei,
ma sono tali altresì, ed in più guise, quanto ai difetti.
Quando Dante a' suoi tempi paragonava Firenze,
che non cessa di correggere la propria costituzione, con
quell'inferma che sempre muta lato per sottrarsi a' suoi
dolori, egli esprimeva con questo paragone uno dei caratteri
più stabili di questa città. Il grande errore moderno
che una costituzione possa farsi e rifarsi mediante
il calcolo delle forze e dei partiti esistenti,[159] a Firenze

si vede risorgere sempre in tempi di qualche commozione,
e il Machiavelli stesso non ne andò immune. Egli
è allora che si vedono farsi innanzi certi artefici di Stati,
che con un artificioso spostamento e frastagliamento del
potere, con sistemi elettorali lambiccatissimi, con magistrature
di sola apparenza e simili, vogliono fondare uno
stato di cose durevole, e accontentare o almeno illudere
tutte le parti. Essi copiano in ciò con molta ingenuità
i tempi antichi e finiscono perfino col prendere a prestito
da quelli i nomi stessi delle fazioni, come per esempio,
degli ottimati, dell'aristocrazia ecc.[160] D'allora in poi
il mondo s'è abituato a queste denominazioni e ha dato
ad esse un senso convenzionale europeo, mentre dapprima
tutti i nomi dei partiti erano particolari e diversi secondo
i diversi paesi, e o designavano direttamente la cosa, o
nascevano dal capriccio del caso. Ma quanto il solo nome
non dà o toglie di colorito alle cose!





Ma fra tutti coloro che s'immaginavano di poter costruire
uno Stato,[161] il Machiavelli è senza paragone il più
grande. Egli usa delle forze esistenti come di forze vive
ed attive, le alternative che ci pone dinanzi sono giuste
e grandiose, e non cerca mai d'illudere nè sè stesso, nè
gli altri. In lui non vi è nemmen l'ombra della vanità
e della millanteria, anzi egli non scrive nemmeno pel
pubblico, ma soltanto per qualche autorità, o per principi

ed amici. Il suo pericolo non istà mai in una falsa genialità
o in una falsa deduzione di idee, ma bensì in una
gagliarda fantasia, ch'egli domina a stento. La sua obbiettività
politica, non v'ha dubbio, è talvolta di una
sincerità spaventosa, ma essa è sorta in tempi di estreme
miserie e pericoli, nei quali senza di ciò gli uomini non
potevano così di leggieri credere più nè al diritto, nè
alla giustizia. Nè una virtuosa indignazione contro di
essa può aspettarsi da noi, che siamo stati nel nostro
secolo spettatori di quanto hanno fatto le Potenze in un
senso e nell'altro. Il Machiavelli almeno era capace di
dimenticare sè stesso per la cosa pubblica. In generale
egli è un patriota nel più stretto senso della parola,
quantunque i suoi scritti (poche parole eccettuate) sieno
privi affatto di vero entusiasmo, e quantunque i fiorentini
stessi lo abbiano da ultimo considerato come un ribaldo.[162]
Ma per quanto egli ne' suoi costumi e nei discorsi,
come allora la maggior parte, fosse corrivo e licenzioso,
certo è che la salute della patria era sempre in cima
de' suoi pensieri. Il suo più completo programma per l'ordinamento
di un nuovo Stato a Firenze trovasi nel suo
Memoriale da lui indirizzato a Leone X[163] e scritto dopo
la morte di Lorenzo de' Medici il giovane, duca di Urbino
(morto nel 1519), al quale egli aveva dedicato il
suo libro del Principe. Le cose sono agli estremi e la
corruzione prevale universalmente, quindi anche i rimedi
proposti non hanno sempre un carattere di troppa moralità;
ma in ogni caso riesce interessantissimo il vedere
come egli speri di sostituire ai Medici, qual loro erede,

la repubblica, e precisamente una repubblica sorta tutta
dalla borghesia. Non è possibile immaginare un edificio,
come questo, più ricco di concessioni al Papa, a' suoi
aderenti, e ai diversi interessi de' Fiorentini: si crederebbe
quasi di guardar dentro al meccanismo di un orologio.
Molti altri principii, osservazioni, confronti, viste
politiche e simili per Firenze trovavansi nei Discorsi,
nei quali tralucono qua e là lampi di maravigliosa bellezza.
In un punto, ad esempio, egli ci dà la legge,
secondo la quale progrediscono e si sviluppano, ma non
senza urti violenti, le repubbliche, e vuole che lo Stato
sia mobile e capace di cangiamenti, perchè con questo
mezzo soltanto si evitano i precipitati giudizi di sangue
e le condanne di esiglio. Per un identico motivo, vale
a dire, per evitare le violenze private e gl'interventi
stranieri («peste della libertà»), desidera di veder stabilita
contro i cittadini più odiati una procedura giudiziaria
(accusa), in luogo della quale Firenze da tempo
remotissimo non aveva avuto che il tribunale della maldicenza.
Da vero maestro egli caratterizza le risoluzioni
forzate e tardive, che nei tempi agitati delle repubbliche
ricorrono così frequentemente. In mezzo a tutto ciò
la fantasia e la miseria de' tempi lo seducono di quando
in quando a intonare apertamente le lodi del popolo,
che ha maggior tatto di qualunque principe nella scelta
degli uomini e che è più docile ai consigli, che lo salvano
dalle vie dell'errore.[164] Quanto alla signoria su tutta
la Toscana, egli non dubita nemmeno che essa spetti
alla sua città, e riguarda quindi (in uno speciale discorso)
il riassoggettamento di Pisa come una questione

di vita o di morte: egli deplora che, dopo la ribellione
del 1502, si abbia lasciato sussistere Arezzo, e in generale
si mostra persuaso, che le repubbliche italiane
dovrebbero potersi muovere liberamente al di fuori e
ingrandirsi, per non essere esse stesse assalite e per
goder la pace all'interno; ma Firenze ha fatto le cose
sempre a rovescio, e così da tempo antichissimo si è
inimicata mortalmente con Pisa, Siena e Lucca, mentre
Pistoia «trattata fraternamente» si è sottomessa di
proprio impulso.[165]





Sarebbe ingiusto il voler anche solo porre a riscontro
le poche altre repubbliche, che ancora esistevano nel
secolo XV, con quest'unica di Firenze, che senza paragone
fu la sede più importante del moderno spirito italiano,
anzi europeo. Siena soffriva di vizi organici profondi,
e la sua relativa prosperità nell'industria e nelle
arti non deve a questo riguardo trarci in errore. Enea
Silvio dalla sua città natale guarda con occhio appassionato[166]
alle «fortunate» città tedesche dell'Impero,
dove l'esistenza non è amareggiata da nessuna confisca
degli averi e delle eredità, dove non esistono nè fazioni,
nè arbitrii.[167] — Genova non entra quasi nella cerchia

delle nostre considerazioni, poichè prima dei tempi di
Andrea Doria non ebbe pressochè parte veruna al Rinascimento,
anzi gli abitanti della Riviera passavano in
tutta Italia per nemici di qualsiasi cultura.[168] Le lotte dei
partiti hanno in questa repubblica un carattere così selvaggio
e sono accompagnate da scosse così violente, che
quasi non si sa capire come, dopo tante rivoluzioni e
occupazioni straniere, i genovesi abbiano pure trovato
modo di acquetarsi in uno stato di cose almen tollerabile.
Ma forse ciò dipendette dall'essere tutti quelli, che
avevano parte alla cosa pubblica, quasi senza eccezione
addetti al tempo stesso al commercio.[169] E Genova ci mostra
in modo maraviglioso sino a qual grado d'incertezza
il commercio esercitato in grande e la ricchezza
possano perdurare e con quale stato interno di cose sia
conciliabile il possesso di lontane colonie.



Lucca non ha molta importanza nel secolo XV. Dei
primi decenni di esso, nei quali la città viveva sotto
la pseudo-tirannide della famiglia Guinigi, ci è stato
conservato un giudizio dello storico lucchese Giovanni
di Ser Cambio, che può riguardarsi in generale come
un documento parlante della condizione di tali famiglie

regnanti nelle repubbliche.[170] L'autore tratta del numero
e della ripartizione delle truppe mercenarie nella città e
nel territorio, non che del conferimento di tutti gli uffici
a scelti aderenti della famiglia che padroneggia; designa
tutte le armi che si trovano in possesso de' privati,
e parla del disarmo delle persone sospette; in seguito
passa a dire della sorveglianza esercitata sopra i banditi,
i quali sono obbligati a rimanere nel luogo loro assegnato
sotto pena di una totale confisca dei loro beni,
degli atti segreti di violenza commessi per togliere di
mezzo ribelli creduti pericolosi, dei modi con cui alcuni
commercianti emigrati furono costretti a tornare. Segue
una descrizione delle pratiche fatte per impedire possibilmente
la riunione della maggiore assemblea dei cittadini
(Consiglio generale), sostituendovi soltanto una
Commissione composta di partigiani della casa regnante
in numero di dodici o diciotto, e toccasi della restrizione
di tutte le spese a favore dei mercenari, indispensabili
per non vivere in continue paure e pericoli, e che bisognava
tenere allegri (i soldati si faccino amici, confidenti
e savî). Per ultimo si parla delle miserie del
tempo, dello scadimento dell'arte della seta, nonchè
di tutte le altre industrie, e della coltivazione dei vini,
e si propone come rimedio un dazio elevato sui vini forastieri
e l'obbligo assoluto, da imporsi al contado, di
comperare ogni cosa in città, i soli mezzi di sussistenza
eccettuati. — Questo notevolissimo documento avrebbe
bisogno anche per noi di un commento circostanziato:
qui lo citiamo soltanto come una delle molte prove di
fatto, che in Italia la riflessione politica si svolge assai
prima che in tutti i paesi del settentrione.





CAPITOLO IX.
Politica estera degli Stati italiani.





Invidia contro Venezia. — L'estero: simpatie per la Francia. — Tentativo
per un equilibrio. — Intervento e conquista. — Alleanze
coi Turchi. — Reazione spagnuola. — Trattazione obbiettiva
della politica. — Arte diplomatica.





A quel modo che la maggior parte degli Stati italiani
erano all'interno opere d'arte, vale a dire creazioni
coscienti, emanate dalla riflessione e fondate su basi rigorosamente
calcolate e visibili, artificiali dovevano essere
anche i rapporti che correvano tra di loro e con
gli Stati esteri. L'essere quasi tutti fondati sopra usurpazioni
di data recente è cosa per essi sommamente pericolosa
tanto nelle relazioni esterne, quanto nel normale
andamento interno. Nessuno riconosce il suo vicino senza
qualche riserva: lo stesso colpo di mano che ha servito
a fondare e rafforzare l'una signoria, può aver servito
anche per l'altra. Ma non sempre dipende dall'usurpatore
che egli possa sedere tranquillo sul trono, o no:
il bisogno d'ingrandirsi e in generale di muoversi suol
essere proprio d'ogni signoria illegittima. Per tal modo
l'Italia diventa la patria di una «politica estera», che
poi a poco a poco anche in altri paesi prevale al diritto
riconosciuto, e la trattazione degli affari internazionali,

completamente oggettiva e libera da pregiudizi e da ogni
ritegno morale, vi raggiunge talvolta una perfezione,
che le dà apparenza di decoro e di grandezza, mentre
l'insieme ha l'impronta di un abisso senza fondo.



Questi intrighi, queste leghe, questi armamenti, queste
corruzioni e questi tradimenti costituiscono in complesso
la storia esterna dell'Italia d'allora. Da lungo
tempo Venezia era specialmente l'oggetto delle accuse
di tutti, come se essa volesse conquistar l'intera Penisola
o a poco a poco indebolirla per modo, che uno
Stato dopo l'altro cadesse spossato nelle sue braccia.[171]
Ma, guardando la cosa un po' più addentro, si vede, che
quel grido di dolore non si solleva dal popolo, ma dalle
regioni più prossime ai principi ed ai governi, i quali
quasi tutti sono gravemente odiati dai sudditi, mentre
Venezia col suo reggimento abbastanza mite si concilia
le simpatie universali.[172] Anche Firenze colle città soggette,
che impazienti rodevano il freno, di fronte a Venezia
trovavasi in una posizione assai falsa, quand'anche
non si voglia tener conto della gelosia commerciale che
le inimicava entrambe, nonchè degli avanzamenti, che
Venezia veniva facendo in Romagna. Alla fine la lega
di Cambray (v. pag. 94) portò effettivamente le cose
ad un punto, che Venezia ne uscì con gloria, ma non

senza danno, mentre tutta Italia avrebbe dovuto invece
concorrere a sostenerla.





Ma sentimenti non certo più miti nutrivano anche
tutti gli altri fra loro, ond'è che noi li veggiamo pronti,
come la mala coscienza suggerisce a ciascuno, ad ogni
eccesso l'un contro l'altro. Lodovico il Moro, gli Aragonesi
di Napoli, Sisto IV (per tacere dei minori) tengono
l'Italia in uno stato di perenne agitazione, che le riesce
pericolosissimo. E si fosse almeno limitato alla sola
Italia questo perfido giuoco! Ma la natura delle cose
portò con sè, che si cominciò a guardarsi attorno per
qualche ajuto ed intervento, volgendo gli occhi specialmente
ai Francesi ed ai Turchi.



Le simpatie per la Francia si manifestano primieramente
da parte delle popolazioni. Con una ingenuità che
fa rabbrividire, Firenze confessa le sue vecchie predilezioni
guelfe per la dinastia francese.[173] E quando Carlo VIII
effettivamente passò le Alpi, tutta Italia gli corse incontro
con tal giubilo, che restarono maravigliati egli stesso
e le sue genti.[174] Nella fantasia degli italiani (si rammenti
per tutti il Savonarola) era pur sempre viva l'immagine
ideale di un grande e giusto redentore del loro paese
venuto dal di fuori, con questo soltanto che non doveva
essere più l'imperatore invocato da Dante, ma uno dei
Capetingi di Francia. Vero è che l'illusione doveva tosto

svanire colla di lui ritirata; ma pure quanto ci volle prima
che si riconoscesse generalmente che tanto Carlo VIII,
quanto Luigi XII e Francesco I non intesero la vera
loro missione in Italia, e si lasciarono invece guidare da
moventi al tutto meschini e contrari ai loro stessi interessi! — I
principi dal canto loro cercarono di servirsi
anch'essi della Francia, ma in modo affatto diverso.
Allorchè furono finite le guerre anglo-francesi e Luigi XI
stendeva d'ogni parte le sue reti, mentre Carlo di Borgogna
si cullava in progetti da romanzo, i gabinetti italiani
si fecero ad essi premurosamente incontro e l'intervento
francese doveva necessariamente prima o dopo
avverarsi, anche senza le pretensioni straniere su Napoli
e su Milano, con altrettanta certezza, quanto era quella
che, per esempio, a Genova ed in Piemonte esso aveva
omai avuto luogo da tempo non breve. I veneziani
l'aspettavano ancora fin dall'anno 1462.[175] Quali angosce
mortali abbia provato il duca Galeazzo Maria di Milano
durante la guerra di Borgogna, nella quale egli, alleato
apparentemente tanto di Luigi XI che di Carlo, doveva
ad ogni momento aspettarsi una sorpresa da parte di
entrambi, lo si tocca con mano dalle sue stesse corrispondenze.[176]
Il sistema di un equilibrio dei quattro Stati
principali d'Italia, quale lo intendeva Lorenzo il Magnifico,
non fu in ultimo che il postulato di una mente
chiara, lucida, perseverante nel suo ottimismo, pel
quale, sollevandosi al di sopra della scellerata politica

degli esperimenti, nonchè dei pregiudizi guelfi de' fiorentini,
egli si ostinava sempre a sperare il meglio.
E quando Luigi XI gli offerse un aiuto d'uomini nella
guerra contro Ferrante di Napoli e Sisto IV, si sa
ch'egli disse: «io non posso ancora anteporre il mio
particolare vantaggio al pericolo di tutta Italia; volesse
Iddio, che ai re di Francia non venisse mai in mente
di sperimentare le loro forze in questo paese! Quando
ciò accada, l'Italia sarà perduta».[177] Ma per altri principi
invece il re di Francia è alternativamente un mezzo
o una causa di terrore, ed essi minacciano di chiamarlo
ogni volta che in qualsiasi imbarazzo non sanno trovare
da sè un espediente. I Papi poi credevano addirittura di
poter fare a fidanza con questa stessa Francia più di
qualsiasi altro, ed Innocenzo VIII s'immaginava già di
poter nel suo dispetto ritirarsi al di là delle Alpi, per
tornar poscia in Italia in qualità di conquistatore alla
testa di un'armata francese.[178]



Tutti gli uomini serii adunque previdero la conquista
straniera ancor lungo tempo prima della discesa di
Carlo VIII.[179] E quando questi, ritirandosi, ripassò le
Alpi, apparve chiaro agli occhi di tutti, che da quel
momento in avanti l'êra degl'interventi era omai cominciata.
D'allora in poi una sventura tien dietro all'altra
e troppo tardi si comprende, che la Francia e la Spagna,

i due principali invasori, sono divenute frattanto due
grandi potenze moderne, che non possono omai più star
contente a semplici omaggi di forma, ma hanno bisogno
di lottar sino all'ultimo per assicurarsi un'influenza
e un possesso in Italia. Esse hanno cominciato a somigliare
agli Stati italiani centralizzati, anzi ad imitarli,
ma in proporzioni ben più colossali. I progetti di rapine
o di scambi di paesi si moltiplicano per un certo tempo
all'infinito. Ma, come è noto, la prevalenza finale toccò
alla Spagna, la quale, come spada e scudo della Controriforma,
tenne anche il Papato in una lunga soggezione.
Le tristi meditazioni dei filosofi d'allora in poi non ebbero
altro tema, che la mala fine di tutti coloro, che
aveano chiamati i barbari.





Ma nel secolo XV si entrò anche in lega aperta coi
Turchi, nè ciò parve destare alcun ribrezzo, stimandosi
questo un espediente politico, come qualunque altro.
L'idea di una solidarietà degli stati cristiani d'occidente
avea già sofferto qualche scossa ancora durante il periodo
delle crociate, e Federico II parve poi averla abbandonata
del tutto. Ma il nuovo avanzarsi dei Turchi
da un lato, e la profonda miseria e lo scadimento dell'Impero
greco dall'altro, avevano in seguito risvegliato
quei vecchi sentimenti (se non anche l'antico entusiasmo
religioso) in tutta l'Europa occidentale. L'Italia sola costituì
anche in questo riguardo una singolare eccezione.
Infatti, per quanto grande vi fosse lo spavento dei Turchi
e per quanto serio il pericolo, non vi fu tuttavia quasi
nessuno Stato di qualche importanza, che, almeno una
qualche volta, non abbia slealmente cospirato con Maometto
II e co' suoi successori a danno di altri Stati italiani.
E dove ciò non seguì effettivamente, lo si sospettò

almeno sempre reciprocamente, nè in ciò v'era maggiore
malignità di quando, per esempio, i Veneziani incolparono
l'erede del trono di Napoli, Alfonso, di aver mandato
appositi incaricati ad avvelenare le cisterne di Venezia[180].
Da un ribaldo, quale era Sigismondo Malatesta,
non poteva aspettarsi nè si aspettava di meglio, se non
che una volta o l'altra chiamasse in Italia i Turchi[181].
Ma anche gli Aragonesi di Napoli, ai quali Maometto — e,
si pretende, ad istigazione di altri governi italiani[182] — tolse
un giorno Otranto, aizzarono in seguito
il sultano Bajazet II contro Venezia[183]. Della stessa colpa
fu accusato anche Lodovico il Moro: «il sangue dei
caduti e il grido de' vecchi prigionieri venuti in mano
ai Turchi invocano da Dio su lui la vendetta», scrive
l'annalista del suo Stato. In Venezia, dove si sapeva tutto,
si sapeva anche che Giovanni Sforza, principe di Pesaro
e cugino del Moro, aveva albergato in sua casa gli
ambasciatori turchi, che passavano per di là diretti a
Milano[184]. Dei Papi del secolo XV i due più rispettabili,

Nicolò V e Pio II, sono morti in profondo rammarico
pei progressi dei Turchi, anzi l'ultimo in mezzo agli
apprestamenti di una crociata, che egli stesso voleva
guidare: i loro successori invece truffano il così detto
obolo turco raccolto in tutta la cristianità e profanano
l'indulgenza accordata, facendone una sordida speculazione
pecunaria per sè.[185] Innocenzo VIII si presta a far
da carceriere al fuggiasco principe Zizim verso un tributo
annuo pagatogli dal di lui fratello Bajazet II, e
Alessandro VI aiuta a Costantinopoli le pratiche fatte
da Lodovico il Moro per provocare un attacco dei Turchi
contro Venezia (1498), su di che questa lo minaccia
della convocazione di un Concilio.[186] Da ciò può ben vedersi
che la famosa alleanza di Francesco I con Solimano
II non aveva in sè nulla di nuovo, nè di inaudito.
Del resto non mancavano neanche talune popolazioni,
alle quali la signoria dei Turchi non pareva omai più
una cosa così spaventevole. E quand'anche esse non
l'avessero fatta servire che come una minaccia contro
governi eccessivamente tirannici all'interno, sarebbe pur
sempre questo un indizio, che si era già cominciato a
famigliarizzarsi con questa idea. Già ancora nel 1480
Battista Mantovano lascia chiaramente intendere, che
la maggior parte degli abitanti della costa adriatica prevedevano
qualche cosa di simile, ed Ancona anzi se ne

mostrava desiderosa.[187] Allorquando la Romagna sotto
Leone X sentì più che mai il peso dell'oppressione, un
inviato di Ravenna non esitò a dire apertamente al legato
pontificio, il cardinale Giulio de' Medici: «Monsignore,
la serenissima Repubblica di Venezia non ci
vuole, per non entrare in contese colla Chiesa; ma se
il Turco verrà a Ragusa, noi ci daremo a lui»[188].



Di fronte all'assoggettamento omai cominciato d'Italia
per opera degli Spagnuoli è un conforto ben meschino,
ma non del tutto irragionevole, il pensare, che almeno
per questo assoggettamento l'Italia andò salva dalla barbarie,
alla quale l'avrebbe ricondotta la signoria turca.[189]
Da sè sola, divisa com'era, difficilmente avrebbe potuto
sottrarsi a un tale destino.





Se, dopo tutto questo, qualche cosa di buono può
dirsi della politica italiana d'allora, ciò non può riferirsi
che al modo positivo, spregiudicato e pratico di trattar
le questioni, che non erano intorbidate nè da paura, nè
da passione, nè da male intenzioni. Qui non esiste più
il sistema feudale nel senso inteso dai settentrionali,
co' suoi diritti dedotti paradossalmente; ma la potenza di
fatto che ognuno possiede, la possiede, di regola, per

intero. Qui al seguito del principe non si ha quella nobiltà
riottosa, che altrove tien desto nell'animo del monarca
un astratto punto d'onore e tutte le strane conseguenze
che ne derivano, ma principi e consiglieri
convengono in questo, che non si deve agire che conformemente
allo stato delle cose e secondo gli scopi, che
si vogliono conseguire. Contro gli uomini, dei quali si
accettano i servigi, contro gli alleati, da qualsiasi parte
essi vengano, non esiste nessun pregiudizio di casta, che
possa per avventura tenerne lontano qualcuno, e una
prova anche soverchia se ne ha nella posizione fatta ai
Condottieri, dei quali riesce perfettamente indifferente
l'origine. Per ultimo i governi, in mano di despoti illuminati,
conoscono il proprio paese e quello dei lor vicini
incomparabilmente più addentro, che i loro contemporanei
d'oltr'alpe non conoscessero i loro, e calcolano
la capacità di giovare o di nuocere di amici e nemici
sin nei menomi particolari, tanto nel rispetto morale che
economico: in una parola, appajono, ad onta dei più
grossolani errori, nati fatti per la politica.





Con uomini di questa tempra si poteva trattare, si
poteva tentare la persuasione e sperare anche di convincerli,
quando si mettessero loro dinanzi buone ragioni
di fatto. Quando Alfonso il Magnanimo di Napoli cadde
prigioniero (1434) nelle mani di Filippo Maria Visconti,
egli seppe persuadere quest'ultimo che il dominio della
casa d'Angiò sopra Napoli, sostituito al suo, avrebbe
reso i Francesi padroni di tutta Italia, e il duca mutò
proposito, rilasciò Alfonso senza riscatto, e si strinse
in alleanza con esso.[190] Difficilmente un principe settentrionale

avrebbe operato così, e certamente poi nessuno,
che in fatto di moralità avesse avuto gli strani principj
del Visconti. Una ferma fiducia nella potenza delle ragioni
di fatto appare anche nella celebre visita, che Lorenzo
il Magnifico fece, tra lo spavento generale dei
Fiorentini, allo sleale Ferrante di Napoli, il quale certamente
risentì la tentazione non troppo benevola di ritenerlo
prigioniero.[191]



Ma l'imprigionare un gran principe e il lasciarlo poi
vivo e libero, dopo strappatagli qualche concessione e
inflittegli profonde umiliazioni, come fece Carlo il Temerario
con Luigi XI a Péronne (1468), agli Italiani d'allora
sarebbe sembrata una vera follia;[192] per ciò Lorenzo
o non si aspettava più, o si aspettava colmo di gloria. — Del
medesimo tempo è altresì un'arte di persuasione
politica tutta propria degli ambasciatori veneziani, della
quale oltre le Alpi non s'ebbe un'idea se non per mezzo
degl'Italiani, e che non deve essere giudicata dai discorsi
recitati nei ricevimenti ufficiali, perchè questi ultimi sono
un prodotto rettorico delle scuole umanistiche, e nulla
più. E non mancano nemmeno tratti violenti e ingenuità
singolari,[193] a dispetto del ceremoniale, che rigorosamente
è osservato. Ma anche in questo niuno appare tanto originale,
quanto il Machiavelli nelle sue «Legazioni».
Fornito di scarse istruzioni, malamente equipaggiato, trattato

sempre come un incaricato di secondo ordine, egli
tuttavia non perde mai il suo spirito elevato di osservazione
e di profonda indagine. — Da indi in poi l'Italia
è e rimane di preferenza il paese delle «Istruzioni» e
delle «Relazioni» politiche. Anche altri Stati certamente
negoziano con somma abilità, ma l'Italia soltanto ce ne ha
conservato in sì gran numero le prove documentate, che
risalgono ad un tempo così lontano. Già il lungo dispaccio
intorno agli ultimi momenti della vita del torbido Ferrante
di Napoli (17 gennaio 1494), scritto di mano del
Pontano e indirizzato al gabinetto di Alessandro VI,
porge la più alta idea di questo genere di scritti politici,
eppure non è stato citato che incidentalmente e
come uno dei moltissimi da lui lasciati.[194] Ma quanti di
non minore importanza e vivacità, inviati ad altri gabinetti
sul finire del secolo XV e sul cominciare del XVI,
non giaceranno inediti, per tacere anche dei posteriori! — Però
dello studio dell'uomo nel rapporto sociale e privato,
che va di pari passo con lo studio delle condizioni
generali di questi italiani, ci occuperemo più innanzi
in apposita trattazione.





CAPITOLO X.
La guerra come opera d'arte.





Le armi da fuoco. — Conoscitori e dilettanti. — Orrori guerreschi.





Giunti a questo punto, diremo ora in poche parole
come a questo tempo anche la guerra abbia assunto il
carattere e l'aspetto di una vera opera d'arte. Durante
il medio-evo l'educazione guerresca in tutto l'occidente
era perfetta dentro la cerchia del sistema prevalente di
difesa e d'attacco; inoltre vi furono anche in ogni tempo
ingegnosi inventori nell'arte delle fortificazioni e degli
assedi; ma tanto la strategia, quanto la tattica trovarono
non pochi ostacoli al pieno loro svolgimento nella
natura stessa e nella durata del servizio militare, nonchè
nelle ambizioni della nobiltà, la quale di fronte al nemico
era capace di ostinarsi a questionare sulla preminenza
del posto e di mandar a male in tal modo colla
sua indisciplina le più importanti fazioni, come accadde
in quelle di Crécy e di Maupertuis. Presso gl'Italiani
invece prevalse assai per tempo il sistema delle truppe
mercenarie affatto diversamente organizzate, ed anche
la sollecita introduzione delle armi da fuoco contribuì
dal canto suo non poco a demoralizzare in certo modo la
guerra, non solamente perchè i castelli meglio agguerriti

tremavano all'urto delle bombarde, ma perchè l'abilità
dell'ingegnere, del fonditore e dell'artigliere, sorti dalla
borghesia, acquistava ogni dì più la prevalenza. Si vedeva
infatti, e non senza rincrescimento, che il valore
personale — che era tutto nelle piccole compagnie mercenarie
egregiamente organizzate — veniva a scemare
non poco di pregio dinanzi a quei potenti mezzi di distruzione
che agivano sì da lontano, e non mancarono
Condottieri, che, non potendo altro, si rifiutarono almeno
di ammettere il fucile da poco inventato in Germania,[195]
come fece Paolo Vitelli, il quale per di più faceva cavar
gli occhi e tagliare le mani agli schioppettieri che
gli capitavano tra mano[196], mentre poi accettava e adoperava
i cannoni come armi legittime. Ma nella generalità
si lasciarono prevalere le nuove invenzioni e si cercò
di trarne il maggior profitto possibile, per modo che
gl'Italiani tanto pei mezzi d'attacco, quanto per la costruzione
delle fortezze divennero i maestri di tutta
Europa. Principi quali un Federigo da Urbino e un Alfonso
di Napoli, si procurarono tali cognizioni in questa
materia da far parere quasi un principiante in loro confronto
lo stesso imperatore Massimiliano I. In Italia,
prima che altrove, si hanno una scienza ed un'arte della
guerra trattate in modo affatto sistematico e razionale,
e qui pure s'incontrano i primi esempi di guerre condotte
con un intento puramente artistico, quale poteva conciliarsi
benissimo coi frequenti mutamenti di parte o col
modo di agire affatto spassionato e neutrale dei Condottieri.

Durante la guerra milanese-veneziana del 1451
e 52, combattuta tra Francesco Sforza e Jacopo Piccinino,
seguiva il quartier generale di quest'ultimo il letterato
Porcellio, incaricato dal re Alfonso di Napoli di
stendere su di essa una Relazione.[197] Questa è scritta in
un latino non troppo puro, ma facile, colle ampollosità
umanistiche allora in uso, e nel complesso tende ad imitare
i commentari di Giulio Cesare, con fioriture di concioni,
prodigi e simili: e siccome da cento anni si disputava,
se Scipione l'Africano il vecchio fosse stato più
grande di Annibale o Annibale di Scipione,[198] così il Piccinino
dovette rassegnarsi a fare in tutta l'opera le parti
di Scipione, come lo Sforza faceva quelle di Annibale.
Ma anche sulle truppe milanesi dovendo pur riferire
qualche cosa di positivo, il sofista non esitò di presentarsi
allo Sforza, il quale lo fe' condurre per tutte le file: egli
lodò altamente ogni cosa e promise di eternare ne' suoi
scritti quanto aveva veduto.[199] Del resto, la letteratura italiana
d'allora è ricca di descrizioni guerresche e di aneddoti
tanto per uso del dotto teorico, quanto delle persone
colte in generale, e ciò forma un forte distacco dalle relazioni
contemporanee redatte al nord, dove per esempio,
quella di Diebold Schilling sulla guerra di Borgogna conserva
ancora la nuda ed arida esattezza di una informe
cronaca. Fu allora che il gran dilettante di cose guerresche,[200]
il Machiavelli, scrisse la sua «Arte della guerra».

Ma lo sviluppo subbiettivo del guerriero preso individualmente
trovò la sua più compiuta espressione in
quelle lotte solenni di due o più parti, che già molto
tempo prima della sfida di Barletta (1503) erano in uso.[201]
In queste il vincitore era sicuro di un genere di apoteosi,
che gli mancava al nord: quella che gli veniva
dalla bocca dei poeti e degli umanisti. Nell'esito di queste
lotte non si vede più il giudizio di Dio, ma una vittoria
del valor personale, e — per gli spettatori — la decisione
di una gara assai tesa, insieme ad una soddisfazione
data alle velleità ambiziose di un esercito o della intera
nazione.



S'intende da sè che tutti questi modi di trattar le
cose di guerra da un punto di vista razionale e subbiettivo
non mancavano, in date circostanze, di far luogo
anche ad orribili crudeltà, senza che ci entrasse nemmeno
l'odio politico, ma solo in vista di permettere un
saccheggio, che per avventura fosse stato promesso. Dopo
la spogliazione di Piacenza, che non durò meno di quaranta
giorni e che lo Sforza avea dovuto concedere ai
suoi soldati (1447), la città per buon tratto rimase vuota
del tutto, e per ripopolarla nuovamente si dovette usar
la violenza.[202] Ma tali fatti sono ancor poco in paragone

dei mali, che l'Italia ebbe a soffrire più tardi dalle truppe
straniere, e specialmente poi da quegli Spagnuoli, nei
quali forse una vena di sangue arabo e fors'anche l'abitudine
alle atrocità della Inquisizione svegliarono il lato
più perverso della natura umana. Chi impara a conoscerli
nelle nefandità commesse a Prato, a Roma ed altrove,
non sa poi qual concetto formarsi di Ferdinando
il Cattolico e di Carlo V, che, pur conoscendo l'indole
di tali mostri, non si peritarono tuttavia di lasciarli inferocire
a loro talento. Il cumulo degli atti consumatisi
nei loro gabinetti, e che mano mano vengono prodotti
alla luce del giorno, potrà restare come una fonte storica
della più alta importanza; — ma nessuno negli
scritti di tali principi cercherà più un pensiero politico
vivificatore.





CAPITOLO XI.
Il Papato e i suoi pericoli.





Posizione di fronte all'estero e all'Italia. — Torbidi a Roma da Nicolò
V in poi. — Sisto IV signore di Roma. — Progetti del cardinale
Pietro Riario. — Il nepotismo politico in Romagna. — Cardinali
di case principesche. — Innocenzo VIII e suo figlio. — Alessandro
VI come spagnuolo. — Relazioni coll'estero e simonia. — Cesare
Borgia e suoi rapporti col padre. — Suoi ultimi
progetti. — Minacciata secolarizzazione dello Stato pontificio. — I
mezzi violenti. — Gli assassinii. — Gli ultimi anni. — Giulio
II restauratore del Papato. — Elezione di Leone X. — Suoi
progetti pericolosi in politica. — Pericoli esterni crescenti. — Adriano
VI. — Clemente VII e il sacco di Roma. — Conseguenze
di esso e reazione. — Riconciliazione di Carlo V col Papa. — Il
Papato della Contro-riforma.





Del Papato e dello Stato pontificio, come creazioni
affatto eccezionali, noi non ci siamo occupati fin qui se
non incidentalmente affatto e solo per istabilire il carattere
degli Stati italiani in generale.[203] Allo Stato pontificio
mancava quasi affatto ciò che invece caratterizza
in modo speciale gli altri Stati, vale a dire il ben calcolato
aumento e la concentrazione dei mezzi della potenza,
appunto perchè il potere spirituale aiutava dal

canto suo a coprire e a sostituire il difettoso svolgimento
del temporale. Eppure per quali solenni prove non è
esso passato nel secolo XIV e nei primi anni del XV!
Quando il Papato fu trasportato nella cattività di Avignone,
tutto andò in sulle prime a soqquadro, ma la
corte avignonese aveva danari, truppe ed un grand'uomo
di Stato, che al tempo stesso era un gran capitano, lo
spagnuolo Albornoz, che sottomise e tornò all'obbedienza
i ribelli. E di gran lunga ancora più grave fu il pericolo
di un definitivo sfacelo, allorchè sopraggiunse lo scisma,
e coll'andar del tempo nè il papa romano, nè quello di
Avignone aveano forze e ricchezze bastanti per sottomettere
nuovamente lo Stato perduto; ma, dopo restaurata
l'unità della Chiesa, la cosa riuscì nuovamente sotto
Martino V, e riuscì una seconda volta ancora, dopochè
sotto Eugenio IV il pericolo s'era ancor rinnovato. Senonchè
lo Stato della Chiesa era, e rimase per allora,
una completa anomalia fra tutti gli altri Stati d'Italia:
in Roma e nel suo territorio resistettero al potere dei
Pontefici le grandi famiglie dei Colonna, dei Savelli,
degli Orsini, degli Anguillara ed altre: nell'Umbria,
nelle Marche, nelle Romagne, se non v'era più quasi
nessuna di quelle repubbliche, alle quali il Papato s'era
mostrato sì poco riconoscente pel loro attaccamento, vi
era invece una moltitudine di grandi e piccole case principesche,
l'ubbidienza e la fedeltà delle quali non volevano
dire gran cosa. Come dinastie a sè e sussistenti per
forza propria, hanno tuttavia anche esse la loro speciale
importanza, e da questo punto di vista noi trovammo
più sopra (v. pag. 37, 59) conveniente di toccare almeno
di quelle che primeggiavano sulle altre. Ciò non ostante,
non vogliamo dispensarci qui da alcune brevi considerazioni
sullo Stato della Chiesa preso nel suo insieme.

Esso sin dalla metà del secolo XV trovasi esposto a
nuove crisi e a nuovi pericoli, perchè lo spirito della
politica italiana cerca da diverse parti d'invadere anche
la Curia e di tirarla nelle sue vie. Ma i pericoli che
vengono dal di fuori o dal popolo, sono sempre i minori;
i maggiori hanno la loro origine nelle tendenze stesse
dei Papi.



Innanzi tutto lasciamo da parte i paesi esteri di là
dalle Alpi. Se in Italia il Papato trovavasi sotto la minaccia
di pericoli gravissimi, non era certamente quello
il momento, in cui avessero potuto o voluto prestargli
un aiuto nè la Francia sotto la tirannia di Luigi XI,
nè l'Inghilterra ai primordi della guerra delle due Rose,
nè la Spagna in preda ai più grandi rivolgimenti, nè la
Germania stessa tradita nel concilio di Basilea. Anche
in Italia v'era bensì un certo numero di uomini colti
ed idioti, che riguardavano come un vanto nazionale la
presenza del Papa nel paese, ma i più per soli interessi
privati, e moltissimi per una gran fede nel valore delle
benedizioni papali,[204] tra i quali quello stesso Vitellozzo

Vitelli, che invocava l'assoluzione di Alessandro VI nel
momento stesso, in cui il figlio del Papa lo faceva strozzare.[205]
Ciò non ostante, tutte queste simpatie non sarebbero
bastate a salvare il Papato di fronte ad avversari
veramente risoluti, e che avessero saputo trar profitto
dall'odio e dal rancore che esistevano contro di lui.



Ora egli fu appunto in un momento di così generale
abbandono, che anche all'interno si manifestarono i più
serii pericoli. Già pel fatto stesso del trovarsi la Chiesa
imbevuta delle stesse massime che informavano la politica
degli altri principati italiani, essa doveva sentirne
le scosse più fiere: il suo proprio carattere v'arrecò poi
urti affatto particolari.





Per quanto riguarda, prima d'ogni altra cosa, la città
di Roma, era già da tempo invalsa la consuetudine di
non dare importanza alcuna alle sue agitazioni interne,
poichè tanti Papi cacciati da tumulti popolari erano
sempre tornati, e i Romani stessi dovevano nel proprio
interesse desiderare la presenza della Curia a Roma.
Ma non è men vero per questo, che Roma di tempo in
tempo non solo si mostrò proclive ad idee più o men
radicali,[206] ma nelle cospirazioni che minacciavano la sicurezza

dei Pontefici, ubbidì a mani invisibili, che la
guidavano dal di fuori. Così accadde, per esempio, nella
congiura di Stefano Porcari contro quel Papa, che per
l'appunto aveva procurato a Roma i maggiori vantaggi,
Nicolò V (1453). Il Porcari mirava ad un rovesciamento
della signoria dei Papi in generale, e in ciò avea grandi
complici, i quali bensì non vengono nominati,[207] ma devono
cercarsi fra i governi italiani d'allora. Sotto lo stesso
pontificato Lorenzo Valla chiudeva la sua famosa invettiva
contro la donazione di Costantino, augurando l'immediata
secolarizzazione dello Stato pontificio.[208]



Anche la congrega di cospiratori, colla quale ebbe a
lottare Pio II (1495), non nascondeva che il suo scopo
era in generale la caduta del dominio dei preti, e il
capo di essa, Tiburzio, ne riversava la colpa sui profeti,
che gli avevano promesso l'adempimento di quel suo desiderio
in quello stesso anno.[209] Parecchi grandi romani,
il principe di Taranto e il condottiero Jacopo Piccinino
n'erano complici e promotori. E se si ripensa al ricco

bottino, che ad ogni momento poteva riguardarsi come
pronto nei palazzi dei maggiori prelati (i congiurati aveano
messo gli occhi specialmente sui tesori del cardinale di
Aquileja), sorprenderà piuttosto che in una città quasi
sempre così priva di sorveglianza tali tentativi non fossero
invece più frequenti e più fortunati. Non per nulla
Pio II risiedeva più volentieri dovunque, anzichè a Roma,
ed anche Paolo II ebbe a provare nel 1468 un forte
spavento per una congiura, supposta o reale, di questa
specie[210]. I Pontefici dovevano o quando che sia soggiacere
a tali assalti, o domare colla forza le fazioni dei
grandi, sotto la protezione dei quali simili rapaci tentativi
venivano ogni dì più aumentando.





E questo fu appunto il compito che si propose il terribile
Sisto IV. Egli fu il primo ad aver Roma e il suo
territorio quasi compiutamente nelle sue mani, massimamente
dopo la persecuzione inflitta ai Colonnesi, e per
questo potè anche, sì negli affari della Chiesa, come in
quelli della politica italiana, procedere con tanta franchezza
di fronte alle lagnanze e perfino alle minaccie di
convocare un Concilio, che venivano dall'occidente. I mezzi
necessarii li forniva una simonia, che tutto ad un tratto
cominciò ad eccedere ogni misura, e alla quale soggiacevano
tanto le nomine dei cardinali, quanto quelle dei
dignitari inferiori, nonchè le grazie o concessioni di qualsiasi
specie[211]. Sisto stesso non avea potuto ottenere la
dignità papale senza ricorrere ad un tal mezzo.







Era naturale che una corruzione così universalmente
estesa dovesse quando che sia tirare addosso alla sedia
papale disastrosissime conseguenze; ma queste in allora
sembravano ancora molto lontane. Diversamente invece
andò la cosa rispetto al nepotismo, che minacciò perfino
un momento di rovesciare dai cardini il Pontificato. Fra
tutti i nipoti, il cardinale Pietro Riario fu quegli, che in
sulle prime godeva il maggiore e quasi l'esclusivo favore
di Sisto, nel tempo stesso che del suo nome riempiva
tutta l'Italia, sia pel suo lusso smodato, sia per le voci
che correvano sulla sua empietà e sulle sue mire politiche.[212]
Egli s'accordò col duca Galeazzo Maria di Milano
(1473), allo scopo che questi dovesse diventar re
della Lombardia ed aiutar poi lui con danaro e con uomini
a salire sul trono papale al suo ritorno in Roma:
Sisto, a quanto sembra, glielo avrebbe ceduto spontaneamente.[213]
Questo progetto, che sarebbe riuscito ad una
secolarizzazione dello Stato pontificio mediante l'ereditarietà
del trono, fallì poi per la morte subitanea di
Pietro. Il secondo nipote, Girolamo Riario, non abbracciò
lo stato ecclesiastico e non toccò quindi il Pontificato;
ma dopo di lui i nipoti dei Papi tennero in continui
scompigli l'Italia con gli sforzi che fecero per procacciarsi

un gran principato. Per lo innanzi alcuni Papi
aveano tentato di far valere la loro supremazia feudale
su Napoli a favore dei loro congiunti;[214] ma, dopochè ciò
non era riuscito neanche a Calisto III, non era il caso
di più pensarvi, e Girolamo Riario, deluso anche nel
tentativo di assoggettar Firenze (e chi sa in quanti altri
progetti), dovette accontentarsi di fondare una Signoria
nello Stato stesso della Chiesa. Fino ad un certo punto
la cosa poteva giustificarsi col dire che la Romagna,
co' suoi principi e tiranni sparsi per le città, minacciava
già di svincolarsi compiutamente dalla supremazia papale,
che essa in breve avrebbe potuto divenir preda
degli Sforza o dei Veneziani, se Roma non si appigliava
a questo spediente. Ma chi, in tempi simili e in tali condizioni,
si sarebbe fatto mallevadore di un'obbedienza
durevole da parte di tali nipoti divenuti sovrani o dei
loro discendenti verso Papi, coi quali non avessero più
alcun vincolo di parentela? Perfino i Papi ancora viventi
non erano sicuri dei propri figli o nipoti, perchè troppo
prossima era la tentazione di cacciare il nipote di un
predecessore per sostituirvi il proprio. Il contraccolpo di
questo stato di cose sul Papato stesso costituiva un pericolo
gravissimo: esso si trovava, cioè, costretto ad usar
tutti i mezzi coercitivi, anche gli spirituali, per uno scopo
dei più equivoci, al quale dovevano subordinarsi tutti gli
altri della sedia papale; e se l'intento era raggiunto con
tali mezzi e fra l'odio di tutti, si creava una dinastia,
che avrebbe avuto il più grande interesse alla caduta
del Papato.







Quando Sisto morì, Girolamo non potè sostenersi nel
principato usurpato (Imola e Forlì) se non a gran fatica
e soltanto colla protezione e l'aiuto della famiglia
Sforza, dalla quale usciva sua moglie. Ora nel Conclave
successivo (1484), — nel quale fu eletto Innocenzo VIII, — si
vide un fatto, che somigliava quasi ad una nuova
garanzia esterna del Papato, vale a dire due cardinali
di case regnanti, che per denaro e dignità si lasciarono
vergognosamente corrompere: Giovanni d'Aragona, figlio
del re Ferrante, ed Ascanio Sforza, fratello del Moro.[215]
Così almeno le due case di Napoli e di Milano s'interessavano,
per amor del bottino, al mantenimento della
signoria papale. Anche nel Conclave seguente, nel quale
tutti i cardinali simoneggiarono, ad eccezione di soli
cinque, Ascanio si lasciò nuovamente corrompere con
forti donativi, non senza riserbarsi però la speranza di
divenir Papa egli stesso un'altra volta.[216]



Lorenzo il Magnifico dal canto suo desiderava altresì
che la casa Medici non andasse colle mani vuote. Egli
diè in moglie sua figlia Maddalena al figlio del nuovo
Papa, Franceschetto Cybo, e s'attendeva non solo ogni
specie di favori per suo figlio Giovanni (il futuro Leone X),
ma anche un sollecito innalzamento del genero.[217] Però,
quanto a quest'ultima speranza, egli pretendeva l'impossibile.
Sotto Innocenzo VIII non era il caso di veder sorgere
quell'audace nepotismo, che fondava Stati, appunto.

per questo che Franceschetto era uomo di scarso ingegno
e, al pari del Papa suo padre, non era sollecito
d'altro che di godere la potenza nel modo il più grossolano,
specialmente accumulando enormi somme di danaro[218].
Tuttavia la maniera, colla quale il padre e il figlio
condussero quell'affare, alla lunga non avrebbe mancato
di riuscire ad una pericolosissima catastrofe, lo scioglimento
dello Stato.



Se Sisto s'era arricchito colla vendita di ogni sorta
di grazie e di dignità, Innocenzo e suo figlio eressero
addirittura una banca di grazie temporali, nella quale,
dietro il pagamento di tasse alquanto elevate, poteva
ottenersi l'impunità per qualsiasi assassinio e delitto:
di ogni ammenda cento cinquanta ducati ricadevano alla
Camera papale, il di più a Franceschetto. E così Roma,
come era naturale, negli ultimi anni specialmente di
questo pontificato, formicolava d'ogni parte di assassini
protetti e non protetti: le fazioni, la cui repressione era
stata la prima opera di Sisto, rialzarono il capo in modo
spaventoso: ma il Papa, chiuso e ben custodito nel Vaticano,
non si preoccupava d'altro, che di porre qua e
là qualche agguato, per farvi cader dentro malfattori,
che avessero mezzi di ben pagare. Per Franceschetto la
questione principale era di sapere come avesse potuto
piantar tutti con quanti più tesori poteva, nel caso che
il Papa venisse a morire. Egli si tradì una volta nell'occasione
che di questa morte, omai aspettata, corse

una falsa notizia (1490); addirittura egli voleva portare
con sè tutto il danaro esistente nelle casse, e quando
quelli stessi che lo circondavano, glielo impedirono, volle
almeno che lo seguisse il principe turco Zizim, che egli
riguardava come un capitale vivente da potersi cedere
per avventura a patti vantaggiosissimi a Ferrante di
Napoli.[219] Egli è sempre malagevole il voler calcolare
tutte le eventualità politiche di un'epoca omai remota:
ma qui sorge da sè la domanda: come Roma sarebbe stata
in grado di sostenersi con due o tre pontificati di questo
genere? Di fronte poi all'Europa niuna maggiore imprudenza
che lasciar andare le cose tant'oltre, che non
soltanto i viaggiatori e i pellegrini, ma un'ambasceria intera
spedita da Massimiliano, re dei Romani, fu in prossimità
di Roma assalita e spogliata così completamente,
che taluni degl'inviati tornarono addietro senza nemmeno
aver toccato le porte della città!





Alessandro VI, uomo dotato di attitudini non comuni,
salì al potere coll'idea di goderlo nel pieno significato
della parola (1492-1503): e siccome con questa idea non
poteva certamente conciliarsi uno stato di cose, quale lo
abbiamo descritto, il primo suo atto fu l'immediato ristabilimento
della pubblica sicurezza e il puntuale pagamento
di tutti gli stipendi.



Rigorosamente parlando, noi potremmo qui pretermettere
questo Pontificato, appunto perchè non parliamo
che delle diverse forme che assunse la civiltà italiana,
e i Borgia non erano italiani più di quello che lo fosse
la casa allora regnante di Napoli. Alessandro, parlando

in pubblico con Cesare, si serviva sempre della lingua
spagnuola: Lucrezia al suo ingresso in Ferrara (dove
portò le mode spagnuole) fu festeggiata da buffoni pure
spagnuoli: di spagnuoli si compose il servidorame più
fidato della famiglia, nonchè le bande famigerate di
Cesare nella guerra del 1500, e pare che lo stesso suo
carnefice, don Micheletto, e il suo avvelenatore Sebastiano
Pinzon sieno stati anch'essi spagnuoli. Finalmente
anche Cesare, fra le altre sue gesta, si mostrò vero spagnuolo,
quando atterrò, secondo tutte le regole dell'arte,
sei tori selvaggi in campo chiuso. La corruzione soltanto,
di cui questa famiglia sembra la personificazione
vivente, non potrebbe dirsi portata a Roma da essa,
quando già, come vedemmo, vi preesisteva e in sì larga
misura.



Di questi Borgia e delle loro gesta molto e in più
modi fu scritto. Il loro scopo immediato era l'assoggettamento
completo dello Stato della Chiesa, e lo ottennero
in fatto, schiacciando tutti i piccoli signori — più
o meno impotenti vassalli della Chiesa — o annientandoli,[220]
e togliendo di mezzo in Roma le due grandi
fazioni che la padroneggiavano, gli Orsini che la pretendevano
a Guelfi, i Colonnesi che avrebbero voluto
passare per Ghibellini. Ma i mezzi, di cui si fece uso,
furono così spaventevoli, che il Papato necessariamente
avrebbe dovuto andare in rovina, se un avvenimento incidentale
(l'avvelenamento contemporaneo del padre e
figlio) non avesse improvvisamente mutato la faccia delle
cose. — Vero è che all'indegnazione che sorgeva dalle

coscienze di tutto l'Occidente, Alessandro non avea bisogno
di badare gran fatto: intorno a sè egli sapeva
farsi temere e rispettare: i principi stranieri si lasciavano
comperare e Luigi XII specialmente gli prestò ogni ajuto
possibile; e quanto alle popolazioni, esse non avevano
nemmeno un sentore di quanto accadeva nell'Italia di
mezzo. L'unico momento veramente pericoloso, nell'approssimarsi
di Carlo VIII, passò contro ogni aspettazione
felicemente, e d'altronde anche allora non trattavasi del
Papato come tale,[221] ma di una deposizione di Alessandro
per far luogo ad un Papa migliore. Il massimo e durevole
e sempre crescente pericolo pel Pontificato stava
in Alessandro stesso e più ancora in suo figlio Cesare
Borgia.



Nel padre l'ambizione, l'avidità e la depravazione
erano congiunte con un'indole energica, e con tendenze
assai splendide. Tutti i godimenti che può dar la potenza,
egli volle goderli sino dal primo giorno e in ampia
misura. Nella scelta dei mezzi che doveano condurlo al
suo scopo, egli non si mostrò mai titubante: sin dalle

prime tutti seppero che egli non intendeva di rifarsi
soltanto dei sacrificii fatti per ottenere il Papato[222], ma
voleva senz'altro che la simonia dell'acquisto fosse ampiamente
sorpassata dalla simonia delle vendite. S'aggiungeva
poi che Alessandro, in virtù degli ufficii di
vice-cancelliere ed altri da lui anteriormente coperti,
conosceva meglio d'ogni curiale tutti i mezzi possibili
di far danaro. Nè egli nominò mai nessun cardinale
senza un deposito anticipato di somme considerevoli. — Del
resto sin dal 1494 un carmelitano, Adamo da Genova,
che a Roma aveva osato predicare contro la simonia,
fu trovato morto nel suo letto con ben venti ferite.





Ma quando il Papa col tempo cadde sotto il dominio
del proprio figlio, i mezzi violenti presero quel carattere
veramente infernale, che necessariamente reagisce perfin
sugli scopi. Ciò che si fece nelle lotte coi grandi di Roma
e coi tiranni delle Romagne supera, in linea di crudeltà
e di perfidia, quanto di peggio commisero gli Aragonesi
di Napoli, con questo di più che le arti, con cui si tradiva,
erano assai più raffinate. Affatto spaventevole è
il modo, con cui Cesare giunse ad isolare il padre, togliendo
di mezzo il fratello, il cognato ed altri congiunti
e cortigiani, non appena il favore che essi godevano
presso il Papa e la loro posizione suscitarono in lui qualche

ombra di gelosia, Alessandro fu spinto al punto di
dare il suo consenso all'uccisione del figlio suo prediletto,
il duca di Gandia,[223] perchè tremava per sè stesso
dinanzi a Cesare.



Ora quali erano i segreti disegni di quest'ultimo?
Ancora negli ultimi mesi della sua signoria, quando egli
appunto aveva finito di sterminare i condottieri a Sinigaglia
ed era di fatto divenuto padrone dello Stato della
Chiesa (1503), ripetevasi abbastanza modestamente da chi
lo avvicinava, che egli non voleva sottomettere se non
le fazioni e i tiranni, e ciò solo a vantaggio della Chiesa,
ritenendo per sè tutt'al più la Romagna, e che quindi
non gli sarebbe mancata la riconoscenza anche di tutti
i Papi futuri, ai quali rendeva il più grande servigio,
abbattendo gli Orsini e i Colonna.[224] Ma chi potrebbe ammettere
che questo realmente fosse l'ultimo suo pensiero?
Un po' più apertamente una volta si espresse Papa
Alessandro in una conversazione avuta coll'ambasciatore
veneziano, mentre raccomandava suo figlio alla
protezione della Repubblica: «io voglio fare in modo,
diss'egli, che un giorno il Papato tocchi o a lui o alla

vostra Repubblica».[225] Veramente Cesare aggiunse, che
non doveva divenir Papa, se non colui che avesse avuto
l'assenso di Venezia, e che a tal uopo i cardinali veneziani
non aveano bisogno che di star bene uniti e
compatti. Nessuno è in grado di dire, se egli con tali
parole intendesse alludere a sè medesimo; ma, in ogni
caso, le espressioni del padre bastano bene a provare
quali fossero le sue idee circa l'occupazione del trono
papale. Qualche ulteriore indizio ci viene per via indiretta
da Lucrezia Borgia, potendosi presumere che certi
passi delle poesie d'Ercole Strozza non sieno che l'eco
di espressioni, alle quali ella, come duchessa di Ferrara,
può benissimo essersi lasciata andare. Anche qui innanzi
tutto si parla dell'intendimento di Cesare di farsi
Papa,[226] ma in mezzo a ciò traluce altresì qualche cosa
che alluderebbe ad una sperata signoria su tutta l'Italia,[227]
e sulla fine si accenna al fatto che Cesare, qual
principe secolare, macchinava cose grandissime e per

questo anche avea deposto una volta il cappello cardinalizio.[228]
Infatti non è a dubitare che Cesare, fosse
eletto Papa o no dopo la morte di Alessandro, pensava
a conservare per sè ad ogni costo lo Stato della
Chiesa, e che egli, dopo tutte le scelleratezze commesse,
più facilmente poteva sperare di sostenersi come principe,
che come Papa. Nessuno più di lui sarebbe stato
in grado di secolarizzare lo Stato,[229] e nessuno più di
lui avrebbe dovuto farlo, se voleva continuare a tenerlo.
Se noi non c'inganniamo affatto, questo sarebbe il motivo
principale della segreta simpatia, che il Machiavelli
manifesta per questo grande ribaldo: o Cesare, o nessuno
sarebbe stato capace di «estrarre il ferro dalla ferita»,
vale a dire, di annientare il Papato, causa di
tutti gl'interventi e fonte di tutte le divisioni d'Italia. — Gl'intriganti
che credevano d'indovinare le mire di
Cesare, quando gli facevano balenare agli occhi la possibilità
di regnare sulla Toscana, furono respinti sdegnosamente,
a quanto sembra, da lui medesimo.[230]



Ma forse tutte le logiche deduzioni che si tirano
da tali promesse, riescono vane, — non tanto per una
speciale genialità satanica, di cui altri lo volle fornito,
ma che in lui non v'era, come non v'era, per esempio,

nel duca di Friedland; bensì, perchè i mezzi, di cui egli
si servì, erano di quelli che in generale non si conciliano
con nessuna maniera pienamente logica di agire
in grande. E nessuno può dire se, quando l'eccesso dei
mali avesse raggiunto l'ultimo limite, una prospettiva di
salute non si sarebbe nuovamente dischiusa pel Papato
anche senza quell'eventualità, che affatto casualmente
pose fine alla sua signoria.



Quand'anche si voglia ammettere che la distruzione
di tutti i piccoli signori sparsi qua e là nello Stato della
Chiesa avesse procacciato a Cesare le simpatie universali,
e quand'anche si volesse altresì far servire di prova ai
suoi grandiosi disegni la scelta schiera di ufficiali e soldati
(i migliori d'Italia, con Leonardo da Vinci alla testa
del Genio), ch'egli nel 1503 riuscì a chiamare sotto le
sue bandiere, — ci son tuttavia troppi altri fatti di brutale
ferocia, che contrastano apertamente con tali supposizioni
e che rendono incerto il nostro giudizio su
lui, come fu quello dei contemporanei. Tali sono, per
esempio, le devastazioni, alle quali egli lasciò in preda
lo Stato da lui appena conquistato[231] e che pur pensava
di conservare e di governare: tali sono altresì le condizioni,
a cui furono ridotte Roma e la Curia negli ultimi
anni di quel pontificato. Sia che padre e figlio avessero
preparato una vera lista di proscrizione,[232] sia che le uccisioni
sieno state comandate separatamente, certo è che

i Borgia agirono di conserva per togliere di mezzo segretamente
tutti coloro, che comecchessia fossero loro
d'inciampo o dei quali essi agognassero farsi eredi. In
questi casi essi non si preoccupavano più che tanto dei
capitali e dei beni mobili delle loro vittime, quanto,
e assai più, delle loro rendite personali provenienti dagli
ufficii coperti, che il Papa era sollecito di tener lungamente
vacanti per goderne i proventi, e ch'egli poi rivendeva
a nuovi aspiranti a prezzi assai elevati. L'ambasciatore
veneziano Paolo Capello nell'anno 1500 riferiva
al Senato:[233] «ogni notte si hanno a Roma quattro o
cinque uccisioni di vescovi, prelati ed altri dignitari,
tanto che tutta la città trema di essere a poco a poco
uccisa dal duca (Cesare)». Questi s'aggirava notturno
per le vie accompagnato da' suoi,[234] e non tanto, a quel
che pare, per nascondere, come Tiberio, il viso divenuto
deforme, quanto e assai più per soddisfare la sua pazza
sete di sangue anche su persone del tutto a lui sconosciute.
Ancor nell'anno 1499 la disperazione per tali
fatti era divenuta sì grande ed universale, che il popolo,
rotto ogni ritegno, assalì e scannò parecchi della guardia
del Papa.[235] Ma chi andava salvo dal ferro dei Borgia,
non riusciva poi a sottrarsi al loro veleno. In quei casi,
nei quali sembrava necessaria una certa discrezione,
usarono essi di quella polvere candida come neve e

piacevole al gusto,[236] che non uccideva istantaneamente,
ma a poco a poco, e poteva inavvertitamente mescolarsi
con ogni cibo e con ogni bevanda. Il principe Zizim
n'avea già fatto il saggio prima di essere consegnato
da Alessandro a Carlo VIII (1495), e sulla fine della
loro carriera si avvelenarono con essa il padre e il figlio,
avendo per isbaglio bevuto del vino destinato ad un
ricco cardinale. Il compendiatore ufficiale della storia
dei Papi, Onofrio Panvinio,[237] cita i nomi di tre cardinali,
che Alessandro fece avvelenare (Orsini, Ferrerio e Michiel),
e tocca altresì di un quarto, che Cesare s'era
incaricato di spacciare per proprio conto (Giovanni Borgia);
ma in generale può dirsi che quasi nessun prelato
alquanto ricco non morì a Roma in quel tempo, senza
che sulla sua morte non si elevassero sospetti di questo
genere. L'implacabile veleno raggiunse perfino qualche
pacifico scienziato, che avea creduto evitarlo ritirandosi
in qualche oscura città di provincia.



Intanto intorno al Papa le cose cominciarono a non
andar più così allegramente come prima: fulmini e
tempeste, che fecero crollare pareti e stanze, lo avevano
già visitato anteriormente e colmatolo di spavento: ed
ora che questi fenomeni si rinnovavano (1500), tutti
credettero che Satana stesso ci avesse parte, e la dicevano
«cosa diabolica».[238] La voce di questi fatti sembra

abbia cominciato a diffondersi fra i popoli nell'occasione
del Giubileo dell'anno 1500 che fu frequentatissimo;[239] e
il traffico scandaloso che allora si fece delle indulgenze,
fece il resto e richiamò l'attenzione di tutti sulle ignominie
di Roma.[240] Oltre ai pellegrini che tornavano alle
loro case, si vedevano passar le Alpi strani penitenti in
lunghi abiti bianchi e tra essi alcuni incappucciati fuggiaschi
dello Stato pontificio, i quali assai probabilmente
non avranno taciuto. Ma chi potrebbe dire sino a qual
punto avrebbe dovuto giungere lo scandalo e l'indignazione
di mezza Europa, prima che per Alessandro ne
sorgesse un immediato pericolo? «Egli avrebbe, dice
Panvinio altrove,[241] avvelenato anche gli altri cardinali
e prelati, ch'erano in voce di ricchi, per divenir loro
erede, se, in mezzo ai grandi progetti che macchinava
pel figlio, la morte non lo avesse sorpreso». E che cosa
avrebbe fatto Cesare, se nel momento in cui morì suo
padre, non si fosse egli pure trovato infermo sul letto
di morte? Qual Conclave non sarebbe stato quello, dal
quale egli, forte di tutti i mezzi, di cui poteva disporre,
fosse uscito Papa per l'elezione di un collegio di cardinali
convenientemente ridotto a furia di veleno, in un
momento in cui non c'era neanche da temere la vicinanza
delle armi francesi? La fantasia si perde in un
abisso, qualora soltanto si provi a tener dietro ad una
somigliante ipotesi.





Invece si ebbe il Conclave, dal quale uscì Pio III, e

quasi subito dopo, quello, in cui riuscì eletto Giulio II,
due elezioni, che evidentemente accennano ad un principio
di reazione, che manifestavasi d'ogni parte.



Per quanto anche una critica severa trovasse a ridire
sui costumi privati di Giulio II, certo è nondimeno
che nei punti più sostanziali egli fu l'uomo che salvò
il Papato. Osservando attentamente l'andamento delle
cose sotto i pontificati seguiti a quello di suo zio Sisto IV,
egli aveva potuto accorgersi di quali basi e di quali appoggi
avea bisogno la potenza papale per sostenersi, e,
divenuto Papa, ordinò tosto il suo governo in piena conformità
a tali viste, portando all'attuazione de' suoi progetti
tutta quell'energia di carattere, che non si arresta
dinanzi a verun ostacolo. Portato al potere in virtù di
abili maneggi, ma senza simonia alcuna, e accolto con
favore dall'opinione universale, egli fe' cessare, per prima
cosa, lo scandaloso traffico delle dignità ecclesiastiche.
Anche alla sua corte non mancarono i favoriti, e talvolta
erano i meno degni, ma egli ebbe l'inestimabile
fortuna di andare immune dalla pericolosa piaga del
nepotismo. Suo fratello Giovanni della Rovere avea sposata
l'erede di Urbino sorella di Guidobaldo, l'ultimo
dei Montefeltro, e da questa unione era nato nel 1491
un figlio, Francesco Maria della Rovere, che al tempo
stesso diventava possessore legittimo del ducato di Urbino
e nipote del Papa. Ciò dispensava Giulio da qualunque
obbligo di creare uno Stato alla sua famiglia, e
per questo noi lo veggiamo, in tutti gli acquisti, che o
coll'arti della diplomazia o con quelle della guerra venne
facendo, non d'altro sollecito che dell'ingrandimento dello
Stato della Chiesa, che nel fatto alla sua morte lasciò
completamente ricostituito e per di più ingrandito di
Parma e di Piacenza, mentre al suo avvenimento l'avea

trovato in piena dissoluzione. Nè dipendette nemmeno
da lui che la Chiesa non abbia potuto avocare a se anche
Ferrara. Si sa altresì che i 700,000 ducati, ch'egli
sempre teneva in serbo in Castel S. Angelo, non dovevano
essere in qualsiasi momento, per ordine suo, rimessi
ad altri, fuorchè al suo successore. Al pari degli altri
Papi, ereditò anch'egli dai cardinali, anzi da tutti i prelati
che morivano a Roma, e talvolta anche con mezzi
dispotici,[242] ma non per questo avvelenò, nè uccise nessuno.
L'essere andato in persona al campo non gli giovò
certamente, ma fu una necessità ineluttabile, che tanto
più facilmente doveva essergli perdonata in Italia, in
quanto che quello era il tempo, in cui bisognava battere
o essere battuti e in cui il credito personale valeva più
di qualsiasi diritto legittimamente acquistato. Che se
poi, ad onta del suo celebre grido «fuori i barbari!»,
egli contribuì più di qualunque altro a far sì che gli
Spagnuoli mettessero salde radici in Italia, sta di fatto
altresì che ciò al Papato poteva sembrare una eventualità
indifferente affatto, anzi perfino, sotto un certo
aspetto, favorevole e vantaggiosa. E da chi altri, meglio
che dalla Spagna, poteva la Chiesa attendersi una sincera
e durevole devozione,[243] nel momento stesso in cui
tutti i principi italiani non nutrivano che sentimenti
ostili verso di lei? — Ma, comunque sia, l'uomo potente
ed originale, che non poteva soffocare in sè veruno
sdegno e neanche nascondere nessun vero affetto, preso

in tutto il suo insieme era l'uomo del tempo, il Pontefice
terribile invocato da tutti. Egli ebbe quindi pienamente
ragione di appellarsi con coscienza relativamente
tranquilla al giudizio di un Concilio e di rispondere in
tal modo vittoriosamente al grido de' suoi avversarii, che
da tutte le parti d'Europa ne domandavano la convocazione.
Un regnante di questa tempra aveva bisogno anche
d'incarnare in qualche grandioso monumento la vastità
de' suoi concepimenti: egli pensò alla ricostruzione e
all'ampliamento della chiesa di S. Pietro, e le aggiunte
che vi fece il Bramante sono forse l'espressione più sublime
di una potenza, che è conscia di quanto può e
deve a sè stessa. Ma anche nelle altre arti restano le
tracce dell'alta protezione loro accordata da Giulio, nè
è senza importanza il fatto che perfino la poesia latina
di quei giorni, parlando di lui, appare infiammata di un
estro, che non seppero mai ispirarle i di lui predecessori.
L'ingresso a Bologna, che si trova descritto sulla fine
dell'Iter Julii secundi del cardinale Adriano da Corneto,
ha una grandiosità tutta affatto speciale, e Giovanni
Antonio Flaminio in una delle sue più belle Elegie ha
cantato nel Papa il redentore d'Italia[244].



Giulio aveva in una fulminea costituzione del Concilio
lateranense[245] proibito la simonia nell'elezione del

Papa. Dopo la sua morte (1513) i cardinali, mossi da
un sordido istinto di avarizia, volevano eludere quel divieto
col proporre un patto generale, secondo il quale
le prebende e gli ufficii di colui che sarebbe eletto, dovessero
ripartirsi in proporzioni uguali fra loro, e si
sa che il loro intendimento sarebbe stato di eleggere
per l'appunto quegli che godeva le prebende più pingui,
l'inetto Raffaello Riario.[246] Ma una riscossa, che partiva
principalmente dai membri più giovani del sacro Collegio,
mandò all'aria quel misero strattagemma e fu scelto
Giovanni de' Medici, il celebre Leone X.





Noi avremo frequenti occasioni d'incontrarci in questo
Papa, ogni volta che ci accadrà di discorrere dei momenti
più splendidi dell'epoca del Rinascimento: qui adunque
e pel nostro scopo ci basterà di accennare, come sotto
di lui il Papato abbia corso nuovamente gravissimi pericoli
tanto al di dentro, quanto al di fuori. Fra questi
non contiamo la congiura dei cardinali Petrucci, Sauli,
Riario e Corneto, perchè questa tutt'al più, riuscendo,
avrebbe cagionato un mutamento di persone e non altro:
e d'altronde a Leone fu facile sventarla colla creazione,
inaudita per vero, di trent'un nuovi cardinali in una sola
volta, la quale del resto non fece che produrre un'eccellente
impressione, perchè, in parte almeno, premiava
il vero merito.[247]



Sommamente pericolose invece furono certe vie, alle
quali si lasciò tirare Leone nei due primi anni del suo

pontificato. Egli aveva infatti intavolato pratiche molto
serie per procurare il regno di Napoli a suo fratello
Giuliano e per creare a suo nipote Lorenzo un gran
regno nell'Italia settentrionale, che abbracciasse Milano,
la Toscana, Urbino, e Ferrara.[248] È evidente a chiunque
che lo Stato della Chiesa, rinserrato per tal modo da tutte
parti, avrebbe dovuto finire col diventare un appannaggio
mediceo, senza che nemmeno s'avesse avuto bisogno di
secolarizzarlo.



Il progetto trovò uno scoglio insuperabile nelle condizioni
politiche generali d'allora. Giuliano morì a tempo;
tuttavia, per provvedere a Lorenzo, Leone intraprese
l'espulsione del duca Francesco Maria della Rovere da
Urbino, e con ciò si tirò addosso l'odio universale, impoverì
il tesoro, e finì poi, quando anche Lorenzo nel 1519
morì[249], col dover dare alla Chiesa ciò che con tanta fatica
aveva per altri acquistato: così egli non ne raccolse
nemmen quella gloria, che certamente non gli sarebbe
mancata, se quella cessione fosse stata anteriore e spontanea.
Anche ciò che tentò più tardi contro Alfonso di
Ferrara, e che potè realmente condurre ad effetto contro
un pajo di tiranni e Condottieri, non fu tal cosa, da cui
potesse venirne incremento alla sua reputazione. E tutto
questo accadeva nel momento stesso, in cui i monarchi
d'Occidente d'anno in anno si andavano ognor più abituando
ad un colossale giuoco di politica, ch'era fatto

alle spese di questo o di quel territorio d'Italia[250]. Chi
avrebbe voluto farsi garante che essi, dopochè la loro
potenza all'interno negli ultimi decenni era immensamente
cresciuta, non fossero per allargare quando che
sia le loro viste anche allo Stato della Chiesa? Leone
visse abbastanza per essere testimone di un fatto, che era
come il preludio di ciò che si verificò poi nel 1527: un
pugno di fanti spagnuoli apparve nel 1520, — di proprio
impulso, a quanto sembra, — ai confini dello Stato pontificio,
unicamente allo scopo di taglieggiare il Papa[251],
ma si lasciò respingere dalle truppe di quest'ultimo.
Anche la pubblica opinione, di fronte alla corruzione
della Curia e della corte romana, s'era negli ultimi anni
svegliata più imperiosa che mai, ed uomini che vedevano
nel futuro, come, per esempio, il giovane Pico
della Mirandola[252], invocavano con forza pronte riforme.
Infrattanto era comparso sulla scena Lutero.





Le riforme vennero sotto il pontificato di Adriano VI,
(1521-1523), ma scarse e insufficienti e ritardate di
troppo, di fronte alla foga invadente del grande movimento
tedesco. Adriano non potè far altro, fuorchè manifestare
l'orrore, di cui era compreso per tutte le piaghe
che avean deturpato la Chiesa sino a quel tempo, vale

a dire la simonia, il nepotismo, la prodigalità, il malandrinaggio
e la più profonda immoralità. Nè per allora
il pericolo, che minacciava da parte del luteranismo,
sembrava neanche il maggiore: un arguto osservatore
veneziano, Girolamo Negro, presente vicinissima una
spaventevole catastrofe per Roma stessa, e ne esprime
il proprio dolore apertamente[253].





Sotto Clemente VII l'orizzonte di Roma si copre di
gravidi vapori somiglianti a quel plumbeo velo di nebbia
sciroccale, che talvolta vi rende così pericolosi gli ultimi
mesi d'estate. Il Papa è inviso ai vicini e ai lontani:
gli uomini più gravi crollano tristamente il capo[254], e
infrattanto sulle pubbliche vie e sulle piazze s'affacciano
eremiti a presagire la rovina d'Italia, anzi del mondo
intero, e a stigmatizzare col nome di Anticristo il Papa
medesimo[255]:la fazione colonnese solleva arditamente il
capo in atto di sfida: l'indomabile cardinale Pompeo Colonna,
la cui presenza soltanto è una minaccia permanente
pel Papato[256], tenta una sorpresa su Roma (1526)
nella speranza di poter, coll'aiuto di Carlo V, cingere

senz'altro la tiara, non appena Clemente fosse caduto
vivo o morto nelle sue mani. Per Roma non fu di nessun
vantaggio, che quest'ultimo abbia potuto trovare
un rifugio in Castel S. Angelo; ma la sorte, alla quale
egli stesso era serbato, poteva ben dirsi peggiore della
morte, alla quale ora sfuggì.



Con una serie di quelle menzogne, che sono sempre
permesse ai forti, ma che recano la rovina ai deboli,
Clemente provocò la venuta delle truppe austro-spagnuole
comandate dal Borbone e da Frundsberg (1527).
Egli è fuor d'ogni dubbio che il gabinetto di Carlo V
meditava di prendere del Papa una fiera vendetta[257], e
che l'imperatore non poteva prevedere anticipatamente
quanto oltre nel loro zelo sarebbero andate le orde che
aveva assoldate, ma non pagava. L'arrolamento pressochè
gratuito non avrebbe potuto effettuarsi in Germania, se
non si avesse saputo che si doveva marciare contro Roma.
Forse si ritroveranno quando che sia le istruzioni date in
questa occasione al Borbone, e può darsi anche che
esse suonino più miti di quanto ora si possa supporre;
ma la storia non si lascerà travolgere per questo a
men severi giudizii. Fu una fortuna pel cattolico re e
imperatore che nè il Papa, nè alcuno dei cardinali sia
stato ucciso dalle sue genti. Se ciò fosse accaduto, nessun
sofisma al mondo avrebbe potuto salvarlo da una
gravissima responsabilità. Ma l'uccisione di innumerevoli
persone delle infime classi e la spogliazione delle
altre ottenuta colla tortura o coll'infame mercato, che se
ne fece, mostrano ad esuberanza fino a qual punto fu
permesso di spingere le atrocità nel sacco di Roma.



Carlo V voleva, a quanto pare, far condurre il Papa,

che si era nuovamente rifugiato in Castel S. Angelo,
a Napoli, dopo avergli estorto enormi somme, e se
Clemente invece riuscì a fuggire ad Orvieto, non pare
che ciò sia seguito per nessuna connivenza da parte
degli Spagnuoli[258]. Se poi Carlo abbia, almeno per un
momento, pensato alla secolarizzazione dello Stato della
Chiesa (alla quale l'opinione pubblica[259] omai era preparata),
e se nel fatto egli se ne sia poi lasciato distogliere
dalle rimostranze di Enrico VIII, è un enigma, che non
potrà mai essere messo in chiaro.



Ma se anche tali intendimenti erano in lui, non furono
certo di lunga durata; e intanto dalla desolazione
stessa della città sorge uno spirito di riforma, che promette
una completa restaurazione della Chiesa e del
principato. Il primo a presentirla fu il cardinal Sadoleto[260]:
«Se col nostro dolore, egli scrive, noi diamo
una dovuta soddisfazione allo sdegno e alla giustizia di
Dio, se queste terribili punizioni ci aprono la via a migliorare
le nostre leggi e i costumi, noi forse potremo
dire che la nostra sventura non fu la maggiore, che ci
potesse cogliere.... Di ciò che è di Dio, abbia cura
Dio stesso; ma noi abbiamo dinanzi a noi una via di
miglioramento, dalla quale nessuna violenza potrà farci
deviare: volgiamo adunque i nostri pensieri e le nostre
azioni all'unico fine di cercare il vero splendore del
sacerdozio e la vera grandezza e potenza in Dio solo».



E nel fatto questo terribile anno 1527 fruttò almeno
questo, che la voce degli uomini più gravi e assennati

non cadde inascoltata affatto, come tante altre volte.
Roma avea troppo sofferto per poter pensare a tornar,
nemmeno sotto il pontificato di un Paolo III, l'allegra
e corrotta Roma di Leon X.



Tosto dopo manifestossi pel Papato, fatto segno di
tante umiliazioni, una simpatia d'indole in parte politica
e in parte religiosa. I monarchi non potevano permettere
che un loro uguale si arrogasse l'ufficio di carceriere
privilegiato del Papa, e nell'intento di ridonare a
quest'ultimo la sua libertà conclusero per l'appunto il
trattato di Amiens (18 agosto 1527). Con ciò essi ottennero
almeno di far ricadere sull'imperatore tutta
l'odiosità dei fatti testè commessi dalle truppe imperiali.
Ma contemporaneamente all'imperatore creavansi serii
imbarazzi anche in Ispagna, dove i prelati ed i grandi
lo tempestavano di rimostranze, quante volte era lor
dato di avvicinarlo. E quando si parlò di una dimostrazione
generale del clero e della cittadinanza, che minacciavano
di presentarsi a lui in forma solenne e in abito
di gramaglia, egli se ne spaventò, temendo si rinnovassero
le scene della insurrezione delle comunità poco
prima domata, e volle che a qualunque costo fosse impedita.[261]
Egli non poteva adunque, nemmen volendo, prolungare
più oltre la persecuzione contro il Papato, anzi,
prescindendo anche dalla politica estera, trovavasi imperiosamente
costretto a riconciliarsi con esso al più presto
possibile, molto più che non volle mai tener conto nè
in questa, nè in altre occasioni, dello stato dell'opinione
pubblica in Germania, che per vero gli avrebbe additato
un'altra via da tenere. Finalmente non è neanche impossibile,

come opinava un veneziano,[262] che la ricordanza del
sacco di Roma gli pesasse sull'anima come un rimorso,
e che appunto per questo egli abbia sollecitato quell'ammenda,
che doveva essere suggellata con lo stabile assoggettamento
dei Fiorentini sotto la tirannide de' Medici.
Quasi a conferma di ciò, una figlia naturale dell'imperatore
fu data in moglie al nuovo duca Alessandro.



In seguito Carlo, coll'idea del Concilio, tenne sempre
il Papato nella sua soggezione, e potè ad un tempo medesimo
proteggerlo ed opprimerlo. Ma il maggior pericolo,
la secolarizzazione, e propriamente quella che dovea
partire dal di dentro, vale a dire dai Papi e dai
loro nipoti, era eliminato per più secoli per opera della
Riforma. Nella stessa maniera che essa sola rese possibile
la spedizione contro Roma (1527), fu anche causa
che il Papato sentisse il bisogno di essere l'espressione
vivente di una potenza mondiale nel campo delle coscienze,
obbligandolo a porsi alla testa di tutti i nemici
di qualsiasi innovazione e a rialzarsi dalla sua gran caduta
ad una vita di moto e d'azione. Ed invero, la gerarchia,
che negli ultimi anni di Clemente VII e sotto
i pontificati di Paolo III e di Paolo IV e dei loro successori
a poco a poco e in mezzo alla defezione di mezza
Europa si venne formando, fu una gerarchia affatto nuova
e rigenerata, la quale innanzi tutto si affrettò a togliere
i maggiori e più pericolosi scandali interni, e massimamente
il nepotismo avido di ingrandimenti,[263] e poscia, sostenuta
da tutti i principi della cattolicità e portata da
un impulso religioso del tutto nuovo, fece ogni sforzo per

riacquistare quanto aveva perduto. Essa andò debitrice
di tutta questa energia a quei medesimi che l'avevano
abbandonata: in un certo senso si può dunque affermare
con tutta verità, che il Papato sotto il punto di vista
morale dovette la sua salvezza a' suoi stessi nemici. E con
la spirituale si venne poi rassodando, benchè sotto l'assidua
sorveglianza spagnuola, anche la potenza temporale,
tanto da accampare in ultimo il privilegio della
inviolabilità, e così le fu possibile, allo spegnersi de' suoi
vassalli (le linee legittime degli Estensi e dei Della Rovere),
costituirsi erede incontrastata dei due ducati di
Ferrara e di Urbino. Per converso senza la Riforma — se
si potesse astrarre da essa — tutto lo Stato della
Chiesa sarebbe passato da lungo tempo in mani secolaresche.





CAPITOLO XII.
L'Italia dei patriotti.




Prima di chiudere, ci sia permesso un brevissimo
sguardo al contraccolpo di questo stato di cose sullo
spirito della nazione in generale.



Nessuno durerà fatica a persuadersi che la incertezza
delle condizioni politiche, nelle quali si trovò l'Italia nel
secolo XIV e nel XV, dovesse naturalmente destare
sentimenti di patriottico sdegno e di aperta opposizione
in tutti gli uomini privilegiati di attitudini superiori.
Dante e il Petrarca ancora al loro tempo parlano di un'Italia
unita,[264] alla quale devono tendere gli sforzi di tutti.
Si oppone, è vero, da taluni che questo non fu che un
entusiasmo di pochi spiriti colti, di cui la nazione intera
non mostrò nemmeno di accorgersi; ma a costoro si potrebbe
domandare se a quel tempo la nazione tedesca
si sarebbe condotta diversamente, quantunque, di nome
almeno, non le mancasse l'unità ed avesse un capo visibile
e universalmente riconosciuto nell'imperatore? Le
prime voci patriottiche della letteratura tedesca (se si

eccettuino pochi versi dei menestrelli) non si odono che
in bocca agli umanisti del tempo di Massimiliano I,[265] e
non sembrano che un'eco delle declamazioni degl'Italiani.
Eppure la Germania aveva avuto una nazionalità,
quale l'Italia non possedeva più sino dal tempo dei Romani.
La Francia va debitrice della coscienza della sua
unità nazionale principalmente alle lotte ch'ebbe a sostenere
contro gl'Inglesi, e la Spagna per lungo tratto
di tempo fu così sorda a questo sentimento, che non fu
in grado nemmeno di aggregarsi il Portogallo, che pur
le è tanto affine. Per l'Italia l'esistenza dello Stato della
Chiesa e le condizioni, nelle quali soltanto esso poteva
esistere, crearono un ostacolo permanente alla sua unificazione,
ostacolo, la cui eliminazione non parve pressochè
mai sperabile. Che se anche, in onta a ciò, qua e
colà nelle corrispondenze politiche del secolo XV si parla
con qualche enfasi della patria comune, ciò non accade,
pur troppo, che per provocare il dispetto di qualche altro
Stato pure italiano.[266] I richiami veramente serii e profondamente
tristi al sentimento nazionale non si odono di
nuovo che nel secolo XVI, quando era già troppo tardi,
e Francesi e Spagnuoli avevano inondato il paese.



Quanto al patriottismo locale o di campanile, non
potrebbe dirsi altro, se non che esso teneva il luogo di
questo sentimento, ma non lo sostituiva.





PARTE SECONDA
LO SVOLGIMENTO DELL'INDIVIDUALITÀ






CAPITOLO I.
Lo Stato e l'individuo.





L'uomo del Medio-Evo. — Il risvegliarsi della personalità. — I tiranni
e i loro sudditi — L'individualismo nelle Repubbliche. — L'esiglio
e il cosmopolitismo.





Nell'indole delle repubbliche e dei principati, di cui
fin qui s'è tenuto discorso, sta, se non l'unica, certo
la più potente causa, per cui gl'Italiani, prima d'ogni
altro popolo, si trasformarono in uomini moderni e meritarono
di esser detti i figli primogeniti della presente
Europa.



Nel Medio-Evo i due lati della coscienza — quello
che riflette in sè il mondo esterno e quello che rende
l'immagine della vita interna dell'uomo — se ne stavano
come avvolti in un velo comune, sotto al quale o
languivano in lento torpore o si movevano in un mondo
di puri sogni. Il velo era tessuto di fede, d'ignoranza
infantile, di vane illusioni: veduti attraverso di esso, il
mondo e la storia apparivano rivestiti di colori fantastici,
ma l'uomo non aveva valore se non come membro
di una famiglia, di un popolo, di un partito, di una corporazione,
di cui quasi interamente viveva la vita. L'Italia

è la prima a squarciar questo velo e a considerare
lo Stato e tutte le cose terrene da un punto di vista
oggettivo; ma al tempo stesso si risveglia potente nell'italiano
il sentimento di sè e del suo valor personale
o soggettivo: l'uomo si trasforma nell'individuo,[267] e come
tale si afferma. Così una volta il greco si era emancipato
di fronte ai Barbari, e così anche in altri tempi
l'arabo si isolò dalle altre stirpi dell'Asia. Non sarà
malagevole il dimostrare come tutto ciò non fosse che
l'effetto delle condizioni politiche, in cui si trovava il
paese.





Già anche in epoche di molto anteriori è facile notare
quà e colà in Italia uno sviluppo della personalità
indipendente, quando al tempo stesso nei paesi al di là
delle Alpi non se ne ha ancora indizio veruno. Il celebre
gruppo di ribaldi del secolo X che ci è dipinto da
Luitprando, nonchè più tardi alcuni contemporanei di
Gregorio VII e alcuni avversarii dei primi imperatori di
Svevia, presentano tipi di questo genere. Ma col finire
del secolo XIII l'Italia comincia addirittura a formicolare
d'uomini indipendenti, d'individui che fanno parte
per sè stessi; l'anatema, che prima avea pesato sull'individualità,
è tolto per sempre, e a migliaja sorgono le
personalità dotate d'un carattere affatto proprio. Il gran
poema di Dante sarebbe stato impossibile in qualunque
altro paese appunto per questo, che tutto il resto d'Europa
sentiva ancora il peso di quell'anatema: per l'Italia
adunque il divino poeta, portando al suo pieno sviluppo
il sentimento dell'individualità, è diventato l'interprete

più fedele e nazionale del proprio tempo. Ma la caratteristica
speciale delle singole attività nel campo della
letteratura e dell'arte sarà più innanzi oggetto di apposita
trattazione: qui ci basti di rilevar il fatto in sè stesso
e come fenomeno psicologico in generale. Esso si mostra
ora apertamente in tutta la sua pienezza: l'Italia del
secolo XIV conobbe poco la falsa modestia e l'ipocrisia
in generale, perchè nessun uomo fu schivo di emergere,[268]
di essere e di apparire, quale era, diverso dagli
altri.[269]





I primi a mettere in piena mostra una siffatta individualità,
come vedemmo, sono i tiranni e i Condottieri,[270]
e poi a poco a poco gli uomini d'ingegno da loro protetti,

ma anche in ogni occasione fatti strumento di governo,
i cancellieri, i segretari, i poeti e gli uomini di
corte. Tutti costoro imparano necessariamente a tener
conto di tutte le risorse, stabili o momentanee, che ciascuno
sa trovare in sè stesso; ed anche nel godimento
della vita esteriore ricorrono a mezzi men grossolani e
di un'indole più spirituale, per circondare del maggior
prestigio possibile un periodo forse assai breve di potenza
e d'influenza.



Ma anche i sudditi non andarono del tutto esenti
dal risentire un impulso simile. Senza tener conto di
quelli che consumarono la loro vita in congiure segrete
e in tentativi di resistenza, menzioneremo coloro, che si
rassegnarono a rimaner chiusi nella vita privata, forse
come la maggior parte degli abitanti delle città nell'Impero
bizantino o negli Stati maomettani. Certamente
deve essere stato più volte assai difficile, per esempio,
ai sudditi dei Visconti il mantenere la dignità della propria
casa e della loro stessa persona, e innumerevoli
sono coloro che hanno dovuto scontare con la schiavitù
la fierezza di quello, che strettamente suol dirsi carattere
morale di un uomo. Ma quanto al carattere individuale,
ossia all'originalità e specialità delle tendenze
di ognuno, la cosa andava diversamente, perchè in mezzo
all'universale impotenza politica si spiegavano tanto più
forti e molteplici le diverse direzioni della vita privata.
Ricchezza e cultura, in quanto possano mostrarsi in piena
luce e gareggiare fra loro, congiunte con una libertà
municipale ancora abbastanza larga, e con una Chiesa,
la quale non era, come a Costantinopoli e nel mondo
islamitico, una cosa identica con lo Stato, — tutti questi
elementi presi insieme favorivano senza dubbio la
formazione di una opinione individuale, cui l'assenza

stessa delle lotte di partito forniva agio ed opportunità
a svilupparsi. Non è dunque improbabile che l'uomo
privato, indifferente alla politica e dedito tutto alle sue
occupazioni in parte professionali e in parte affatto accessorie,
si sia per la prima volta venuto formando sotto
queste tirannidi del secolo XIV. Ma sarebbe follia il
pretendere di trovarne testimonianze esplicite e documentate;
i novellieri, dai quali potrebbe attendersi in
proposito almeno qualche cenno, ci parlano bensì di
uomini originali e bizzarri, ma sempre da un solo punto
di vista e unicamente in relazione al racconto, che si
accingono a dare: ed, oltre a ciò, il teatro dell'azione
presso di loro è quasi sempre nelle Repubbliche.





Anche in queste ultime lo sviluppo del carattere individuale
era promosso al pari che nei Principati, ma
in guisa affatto diversa. Quanto più frequentemente i
partiti si scambiavano fra loro la signoria, tanto più
forte gli uomini che li componevano, sentivano la tentazione
di sfruttare il potere e talvolta di abusarne.
Egli è appunto per tal modo che nella storia fiorentina[271]
gli uomini politici e i caporioni del popolo acquistano
una personalità così spiccata, che altrove non si riscontra
se non in via al tutto eccezionale in un uomo solo, in
Jacopo d'Arteveldt.







Ma gli uomini dei partiti soccombenti venivano spesso
a trovarsi in una condizione simile a quella dei sudditi
dei tiranni, con questo di più che la libertà o la signoria
già gustate, e forse anche la speranza di riacquistar
l'una e l'altra, davano al loro individualismo uno slancio
più ardito. Appunto fra questi uomini condannati ad
un ozio involontario trovasi, per esempio, un Agnolo
Pandolfini (morto nel 1446), il cui trattato «Del governo
della famiglia»[272]è il primo programma di una
vita privata portato al massimo suo sviluppo coll'aiuto
della educazione. Il raffronto ch'egli fa tra i doveri di
un privato e le incertezze e le molestie della vita pubblica,[273]
merita di essere riguardato, nel suo genere, come
un vero monumento del suo tempo.





Ma ciò che sopra ogni altra cosa ha la forza o di
logorare un uomo o di portarlo al massimo grado del
suo sviluppo, è l'esiglio. «In tutte le nostre città più
popolate, scrive Gioviano Pontano,[274] noi vediamo una moltitudine
di persone, le quali spontaneamente hanno abbandonato
la loro patria; ma le virtù si ponno portare con
sè dovunque». Ed era vero: quegli uomini non erano
semplici fuggiaschi banditi dalla loro patria, ma l'avevano

abbandonata di proprio impulso, perchè le condizioni
politiche ed economiche di essa erano divenute omai insopportabili.
I Fiorentini emigrati a Ferrara e i Lucchesi
rifugiatisi a Venezia costituivano delle vere colonie.



Il cosmopolitismo, che si manifesta negli esuli più
colti, è l'individualismo portato al suo più alto grado.
Dante, come abbiamo già accennato (pag. 103), trova una
nuova patria nella lingua e nella cultura di tutta Italia,
ed anzi va ancora più in là ed esclama: «la mia patria
è il mondo intero!»[275] — E quando gli fu offerto di tornare
a Firenze, ma a condizioni ignominiose, egli rispondeva:
«non posso io contemplare la luce del sole e delle stelle
dovunque? Non posso io meditare dovunque le più alte
verità, senza perciò presentarmi oscuramente, anzi vituperosamente
dinanzi al mio popolo ed alla mia città?
Un pane non sarà per mancarmi in nessun luogo, nè
mai».[276] Con fiero orgoglio alzano più tardi la voce
anche gli artisti, affermando la propria libertà indipendentemente
dal luogo ove si trovano. «Colui che è ricco
di cognizioni, dice il Ghiberti,[277] non è, anche fuori di
patria, straniero in nessuna parte del mondo: anche
privo de' suoi beni e abbandonato dagli amici, egli è
pur sempre cittadino in qualunque città, e può senza
timore sprezzare la instabilità della fortuna». E in
modo non molto diverso anche un umanista fuggiasco

scriveva: «dovunque un dotto fissa la sua dimora,
quivi ei trova tosto una patria».[278]





CAPITOLO II.
Perfezionamento dell'individualità.





Gli uomini multilateri. — Gli uomini universali. Leon Battista Alberti.





Uno sguardo molto acuto e profondamente versato
nella storia della civiltà non durerebbe fatica a seguir
passo passo nel secolo XV lo svolgersi successivo di
individualità per ogni verso perfette. Vero è che nessuno
potrebbe dir con certezza, se tali individualità sieno
giunte a quell'armonico accordo del lato interno col lato
esterno della loro vita in conseguenza di un solo atto
fermo e deliberato della loro volontà, o non anche per
un fortunato concorso di favorevoli circostanze: ma, ad
ogni modo, è fuor d'ogni dubbio che molte vi giunsero,
almeno per quanto ciò è conciliabile coll'imperfezione
della natura umana. E se, per dare un esempio, è assolutamente
impossibile il fare una distinzione esatta di
ciò che Lorenzo il Magnifico dovette alla fortuna, da
ciò che gli proveniva dalle proprie doti e dal proprio
carattere, nell'Ariosto invece (e specialmente nelle Satire)
si ha il caso contrario, il caso cioè di una potente
individualità, nella quale cospirano mirabilmente la dignità

dell'uomo e l'orgoglio del poeta, l'ironia e la passione,
il sarcasmo e la benevolenza.





Ora, quando questo prepotente impulso veniva a cadere
in una natura straordinariamente gagliarda e versatile,
tale da appropriarsi ad un tempo tutti gli elementi
della cultura di quell'età, s'aveva allora l'uomo universale,
che appartiene esclusivamente all'Italia. Uomini
di sapere enciclopedico ve ne furono per tutto il Medio-Evo
in più paesi, perchè il sapere era più ristretto e i
rami dello scibile più affini tra loro: e per la stessa ragione
sino al secolo XII s'incontrano artisti universali,
perchè i problemi dell'architettura erano relativamente
semplici ed uniformi, e nella scultura e nella pittura il
concetto o la sostanza della cosa da rappresentarsi prevaleva
sulla forma. Nell'Italia del Rinascimento invece
noi ci scontriamo in singoli artisti, i quali in tutti i rami
danno creazioni affatto nuove e perfette nel loro genere,
e al tempo stesso emergono singolarmente anche come
uomini. Altri sono universali e abbracciano, oltrechè la
cerchia dell'arte, anche il campo incommensurabile della
scienza con sintesi maravigliosa.



Dante, il quale ancor vivo dagli uni era qualificato
come poeta, dagli altri come filosofo, e da altri ancora
come teologo,[279] versa in tutti i suoi scritti tal piena di
prepotente individualità, che il lettore se ne sente al
tutto soggiogato, anche prescindendo dall'importanza degli
argomenti ch'egli prende a svolgere. Qual forza di
volontà non presuppone l'esecuzione così perfettamente
equabile della Divina Commedia! Ma se si guarda al
suo contenuto, non vi è forse in tutto il mondo fisico

e morale un solo punto di qualche importanza, che
egli non abbia studiato ed investigato e intorno al quale
la sua opinione — spesse volte condensata in poche parole — non
sia la più autorevole di quel tempo. Anche
nell'arte le sue teorie hanno la forza di principj, e ciò
è ben più dei pochi versi, ch'egli ci lasciò sugli artisti
d'allora; ma non andò molto, che egli divenne anche
la fonte delle più alte ispirazioni.[280]



Il secolo XV è innanzi tutto e per eccellenza il
secolo degli uomini dotati di una grande versatilità.
Non v'è biografia di quel tempo, che, parlando di qualche
uomo illustre, non metta in risalto, oltre alle qualità
sue principali, altre qualità secondarie stimate necessario
complemento di quelle. Il mercatante e l'uomo
di Stato fiorentino sono spesso dotti filologi: i più celebri
umanisti sono chiamati ad istruire i figli loro
nella Politica e nell'Etica di Aristotile:[281] anche le figlie
ricevono una cultura superiore, e in generale egli è
in questi circoli che bisogna cercare gli inizi di una
educazione privata, che esce dal comune. Dal canto
suo l'umanista viene eccitato ad allargare quanto più
può la sfera delle sue cognizioni, in quanto il suo sapere
filologico non era semplicemente, come oggidì, la

conoscenza oggettiva della classica antichità, ma un'arte
che trovava applicazione continua nella vita. Egli studia
Plinio, a modo di esempio, e raccoglie un museo
di storia naturale;[282] sulla geografia degli antichi diventa
un cosmografo nel senso moderno; s'innamora
degli storici antichi, e scrive secondo quei modelli la
storia de' suoi tempi; traduce le commedie di Plauto,
e ne dirige al tempo stesso la rappresentazione; imita
quanto meglio può tutti i generi della letteratura antica
sino al dialogo di Luciano, e in mezzo a tutto ciò
serve lo Stato qual cancelliere o diplomatico, e non
sempre con suo proprio vantaggio.





Ma sopra questi uomini dotati di attitudini così molteplici
emergono alcuni veramente universali. Prima di
farci a studiare partitamente le condizioni della vita sociale
e della cultura d'allora, ci sia concesso di porre
qui, sul limitare del secolo XV, l'immagine di uno di
quegli uomini strapotenti: Leon Battista Alberti. La sua
biografia — che non abbiamo se non a frammenti — parla
assai poco di lui come artista e niente affatto come architetto.[283]
Or si vedrà ciò che egli è stato, anche fatta
astrazione da queste sue glorie speciali.



In tutte le discipline che rendono bella e lodata la

vita di un uomo, Leon Battista era il primo sino dalla
sua fanciullezza. Della sua perizia in tutti gli esercizi
ginnastici raccontansi cose incredibili, come egli, per
esempio, saltando a piè pari scavalcasse le persone ritte
in piedi, come una volta nel Duomo gettasse una moneta
tanto alta, che la si sentì risonare toccando la vôlta
sospesa sul suo capo, come non ci fosse cavallo indomito
che sotto di lui non tremasse e ubbidisse, e simili; — ed
infatti egli voleva apparire irreprensibile e
perfetto in tre cose: nel camminare, nel cavalcare e
nel parlare. Egli apprese la musica senza maestro, eppure
le sue composizioni furono ammirate dai più competenti
nell'arte. Stretto dal bisogno, studiò per lunghi
anni ambo le leggi, sino a caderne ammalato per spossatezza:
e quando a ventiquattro anni s'accorse di un
indebolimento della sua memoria nel ritenere le parole,
ma si sentì ancor vigoroso l'intelletto per penetrare nella
sostanza delle cose, s'applicò alla fisica ed alla matematica,
e al tempo stesso volle rendersi esperto in tutte le
professioni possibili, interrogando artisti, eruditi, operai
d'ogni specie sui segreti e sulla pratica di ogni mestiere.
A tutto ciò aggiungeva egli una particolare perizia nel
disegno e nel modellare specialmente ritratti somigliantissimi,
di pura memoria. Particolar maraviglia destò
il misterioso suo congegno a guisa di camera ottica,[284]
nel quale faceva apparire ora le stelle e la luna a illuminare
scoscese montagne, ora vasti paesaggi con ridenti
colli e seni di mare in lontananze sconfinate, con
flotte che s'avanzano, o rischiarate dallo splendore del
sole e avvolte d'ombre e di vapori a guisa di nuvole.







In mezzo a tutto ciò era egli di una modestia singolare,
e con gioja accoglieva anche quanto gli altri facevano,
appunto perchè in ogni produzione dell'ingegno umano,
che si uniformasse alle leggi del bello, egli riconosceva
come una emanazione della divinità stessa.[285] La sua attività
letteraria comincia co' suoi scritti d'arte, che segnano
un'importante evoluzione della stessa col risorgere
della forma, specialmente nell'architettura, e si
estende quindi a composizioni in prosa latina, a novelle
e simili, delle quali talune furono credute opere di scrittori
antichi, a brindisi, elegie ed egloghe, e per ultimo
ad un trattato in quattro libri in lingua italiana «Sul
governo della famiglia»,[286] e ad un elogio funebre del
suo cane. I suoi motti, tanto serii che faceti, parvero
abbastanza importanti da dover esser raccolti, e se ne
ha un saggio in molte serie compilate in colonne, che
possono vedersi nella biografia surriferita. Al pari di
tutte le nature veramente grandi e generose, egli non
faceva mistero a nessuno del suo sapere, come era largo
con tutti de' suoi beni di fortuna e comunicava a chiunque,
purchè se ne presentasse l'occasione, le sue più
grandi invenzioni. — Che se si domandasse qual fu la
fonte, da cui scaturì tanta pienezza di vita, di forza e
di attività, la risposta sarebbe una sola: un senso profondo
della natura, una facoltà pressochè unica di compenetrarsi
e quasi di identificarsi con tutto ciò che egli
vedeva e sentiva. All'aspetto di una grandiosa foresta
o di campi ondeggianti di spighe egli si sentiva commosso

sino al pianto: dinanzi ad un vecchio dai bianchi
capelli, dal passo grave e dall'aspetto dignitoso egli
s'arrestava estatico, e non potea saziarsi di ammirare
quel «prodigio della natura»: anche gli animali più
perfetti erano per lui oggetto di studio e di ammirazione
costante, e per ultimo più di una volta l'incanto
di un bel paesaggio bastò, se infermo, a ridonargli la
sanità.[287] Nessuna maraviglia adunque, se tutti coloro che
lo videro stretto in un rapporto così misteriosamente
intimo colla natura, gli attribuirono anche il dono della
profezia. Si pretende infatti ch'egli abbia predetto molti
anni innanzi e con esattezza maravigliosa una crisi sanguinosa
avvenuta in casa d'Este, nonchè la sorte che
era riserbata a Firenze ed ai Papi, e gli si attribuiva
altresì una facoltà al tutto speciale di leggere sul viso
degli uomini i loro più segreti pensieri. S'intende da sè
che una forza di volontà straordinariamente intensa era
la facoltà, che prevaleva in una personalità così perfetta
e ne manteneva le forze in costante equilibrio. Infatti,
come tutti i grandi uomini del Rinascimento, anch'egli
poteva dire: «gli uomini, purchè vogliano, riescono a
tutto».



E con tutto ciò l'Alberti, messo a riscontro con Leonardo
da Vinci, non potrebbe dirsi che uno scolaro paragonato
col suo maestro. Così avessimo l'opera del Vasari
anche rispetto a lui completata da una biografia, come
l'abbiamo per l'Alberti! Ma l'immensità dell'ingegno
di Leonardo non si potrà mai che presentir da lontano.





CAPITOLO III.
La gloria nel senso moderno.





Idee di Dante intorno alla gloria. — Celebrità degli Umanisti; il Petrarca. — Culto
delle abitazioni. — Culto delle tombe. — Culto degli uomini
celebri dell'antichità. — Letteratura della gloria locale; Padova. — Letteratura
della gloria universale. — La gloria dipendente dagli
scrittori. — L'amor della gloria come passione.





Allo sviluppo sin qui descritto dell'individuo corrisponde
anche una nuova specie di valore estrinseco, la
gloria nel senso moderno[288].



Fuori d'Italia le singole classi vivevano appartate
fra loro e chiuse ciascuna nei loro diritti e privilegi portati
dalle consuetudini del medio-evo. La gloria poetica
dei trovatori e dei menestrelli, per esempio, non esisteva
che per la classe dei cavalieri. In Italia per contrario
si ha già l'uguaglianza delle classi come conseguenza
della tirannide o della democrazia, e vi si scorge una
società nuova in formazione, che deve il suo primo impulso
all'influenza delle letterature italiana e latina,

come in seguito più ampiamente sarà dimostrato; nè certo
ci voleva un terreno diverso per far vivere e fruttificare
questo nuovo elemento. S'aggiunga a ciò che la lettura
degli autori latini, che appunto allora si cominciarono
a studiare con tanto ardore, era un eccitamento continuo
agli Italiani non solo per l'insaziabile sete di gloria,
onde quegli antichi appajono dominati, ma per l'oggetto
stesso che è il tema costante dei loro scritti, il
dominio universale di Roma su tutto il mondo. Egli è
naturale adunque, che da quel tempo in poi in Italia
ogni uomo di forte volontà ed operoso si trovi interamente
sotto l'impulso di un nuovo movente morale, che
è ancora ignoto a tutti gli altri popoli d'occidente.





Anche in ciò, come in ogni altra questione importante,
il primo a manifestare il proprio sentimento fu
Dante. L'alloro poetico è stata la prima e la più alta
sua aspirazione[289]; ma, anche come pubblicista e letterato,
egli non manca di notare che le sue produzioni sono
del tutto nuove, e che nella via ch'egli s'è tracciata,
non solo è il primo, ma vuole anche essere riconosciuto
come tale[290]. Tuttavia egli accenna altresì nei suoi scritti
in prosa agli incomodi e alle molestie, che sono inseparabili
dall'acquisto di una gran fama: egli sa come taluni,
imparando a conoscere personalmente un uomo celebre,

ne restano mal soddisfatti, e dimostra come di
ciò sia da accagionare in parte l'infantile semplicità
dei più, in parte l'invidia, e in parte anche le imperfezioni
stesse dell'uomo ammirato[291]. E più apertamente
ancora il suo poema ci attesta quanto egli fosse persuaso
della nullità della gloria, benchè al tempo stesso
sia facile a vedere che il suo cuore non se n'era ancora
completamente staccato. Nel Paradiso la sfera di Mercurio
è la dimora assegnata a quei beati[292], che sulla terra
furono vaghi di gloria, e con ciò hanno offuscato in sè
alquanto «i raggi del vero amore». Egli è altresì altamente
caratteristico, che i miseri dannati nell'Inferno
chieggono instantemente a Dante che voglia rinfrescare
e tener viva sulla terra la loro memoria e la loro fama[293];
mentre gli spiriti del Purgatorio non domandano che preghiere
espiatorie[294]; anzi in un passo celebre[295] l'amor della
gloria — lo gran disio dell'eccellenza — è biasimato,
appunto perchè la gloria che nasce dalle opere dell'ingegno,
non è assoluta, ma sottoposta alle condizioni diverse
dei tempi, e secondo le circostanze può venire oscurata
da quella di chi sopraggiunge più tardi.





Dopo quel primo esempio, la schiera numerosa dei
poeti filologi, che pullulano d'ogni parte, s'impadronisce

della gloria in doppio senso: per sè, in quanto essi divengono
le più rinomate celebrità d'Italia; per gli altri,
in quanto, come poeti e storici, si fanno dispensatori della
fama altrui. Emblema esterno e materiale di questa specie
di gloria è l'incoronazione de' poeti, della quale sarà
parlato altrove.



Un contemporaneo di Dante, Albertino Musatto o
Mussato, incoronato a Padova quale poeta dal Vescovo
e dal Rettore dell'Università, godeva già d'onori tali,
che confinavano, si può dire, con l'apoteosi: ogni anno
il giorno di Natale venivano dottori e scolari di ambedue
i collegi dell'università in pompa solenne con trombe
e, pare anche, con fiaccole accese dinanzi alla sua abitazione,
per fargli augurii e regali[296]. Questa onorificenza
durò sino a che egli cadde in disgrazia del Carrara allora
regnante (1318).



Anche il Petrarca assaporò a pieni tratti questa nuova
glorificazione destinata dapprima soltanto agli eroi ed ai
santi, benchè negli ultimi anni confessi egli stesso, che
gli riesce inutile e perfino molesta. La sua «Lettera
alla Posterità» è un conto, che un uomo celebre, divenuto
vecchio, si crede in dovere di rendere intorno a
sè stesso, per appagare la pubblica curiosità[297], e da essa

rilevasi, ch'egli ambiva assai la gloria postuma e volentieri
avrebbe rinunciato a quella, che godeva fra i
contemporanei.[298] Nei suoi «Dialoghi della felicità ed
infelicità» egli fa prevalere con molti argomenti l'opinione
di quello fra' suoi interlocutori, che sostiene la nullità
della fama.[299] Ma dopo tutto ciò è anche vero, che
egli si rallegra pur sempre che il suo nome sia noto,
pe' suoi scritti, al grande autocrate di Bisanzio[300] non meno
che all'imperatore Carlo IV di Germania. E per verità
la sua fama, essendo egli ancor vivo, si estendeva già
molto oltre i confini d'Italia. E quanto non dovette egli
sentirsi commosso, quando in occasione di una sua gita
ad Arezzo, sua patria, gli amici lo condussero nella casa
dove era nato, e gli annunciarono che la città avea decretato
non doversi in essa permettere un mutamento
qualsiasi![301] Per lo innanzi si conservavano e si veneravano
le sole abitazioni di qualche gran santo, come per
esempio, la cella di S. Tommaso d'Aquino nel convento
dei domenicani di Napoli, e la porziuncula di S. Francesco
in prossimità di Assisi: o tutt'al più anche qualche
singolo giurisperito godeva di quella celebrità mezzo
mitica, che era come la scala ad un simile onore; così
il popolo ancora sul finire del secolo XIV usava di designare
un vecchio edifizio esistente in Bagnolo, non lungi
da Firenze, come lo «studio» dell'Accorso (nato intorno

al 1150), sebbene non abbia poi fatto nulla per impedirne
la distruzione.[302] Chi ne cercasse la ragione, probabilmente
la troverebbe nelle enormi ricchezze e nella
grande influenza politica procacciatasi da costoro coi lor
pareri e consulti, ricchezze e influenza, che non potevano
mancare di colpire per un tratto di tempo abbastanza
lungo la fantasia popolare.





Al culto delle abitazioni si collega anche quello delle
tombe d'illustri personaggi;[303] anzi, quanto al Petrarca,
è oggetto di venerazione anche il luogo dov'egli morì,
ed Arquà, appunto per la memoria che ivi si conserva
di lui, diviene un soggiorno di predilezione pei Padovani,
che vi innalzano eleganti edifizi[304] in un tempo, in cui
nei paesi settentrionali non si parla d'altro che di pellegrinaggi
devoti a qualche immagine o reliquia miracolosa.
Le città si tengono onorate di possedere le ossa
di qualche grand'uomo o loro propizio od anche straniero,
e fa veramente meraviglia il vedere come — lungo tempo
prima che sorgesse Santa Croce — i Fiorentini, ancora
nel secolo XIV, si studiassero di convertire il loro Duomo
in un Panteon. L'Accorso, Dante, Petrarca, Boccaccio e
il giurista Zanobi della Strada dovevano, per volere della
repubblica, avervi ciascuno uno splendido monumento.[305]







Verso la fine del secolo XV Lorenzo il Magnifico si adoperò
personalmente presso gli Spoletini, affinchè volessero
cedere pel Panteon suddetto il corpo di fra Filippo
Lippi pittore, ma essi se ne scusarono allegando la propria
povertà in fatto di monumenti e di uomini celebri,
e i Fiorentini dovettero accontentarsi di porgli soltanto
un cenotafio. Altrettanto accadde rispetto a Dante, il
quale, in onta a tutte le pratiche, alle quali il Boccaccio
con enfatica eloquenza eccitava la propria città,[306] continuò
a rimanere nella sua tomba presso S. Francesco in
Ravenna, «circondato da antichissimi sepolcri d'imperatori
e di santi, in compagnia ben più onorevole di quella
che tu, patria mia, potessi mai offrirgli». E la venerazione
per lui in quel tempo era andata tanto oltre, che
un bizzarro spirito potè una volta impunemente levare
le fiaccole che ardevano dinanzi all'altare del Crocifisso,
e portarle alla tomba del poeta, con queste parole: «accettale;
tu ne sei più degno di Lui».[307]





Ma questo è il tempo in cui le città italiane onorano
anche la memoria dei loro concittadini o fondatori della
più remota antichità. Napoli non avea forse mai dimenticato
la tomba ch'essa possiede di Virgilio, perchè intorno
al nome di lui s'era diffusa omai l'aureola del mito
e della leggenda. Padova era persuasa ancora nel secolo
XVI di possedere non solo le vere ossa del troiano
suo fondatore Antenore, ma altresì quelle di T. Livio.[308]

«Sulmona, dice il Boccaccio[309] si lagna che Ovidio abbia
tomba inonorata e lontana nel luogo del suo esiglio;
Parma invece si rallegra, che Cassio riposi fra le sue
mura». I Mantovani coniarono nel secolo XIV una medaglia
portante il busto di Virgilio, ed eressero una statua,
che doveva rappresentarne l'effigie; per malinteso spirito
di casta[310] il tutore del principe allora regnante,
Carlo Malatesta, la fece atterrare nel 1392; ma poichè
la fama del poeta era più forte di lui, fu costretto altresì
a rialzarla ben tosto. Forse a quel tempo additavasi
ancora la grotta a due miglia dalla città, dove pretendevasi
che Virgilio usasse di recarsi a meditare,[311] presso
a poco come a Napoli si mostrava la così detta scuola
di Virgilio. Como si appropriò ambedue i Plinii[312] e li
onorò verso la fine del secolo XV con due statue sedenti
sotto due splendidi baldacchini sul lato anteriore della
sua cattedrale.





Anche la storia propriamente detta e la topografia
(nata appena) si propongono di non lasciar senza menzione
veruna gloria indigena, mentre le cronache dei paesi
settentrionali sol raramente qua e colà accennano all'esistenza
di qualche grand'uomo in mezzo ai Papi ed imperatori,
di cui sono piene, o fra le descrizioni di terremoti
e la comparsa di qualche cometa, che non mancano
mai di notare. Altrove sarà dimostrato in qual modo dalla

moderna idea della gloria abbia avuto origine l'uso delle
biografie, delle quali talune riuscirono veramente eccellenti;
qui ci basterà di mettere in evidenza il patriottismo
locale del topografo, che enumera i fasti gloriosi
della propria città.



Nel medio-evo le città erano andate orgogliose dei
loro santi e dei corpi e delle reliquie, che se ne conservavano
nelle chiese.[313] Anche il panegirista di Padova,
Michele Savonarola, ne dà una lunga lista in capo al
suo libro (intorno al 1450);[314] ma poi egli passa agli «uomini
celebri, che non furono santi, e tuttavia per l'eccellenza
dell'ingegno e l'energia del carattere (virtus)
meritarono di essere annoverati (adnecti) in quella serie»,
precisamente come nell'antichità l'uomo celebre
si tocca dappresso coll'eroe.[315] Questa seconda enumerazione
è eminentemente caratteristica per quel tempo.
Primi vengono Antenore, fratello di Priamo, che con una
schiera di fuggiaschi troiani fondò Padova; il re Dardano,
che vinse Attila sui colli Euganei, lo inseguì ulteriormente
e a Rimini lo uccise con uno scacchiere; l'imperatore
Enrico IV, che edificò il duomo; e un re Marco,
il cui capo si conserva a Monselice; — poi seguono pochi
cardinali e prelati, quali fondatori di prebende, collegi e
chiese; il celebre teologo fra Alberto, agostiniano; una
schiera di filosofi con Paolo Veneto e il celebre Pietro
d'Abano alla testa; il giurista Paolo Padovano; poi Livio,

e i poeti Petrarca, Mussato e Lovato. Se si nota qualche
difetto in fatto di celebrità guerresche, l'autore se
ne consola coll'abbondanza che si riscontra nel campo
scientifico e colla maggior durata della fama basata sulle
opere dell'ingegno; mentre la gloria guerresca cessa assai
spesso col cessar di chi l'ha conquistata, o, se dura
più oltre, non lo deve che alla penna dei dotti. In ogni
caso però è sempre onorifico per la città, che almeno
celebri guerrieri d'altri paesi abbiano desiderato essi
stessi di essere sepolti in Padova, quali, ad esempio,
Pietro de' Rossi di Parma, Filippo Arcelli di Piacenza
e specialmente poi Gattamelata di Narni (morto nel 1442),
la cui statua equestre in bronzo, erettagli accanto alla
chiesa del Santo, lo rappresenta nell'attitudine di «Cesare
trionfante». Dopo ciò, l'autore passa in rassegna
una moltitudine di giuristi, medici e nobili, che non solo,
come tanti altri, «furono onorati del nome di cavalieri,
ma seppero altresì meritarlo»; e per ultimo egli dà i
nomi anche di celebri meccanici, pittori, e compositori
di musica, e chiude la serie col citare un maestro di
scherma, Michele Rosso, di cui in più luoghi vedevasi il
ritratto, come dell'uomo il più rinomato nell'arte sua.





Accanto a queste locali gallerie della fama, a comporre
le quali concorrono insieme il mito, la leggenda,
la rinomanza letteraria e l'ammirazione popolare, i poeti-filologi
lavorano a costruire un Panteon universale della
fama mondiale, e allestiscono collezioni biografiche di uomini
e di donne celebri, attenendosi per lo più al sistema
seguito da Cornelio Nepote, dal pseudo Svetonio, da Valerio
Massimo, da Plutarco (mulierum virtutes), da Geronimo
(de viris illustribus), e da altri. Ovvero inventano
trionfi immaginari ed assemblee olimpiche pure immaginarie,

come fecero specialmente il Petrarca nel suo
Trionfo della fama e il Boccaccio nella sua Amorosa
visione, con centinaia di nomi, dei quali per lo meno tre
quarti appartengono all'antichità e gli altri al medioevo[316].
A poco a poco questa parte nuova e moderna vi
prende un posto sempre maggiore: gli storici s'indugiano
volentieri nelle loro opere a tratteggiare il carattere
de' personaggi e ne escono collezioni biografiche di celebri
contemporanei, come quelle di Filippo Villani, Vespasiano
Fiorentino, Bartolommeo Facio[317], e, per ultimo,
quelle altresì di Paolo Giovio.



Il nord intanto, e sino a che l'Italia non cominciò ad
esercitare una certa influenza sui suoi scrittori (per esempio

sul Tritemio), non ebbe che storie di santi e isolate
vite di principi e di ecclesiastici, che evidentemente si
basano ancora sulla leggenda, anzichè sulla fama, vale
a dire sulla celebrità guadagnata col merito personale.
La gloria poetica è ancor chiusa esclusivamente in alcune
classi determinate, ed anche il nome degli artisti
non ci viene all'orecchio, se non in quanto essi emergono
fra gli operai o i membri di qualche corporazione.





Ma il poeta-filologo in Italia, come notammo, ha l'intimo
e pieno convincimento di essere egli solo l'arbitro
della fama e dell'immortalità, che dispensa o ricusa a
suo talento[318]. Ancora al suo tempo il Boccaccio si lagna
di una bella da lui corteggiata, la quale non per altro
gli si mostrò ritrosa che per continuare ad essere cantata
da lui e quindi acquistar rinomanza, e la minaccia
di voler in seguito tener una via del tutto opposta, quella
del biasimo[319]. Sannazzaro in due magnifici sonetti minaccia
una vituperosa oscurità ad Alfonso di Napoli, che vilmente
fuggiva dinanzi a Carlo VIII[320]. Angelo Poliziano
dà serii avvertimenti (1491) al re Giovanni di Portogallo
riguardo alle recenti scoperte fatte sulle coste d'Africa[321],
consigliandolo a pensare alla fama ed all'immortalità
e a mandargli a tal uopo a Firenze tutti i materiali relativi,
onde possano esservi ripuliti (operiosus excolenda);
chè, in caso diverso, gli accadrebbe come a tutti coloro

le cui gesta, prive dello splendore che ricevono dalla
penna dei dotti, «giacciono dimenticate nell'immensa
congerie dei fasti della umana fragilità». E nel fatto il
re (o il suo cancelliere proclive alle idee umanistiche)
acconsentì alla domanda e promise che gli annali delle
cose africane, già redatti in portoghese, sarebbero stati
inviati tradotti in italiano a Firenze, per essere poi quivi
rifatti in latino: ma non si sa se la promessa sia stata
poscia mandata ad effetto. Simili pretensioni non sono in
sostanza così prive di fondamento, come potrebbe sembrare
a prima vista: la forma, nella quale si espongono
le cose (anche le più importanti) al giudizio dei contemporanei
e dei posteri, è tutt'altro che indifferente. Gli
umanisti italiani, appunto per l'eccellenza della forma
e l'eleganza del linguaggio, hanno esercitato un fascino
abbastanza grande sul mondo dei lettori occidentali, e per
la stessa ragione anche i poeti italiani sino al secolo passato
hanno avuto una diffusione maggiore, che quelli di
qualunque altra nazione. Il nome di battesimo del fiorentino
Americo Vespucci divenne il nome della quarta
parte del mondo solo in virtù della relazione ch'egli
scrisse sul suo viaggio, e se Paolo Giovio, con tutta la sua
superficialità ed elegante negligenza, si aspettava l'immortalità[322]
da' suoi scritti, non s'ingannava poi del tutto.





Ma se, accanto a tutti questi sforzi fatti in palese per
assicurarsi una fama, noi ci facciamo a studiarne più
dappresso i moventi, non senza spavento ci accorgeremo,
che questi non hanno altra radice, fuorchè una smisurata

colossale ambizione, un desiderio smodato di gloria, indipendente
affatto dallo scopo e dai mezzi. Un esempio
se ne ha nella prefazione del Macchiavelli alle sue Storie
fiorentine, dov'egli riprende i suoi predecessori (Leonardo
Aretino e il Poggio) di essersi serbati troppo timidamente
silenziosi intorno ai varii partiti, che tennero
agitata la città. «Essi s'ingannarono, scrive egli, e mostrarono
di conoscere poco l'ambizione degli uomini e il
desiderio, che egli hanno di perpetuare il nome dei loro
antichi o di loro. Nè si ricordarono che molti, non avendo
avuta occasione di acquistarsi fama con qualche opra
lodevole, con cose vituperose si sono ingegnati acquistarla.
Nè considerarono come le azioni che hanno in sè
grandezza, come hanno quelle dei governi e degli Stati,
comunque le si trattino, qualunque fine abbiano, pare
portino sempre agli uomini più onore, che biasimo»[323].
Anche in altri storici gravi e assennati vedesi dei fatti
più strani e terribili assegnato il movente ad uno sfrenato
desiderio di grandezza e di gloria senz'altro. Qui
dunque non si ha soltanto una deplorevole esagerazione
della comune vanità, ma qualche cosa di veramente spaventoso
e diabolico, che non lascia più campo alla riflessione
e fa dar di piglio ai mezzi più violenti, senza
preoccuparsi della riuscita, buona o cattiva che sia. Questo
è il modo, per dar qualche esempio, con cui Macchiavelli
concepisce e ci presenta il carattere di Stefano Porcari
(v. pag. 143)[324], ed altrettanto presso a poco ci dicono i

documenti intorno agli uccisori di Galeazzo Maria Sforza
(pag. 77), e per ultimo anche l'assassinio del duca Alessandro
de' Medici (1537) viene dal Varchi stesso (nel
libro V) attribuito alla sete di gloria, ond'era tormentato
Lorenzino (pag. 80). Intorno al quale ancor più
esplicitamente si esprime Paolo Giovio[325], narrando che
Lorenzino, messo alla gogna in Roma da un opuscolo
del Molza per la mutilazione di alcune statue antiche,
meditava un qualche gran fatto, la cui «novità» facesse
dimenticare quell'onta, e si risolvette infine di uccidere
il suo congiunto e sovrano. — Sono tratti eminentemente
caratteristici di quest'epoca di forze e passioni
vivamente eccitate, ma anche oggimai giunta al grado
dell'ultima disperazione, nè più nè meno come fu quella
di Filippo di Macedonia al tempo del famoso incendio
del tempio di Efeso.





CAPITOLO IV.
Il motto e l'arguzia nel senso moderno.





Loro attinenze coll'individualismo. — La beffa presso i Fiorentini, la novella. — I
motteggiatori e i buffoni. — I passatempi di Leone X. — La
parodia nella poesia. — Teoria dell'arguzia. — La maldicenza e
Adriano VI sua vittima. — Pietro Aretino quale pubblicista. — Suoi
rapporti coi principi e cogli uomini celebri. — Sua religione.





Freno non solamente a questo furore moderno di gloria,
ma in generale all'individualismo soverchiamente
sviluppato, fu lo scherno e il dileggio manifestantisi,
quanto più si poteva, sotto la forma vittoriosa dell'arguzia
del motto. Del medio-evo sappiamo che tanto
fra gli eserciti che si osteggiavano, come fra i principi
e i grandi che erano in lotta fra loro, il dileggio reciproco,
che pure era vivissimo, rivestiva sempre una forma
simbolica, e simbolica era pure l'onta suprema che s'infliggeva
ai vinti. Ma, accanto a ciò, nelle questioni teologiche
il motto cominciava qua e là, sotto l'influenza
dell'antica rettorica e dell'epistolografia, a diventare
un'arma, e la poesia provenzale sviluppò poscia una specie
particolare di canti satirici e beffardi, dei quali, secondo
le occasioni, vi ha un riverbero anche nei menestrelli
settentrionali, come appare dalle loro poesie politiche[326].







Ma perchè il motto diventasse un elemento speciale della
vita, gli occorreva una vittima da colpire, e questa non
poteva essere che l'individuo nel suo pieno sviluppo e
colla coscienza del suo valor personale. Allora esso non
si limita più alle semplici parole e agli scritti, ma si
traduce in atti, rappresenta farse e giuoca tiri, che sotto
il nome di burle e di beffe offrono il tema a parecchie
raccolte di novelle.





Nelle «Cento novelle antiche», che debbono essere
state scritte ancora sulla fine del secolo XIII, non si
incontra nè il motto, che nasce dal contrasto, nè la burla[327];
il loro scopo non è altro che di riferir savii detti e storie
e favole piene di morale in un dettato semplice e
schietto. Ma appunto questa assenza del motteggio è
quella, che più d'ogni altra cosa attesta l'antichità di
quella raccolta. Imperocchè subito dopo, col secolo XIV,
troviamo Dante, che nell'espressione dello scherno si
lascia addietro per gran tratto tutti i poeti del mondo, e
che, ad esempio, meriterebbe d'esser detto il più gran
maestro del genere comico solo pel quadro veramente
sublime, in cui l'astuzia dei demoni resta vinta da quella
de' barattieri[328]. Col Petrarca[329] cominciano le raccolte di

motti arguti alla maniera di Plutarco (apoftegmi ecc.).
Le beffe poi, che durante quel secolo si vennero sempre
più moltiplicando in Firenze, trovansi in ispecialità registrate
nelle celebri Novelle di Franco Sacchetti. Per
lo più non sono vere storie, ma risposte spiritose, che
vengono date secondo le circostanze, e confessioni di una
ingenuità che fa spavento, fatte da uomini semplici, da
buffoni di corte, da furbi, da donne scostumate: il lato
comico sta nel contrasto assai risentito tra quella ingenuità,
vera e finta, con le condizioni reali e colla moralità
allora in uso: e questo contrasto non potrebbe
invero dirsi maggiore. Tutti i mezzi che l'arte può suggerire
son buoni, non esclusa l'imitazione di speciali
dialetti dell'Alta Italia. Spesso in luogo della facezia si
ha la nuda e sfacciata insolenza, l'intrigo grossolano, la
bestemmia, l'oscenità: taluni scherzi di Condottieri sono
assolutamente quanto di più brutale e maligno fu mai
registrato[330]. Qualche burla è veramente comica, ma in
qualche altra non ci si vede che l'intenzione di sfoggiare
in arguzie, per mettere in evidenza la propria superiorità
sugli altri e nulla più. Quante volte la beffa
sia stata reciprocamente scagliata, e quante altre le
vittime abbiano cercato di guadagnarsi gli ascoltatori con
una rivincita a tempo opportuno, noi non sappiamo: ma
gli scherzi erano spesso maligni e crudeli, e la vita a
Firenze deve essere stata assai fastidiosa a quel tempo[331].
Omai il burlone di professione è diventato un personaggio

inevitabile, e ce ne devono essere stati di classici
e di gran lunga superiori ai semplici buffoni di corte;
ma fuori di Firenze mancavano loro i rivali, il pubblico
sempre nuovo e la pronta intelligenza degli ascoltatori.
Per ciò alcuni fiorentini pensarono di prodursi, in
qualità di ospiti, alle diverse corti dei tiranni di Lombardia
e di Romagna[332] e vi trovarono il loro conto, mentre
in patria, dove l'arguzia era in bocca di tutti, non
facevano che magri guadagni. Il miglior tipo fra tutti
costoro è l'uomo piacevole, il più abbietto è il buffone
e il volgare scroccone, che assiste a tutti i matrimoni
e a tutti i banchetti col solito ritornello: «se non sono
stato invitato, non è colpa mia». Qua e colà essi ajutano
a dissanguare e a spolpare qualche giovane dissipatore[333],
ma nel complesso vengono trattati col dispregio
in cui si hanno i parassiti, mentre altri motteggiatori
più altamente locati si credono uguali ai principi e riguardano
le proprie arguzie come qualche cosa di veramente
superiore e sovrano. Dolcibene, che l'imperatore Carlo IV
aveva qualificato come «il re dei buffoni in Italia»,
gli disse in Ferrara: «Voi vincerete il mondo, perocchè
voi state bene e col Papa e con meco; voi con la spada,
il Papa coi suggelli e io con le parole»[334]. Questo è più
che uno scherzo: è un preludio di Pietro Aretino.







I due più celebri motteggiatori della metà del secolo
XV erano un Piovano delle vicinanze di Firenze,
Arlotto, per le arguzie più raffinate (facezie), e il Gonnella,
buffone della corte di Ferrara, per le buffonerie.
Sarebbe pericoloso il voler istituire un confronto tra le
loro storie e quelle del parroco di Kalemberg e di Till
Eulenspiegel: queste ultime ebbero origine affatto diversa
ed hanno un carattere più generale e riescono intelligibili
ad una sfera più larga di persone, mentre Arlotto e il
Gonnella sono personaggi storici affatto locali. Ma, se
il paragone una volta si accetti e si voglia estenderlo
alle «facezie» in generale di tutti i popoli non italiani,
nel complesso si troverà, che tanto presso i francesi coi
loro fabliaux,[335] quanto presso i tedeschi, la burla, prima
d'ogni altra cosa, ha in mira un vantaggio reale, mentre
l'arguzia di Arlotto e gli scherzi del Gonnella non hanno
altro scopo che la vittoria e il trionfo sugli avversari.
(Oltre a ciò Till Eulenspiegel ha un carattere affatto
proprio e speciale, vale a dire la personificazione, per
lo più scipita, della celia contro classi o corporazioni
particolari). Il buffone di casa d'Este più d'una volta
con amari motteggi o con ingegnose vendette prese delle
rivincite splendidissime.[336]





Le specie dell'uomo piacevole e del buffone sopravvissero
lungamente alla libertà di Firenze. Sotto il duca
Cosimo fiorì il Barlacchia, e al principio del secolo XVII

ebbero fama Francesco Ruspoli e Curzio Marignolli. È
nota la predilezione affatto fiorentina di Leon X pei
motteggiatori e i burloni. Cresciuto tra le raffinatezze di
una società colta ed elegante e cultore appassionato di
ogni liberale disciplina, questo Papa si compiace tuttavia
di circondar la sua mensa di buffoni e scrocconi, tra
cui due monaci e uno storpio,[337] ai quali egli nei giorni
festivi fa sentire con superbo dispregio la sua padronanza,
imbandendo loro scimmie e corvi a mangiare sotto
l'apparenza di arrosti delicatissimi. In generale Leone non
intende la burla se non a modo suo, e in quanto gli torni;
ed è anche una specialità tutta sua quella di divertirsi
a fare la parodia delle due arti, che amava sopra tutte
le altre — la poesia e la musica, — provocandone egli
stesso col suo segretario, il cardinal Bibbiena, le più
goffe e strane caricature.[338] Infatti nè l'uno, nè l'altro
non credettero di venir meno al proprio decoro nel
prendersi giuoco di un vecchio segretario sino a fargli
credere di essere un gran compositore di musica. Leone
poi prodigò all'improvvisatore Baraballo, di Gaeta, tante
e così smaccate adulazioni, che questi finalmente aspirò
sul serio alla corona di poeta in Campidoglio. Nel giorno
anniversario dei santi Cosma e Damiano, protettori di
casa Medici, egli dovette, vestito di porpora e incoronato
di alloro, rallegrar da prima la mensa del Papa con
qualche improvvisazione, e poi, fra le risa universali,
montare in groppa ad un elefante riccamente bardato in

oro, che Emmanuele il Grande di Portogallo aveva mandato
in dono: il Papa intanto stava sull'alto di una loggia
osservando attentamente col cannocchiale[339] ogni cosa.
Ma la bestia adombrò per lo strepito delle trombe e dei
timpani, e per le acclamazioni del popolo, nè fu possibile
condurla al di là del ponte S. Angelo.





La parodia del grandioso e del sublime, che qui ci si
fa incontro sotto la forma di una mascherata solenne,
aveva in allora preso oggimai un posto assai importante
nella poesia.[340] Bensì ella dovette cercarsi vittime ben diverse
da quelle, che avea potuto colpire, ad esempio,
Aristofane, quando mise sulla scena i grandi tragici greci.
Ma quella stessa perfezione di cultura, che presso i Greci
in un'epoca determinata produsse la parodia, la fece fiorire

anche qui. Già ancora sul finire del secolo XVI trovansi
nel sonetto messe in caricatura le querele petrarchesche,
esagerandone l'imitazione; anzi vi si mette in
derisione la stessa solennità della forma rinchiusa in
quattordici versi col farla servire a scipitaggini senza
senso. Inoltre la Divina Commedia era un potente incentivo
alla parodia, e infatti Lorenzo il Magnifico, imitando
lo stile dell'Inferno, seppe cavarne un genere
splendidamente comico (il Simposio e i Beoni). Luigi
Pulci nel suo «Morgante» imita evidentemente gl'improvvisatori,
ed oltre a ciò tanto il suo, come il poema
del Bojardo, per questo stesso che sfiorano appena l'argomento,
sono in più luoghi una parodia almeno per metà
volontaria della poesia cavalleresca del medio-evo. Poi
viene il grande parodiatore Teofilo Folengo (che fiorì
nel 1520), il quale vi si getta con un ardimento tutto
suo. Sotto il nome di Limerno Pitocco egli scrive l'Orlandino,
dove la Cavalleria non figura che come una ridicola
cornice barocca intorno ad un mondo di figure e
d'immagini, che si risentono della vita moderna: sotto
il nome di Merlin Coccai, egli descrive le gesta e le spedizioni
del suo bizzarro cavaliere errante, con contorni
non meno risentitamente maligni, in esametri mezzo-latini,
e nella forma comicamente travestita dell'epopea
classica del suo tempo (Opus Macaronicorum). D'allora
in poi la parodia continuò a figurare nel Parnaso italiano,
e talvolta sotto forme veramente splendide e piene
di vita.





Nell'epoca in cui il Rinascimento si trova a mezzo
della sua carriera, anche il motto viene studiato dal punto
di vista teorico, e si stabilisce più precisamente l'uso
che si può farne nelle società più elevate. Il primo ad

occuparsene fu Gioviano Pontano,[341] il quale nel suo scritto
De Sermone, specialmente nel libro quarto, coll'analisi
di molti singoli motti o facetiae cerca di riuscire ad un
principio generale. Come l'arguzia sia da usare tra uomini
di fina creanza lo insegna Baldassare Castiglione
nel suo Cortegiano.[342] Naturalmente si suppone che non
si tratti principalmente d'altro che di destare l'ilarità
di terze persone col racconto di comici e graziosi motti
o storielle: il frizzo diretto è da schivare, perchè offende
gli infelici, fa troppo onore ai ribaldi, ed eccita alla vendetta
i potenti od i loro favoriti, ed anche nel raccontare
l'uomo di condizione deve serbare una giusta misura
e non lasciarsi andare a troppo goffe contraffazioni. Poi
segue, quasi schema pei futuri narratori e motteggiatori,
una ricca collezione di scherzi e giuochi di parole, disposti
metodicamente in varie classi, taluni dei quali veramente
felici. Assai più severi e circospetti suonano,
forse due decennj più tardi, i precetti di Giovanni Della
Casa nel suo celebre Galateo;[343] dove, fra le altre cose,
tenuto conto delle conseguenze che possono derivarne, si
vuole bandita dai motti e dalle burle qualunque idea di
superiorità o di trionfo sugli avversari. Si vede chiaro
ch'egli è il precursore di una reazione, che doveva necessariamente
sopravvenire.







Infatti l'Italia era divenuta tale scuola di maldicenza,
che il mondo d'allora in poi non ne vide altro esempio,
non eccettuata neanche la Francia del tempo di Voltaire.
Non già che la tendenza a mordere e a satireggiare
sia mancata a quest'ultimo od a' suoi contemporanei;
ma dove sarebbersi potute trovare nel secolo scorso le
vittime adatte, quella schiera innumerevole d'uomini
singolari, quelle celebrità d'ogni specie, politici, ecclesiastici,
scopritori, inventori, letterati, poeti ed artisti,
che senz'altro lasciavano apparire a chiunque la propria
originalità? Nei secoli XV o XVI questo esercito
di grandi esisteva; ma l'altezza a cui era arrivata la
cultura, aveva educato altresì, accanto ad essi, una spaventosa
genìa di uomini di spirito sfaccendati, di criticastri
e maldicenti nati, di calunniatori, l'invidia dei
quali domandava la sua ecatombe. E a ciò s'aggiungano
le rivalità dei grandi fra loro, come le lotte tra il Filelfo,
il Poggio ed il Valla, mentre invece gli artisti di
quello stesso tempo vivono insieme in emulazione quasi
del tutto pacifica, del che per vero deve tenere il debito
conto la storia dell'arte.





Il maggior mercato della gloria, Firenze, precorre,
come dicemmo, in questo riguardo e per un certo tempo
tutte le altre città. «Occhi acuti e male lingue» è la
caratteristica, che si usa dare de' Fiorentini[344]. Un lieve
sarcasmo su tutto e su tutti sembra essere stata l'intonazione

prevalente di ciascun giorno. Machiavelli, nell'importantissimo
prologo della sua Mandragora, ascrive,
a ragione o a torto, la visibile depravazione morale alla
maldicenza universale, ma avverte al tempo stesso i suoi
avversari che anche a lui stava bene la lingua in bocca.
Poi viene la corte papale, da lungo tempo rifugio di
tutte le lingue più mordaci e spiritose dell'epoca. Le
facetiae del Poggio, dalla data, appajono tolte dal bugiale
degli scrivani apostolici, e se si considera qual numero
di aspiranti, di nemici e rivali dei favoriti, di oziosi intenti
a trastullare gli scostumati prelati dovea quivi trovarsi,
non sorprenderà certamente che Roma sia divenuta
la vera patria tanto della plebea pasquinata, quanto della
satira un po' più decente. Se poi vi si aggiunga il rancore
generale contro il dominio dei preti e la miseria
universalmente nota del popolo minuto, si comprenderà
quanto facile fosse il trovar quivi materia per mettere
in canzone i potenti e attribuir loro ogni nefandità[345]. Chi
poteva, si schermiva, meglio che in qualsiasi modo, col
disprezzo, tanto se le accuse si basavano sul vero, quanto
se erano false, o col far pompa di un lusso, che pel suo
stesso splendore abbagliava[346]. Ma le anime più sensibili
e delicate erano condannate quasi alla disperazione, se
la maldicenza riusciva ad avvolgerle nelle sue reti[347]. A

poco a poco le dicerie si facevano strada nella bocca di
tutti, ed appunto la più schietta virtù era quella che si
tirava addosso le insinuazioni le più maligne. Del grande
oratore frate Egidio da Viterbo, che Leone pe' suoi meriti
innalzò al cardinalato e che nell'eccidio del 1527
sposò risolutamente la causa del popolo[348], il Giovio dà
ad intendere che si conservasse a bello studio il pallore
ascetico del viso coll'aspirare il fumo della paglia bagnata,
e simili. In generale il Giovio in queste occasioni
scrive da vero curiale[349], vale a dire, narra dapprima le
sue storielle, soggiunge tosto che non vi crede, ma con
qualche leggera scoloritura lascia da ultimo trasparire,
che pure qualche cosa di vero debbono contenere. — Ma
la vera vittima dello scherno dei romani fu il buon papa
Adriano VI, del quale parve anzi che non si sia voluto
considerare altro che il lato ridicolo. Egli si guastò sin
da principio con quella mala lingua che fu Francesco
Berni, quando minacciò di far gettare nel Tevere — non
già la statua di Pasquino, come si disse[350], — ma quelli

che la facevano parlare. La vendetta fu il famoso capitolo
«contro Papa Adriano», dettato non tanto dall'odio,
quanto da un profondo disprezzo pei barbari
olandesi: le minaccie più fiere toccavano ai cardinali,
che l'avevano eletto. Il Berni ed altri dipingono altresì[351]
il seguito del Papa con quel colorito di piccante
menzogna, con cui il moderno appendicista di qualche
grande giornale sa far apparir bianco il nero e dar importanza
alle più frivole inezie. La biografia che Paolo
Giovio ne stese per incarico del cardinale di Tortosa, e
che realmente doveva essere un elogio, è invece un cumulo
di sarcasmi e di contumelie. In essa infatti si legge,
in modo abbastanza comico, specialmente per l'Italia
d'allora, come Adriano una volta avesse insistito vivamente
presso il capitolo della cattedrale di Saragozza
per avere una mandibola di S. Lamberto; come un'altra
volta i devoti spagnuoli lo sopraccaricassero di ornamenti
«per farne un Papa talquamente pulito ed elegante»;
come egli abbia impreso la tempestosa e insensata
sua spedizione da Ostia a Roma; come si sia consultato
per far atterrare od ardere la statua di Pasquino;
come solesse interrompere improvvisamente qualunque
affare più importante quando gli si annunziava l'ora del
pranzo; e, per ultimo, come, dopo un regno infelice, sia
morto per aver ecceduto nell'uso della birra, e come
la casa del suo medico da buontemponi notturni sia stata
subito ornata di ghirlande, tra le quali leggevasi l'iscrizione
Liberatori patriae S. P. Q. R. Vero è anche che
il Giovio, nell'avocazione generale delle rendite ecclesiastiche,
perdette la sua e in compenso non ricevette

che una semplice prebenda, perchè «non era poeta»,
vale a dire pagano. Ma era scritto che Adriano dovesse
essere l'ultima grande vittima di questa specie. Dopo il
sacco di Roma (1527), colla maggior corruzione della
vita venne anche visibilmente mancando la maldicenza.





Ma quando essa era ancora in voga, era sorto, specialmente
a Roma, il più grande maldicente del tempo
moderno, Pietro Aretino. Uno sguardo a quest'uomo
ci risparmierà di occuparci di altri minori della stessa
risma.



Quella parte della sua vita che più particolarmente
è conosciuta, sono i tre ultimi decenni (1527-1556) che
egli passò a Venezia, unico asilo divenuto possibile per
lui. Di là egli tenne tutte le celebrità d'Italia in una
specie di stato d'assedio; e quivi anche affluivano i doni
dei principi stranieri, che si servivano della sua penna
o la temevano. Carlo V e Francesco I gli pagavano
ambedue una pensione, perchè ognuno di essi sperava che
l'Aretino avrebbe offeso le suscettibilità dell'altro: egli
adulò entrambi, ma naturalmente si tenne più stretto
a Carlo, perchè questi restò padrone d'Italia. Dopo la
spedizione di Tunisi (1535) l'adulazione si mutò addirittura
in una ridicola apoteosi, che si spiega colla speranza
nudrita costantemente dall'Aretino di diventar
cardinale coll'ajuto di Carlo. Non pare improbabile che
egli godesse di una protezione speciale in qualità di agente
segreto di Spagna, appunto perchè e le sue ciarle e il
suo silenzio potevano esercitare una certa influenza sui
principi minori d'Italia e sulla pubblica opinione. Quanto
al Papato, egli si dava l'aria di disprezzarlo profondamente,
sotto il pretesto di conoscerlo da vicino; ma il
vero motivo era questo, che la Curia romana non poteva

e non voleva accordargli più alcun favore[352]. Di Venezia,
che gli dava ospitalità, non parlò mai, da uomo prudente.
Tutti gli altri suoi rapporti coi grandi non possono qualificarsi
che come un accattonaggio volgare e impertinente.



Nell'Aretino si ha il primo grande esempio dell'abuso
della pubblicità per iscopi vili e spregevoli. Gli scritti
polemici, che cento anni prima s'erano scambiati tra
loro il Poggio ed i suoi avversari, non sono certo più
castigati nè quanto all'intenzione, nè quanto alla forma:
ma non essendo destinati a diffondersi per la stampa,
non mirano neanche ad avere una pubblicità troppo
estesa e restano sempre chiusi in una sfera ristretta:
l'Aretino invece si giova appositamente della stampa
per fare il maggior chiasso possibile e per dare alle sue
impertinenti contumelie la più ampia pubblicità: sotto
un certo punto di vista lo si potrebbe quindi anche annoverare
tra i precursori del giornalismo moderno. Infatti
era suo uso di far stampare insieme periodicamente
le sue lettere ed altri articoli, dopochè già prima erano
corsi manoscritti in moltissimi circoli[353].



Paragonato colle penne mordaci del secolo XVIII,
l'Aretino ha il vantaggio di non fare ostentazione di
principj nè di razionalismo, nè di filantropia, nè di qualunque
altra virtù, e nemmeno di qualsiasi scienza:

tutto il suo corredo sta nel motto conosciutissimo: Veritas
odium parit. Per questa ragione egli non si trovò
mai in posizioni false, come, per esempio, toccò più
volte a Voltaire, il quale e dovette sconfessare il suo
poema sulla Pulcella, e dovette tener nascosti per tutta
la sua vita parecchi altri scritti: l'Aretino dava ad ogni
cosa il suo nome, ed anche negli ultimi anni egli menava
un gran vanto de' suoi Ragionamenti, che ebbero
una sì scandalosa celebrità. Il suo talento letterario, la
sua prosa netta e piccante, la sua fina osservazione degli
uomini e delle cose lo renderebbero degno in ogni caso
di qualche attenzione, quand'anche gli sia mancata del
tutto l'attitudine a concepire un'opera d'arte propriamente
detta, nè sia giunto a dare neanche mai un intreccio
veramente drammatico di qualsiasi commedia.
Inoltre egli possedette, accanto ad una malvagità la più
grossolana e raffinata ad un tempo, una splendida disposizione
al grottesco, che in più d'un caso lo farebbe degno
di stare a fianco allo stesso Rabelais[354].



In simili circostanze e con tali mezzi e intendimenti
egli si lancia talvolta sulla sua preda, talvolta le gira
d'attorno. L'invito ch'egli fa a Clemente VII, perchè,
invece di querelarsi, perdoni[355], mentre il grido doloroso
di Roma straziata è tanto forte da dover essere udito
anche in Castel S. Angelo, dove il Papa è rinchiuso, non
è che un amaro dileggio, il sorriso infernale di satana
o la smorfia brutale di una scimmia. Talvolta, quando
perde affatto la speranza di un qualche dono, il suo furore

prorompe in un urlo selvaggio, come, per esempio,
nel Capitolo al principe di Salerno, che per un certo
tempo l'aveva stipendiato, e poscia voleva disfarsene. Per
contrario sembra che il terribile Pier Luigi Farnese,
duca di Parma, non si sia mai curato di lui. Siccome a
questo principe tornava affatto indifferente che si dicesse
bene o male de' fatti suoi, non era così facile il morderlo
in guisa ch'egli se ne risentisse: l'Aretino vi si provò,
qualificando il suo contegno come quello di uno sgherro,
di un mugnajo e di un fornajo[356]. Comicamente buffo è
l'Aretino ogni qualvolta assume il tuono del querulo accattonaggio,
come, per esempio, nel capitolo a Francesco I;
mentre invece parranno sempre ributtanti, ad
onta di tutta la loro vena comica, le sue lettere, e le
sue poesie, dove le minacce si alternano sempre colle
più vili adulazioni. Una lettera come quella da lui diretta
nel novembre del 1545 a Michelangelo[357] non ha
forse l'eguale al mondo. In mezzo alle proteste della
più grande ammirazione (pel Giudizio universale), egli
esce contro di lui in invettive e minacce per la sua irreligione
e scostumatezza, e lo accusa perfino di ladroneccio
(a danno degli eredi di Giulio II), aggiungendo
da ultimo in un poscritto: «vi ho voluto solamente
mostrare che se voi siete di-vino (divino), anch'io non
sono d'acqua». Infatti anche l'Aretino teneva molto — non
si sa se per boriosa vanità o pel gusto di parodiare
ogni cosa celebre — ad esser detto il divino, e
realmente la personale sua celebrità crebbe a tal punto,
che in Arezzo si additava la casa dov'egli era nato,

come una rarità degna d'essere veduta[358]. D'altra parte
è vero altresì, che vi furono circostanze, nelle quali egli
per mesi interi non osava varcare la soglia di casa sua
in Venezia, per non cadere nelle mani di qualche fiorentino
da lui offeso e specialmente in quelle del più giovane
degli Strozzi; nè gli mancarono colpi di pugnale e di bastone,
che a guisa di avvertimenti[359] doveano farlo stare
in sull'avviso, sebbene non abbiano avuto quelle terribili
conseguenze, che il Berni gli aveva predette in un famoso
sonetto, essendo egli morto invece di apoplessia.



Nell'adulare egli non si contiene sempre ad un modo,
ed anche ciò va notato. Con gli stranieri procede gonfio
ed ampolloso[360], con gli italiani e specialmente col duca
Cosimo di Firenze muta affatto registro. In quest'ultimo
egli loda specialmente la bellezza della persona, che in
fatto il principe, ancor giovane, possedeva, al pari d'Augusto,
in grado eminente; loda il suo contegno, affatto
morale, non senza però dare un tocco incidentalmente
alle speculazioni pecuniarie della madre di Cosimo, Maria
Salviati, e chiude al solito con un piagnucoloso fervorino,
nel quale chiede soccorsi, attesa la carezza dei
viveri, e simili. Ma se Cosimo gli accordò una pensione[361],
ed anche abbastanza lauta in relazione alla consueta sua

parsimonia (negli ultimi anni ammontava a centosessanta
ducati annui), ciò non accadde certamente che per uno
speciale riguardo alla sua qualità di agente segreto di
Spagna. Infatti per questa sua qualità l'Aretino avrebbe
potuto, all'occorrenza, ridersi altamente del duca e al
tempo stesso minacciare l'inviato fiorentino di provocare
dal duca stesso l'immediato suo richiamo. E se anche
il Medici da ultimo s'accorse di essere stato già indovinato
da Carlo V, egli non poteva ad ogni modo essere
contento che alla corte imperiale circolassero eventualmente
gli scherni e i dileggi dell'Aretino contro di lui.
Di buon genere altresì è l'adulazione da lui usata col
tanto celebre marchese di Marignano, che «qual castellano
di Musso» avea cercato di crearsi una signoria.
Per ringraziarlo di cento scudi inviatigli, l'Aretino scrive:
«tutte le qualità che un principe deve avere, si trovano
in voi, e questo lo potrebbe facilmente vedere ognuno,
se l'uso della violenza, che è necessaria in tutte le cose
sul loro principiare, non vi facesse apparire ancora un
po' aspro»[362].



Spesse volte fu messo in rilievo come una singolarità
il fatto, che l'Aretino non disse male degli uomini
soltanto, ma di Dio stesso. Qual genere di fede religiosa
possa egli avere avuto, torna perfettamente inutile il
ricercarlo di fronte alle sue azioni, che parlano già da
sè, nè potrebbe dedursi nemmeno da' suoi scritti ascetici,
ch'egli compose con viste tutt'altro che religiose[363]. Ma

del resto non si saprebbe davvero trovare una ragione,
per cui egli avesse dovuto prendersela colla Divinità.
Egli non fu mai un pensatore nel senso più rigoroso
della parola, nè insegnò o professò veruna speciale dottrina
filosofica: egli non poteva neanche nutrir la speranza
di estorcere da Dio, o con le adulazioni o con le
minacce, un soccorso qualsiasi in danaro; egli per ultimo
non poteva nemmeno riguardarsi come offeso da un eventuale
rifiuto. Come mai un uomo simile avrebbe sprecato
le sue forze inutilmente e senza un immediato e pratico
tornaconto?



Il migliore indizio dello spirito odierno degli Italiani
è appunto questo, che un carattere come quello dell'Aretino
ed un modo di agire pari al suo sarebbero oggidì
in mille guise impossibili. Ma dal punto di vista storico
quest'uomo conserverà sempre un'alta importanza.





PARTE TERZA
IL RISORGIMENTO DELL'ANTICHITÀ






CAPITOLO I.
Osservazioni preliminari.





Estensione dell'idea compresa nella parola Rinascimento. — L'Antichità
nel Medio-Evo. — Suo precoce risveglio in Italia. — Poesia latina
del secolo XII. — Spirito del secolo XIV.





Giunti a questo punto del nostro quadro storico della
civiltà, ci tocca ora di mostrare qual parte vi ebbe l'Antichità,
dal cui «Rinascimento» l'epoca intera, con denominazione
invero parziale e ristretta, s'intitola. Le condizioni
sociali fin qui descritte avrebbero, non v'ha dubbio,
bastato da sè, anche senza l'Antichità, a scuotere la nazione
e a portarla ad un certo grado di maturità, come
è certo altresì, che la maggior parte delle novità veramente
sostanziali che allora prevalsero nella vita pubblica,
si sarebbero svolte anche senza questo, pur gravissimo,
avvenimento; ma tuttavia non può negarsi, che
e le une e le altre dall'influenza del mondo antico ricevettero
un colorito speciale, che si manifestò nella
forma, se non nella sostanza, delle cose, e la padroneggiò
interamente. Il Rinascimento non sarebbe stato quella
suprema necessità mondiale che fu, se così facilmente si
potesse prescindere da esso. Ma ciò che noi dobbiamo
stabilire fin d'ora, come un punto essenziale, si è questo,
che non la risorta Antichità da sè sola, ma essa e il
nuovo spirito italiano, compenetrati insieme, ebbero la
forza di trascinare con sè tutto il mondo occidentale.
Bensì questo spirito non sembra aver conservato sempre,

di fronte ad essa, lo stesso grado di autonomia; ma se,
per esempio, nella letteratura neo-latina esso par minimo,
grandissimo invece lo si riscontra nelle arti figurative
e in parecchie altre sfere d'attività, e così questo
nesso fra due civiltà di uno stesso popolo tanto remote
fra loro, appunto perchè indipendente, appare anche
naturale e fecondo. Le altre nazioni eran libere di respingere
il grande impulso che veniva loro dall'Italia,
o di appropriarselo in parte, od anche del tutto; ma
dove quest'ultima condizione ebbe a verificarsi, dovrebbe
cessare ogni lamento per la prematura decadenza delle
forme della civiltà medievale. Se queste forme avessero
avuto in sè la forza di reagire e di mantenersi, sussisterebbero
ancora. E se quegli spiriti queruli, che le
rimpiangono, potessero farle rivivere un'ora sola, se ne
spaventerebbero essi medesimi e anelerebbero tosto all'aere
più puro e spirabile della vita moderna. Che poi
in tali processi di trasformazione qualche singolo e delicato
fiore resti soffocato, senza poter vivere nemmeno
nella tradizione o nella poesia, è cosa che s'intende da
sè; ma si dovrebbe per questo desiderare che la trasformazione
in sè stessa non fosse accaduta? Ed essa
consiste precisamente in questo, che, accanto alla Chiesa,
la quale fino a questo tempo (ma per poco ancora) tenne
unito tutto l'occidente, sorge un nuovo elemento morale,
che, diffondendosi dall'Italia, invade il resto d'Europa
e diventa come l'ambiente ordinario di tutti gli uomini
forniti di un certo grado di cultura. Il fatto per sè è
impopolare, perchè conduce necessariamente ad una separazione
completa tra le classi colte e non colte di tutta
Europa; ma come rammaricarsene, quando noi stessi
siamo costretti a confessare, che questa separazione, universalmente
riconosciuta, sussiste ancora oggidì e non

può esser tolta? D'altra parte, in Italia essa è assai meno
pronunciata che altrove: tanto è vero, che il poeta più
ligio ai precetti dell'arte, il Tasso, è uno dei più popolari
e corre per le mani di tutti.





L'Antichità greco-latina, che sino dal secolo XIV
sì vivamente si compenetrò nella vita italiana come fonte
della cultura, come scopo supremo dell'esistenza, e in
parte anche come reazione pensata e voluta contro le
tendenze precedenti, avea già da lungo esercitato qua
e colà la sua influenza su tutto il medio-evo, anche
fuori d'Italia. La cultura infatti, che al suo tempo promosse
e favorì Carlomagno, era essenzialmente un Rinascimento
di fronte alla barbarie dei secoli VII e VIII,
e non poteva neanche essere altra cosa. Più tardi nell'architettura
romana dei paesi settentrionali noi veggiamo
adottarsi, oltre la tendenza generale, forme affatto
speciali di carattere prettamente antico, e nei
conventi farsi tesoro di molti materiali tolti di pianta
da scrittori latini, e imitarsene anche lo stile, dietro
l'esempio dato pel primo da Eginardo.





In Italia invece essa torna in vita in modo affatto
diverso. Cessata la barbarie, s'annunzia tosto presso
il popolo italiano, per metà ancora antico, la cognizione
de' suoi tempi anteriori; esso li magnifica e desidera
riprodurli. Fuori d'Italia trattasi di trar partito in
via di erudizione e di riflessione da singoli elementi
dell'Antichità: in Italia invece si ha un vero entusiasmo
per tutto ciò che è antico, e non da parte dei dotti
soltanto, ma del popolo intero, perchè vi si scorge la
rimembranza dell'antica grandezza, e perchè si ha un
allettamento a darvi opera nella facile intelligenza del

latino e nella copia di memorie e monumenti, che ancora
esistono. Da questo impulso e dal contraccolpo, che
partiva dallo spirito popolare già essenzialmente mutato,
dalle istituzioni politiche germanico-longobarde, dalla
Cavalleria diffusa già in tutta Europa, nonchè dagli altri
elementi di civiltà portativi dai popoli settentrionali,
dalla religione e dalla Chiesa, sorge e si sviluppa una
creazione affatto nuova, lo spirito moderno italiano, destinato
a dare l'impulso a tutto il mondo occidentale.





In qual modo nelle arti figurative risorga l'elemento
antico, non appena cessa la barbarie, mostrasi chiaramente
dalle costruzioni toscane del secolo XII e dalle
sculture del XIII. Ma anche nella poesia non mancano
i confronti, quando si ammetta che il maggior poeta
latino del secolo XII, anzi colui, che diede in allora
l'intonazione a tutto un genere di poesia latina, fu un
italiano. Egli è appunto quel qualunque scrittore, al quale
appartengono i brani migliori dei così detti Carmina
Burana. Un grande attaccamento al mondo e a' suoi
piaceri, come genii tutelari dei quali sono invocate le
divinità pagane, prorompe con vena facile e abbondante
da queste strofe rimate. Chi le legge d'un tratto, difficilmente
potrà crederle opera d'altri, fuorchè d'un italiano
e probabilmente d'un lombardo; ma vi sono anche
ragioni speciali per accettare una tale ipotesi[364]. Che se

anche sino ad un certo punto queste poesie latine dei
Clerici vagantes del secolo XII, con tutto il corredo
delle frivolezze di cui riboccano, potrebbero dirsi piuttosto
un patrimonio generale di tutta Europa, non si
potrà però mai credere che tanto la canzone De Phyllide
et Flora, quanto l'altra che comincia Aestuans interius,
sieno opera di un settentrionale, o del molle e delicato
sibarita che cantò: Dum Dianae vitrea sero lampas
oritur. Qui c'è una riproduzione dell'antico modo di
sentire e di poetare, che salta agli occhi tanto più facilmente
accanto alla forma rimata, propria del medioevo.
In più di un lavoro di questo e dei secoli vicini
s'incontrano esametri e pentametri di una imitazione
molto accurata e allusioni mitologiche e reminiscenze
antiche d'ogni specie, e tuttavia l'impressione che se
ne risente, è ben lungi dall'essere altrettanto viva e
profonda. Le cronache in versi e le altre opere di Guglielmo
Pugliese mostrano anch'esse uno studio diligente
di Virgilio, di Ovidio, di Lucano, di Stazio e di Claudiano,
ma la forma antica non vi figura che come tolta a prestito,

allo stesso modo che semplicemente copiati appajono
i materiali antichi nei grandi raccoglitori del
genere di Vincenzo di Beauvais o nei mitologi ed allegoristi
della tempra di Alano dalle Isole. Ma il Rinascimento
non è già una saltuaria imitazione o una compilazione
fatta a frammenti, bensì una rinascita vera, e
come tale non lo si trova realmente che nelle poesie
sopra citate dell'ignoto scolaro vagante del secolo XII.





Tuttavia il vero ed universale entusiasmo degli Italiani
per l'Antichità non comincia a manifestarsi che col
secolo XIV. A ciò si richiedeva uno sviluppo della vita
cittadina, quale in Italia soltanto e soltanto a questo
tempo fu possibile, vale a dire, convivenza ed effettiva
uguaglianza della nobiltà e della borghesia, e formazione
di una grande società (v. pag. 193), che sentisse il bisogno
di istruirsi e n'avesse il tempo e i mezzi. Ma la
cultura, se voleva svincolarsi dal mondo fantastico del
medio-evo, non poteva passare improvvisamente per
mezzo del solo empirismo alla cognizione del mondo
fisico e morale; essa avea bisogno di una guida, e come
tale si offerse la classica Antichità colla sua ricchezza
di verità obbiettive, evidenti in tutti i regni dello spirito.
Da essa si tolsero con riconoscenza e ammirazione
le forme e la materia, e se ne costituì per un certo tratto
di tempo l'essenziale di ogni cultura[366]. Anche le condizioni
generali d'Italia favorirono un tale indirizzo: l'impero
dopo la caduta degli Hohenstaufen o aveva rinunciato
all'Italia, o non aveva avuto la forza di mantenervisi:

il Papato aveva emigrato ad Avignone: la maggior parte
delle potenze esistenti si reggevano sulla violenza e sulla
illegittimità; ma lo spirito della nazione, ridestatosi alla
coscienza di sè, era vôlto alla ricerca di un ideale nuovo
e durevole, e così il sogno di un dominio d'Italia e di
Roma sul mondo potè imporsi alle menti di tutti e tentare
perfino una effettuazione pratica con Cola di Rienzo.
Vero è che il modo con cui egli, specialmente nel suo
primo tribunato, intese la sua missione, non doveva riuscire
ad altro, fuorchè che ad una strana commedia; ma
tuttavia pel sentimento nazionale la ricordanza dell'antica
Roma era pur sempre un punto d'appoggio di gran
valore. Tornati in possesso dell'antica loro cultura, gl'Italiani
s'accorsero ben presto di essere la nazione più
avanzata del mondo.



Il delineare questo moto degli spiriti non in tutta la
sua pienezza, ma soltanto nei tratti suoi più salienti e
visibili, e principalmente ne' suoi primordj, è ora l'assunto
di questa parte del nostro lavoro[367].





CAPITOLO II.
Roma, la città delle rovine.





Dante, Petrarca, Fazio degli Uberti. — Le rovine esistenti al tempo del
Poggio. — Flavio Biondo, Nicolò V e Pio II. — L'Antichità fuori di
Roma. — Città e famiglie di derivazione romana. — Sentimenti e
pretese dei romani. — Il corpo di Giulia. — Scavi e restauri. — Roma
sotto Leone X. — Le rovine come fonti di sentimentalismo.





Innanzi tutto Roma, la città delle rovine[368], gode anche
presentemente una specie di venerazione che è ben
diversa da quella del tempo in cui furono scritti i Mirabilia
Romae e la storia di Guglielmo di Malmesbury.
Se ora mancano i pellegrini che vadano a cercarvi tesori
e miracoli[369], vi sono sempre gli storici e i patriotti,

che vanno ad attingervi le più alte ispirazioni. In questo
senso vogliono essere intese anche le parole di Dante[370]:
«le pietre che nelle mura sue stanno, sono degne di
reverenzia, e 'l suolo dov'ella siede, è degno, oltre
quello che per gli uomini è predicato e provato». La
colossale frequenza a' giubilei non lascia quasi veruna
devota ricordanza nella letteratura che ne discorre; e
Giovanni Villani non esita a dire, che il maggior frutto
ch'egli ritrasse dal giubileo dell'anno 1300, fu la sua
risoluzione di scrivere la storia di Firenze, surta in lui
dalla contemplazione delle rovine di Roma (v. pag. 102).
Anche il Petrarca non sa ben dire se egli ammiri più gli
avanzi di Roma pagana o quelli di Roma cristiana: e ci
narra che di frequente salì con Giovanni Colonna sulle
vôlte colossali delle terme di Diocleziano[371], e quivi nell'aria
libera e dinanzi all'ampia prospettiva che si apriva
d'intorno, immersi entrambi in profondi pensieri e l'occhio
fisso sulle rovine, ragionavano insieme non già d'affari,
o di cose domestiche o d'interessi politici, ma di
storia, evocando l'uno l'antichità pagana, l'altro la cristiana,
o s'intrattenevano di filosofia o dei primi inventori
delle arti. Quante volte da quel tempo in poi sino
a Gibbon e a Niebuhr quel mondo di macerie offerse
argomento alle più gravi meditazioni!



La stessa oscillazione di sentimenti incontrasi nel
«Dittamondo» di Fazio degli Uberti, che è la descrizione,
fatta a guisa di visione (intorno al 1360), di un finto
viaggio, nel quale il poeta è accompagnato dall'antico
geografo Solino, come Dante da Virgilio. A quel modo

che essi visitano Bari per onorarvi S. Nicolò e il monte
Gargano in omaggio all'arcangelo Michele, vengono anche
a Roma per risuscitarvi la tradizione leggendaria
di Araceli e di S. Maria in Trastevere; ma la magnificenza
profana di Roma antica esercita su essi un fascino
prevalente: una venerabile matrona in lacero abbigliamento — è
Roma stessa — narra loro la gloriosa
sua storia e descrive minutamente gli antichi trionfi[372]:
poi li conduce attorno per la città, addita ad essi i sette
colli ed un gran numero di rovine, dalle quali (egli le
fa dire) comprender potrai, quanto fui bella!





Ma pur troppo questa Roma dei Papi avignonesi e
scismatici non era più, rispetto alle memorie dell'antichità,
ciò che era stata alcune generazioni prima. Una
orribile devastazione, che ai più importanti edifici ancora
esistenti deve aver tolto affatto il loro carattere speciale,
fu quella che ebbe luogo nell'occasione dell'atterramento
di centoquaranta solide abitazioni di grandi romani ordinato
dal senatore Brancaleone intorno al 1258, essendo
certo che la nobiltà cercava di trincerarsi nelle
rovine maggiori e meglio conservate[373]. Ciò non ostante,

restò pur sempre infinitamente più che non rimanga oggidì,
e in particolare molti avanzi devono a quel tempo
aver avuto ancora il loro rivestimento marmoreo, le loro
colonne all'ingresso degli edifici ed altri ornamenti,
mentre ora di questi non sopravanza che il nudo scheletro
in pietre cotte. Ora appunto a un tale stato di cose
fanno capo i primi tentativi di una seria topografia dell'antica
città. Nella «Descrizione di Roma» del Poggio[374]
per la prima volta noi veggiamo congiunto intimamente
lo studio delle rovine con quello degli antichi scrittori
e delle iscrizioni (ch'egli andò a cercare in mezzo all'erba[375]
cresciutavi sopra), dato il bando ai voli della
fantasia e diligentemente sceverate queste memorie da
quelle della Roma cristiana. Così fosse il di lui lavoro
più esteso e corredato di disegni! Egli infatti trovò molte
più cose conservate che non ottant'anni più tardi Raffaello:
egli ha veduto la tomba di Cecilia Metella, nonchè
il frontale a colonne di uno dei templi situati sul pendìo
del Campidoglio, dapprima nella loro integrità e poi
mezzo distrutti, perchè sfortunatamente il marmo era
sembrato ancor buono ad essere fuso in calce: anche
un imponente colonnato attiguo alla Minerva soggiacque
a poco per volta alla stessa sorte. Un cronista dell'anno

1443 afferma che queste fusioni continuavano e
soggiunge indignato, che erano: «una vera ignominia,
poichè le nuove costruzioni sono meschine e il bello
di Roma sta tutto nelle rovine»[376]. I romani d'allora,
nei loro mantelli da campagnuoli e nei loro stivali, sono
dipinti dai forestieri come veri mandriani, ed infatti il
bestiame pascolava sin dentro a' Banchi: riunioni sociali
non si tenevano, se non in occasione delle visite alle
chiese per lucrarvi speciali indulgenze: in tali circostanze
soltanto erano visibili anche le belle donne.





Negli ultimi anni di Eugenio IV (morto nel 1447)
Biondo da Forlì scrisse la sua Roma instaurata, servendosi
omai di Frontino e degli antichi Libri regionali,
come altresì (a quanto sembra) di Anastasio. Il suo scopo
non è più la descrizione di ciò che sussiste ancora, ma
piuttosto la ricordanza delle cose perite. Coerentemente
alla dedica al Papa, il libro si consola dell'universale
desolazione enumerando le molte reliquie sacre, che Roma
ancor possedeva.



Con Niccolò V (1447-1455) sale sul trono dei Papi
quel nuovo spirito monumentale, che è una delle caratteristiche
dell'epoca del Rinascimento. Vero è che la
smania ora sorta in tutti di abbellir la città di Roma,
creò da un lato un nuovo pericolo per le rovine, ma
dall'altro accrebbe anche il rispetto per esse, come titolo
di gloria della città stessa. Pio II ha un vero entusiasmo
per ogni cosa antica, e se nelle sue opere ci

parla poco delle antichità di Roma in particolare, s'interessa
invece moltissimo per quelle di tutto il resto d'Italia,
e, primo fra tutti, ci dà una descrizione esatta ed
estesa degli avanzi trovati nei dintorni della grande metropoli[377].
Vero è che, nella sua doppia qualità di ecclesiastico
e di cosmografo, lo veggiamo compreso di uguale
ammirazione tanto dinanzi alle antichità di Roma pagana,
quanto dinanzi a quelle di Roma cristiana, o anche
di fronte a qualsiasi grandioso fenomeno naturale;
ma chi crederà alla sincerità delle sue parole, quando
egli, per esempio, afferma che Nola ha maggior gloria
dalla memoria di S. Paolino, che non dal combattimento
eroico di Marcello? Non già che si pretenda dubitare
della sua fede nel valore delle reliquie cristiane; ma
ognuno sa che le sue tendenze e i suoi studi lo portavano
di necessità a prediligere l'investigazione della
natura e dell'antichità e a interrogare la vita delle nazioni
nei monumenti, che ne rimangono. Ancor negli ultimi
suoi anni, e già divenuto Papa, benchè travagliato
dalla podagra, egli si fa lietamente portare in lettiga
via per monti e valli a Tusculo, ad Alba, a Tivoli, ad
Ostia, a Falerio, ad Ocricolo, e descrive minutamente
tutto ciò che ha veduto, segue le antiche strade e gli
acquedotti romani, e cerca di determinare il territorio
abitato dalle antiche popolazioni finitime a Roma. In
una escursione a Tivoli, fatta col grande Federigo da
Urbino, il tempo fugge ad entrambi in dialoghi animatissimi
sull'antichità e sull'arte della guerra degli antichi
e più particolarmente sull'impresa dei Greci contro

Troja; perfino nel suo viaggio al congresso di Mantova
(1459) egli cerca, benchè indarno, il labirinto di Chiusi,
menzionato da Plinio, e visita sul Mincio la così detta
villa di Virgilio. Che un Papa simile esigesse anche
dagli Abbreviatori della Curia un latino classico nella
redazione degli atti, non farà meraviglia, quando, oltre
a tutto questo, si sappia che una volta nella guerra
contro il re di Napoli amnistiò gli Arpinati perchè compatriotti
di M. T. Cicerone e di C. Mario, il nome dei
quali ricorre quivi frequentissimo anche nei registri battesimali.
A lui solo, come a vero conoscitore e sincero
fautore, poteva il Biondo dedicare la sua Roma triumphans,
che è il primo grande tentativo di una esposizione
generale delle antichità romane.





Ma anche nel resto d'Italia a questo tempo lo studio
delle antichità romane s'era fatto più vivo che mai.
Già il Boccaccio[378], parlando delle rovine di Baja, le chiama
«antiche macerie, ma pur sempre nuove per gli
uomini moderni»: d'allora in poi esse furono riguardate
come una delle più interessanti rarità dei dintorni
di Napoli. Poco dopo sorsero collezioni di antichità di
ogni specie. Ciriaco d'Ancona percorse non solo l'Italia,
ma anche molti altri paesi dell'antico Orbis terrarum,
e ne riportò in grande copia iscrizioni e disegni:
interrogato perchè tanto s'adoperasse, rispondeva: per
risuscitare i morti[379]. Le storie delle singole città da tempo

antichissimo avevano accennato a rapporti veri o supposti
con Roma, credendole o direttamente fondate o almeno
colonizzate da essa[380]; e da lungo tempo altresì
compiacenti compilatori di genealogie avean derivato
alcune famiglie dalle più celebri dell'antica Roma. Queste
adulazioni tornavano così gradite, che non vi si rinunciò
nemmeno nella luce della critica esordiente del secolo XV.
Senza reticenza alcuna Pio II a Viterbo disse agli oratori
romani, che lo pregavano di un sollecito ritorno[381]:
«Roma è già mia patria al pari di Siena, perchè la
famiglia dei Piccolomini è da tempo immemorabile trasmigrata
da Roma a Siena, come lo prova l'uso dei
nomi Enea e Silvio perpetuatosi in essa». Probabilmente
non gli sarebbe rincresciuto affatto di esser creduto
un discendente dei Giulii. Anche Paolo II — un
Barbo da Venezia — trovò lusingata la sua vanità nel
veder derivata la sua famiglia, ad onta di un'opinione
contraria che la vorrebbe tedesca, dalla stirpe degli
Enobarbi romani, che con una colonia sarebbero venuti
a Parma e di là poi, in forza di lotte di partito, sarebbersi
trasferiti a Venezia[382]. Dopo ciò, non farà meraviglia

che i Massimi pretendessero discendere da Fabio
Massimo, i Cornaro dai Cornelj, e parrà invece strano
che nel seguente secolo XVI il novelliere Bandello abbia
cercato di far derivare la propria famiglia da alcuni illustri
Ostrogoti (I. Nov. 23).





Torniamo a Roma. Gli abitanti, «che allora si gloriavano
del titolo di romani», accolsero con compiacenza
i sentimenti di omaggio, che tributava loro il resto
d'Italia. Sotto Paolo II, Sisto IV ed Alessandro VI vedremo
effettuarsi splendide feste carnevalesche, nelle
quali si va a gara per rappresentare le immagini predilette
del tempo, i trionfi degli antichi imperatori romani.
L'antichità pervade tutti i sentimenti e somministra
le forme, sotto le quali si manifestano. In mezzo a
tali tendenze generali accadde, che il 18 aprile dell'anno
1485 si sparse la voce essersi trovato il corpo, maravigliosamente
bello e ben conservato, di una giovane romana
del tempo antico[383]. Alcuni muratori lombardi, i quali
stavano lavorando per dissotterrare un antico monumento
in un podere del convento di S. Maria nuova, presso la
via Appia, fuori della cerchia del sepolcro di Cecilia
Metella, trovarono un sarcofago di marmo, che si diceva
portar l'iscrizione: Giulia, figlia di Claudio. Questo è

il fatto; ma non si tardò a lavorarvi sopra di fantasia,
e si disse che i muratori erano immediatamente scomparsi
coi tesori e colle pietre preziose poste nel sarcofago
ad ornamento del cadavere; che questo era tutto
rivestito di una essenza atta a conservarlo, ed avea tale
freschezza e flessibilità, da sembrar quello di una giovane
quindicenne appena morta; e più tardi si aggiunse, che
conservava ancora i colori vitali e gli occhi e la bocca
semiaperti. Fu portata al palazzo dei Conservatori in
Campidoglio, dove accorse, per vederla, una folla infinita,
e molti altresì per ritrarla, «imperocchè essa era
bella oltre quanto si possa dire e scrivere, e se lo si
dicesse o scrivesse, quelli che non la videro, no 'l crederebbero».
Ma tosto dopo, per ordine di Innocenzo VIII,
si dovette di notte tempo seppellirla in luogo segreto
fuori di porta Pinciana, e nel vestibolo del cortile
de' Conservatori non rimase che il vuoto sarcofago. Probabilmente
sul viso del cadavere era stata tirata una
maschera colorata in cera o qualche cosa di simile, che
stesse in armonia con gli aurei capelli. Ciò che v'ha
di singolare in tutto questo non è il fatto in sè stesso,
ma il pregiudizio universalmente radicato che le forme
corporee degli antichi, che qui finalmente si credeva
di vedere nella loro realtà, fossero più belle di quelle
dei moderni.





Frattanto la cognizione di fatto dell'antica Roma
cresceva mediante gli scavi: già sotto Alessandro VI si
impararono a conoscere le così dette grottesche, vale a
dire le decorazioni delle pareti e delle vôlte degli antichi,
e si trovò a Porto d'Anzio l'Apollo del Belvedere:
sotto Giulio II seguirono le gloriose scoperte del Laocoonte,
della Venere vaticana, del Torso, della Cleopatra

ed altre parecchie[384]; anche i palazzi dei grandi e dei
cardinali cominciarono a riempirsi di statue e di frammenti
antichi. Per Leone X Raffaello intraprese quella
restaurazione ideale di tutta l'antica città, di cui parla
la celebre sua lettera (o del Castiglione)[385]. In essa, dopo
avere amaramente lamentato le devastazioni, che, specialmente
sotto Giulio II, ancora duravano, egli supplica
il Papa che voglia farsi protettore dei pochi avanzi
rimasti a testificare la grandezza e la potenza di quei
genii divini dell'antichità, alla cui memoria si accendono
ancora coloro, che sono capaci di sentimenti elevati e
sublimi. Poi, con senso quasi di divinazione, traccia le
linee fondamentali di una storia comparata delle arti, e
per ultimo accenna all'opportunità di quei «restauri»,
che poi furono nella mente di tutti, e a questo scopo
esprime il desiderio che di ogni avanzo si cerchi di dare
il piano, il contorno e lo spaccato. Come, da questo
tempo in avanti, l'archeologia, tutta intesa ad illustrare
la città eterna e la sua topografia, sia cresciuta in scienza
speciale, e come l'Accademia vitruviana si sia sentita
almeno da tanto di metter fuori un programma colossale[386],
non può essere dimostrato nel presente lavoro, nel
quale dobbiamo arrestarci a Leone X, sotto il cui governo
il gusto per l'antichità si connette con tutte le
altre tendenze di quel tempo e cospira a dare un'impronta
affatto caratteristica alla vita romana d'allora. Il
Vaticano echeggiava di canti e di suoni: questi suoni

si diffusero, quasi comando a godere la vita, oltre la
cerchia di Roma, non ostante che Leone non sia riuscito
con ciò nè a mettere in fuga le cure e i dolori, nè a
prolungar l'esistenza[387], che gli fu tronca da una morte
immatura. La splendida immagine della Roma di Leone,
quale ci viene descritta da Paolo Giovio, resterà indimenticabile,
per quanto anche se ne conoscano i vizi e
le piaghe, quali, ad esempio, il servilismo di chi agognava
a salire, la miseria segreta dei prelati che, in
onta ai loro debiti, dovevano vivere sfarzosamente[388], la
protezione male accordata a letterati mediocri, trascurando
i sommi, e finalmente l'amministrazione affatto
rovinosa delle finanze pubbliche[389]. Lo stesso Ariosto, che
conosceva sì bene queste magagne e ne parlava con
amarezza, non può a meno tuttavia nella Satira sesta
di confessare quanto gradito gli sarebbe stato il soggiorno
di Roma, dove non gli sarebbe mancata la compagnia
di coltissimi letterati, che l'avrebbero accompagnato
a vedere le rovine del tempo antico, e dove
avrebbe trovato consigli autorevoli pel suo poema e
mezzi di erudirsi, compulsando i preziosi tesori raccolti
nella Biblioteca del Vaticano. Questi, egli soggiunge,
sarebbero i veri allettamenti che mi attirerebbero a
Roma, se dovessi risolvermi di andarvi quale inviato

della corte di Ferrara, non già la protezione medicea,
alla quale da gran tempo ho rinunciato.





Ma, oltre all'interesse archeologico e a sentimenti
di solenne patriottismo, le rovine ebbero anche la forza
di sviluppare, in Roma e fuori, manifestazioni di entusiasmo
affatto elegiaco e sentimentale. I primi sintomi
trovansi, ancora al loro tempo, nel Petrarca e nel Boccaccio
(v. pag. 240 e 245); il Poggio (l. c.) visita di frequente
il tempio di Venere e di Roma, persuaso che sia
quello di Castore e Polluce, dove una volta soleva radunarsi
il Senato, e quivi si esalta alla memoria dei grandi
oratori Crasso, Ortensio e Cicerone. In modo affatto sentimentale
si esprime più tardi Pio II, specialmente nella
descrizione di Tivoli[390], e poco dopo si ha la prima prospettiva
di rovine accompagnata da una descrizione del
Polifilo[391], dove figurano avanzi di grandiose vôlte e colonnati,
circondati all'intorno da vecchi platani, allori
e cipressi, tra' quali crescono sterpi ed erba selvatica.
Nei racconti delle tradizioni religiose s'introduce l'uso,
non si sa come, di trasportare la nascita di Cristo in
mezzo alle rovine di uno splendido e grandioso palazzo[392].
Per ultimo scorgesi la manifestazione pratica di questo
medesimo sentimento nella consuetudine invalsa di far
entrare le rovine artificiali, come requisito indispensabile,
in qualsiasi grandioso giardino.





CAPITOLO III.
Autori antichi risuscitati.





Autori già noti fin dal secolo XIV. — Scoperte del secolo XV. — Biblioteche,
copisti e scrivani. — La stampa. — Cenno sullo studio del greco. — Studi
orientali. — Pico di fronte all'antichità.





Ma infinitamente più importanti che gli avanzi dell'architettura
e dell'arte in generale, erano i monumenti
della parola rimasti dell'antichità greca e romana. Ciò
è tanto vero, che in allora furono addirittura riguardati
come la fonte d'ogni sapere nel senso il più assoluto.
Le condizioni librarie di quel tempo di grandi scoperte
sono state più volte e variamente esposte: noi non possiamo
aggiungere qui che alcuni particolari men conosciuti[393].



Per quanto grande sembri essere stata da lungo
tempo, e più specialmente poi nel secolo XIV, l'influenza
degli antichi scrittori in Italia, si potrebbe tuttavia
dire che una tale influenza dipendeva piuttosto da
una più larga diffusione delle opere già conosciute, che
non da nuove scoperte, che in quel secolo fossero state
fatte. I più comuni fra i poeti, gli storici, gli oratori e

gli epistolografi latini, insieme ad un certo numero di
traduzioni latine di singole opere di Aristotele, di Plutarco
e di pochi altri greci, costituivano in sostanza
l'intero patrimonio, di cui andava ricca e deliziavasi la
generazione del Boccaccio e del Petrarca. È noto a tutti
che quest'ultimo possedeva e custodiva religiosamente
un Omero greco, senza poterlo leggere. La prima traduzione
latina dell'Iliade e dell'Odissea è dovuta al Boccaccio,
che la mise insieme alla meglio coll'aiuto di un
greco oriundo di Calabria. — Soltanto col secolo XV comincia
la grande serie delle nuove scoperte, la fondazione
sistematica delle biblioteche creata colla moltiplicazione
delle copie e il lavoro zelante delle traduzioni
dal greco.[394]





Senza l'entusiasmo di alcuni raccoglitori d'allora, che
talvolta si videro per esso ridotti alle più dure strettezze,
noi non ci troveremmo in possesso se non di una minima
parte degli scrittori greci, che giunsero sino al
nostro tempo. Papa Nicolò V s'aggravò, fin da quando
era monaco, di molti debiti per comperare o far copiar
codici, e fin d'allora egli si confessava vinto dalle due
grandi passioni, che prevalsero nell'epoca del Rinascimento,
i libri e le fabbriche.[395] Divenuto Papa, mantenne

la parola, stipendiando copisti per scrivere e mandando
esploratori a cercare opere antiche per ogni dove. Perotto
per la traduzione latina di Polibio ebbe cinquecento
ducati, il Guarino per quella di Strabone mille fiorini
d'oro e doveva averne altri cinquecento, se il Papa non
fosse morto precocemente. Morendo, egli lasciò ricca di
cinquemila, o, secondo un altro modo di calcolare, di novemila
volumi[396] quella biblioteca, che propriamente era
destinata in origine all'uso dei soli curiali, ma che divenne
l'elemento principale della celebre Biblioteca del
Vaticano: essa doveva essere collocata nello stesso palazzo
papale come il suo più bell'ornamento, a quel modo
che aveva ordinato Tolommeo Filadelfo in Alessandria.
Quando il Papa, in occasione della peste, si ritirò con
tutta la sua corte a Fabriano, vi condusse anche i suoi
traduttori e compilatori, per essere sicuro che non gli
morissero.



Il fiorentino Nicolò Niccoli,[397] uno degli eruditi che
si raccoglievano intorno a Cosimo il vecchio, diè fondo
a tutto il suo avere a furia di acquistar libri; ma quando
egli non ebbe più nulla, i Medici gli tennero aperte le
loro casse per qualunque somma egli richiedesse per
tali scopi. A lui si deve il completamento di Ammiano
Marcellino e del libro de Oratore di Cicerone, nonchè
molte altre scoperte, ed egli indusse Cosimo a comperare
altresì il bellissimo Plinio, che aveva già appartenuto ad
un convento di Lubecca. Con una liberalità veramente

generosa egli dava a prestito i suoi libri, o forniva ogni
possibile comodo in casa sua ai lettori, intrattenendosi
con loro su quanto leggevano. La sua raccolta, che contava
ottocento volumi stimati seimila fiorini d'oro, dopo
la sua morte, e per l'interposizione di Cosimo, passò al
convento di S. Marco, sotto condizione però che fosse
accessibile al pubblico.



Dei due grandi scopritori di libri, il Guarino ed il
Poggio, l'ultimo,[398] in parte anche quale incaricato del
Niccoli, fece, come è noto, importanti scoperte nelle
abbazie della Germania meridionale, ch'ebbe occasione
di visitare quando si recò al Concilio di Costanza. Egli
trovò quivi sei orazioni di Cicerone e il primo Quintiliano
completo, quello di S. Gallo, ora esistente a Zurigo,
che dicesi egli abbia copiato per intero e assai
nitidamente in soli trentadue giorni. Trovò inoltre importanti
frammenti, che ajutarono a completare Silio
Italico, Manilio, Lucrezio, Valerio Flacco, Ascanio Pediano,
Columella, Celso, Aullo Gellio, Stazio e molti
altri; e per ultimo, insieme a Leonardo Aretino, fece
conoscere le ultime dodici commedie di Plauto, nonchè
le Verrine di Cicerone.



Il celebre cardinale Bessarione, venuto dalla Grecia,
raccolse, con sentimento di lodevole patriottismo[399] e non
senza enormi sacrifici, seicento codici, contenenti opere
pagane e cristiane, e stava appunto cercando un luogo
sicuro dove poterli depositare, affinchè l'infelice sua patria,
se mai un giorno avesse riacquistato la sua libertà,
sapesse dove ritrovare ancora la sua perduta letteratura.

La Signoria di Venezia (v. pag. 98) si dichiarò pronta a
costruire un locale apposito, ed anche oggidì la Biblioteca
di S. Marco conserva una parte di quei tesori.[400]



La formazione della celebre biblioteca medicea ha
una storia affatto speciale, della quale noi non possiamo
occuparci qui: il raccoglitore principale per Lorenzo il
Magnifico, fu Giovanni Lascaris. Tutti sanno che questa
raccolta, dopo il saccheggio del 1494, fu a poco per volta
rifatta dalla liberalità del cardinale Giovanni de' Medici
(Leone X).



La biblioteca di Urbino (ora in Vaticano) fu[401] in
modo precipuo fondata dal grande Federigo di Montefeltro
(v. pag. 60), che aveva già cominciato a raccogliere
fin da fanciullo, e più tardi teneva costantemente
a' suoi stipendj da trenta a quaranta scrivani, e che nel
corso della sua vita si calcola non vi abbia speso meno
di trenta mila ducati. Essa fu poi continuata sistematicamente
e completata specialmente coll'ajuto di Vespasiano,
e ciò che questi ne riferisce è degno di particolare
attenzione, perchè ci dà l'idea più completa di una
biblioteca d'allora. Ad Urbino, per esempio, si possedevano
gl'inventari della biblioteca Vaticana, di quella di
S. Marco di Firenze, della Viscontea di Pavia e perfino
di quella di Oxford, e si trovava, con senso di vero orgoglio,
che la biblioteca urbinate, per ricchezza di testi
completi di ogni singolo autore, le superava tutte di
gran lunga. Nell'insieme vi prevalevano forse ancora
i libri del medio-evo e specialmente le opere di teologia,
quali, ad esempio, quelle di S. Tommaso d'Aquino, di

Alberto Magno, di S. Bonaventura ecc.; ma la biblioteca
comprendeva molti rami dello scibile, e, per citarne uno,
vi si trovavano tutte le opere che mai fu possibile di
raccogliere in fatto di medicina. Fra i moderni primeggiavano
i grandi scrittori del secolo XIV, Dante e Boccaccio,
ad esempio, con tutte le loro opere; poi seguivano
venticinque scelti umanisti, sempre con tutte le loro
opere latine ed italiane, come altresì colle loro traduzioni.
Fra i codici greci prevalevano grandemente i Padri
della Chiesa, ma non mancavano neanche i classici
antichi, a proposito dei quali nel catalogo incontransi i
nomi di Sofocle, Pindaro e Menandro con tutte le loro
opere; — evidentemente però il codice di quest'ultimo
deve essere assai presto scomparso da Urbino,[402] essendo
fuor d'ogni dubbio che, in caso contrario, i filologi non
avrebbero tardato a pubblicarlo.



Ma noi abbiamo anche altre informazioni sul modo,
con cui si moltiplicarono in allora i manoscritti e si
vennero formando le biblioteche. L'acquisto diretto di
un manoscritto un po' antico, che contenesse un testo
raro, o il solo completo, od anche unico, esistente, restava
naturalmente un privilegio di pochi, e non entrava
nei calcoli ordinari. Fra i copisti, quelli che intendevano
il greco, tenevano il posto d'onore e si contraddistinguevano
coll'appellativo speciale di «scrittori»: il loro numero

fu e rimase sempre scarso, ed erano retribuiti assai
largamente.[403] Gli altri, detti semplicemente copisti, erano
in parte scrivani, che vivevano unicamente del loro lavoro,
in parte poveri eruditi, che avevano bisogno di
qualche guadagno straordinario. Per una singolarità, i
copisti di Roma al tempo di Nicolò V erano per la massima
parte tedeschi e francesi,[404] individui probabilmente
venuti a chiedere qualche grazia alla Curia e che, obbligati
a trattenersi, cercavano di guadagnarsi in tal
modo il proprio sostentamento. Ora allorquando Cosimo
de' Medici volle in tutta fretta fondare una biblioteca
per la sua prediletta abbazia al di sotto di Fiesole,
chiamò a sè Vespasiano, e questi lo consigliò di abbandonare
l'idea di comperar libri posti in commercio, perchè
non avrebbe trovato ciò che desiderava, ma bensì
di servirsi dell'opera dei copisti; dietro di che Cosimo
s'accordò con lui di un pagamento a giornate, e Vespasiano
stipendiò quarantacinque scrivani, che in ventidue
mesi gli fornirono duecento volumi completi.[405] La lista
delle opere da scegliere fu spedita a Cosimo da Nicolò V,

che la stese di propria mano.[406] (Naturalmente prevalevano
su tutto il resto i libri ecclesiastici e il corredo
necessario pel servizio del coro).



La forma della scrittura era quella nitida ed elegante
introdottasi in Italia sin dal secolo precedente e
che piace tanto ancora oggidì, vista nei libri di quel
tempo. Papa Nicolò V, il Poggio, Giannozzo Mannetti,
Niccolò Niccoli ed altri celebri eruditi erano essi medesimi
eccellenti calligrafi, e non tolleravano se non le
scritture veramente belle. Gli altri ornamenti, anche se
non vi andava unita nessuna miniatura, portavano l'impronta
del massimo buon gusto, come lo provano specialmente
i codici della Laurenziana coi loro leggerissimi
fregi lineari sul principio e alla fine. Il materiale su cui
si scriveva, se per grandi signori, era sempre la pergamena,
e le legature nella Vaticana e ad Urbino uniformemente
in velluto cremisino con fermagli d'argento.
Con tanta cura di mettere in evidenza la venerazione
che si aveva pel contenuto dei libri mediante l'eleganza
dei fregi esterni, non riescirà difficile a comprendere
come ai libri stampati, che improvvisamente cominciavano
ad apparir d'ogni parte, non si facesse in sulle
prime troppo buon viso. Al qual proposito basta accennare
quello che i biografi narrano di Federigo da Urbino,
che cioè «si sarebbe vergognato» di possedere
nella sua biblioteca un libro stampato![407]





Ma gli stanchi copiatori, — non quelli che esercitavano
il mestiere, ma i molti che dovevano copiare un

libro per averlo, — giubilarono della invenzione tedesca.[408]
Essa fu messa tosto a profitto in Italia per la moltiplicazione
e diffusione dei classici latini e poscia anche dei
greci, ma non con quella rapidità che avrebbe potuto
aspettarsi dall'universale entusiasmo, che esisteva per
questi scrittori. Qualche tempo dopo cominciò a designarsi
più nettamente la posizione reciproca degli autori
e degli stampatori,[409] e sotto Alessandro VI sorse la censura
preventiva, perchè non era più tanto facilmente
possibile di distruggere un libro, come Cosimo aveva
poco prima potuto pattuire col Filelfo.[410]



Come da questo tempo in avanti, in connessione con
lo studio progrediente delle lingue e dell'antichità, siasi
venuta a poco a poco formando una critica dei testi, non
è del nostro assunto il dimostrarlo, come non è nostro
compito neanche di dare una storia dell'erudizione in
generale in un libro, che non mira tanto a mettere in
luce ciò che effettivamente si sapeva allora in Italia,
quanto a mostrare ciò che dell'antichità si riprodusse
nella vita e nella letteratura del secolo, di cui si parla.

Tuttavia ci sia permessa ancora una osservazione sugli
studi considerati in sè stessi.





L'erudizione greca si concentra essenzialmente in
Firenze e nel secolo XV, nonchè nei primordj del XVI.
Ciò che il Petrarca e il Boccaccio aveano fatto al loro
tempo[411] per promoverla non accenna che ad un entusiasmo
da dilettanti; d'altra parte, colla colonia dei dotti
venuti da Costantinopoli morì intorno al 1520 anche lo
studio del greco,[412] e fu una vera fortuna che alcuni settentrionali
(Erasmo, gli Stefani e Buddeo) se ne sieno
frattanto impadroniti. Quella colonia avea cominciato con
Emanuele Crisolora e il suo congiunto Giovanni, nonchè
con Giorgio da Trebisonda: poi vennero, intorno all'epoca
della presa di Costantinopoli e più tardi, Giovanni Argiropulo,
Teodoro Gaza, Demetrio Calcondila (che allevò
anche i propri figli Teofilo e Basilio a valenti grecisti),
Andronico Callisto, Marco Musuros e la famiglia dei Lascaris,
con molti altri. Tuttavia, dopochè l'assoggettamento
della Grecia per opera dei Turchi fu completo,
non vi fu più nessun dotto superstite, ad eccezione dei
figli dei fuggiaschi e forse qualche condiotto o cipriotto.
Ora il fatto che colla morte di Leone X coincide presso
a poco anche il primo scadimento degli studi greci,
si spiega bensì col mutamento sopravvenuto nelle tendenze

generali[413] e colla sazietà relativa, che avea cominciato
a manifestarsi rispetto al contenuto sostanziale
della letteratura classica, ma certamente non vi rimase
estranea neanche la scomparsa di oramai tutti i dotti
venuti dalla Grecia, già morti. Così resta che anche fra
gl'Italiani gli anni, in cui lo studio del greco massimamente
fiorì, furono quelli più prossimi al 1500, che potrebbe
dirsi in questo riguardo l'anno normale; e fu
appunto allora che appresero anche a parlarlo correttamente
uomini, che un mezzo secolo più tardi non l'avevano
ancora dimenticato, quali ad esempio i papi Paolo III
e Paolo IV.[414] Ma un tale fervore non si spiega se non col
presupporre rapporti con uomini veramente venuti dalla
Grecia e greci di nascita.



Oltre Firenze, Roma e Padova ebbero quasi sempre,
e Bologna, Ferrara, Venezia, Perugia, Pavia ed altre
città di quando in quando, maestri stipendiati di greco.[415]
Moltissimo poi deve questo studio al coraggio di Aldo
Manuzio, il celebre editore veneziano, che per il primo
stampò in greco i più importanti e voluminosi autori.
Egli arrischiò in quell'impresa tutto il suo avere, e fu
in generale tale tipografo, cui ben pochi anche più tardi
possono essere paragonati.





Ma questa è l'epoca in cui, accanto ai classici, anche

gli studi orientali ebbero uno sviluppo abbastanza notevole,
e noi dobbiamo qui farne menzione almeno con
una parola. Lo studio dell'ebraico e di tutto il sapere
israelitico si connette ad una polemica dogmatica, che
ebbe a sostenere Giannozzo Mannetti,[416] grande erudito e
politico fiorentino (morto nel 1459). Egli cominciò dall'educare
suo figlio Agnolo allo studio non del latino e
del greco soltanto, ma anche dell'ebraico. Più tardi ebbe
l'incarico da papa Nicolò V di tradurre nuovamente
tutta la Bibbia, perchè l'indirizzo filologico del tempo
consigliava ad abbandonar la volgata.[417] Ma anche parecchi
umanisti accolsero, molto tempo prima di Reuclino,
nei loro studi anche l'ebraico, e Pico della Mirandola
possedeva tutto il sapere talmudico e filosofico di un
dotto rabbino. I primi a pensare allo studio dell'arabo
furono i medici, che non si accontentavano più delle
traduzioni latine alquanto invecchiate dei grandi maestri
arabi: l'occasione forse fu data dai consoli veneziani
stabiliti in oriente, che tenevano presso di sè medici italiani.
Geronimo Ramusio, medico veneziano, fece alcune
traduzioni dall'arabo e morì a Damasco. Andrea Mongajo
da Belluno,[418] innamorato di Avicenna, dimorò lungamente
a Damasco per apprendervi l'arabo e fece poi
alcune correzioni al suo autore prediletto. Il governo di

Venezia istituì poscia appositamente per lui una cattedra
d'arabo all'università di Padova.





Ma noi dobbiamo ancora una parola a Pico, prima
di passare a dir degli effetti dell'umanismo in generale.
Egli è l'unico che a voce alta e con vero coraggio difese
i diritti della scienza e della verità in tutti i tempi,
di fronte all'esclusiva preponderanza dell'antichità greco-romana.[419]
Egli ricolloca nel posto loro dovuto non solo
Averroè e gl'investigatori ebraici, ma anche gli Scolastici
del medio-evo, dai quali si fa dire: «noi vivremo
eternamente, non nelle scuole dei compilatori di sillabe,
ma nella cerchia elevata dei dotti, che non discutono
più sulla madre di Andromaca o sui figli di
Niobe, ma sulle ragioni arcane e profonde di ogni
cosa umana e divina: chi si avvicinerà un poco, vedrà
che anche i Barbari avevano lo spirito (Mercurium)
non sulla lingua, ma nel petto». Con uno stile
vigoroso e non del tutto disadorno e con una esposizione
nitida e serrata egli combatte il pedantesco purismo e
l'esagerata venerazione per una forma non naturale, ma
imitata, specialmente se è congiunta con un ingiusto esclusivismo
e col sacrificio della verità sostanziale delle cose.
In lui può vedersi quale elevato indirizzo avrebbe preso
la filosofia in Italia, se la Contro-riforma non vi avesse
soffocato ogni libero slancio del pensiero.





CAPITOLO IV.
L'umanesimo nel secolo XIV.





Necessità del suo trionfo. — Parte presavi da Dante, Petrarca, e Boccaccio. — Il
Boccaccio primo campione dell'antichità. — L'incoronazione
dei poeti.





Ora chi furono coloro, che si fecero mediatori tra la
venerata antichità ed il presente, e che volevano trasfondere
in questo la vita e la cultura di quella?



Ella è una schiera di cento figure diverse, la quale
assume oggi un aspetto, domani un altro, ma che in
mezzo a ciò ha la coscienza di essere un elemento nuovo
nella vita civile, e come tale è considerata anche dai
contemporanei. Come loro precursori possono, prima di
ogni altro, riguardarsi quei Clerici vagantes del secolo
XII, della poesia dei quali s'è già parlato altrove
(v. pag. 234): identica l'instabilità dell'esistenza, identico
il modo di guardare, talvolta anche troppo liberamente,
la vita, identica la tendenza a dare, almeno in
sul principio, un'intonazione antica alla poesia. Ma ora,
di fronte all'intera cultura del medio-evo pur sempre
chiesastica, e coltivata di preferenza dal clero, sorge
una nuova cultura, la quale precipuamente s'attiene a
ciò che sta al di là del medio-evo, in un'epoca anteriore.

I rappresentanti più attivi di essa acquistano una
grande importanza[420], perchè sanno ciò che seppero gli
antichi, perchè cercano di scrivere come scrissero gli
antichi, perchè cominciano a pensare e a sentire come
pensarono e sentirono gli antichi. La tradizione, alla
quale essi si volgono, in mille punti si viene trasformando
in una vera riproduzione.



Taluni fra i moderni lamentarono più volte che i
primordî di una cultura senza paragone più autonoma,
e schiettamente italiana, quali si manifestarono intorno
al 1300 in Firenze, sieno stati più tardi completamente
soffocati dalla scuola degli umanisti[421]. Nel secolo XIV,
a detta di costoro, tutti sapevano leggere in Firenze;
perfin gli asinai cantavano per le vie i versi di Dante;
i migliori manoscritti erano quelli posseduti e copiati
da artefici fiorentini; e in allora fu anche possibile la
formazione di una enciclopedia popolare, quale il «Tesoro»
di Brunetto Latini. Tutto ciò non era dovuto
certamente ad altro, fuorchè alla forte tempra di carattere
che era in tutti, e questa alla sua volta s'era venuta
formando e dalla lunga esperienza nelle cose di
Stato, e dal movimento commerciale vivissimo, e dai
viaggi assai frequenti, e in generale dall'abborrimento
in cui vi si aveva la vita oziosa e indolente. Per queste
doti il popolo fiorentino era salito in tal rinomanza
presso tutte le nazioni, che papa Bonifacio VIII non
esitò a chiamarlo il quinto elemento del mondo. Ora

l'umanismo, colla diffusione sempre maggiore che ebbe
sino dal 1400 in Italia, arrestò d'un tratto tutto quel
moto naturale e spontaneo, abituò a chiedere alla sola
antichità la soluzione di qualunque problema, ridusse la
letteratura ad un semplice sfoggio di citazioni, e contribuì
perfino alla rovina definitiva della libertà, mentre
tutta questa erudizione non si basava che in una servile
soggezione all'autorità altrui e sacrificava ogni privilegio
o prerogativa speciale all'universalità del diritto
romano, cercando e ottenendo in tal modo il favore di
tutti i tiranni.



Tutte queste accuse ci occuperanno altrove, quando
sarà il caso di discuterne il vero valore e di bilanciare
il pro' ed il contro della questione. Qui per ora ci preme
soltanto di stabilire come cosa di fatto, che fu anzi la
stessa cultura del vigoroso secolo XIV quella che preparò
necessariamente la vittoria completa dell'umanismo,
e che appunto i più grandi nel campo della letteratura
italiana propriamente detta sono stati i primi ad aprire
tutte le porte all'invasione dell'antichità nel secolo XV.





Prima d'ogni altro Dante. Se una serie di genii pari
al suo avesse, dopo di lui, potuto condurre sempre più
innanzi la letteratura italiana, essa, in onta a tutti gli
elementi antichi che vi si introdussero, non avrebbe mai
mancato di serbare un'impronta affatto nazionale e sua
propria. Ma nè l'Italia, nè l'intero Occidente hanno più
prodotto un secondo Dante, e così egli rimase pur sempre
il primo, che condusse l'antichità al limitare della
nuova cultura moderna. Però è vero che nella Divina
Commedia egli non tratta in modo uguale il mondo antico
e il mondo cristiano; ma pure li fa sempre correre parallelli
fra loro, e come il medio-evo antecedente avea

messo insieme i tipi e i contro-tipi tolti dalle storie e
dalle figure dell'antico e del nuovo Testamento, così
egli appaja di regola un esempio cristiano con uno pagano
del medesimo fatto[422]. Ora non si deve dimenticare
che il mondo fantastico cristiano e la sua storia erano
noti universalmente, mentre invece l'antichità pagana
era relativamente assai poco conosciuta, possedeva quindi
una maggiore attrattiva e doveva destare una più grande
curiosità nell'universale, quando non ci fosse stato nessun
Dante, che avesse potuto mantenere le cose in giusto
equilibrio.



Il Petrarca nell'opinione dei più non vive oggidì che
come un grande poeta: presso i suoi contemporanei invece
la sua fama si basava assai più sulla sua erudizione,
in quanto egli era quasi una personificazione dell'antichità,
imitava tutti i generi della poesia latina e scriveva
lettere, le quali, come trattati speciali su singoli
punti dell'antichità, ebbero in quel tempo senza manuali
un valore, che ognuno può facilmente comprendere.



Nè la cosa andava gran fatto diversamente quanto
al Boccaccio. Egli era celebre in tutta Europa da ben
duecento anni, prima che al di la delle Alpi si sapesse
qualche cosa del suo Decamerone, soltanto per le sue
opere mitografiche, geografiche e biografiche scritte in
lingua latina. Una di esse, De Genealogia Deorum, contiene
nei libri decimoquarto e decimoquinto una notevole
appendice, nella quale egli discute la posizione del giovane
umanismo di fronte al suo secolo. Il fatto che egli

limita sempre il suo discorso alla sola «poesia», non
deve per avventura trarre altri in errore; guardando
un po' più addentro alla sostanza di quel lavoro, si scorge
tosto, che il suo pensiero abbraccia l'intero campo d'attività
del poeta-filologo.[423] E sono i nemici di questa che
egli combatte più vivamente: i frivoli ignoranti che non
vivono che per la gozzoviglia e la crapula: gli schifiltosi
teologi, che riguardano come semplici follie le allusioni
al monte Elicona, alla fonte Castalia e al sacro bosco di
Febo; gli avidi giuristi, che considerano come inutile la
poesia, perchè, non dà alcun guadagno materiale: finalmente
i monaci mendicanti (indicati con una perifrasi
abbastanza chiara), che si lagnano dell'indirizzo pagano
e immorale della società.[424] Dopo ciò segue la difesa esplicita,
anzi l'elogio della poesia, e in modo speciale del
senso recondito ed allegorico, che le si deve dare dovunque,
e di quella oscurità, che le è necessaria per
tener lontane da essa tutte le menti ottuse degli ignoranti.
Da ultimo giustifica lo slancio che presero gli
studi dell'antichità al tempo suo, con evidente allusione
alla dotta sua opera.[425] In altri tempi, egli dice, questi

studi potevano essere pericolosi, perchè le condizioni sociali
erano diverse dalle presenti, e la Chiesa primitiva
avea bisogno di difendersi contro i pagani: oggidì — per
la grazia di Gesù Cristo — la vera religione si è
raffermata nelle sue basi, ogni traccia di paganesimo è
scomparsa, e la Chiesa vittoriosa è padrona del campo:
oggidì si può accostarsi all'antichità pressochè (fere)
senza pericolo alcuno. È lo stesso argomento, che più
tardi addussero in propria difesa gli uomini del Rinascimento.



S'era dunque manifestato un fatto nuovo nel mondo
ed era sorta una nuova classe d'uomini a rappresentarlo.
Egli è inutile il questionare se questo fatto avrebbe dovuto
arrestarsi a mezzo il corso della sua carriera ascendente,
per cedere la prevalenza all'elemento prettamente
nazionale: l'opinione di tutti in questo riguardo era una
sola, che cioè l'antichità costituiva una delle più splendide
glorie della nazione italiana.





Essenzialmente propria a questa prima generazione
di poeti-filologi è una ceremonia simbolica, che non cessò
neanche nei secoli XV e XVI, sebbene vi abbia perduto
tutto il lato sentimentale, vogliamo dire l'uso di incoronare
i poeti con una corona d'alloro. Le origini di
questa ceremonia si perdono nelle tenebre del medioevo,
nè si sa che per essa abbia mai esistito un rito
speciale: era una dimostrazione pubblica, una testimonianza
onorifica resa al merito letterario,[426] e, appunto per
questo, anche qualche cosa di essenzialmente variabile.

Dante, per esempio, sembra che la riguardasse come una
specie di consacrazione religiosa: egli voleva porsi in
capo da sè la corona nel battistero di S. Giovanni, dove
egli stesso e centinaja di migliaia di fiorentini erano stati
battezzati.[427] Egli avrebbe potuto, dice il suo biografo, in
virtù della sua rinomanza ottenere l'alloro dovunque,
ma non lo voleva che in patria, e perciò morì senza riceverlo.
Da questo stesso biografo noi apprendiamo inoltre,
che sino a questo tempo un tal uso non vi fu mai
in Firenze, e passava comunemente come cosa ricevuta
in eredità dai Greci e dai Romani. Le più vicine reminiscenze
infatti si rannodavano al fatto delle gare capitoline,
fondate sul modello di quelle di Grecia, tra suonatori
di cetra, poeti ed altri artisti, che, da Domiziano
in poi, si celebravano ogni cinque anni, e che sembrano
essere sopravissute qualche tempo anche dopo la caduta
dell'impero d'occidente. Ora, posto il caso che uno non
osasse incoronarsi da sè, come avrebbe voluto far Dante,
era naturale che si domandasse quale avrebbe dovuto
essere l'autorità, cui un tale ufficio spettasse? Albertino
Mussato (v. pag. 196) fu incoronato a Padova dal vescovo
e dal rettore dell'università; per l'incoronazione
del Petrarca erano in contesa fra loro (1341) l'università
di Parigi, che appunto allora aveva a rettore un
fiorentino, e l'autorità municipale di Roma; e dal canto
suo anche l'esaminatore, che egli stesso si era scelto,
il re Roberto d'Angiò, volentieri avrebbe compito la ceremonia
di propria mano a Napoli, se il poeta, come è
noto, non avesse preferito l'incoronazione in Campidoglio

di mano del senatore di Roma. Dopo un tale esempio,
il Campidoglio rimase per qualche tempo la meta
di tutte le ambizioni, e tra gli altri vi aspirò, per esempio,
un Jacopo Pizinga, illustre magistrato siciliano.[428] Ma
tosto dopo comparve in Italia Carlo IV, che si compiaceva
moltissimo di appagare la vanità degli uomini ambiziosi
e di imporre alle moltitudini spensierate con l'apparato
di ceremonie grandiose e solenni. Partendo dalla
supposizione, che l'incoronazione dei poeti fosse stata
una volta un privilegio esclusivo degl'imperatori romani
e che quindi allora spettasse a lui, egli incoronò a Pisa
il dotto Zanobi della Strada,[429] a gran dispetto del Boccaccio,
che a nessun patto volea riconoscere come legittima
questa laurea pisana (l. c.). E per verità si poteva
anche chiedere, come quello straniero mezzo slavo e
mezzo tedesco fosse in diritto di sedere a giudice del
vero merito dei poeti italiani. Ma, ciò non ostante,
l'esempio incoraggiò, ed altri imperatori in viaggio coronarono
or qua, or là qualche poeta, dietro di che alla
lor volta nel secolo XV anche i Papi ed altri principi
non vollero restarsi addietro, sino a che da ultimo non
si badò più nè al luogo, nè ad altre circostanze. A Roma,
al tempo di Sisto IV, l'accademia di Pomponio Leto distribuiva
di propria autorità corone d'alloro.[430] I Fiorentini
ebbero il tatto di coronare i loro umanisti solo dopo
morti; e così furono coronati Carlo Aretino e Leonardo

Aretino, al primo dei quali Matteo Palmieri, e al secondo
Giannozzo Mannetti recitarono l'elogio funebre in
presenza di tutto il popolo e dei signori del Concilio. In
tali circostanze era d'uso che l'oratore parlasse stando
ad uno dei lati della bara, sulla quale giaceva il cadavere
tutto vestito in seta.[431] Oltre a ciò, Carlo Aretino fu
onorato di un monumento (in Santa Croce), che è uno
dei più belli dell'epoca del Rinascimento.





CAPITOLO V.
Le Università e le Scuole.





L'umanista professore nel secolo XV. — Scuole secondarie. — L'istruzione
superiore privata; Vittorino. — Guarino in Ferrara. — Educazione
dei principi.





L'influenza dell'antichità sulla cultura, della quale
oggimai dobbiamo discorrere, presupponeva innanzi tutto
che l'umanismo s'impadronisse delle Università. E ciò
veramente accadde, ma non in quelle proporzioni e con
quegli effetti, che altri a prima vista potrebbe credere.
Le Università d'Italia[432] per la maggior parte hanno
un vero splendore soltanto nel corso dei secoli XIII e XIV,

allorquando la crescente ricchezza domandava anche
una cura maggiore della vita intellettuale della nazione.
In origine esse non avevano per lo più che tre cattedre:
una di gius canonico, una di gius civile e una
di medicina: col tempo se ne aggiunsero altre tre, quella
di rettorica, quella di filosofia e una terza di astronomia,
che di regola, ma non sempre, era una cosa identica
coll'astrologia. Gli stipendi dei professori variavano estremamente:
talvolta consistevano perfino in un capitale
dato per una volta tanto. Coll'allargarsi della cultura
cominciarono le gare e le gelosie, per modo che l'una
Università cercava di rubare all'altra i più celebri maestri,
e per effetto di tali circostanze vuolsi che Bologna
talvolta abbia speso per l'Università non meno della
metà delle rendite dello Stato (20,000 ducati). Gli uffici
si conferivano ordinariamente solo per un tempo determinato,[433]
e perfino per singoli semestri, in guisa che
i docenti menavano vita nomade, al pari dei comici; taluni
però s'accordavano per tutta la durata della loro
vita. Talvolta dovean promettere di non insegnare in
nessun'altra Università ciò che aveano insegnato in una.
Oltre a ciò v'erano anche dei docenti liberi, senza stipendio.
Delle cattedre or ora menzionate naturalmente quella
di rettorica era la più ambita dagli umanisti; ma non
dipendeva che dalla quantità delle cognizioni che uno
possedeva intorno all'antichità, ch'egli potesse aspirare
anche a quelle di giurisprudenza, di medicina, di filosofia

o di astronomia. I rapporti intrinseci delle scienze
erano ancora molto mobili, al pari delle condizioni estrinseche
e materiali degli insegnanti. Oltre a ciò non deve
tacersi, che alcuni giuristi e medici godevano i maggiori
stipendi, i primi specialmente come grandi consultori dello
Stato che li pagava, per la trattazione delle sue cause
e de' suoi processi. In Padova nel secolo XV un professore
di diritto fu pagato mille ducati annui[434] e ad un
celebre medico se ne volevano dare duemila e il diritto
di libera pratica, dopochè egli sino a quel momento a
Pisa era stato stipendiato con settecento fiorini d'oro.[435]
Quando il giureconsulto Bartolommeo Socini, professore
a Pisa, accettò dal governo di Venezia una cattedra a
Padova e voleva partire per quella città, la Signoria di
Firenze lo fece arrestare e non volle lasciarlo libero che
dietro una cauzione di 18,000 fiorini d'oro.[436] Egli è appunto
in virtù dell'alto conto in cui si tenevano queste
professioni speciali, che si arriva a comprendere come
illustri filologi abbiano aspirato a cattedre di diritto e
di medicina, mentre d'altra parte è anche vero che chi
voleva in qualsiasi materia tener pubbliche lezioni, non
poteva dispensarsi dal mescolarvi per entro una forte
dose di tintura umanistica. Dell'attività degli umanisti
in altri rami avremo occasione di parlare fra non molto.



Tuttavia le cattedre dei filologi, come tali, benchè
in singoli casi provvedute di abbastanza lauti stipendi
ed emolumenti accessori,[437] appartengono nel complesso

alla classe di quelle che erano mobili e transitorie, in
guisa che lo stesso uomo poteva prestar l'opera sua ed
essere remunerato al tempo stesso in più d'una Università.
Evidentemente si amavano i mutamenti, sperandosi
sempre di udir qualche cosa di nuovo da ogni nuovo arrivato,
come d'altronde è facile a comprendere con una
scienza ancora in istadio di formazione e quindi anche legata
in gran parte al merito personale di chi la insegnava.
Non è neppur sempre detto che colui che leggeva sugli
autori antichi e li interpetrava, appartenesse effettivamente
all'Università, potendo benissimo aver bastato un
semplice invito privato, quando i mutamenti erano sì facili,
e sì grande il numero dei locali disponibili (nei conventi
ecc.). In quegli stessi primi decenni del secolo XV,[438]
nei quali l'Università di Firenze toccò il colmo del suo
splendore, e in cui i cortigiani di Eugenio IV e forse
anche di Martino V si affollavano nelle aule per assistere
alle gare di Carlo Aretino e del Filelfo, esisteva
non solamente una seconda Università quasi completa
presso gli Agostiniani di Santo Spirito, ma anche una
considerevole riunione presso i Camaldolesi degli Angeli,
e singoli gruppi di ragguardevoli privati, che si tassavano
spontaneamente per farsi leggere questo o quel
corso di filologia o di filosofia. Lo studio della filologia
e dell'antiquaria in Roma non aveva quasi rapporto alcuno
coll'Università (la Sapienza), e si basava quasi
esclusivamente parte sopra una speciale protezione personale
dei singoli Papi e prelati, parte sugli uffici accordati
nella Cancelleria papale. Appena sotto Leone X
fu posto mano ad una grandiosa riorganizzazione della

Sapienza, con ottant'otto insegnanti, tra i quali le più
grandi celebrità d'Italia anche per le scienze archeologiche;
ma quel nuovo splendore fu di assai breve durata. — Delle
cattedre di greco in Italia abbiamo già
brevemente toccato (v. pag. 262).



Insomma, per farsi un'idea generale dei modi con
cui allora veniva impartita la scienza, si dovrà, quanto
più è possibile, distogliere l'occhio da tutte le nostre attuali
istituzioni accademiche. Le conversazioni e le dispute
personali, l'uso costante del latino, e presso molti
anche del greco, finalmente lo scambio frequente degli
insegnanti e la rarità dei libri davano agli studi d'allora
un aspetto, che noi non possiamo figurarci, se non
astraendo in tutto dal presente.



Scuole di latino vi erano in ogni città alquanto considerevole,
e non già soltanto come preparazione agli
studi superiori, ma propriamente perchè la cognizione
della lingua latina si reputava quivi necessaria al pari
del leggere, dello scrivere e del far conti; dopo ciò seguiva
immediatamente la logica. È cosa notevole che
queste scuole non dipendevano dalla Chiesa, ma dall'autorità
municipale; parecchie erano sorte anche per la
sola iniziativa privata.



Tutto questo organismo scolastico sotto la direzione
di valenti umanisti non solo si sollevò ad un alto grado
di perfezione, ma divenne effettivamente una fonte di
educazione superiore.





Ma all'educazione dei figli di due case principesche
dell'Italia settentrionale andarono connesse altre istituzioni,
che veramente potevano dirsi uniche nel loro
genere.



Alla corte di Giovan Francesco Gonzaga in Mantova

(1407-1444) venne chiamato l'illustre Vittorino da Feltre,[439]
uno di quegli uomini che consacrarono l'intera loro
esistenza ad uno scopo, pel quale si sentivano di dentro
una vocazione affatto speciale. Egli educò innanzi tutto
i figli e le figlie del duca, ed una di queste fu da lui
condotta tant'oltre, da farne una donna veramente dotta;
ma quando la sua fama si sparse per tutta Italia e a lui
affluivano da tutte le parti i figli delle più potenti e ricche
famiglie, il Gonzaga non solo permise che Vittorino
consacrasse le sue cure anche a questi, ma pare anzi
che si tenesse altamente onorato, che Mantova fosse riguardata
come la casa di educazione di tutto il mondo
elegante. Qui, per la prima volta, all'istruzione scientifica
si videro associati anche i più lodati fra gli esercizi ginnastici,
come elemento indispensabile per una educazione
completa. Ma a questi figli dell'aristocrazia non tardarono
ad aggiungersi altri, nell'educazione dei quali Vittorino
pare che riconoscesse lo scopo più alto della sua
missione, ed erano i poveri dotati di singolari attitudini,
che egli nutriva ed allevava in sua casa per l'amore
di Dio, abituando così i privilegiati della fortuna a rispettare
in questi il privilegio dell'ingegno. Il Gonzaga
gli pagava annualmente trecento fiorini d'oro, ma coperse
sempre del suo l'eccedente della spesa, che spesse
volte importava altrettanto. Egli sapeva che Vittorino
non faceva per sè il più piccolo risparmio, e senza dubbio
capiva che l'educazione accordata ai giovani privi
di mezzi era la tacita condizione, alla quale quell'uomo
veramente maraviglioso si acconciava a servirlo. Il sistema

della casa era strettamente religioso, quanto in
qualsiasi convento.



Un indirizzo più accentuatamente scientifico è quello
che seguì Guarino da Verona,[440] il quale nel 1429 fu
chiamato a Ferrara da Niccolò d'Este per l'educazione
del proprio figlio Lionello, e poscia, dal 1436 in avanti,
quando ormai il suo allievo era fatto uomo, vi rimase
in qualità di professore di eloquenza e di ambedue le
lingue classiche presso quell'Università. Anch'egli, fin da
quando istruiva Lionello, aveva accolto in sua casa un
drappello scelto di giovani poveri di diversi paesi, che
manteneva in parte ed anche del tutto a sue spese: le
ore della sera sino a notte avanzata erano quelle, che
egli consacrava a questi ultimi, ripetendo le lezioni già
date. Anche qui la religione e la morale erano rigorosamente
osservate; nè certamente dipendette dal Guarino,
o da Vittorino che la maggior parte degli umanisti del
loro secolo non meritassero poi molta lode sotto questo
doppio punto di vista. Egli è quasi incomprensibile, come
il Guarino, con una attività quale era la sua, abbia tuttavia
trovato il tempo necessario per condurre a termine
tante traduzioni dal greco e tanti lavori originali,
come fece.



Oltre a quelle due corti, anche nella maggior parte
delle altre d'Italia l'educazione delle famiglie principesche
venne, almeno in parte e per alcuni anni, in mano
agli umanisti, i quali con ciò fecero un passo più addentro
nella vita delle corti. Lo scriver trattati sull'educazione
degli uomini destinati a regnare era stato fin
qui il compito esclusivo dei teologi: ora fu tutto affare
degli umanisti, ed Enea Silvio, per esempio, stese per

due giovani principi della casa d'Absburgo speciali trattati
sulla loro educazione ulteriore,[441] nei quali naturalmente
egli raccomanda il culto dell'umanismo nel senso,
nel quale lo intendevano gl'Italiani. Pare ch'egli prevedesse
già lo scarso frutto de' suoi precetti, poichè lo
vediamo adoperarsi in ogni maniera perchè quegli scritti
avessero grande diffusione anche altrove. Ma dei rapporti
degli umanisti coi principi parleremo ora un po' più
largamente.





CAPITOLO VI.
I fautori dell'umanismo.





Cittadini fiorentini; il Niccoli. — Il Manetti, e i primi Medici. — Principi:
i Papi da Nicolò V in avanti. — Alfonso di Napoli. — Federigo
d'Urbino. — Gli Sforza e gli Estensi. — Sigismondo Malatesta.





Innanzi tutto degni di menzione sono, specialmente
a Firenze, quei cittadini, che dello studio dell'antichità
fecero lo scopo principale della loro vita, e in parte divennero
essi stessi grandi eruditi, in parte grandi dilettanti,
che aiutarono gli eruditi (cfr. a pag. 254 e segg).
Pel periodo di transizione, che comincia al principio del
secolo XV, essi hanno un'importanza grandissima, perchè
pei primi tradussero praticamente nella vita l'umanismo,
come un elemento affatto indispensabile. I principi
e i Papi non se ne interessarono seriamente se non
molto più tardi.
Di Nicolò Niccoli e di Giannozzo Manetti s'è già
parlato più volte e da molti. Nicolò ci vien dipinto da
Vespasiano (pag. 625) come un uomo, il quale, anche in
tutto ciò che al di fuori lo circondava, non tollerava
nulla, che non avesse una certa impronta di antichità.
Di bell'aspetto, avvolto in un lungo paludamento, affabile
nei discorsi, circondato dai capolavori dell'arte antica,

lasciava di sè in tutti un'impressione singolare e
maravigliosa; amantissimo della pulitezza in ogni cosa,
egli la portava allo scrupolo nel servizio della tavola,
sulla quale non figuravano che vasi e calici antichi e
lini candidissimi.[442] Il modo con cui seppe guadagnarsi
l'animo di un giovane fiorentino rotto ad ogni vizio, è
troppo singolare per non dover esser qui raccontato[443]
colle parole stesse del suo biografo:



«Messer Piero de' Pazzi, figliuolo di messer Andrea,
sendo giovane di bellissimo aspetto e dato molto ai
piaceri del mondo, alle lettere non pensava, perchè il
padre era mercadante, e, come fanno quelli che non
n'hanno notizia, non le stimava, nè pensava che il
figliuolo vi desse opera... Sendo in Firenze Nicolao
Niccoli, ch'era un altro Socrate e un altro Catone di
continenza e di virtù, passando uno dì messer Piero,
senza che mai gli avesse favellato, nel passare dal
palazzo del Podestà[444] lo chiamò, vedendo uno giovane
di sì bello aspetto. Sendo Nicolao uomo di grandissima
riputazione, subito venne a lui. Venuto, come Nicolao
lo vide, lo domandò di chi egli fosse figliuolo.
Risposegli, di messer Andrea de' Pazzi, Domandollo,
quale era il suo esercizio. Rispuose, come fanno i giovani:
attendo a darmi buon tempo. Nicolao gli disse:
sendo tu figliuolo di chi tu sei e di buono aspetto,
egli è una vergogna che tu non ti dia a imparare le
lettere latine, che ti sarebbero uno grande ornamento;

e se tu non le impari, tu non sarai stimato nulla:
passato il fiore della tua gioventù, ti troverai senza
virtù ignuna. Messer Piero, udito questo da Nicolao,
subito gustò e conobbe ch'egli diceva il vero, e sì gli
disse che volentieri vi darebbe opera, quando egli avesse
uno precettore, che si lascierebbe consigliare a lui.
Nicolao gli disse che del precettore e de' libri lasciasse
pensare a lui, che lo provvederebbe d'ogni cosa. A
messer Piero parve che gli fosse venuta una grande
ventura. Dettegli Nicolao uno dottissimo uomo, che
si chiamava il Pontano, peritissimo in greco ed in latino,
e ricolselo messer Piero in casa, dove lo teneva
onoratissimamente servito con uno famiglio e con salario
di cento fiorini l'anno. Lasciò andare messer Piero
infinite lascivie e voluttà, alle quali egli era volto, e
dettesi in tutto alle lettere, che il dì e la notte non
attendeva ad altro, in modo che non passò molto tempo
che sendo messer Piero di prestantissimo ingegno, ed
avendo uno dottissimo precettore, cominciò a avere
buonissima notizia delle lettere latine, delle quali egli
acquistò grandissimo onore e n'ebbe grande riputazione,.....
Imparò l'Eneide di Virgilio a mente, e
molte orazioni di Livio in soluta orazione, per spasso,
andando a uno suo luogo che aveva, e che si chiamava
il Trebbio».





In senso diverso e più elevato rappresenta l'antichità
Giannozzo Manetti.[445] Mostrando ancor da fanciullo
una maturità precoce, egli avea fatto il suo alunnato nel
commercio e teneva i registri di un banchiere; ma dopo
qualche tempo questo genere di vita gl'increbbe, come

vano ed effimero, ed aspirò alla scienza, per la quale
soltanto l'uomo può assicurarsi l'immortalità. E allora,
primo fra tutti i nobili fiorentini, si seppellì fra i libri
e divenne, come già s'è notato, uno dei più grandi eruditi
dell'epoca sua. Ma quando lo Stato lo adoperò al
suo servizio, mandandolo a Pescia e a Pistoia in qualità
di pubblico esattore e poi di Podestà, egli tenne questi
uffici in modo da far palese a tutti l'alto concetto che
egli aveva della propria missione, ispiratogli senza dubbio
dalla vastità de' suoi studi e da un sentimento di
pietà religiosa, che in lui era schietto e profondo. Egli
curò la riscossione delle imposte le più odiose decretate
dallo Stato, rinunciando ad ogni retribuzione per sè;
quale preposto alla provincia, la provvide di vettovaglie,
respinse qualsiasi dono, compose le liti e fece quanto era
in poter suo per domare colla dolcezza la ferocia delle
passioni. I Pistoiesi non furono mai in grado di dire a
quale dei due partiti, in che era allora divisa la loro
città, egli di preferenza inclinasse: e, quasi a prova
ch'egli aveva ugualmente a cuore la sorte e il diritto
di tutti, scrisse nelle ore d'ozio la storia di Pistoia, che
poi legata in porpora fu custodita, come preziosa reliquia,
nel palazzo del Comune. Alla sua partenza la città
gli regalò una bandiera con suvvi il proprio stemma ed
uno splendido elmo d'argento.



Per quanto riguarda gli altri dotti cittadini di Firenze
di questo tempo, noi dobbiamo riportarci a ciò che
ne dice Vespasiano (che li conosceva tutti), perchè l'ambiente
nel quale egli scrive e le circostanze per le quali
egli si trova a contatto con quei personaggi, sono spesso
assai più importanti che le cose stesse, ch'egli ci narra.
Parlandone di seconda mano e colla compendiosa brevità,
alla quale qui siamo condannati, noi non faremmo

che sciupare questo, che è il pregio principale del suo
libro. Non è un grande scrittore, ma conosce addentro
tutto il moto del tempo e ne sente a fondo l'importanza
morale.



Se poi si vuol conoscere le cause per cui i Medici
del secolo XV, Cosimo il vecchio principalmente (morto
nel 1464) e Lorenzo il Magnifico (morto nel 1492), esercitarono
su Firenze in particolare e sui loro contemporanei
in generale un prestigio così potente ed irresistibile,
si troverà che esse non derivavano soltanto dalla
loro superiorità politica, ma altresì, e molto più forse,
dall'essersi essi posti alla testa di tutta la cultura, che
allora sorgeva. Chi al posto di Cosimo, come mercadante
e capo-parte in Firenze, ha eziandio con sè tutta la schiera
degli uomini che pensano, studiano e scrivono; chi per
casato è riguardato come il primo tra i Fiorentini, e per
cultura il più grande fra gli Italiani, non può dirsi un
privato: nel fatto egli è un vero principe. Cosimo ha poi
la gloria speciale di aver riconosciuto nella filosofia platonica[446]
il più bel frutto della filosofia antica, di aver
infuso questa sua persuasione in quanti lo circondavano
e così di aver promosso, dentro la cerchia stessa dell'umanismo,
un secondo e più sublime risorgimento dell'antichità.
Il fatto ci è narrato[447] assai esattamente: tutto

ebbe origine dalla chiamata del dotto Giovanni Argiropulo
e dallo zelo personale di Cosimo negli ultimi suoi
anni, in guisa che, per ciò che riguardava il platonismo,
il grande Marsilio Ficino aveva ragione di dichiararsi il
figlio spirituale di Cosimo. Sotto Piero de' Medici il Ficino
si riguardava già come il capo di una scuola; alla
quale passò, abbandonando i Peripatetici, anche il figlio
di Piero e nipote di Cosimo, Lorenzo il Magnifico: tra
i più illustri fra' suoi condiscepoli vengono menzionati
Bartolommeo Valori, Donato Acciajuoli e Pier Filippo
Pandolfini. L'ispirato maestro lasciò scritto in più luoghi
delle sue opere, che Lorenzo s'era addentrato in
tutte le dottrine più recondite del platonismo e s'era dichiarato
convinto non potersi quasi, senza esso, essere
nè buon cittadino, nè buon cristiano. Il celebre gruppo
di dotti, che si raccoglieva intorno a Lorenzo, viveva
tutto in questa atmosfera elevata di una filosofia idealistica
ed emergeva di gran lunga sopra tutte le altre
riunioni di questa specie. Questo solo era l'ambiente, nel
quale potea trovarsi a suo agio un uomo come Pico della
Mirandola. Ma ciò che ne accresce di gran lunga la lode
si è che, accanto ad un culto così vivo per l'antichità,
qui ebbe un sacro asilo anche la poesia italiana, e di
ciò il merito principale era tutto di Lorenzo. Come uomo
di Stato lo giudichi ognuno a sua posta (v. p. 111, 124):
uno straniero non si arrogherà mai, se non vi è chiamato,
di giudicare qual parte spetti agli uomini, quale
alla fortuna nei destini, che ebbe a subire Firenze; ma

sarà sempre somma ingiustizia il voler accusare Lorenzo
di non aver nel campo della cultura accordata la sua
protezione che ad uomini mediocri, di aver fatto fuggire
dalla propria patria Leonardo da Vinci e il matematico
fra Luca Pacciolo, di non avere in nessun modo incoraggiato
il Toscanelli, il Vespucci ed altri. Uomo universale
invero egli non fu; ma fra tutti i grandi, che
giammai cercarono di promuovere e favorire l'ingegno,
fu certo uno dei più magnanimi e liberali e forse l'unico,
che lo fece non per iscopi di vanità od ambizione, ma
per obbedire ad un bisogno innato dell'animo suo.



Vero è che anche nel nostro secolo si suol proclamare
altamente il pregio della cultura in generale e
quello dell'antica in modo particolare. Ma una devozione
al tutto entusiastica, una persuasione che questo
bisogno sia il primo di tutti, non si troverà presso nessun
popolo portato a quel grado, a cui la portarono quei
Fiorentini del secolo XV e in parte anche del XVI. Le
prove, benchè indirette, abbondano e sono tali da non
lasciar dubbio alcuno in proposito: non si avrebbe si di
frequente ammesso le figlie di famiglia a partecipare
agli studi, se questi non fossero stati assolutamente considerati
come il più prezioso ornamento della vita: non
si sarebbe convertito l'esiglio in un soggiorno di pace
e tranquillità, come fece Palla Strozzi; nè uomini, che
del resto si permettevano ogni eccesso, avrebbero conservato
tanta calma e forza di volontà da illustrare criticamente
la storia naturale di Plinio, come fece Filippo
Strozzi.[448] Alieni dalla lode e dal biasimo, noi rendiamo
loro tanto più volentieri questa giustizia, in quanto l'assunto

nostro non è che di investigare e far conoscere
lo spirito di un'epoca per ciò che esso è veramente e
quale si mostrò nelle sue più splendide manifestazioni.
Oltre Firenze, furonvi anche parecchie altre città in
Italia, dove e singoli privati e intere associazioni misero
in opera tutti i mezzi possibili per promuovere l'umanismo
e per soccorrere i dotti che lo rappresentavano.
Dalle corrispondenze epistolari di quel tempo si raccoglie
una serie abbondantissima di notizie sulle persone
che vi presero parte.[449] Le tendenze ufficiali dei meglio
istrutti davano quasi sempre l'indirizzo, in un senso o
nell'altro, all'entusiasmo di tutti.





Ma è tempo omai di considerar l'umanismo alle corti
principesche. Degli intimi rapporti fra il tiranno e il filologo,
condannati dal paro a non contare che sopra sè
stessi e sul proprio ingegno, s'è già toccato altrove
(v. p. 12,188); ma quest'ultimo, per sua stessa confessione,
preferiva le corti alle città libere anche per un'altra
ragione, vale a dire per le maggiori ricompense, che
vi trovava. Al tempo, in cui sembrava che Alfonso il
Magnanimo d'Aragona potesse farsi padrone di tutta
Italia, Enea Silvio scriveva[450] ad un Sanese suo compatriota:
«se sotto la sua signoria l'Italia potesse ricuperare
la pace, io ne sarei più lieto che non se ciò accadesse
per opera di un qualsiasi governo repubblicano,
poichè un animo regale è sempre più proclive a premiare

il vero merito».[451] Anche in questo riguardo i moderni
s'affrettarono un po' troppo a mettere in rilievo il lato
debole di tali rapporti, cioè la smania di circondarsi di
adulatori prezzolati, appunto come in altri tempi, invece,
dalle lodi esagerate degli umanisti si era tratto argomento
per portare di questi stessi principi un troppo favorevole
giudizio. Fatta la somma del pro' e del contro,
resta pur sempre una testimonianza decisiva in favor
loro nel fatto, che essi credettero di dover collocarsi
alla testa della cultura del proprio tempo e del proprio
paese, per quanto pure essa fosse imperfetta e ristretta.
In alcuni Papi poi par quasi favolosa la tranquillità,
con la quale videro svolgersi sotto i loro occhi quel
lento lavoro di trasformazione che si veniva compiendo.[452]
Nicolò V non ci scorgeva nessun pericolo per la Chiesa,
perchè migliaia di dotti le stavano a fianco, pronti a
difenderla e ad aiutarla. Pio II non si mostra invero
troppo largo verso la scienza, e i poeti che rallegrano
la sua corte, sono in numero abbastanza ristretto; ma,
in compenso, egli stesso personalmente sta a capo della
repubblica letteraria e si compiace di questa gloria al
tutto profana. Soltanto sotto Paolo II cominciarono i
sospetti e le diffidenze contro la cultura umanistica dei
secretari apostolici, e i suoi tre successori, Sisto, Innocenzo

ed Alessandro accettarono bensì qualche dedica
e si lasciarono esaltare dai poeti senza misura (si parla
persino di una Borgiade, scritta probabilmente in esametri),[453]
ma ebbero in generale ben altre preoccupazioni
e cercarono appoggi più solidi, che non fossero le servili
adulazioni dei poeti-filologi. Anche Giulio II trovò i
poeti che cantarono le sue gesta, e veramente queste erano
tali da fornirne sufficiente argomento (v. p. 161 e seg.);
ma non pare ch'egli vi abbia mai posto troppo seria attenzione.
A lui successe Leone X: «dopo Romolo, Numa»,
dissero i poeti d'allora, che, dopo un Pontificato tutto
dedito alle armi, videro sorgerne uno tutto sacro alle
Muse. Il gusto per la bella prosa latina e pei versi ben
risonanti era una delle caratteristiche di Leone, e sta
di fatto che la sua protezione a questo riguardo portò
le cose ad un punto, che i poeti latini che lo circondavano,
non rifinirono di esaltare con elegie, odi, epigrammi
e sermoni innumerevoli[454] la felicità di un'epoca,
il cui carattere principale era quello di una spensierata
allegria, sì ben dipinta dal Giovio nella vita di questo
Papa. Forse nella storia occidentale non v'è un principe
che sia stato tanto glorificato, con sì poche pagine nella
sua vita veramente degne di lode. I poeti erano ammessi

alla sua presenza principalmente sull'ora del mezzogiorno,
quando avean cessato di circondarlo i citaristi;[455]
ma uno dei migliori di quella schiera[456] ci lascia intendere,
che essi gli erano sempre al fianco tanto nei giardini,
quanto nello stanze più segrete del suo palazzo, e
chi avea la disgrazia di non poter giungere sino a lui,
tentava di farsi vivo nella sua memoria mediante una
supplica in forma di elegia, nella quale di solito si faceva
intervenire tutto l'Olimpo.[457] Imperocchè Leone, generoso
sino alla prodigalità e desideroso di veder sempre
visi allegri, donava con tale larghezza, che nei gretti
tempi che susseguirono parve incredibile e favolosa.[458]
Della riorganizzazione da lui introdotta nel collegio della
Sapienza, s'è già parlato (v. pag. 280). Per non valutare
al di sotto del vero l'influenza esercitata da Leone
sull'umanismo, bisogna tener l'occhio libero dalle molte
ciurmerie, che vi andavano frammiste, nè si deve lasciarsi
trarre in errore dall'ironia spesso troppo pronunciata
(v. pag. 214), colla quale egli discorre di queste cose:
il giudizio deve fondarsi sulle grandi eventualità morali,
che possono essere la conseguenza di un «primo impulso
dato» e che veramente sfuggono nell'insieme di
una rappresentazione generale, ma si palesano poi in singoli
casi presi isolatamente. Tutta l'influenza, che, forse

dal 1520 in poi, gli umanisti italiani esercitarono sul resto
d'Europa, ha pur sempre in un modo o nell'altro
la sua origine nella iniziativa, che partì da Leone. Egli
è quel Papa che, concedendo il privilegio allo stampatore
delle opere di Tacito recentemente scoperte,[459] potè
dire che «i grandi autori sono una guida della vita,
un conforto nelle sventure», e che il favorire i dotti
e il fare incetta di buoni libri gli è parsa sempre opera
lodevolissima, per cui anche allora ringraziava il cielo
di poter contribuire al bene dell'umanità incoraggiando
la pubblicazione di quel libro.



Il sacco di Roma dell'anno 1527, come disperse gli
artisti, fece fuggire altresì in tutte le parti d'Italia i
letterati e portò così la fama del grande mecenate fino
alle più remote estremità della Penisola.





Fra i principi laici del secolo XV quello che mostrò
maggiore entusiasmo per l'antichità, fu Alfonso il Magnanimo
d'Aragona, re di Napoli (v. pag. 47). Sembra
che questo entusiasmo in lui fosse veramente sincero, e
che il mondo antico esistente nei monumenti e negli
scritti abbia prodotto in lui, sino dal suo arrivo in Italia,
una gagliarda impressione, che influì poi su tutto il resto
della sua vita. Con singolare leggerezza egli cedette
l'inquieto suo regno d'Aragona al fratello, per dedicarsi
interamente a quello, che recentemente aveva acquistato.
Tenne a' suoi stipendi ora successivamente, ora contemporaneamente,[460]
Giorgio da Trebisonda, Crisolora il giovane,

Lorenzo Valla, Bartolommeo Facio e Antonio Panormita,
facendoli suoi storiografi: quest'ultimo doveva
ogni giorno spiegar qualche passo di Livio dinanzi al re
e alla sua corte, anche duranti le spedizioni guerresche.
Tutti costoro gli costavano annualmente oltre a ventimila
fiorini d'oro; al Facio assegnò, per la sua Historia
Alphonsi, una pensione annua di più che cinquecento ducati,
ed oltre a ciò gli regalò mille cinquecento fiorini d'oro
al termine dell'opera con queste parole: «non intendo
con ciò di pagarvi, perchè il vostro lavoro non può
esser pagato, nemmeno s'io vi regalasse una delle mie
migliori città; ma col tempo saprò trovar modo di rendervi
soddisfatto». Quando egli assunse Giannozzo
Manotti a suo segretario, facendogli lautissime condizioni,
gli disse: «occorrendo, dividerò con voi il mio
ultimo pane». Egli aveva conosciuto Giannozzo, quando
questi andò alla sua corte per incarico della Signoria di
Firenze a congratularsi del matrimonio del principe Ferrante,
e l'impressione che n'avea ricevuto era stata sì
grande, che, udendolo parlare, era rimasto inchiodato
sul trono «come una statua di bronzo», senza nemmeno
muovere una mano «a cacciarsi gl'insetti». Il suo
ritiro prediletto sembra essere stata la biblioteca del castello
di Napoli, dove egli sedeva lunghe ore nel vano
di una finestra, prospettando il mare e ascoltando i dotti
discutere, per esempio, sulla Trinità. Infatti egli era profondamente
religioso e, insieme a Livio e a Seneca, non
mancava di farsi leggere anche la Bibbia, che sapeva
quasi tutta a memoria. Chi potrebbe dire qual sorta di
venerazione egli tributasse alle supposte ossa di Livio
in Padova (v. p. 199)? Quand'egli, dopo molte preghiere,
potè ottenere dai Veneziani un avambraccio del medesimo
e lo accolse con pompa solenne a Napoli, chi sa

qual contrasto di sentimenti pagani e cristiani era nel
suo petto! In una spedizione guerresca negli Abruzzi
gli fu mostrata da lontano Sulmona, patria d'Ovidio, ed
egli mandò un saluto a quella terra e ne ringraziò il
genio tutelare: senza alcun dubbio egli si compiaceva dì
veder confermata col fatto la profezia del grande poeta
sulla sua fama avvenire.[461] Una volta gli piacque di mostrarsi
egli stesso in pubblico vestito all'antica, e fu
appunto nel suo celebre ingresso in Napoli dopo la conquista
(1443): non lungi dal mercato fu aperta nelle
mura una breccia della larghezza di quaranta braccia;
per questa egli passò condotto in un cocchio dorato,
alla guisa di un trionfatore romano.[462] Anche la ricordanza
di questo fatto è stata eternata con uno splendido
arco trionfale di marmo nel Castello nuovo. — I suoi
successori sul trono di Napoli hanno ereditato ben poco,
nulla affatto, di questo suo entusiasmo per l'antichità,
come di tutte le altre sue buone qualità in generale.





Senza paragone più dotto di Alfonso era Federigo di
Urbino,[463] che si tenne d'attorno minor numero di cortigiani,
non dissipò mai nulla, e, come in tutte le cose,
così anche nel far rivivere l'antichità procedette con
un disegno prestabilito. Egli divide con Nicolò V il vanto
di aver fatto eseguire la maggior parte delle traduzioni
dal greco e un numero rilevante delle più importanti
interpretazioni, illustrazioni e simili. Egli spese molto,
ma con saggezza, nelle persone che adoperava. Poeti di

corte non ce ne furono mai ad Urbino; il principe stesso
era il personaggio il più dotto. Veramente l'antichità non
fu che una parte della sua cultura: volendo riuscire perfetto
come uomo, come capitano e come principe, egli si
studiò di possedere molta parte del sapere d'allora in
generale, e, che è più, per iscopi pratici, mirando più
alla sostanza che alla forma. Come teologo, per esempio,
egli paragonava Tommaso d'Aquino con lo Scoto e conosceva
anche gli antichi Padri della Chiesa d'oriente
e d'occidente, i primi nelle traduzioni latine. Nella filosofia
sembra che abbia lasciato interamente Platone alle
predilezioni di Cosimo suo contemporaneo; ma di Aristotile
conosceva non soltanto l'Etica e la Politica, ma
anche la Fisica e molti altri scritti. Nelle altre sue letture
pare che predilegesse in modo speciale gli antichi
storici, che possedeva tutti: e questi, non i poeti, «tornava
egli sempre a leggere e a farsi leggere».





Anche gli Sforza sono tutti più o meno uomini dotti[464]
e proteggono gli studi, come abbiamo già avuto occasione
di accennare (v. pag. 37, 53). Il duca Francesco, a
quanto sembra, nell'educazione de' suoi figli riguardava la
cultura umanistica come un ornamento indispensabile, e
ciò anche per motivi politici, considerando come un vantaggio
inestimabile, che il principe potesse trattare cogli
uomini più colti da pari a pari. Lodovico il Moro, eccellente
latinista egli stesso, mostrò più tardi un vivo

interessamento per ogni genere di cultura, senza limitarsi
alla sola antichità (v. pag. 56).



Anche i principi minori cercarono procacciarsi un simil
genere di gloria, e si fa loro un gran torto se si
crede che non abbiano mantenuto i loro letterati di corte
per altro fine, che per esserne celebrati e adulati. Di
un principe quale fu Borso di Ferrara (v. pag. 46),
non si può certo supporre, in onta anche alla sua vanità,
che aspettasse l'immortalità dai poeti, per quanto anche
questi abbiano voluto adularlo con una «Borseide», e
simili; egli era troppo persuaso della sua potenza, per
scendere a tanto; ma la compagnia dei dotti, il culto
dell'antichità e una elegante epistolografia latina erano
cose, di cui un principe d'allora non poteva far senza.
Quante volte non ha deplorato il duca Alfonso, che pure
aveva tanta cultura, (v. pag. 63), che la sua gracilità
in gioventù lo abbia costretto a cercare distrazioni e
salute unicamente nel lavoro manuale![465] Ma chi potrebbe
dire quanto quei lamenti fossero sinceri, o se egli non
li facesse, che al solo scopo di tenersi lontani tutti i
letterati? In un'anima come la sua la simulazione era
abituale, nè giunsero mai a leggervi nettamente per entro
nemmeno i suoi contemporanei.



Perfino i più piccoli fra i tiranni della Romagna sentono
il bisogno di avere uno o più umanisti alla loro corte:
e in tal caso il maestro di casa o il segretario diventano
per un tempo più o meno lungo il personaggio più importante
fra tutti quelli che circondano il principe.[466]

Comunemente si passa oltre con troppo disprezzo e con
troppa precipitazione su queste particolarità, che sembrano
e non sono inezie, e si dimentica che nell'ordine
morale i fatti più salienti sono appunto quelli, che non
obbediscono a nessuna regola, o consuetudine.





Qualche cosa di singolarmente strano deve essere stata
la corte di Rimini sotto l'audace masnadiere e condottiero
Sigismondo Malatesta. Egli aveva intorno a sè un
certo numero di filologi, taluni dei quali erano riccamente
provvisti anche col possesso di qualche podere,
altri avevano almeno tanto da poter vivere ricevendo
lo stipendio di ufficiali e servendo anche in tale qualità.[467]
Essi tenevano frequenti ed acri dispute nel castello di
Sigismondo (arx sismundea), presente lo stesso «re»,
come essi lo chiamavano; naturalmente le loro poesie
latine riboccano delle sue lodi e cantano i suoi amori
con la bella Isotta, in onore della quale fu fatta la celebre
ricostruzione della chiesa di S. Francesco in Rimini,
per convertirla in monumento sepolcrale: Divae
Isottae sacrum. E quando i filosofi muojono, son
collocati nei sarcofaghi, di cui sono piene le nicchie delle
pareti esterne della stessa chiesa: un'iscrizione indica il

tempo della morte di ciascuno e segna l'anno del regno
di Sigismondo, figlio di Pandolfo.[468] Dire oggidì che un
mostro simile amava la scultura e la compagnia dei dotti,
parrebbe quasi un voler far credere l'incredibile; pure
l'uomo stesso che lo scomunicò, lo combattè e lo fe' bruciare
in effigie, Papa Pio II, scrisse di lui: «Sigismondo
conosceva le storie ed era molto innanzi nella filosofia,
e sembrava nato a tutto ciò che intraprendeva».[469]





CAPITOLO VII.
Riproduzione dell'antichità. Epistolografia.





La Cancelleria papale. — Apprezzamento dello stile epistolare.





Ma due erano gli scopi principali, per cui tanto le
Repubbliche, quanto i Principi e i Papi non credevano
poter far senza degli umanisti: la redazione delle corrispondenze
epistolari, e la preparazione dei discorsi da
tenere in pubblico o nelle solenni circostanze.



Il segretario non solo deve, quanto allo stile, essere
un buon latinista, ma anzi si crede che solo un umanista
possegga le attitudini e la cultura necessarie per
essere un buon segretario. Ammessa una tale supposizione,
s'intende subito come sia avvenuto che i più illustri
scienziati del secolo XV abbiano per la massima
parte consacrato in tal modo una parte considerevole
della loro vita al servizio dello Stato. Nella scelta non
si aveva riguardo alcuno nè alla patria, nè all'origine
del candidato; dei quattro grandi segretari, che servirono
la Repubblica di Firenze dal 1429 al 1465,[470] tre

erano originari della soggetta città di Arezzo, vale a
dire Leonardo (Bruni), Carlo (Marzuppini) e Benedetto
Accolti: il Poggio scendeva da Terranuova, ugualmente
nel territorio fiorentino. Ma già da lungo era una consuetudine
invalsa quella di conferire ad estranei i maggiori
uffici della città. Leonardo, il Poggio e Giannozzo
Manetti furono anche ad intervalli cancellieri segreti
dei Papi, e Carlo Aretino doveva egli pur divenirlo.
Biondo di Forlì e, in onta a tutte le ripugnanze, da
ultimo anche Lorenzo Valla tennero lo stesso ufficio.
Da Nicolò V e Pio II in avanti[471] il palazzo papale attira
le menti più poderose nella sua cancelleria, e ciò
accade perfino sotto gli ultimi Papi del secolo XV, tutt'altro
che devoti al culto della letteratura. Nella Storia
dei Papi del Platina la vita di Paolo II non è che un
atto di vendetta dell'umanista contro l'unico Papa, che
non seppe trattare come meritavano i suoi cancellieri,
quella splendida riunione di «poeti ed oratori, che impartiva
alla Curia altrettanto lustro, quanto ne riceveva».
Bisogna vederli, questi orgogliosi signori, alle
prese fra loro, quando sorge una questione di preminenza,
o quando, per esempio, gli avvocati concistoriali
vogliono stare in pari rango con loro, o, peggio ancora,
si arrogano di sorpassarli![472] Tutto ad un tratto le citazioni
piovono d'ogni parte, e l'uno evoca la memoria di
Giovanni evangelista, che ebbe il privilegio di vedere

anticipatamente gli arcani del cielo, l'altro cita lo scrivano
di Porsenna, che da Muzio Scevola fu scambiato
pel re stesso, un terzo nomina Mecenate, depositario
dei segreti d'Augusto, un quarto dimostra come in Germania
gli arcivescovi stessi si gloriano del titolo di cancellieri,
e simili.[473] «Gli scrittori apostolici hanno nelle
loro mani i più importanti affari del mondo; imperocchè
chi, all'infuori di essi, determina i punti della fede
cattolica, combatte l'eresia, ristabilisce la pace, compone
le differenze tra i grandi monarchi? Chi, se non
essi, redige e custodisce i prospetti statistici dell'intera
Cristianità? Sono essi che destano la maraviglia
nei re, nei principi e nei popoli con tutto ciò che
viene emanato dai Papi; essi stendono gli ordini e
le istruzioni pei legati; nè hanno altra dipendenza fuorchè
dal Papa, ai servigi del quale sono sempre pronti
ed attivi in qualsiasi ora del giorno e della notte».
Con tutto ciò, i primi a toccare il colmo della gloria e
della potenza, furono i due celebri segretari e stilisti di
Leone X: Pietro Bembo e Jacopo Sadoleto.





Non tutte le cancellerie hanno una dicitura elegante;
anzi la maggior parte di esse usano uno stile assai grossolano
in un latino, che non ha alcuna purezza. Nei documenti
milanesi riportati dal Corio, accanto a forme di
questo genere, emergono tanto più pel loro gusto veramente
attico un paio di lettere, che debbono essere state
scritte da membri della stessa famiglia regnante e in momenti
di supremo pericolo.[474] Ciò mostra che l'eleganza

della dizione si reputava necessaria in ogni momento
della vita, ed era diventata in quei personaggi omai una
abitudine.



È facile immaginare con quanta sollecitudine venissero
studiate a que' tempi le raccolte epistolari di Cicerone,
di Plinio e d'altri. Ancora nel secolo XV comparve
una serie di manuali e formularj di epistolari
latini (come ramo accessorio dei grandi lavori grammaticali
e lessicografici), la cui moltitudine desta anche
oggidì la maraviglia nelle biblioteche. Ma quanto più
gli inetti non esitavano a servirsi di tali aiuti, tanto
più gli uomini veramente capaci sentirono il bisogno di
tenersene lontani e di fare da sè, e le lettere del Poliziano,
e un po' più tardi quelle di Pietro Bembo, furono
riguardate come capilavori inarrivabili non solo di
stile latino, ma di epistolografia in genere.



Accanto a ciò si produce anche nel secolo XVI uno
stile epistolare classico italiano, nel quale di nuovo il
Bembo porta il vanto su tutti. È un modo di scrivere
affatto moderno e che si scosta in tutto dalla forma latina,
ma tuttavia intrinsicamente e quanto alla sostanza
si mostra affatto impregnato delle idee dell'antichità. Queste
lettere sono scritte bensì in parte in via confidenziale,
ma per lo più con la vista di una possibile pubblicazione,
e sempre poi colla supposizione che potessero
essere mostrate in causa della loro eleganza. Dal 1530
in poi cominciano anche le collezioni stampate, parte di

lettere diverse messe là alla rinfusa, parte di corrispondenze
speciali di singoli autori, e lo stesso Bembo acquistò
fama di eccellente epistolografo non solo nella lingua
latina, ma anche nell'italiana.[475]





CAPITOLO VIII.
L'eloquenza latina.





Indifferenza rispetto alla condizione dell'oratore. — Discorsi solenni di
materia politica o in occasioni di ricevimento. — Orazioni funebri. — Discorsi
accademici e allocuzioni militari. — Prediche latine. — Rinnovamento
dell'antica rettorica. — Forma e contenuto; citazioni. — Concioni
finte. — Scadimento dell'eloquenza.





Più splendida ancora, che quella dell'epistolografo, è
la posizione dell'oratore[476] in un'epoca e presso un popolo,
in cui l'ascoltare è un piacere assai ricercato e
in cui inoltre le memorie del senato romano e de' suoi
oratori signoreggiano tutte le menti. L'eloquenza appare
ora completamente emancipata dalla Chiesa, dove nel
medio-evo aveva trovato il suo rifugio: essa è oggimai
un elemento necessario, ed un ornamento di ogni uomo
posto in condizione alquanto elevata. Moltissimi momenti
solenni della vita, che ora sono riempiti dalla musica,
in allora erano consacrati a lunghe concioni latine o
italiane. Noi lasciamo al lettore intera libertà di giudizio
sulla maggiore opportunità dell'uno o dell'altro di
tali trattenimenti.







La condizione dell'oratore era perfettamente indifferente;
ciò che innanzi tutto si ricercava in lui era
un ingegno e una cultura umanistica superiori ad ogni
critica. Alla corte di Borso in Ferrara il medico del
duca, Girolamo da Castello, dovette far gli onori del
ricevimento con un discorso tanto all'imperatore Federico
III, che al papa Pio II.[477] Egli era d'uso altresì che
laici, anche ammogliati, potessero salire il pergamo nelle
chiese e parlare di là in ogni occasione solenne o funebre,
e perfino nelle feste di alcuni santi. Ai Padri non
italiani del Concilio di Basilea parve cosa un po' strana
quando l'arcivescovo di Milano nel giorno di S. Ambrogio
chiamò a tesserne le lodi Enea Silvio, che non aveva
ancora ricevuto verun ordine sacro; ma in fine vi si
adattarono e stettero ad udirlo con la più viva attenzione.[478]





Diamo ora uno sguardo generale alle occasioni più
importanti e più frequenti delle pubbliche concioni.
Non per nulla, innanzi tutto, si dicono oratori gli
inviati da Stato a Stato: accanto alle negoziazioni segrete
vi era sempre anche un inevitabile apparato esterno,
un discorso pubblico, recitato con pompa più che si poteva
solenne.[479] Ordinariamente uno del personale della
ambasceria, spesso assai numerosa, prendeva la parola
per tutti; ma una volta accadde a Pio II, dal quale,

come profondo conoscitore, ognuno ambiva di essere sentito,
che dovette ascoltare, l'un dopo l'altro, tutti gl'inviati.[480]
Poi parlavano volentieri anche i principi, per lo
più dotti e ugualmente padroni delle eleganze latine e
italiane. I figli della famiglia Sforza furono assai per
tempo abituati a tali esercizi: Galeazzo Maria, ancor
giovanissimo, recitò nel 1455 una lunga arringa dinanzi
al Gran Consiglio di Venezia,[481] e sua sorella Ippolita salutò
nel 1459 al Congresso di Mantova il papa Pio II
con un forbito discorso.[482] Lo stesso Pio II s'è preparata
da sè l'alta posizione cui giunse col fascino irresistibile
della sua eloquenza, nè senza essa forse vi sarebbe
mai giunto, in onta a tutta la sua abilità diplomatica e
alla sua vasta dottrina. «Nulla infatti (dice un contemporaneo)
rapiva, quanto l'impeto della sua parola».[483]
Questa fu certo la causa principale, per cui moltissimi
lo reputarono degno del Papato, ancora prima che fosse
eletto.







Oltre a ciò, l'uso era che in ogni solenne ricevimento
si recitasse dinanzi ai principi una orazione, che
di frequente durava una qualche ora. Naturalmente ciò
non accadeva se non quando il principe era noto per
particolare amore all'eloquenza, vero o finto che fosse,[484]
e quando si aveva alle mani un abile oratore, ad esempio,
un letterato di corte, un professore di università,
un funzionario pubblico, un medico od un ecclesiastico.



Del resto si afferrava avidamente anche qualsiasi
altra occasione politica, e, secondo la fama dell'oratore,
era più o meno grande il concorso dei cultori dell'arte.
Nelle nomine annuali dei pubblici ufficiali e nell'ingresso
de' nuovi vescovi un qualsiasi umanista non dovea mancare
di arringarli con un discorso o talvolta anche con
odi saffiche e con esametri;[485] e alla sua volta nessun
funzionario pubblico poteva assumere il suo ufficio senza
tenere un indispensabile discorso di circostanza, per esempio,
sulla giustizia, e simili: e fortunato colui, che meglio
riusciva. In Firenze si costrinsero perfino i Condottieri,
chiunque fossero, a seguir l'uso comune, facendoli
arringare, nel momento di conferir loro il supremo
comando, dal più dotto dei segretari dello Stato in presenza
di tutto il popolo.[486] Sembra che nella Loggia dei

Lanzi, l'aula solenne dove il governo soleva presentarsi
al pubblico, esistesse una tribuna apposita per gli oratori
(rostro, ringhiera).





I giorni anniversari della morte di qualche principe
venivano in modo speciale solennizzati con discorsi commemorativi.
Anche l'orazione funebre propriamente detta
era quasi sempre di spettanza particolare dell'umanista,
il quale la recitava in chiesa, ma senza indossare altre
vesti che le proprie, e non soltanto sulla bara dei principi,
ma anche di pubblici funzionari o di qualsiasi personaggio
ragguardevole.[487] Altrettanto accadeva dei discorsi
in occasione di sponsali e di nozze, salvo che questi
non si tenevano (a quanto sembra) nella chiesa, ma
bensì nel palazzo del Comune; quello del Filelfo per gli
sponsali di Anna Sforza con Alfonso d'Este fu tenuto
nel castello di Milano. (Ma potrebbe anche essere stato
pronunciato nella cappella del Palazzo). Anche illustri
famiglie private si compiacevano di tali discorsi, come
di un lusso, che ne appagava la vanità. In tali occasioni
a Ferrara si usava, senz'altro, di pregare il Guarino[488]
a voler mandare qualcuno de' suoi scolari. La Chiesa,
come tale, non interveniva nè nelle nozze, nè nei funerali
se non colle proprie ceremonie.



Dei discorsi accademici, quelli fatti in occasione dell'insediamento
di nuovi professori, o tenuti dai professori

stessi nell'apertura dei corsi delle loro lezioni,[489] abbondavano
per lo più di molte frondi rettoriche. L'ordinaria
lezione dalla cattedra s'accostava anch'essa assai di frequente
ad una orazione propriamente detta.[490]



Quanto alle arringhe degli avvocati, esse assumevano
questa o quella forma secondo la qualità dell'uditorio,
dinanzi al quale dovevano essere pronunciate; ma anch'esse
talvolta s'infioravano di ornamenti raccolti nel
campo della filosofia e dell'antiquaria.



Un genere affatto speciale di eloquenza era quello
delle allocuzioni militari, che si tenevano sempre in lingua
italiana prima o dopo la battaglia. In queste avea
fama di eccellente Federigo da Urbino,[491] la cui parola
infondeva un vero entusiasmo nelle schiere pronte per
la battaglia. Taluna di queste allocuzioni riportate dagli
scrittori di cose militari del secolo XV, per esempio dal
Porcellio (v. pag. 135), può sembrar finta in parte, ma
in parte si basa effettivamente su parole, che furono
pronunciate. Qualche cosa di diverso erano invece le allocuzioni
alla milizia fiorentina, organizzata sino dall'anno
1506 principalmente per impulso del Machiavelli,[492]
in occasione delle riviste e, più tardi, nella ricorrenza di
una speciale festività annua. Esse non miravano che a
tener vivo il patriottismo in generale, ed erano pronunciate

nella chiesa di ogni quartiere, dinanzi alle milizie
stesse quivi raccolte, da un cittadino armato di corazza
e con una spada in mano.





Finalmente la predica propriamente detta talvolta
non si differenzia nel secolo XV quasi in nulla dall'orazione,
in quanto che molti ecclesiastici s'erano messi
anch'essi allo studio dell'antichità e volevano esservi
tenuti per qualche cosa. Vediamo infatti che un oratore
affatto popolare, quale fu Bernardino da Siena, venerato
come santo, si credette in dovere di non dispregiare i
precetti rettorici del celebre Guarino, quantunque non
si fosse proposto di predicare che in lingua italiana. Le
esigenze, specialmente verso i predicatori della quaresima,
non erano senza dubbio in allora minori, che in
qualsiasi altro tempo; e qua e colà s'incontrava anche
un uditorio, che era in grado di star ad udire questioni
di filosofia trattate dal pergamo, e che anzi, a titolo di
cultura, le pretendeva.[493] Ma qui noi parliamo specialmente
dei più illustri predicatori latini di circostanza.
Più di una volta, come s'è detto, l'occasione veniva loro
rubata dai dotti laici, ai quali di regola lasciavansi tutte
le orazioni panegiriche e funebri, i discorsi gratulatori
o per nozze o per ingresso di vescovi o per celebrazione
di prime Messe, come anche le orazioni solenni nelle
feste commemorative di qualche ordine religioso.[494] Ma

alla corte papale, qualunque fosse la circostanza, i predicatori
ordinariamente nel secolo XV non erano che
monaci. Sotto il pontificato di Sisto IV Jacopo da Volterra
nomina e critica severamente, dal punto di vista
dell'arte, questi oratori.[495] Fedra Inghirami, celebre per
tal genere di orazioni al tempo di Giulio II, aveva almeno
ricevuto gli ordini sacri e godeva un canonicato
in S. Giovanni Laterano; ed anche altrove contavasi
già tra i prelati buon numero di latinisti eleganti. In
generale col secolo XVI cominciano a scemare, tanto in
questo come in altri riguardi, i privilegi dapprima eccessivi
degli umanisti profani; ma di ciò avremo occasione
di parlare più innanzi.





Ora quale era propriamente l'indole e la sostanza di
questi discorsi presi nel loro insieme? Una naturale facilità
a ben parlare non pare che sia mai mancata agli
italiani neanche nel medio-evo, e da tempo antichissimo
fra le sette arti liberali ce n'era anche una, che si diceva
la rettorica; ma, se si restringe il discorso al risveglio
dell'arte antica, questo merito, a quanto ne riferisce
Filippo Villani, deve ascriversi tutto ad un Bruno
Casini fiorentino,[496] che morì ancor giovane della pestilenza
del 1348. Con intendimenti affatto pratici, vale a
dire, per addestrare i fiorentini a parlare facilmente e
con garbo nei Consigli e nelle pubbliche assemblee, egli
dava precetti, sulla scorta degli antichi, intorno all'invenzione,

alla declamazione, al gesto e al modo di contenersi
in generale. Ma anche senza di questa, non
mancano altre testimonianze, le quali parlano di una
educazione rettorica vôlta tutta alla pratica; nulla infatti
nella vita d'allora sembrava tanto in pregio, quanto
il poter con elegante improvvisazione latina suggerire
in qualsiasi circostanza una deliberazione od un provvedimento
pubblico. Lo studio sempre crescente delle
orazioni di Cicerone e de' suoi scritti teorici, di Quintiliano
e dei panegiristi imperiali, la comparsa di appositi
manuali,[497] gli aiuti che si traevano dal progredire continuo
della filologia in generale, e la grande abbondanza
di materiali antichi, con cui si poteva e doveva infiorare
i propri pensieri, furono circostanze che contribuirono
non poco a dare un carattere affatto nuovo all'eloquenza.





Questo carattere, tuttavia, è assai differente secondo
gl'individui. Alcuni discorsi hanno l'impronta della vera
eloquenza, specialmente quelli, che non divagano dall'argomento,
e tali sono, generalmente parlando, tutti i discorsi
di Pio II, che sono pervenuti sino a noi. Dopo
ciò, i prodigiosi effetti che ottenne Giannozzo Manetti,[498]
lasciano presupporre anche in lui uno di quegli oratori,
dei quali v'è scarsezza in ogni tempo. Le arringhe da
lui tenute dinanzi a Nicolò V e ai Dogi e al Consiglio

di Venezia erano altrettanti avvenimenti, la cui memoria
sopravvisse per lungo tempo. Per converso, molti
oratori profittavano dell'occasione per stemperare il discorso
in adulazioni verso illustri uditori e per affastellarvi
alla rinfusa un ammasso enorme di erudizione.
Come fosse possibile affaticar in tal modo l'attenzione
altrui per due o tre ore di seguito, è cosa che non si
spiega se non dal grande interessamento, che allora si
nutriva per l'antichità, e dalla imperfezione e relativa
rarità dei libri, prima della diffusione della stampa. Tali
discorsi avevano però sempre quella specie di merito,
che noi abbiamo cercato di rivendicare ad alcune lettere
del Petrarca (v. pag. 270). Ma taluni andavano troppo
oltre. La maggior parte delle orazioni del Filelfo sono
un labirinto inestricabile di citazioni classiche e bibliche,
innestate in una tessera generale di luoghi comuni: in
mezzo a ciò la personalità dei grandi, che egli vuol celebrare,
è giudicata sopra uno schema qualunque (per
esempio, le virtù di un cardinale), e si dura una fatica
enorme a cavarne i pochi dati preziosi per la storia, che
vi stanno per entro. Il discorso di un professore e letterato
di Piacenza, fatto pel ricevimento del duca Galeazzo
Maria nell'anno 1467, comincia col parlare di
C. Giulio Cesare, passa quindi a fare uno strano miscuglio
di citazioni antiche e di allusioni ad un opera
allegorica sua propria, e conclude con ammaestramenti
buoni, ma in quel caso indiscreti, al principe stesso.[499]
Per buona ventura di quest'ultimo, la sera era già di
troppo inoltrata per poterlo recitare, e l'oratore dovette
accontentarsi di presentarlo manoscritto. Anche il Filelfo

comincia un'orazione nuziale colle parole: Quel peripatetico
Aristotile ecc. Altri esclamano sino dal bel principio:
Pubblio Cornelio Scipione ecc., proprio come se
essi e i loro uditori fossero impazienti di avere una citazione.
Col finire del secolo XV il gusto si purifica
tutto ad un tratto, specialmente per opera de' Fiorentini:
d'allora in poi si procede con molto maggiore parsimonia
nelle citazioni, anche perchè in quel frattempo s'era di
molto accresciuto il numero delle opere da consultare,
nelle quali del resto chiunque avrebbe potuto trovar
pronti tutti quegli artifici, coi quali sino a questo tempo
era stato possibile di destare l'ammirazione dei principi
e lo stupore dei popoli.



Siccome i discorsi per la maggior parte venivano
preparati al tavolo, così i manoscritti servirono immediatamente
ad una ulteriore diffusione e pubblicazione dei
medesimi. Per converso, ai grandi improvvisatori bisognava
tener dietro facendo uso della stenografia.[500] — Inoltre
non tutte le orazioni che possediamo, erano destinate
alla recitazione; per esempio, il panegirico di
Beroaldo il vecchio per Lodovico il Moro è un lavoro,
che non fu se non inviato per iscritto.[501] E a quel modo
che si scrivevano lettere con indirizzi immaginari per
tutte le parti del mondo, come semplici esercitazioni e
formulari, od anche come scritti d'occasione, così vi

erano anche discorsi per circostanze affatto inventate,[502]
quasi altrettanti modelli per allocuzioni a grandi dignitari,
principi, vescovi e simili.





Anche per l'eloquenza la morte di Leone X (1521)
e il sacco di Roma (1527) segnano il termine della decadenza.
Sfuggito a stento all'eccidio della città eterna,
il Giovio accenna,[503] da un punto di vista troppo ristretto,
ma tuttavia con molta verità, alle cause di quello scadimento
con queste parole:



«Le rappresentazioni delle commedie di Plauto e di
Terenzio, una volta scuola utilissima di eleganze latine
per gli illustri romani, sono sbalzate di seggio
dalle commedie italiane. Il forbito oratore non trova
più nè ricompense, nè onori, come prima. Per ciò gli
avvocati concistoriali, ad esempio, non lavorano che
i proemi dei loro discorsi, e nel resto declamano scompostamente
ed a sbalzi, secondo l'impressione del momento.
Anche i discorsi di circostanza e le prediche
sono in gran decadenza. Se si ha da fare un'orazione
funebre per un cardinale o per qualsiasi altro grande
personaggio, gli esecutori testamentarii non si rivolgono
al migliore oratore della città, che dovrebbero
retribuire con un centinaio di monete d'oro, ma prendono

a pigione per poco o per nulla il primo vanitoso
pedante che capita loro tra le mani, il quale non
aspira ad altro, fuorchè a correre per le bocche di
tutti, sia pure per essere soltanto biasimato. Il morto,
si dice, non ne sa nulla, quand'anche salisse in cattedra
una scimmia vestita a lutto e vi intonasse un
rauco piagnisteo, che finisse in un ululato sempre più
forte. Anche le prediche solenni, che si tengono in
occasione delle grandi ceremonie e feste papali, non
danno più alcun vero lucro; monaci di tutti gli ordini
ne hanno avocato a sè il monopolio e predicano
nella maniera la più grossolana. Ancora pochi anni
or sono una predica di questo genere, recitata alla
presenza del Papa, poteva servire di scala ad un vescovato».





CAPITOLO IX.
I trattatisti latini.




All'epistolografia e all'eloquenza degli umanisti aggiungeremo
qui anche le altre loro produzioni, che al
tempo stesso sono più o meno riproduzioni dell'antichità.



A queste appartiene innanzi tutto il trattato sotto
forma propria o di dialogo,[504] la quale ultima è stata direttamente
imitata da Cicerone. Per essere abbastanza
giusti con questo genere di componimento e per non
respingerlo anticipatamente come una vera sorgente di
noja, si devono considerare due cose. Il secolo, che usciva
dal medio-evo, avea bisogno in molte questioni d'indole
morale e filosofica di un organo intermediario tra esso
e l'antichità, e quest'ufficio se l'appropriarono ora gli
scrittori di trattati e di dialoghi. Molte cose, che in
questi ci sembra luoghi comuni, erano per essi e pei

loro contemporanei un modo nuovo di guardare certi
argomenti, sui quali nessuno, dall'antichità in poi, s'era
mai pronunciato, e a cui essi non erano pervenuti senza
uno sforzo lungo e faticoso. Oltre a ciò, anche la lingua
(tanto la latina, che l'italiana) maneggiata con più libertà
e larghezza che non nei racconti storici o nelle orazioni
o nelle lettere, acquistò nei trattati una maggiore padronanza
di sè e attrasse in modo speciale; tanto è vero
che anche oggidì taluno di essi, specialmente gli italiani,
passano come modelli di prosa eccellente. Parecchi di
questi lavori furono già da noi menzionati, o saranno,
per l'indole delle cose che contengono; qui non dobbiamo
accennare che al genere in sè medesimo. Dalle lettere
e dai trattati del Petrarca in avanti, sin verso la fine
del secolo XV, prevale nella maggior parte di essi la
tendenza ad appropriarsi i materiali antichi, come nell'eloquenza;
ma poi tutto il genere si delinea più nettamente,
specialmente nei trattati scritti in lingua italiana, e con
gli Asolani del Bembo e colla Vita sobria di Luigi
Cornaro giunge ad una perfezione veramente classica.
A ciò senza dubbio contribuì l'essersi frattanto tutti quei
materiali antichi come depositati in grandi raccolte speciali,
oggimai stampate, e l'essersi quindi potuti anche
i trattatisti liberare una volta per sempre da quel faticoso
ingombro.





CAPITOLO X.
La Storiografia.





Necessità relativa del latino. — Studi sul medio-evo; il Biondo. — Primordi
della critica. — Rapporti colla storiografia italiana.





Anche la Storiografia alla sua volta era inevitabile
che cadesse nelle mani degli umanisti. Questo fatto non
può non essere deplorato altamente, non appena si istituisca
un paragone, sia pur rapido e superficiale, tra le
storie di questo tempo e le cronache anteriori e specialmente
quelle dei Villani così splendide, così ricche di
vita e di colorito. Chi potrebbe negare infatti che, accanto
a queste, non sembri affatto sbiadito, convenzionale
e artificioso tutto ciò che fu scritto dagli umanisti e in
modo particolare dai loro immediati e più celebri successori
nella storiografia di Firenze, il Poggio e Leonardo
Aretino? E qual senso di doloroso rincrescimento non si
prova, pensando che sotto alle frasi liviane e cesariane
di un Facio, di un Sabellico, di un Foglietta, d'un Senarega,
d'un Platina (storia di Mantova), di un Bembo
(annali di Venezia) e perfino di un Giovio (storie) se
ne va perduto ogni colorito locale e individuale e si distrugge
affatto quell'interesse, che nasce soltanto da una
esposizione nitida e chiara degli avvenimenti! La sfiducia

poi cresce, quando si scorge che si cercò di imitar Livio
appunto in ciò, in cui era men degno di imitazione, vale
a dire,[505] nell'aver voluto «rivestire di forme splendide
e seducenti una nuda ed arida tradizione»; e per
ultimo si resta compiutamente disillusi, quando s'incontra
la strana confessione, che la storia debba per proprio
istituto allettare, eccitare e scuotere il lettore mediante
tutti i lenocinj dello stile, — nè più, nè meno, come se
essa dovesse fungere gli uffici della poesia. In presenza
di tali fatti non si ha forse il diritto di domandare se
anche il disprezzo di ogni cosa moderna, che questi stessi
umanisti talvolta apertamente professano,[506] non abbia per
avventura esercitato una dannosa influenza sul loro modo
di trattare la storia? Certo è che il lettore involontariamente
presta maggiore attenzione e fiducia ai modesti
annalisti latini e italiani, che si tennero fedeli all'antica
maniera, quali sono, ad esempio, quelli di Bologna e di
Ferrara, e più ancora ai migliori fra i cronisti propriamente
detti che scrissero in italiano, quali un Marin
Sanudo, un Corio, un Infessura, che prelusero a quella
schiera gloriosa di grandi storici italiani, dai quali ebbe
tanto lustro il paese nei primi anni del secolo XV.



E veramente la storia contemporanea acquistava senza
contrasto un più libero movimento nella lingua del paese,
di quello che se costretta nelle spire dell'artificioso periodare

latino. Se poi anche al racconto delle cose antiche,
e alle questioni erudite convenisse meglio la lingua
italiana, è una questione, che per quel tempo ammette
più d'una risposta. Il latino in allora era la lingua
usata dai dotti non solo in senso internazionale, vale
a dire tra francesi, inglesi, italiani, ecc., ma anche più
strettamente in senso interprovinciale, cioè tra lombardi,
veneziani, napoletani ed altri, i quali, benché nel
loro modo di scrivere italiano toscaneggiassero e non
conservassero quasi più traccia alcuna del loro dialetto,
non giunsero però mai a guadagnarsi il suffragio, in
questo riguardo assai geloso, dei fiorentini. Ora, di questo
si poteva facilmente far senza quando si trattava di
scrivere una storia contemporanea locale, che trovava
lettori bastanti nel luogo stesso dov'era scritta, ma non
altrettanto facilmente in una storia dei tempi passati,
per la quale si domandava un circolo molto più esteso
di lettori. In questo caso bisognava assolutamente sacrificare
l'interesse locale del popolo a quello più generale
dei dotti. E infatti qual celebrità avrebbe acquistato
il Biondo da Forlì, se avesse scritto le dotte sue opere
in una lingua mezzo toscana e mezzo romagnola? Certamente
queste sarebbero cadute in dimenticanza dinanzi
al disprezzo de' fiorentini, mentre, scritte in latino, esercitarono
una grandissima influenza su tutti i dotti dell'occidente.
E ciò è così vero, che tra i fiorentini stessi
nel secolo XV parecchi scrissero in latino, non tanto
perchè imbevuti di umanismo, quanto perchè aspiravano
ad una più facile diffusione delle loro opere.



Finalmente s'incontrano anche lavori latini di storia
contemporanea, che non la cedono in nulla alle più eccellenti
storie italiane. Non appena si abbandonò la esposizione
oratoria degli avvenimenti fatta al modo di Livio,

vero letto di Procuste per tanti scrittori, questi appaiono
come trasformati. Quel Platina stesso, quel Giovio, che
nelle loro grandi opere storiche si dura tanta fatica a
seguire, mostransi ad un tratto eccellenti nel trattar la
forma biografica. Di Tristano Caracciolo, delle Biografie
del Facio, della Topografia veneziana del Sabellico abbiamo
già avuto occasione di parlare altrove; su altri
torneremo più tardi.





Le narrazioni latine riguardanti i tempi passati riferivansi
innanzi tutto e naturalmente all'antichità classica;
ora, ciò che indarno si crederebbe trovare presso questi
stessi umanisti, e che pur si trova, sono singoli lavori
di una certa importanza intorno alla storia generale del
medio-evo. La prima opera di qualche rilievo in questo
riguardo è la cronaca di Matteo Palmieri, che comincia
dove finisce quella di Prospero d'Aquitania. Chi poi a
caso aprisse le Decadi di Biondo da Forlì, stupirebbe di
trovarvi una storia universale ab inclinatione Romanorum
imperii, come in Gibbon, piena di studi fatti
sulle fonti degli autori di ogni secolo, e che nelle prime
trecento pagine in folio abbraccia la prima metà del medio-evo
sino alla morte di Federigo II. E tutto questo
facevasi in Italia, mentre oltre l'Alpi si era ancora alle
note Cronache papali e imperiali e al Fasciculus temporum.
Qui non è del nostro assunto di mostrare criticamente
di quali scritti il Biondo si sia giovato e dove
li abbia trovati tutti riuniti; ma nella storia della moderna
storiografia converrà pure che gli sia resa quando
che sia piena giustizia. Già anche per questo libro soltanto
si potrebbe dire a ragione, che lo studio dell'antichità
fu quello, che rese possibile anche lo studio dei
medio-evo, abituando per la prima volta le menti alla

considerazione obbiettiva della storia. Certamente s'aggiungeva
anche il fatto che il medio-evo era veramente
passato per l'Italia d'allora, e che tanto più facile era
il riconoscerlo, in quanto si era omai fuori di esso. Veramente
non si potrebbe dire con altrettanta verità, che
esso sia stato giudicato con giustizia e molto meno con
pietosa venerazione; poichè nelle arti si insinua un ostinato
pregiudizio contro ciò che viene da esso e gli umanisti
non riconoscono il principio di un'êra nuova, se
non dal tempo in cui essi poterono esclusivamente prevalere.



«Io comincio, dice il Boccaccio,[507] a sperare ed a
credere, che Dio abbia avuto pietà del nome italiano,
dopochè veggo che la sua inesaurabile bontà mette
nel petto degli Italiani anime, che somigliano a quelle
degli antichi in quanto cercano la gloria per altre
vie, che non sieno le rapine e le violenze, vale a dire
sul sentiero della poesia, che rende immortali». Ma
questo modo di vedere ristretto ed ingiusto non impediva
agli uomini più altamente dotati di approfondire
l'investigazione critica in un tempo, in cui nel resto
d'Europa non se ne parlava nemmeno; e si formò pel
medio-evo una critica storica appunto per questo, che
la trattazione razionale di qualsiasi argomento doveva
tornar buona agli umanisti anche per questa materia
storica. Nel secolo XV essa penetra ormai in tutte le
storie delle singole città per guisa tale, che le posteriori

leggende favolose della storia primitiva di Firenze,
Venezia, Milano ecc. svaniscono, mentre le Cronache del
nord ancora per lungo tempo sono costrette a trascinarsi
innanzi colle loro narrazioni fantastiche inventate
sino dal secolo XIII e prive per la maggior parte di
qualsiasi valore.



Dell'intima attinenza della storia locale col sentimento
di gloria, che era sì profondo nel secolo XV,
abbiamo già toccato più sopra, parlando di Firenze
(pag. 102 e segg.). Venezia non volle restare addietro, e,
come già subito dopo un grande trionfo di un oratore fiorentino[508]
un ambasciatore veneziano in tutta fretta eccitò
il suo governo a spedire anch'esso un proprio oratore,
così ora i veneziani sentirono il bisogno di una storia,
che potesse reggere al paragone di quelle di Leonardo
Aretino e del Poggio. E fu appunto da tal bisogno che
nacquero nel secolo XV le Decadi del Sabellico, e nel
XVI la Historia rerum venetarum di Pietro Bembo,
opere che furono scritte ambedue per espresso incarico
della Repubblica, l'ultima quale continuazione della
prima.





Del resto s'intende da sè che i grandi storici fiorentini
del principio del secolo XVI (v. pag. 111) sono uomini
affatto diversi dai latinisti Giovio e Bembo. Essi
scrivono in italiano, non solamente perchè non possono
più gareggiare colla raffinata eleganza dei ciceroniani
d'allora, ma anche perchè vogliono, come Machiavelli,

presentare sotto una forma viva ciò che essi hanno appreso
da una osservazione immediata e personale,[509] e
perchè hanno a cuore, come il Guicciardini, il Varchi e la
maggior parte degli altri, che il loro modo di guardar
le cose s'allarghi quanto più sia possibile. Perfino quando
essi scrivono per un numero ristretto d'amici, come fece
Francesco Vettori, sentono un bisogno irresistibile di
dichiarare la parte che presero negli avvenimenti, e di
giustificare così il loro interessamento per gli uomini e
le cose, che vengono ricordando.



Tuttavia in mezzo a tutto questo, e in onta al carattere
proprio e speciale della loro lingua e del loro
stile, essi appaiono talmente compenetrati dello spirito
dell'antichità, che senza di essa non si potrebbero neanche
immaginare come vissuti. Non sono umanisti, ma
passarono attraverso l'umanismo, e dell'antichità serbano
un'impronta molto più spiccata, che non la maggior
parte dei latinisti seguaci di Livio: son cittadini, che
scrivono pei loro concittadini, a quel modo che facevano
gli antichi.





CAPITOLO XI.
Il latinismo prevalente in ogni ramo della cultura.





Il latinismo nei nomi. — Il latinismo nelle cose. — Predominio assoluto
del latino. — Cicerone e i ciceroniani. — Conversazione latina.





A noi non è permesso qui di seguir l'umanismo nelle
altre scienze speciali; ognuna di esse ha la sua storia
particolare, nella quale gli archeologi italiani di questo
tempo, specialmente per la sostanzialità delle cose antiche
da essi scoperte,[510] segnano un momento affatto nuovo
e molto importante, da cui datano, più o meno spiccatamente,
gli ulteriori progressi di ciascuna scienza nel
tempo moderno. Anche per ciò che riguarda la filosofia,
noi dobbiamo rinviare alla sua storia speciale. L'influenza
degli antichi filosofi sulla cultura italiana appare talvolta
immensa, talvolta assai limitata. Il primo caso ha luogo
specialmente quando si consideri come le idee di Aristotele,

principalmente quelle contenute nell'Etica,[511] assai
per tempo diffusa, e nella Politica, erano divenute un
patrimonio comune di tutti i dotti d'Italia, e come tutta
la speculazione filosofica fosse padroneggiata da lui.[512] Il
secondo per contrario si verifica ogni volta che si voglia
tener conto della scarsa influenza dogmatica degli
antichi filosofi, e perfino degli stessi entusiasti platonici
fiorentini, sullo spirito della nazione in generale. Ciò che
si scambia comunemente per una tale influenza, non è,
nel più dei casi, se non un effetto della cultura in generale,
una conseguenza delle forme sociali di svolgimento
dello spirito italiano. Parlando della religione,
avremo occasione di soggiungere qualche altra osservazione
su questo argomento. Ma nella massima parte dei
casi non trattasi neppure della cultura in generale, bensì
soltanto delle manifestazioni di singole persone o di dotte
società, ed anche qui ad ogni momento si dovrebbe fare
una distinzione tra una vera assimilazione delle antiche
dottrine ed una semplice adozione portata dalla moda.
Infatti per molti il culto e l'imitazione dell'antichità non
era che una moda, perfino per taluni, che in essa avevano
cognizioni molto serie e profonde.



Del resto non sarebbe logico il dire che tutto ciò,
che ha un tal quale aspetto di affettazione nel nostro
secolo, lo avesse realmente anche a quel tempo. L'uso
di nomi greci e romani, per esempio, è pur sempre più
bello e pregevole, che non quello dei nomi (specialmente

femminili) attinti ai romanzi. Dal momento che l'entusiasmo
per gli eroi dell'antichità era maggiore che non
pei santi del cristianesimo, non può parere strano, che
le famiglie illustri preferissero di chiamare i loro figli
Agamennone, Achille e Tideo,[513] e che il pittore imponesse
il nome di Apelle a suo figlio e quello di Minerva
a sua figlia.[514] Nè si troverà neanche fuor di ragione che,
invece di un nome di casato, dal quale in generale non
si voleva chiamarsi, si adottasse un nome antico ben
risonante ed armonioso. Quanto poi ai nomi desunti dalla
patria di taluno, e che disegnavano tutti gli abitanti
di un dato luogo, senza essere ancora diventati nomi di
famiglia, vi si rinunciava assai volentieri, specialmente
ogni volta che il luogo si denominasse da un qualche
santo; così Filippo da S. Gemignano si chiamava sempre
Callimaco. Chi poi, respinto ed offeso dalla propria famiglia,
seppe conquistarsi da sè una posizione al di fuori
mediante la sua dottrina, avea ben diritto, fosse anche
stato un Sanseverino, di ribattezzarsi orgogliosamente
in Giunio Pomponio Leto. Anche la pura e semplice traduzione
di un nome di lingua greca o latina (uso che
fu poi adottato quasi esclusivamente in Germania) può
ben essere perdonata ad una generazione, che parlava e
scriveva in latino, e che tanto in prosa, quanto in verso

usava nomi non solo declinabili, ma di facile e dolce
pronunciazione. Biasimevole invece e ridicolo fu l'uso,
introdotto più tardi, di mutare un nome di persona o di
casato solo per metà sino a dargli una cadenza classica
od anche un nuovo senso, come quando di Giovanni si
fece Gioviano o Giano; di Pietro, Pierio o Petreio; di
Antonio, Aonio; di Sannazzaro, Sincero; di Luca Grasso,
Lucio Crasso, e così via. L'Ariosto, che di queste debolezze
ride così amaramente,[515] ebbe ancor tanto di vita
da vedere imposti i nomi de' suoi eroi e delle sue eroine
ad alcuni fanciulli.[516]





Anche l'uso di antiquare molti fatti della vita sociale,
nomi di uffici, di istituzioni, di ceremonie e simili non
deve giudicarsi con troppa severità. Sino a che si stava
contenti ad un latino semplice e facile, come forse era
il caso di tutti i latinisti, che vissero tra il tempo del
Petrarca e quello di Enea Silvio, la cosa non fu tanto
frequente, ma divenne poi inevitabile quando si cominciò
a volere un latino assolutamente puro, ciceroniano. Allora
le cose moderne non poterono più nella loro totalità
essere espresse nello stile antico, se non ribattezzandole
artificialmente. E allora i pedanti si compiacquero
di chiamare i consiglieri municipali col nome patres
conscripti, le monache con quello di virgines vestales,
ogni santo con quello di divus o deus, mentre scrittori
di gusto più raffinato, come Paolo Giovio, probabilmente

non ricorrevano a simili travestimenti se non quando
era impossibile il fare diversamente. Ma appunto perchè
il Giovio lo fa naturalmente e senza mettervi nessuna
speciale importanza, in lui offende meno che in altri il
sentir chiamare senatores i cardinali, princeps senatus
il loro decano, Dirae la scomunica,[517] Lupercalia il carnevale,
e così via. Egli è appunto da questo autore
principalmente che può rilevarsi con quanta cautela si
debba procedere nel voler da queste semplici forme stilistiche
dedurre troppo precipitose conclusioni sull'indirizzo
generale del pensiero d'allora.





Non è del nostro assunto qui il tener dietro alla
storia dello stile latino considerato in sè stesso e nelle
varie fasi del suo sviluppo. Basterà dunque che sia notato
come gli umanisti, per due secoli di seguito, abbiano
continuato a condursi in modo, come se la lingua
latina in generale fosse e dovesse perpetuamente restare
l'unica degna di essere scritta. Il Poggio deplora[518] che
Dante abbia steso il suo grande poema in lingua italiana,
e d'altra parte è noto universalmente che egli
avea cominciato a stenderlo in latino, avendo dapprima

scritto in esametri i primi canti dell'Inferno. Tutto l'avvenire
della poesia italiana dipendette dal fatto, che egli
abbandonò poscia questo suo primo pensiero; ma anche
il Petrarca s'aspettava assai maggior gloria dalle sue
poesie latine, che da' suoi sonetti e dalle sue canzoni, e
pare che la tentazione di poetare in latino fosse venuta
in sulle prime altresì all'Ariosto. Insomma una tirannide
maggiore di questa non s'è vista mai nel campo della
letteratura;[519] ma, ciò non ostante, la poesia seppe in
gran parte sottrarvisi, ed oggidì noi possiam dire, anche
senza peccare di soverchio ottimismo, essere stato un
bene, che la poesia italiana abbia avuto a sua disposizione
due lingue, poichè in entrambe essa ha dato frutti
diversi ed eccellenti, e precisamente tali dal mostrar
chiaramente, perchè in un luogo si sia preferita la forma
latina, in un altro la italiana. Forse può dirsi altrettanto
anche della prosa: la posizione e la fama mondiale della
cultura italiana era vincolata a questa condizione, che
alcuni argomenti dovessero essere trattati nella lingua
allora universale — urbi et orbi, —[520] mentre la prosa
italiana ebbe i suoi migliori cultori appunto in coloro,
i quali ebbero a lottare con sè medesimi per non scrivere
in latino.



Lo scrittore, che sino dal secolo XIV passava senza
contrasto come il modello più perfetto della prosa latina,
era Cicerone. Ciò non era soltanto l'effetto di un'intima

persuasione che egli fosse unico nell'arte di scegliere le
parole, di disporre i periodi e di ordinare le varie parti
di una composizione, ma discendeva anche naturalmente
dal fatto che in lui l'amabilità dell'epistolografo, la
magniloquenza dell'oratore e la nitida perspicuità del
filosofo mirabilmente si confacevano coll'indole dello spirito
italiano. Già ancora al suo tempo il Petrarca aveva
riconosciuto appieno il lato debole di Cicerone come
uomo e come politico,[521] ma egli nutriva per esso troppa
venerazione, per mostrarsi lieto di una tale scoperta; e
dal suo tempo in poi, l'epistolografia in prima e in seguito
tutti gli altri generi di composizione, eccettuato soltanto
il narrativo, non avean preso altro modello, fuorchè
Cicerone. Tuttavia il vero ciceronianismo, che non si
permetteva nè una frase, nè una parola che non fosse
nei libri del grande maestro, non comincia che verso la
fine del secolo XV, dopochè gli scritti grammaticali di
Lorenzo Valla aveano fatto il giro di tutta Italia, e dopochè
si erano già vedute e raffrontate le testimonianze
degli storici della letteratura latina.[522] Allora soltanto si
cominciò ad esaminare colla più scrupolosa esattezza le
diverse gradazioni dello stile nella prosa degli antichi,
e si finì pur sempre colla beata persuasione che Cicerone
solo fosse il modello perfetto, o, se si voleva
abbracciare in uno tutti i generi, «che l'epoca soltanto
di Cicerone meritasse il nome di immortale e quasi

celeste».[523] Fu allora che si videro un Pietro Bembo, un
Pierio Valeriano e molti altri non preoccuparsi d'altro,
fuorchè di imitare un sì grande esemplare: fu allora
che s'inginocchiarono dinanzi a Cicerone anche taluni
dei più restii, che si erano formati uno stile arcaico studiando
gli autori più antichi;[524] fu allora che Longolio,
dietro i consigli del Bembo, per cinque interi anni non
lesse altro scrittore che Cicerone, e poscia fe' voto di
non usare nessuna parola che non fosse stata usata da
quel sommo; e questo entusiasmo fu appunto quello che
poi diede origine alle grandi dispute letterarie, che arsero
tra Erasmo e Scaligero il vecchio e i loro seguaci.



Imperocchè anche gli ammiratori di Cicerone non
erano poi tutti così esclusivi da riguardarlo come l'unica
fonte della lingua. Ancora nel secolo XV il Poliziano ed
Ermolao Barbaro osarono di animo deliberato tentare
una forma tutta loro propria e particolare,[525] naturalmente
basandosi sopra una cognizione del latino «affatto eccezionale»,
e a questa stessa meta aspirò pure colui, che
ci narrò i loro tentativi. Paolo Giovio. Egli ha pel primo
e con uno sforzo indicibile espresso in lingua latina una
quantità di pensieri moderni, specialmente in argomenti
d'indole estetica, e, se non sempre vinse tutte le difficoltà,

gli si deve però assai di frequente la lode di una
certa vigoria ed eleganza. I ritratti latini, che egli ci dà
dei grandi pittori e scrittori di quel tempo,[526] contengono
spesso tratti di una finitezza perfetta accanto ad altri
informi e pessimamente riusciti. Anche Leone X, che
riponeva tutta la sua gloria in questo, ut lingua latina
nostro pontificatu dicatur facta auctior,[527] inchinò ad
una forma di latinità abbastanza larga e niente affatto
esclusiva, come era da aspettarsi dall'indirizzo piuttosto
sensuale di tutta la sua vita; a lui bastava che tutto
ciò, che dovea udire o leggere, avesse un colorito di
schietta, vivace ed elegante latinità. Infine Cicerone non
poteva servire di modello per la conversazione latina,
e sotto questo riguardo bisognava pur scegliere, accanto
a lui, altri idoli da adorare. Questa lacuna fu colmata
dalle rappresentazioni abbastanza frequenti in Roma e
fuori di Roma delle commedie di Plauto e di Terenzio, le
quali agli attori offrivano un esercizio utilissimo nel latino,
come lingua di società. Ancora sotto Paolo II il
dotto cardinale di Teano (probabilmente Nicolò Fortiguerra
da Pistoia) è lodato[528] per essersi accinto alla
lettura dei lavori di Plauto allora molto imperfetti e
mancanti perfino dell'elenco dei personaggi, e per aver

chiamato l'attenzione dei dotti sui tesori di lingua che
vi stanno racchiusi; e può ben darsi che da lui sia partito
il primo impulso alla rappresentazione di quelle
commedie. Più tardi la cosa stessa trovò un caldissimo
fautore in Pomponio Leto, che non disdegnò di far le
parti di direttore della scena, quando negli atrii dei palazzi
dei grandi prelati le stesse commedie venivano
rappresentate.[529] L'essersi poi intorno al 1520 smesse
tali rappresentazioni parve al Giovio, come vedemmo
(p. 320), una della cause dello scadimento dell'eloquenza.



Concludendo diremo, che il ciceronianismo nella letteratura
corse le stesse vicende che il vitruvianismo
nel campo dell'arte. E in ambedue ì casi si manifesta
quella legge generale dell'epoca del Rinascimento: che
il moto nella cultura di regola precede il moto analogo
nell'arte. La distanza del tempo tra l'un fatto e l'altro
potrebbe per avventura calcolarsi di due decennii,
non più, se si computa dal cardinale Adriano da Corneto
(1505?) sino ai primi vitruviani assoluti.





CAPITOLO XII.
La nuova poesia latina.





L'epopea tratta dalla storia antica; l'Africa. — Poesia mitica. — Epopea
cristiana: il Sannazzaro. — Introduzione di elementi mitologici. — Poesia
storica contemporanea. — Poesia didattica; il Palingenio. — La lirica
e i suoi limiti. — Odi per santi. — Elegie e simili. — L'epigramma. — La
poesia maccaronica.





Finalmente il maggior vanto degli umanisti è la
nuova poesia latina. Noi dobbiamo toccare anche di questa,
almeno per quanto essa può esserci di aiuto a dare
una caratteristica completa dell'umanismo.



Quanto favorevole le fosse l'opinione pubblica e quanto
vicina fosse la sua definitiva vittoria, è stato già mostrato
più sopra (v. pag. 237). Ora si può anche in anticipazione
andar persuasi, che la nazione più colta e più
civile del mondo d'allora non può certamente, per semplice
capriccio e quasi senza coscienza di ciò che faceva,
aver rinunciato ad una lingua quale era l'italiana. Se
dunque vi rinunciò, deve esservi stata spinta da una
causa ben più forte e potente.



Questa fu l'ammirazione per l'antichità. Come ogni
schietta e sincera ammirazione, essa produsse necessariamente
l'imitazione. Questa non manca, è vero, anche in
altri tempi e presso altri popoli; ma in Italia soltanto

verificaronsi le due condizioni indispensabili per l'esistenza
e per l'ulteriore sviluppo della nuova poesia latina; vale a
dire, una favorevole disposizione di tutta la parte più colta
della nazione, ed un parziale risveglio dell'antico genio italico
nei poeti stessi, quasi eco prolungato di un'antica
armonia. Ciò che di meglio nasce in tal modo, non è
più imitazione, ma creazione vera e originale. Chi nelle
arti non sa tollerare qualsiasi imitazione di forme, chi
o non apprezza l'antichità in sè stessa o la ritiene assolutamente
inarrivabile e inimitabile, chi finalmente
non si sente disposto di usare nessuna indulgenza con
poeti, che più d'una volta si trovarono costretti o a cercare
da sè, o a indovinare una moltitudine di quantità
sillabiche, non si metta allo studio di questo genere di
letteratura. Anche le produzioni le più perfette non sono
fatte per affrontare gli attacchi di una critica assoluta,
ma solo per procurare un'ora di sollievo al poeta e a
molte migliaia de' suoi contemporanei.[530]



Pochissima fortuna ebbe l'epopea desunta da tradizioni
o leggende antiche. Le condizioni essenziali per
una vera poesia epica non si riscontrano nemmeno, per
consenso di tutti, negli antichi epici romani, anzi neppure
nei greci, se si prescinda da Omero: come avrebbero
esse potuto trovarsi nei latinisti del Rinascimento?
Ciò non ostante, l'Africa del Petrarca sembra aver trovato
lettori e ammiratori in tal numero, da lasciarsi addietro
in questo riguardo qualsiasi epopea del tempo moderno.
Per verità lo scopo e il movente del poema non
potevano non destare il più vivo interesse. Il secolo XIV

riconobbe assai giustamente nella seconda guerra Punica
il momento più splendido della grandezza e potenza romana,
e questo appunto fu ciò che si propose di cantare
il Petrarca. Se Silio Italico fosse stato scoperto a quel
tempo, forse egli avrebbe scelto un altro soggetto; ma
non conoscendosi ancora quell'antico, l'apoteosi di Scipione
Africano il vecchio pareva sì bel tema agli uomini
del secolo XIV, che già un altro poeta, Zanobi della
Strada, s'era proposto di trattarlo e vi avea già posto
mano, quando, udendo che se ne occupava il Petrarca,
per sentimento di rispetto a questo grande se ne ritrasse.[531]
Se il poema dell'Africa avesse avuto bisogno di una
giustificazione, questa le si aveva nel fatto, che in quel
tempo ed anche più tardi l'entusiasmo per Scipione era
tale, che lo si collocava al di sopra di Alessandro, di
Pompeo e di Cesare.[532] Quante fra le moderne epopee
possono gloriarsi di un soggetto pel loro tempo così popolare,
così nella sostanza storicamente vero e tuttavia
rivestito di tanto prestigio mitico? Non v'ha dubbio, del
resto, che oggidì il poema per sè stesso riesce illeggibile.
Perciò che riguarda altri soggetti storici, noi dobbiamo
rinviare i lettori alle storie letterarie propriamente dette.





Più largo campo si offriva a chi, poetando, prendeva
a trattare qualche mito o leggenda antica, per riempire
qualche lacuna lasciatavi da altri. A ciò si accinse assai

presto la poesia italiana e propriamente per la prima
volta colla Teseide del Boccaccio, che è riguardata come
il suo migliore lavoro poetico. Sotto Martino V Maffeo
Vegio aggiunse un tredicesimo libro all'Eneide di Virgilio,
e poscia si ha un buon numero di tentativi minori,
ad imitazione specialmente di Claudiano, quali una Meleagriade,
una Esperiade ecc. Ma in ispecial modo notevoli
sono i miti nuovamente inventati, coi quali si popolarono
le più belle regioni d'Italia di una moltitudine
di divinità, di ninfe, di genii ed altresì di pastori, appunto
perchè a quest'epoca era invalso di accompagnar
sempre l'elemento epico col bucolico. Più tardi ci si
offrirà occasione di notar nuovamente come, dal Petrarca
in poi, nelle egloghe, tanto di forma narrativa,
che dialogica, la vita pastorale sia rappresentata quasi
sempre[533] in modo affatto convenzionale, e come espressione
di sentimenti e fantasie di qualsiasi specie; qui non
se ne tocca che in relazione ai nuovi miti, cui diede
origine. E questi, meglio d'ogni altra cosa, ci rivelano
il doppio significato che ebbero nell'epoca del Rinascimento
le antiche divinità, le quali da un lato rappresentano
le idee generali e rendono quindi inutili le
figure allegoriche, dall'altro costituiscono un elemento
affatto libero ed indipendente di poesia, un tipo di bellezza
neutrale, che può essere innestato in ogni creazione
poetica e passare per mille e sempre nuove combinazioni.
Il primo a darne arditamente l'esempio fu il Boccaccio
col suo mondo immaginario di Dei e di pastori
dei dintorni di Firenze nel Ninfale d'Ameto e nel

Ninfale fiesolano, ch'egli cantò in poesia italiana. Ma il
capolavoro in questo genere sembra essere stato il Sarca
di Pietro Bembo,[534] nel quale si narrano gli amori del
dio di quel fiume colla ninfa Garda, lo splendido convito
nuziale, che ebbe luogo in una grotta del Monte
Baldo, i vaticinii di Manto, figlia di Tiresia, sulla nascita
di un figlio, il Mincio, sulla fondazione di Mantova
e sulla fama avvenire di Virgilio, figlio del Mincio e
della ninfa di Andes, Maia. A questi concetti, barocchi
invero, ma propri dell'epoca, il Bembo diede una splendida
cornice di versi, che si chiudono con un apostrofe
a Virgilio, che ogni miglior poeta accetterebbe per sua. — Comunemente
tutto ciò si riguarda come nulla più
che vuota declamazione e ci si passa sopra con parole
di scherno: noi non intendiamo d'intavolare polemiche
a questo riguardo; diremo soltanto: è questione
di gusto, e come tale è lecito ad ognuno avere su di
essa un'opinione sua propria.





Accanto ai menzionati, non mancano neanche vasti
poemi epici in esametri di argomento biblico e religioso.
Non è da credere che con questi gli autori avessero
sempre in mira di promovere l'incremento della Chiesa
o di procacciarsi il favore dei Papi; ma sembra invece
che tutti, grandi e piccoli, buoni e cattivi (tra questi
ultimi va certamente annoverato Battista Mantovano,
autore di un poema intitolato Parthenice), sieno stati animati

da un sentimento, lodevole invero, di servire colle
dotte loro poesie latine alla religione, ciò che era veramente
in piena armonia col modo quasi pagano, che allora
prevaleva, di considerare il cattolicismo. Giraldo ne nomina
un numero ragguardevole, ma tra essi emergono
di gran lunga il Vida colla sua Cristiade e il Sannazzaro
co' suoi tre libri De partu Virginis. Il Sannazzaro
sorprende coll'onda equabile e maestosa del verso, nel
quale egli intreccia un mondo di cose cristiane e pagane,
col vigore plastico delle descrizioni, colla squisitezza perfetta
del lavoro; nè certamente egli avea motivo di temere
il paragone, quando nel canto dei pastori al presepio
innestò alcuni versi della quarta egloga di Virgilio.
Innalzandosi nelle regioni dell'ideale e nel mondo degli
spiriti, egli ha qualche tratto che arieggia i sublimi ardimenti
danteschi, quale è, per esempio, il canto e la
profezia del re Davidde nel Limbo de' patriarchi, o la
pittura dell'Eterno, che siede sul trono avvolto nel suo
gran manto tempestato delle figure elementari di tutti
gli esseri, in atto di parlare agli spiriti celesti. Altre
volte egli non si perita di innestare al suo soggetto
l'antica mitologia, senza per questo cader nel barocco,
perchè le divinità pagane non sono per lui che come la
cornice del quadro, nè egli assegna mai ad esse veruna
parte principale nel suo poema. Chi desidera formarsi
un concetto intero e adeguato di quanto abbia potuto
l'arte a quel tempo, non deve trascurar di leggere un
lavoro come questo. Il merito poi del Sannazzaro parrà
tanto maggiore anche per questo, che d'ordinario la
mescolanza di elementi pagani e cristiani stuona assai
più facilmente nella poesia, che nelle arti figurative:
queste ultime infatti ponno del continuo compensar l'occhio
colla vista di qualche determinata e materiale bellezza,

e in generale non sono così schiave del contenuto
sostanziale dei soggetti che trattano, come la poesia,
mentre l'immaginazione in esse s'arresta piuttosto alla
forma, nella poesia invece penetra direttamente nella
sostanza. Il buon Battista Mantovano nel suo «Calendario
festivo»[535] avea tentato un altro espediente; che era appunto
quello di porre gli Dei e i Semidei del paganesimo
in pieno contrasto colla storia sacra, come facevano
i Padri della Chiesa, anzichè introdurli a far parte della
medesima. Così mentre l'angelo Gabriele scende a Nazaret
apportatore della grande novella alla Vergine, Mercurio
si stacca dal Carmelo e lo insegue sino a spiarne
il saluto sul limitare della cella benedetta; vola quindi
ad informare gli Dei raccolti in solenne radunanza e li
induce col suo racconto ai propositi più feroci. Ma anche
con questo metodo egli si trova altre volte costretto[536]
a far sì che Tetide, Cerere, Eolo ed altre divinità spontaneamente
s'arrendano a riconoscere la superiorità della
Vergine.



La fama del Sannazzaro, la moltitudine de' suoi imitatori,
l'omaggio tributatogli dei più grandi dell'epoca
sono circostanze, che mostrano ad evidenza quanto egli
fosse caro e necessario al suo secolo. Anche in servigio
della Chiesa egli sciolse vittoriosamente, proprio sul cominciare
della Riforma, il problema: se fosse possibile
poetare cristianamente e conservarsi ligi nel tempo stesso
alle tradizioni classiche; e tanto Leone, quanto Clemente
gliene attestarono altamente la loro riconoscenza.





Per ultimo fu cantata in esametri o in distici anche
la storia contemporanea, ora sotto forma narrativa, ora

a guisa di panegirico, e d'ordinario sempre in lode di
qualche principe o di qualche famiglia principesca. Così
ebbero origine una Sforziade, una Borseide, una Borgiade,
una Triulziade e simili, ma veramente nessuna
raggiunse il suo scopo, poichè se alcuni dei lodati rimasero
celebri ed immortali nella storia, non dovettero
certo la loro celebrità a questa specie di poemi, contro
i quali ci fu sempre un'invincibile ed universale avversione,
anche se scritti da buoni poeti. Un effetto molto
diverso produssero invece alcuni poemetti minori, stesi
senza pretensione alcuna a guisa di episodi della vita di
qualche uomo celebre, come per esempio la descrizione
delle «Cacce di Leone X» presso Palo[537] e «il Viaggio
di Giulio» di Adriano da Corneto (v. pag. 162). Splendide
descrizioni di cacce di questa specie ci lasciò pure, tra
molti altri, Ercole Strozza, ed è veramente deplorevole
che i lettori moderni ricusino di gettarvi gli occhi, disgustati
da quel fondo di adulazione che ci sta sotto e
che traspare ad ogni tratto. Eppure la maestria del lavoro
e la importanza storica, talvolta non piccola, di
queste poesie assicurano ad esse una vita più lunga di
quella, cui possono aspirare parecchie poesie del nostro
tempo ora abbastanza in voga.



In generale queste composizioni sono di tanto migliori,
quanto meno contengono di elementi patetici ed ideali.
Vi sono taluni poemetti epici di celebri maestri, che,
sotto un cumulo enorme di allusioni mitologiche, producono
un effetto altamente ridicolo e comico, certamente

contro la intenzione dei loro autori. Tale, per esempio,
è «l'Epicedio» di Ercole Strozza[538] per la morte di Cesare
Borgia (v. pag. 154). In esso si ode il lamento di Roma,
che aveva posto tutte le sue speranze nei papi spagnuoli
Calisto III ed Alessandro VI e poi aveva riguardato
Cesare come il promesso suo liberatore, e si leggono le
gesta di quest'ultimo sino alla catastrofe dell'anno 1503.
Poscia il poeta chiede alla sua Musa, quale in quel momento
fosse stato l'alto consiglio dei Dei[539], ed Erato
narra che nell'Olimpo Pallade si era dichiarata per gli
spagnuoli, Venere per gli italiani; ambedue abbracciarono
le ginocchia di Giove, ed egli, baciatele in viso,
le pacificò e protestò che non potea nulla contro il destino
ordito dalle Parche, ma che, ciò non ostante, le
promesse degli Dei s'adempirebbero per opera del fanciullo
nato dall'unione delle due case Borgia ed Este[540];
e, dopo aver narrato la storia antichissima e favolosa di
ambedue le famiglie, confessa di non poter dare a Cesare
il dono dell'immortalità, come non potè darlo una
volta, in onta ad autorevoli preghiere, nè a Memnone,
nè ad Achille; conclude però col dire, quasi a conforto
del poeta, che Cesare prima di morire avrebbe fatto
grande strage, guerreggiando, de' suoi nemici. Allora Marte
scende a Napoli e prepara la guerra, ma Pallade s'affretta
a Nepi e appare quivi all'infermo Cesare sotto

la forma di Alessandro VI, e, dopo averlo ammonito a
rassegnarsi e a star contento alla gloria che già circonda
il suo nome, la Dea travestita da Papa scompare «a
guisa di uccello».



Ciò non ostante, si rinuncia senza necessità ad un
piacere talvolta assai grande se si respinge a priori tutto
ciò che, più meno a proposito, contiene qualche sprazzo
di mitologia, poichè anche la poesia non poche volte ha
saputo nobilitare questo elemento, al pari della pittura
e della scultura. E pei dilettanti del genere non mancano
neanche i primi saggi della parodia (v. pag. 216) tentati
nella «Maccaroneide», alla quale poi nell'arte fa
degno riscontro la «Festa degli Dei» di Giovanni Bellini.



Talune poesie narrative in esametri sono anche semplici
esercitazioni o rifacimenti di relazioni in prosa, che
il lettore probabilmente preferirà ogni qualvolta le trovi.
E da ultimo si finì, come è noto, col mettere in versi
ogni cosa, e ciò anche da parte degli umanisti tedeschi
dell'epoca della Riforma.[541] Ma si andrebbe molto errati,
se tutto questo si attribuisce soltanto ad abbondanza di
ozi agiati ed a soverchia smania di poetare. Negli Italiani
almeno c'è sempre troppa cura di ripulire e perfezionare
la forma, della quale essi avevano un senso squisito
e profondo, come lo prova la moltitudine enorme
che si ha contemporaneamente di relazioni, di storie e
di opuscoli in terzine. Appunto come Nicolò da Uzzano,
per produrre maggiore effetto, fuse in questo metro non
facile del verso italiano il suo manifesto per una nuova costituzione
politica, e il Machiavelli il suo prospetto della
storia contemporanea, e un terzo la vita del Savonarola,
e un quarto l'assedio di Piombino per opera di Alfonso

il Magnanimo,[542] non deve far meraviglia che altri potessero
aver bisogno dell'esametro, per incatenar meglio
l'attenzione di un pubblico al tutto diverso.



Ciò che sotto questa forma si era disposti a tollerare
o ad esigere, scorgesi con piena evidenza dalla
poesia didattica. Questa nel secolo XVI ebbe uno sviluppo
straordinario e maraviglioso, e cantò in esametri
l'alchimia, il giuoco degli scacchi, l'arte della seta, l'astronomia,
la lue venerea e mille altre cose, alle quali sono
da aggiungere anche parecchi estesi poemi italiani. Oggidì
è moda di condannar tali poemi senza neanche
darsi la briga di leggerli, e per verità noi stessi non
sapremmo dire sino a qual punto essi meritino effettivamente
di esser letti.[543] Ad ogni modo però egli è certo,
che epoche senza paragone superiori alla nostra per
retto senso del bello, quali appunto furono la greca (dei
tempi più tardi) e la romana, nonchè questa del Rinascimento,
non credettero di poter far senza neanche di
questa forma speciale di poesia. Ma si potrebbe anche
rispondere, che non la mancanza dì gusto estetico, bensì
una maggiore serietà nella trattazione delle materie
scientifiche è quella che ne tien lontana oggidì la forma
poetica; su di che non volendo ridire, noi crediamo miglior
partito lasciare ad ognuno la propria opinione.







Una di queste opere didattiche si vede ancora oggidì
qua e colà ristampata, ed è lo Zodiaco della vita di
Marcello Palingenio, segreto seguace delle dottrine protestanti
in Ferrara. Alle più sublimi questioni intorno
a Dio, alla virtù, all'immortalità, l'autore congiunge la
trattazione di molti punti della vita pratica, ed è da
questo lato un'autorità non dispregevole per la storia
della morale. Nel complesso però il suo poema si distacca
da tutti gli altri congeneri dell'epoca del Rinascimento,
come anche, in ordine al suo scopo seriamente
istruttivo, l'allegoria ne esclude quasi affatto la
mitologia.





Ma il genere, nel quale i poeti filologi s'accostarono,
più che in qualsiasi altro, all'antichità, è la lirica, e in
modo speciale poi l'elegia, e, dopo questa, altresì l'epigramma.



Nel genere leggero Catullo esercitò un vero fascino
sugli Italiani. Più di un elegante madrigale latino, e
non poche brevi invettive o maliziosi biglietti potrebbero
dirsi vere trascrizioni da lui senza quasi mutamenti
di sorta, e la morte di qualche cagnolino o pappagallo
è pianta colle stesse parole e con lo stesso ordine di
pensieri, con cui egli pianse il passero di Lesbia. Ma vi
sono anche altre brevi poesie, che, pur mantenendosi
originali nel concetto, potrebbero trarre in inganno il
più esperto conoscitore, quanto alla forma, e delle quali
non si saprebbe precisar l'epoca, se il contenuto non le
dimostrasse indubbiamente lavori dei secoli XV e XVI.



Per contrario nelle odi di metro saffico od alcaico ecc.
non se ne troverebbe forse una sola, che in un modo
o nell'altro non rivelasse come che sia la sua origine
moderna. Ciò accade per lo più in causa di una certa

loquacità rettorica, che negli esemplari antichi non s'incontra
se non per la prima volta in Stazio e per una
mancanza assoluta di nerbo lirico, quale sarebbe domandato
da questa specie di poesia. In una ode qualunque
potranno, è vero, incontrarsi singoli tratti, talvolta anche
due o tre strofe di seguito, di tal fattura da crederle
frammenti di qualche antico, ma l'illusione non va
più in la, e il colorito muta subito dopo. E se non muta,
come per esempio nella bella ode a Venere di Andrea
Navagero, vi si riconosce tosto una copia di qualche
capolavoro antico.[544] Alcuni scrittori di odi prendono a
soggetto il culto che si presta ai santi e modellano con
molto gusto le loro invocazioni su quelle di Orazio e di
Catullo di genere somigliante. Tale è il Navagero nell'ode
all'arcangelo Gabriele, e tale in modo particolare
il Sannazzaro, che nell'adottare i riti del culto pagano
va più innanzi di ogni altro. Egli celebra sopra ogni
altro il suo santo onomastico,[545] al quale aveva dedicato un
tempietto nella sua splendida villa di Posilipo, «colà
dove i fiotti del mare si confondono colle acque che
sgorgano dalla rupe, e si frangono alle mura del piccolo
santuario». Per lui non v'è gioja maggiore della
festa annua di S. Nazzaro, e le frondi e i fiori, di cui
in questo giorno, più che di consueto, s'adorna il piccolo
tempio, figurano nella sua fantasia gli antichi sacrifici.
Anche fuggiasco in compagnia dell'espulso Federigo
d'Aragona, sulle rive dell'Atlantico e alle foci della
Loira, egli non dimentica nel suo giorno onomastico di

appendere al suo santo, con l'angoscia nel cuore, ghirlande
sempre verdi di bosso e di quercia, e rammentando
con desiderio gli anni trascorsi, nei quali tutta la
gioventù di Posilipo accorreva sulle sue navicelle a rallegrar
quella festa, fa voti pel suo ritorno.[546]



Antiche al punto da produrre una perfetta illusione
sono poi più specialmente alcune poesie di metro elegiaco,
od anche in semplici esametri, ma che appartengono
pel loro contenuto a questo genere, passando dall'elegia
in giù per tutte le possibili gradazioni sino
all'epigramma. Siccome gli umanisti si erano molto famigliarizzati
colla lettura dei poeti elegiaci romani, così
si sentirono anche incoraggiati ad imitarli preferibilmente
ad ogni altro. L'elegia del Navagero «alla Notte»
ribocca d'ogni parte di reminiscenze di quegli antichi
esemplari, ma al tempo stesso ha nell'insieme un colorito
che seduce ed affascina. In generale egli si mostra innanzi
tutto molto accurato nella scelta di concetti veramente
poetici,[547] e poi li traduce, non servilmente, ma
con una certa disinvoltura e maestria, nello stile dell'Antologia,
di Ovidio, di Catullo od anche delle Egloghe di
Virgilio: della mitologia fa un uso moderato, spesse volte
soltanto per ritrarre l'immagine della vita campestre in
qualche preghiera a Cerere o ad altre divinità rustiche.
Un saluto alla patria, ritornando dalla sua missione in
Ispagna, non fu che cominciato; ma ne sarebbe uscita

una splendida composizione, se il resto avesse corrisposto
a questo principio:



Salve, cura Deûm, mundi felicior ora,

Formosae Veneris dulces salvete recessus;

Ut vos post tantos animi mentisque labores

Aspicio lustroque libens, et munere vestro

Sollicitas toto depello e pectore curas!





La forma elegiaca o quella dell'esametro diventano
le forme di ogni elevato sentimentalismo, e vi si adattano
bellamente tanto il più nobile entusiasmo patriottico
(v. pag. 162 elegia a Giulio II), quanto la pomposa
apoteosi dei regnanti,[548] e quanto anche la tenera e delicata
melanconia di Tibullo. Mario Molsa, che nelle sue
adulazioni a Clemente VII ed ai Farnesi gareggia con
Stazio e Marziale, in una elegia «ai Compagni», scritta
dal letto de' suoi dolori, ha dei pensieri sulla morte che
si crederebbero propri di un antico qualunque, e tuttavia
non sono tolti a prestito da nessuno esemplare classico.
Del resto, chi meglio d'ogni altro intese il vero
spirito dell'elegia romana e seppe imitarla più perfettamente
fu il Sannazzaro, il quale anche è il più copioso
e svariato scrittore di questo genere di poesie. — Di
altre elegie avremo occasione di parlare altrove, secondochè
ci cadrà in acconcio pel contenuto sostanziale delle
medesime.





Per ultimo l'epigramma latino in quei tempi ha un'importanza
grandissima, avvegnachè un pajo di linee ben

fatte, scolpite sopra un monumento o portate di bocca
in bocca a provocare un sorriso, potevano benissimo
creare la riputazione di un letterato. Questa tendenza
è vecchia in Italia. Quando si sparse la voce che Guido
da Polenta voleva innalzare sulla tomba di Dante un
monumento, affluirono da tutte le parti le iscrizioni,[549]
inviate «da tali che o volevano mettersi in vista, od
onorare la memoria del morto poeta o procacciarsi il
favore del da Polenta». Sul mausoleo dell'arcivescovo
Giovanni Visconti (morto nel 1354), che esiste ancora
nel Duomo di Milano, sotto trentasei esametri leggesi:
«il signor Gabrio de Zamorer di Parma, dottore in
ambo le leggi, ha composto questi versi». A poco a
poco, prendendo a modelli Marziale e Catullo, si venne
formando anche una letteratura speciale dell'epigramma;
e questo raggiunse il colmo della sua gloria, quando lo
si potè credere antico o copiato da qualche antica lapide,[550]
quando parve di tanto buon gusto, che tutta
Italia lo sapesse a memoria, come accadde di alcuni del
Bembo. Così quando il governo di Venezia, per l'elogio
fattegli in tre distici dal Sannazzaro, premiò quest'ultimo
con un regalo di seicento ducati, a nessuno parve questa
una generosità troppo spinta, perchè tutti stimarono
l'epigramma per quello che realmente era nell'opinione
dei dotti di quel tempo, vale a dire, la formola più breve
per esprimere la gloria. Nè in allora vi fu nessuno tanto
potente, che sgradisse di vedersi onorato con tal genere
di componimenti, ed anche i grandi cercavano con molta
sollecitudine, per ogni iscrizione che ponevano, un qualche

dotto consiglio, perchè gli epitaffi ridicoli correvano
anche il pericolo di essere registrati in raccolte speciali
destinate a provocare l'ilarità del pubblico. L'epigrafia[551]
e l'epigrammatica si tenevano strettamente por mano;
la prima si basava sopra uno studio accuratissimo delle
antiche iscrizioni lapidarie.



La città degli epigrammi e delle iscrizioni in modo
affatto speciale fu e rimase Roma. Non esistendo nello
Stato pontificio l'ereditarietà del trono, ognuno doveva
pensare da sè al modo di perpetuare la propria memoria:
al tempo stesso poi il motto beffardo espresso in
poesia diventava un'arma potente contro i rivali. Ancora
Pio II enumera con compiacenza i distici, che il suo
maggior poeta, il Campano, compose per qualche fortunata
circostanza del suo governo. Sotto i Papi seguenti
fiorì poi l'epigramma satirico, e di fronte ad Alessandro VI
ed a' suoi degenerò nella maldicenza la più scandalosa.
Il Sannazzaro componeva i suoi in una posizione relativamente
sicura, ma altri affatto in prossimità della corte
ebbero ardimenti estremamente pericolosi (v. pag. 153).
Per otto distici minacciosi, che erano stati affissi alla
porta della biblioteca,[552] Alessandro fece una volta rinforzare
la guardia di ben ottocento uomini; ognuno può
immaginare come avrebbe trattato il poeta, se gli fosse
riuscito di averlo. Sotto Leone X gli epigrammi latini
erano il pane quotidiano: sia che si volesse adulare
al Papa o sparlarne, sia che si mirasse a vendicarsi di

nemici noti ed ignoti o a colpir qualche vittima, e in
generale ogni qualvolta sopra un argomento di fatto o
immaginario si voleva scagliare un motto, o malignare,
od esprimere un sentimento di pietà o d'ammirazione,
la forma prescelta era sempre quella dell'epigramma.
Così nell'occasione, in cui fu esposto il celebre gruppo
della Vergine con S. Anna e il bambino, che Andrea
Sansovino scolpì per la chiesa di s. Agostino, non meno
di centoventi furono gli epigrammi latini, che piovvero
per la circostanza, non tanto per sentimento di pietà religiosa,
quanto por piacenteria verso il mecenate, che
aveva commesso all'artista quell'opera.[553] Egli era quel
Giovanni Goritz di Lussemburgo, referendario papale
alle suppliche, il quale ogni anno per la festa di S. Anna
non solo faceva celebrare un servizio divino, ma dava
anche un grande banchetto a tutti i letterati di Roma
ne' suoi giardini situati sul pendio del colle Capitolino. In
allora parve anche che valesse la pena di passare in rassegna
tutta la schiera de' poeti, che cercavano fortuna alla
corte di Leone, come fece con un grande poema de
poetis urbanis[554] Francesco Arsillo, uomo che non avea

bisogno di nessuna protezione da parte del Papa o di
chicchessia, e che all'occorrenza sapeva parlar francamente
anche contro i propri colleghi. — Dopo Paolo III
l'epigramma decade e non sopravvive che in qualche
saggio isolato, mentre invece l'epigrafia continua a fiorire
sino al secolo XVII, in cui anch'essa muore por
soverchia gonfiezza.



Anche in Venezia questa ha una storia sua propria, alla
quale possiam tenere dietro mercè gli ajuti di Francesco
Sansovino nel suo libro «sulla Topografia veneziana».
Un argomento perenne lo si aveva nell'uso invalso di
apporre un'epigrafe (Brieve) ad ogni ritratto di doge
collocato nella gran sala del palazzo ducale, epigrafe
che non oltrepassa mai quattro esametri, nei quali bisognava
compendiare le gesta più importanti di ciascuno.[555]
Oltre a ciò, le tombe dei dogi del secolo XIV portano
laconiche iscrizioni in prosa, che accennano a qualche
fatto più clamoroso, e accanto ad esse pochi sonori esametri
o alcuni versi leonini. Nel secolo XV si comincia
a curare di più lo stile, e nel secolo XVI questo tocca
alla sua ultima perfezione, dopo la quale comincia la vana
antitesi, la prosopopea, l'enfasi, il fare sentenzioso, in
una parola il falso ed il gonfio. Non è raro neanche il
caso, in cui si rasenti la satira e si cerchi di adombrare
sotto la lode diretta di un morto il biasimo indiretto di
un vivo. Molto più tardi torna a ricomparire nella primitiva
sua semplicità qualche epitaffio, ma in via puramente
eccezionale.







Anche le opere architettoniche e monumentali eran
sempre disposte in modo da poter far luogo ad iscrizioni,
talvolta ripetute in più guise, e ciò è tanto più notevole
in quanto si sa che gli edifici del nord a stento lasciano
un posto conveniente per collocarvi qualche epigrafe, e
nei monumenti sepolcrali, per esempio, quest'ultima è relegata
nei punti più esposti ad essere guasti, nelle orlature.





Ora, col sin qui detto noi non crediamo niente affatto
di avere persuaso il lettore del valore intrinseco
di questo genere di poesia risorto presso gl'Italiani del
Quattrocento. Ma non si tratta neanche di ciò, bastando
al nostro scopo di aver designato la necessità della stessa
e la posizione che le compete nella storia della cultura
italiana. Del resto già sin d'allora se n'ebbe una caricatura
nella così detta poesia maccaronica,[556] il cui capolavoro
è l'Opus macaronicorum cantato da Merlin Coccai
(Teofilo Folengo di Mantova). Del contenuto sostanziale
di questo poema avremo occasione di parlare ancora qua
e colà; quanto alla forma — esametri ed altri versi misti
di latino e di vocaboli italiani con desinenze latine, — il
lato comico di essa sta essenzialmente in questo, che
simili mescolanze vi figurano per entro come tanti lapsus
linguae e come espettorazioni di un improvvisatore latino,
che si lascia trasportare dalla foga dell'estro. Delle
imitazioni fatte in Germania, mescolando insieme il latino
e il tedesco, nessuna ha neanche l'ombra della spontaneità,
che è nel lavoro del poeta italiano.





CAPITOLO XIII.
Caduta degli umanisti nel secolo XVI.





Accuse contro gli umanisti e loro giusto valore. — Loro sventure. — Il
contrapposto degli umanisti. — Pomponio Leto. — Le accademie.





Dopochè molte gloriose generazioni di poeti-filologi
sino dal principio del secolo XIV ebbero diffuso in Italia
e nell'Europa occidentale il culto dell'antichità, dando
un indirizzo del tutto nuovo alla cultura, all'educazione
e talvolta anche alla politica, e riproducendo, secondo
le loro forze, l'antica letteratura, noi vediamo tutta
questa classe d'uomini cadere in profondo discredito, ed
essere disprezzata in un tempo, in cui non si credeva
ancora di poter far senza delle loro dottrine e del loro
sapere, vale a dire, nel secolo XVI. In questo secolo
infatti si continuava a parlare, a scrivere e a poetare
alla loro maniera, ma nessuno personalmente voleva
esser creduto della loro schiera. L'opinione pubblica li
accusava di due colpe principalmente: di una sconfinata
superbia e di turpi dissolutezze; alle quali l'incipiente
Contro-riforma ne aggiunse ben presto una terza, quella
di un'empia incredulità.



Ora, innanzi tutto si domanda: vere o non vere, perchè
tali accuse non si fecero sentir prima? E se anche

si fecero talqualmente sentire, perchè in generale rimasero
prive di effetto? Evidentemente perchè la dipendenza
dai letterati, rispetto alla cognizione dell'antichità,
era ancor troppo grande, e perchè essi soli n'erano i
possessori, i rappresentanti e i propagatori. Ma quando
colla stampa i classici ebbero una maggiore diffusione,[557]
e cominciarono a moltiplicarsi ricchi e copiosi manuali
e repertorii ad uso di tutti, il popolo a poco a poco si
venne notevolmente scostando dagli umanisti; e quando
s'avvide che, anche soltanto in parte, poteva far senza
di essi, volse loro decisamente le spalle. E quell'improvviso
rivolgimento colpì senza distinzione alcuna i buoni
e i cattivi.



Causa prima di tali accuse furono gli umanisti stessi.
Fra quanti fondarono una società qualunque, nessuno si
mostrò più alieno di essi da quel senso di concordia, che
occorre a tenerla unita, e nessuno vi si ribellò mai più
apertamente. Quando poi cominciarono a volersi sopraffare
l'un l'altro, ogni mezzo parve loro lecito, pur di
riuscire allo scopo. Con una rapidità portentosa passano
essi dal campo della discussione scientifica a quello dell'invettiva
e della maldicenza: non si accontentano di
combattere il loro avversario, ma vogliono schiacciarlo
completamente. Un po' di colpa di tali eccessi può ascriversi,
se si vuole, a quelli stessi che li circondano e alla
posizione, nella quale si trovano: vedemmo infatti con
quanta violenza l'epoca, di cui essi sono i principali rappresentanti,
oscillasse incerta tra due correnti contrarie,
l'amor della gloria e la tendenza al dileggio. Oltre a
ciò, anche la posizione loro nella vita di ogni dì era per

lo più tale, da metterli in grave pensiero per la loro
stessa sussistenza. E con tali disposizioni d'animo dovevano
scrivere, perorare e parlare l'uno dell'altro. Le
sole opere del Poggio contengono tal cumulo di bassezze,
da provocare senz'altro una decisa avversione per tutti; — e
queste opere del Poggio sono appunto quelle che
ebbero un maggior numero di edizioni, tanto al di qua
che al di là delle Alpi. Nè si deve nemmeno con troppa
facilità rallegrarsi, se per avventura qua e là s'incontra
qualche onesta figura, che sembri esente da qualsiasi
macchia; poichè, guardando un po' più addentro, si corre
pericolo di trovarsi di fronte ad altre testimonianze, che,
vere o false, sono più che sufficienti a intorbidare lo
splendore di quell'immagine. Il resto lo fecero le sconce
poesie latine del Pontano e più ancora il suo famoso
dialogo Antonius, nel quale egli scherza oscenamente
sulla sua stessa famiglia. Il secolo XVI conosceva tutte
queste brutture ed era stanco, senz'altro, di tollerare
una classe d'uomini simili. Per maggior loro sventura
poi anche il più grande poeta dell'epoca non degnò ricordarli,
se non per gettar su loro a piene mani il disprezzo.[558]



Ma le accuse, che si lanciarono contro essi, non
erano in generale che troppo vere. E se anche qua e
colà se ne incontra taluno, che mostra in modo positivo
e innegabile di non essere sordo ai dettami della moralità
e della religione, questa eccezione non inferma
punto la regola, sussistendo di fatto che molti, e fra
essi i più celebri, erano realmente colpevoli.



Tre cose spiegano e forse mitigano in parte la loro
colpa: l'eccesso delle lodi lor tributate, quando sedevano

al colmo del carro della fortuna; l'incertezza e la precarietà
della loro vita materiale, per cui dallo splendore
piombavano ad un tratto nella miseria, secondo i capricci
dei loro mecenati o la malignità dei loro avversari; infine
la pervertitrice influenza dell'antichità. Questa corruppe
la loro morale, senza comunicare ad essi la propria, e
dal punto di vista religioso influì sinistramente, inoculando
nelle loro menti idee di scetticismo e di sensualismo,
poichè non poteva inocularvi la credenza positiva
nell'antica mitologia. Ora il danno derivò appunto da
questo, che essi intesero l'antichità in modo affatto dogmatico;
vale a dire, videro in essa il prototipo di qualsiasi
modo di pensare e di agire. Ma che vi sia stato
un secolo, che in modo affatto esclusivo abbia divinizzato
il mondo antico e quanto proveniva da esso, non
è un fatto da doversi ascrivere in colpa a nessuno in
particolare. Esso fu una necessità storica d'ordine superiore,
e tutta la cultura dei tempi posteriori e futuri
è la conseguenza immediata di esso e della maniera affatto
esclusiva, con cui si verificò.



La carriera degli umanisti d'ordinario era tale, che
solo le tempre più forti potevano correrla senza risentirne
alcun danno. Il primo pericolo veniva talvolta dai
genitori, che di un figlio di precoce sviluppo volevano
fare un fanciullo miracoloso,[559] colla mira di farlo entrar

poscia in quella classe d'uomini, che allora erano tutto.
Ma i fanciulli miracolosi non vanno generalmente oltre
ad un dato punto, o, se vogliono progredire, no 'l possono
che a furia di sforzi faticosissimi. Inoltre la gloria
e la stima, di cui erano circondati gli umanisti, potevano
diventare pei giovani stessi una tentazione molto pericolosa:
essi correvano il rischio di immaginarsi, «per
la superbia che è connaturale all'uomo, di non aver bisogno
di badar più alle cose ordinarie e comuni della
vita».[560] E allora si precipitavano ciecamente colà, dove
la gloria sembrava chiamarli attraverso la vicenda dei
più violenti contrasti: ora docenti pubblici o privati, ora
segretari o consiglieri di principi; ora fatti segno all'entusiastica
ammirazione di tutti, ora derisi e vituperati;
qua negli agi e nell'abbondanza, là nelle privazioni e
nella miseria, e sempre e dovunque esposti a pericoli,
a inimicizie mortali, implacabili. Un sapere serio e profondo
con tutta facilità poteva essere soppiantato da una
tintura di dottrina frivola e superficiale. Il peggio poi
si era che all'umanista era quasi affatto impossibile
l'avere una patria qualunque stabile e certa, mentre la
sua stessa condizione lo obbligava continuamente a mutar
dimora o gl'impediva di trovarsi bene un po' a lungo
in qualsiasi luogo. Infatti o egli stesso s'annojava degli
altri, perchè circondato di inimicizie, o gli altri si annojavano
di lui, perchè desiderosi di novità (v. p. 281).
Che se anche un tale stato di cose ci fa, quasi senza
volerlo, andar la mente ai sofisti greci del tempo imperiale,

quali furono descritti da Filostrato, non v'ha
dubbio però che il paragone non regge, poichè la condizione
di questi ultimi era senza contrasto migliore,
provveduti com'erano di maggiori agi e ricchezze o più
disposti a farne senza, e in generale men tormentati
dalle esigenze di un pubblico, che vedeva in loro dei
dilettanti dell'arte oratoria, non dei dotti di professione.
L'umanista del Rinascimento invece deve essere un erudito
di prima forza e, per di più, un uomo capace di
sostenere le cariche e gli uffici più disparati. S'aggiunga
a questo la vita sregolata ch'egli conduce e l'indifferenza
per qualsiasi sentimento di moralità, a cui si viene abituando,
dopochè si vede dall'opinione pubblica già condannato
a priori: arroge da ultimo l'orgoglio, senza cui
caratteri simili non possono esistere e che in essi è mantenuto
dal bisogno, non fosse altro, di conservarsi al di
sopra del livello comune, e dal sentimento della gloria,
che si alterna continuamente con quello dell'odio e del
disprezzo. Essi sono la personificazione vivente di un soggettivismo,
che per eccesso di forze trabocca.



Le accuse e le allusioni satiriche cominciano, come
è stato già notato, assai per tempo, appunto perchè per
ogni individualità un po' spiccata, per ogni specie di celebrità
s'avea sempre pronto, qual correttivo, un motto
arguto, un sarcasmo. Oltre a ciò gli umanisti stessi fornivano
un abbondantissimo tema, al quale non s'avea
che la pena di attingere. Ancora nel secolo XV Battista
Mantovano, facendo la rassegna dei sette peccati capitali,[561]
schiera gli umanisti con molti altri sotto al primo,
la superbia. Egli li descrive quali, nella loro boriosa vanità
di pretesi alunni di Apollo, incedono con aria dispettosa

e con affettata gravità, simili a stuolo di gru
che scendono al pascolo, e tanto pieni di sè medesimi,
che s'arrestano perfino talvolta a contemplare estatici
la propria ombra. Ma quello che fece loro un processo
in tutte le forme, fu il secolo XVI. Oltre all'Ariosto, ne
fa testimonianza principalmente il loro storico, Giraldo,
il cui lavoro, già composto sotto Leone X, probabilmente
fu ritoccato intorno al 1540.[562] In esso sono riportati in
copia strabocchevole antichi e moderni esempi della depravazione
morale e della misera vita dei letterati, e in
mezzo a ciò suonano accuse gravi e generali contro essi.
Si parla principalmente della loro irascibilità, vanità,
caparbietà e presunzione; s'incolpano di sregolatezze, di
dissipazione, di eresia e di empietà; e si fa loro rimprovero
di parlar senza convinzioni, di consigliare senza
coscienza, stigmatizzandoli come meschini compilatori di
sillabe, come vilmente ingrati verso i loro maestri, come
abbiettamente servili verso i principi, che solitamente
mordono dapprima in mille guise i letterati e poi li lasciano
morire di fame. Finalmente il libro si chiude
con una allusione alla fortunata età, in cui sulla terra
non v'era ancora scienza veruna. Di tutte queste accuse
una divenne ben presto la più pericolosa, quella di eresia,
e Giraldo stesso fu costretto più tardi, in occasione
della ristampa di un suo scritto giovanile affatto innocuo,[563]
di rifugiarsi sotto il manto protettore del duca Ercole II
di Ferrara, perchè omai cominciavano a prevalere quegli
uomini, ai quali pareva troppo male impiegato il tempo,

che altri dedicava alla studio della classica antichità. Ed
egli, per giustificarsi, dovette fare ogni sforzo per dimostrare
che, in tempi simili, questo studio era anzi
l'unico veramente innocente, perchè vôlto ad argomenti
d'indole affatto neutrale.





Ma, se è dovere dello storico il cercare, accanto alle
accuse, anche quelle testimonianze, nelle quali invece
prevale un sentimento di benevolenza verso l'umanità,
nessuna fonte certo potrà sembrare paragonabile con lo
scritto spesse volte citato di Pierio Valeriane «Della
infelicità dei letterati».[564] Esso fu composto sotto la triste
impressione del sacco di Roma, che, colle sventure che
cagionò anche ai letterati, all'autore sembra come l'ultima
vendetta dell'avverso destino, che da lungo tempo
li perseguitava. Pierio obbedisce quì ad un sentimento
affatto naturale e giusto ad un tempo; egli non tira in
campo nessuna potenza spirituale, che abbia preso a perseguitare
in modo speciale questi uomini per causa del loro
genio, ma narra senz'altro ciò che è accaduto e che
bene spesso fu opera soltanto del caso. Egli non ha in
mira di scrivere una tragedia o di far discendere i fatti
da un conflitto di cause superiori, e appunto per questo
si restringe ad esporre le vicende ordinarie della vita
quotidiana. Così dal suo libro noi impariamo a conoscere
taluni, che in tempi molto agitati perdono dapprima le
loro rendite, e poscia anche i loro uffici; altri che, aspirando
nello stesso tempo a più impieghi, non ne ottengono
alcuno; qua un avaro sordido ed egoista, che si
porta cucito addosso il suo tesoro, e che poi, derubato,
muore di rammarico; altrove un venale prebendato, che

si consuma lentamente nel desiderio della perduta libertà.
In un punto egli rimpiange la morte di qualcuno
rapito dalla febbre o dalla pestilenza, e deplora ad un
tempo la perdita de' suoi scritti, che andarono arsi col
suo letto e colle sue vesti: in un altro ci parla della
vita infelice di chi si trascina innanzi sotto il peso dell'invidia
e delle minaccie de' propri colleghi: qua è uno
sventurato, che soccombe al pugnale assassino di un
servo rapace; là è un fuggiasco in cerca di migliore fortuna,
che, sorpreso dai masnadieri, è gettato a languire
nel fondo di un carcere, perchè non può pagare il proprio
riscatto. Taluno è portato precocemente alla tomba
da un segreto dolore per un torto ricevuto o per una
umiliazione subita: ad un veneziano si spezza il cuore
per la morte di un figliuoletto; fanciullo miracoloso, al
quale tengon dietro ben presto la madre e uno zio,
quasi che egli dovesse trascinar con sè tutta la sua famiglia.
E non mancano neanche, e in numero rilevante,
i suicidi, per lo più fiorentini,[565] nonchè quelli che furono
vittime della vendetta di qualche tiranno. Dove, in tanta
miseria, trovare uno che sia felice? E come potrà esserlo?
Forse col chiudere il cuore ad ogni senso di pietà
portanti mali? Uno degl'interlocutori del dialogo s'incarica
di rispondere a queste domande: egli è l'illustre
Gaspero Contarini, e il nome basta per farci sperare che
le risposte contengano quanto di più sensato e profondo
si pensava in proposito a quell'età. L'uomo felice egli
lo trova in frate Urbano Valeriano da Belluno, che per
lunghi anni insegnò il greco a Venezia, poi visitò la
Grecia e l'Oriente, ed anche vecchio peregrinò ora in
questo, ora in quel paese, senza mai essere salito in

groppa a un cavallo, senza aver posseduto in sua vita
un quattrino, rifiutando sempre qualsiasi avanzamento
ed onore, e morendo nella grave età di ottantaquattro
anni senza aver mai avuto un'ora di malattia, se si eccettui
soltanto quell'unica cagionatagli da una caduta.
E che cosa lo differenziava tanto dagli umanisti? Essi
godettero una libertà d'azione mille volte maggiore, essi
ebbero una volontà loro propria, che avrebbero anche
dovuto usufruttare assai più utilmente, che non abbiano
fatto: il povero monaco invece, allevato nel chiostro sin
dalla sua fanciullezza, visse sempre a beneplacito altrui
e s'abituò a non volere se non ciò, che gli altri volevano;
ma questa abitudine fu appunto quella che in
mezzo ai più grandi fastidi della vita gli mantenne quella
equabilità e quella serenità di spirito, colla quale influiva
assai più sui suoi discepoli, che non colle sue lezioni.
Questi infatti si venivano ogni dì più persuadendo, che
non dipende se non da noi il far sì, che anche nell'avversa
fortuna possiam trovare qualche conforto, «In
mezzo alle privazioni e ai disagi egli era felice e voleva
esserlo, perchè non avea contratto male abitudini,
perchè non era capriccioso, nè volubile, nè incontentabile,
ma sempre si mostrava soddisfatto di poco, od
anche di nulla». — A questa abnegazione, se crediamo
al Contarini, non erano estranei i più serii e profondi
sentimenti di pietà religiosa; ma, anche guardando in
lui semplicemente il filosofo, egli non ci parrà meno
degno di ammirazione. — Un carattere molto affine a
questo, sebbene in condizioni affatto diverse, ci presenta
quel Fabio Calvi,[566] che fece un commento ad Ippocrate.







In età già molto inoltrata egli viveva a Roma, cibandosi
di sole erbe «come una volta i Pitagorici», ed
abitando sotto una tettoia, che ben poco si differenziava
dalla botte di Diogene. Della pensione che gli pagava
papa Leone, egli non pretendeva che lo stretto necessario
per sè e dava il resto agli altri. Non potè, come
frà Urbano, rallegrarsi di una salute costantemente florida
e vigorosa, e non avrà potuto neanche, come questi,
sorridere sul suo letto di morte, poichè nel sacco di
Roma gli toccò, vecchio quasi nonagenario, di seguire a
forza gli Spagnuoli, che intendevano di farsene pagar
caro il riscatto, e poco dopo morì di fame abbandonato
da tutti in un ospedale. Ma il suo nome andò salvo
dall'obblio, perchè Raffaello aveva amato e onorato quel
vecchio come un padre e un maestro, e s'era giovato
de' suoi consigli in ogni tempo. Forse questi consigli riferivansi
in modo speciale a quella restaurazione archeologica
dell'antica Roma, di cui già tenemmo parola altrove
(v. pag. 249); ma fors'anche a cose d'ordine molto
più elevato. Chi potrebbe dire qual parte abbia avuto
Fabio al concetto della Scuola d'Atene e di altre importantissime
composizioni di Raffaello?





Assai di buon grado porremmo fine a questa parte del
nostro lavoro con qualche interessante biografia, per esempio
con quella di Pomponio Leto, se possedessimo intorno
a lui qualche cosa di più che una semplice lettera di
un suo discepolo, il Sabellico,[567] nella quale Pomponio a
bello studio è dipinto con colori di antichità un po' troppo

risentiti: tuttavia suppliremo a questa lacuna col riferirne
almeno qualche tratto dei più salienti. Egli discendeva
illegittimamente dalla famiglia napoletana dei
Sanseverino, principi di Salerno (v. pag. 335), ma non
volle mai riconoscerli, e all'invito fattogli di andare a
vivere con essi, rispose col celebre biglietto: Pomponius
Laetus cognatis et propinquis suis salutem. Quod petitis
non potest. Valete. Meschinissimo nell'aspetto,
con occhietti piccoli e vivaci, vestito sempre in fogge
strane e bizzarre, insegnando negli ultimi anni del secolo
XV all'Università di Roma, egli abitava alternativamente
la sua modesta casetta sul colle Esquilino o
la sua villetta sul Quirinale: quivi in mezzo alle sue
anitre predilette e ad un gran numero d'altri volatili,
dei quali pure grandemente si dilettava, attendeva alla
coltivazione di un suo poderetto, seguendo rigorosamente
i precetti che trovava in Catone, in Varrone ed in Columella,
e nei giorni festivi cercava un po' di spasso
nella caccia o nella pesca, od anche nello starsene lunghe
ore sdraiato all'ombra presso una fonte e sulle rive
del Tevere. Ricchezze ed agi non curò punto, nè poco.
Alieno da ogni invidia e maldicenza, non le tollerava
nemmeno in chi gli stava dappresso: ma per converso
parlava con molta libertà contro la gerarchia allor prevalente,
e in generale passava anche come libero pensatore
in fatto di religione, eccettuati però gli ultimi
suoi anni. Involto nella persecuzione che Paolo II iniziò
contro gli umanisti, egli era stato dal governo di Venezia
consegnato al Papa; ma non per questo si lasciò
mai piegare ad ignobili confessioni: dopo d'allora Papi
e prelati lo ebbero caro e lo sussidiarono; e quando, nei
torbidi scoppiati sotto Sisto IV, gli fu saccheggiata la
casa, i danni gli furono rifusi in sì larga misura, che

eccedettero le perdite da lui fatte. Come insegnante, era
coscienzioso sino allo scrupolo: ancor prima dello spuntare
del giorno lo vedevano scendere dall'Esquilino colla
sua lanterna in mano e recarsi all'Università, dove la
sua scuola riboccava sempre di ascoltatori; e siccome
parlando in privato balbettava alquanto, così dalla cattedra
declamava con lenta circospezione, ma non senza
proprietà ed eleganza. Anche i pochi suoi scritti sono
dettati con molta cura. Gli antichi testi non ebbero mai
un interprete più accurato e più sobrio di lui: anche
dinanzi agli altri venerabili avanzi dell'antichità egli si
sentiva compreso di religioso rispetto sino al punto di
rimanere estatico e come fuori di sè o di prorompere
improvvisamente in un pianto dirotto. Siccome egli era
sempre pronto a lasciar da parte i propri studi, quando
si trattava di essere utile agli altri, così era anche molto
amato ed aveva sempre un gran numero di amici, e
quando morì, lo stesso Alessandro VI volle che i suoi
cortigiani ne seguissero la bara, che fu portata dai più
illustri tra' suoi uditori: alle sue esequie in Aracoeli
assistettero quaranta vescovi e tutti gli ambasciatori
esteri.





Pomponio aveva introdotto a Roma e diretto la rappresentazione
di alcune commedie antiche, specialmente
di quelle di Plauto (v. pag. 342). Oltre a ciò, egli era
solito di festeggiare ogni anno il giorno della fondazione
della città con una solenne adunanza, nella quale i suoi
amici e discepoli recitavano discorsi e poesie. Da queste
circostanze principalmente ebbe origine e si mantenne
anche più tardi quella, che poi fu detta l'accademia romana.
Essa non era realmente se non una libera associazione,
non legata a nessun fermo statuto: oltre alle

due occasioni menzionate, si riuniva[568] ogni qualvolta un
protettore ve la invitava o quando accadeva di dover
celebrare le lodi di qualche suo membro venuto a morire
(per es. il Platina). L'uso era questo, che al mattino
un prelato a ciò destinato celebrava, prima d'ogni
altra cosa, la Messa: poscia Pomponio ascendeva la tribuna
a recitarvi il suo discorso, e dopo di lui un altro
a declamarvi qualche distico. Il solito banchetto d'obbligo,
accompagnato da dispute e declamazioni, chiudeva poi
qualunque festività lieta o triste, ed anche in questo gli
accademici, il Platina specialmente, s'erano creati una
grande riputazione di buongustai.[569] Altre volte singoli
ospiti rappresentavano farse sul gusto delle Atellane.
Come libera associazione e senza un programma ben definito,
questa accademia si mantenne nella sua forma
primitiva sino al sacco di Roma e potè contare fra' suoi
soci un Angelo Coloccio, un Giovanni Göritz (v. pag. 360),
e molti altri. Quanto ella abbia contribuito a far progredire
la vita intellettuale della nazione, non è cosa
che si possa così facilmente stabilire, come d'ordinario
non si può di nessuna associazione di questa specie; tuttavia
sta di fatto, che anche il Sadoleto ne fa menzione,
come di una delle più care e preziose ricordanze di sua
gioventù.[570] — Un numero considerevole di altre accademie
sorse e morì in diverse città, secondochè ciò era reso
possibile dalla fama e dall'importanza degli umanisti,
che vi risiedevano, e dal favore che i ricchi e i grandi
vi impartivano. Una di queste fu l'accademia di Napoli,

che si venne formando intorno a Gioviano Fontano, e
della quale poi una parte emigrò a Lecce,[571] un'altra fu
quella di Pordenone, che costituiva la corte del gran
condottiere Alviano, e così via. Di quella di Lodovico
il Moro e della sua speciale importanza nella corte del
principe s'è già parlato altrove (v. pag. 56).



Intorno alla metà del secolo XVI queste associazioni
sembrano aver subito una completa e radicale trasformazione.
Gli umanisti sbalzati, anche per altre ragioni,
di seggio e divenuti sospetti alla incipiente Contro-riforma,
perdono la direzione delle accademie, e la poesia italiana
anche in queste comincia ad occupare il posto della latina.
Ben presto ogni città di una tal quale importanza
ha la sua accademia, coi nomi più strani e bizzarri,[572] e
con fondi propri messi insieme mediante contributi dei
soci e legati. Oltre alla recitazione di poesie, si adotta
in esse, alla maniera delle precedenti associazioni latine,
l'uso del periodico banchetto e della rappresentazione
di drammi, parte col concorso degli stessi accademici,
parte sotto la loro sorveglianza coll'opera di giovani
dilettanti e ben presto anche di attori pagati. Le sorti
del teatro italiano, e più tardi anche dell'Opera, rimasero
per lungo tempo nelle mani di queste associazioni.



FINE DEL VOLUME PRIMO.








INDICE E SOMMARIO
DELLE MATERIE CONTENUTE NEL VOLUME PRIMO



	Prefazione del Traduttore 	Pag. v



	Dedica dell'Autore 	1



	 



	PARTE PRIMA.
 Lo Stato come opera d'arte.



	 



	I. 	— 	Introduzione.
 Condizioni politiche d'Italia nel secolo XIII. — La Monarchia normanna sotto Federigo II. — Ezzelino da Romano 	5



	II. 	— 	La Tirannide Nel Secolo XIV.
 Finanze e loro rapporti colla civiltà. — L'ideale di un principe assoluto. — Pericoli interni ed esterni. — Giudizio dei Fiorentini sui tiranni. — I Visconti sino al penultimo 	11



	III. 	— 	La Tirannide Nel Secolo XV.
 Interventi e viaggi degl'Imperatori. — Loro pretensioni messe in disparte. — Mancanza di uno stabile diritto ereditario. Successioni illegittime. — I Condottieri quali fondatori di Stati. — Loro rapporti coi propri Signori. — La famiglia Sforza. — Progetti del giovane Piccinino e sua caduta. — Posteriori tentativi dei Condottieri 	21



	IV. 	— 	Le Tirannidi Minori.
 I Baglioni di Perugia. — Loro interne discordie e le nozze di sangue dell'anno 1500. — Fine di questa famiglia. — Le case dei Malatesta, dei Pico e dei Petrucci 	37



	 V. 	— 	Le maggiori case principesche.
 Gli Aragonesi di Napoli. — L'ultimo Visconti di Milano. — Francesco Sforza e la sua fortuna. — Galeazzo Maria e Lodovico il Moro. — I Gonzaga di Mantova. — Federigo da Montefeltro, duca di Urbino. — Ultimo splendore della Corte urbinate. — Gli Estensi di Ferrara; tragedie domestiche e fiscalità. — Traffico dei pubblici ufficj, polizia e lavori pubblici. — Merito personale. — Fedeltà della capitale. — Il direttore di polizia Zampante. — Partecipazione dei sudditi al lutto di corte. — Pompa della corte. — Protezione accordata alle lettere 	47



	VI. 	— 	Gli avversari della tirannide.
 Gli ultimi Guelfi e Ghibellini. — I cospiratori. — Gli assassinj nelle Chiese. — Influenza del tirannicidio antico. — I Catilinarj. — Opinione dei Fiorentini sul tirannicidio. — Il popolo ne' suoi rapporti coi cospiratori 	73



	VII. 	— 	Le Repubbliche.
 Venezia nel secolo XV. — Gli abitanti. — Lo Stato e i suoi pericoli cagionati dalla povertà dell'aristocrazia. — Cause della sua stabilità. — Il Consiglio dei Dieci e i processi politici. — Rapporti verso i Condottieri. — Ottimismo della politica estera. — Venezia quale patria della Statistica. — Lento sviluppo della cultura. — Ascetismo ufficiale prolungato 	83



	VIII. 	— 	Ancora delle Repubbliche.
 Firenze dal secolo XIV in avanti. — Obbiettività della coscienza politica. — Dante come politico. — Firenze qual patria della Statistica; i Villani. — La Statistica dei maggiori interessi. — Valori delle monete del secolo XV. — Le forme costituzionali e gli storici. — Vizio fondamentale dello Stato toscano. — Gli uomini politici. — Machiavelli e il suo progetto di costituzione. — Genova, Siena e Lucca 	101



	IX. 	— 	Politica estera degli Stati Italiani.
 Invidia contro Venezia. — L'estero: simpatie per la Francia. — Tentativo per un equilibrio. — Intervento e conquista. — Alleanza coi Turchi. — Reazione spagnuola. — Trattazione obbiettiva della politica. — Arte diplomatica 	121



	X. 	— 	La guerra come opera d'arte.
 Le armi da fuoco. — Conoscitori e dilettanti. — Orrori guerreschi 	133



	 XI. 	— 	Il Papato e i suoi pericoli.
 Posizione di fronte all'estero e all'Italia. — Torbidi a Roma da Nicolò V in poi. — Sisto IV signore di Roma. — Progetti del cardinale Pietro Riario. — Il nepotismo politico in Romagna. — Cardinali di case principesche. — Innocenzo VIII e suo figlio. — Alessandro VI come spagnuolo. — Relazioni coll'estero e simonia. — Cesare Borgia e suoi rapporti col padre. — Suoi ultimi progetti. — Minacciata secolarizzazione dello Stato pontificio. — I mezzi violenti. — Gli assassinj. — Gli ultimi anni. — Giulio II restauratore del Papato. — Elezione di Leone X. — Suoi progetti pericolosi in politica. — Pericoli esterni crescenti. — Adriano VI. — Clemente VII e il sacco di Roma. — Conseguenze di esso e reazione. — Riconciliazione di Carlo V col Papa. — Il Papato della Contro-riforma 	139



	XII. 	— 	L'Italia de' patriotti 	173



	 



	PARTE SECONDA.
 Lo svolgimento dell'individualità.



	 



	I. 	— 	Lo Stato e l'individuo.
 L'uomo nel Medio-Evo. — Il risvegliarsi della personalità. — I tiranni e i loro sudditi. — L'individualismo nelle Repubbliche. — L'esiglio e il cosmopolitismo 	177



	II. 	— 	Perfezionamento dell'individualità.
 Gli uomini multilateri. — Gli uomini universali. Leon Battista Alberti 	186



	III. 	— 	La Gloria nel senso moderno.
 Idee di Dante intorno alla gloria. — Celebrità degli Umanisti; il Petrarca. — Culto delle abitazioni. — Culto delle tombe. — Culto degli uomini celebri dell'antichità. — Letteratura della gloria universale. — La gloria dipendente dagli scrittori. — L'amor della gloria come passione 	193



	IV. 	— 	Il motto e l'arguzia nel senso moderno.
 Loro attinenze coll'individualismo. — La beffa presso i Fiorentini, la novella. — I motteggiatori e i buffoni. — I passatempi di Leone X. — La parodia nella poesia. — Teoria dell'arguzia. — La maldicenza e Adriano VI sua vittima. — Pietro Aretino quale pubblicista. — Suoi rapporti coi principi e cogli uomini celebri. — Sua religione 	209



	 



	



	PARTE TERZA.
 Il Risorgimento dell'antichità.



	 



	I. 	— 	Osservazioni preliminari.
 Estensione dell'idea compresa nella parola Rinascimento. — L'Antichità nel Medio-Evo. — Suo precoce risveglio in Italia. — Poesia latina del secolo XII. — Spirito del secolo XIV 	231



	II. 	— 	Roma, la città delle rovine.
 Dante, Petrarca, Fazio degli Uberti. — Le rovine esistenti al tempo del Poggio. — Flavio Biondo, Nicolò V e Pio II. — L'Antichità fuori di Roma. — Città e famiglie di derivazione romana. — Sentimenti e pretese dei romani. — Il corpo di Giulia. Scavi e restauri. — Roma sotto Leone X. — Le rovine come fonti di sentimentalismo 	239



	III. 	— 	Autori antichi resuscitati.
 Autori già noti fin dal secolo XIV. — Scoperte del secolo XV. — Biblioteche, copisti e scrivani. — La stampa. — Cenno sullo studio del greco. — Studi orientali. — Pico di fronte all'antichità 	253



	IV. 	— 	L'umanismo nel secolo XIV.
 Necessità del suo trionfo. — Parte presavi da Dante, Petrarca e Boccaccio. — Il Boccaccio primo campione dell'antichità. — L'incoronazione dei poeti 	267



	V. 	— 	Le Università e le Scuole.
 L'umanista professore nel secolo XV. — Scuole secondarie. — L'istruzione superiore privata; Vittorino. — Guarino in Ferrara. — Educazione dei principi 	277



	VI. 	— 	I fautori dell'umanismo.
 Cittadini fiorentini; il Niccoli. — Il Manetti, e i primi Medici. — Principi: i Papi da Niccolò V in avanti. — Alfonso di Napoli. — Federigo d'Urbino. — Gli Sforza e gli Estensi. — Sigismondo Malatesta 	285



	VII. 	— 	Riproduzione dell'antichità. Epistolografia.
 La Cancelleria papale. — Apprezzamento dello stile epistolare 	303



	VIII. 	— 	L'eloquenza latina.
 Indifferenza rispetto alla condizione dell'oratore. — Discorsi solenni di materia politica o in occasioni di ricevimento. — Orazioni funebri. — Discorsi accademici e allocuzioni militari. — Prediche latine. — Rinnovamento dell'antica rettorica. — Forma e contenuto; citazioni. — Concioni finte. — Scadimento dell'eloquenza 	309



	 IX. 	— 	I trattatisti latini 	323



	X. 	— 	La Storiografia.
 Necessità relativa del latino. — Studi sul Medio-Evo; il Biondo. — Primordi della critica. — Rapporti colla storiografia italiana 	325



	XI. 	— 	Il latinismo prevalente in ogni ramo della cultura.
 Il latinismo nei nomi. — Il latinismo nelle cose. — Predominio assoluto del latino. — Cicerone e i ciceroniani. — Conversazione latina 	333



	XII. 	— 	La nuova poesia latina.
 L'epopea tratta dalla storia antica; l'Africa. — Poesia mitica. — Epopea cristiana; il Sannazzaro. — Introduzione di elementi mitologici. — Poesia storica contemporanea. — Poesia didattica; il Palingenio. — La lirica e i suoi limiti. — Odi per santi. — Elegie e simili. — L'epigramma. — La poesia maccaronica 	313



	XIII. 	— 	Caduta degli umanisti nel secolo XVI.
 Accuse contro gli umanisti e loro giusto valore. — Loro sventure. — Il contrapposto degli umanisti. — Pomponio Leto. — Le accademie 	363










NOTE:



1.  Storia dell'Architettura di Francesco Kugler. (La prima
metà del volume IV, contenente l'Architettura e la Decorazione
del Rinascimento italiano, è dell'Autore).




2.  Machiavelli, Discorsi, L. I, c. 12.




3.  I regnanti e la loro corte chiamansi insieme lo Stato, e
questa parola sembra essere stata usata in seguito a significare
l'esistenza di un intero territorio.




4.  Höfler, Kaiser Friedrich II, pag. 39 e segg.




5.  Cento Novelle antiche, Nov. 1, 6, 20, 21, 22, 23, 29, 30, 45,
56, 83, 88, 98.




6.  Scardeonius, De urbis Patav. antiq. nel Thesaurus del
Grevio, VI, III, pag. 259.




7.  Sismondi, Hist. des Républ. italiennes, IV, pag. 420; VIII,
pag. 1 e segg.




8.  Franco Sacchetti, Novelle, (61, 62).




9.  Petrarca, De Republ. optime administranda, ad Franc.
Carraram (Opp. pag. 372 e segg.).




10.  Solo cento anni più tardi anche la principessa è detta madre
de' sudditi. Cfr. l'orazione funebre di Girolamo Crivelli per Bianca
Maria Visconti, presso Muratori, XXV, col. 429. Un traslato ironico
di ciò si ha nell'appellativo di mater Ecclesiae dato alla sorella
di papa Sisto IV da Jacopo da Volterra (Muratori, XXIII,
col. 109).




11.  Esprimendo incidentalmente il desiderio che fosse impedita
in Padova la circolazione degli animali suini, perchè disgustosa
alla vista e pericolosa ai cavalli, che ne adombravano.




12.  Petrarca, Rerum memorandar., l. III, pag. 460. — Si allude
a Matteo I Visconti e a Guido della Torre allora regnante a Milano.




13.  Matteo Villani, V, 81, dove parla della segreta uccisione di
Matteo II Visconti operata da' suoi fratelli.




14.  Filippo Villani, Istorie, XI, 101. Anche Petrarca trova i tiranni
lindi e puliti «come altari in giorno di festa». — Il trionfo
all'uso antico di Castracane in Lucca trovasi minutamente descritto
nella sua vita scritta da Tegrimo, presso Muratori, XI,
col. 1340.




15.  De Vulgari Eloquio, I, c. 12... qui non heroico more, sed
plebeo sequuntur superbiam ecc.




16.  Ciò non si trova invero che in alcuni scritti del secolo XV,
ma certamente dietro fantasie anteriori: L. B. Alberti, De re aedific.,
V, 3. — Franc. di Giorgio, Trattato, presso Della Valle,
Lettere senesi, III, 121.




17.  Franco Sacchetti, Nov., 61.




18.  Matteo Villani, VI, 1.




19.  L'ufficio de' passaporti in Padova intorno alla metà del secolo
XIV, come anche quelli delle bullette, trovansi descritti da
Franco Sacchetti, Nov. 117. Negli ultimi dieci anni di Federico II,
quando prevaleva il più rigido controllo personale, l'istituzione
de' passaporti doveva esistere nel suo pieno sviluppo.




20.  Corio, Storia di Milano, fol. 247 e segg.




21.  Anche, per esempio, a Paolo Giovio: v. Viri illustres, Jo.
Galeatius.




22.  Corio, fol. 272, 285.




23.  Cagnola, nell'Archiv. Stor., III, p. 23.




24.  Così Corio, fol. 286, e Poggio, Hist. Florent., IV, presso
Muratori, XX, col. 290. — Di aspirazioni all'impero parlano il
Cagnola, l. c., e un sonetto presso il Trucchi, Poesie italiane inedite,
II, p. 118:



Stan le città lombarde con le chiave

In man per darle a voi... ecc.

Roma vi chiama: Cesar mio novello,

Io sono ignuda et l'anima pur vive;

Or mi coprite col vostro mantello ecc.







25.  Corio, fol. 302 e segg. Cfr. Ammian. Marcellin. XXIX, 3.




26.  Così Paolo Giovio: Viri illustr., Jo. Galeatius, Philippus.




27.  De Gingins: Dépêches des ambassadeurs milanais, II,
pag. 200 (N. 213). Cfr. II, 3 (N. 114) e II, 212 (N. 218).




28.  Paul. Jovius, Elogia.




29.  Questa riunione di forze e d'ingegno è quella che da Machiavelli
vien detta virtù, e ch'egli trova compatibile anche con
la scelleratezza, come per esempio nei Discorsi, I, 10, dove parla
di Settimo Severo.




30.  Intorno a ciò veggasi Francesco Vettori, Arch. Stor. VI,
pag. 293 e segg. L'investitura fatta da un uomo che dimora in
Germania e che d'imperatore romano non ha che il nome, non
ha la forza di trasformare un ribaldo in vero signore di una
città.




31.  M. Villani, IV, 38, 39, 56, 77, 78, 92; V, 1, 2, 21, 36, 54.




32.  Fu un italiano, Fazio degli Uberti (Dittamondo L. VI,
cap. 5, intorno all'anno 1360) che avrebbe preteso da Carlo IV
un'altra crociata in Terra Santa. Il passo è uno dei più belli del
poema ed anche sotto altri punti di vista notevole. Il poeta viene
allontanato dal Santo Sepolcro da un burbanzoso turcomanno:



Coi passi lunghi e con la testa bassa

  Oltrepassai e dissi: ecco vergogna

  Del crïstian che 'l saracin qui lassa!

Poscia al pastor (il papa) mi volsi per rampogna:

  E tu ti stai, che sei Vicar di Cristo,

  Co' frati tuoi a ingrassar la carogna?

Similimente dissi a quel sofisto (Carlo IV),

  Che sta in Buemme a piantar vigne e fichi,

  E che non cura di sì caro acquisto:

Che fai? perchè non segui i primi antichi

  Cesari de' Romani, e che non siegui,

  Dico, gli Otti, i Corradi e i Federichi?

E che pur tieni questo imperio in triegui?

  E se non hai lo cuor d'esser Augusto,

  Che no 'l rifiuti? o che non ti dilegui? ecc.







33.  Più distesamente in Vespasiano fiorentino, pag. 54. Cfr. 150.




34.  Diario ferrarese, presso Muratori, XXIV, col. 213 e segg.




35.  Haveria voluto scortigare la brigata.




36.  Annales Estenses, presso Murat. XX, col. 41.




37.  Poggii, Hist. florent. pop. l. VII, presso Muratori, XX, col. 381.




38.  Senarega, De reb. Genuens., presso Murat. XXIV, col. 575.




39.  Sono numerati nel Diario ferrarese, presso Murat. XXVI,
col 203. Cfr. Pii II Comment. II, pag. 102.




40.  Marin Sanudo, Vite de' Duchi di Venezia, presso Murat.
XXII, col. 1113.




41.  Varchi, Stor. fiorent. I, p. 8.




42.  Soriano, Relaz. di Roma 1533, presso Tommaso Gar. Relazione,
pag. 281.




43.  Per ciò che segue conf. Canestrini nella Introduzione al
tom. XV dell'Arch. Stor.




44.  Cagnola, Arch. Stor. III. pag. 28: et (Filippo Maria) da lei
(Beatr.) ebbe molto texoro e dinari, e tutte le giente d'arme del
dicto Facino, che obedivano a lei.




45.  Infessura, presso Eccard, Scriptor. II, col. 1911. L'alternativa
che Machiavelli pone al condottiero vittorioso, veggasi nei Discorsi.
I, 30.




46.  Se essi abbiano avvelenato anche l'Alviano nel 1516 e se
sieno giusti i motivi addotti per ciò, veggasi uno scritto di G. Prato
inserito nell'Arch. Stor. III, pag. 348. — Dal Colleoni la Repubblica
si fece nominare sua erede, e dopo la sua morte avvenuta
nel 1475 ordinò una formale confisca di tutti i suoi beni.
Cfr. Malipiero, Annali veneti nell'Arch. Stor. VII, I, p. 224.
Essa si mostrava assai soddisfatta, quando i condottieri depositavano
il loro danaro in Venezia. Ibid. pag. 351.




47.  Cagnola, nell'Arch. Stor. III, pag. 121 e segg.




48.  Almeno presso Paolo Giovio nella sua Vita magni Sfortiae
(Viri illustres), una delle più interessanti fra le sue biografie.




49.  Aen. Sylvius: De dictis et factis Alphonsi, op. fol. 475.




50.  Pii II Comment. I. p. 46. Cfr. 69.




51.  Sismondi X, pag. 258. Corio, fol. 412, dove lo Sforza è detto
complice, perchè dalla guerresca popolarità del Piccinino temeva
pericoli pe' suoi propri figli. — Storia Bresciana presso Muratori
XXI, col 902 — Come si tentò nel 1466 il gran condottiere
veneziano Colleoni, ci è raccontato da Malipiero, Annali veneti,
nell'Arch. Stor. VII, I, pag. 210.




52.  Allegretti, Diarii Sanesi, presso Murat. XXIII, pag. 811.




53.  Orationes Philelphi, fol. 9, nell'orazione funebre per Francesco.




54.  Marin Sanudo, Vite de' duchi di Venezia, presso Murat. XXII,
col. 1241.




55.  Malipiero, Annali veneti, nell'Arch. Stor. VII, I, pag. 407.




56.  Chron. Eugubinum, presso Muratori XXI, col. 972.




57.  Vespasiano fiorent. pag. 148.




58.  Arch. Stor. XXI, parte I e II.




59.  Varchi, Storia fiorent. I. pag. 242 e segg.




60.  Malipiero, Annali veneti, Arch. Stor. VII, I. pag. 498.




61.  Lil. Greg. Gyraldus, De vario sepeliendi ritu. — Ancor
nel 1470 era avvenuta in questa casa una catastrofe in piccolo.
Cfr. Diario ferrarese, presso Murat. XXIV. col. 225.




62.  Jovian. Pontan. De liberalitate e de obedientia, l. 4. Cfr.
Sismondi X. pag. 78 e segg.




63.  Tristano Caracciolo: De varietate fortunae, presso Murat.
XXII. — Jovian. Pontan. De prudentia, l. IV, de magnanimitate,
l. I, de liberalitate, de immanitate. — Camillo Porzio, Congiura
de' Baroni, passim. — Comines, Charles VIII, chap. 17, colla caratteristica
generale degli Aragonesi.




64.  Paul. Jov. Histor. I. p. 14, nel discorso di un inviato milanese.
Diario ferrarese, presso Murat. XXIV, col. 294.




65.  Petri Candidi Decembrii Vita Phil. Mariae Vicecomitis,
presso Murat. XX.




66.  Furono ordinate da lui le 14 statue marmoree di Santi nel
castello di Milano? — Historia der Frundsberge, fol. 27.




67.  Ciò che lo angustiava era che aliquando «non esse» necesse
esset.




68.  Corio, fol. 400; — Cagnola nell'Arch. stor. III. p. 125.




69.  Malipiero, Annali veneti, Arch. Stor. VII, I, p. 216, 221.




70.  Chron. venetum, presso Murat., XXIV, col. 65.




71.  Malipiero, Ann. veneti, (Arch. Stor., VII, I, p. 492). Cfr.
481, 561.




72.  Il suo ultimo colloquio con lo stesso, genuino e notevole,
presso Senarega, Murat. XXIV, col. 567.




73.  Diario ferrarese, presso Murat., XXIV, col. 336, 367, 369.
Il popolo credeva, che temesse pe' suoi tesori.




74.  Corio, fol. 448. Gli effetti di questo stato di cose possono
vedersi nelle Novelle e Introduzioni del Bandello, che si riferiscono
a Milano.




75.  Amoretti, Memorie storiche sulla vita ecc. di Lionardo da
Vinci, pag. 35 e segg., 83 e segg.




76.  Vedi i di lui sonetti presso Trucchi, Poesie inedite.




77.  Prato, nell'Arch. Stor., III, p. 298. Cfr. 302.




78.  Nato nel 1466, fidanzato ad Isabella sedicenne nel 1480, successe
nella signoria nel 1484, si sposò nel 1490, morì nel 1519.
Isabella morì nel 1539. I loro figli erano Federigo (1519-1540),
innalzato a duca nel 1530, e il celebre Ferrante Gonzaga. Ciò che
segue è tolto dalla corrispondenza di Isabella, con appendici, Arch.
Stor. Append., tom. II, comunicate dal D'Arco.




79.  Franc. Vettori, nell'Arch. Stor., Append., t. VI, p. 321. — Intorno a Federigo in particolare veggasi Vespasiano fiorent.
p. 132 e segg.




80.  Castiglione, Cortegiano, L. I.




81.  Ciò che segue, specialmente dagli Annales Estenses presso
Muratori, XX, e dal Diario ferrarese, presso Muratori XXIV.




82.  Diario ferrarese l. c, col. 347.




83.  Paul. Jovius: Vita Alphonsi ducis nei Viri illustres.




84.  Paul. Iovius, l. c.




85.  Borso edificò tuttavia, tra le altre costruzioni, la Certosa di
Ferrara, la quale può sempre dirsi una delle più belle Certose
dell'Italia d'allora.




86.  In questa occasione è da menzionare anche il viaggio di
Leon X, quand'era cardinale. Cfr. Paul. Iovii Vita Leonis X,
libr. I. L'intendimento era meno serio e il viaggio era diretto a
procurargli una distrazione e una conoscenza generale del mondo,
proprio nel senso moderno. Ma nessuno d'oltr'alpe viaggiava
allora con tali scopi.




87.  Iovin. Pontan. De liberalitate.




88.  Giraldi, Hecatommithi, VI, nov. I.




89.  Vasari, XII, 166. Vita di Michelangelo.




90.  Un primo esempio se ne ha in Bernabò Visconti, pag. 18.




91.  V. Capitolo 19, e nelle Opere minori, ed. Le Monnier, volume
I pag. 425, col titolo Elegia 17. Senza dubbio al poeta diciannovenne
la causa di questa morte (v. pag. 62) era ignota.




92.  Negli Hecatommithi del Giraldi trattasi di Ercole I, Alfonso I,
Ercole II nel l. I. Nov. 8 e nel VI, Nov. 1. 2. 3. 4 e 10, il tutto
essendo ancor vivi i due ultimi. — Anche nel Bandello si hanno
molte narrazioni riguardanti principi suoi contemporanei.




93.  Fra le altre nelle Deliciae poetar. italor.




94.  Già menzionato ancora nel 1367, parlando di Niccolò il Vecchio,
nel Polistore, presso Murat. XXIV. col. 848.




95.  Burigozzo, nell'Arch. Stor. III. p. 432.




96.  Discorsi, I, 17.




97.  De incert. et vanitate scientiar. cap. 53.




98.  Prato, nell'Arch. Stor. III. p. 211.




99.  De casibus virorum illustrium. L. II. cap. 15.




100.  Discorsi, III, 6. — Cfr. Storie fiorent. L. VIII. — La descrizione
delle congiure è un'occupazione prediletta degl'Italiani
sin da tempo antichissimo. Già Luitprando ce ne dà alcune, che
per lo meno sono più circostanziate di quelle di qualunque altro
contemporaneo del secolo X; nel secolo XI la liberazione di Messina
dai Saraceni, operata per mezzo del Normanno Ruggero quivi
chiamato (presso Baluz. Miscell. I, p. 184), offre l'occasione ad un
racconto abbastanza caratteristico di questo genere (1060); per
tacere anche del colorito drammatico, che si diede ai racconti del
Vespro siciliano. La medesima tendenza si scorge notoriamente
negli storici greci.




101.  Corio, fol. 333. Ciò che segue, ibid. fol. 305, 422 e segg. 440.




102.  Così la citazione del Gallo, presso Sismondi XI, 93. — Il
motivo sopra addotto per l'uccisione nelle chiese viene menzionato
ancora all'epoca dei Merovingi, v. Gregor. Turon. IX, 3.




103.  Corio, fol. 422. — Allegretto, Diari sanesi, presso Muratori
XXIII, col. 777. — Vedi sopra pag. 54.




104.  Si vegga nella relazione autentica dell'Olgiati, presso Corio,
un periodo come il seguente: «quisque nostrum magis socios potissime
et infinitos alios sollicitare, infestare, alter alteri benevolos
se facere coepit. Aliquid aliquibus parum donare; simul
magis noctu edere, vigilare, nostra omnia bona polliceri, etc.».




105.  Vasari, III, 251. Nota alla vita del Donatello.




106.  Inferno, XXXIV, 64.




107.  Scritti dal testimonio auricolare Luca della Robbia, Arch.
Stor. I, p. 273. Cfr. Paul. Iov., Vita Leonis X, L. III, nei Viri
illustres.




108.  Presso Roscoe, Vita di Lorenzo de' Medici, vol. IV, Appendice
12. — Cfr. anche la Relazione, Lettere di Principi (edizione
Venez. 1577) III. fol. 162 e segg.




109.  Intorno all'ultimo punto veggasi Jac. Nardi, Vita di Ant. Giacomini,
pag. 18.




110.  Genetliacon, ne' suoi Carmina. — Cfr. Sansovino, Venezia,
fol. 203. — La più antica cronaca veneziana, presso Pertz, Monum.
IX, p. 5, 6, pone l'occupazione delle isole al tempo dei Longobardi,
e quella di Rialto espressamente più tardi.




111.  De situ venetae urbis.




112.  Tutta questa parte della città fu modificata poi per le nuove
costruzioni dei primi anni del secolo XVI.




113.  Benedetto: Charolus VIII. presso Eccard. Scriptores, II,
col. 1597, 1601, 1621. — Nel Chron. venetum, presso Murat. XXIV,
col. 26, sono enumerate le virtù politiche dei veneziani: bontà,
innocenza, zelo di carità, pietà, misericordia.




114.  Molti nobili usavano di portare i capelli corti, v. Erasmi
Colloq. ed. Tigur, 1553, pag. 215, miles et carthusianus.




115.  Epistolae, lib. V, fol. 28.




116.  Malipieri, Annali veneti, nell'Arch. stor. VII, I, p. 377, 431,
481, 493, 530, II, p. 661, 668, 679. — Chron. venetum, presso Murat.
XXIV, col. 57. — Diario ferrarese, ibid. col. 240.




117.  Malipiero, nell'Arch. Stor. VII, II, p. 691. — Cfr. 694, 713
e I, 535.




118.  Marin Sanudo, Vite de' Duchi, Murat. XXII, col. 1194.




119.  Chron. venetum, Murat. XXIV, col. 105.




120.  Chron. venetum, Murat. XXIV, col. 123 e segg., e Malipiero
l. c. VII, I, p. 175 e segg. narrano il caso significantissimo
dell'ammiraglio Antonio Grimani.




121.  Chron. venetum, l. c. col. 166.




122.  Malipiero, l. c. VII, I, p. 349; altri prospetti di questo genere
in Marin Sanudo, Vite de' Duchi, Murat. XXII, col. 990 (dell'anno
1426), col. 1088 (dell'anno 1440), presso Corio, fol. 435-438
(del 1483), presso Guazzo, Historie, fol. 151 e segg.




123.  Guicciardini (Ricordi, n. 150) forse nota pel primo che il
desiderio della vendetta può in politica soffocare il sentimento del
proprio interesse.




124.  Malipiero, l. c. VII, I, p. 328.




125.  Ancora assai limitatamente abbozzato e tuttavia importantissimo
è un prospetto statistico di Milano, che trovasi nel Manipulus
florum (presso Murat. XI, 711 e segg.) dell'anno 1288.
Esso enumera le porte delle case, la popolazione, gli uomini atti
alle armi, le logge dei nobili, le fontane, i forni, le taverne, le
botteghe de' macellai, i pescatori, il consumo del grano, i cani,
gli uccelli da caccia, i prezzi delle legne, del fieno, del vino e del
sale, — ed inoltre i notai, i medici, i maestri di scuola, i copisti,
gli armaiuoli, i maniscalchi, gli spedali di corte, i conventi, le
fondazioni pie e le corporazioni ecclesiastiche. — Un altro, forse
più antico, può vedersi nel Liber de magnatibus Mediolani, presso
Heinr. de Hervordia, ed. Potthast. p. 165. — Cfr. anche la statistica
di Asti dell'anno 1280, presso Ogerius Alpherius (Alfieri),
De gestis Astensium, Hist. patr. Monumenta, Scriptorum t. III,
col. 684 e segg.




126.  Specialmente Marin Sanudo nelle Vite de Duchi di Venezia,
Murat. XXII, passim.




127.  Presso Sanudo, l. c. col 958. Ciò che si riferisce al commercio
è riportato da Scherer, Allgem. Geschs. des Welthandels,
I, 326, in nota.




128.  Sotto questa indicazione comprendonsi tutte le case e non
quelle soltanto, che appartengono al governo. Anche queste ultime
però rendevano talvolta moltissimo. Cfr. Vasari XIII, 83, Vita di
Jac. Sansovino.




129.  Ciò presso il Sanudo, col. 963. Un computo di Stato del 1490
si ha alla col. 1245.




130.  Anzi l'avversione parrebbe essersi tramutata nel veneziano
Paolo II in vero odio, talmente che egli chiamava eretici tutti gli
umanisti. Platina, Vita Pauli, p. 323.




131.  Sanudo, l. c. col. 1167.




132.  Sansovino, Venezia, l. XIII.




133.  Cfr. Heinr. de Hervordia ad a 1293 (pag, 213, ediz. Potthast).




134.  Sanudo l. c. col. 1158, 1171, 1177. Allorquando venne dalla
Bosnia il corpo di S. Luca, vi fu questione coi benedettini di
Santa Giustina di Padova, che credevano di possederlo, e l'autorità
papale dovette decidere. Cfr. Guicciardini (Ricordi, n. 401).




135.  Sansovino, Venezia, lib. XII.




136.  Villani, VIII, 36. — L'anno 1300 è anche la data fissa per
la Divina Commedia.




137.  Ciò fu già constatato da Vespasiano fiorent. intorno al 1470,
v. pag. 554.




138.  Purgatorio, VI, sulla fine.




139.  De Monarchia, L. I.




140.  Dantis Alligherii epistolae, cum notis C. Witte. Come egli
volesse assolutamente in Italia l'imperatore ed il papa, veggasi
la lettera a pag. 35, durante il conclave di Carpentras del 1314.




141.  Al che la statistica di un anonimo dell'anno 1339, presso
il Baluz. Miscell. IV, p. 117 e segg. offre un complemento desiderato.
Anche qui la stessa attività generale: non est dives aut
pauper in ea (civitate), qui de arte certa se nutrire non valeat
et suos.





142.  Giov. Villani, XI, 20. — Cfr. Matteo Villani, IX, 93.




143.  Queste e simili notizie presso Giov. Villani, XI, 87, XII, 54.




144.  Giov. Villani, XI, 91 e segg. — Discostandosi da esso il
Machiavelli, Stor. fiorent., lib. II.




145.  Il parroco riponeva una fava nera per ogni bambino, una
bianca per ogni bambina: in ciò consisteva tutto l'artificio statistico.




146.  In Firenze, città fabbricata solidamente, esistevano già regolari
guardiani per gl'incendi. Ibid. XII, 35.




147.  Matteo Villani, III, 103.




148.  Matteo Villani, I, 2-7. Cfr. 58. — Per lo stesso tempo della
peste sta in prima linea la celebre descrizione del Boccaccio sul
principio del Decamerone.




149.  Giov. Villani, X, 164.




150.  Ex annalibus Ceretani, presso Fabroni, Magni Cosmi Vita,
ad not. 34.




151.  Ricordi di Lorenzo, presso Fabroni, Laur. Med. magnifici
Vita, adnot. 2 e 25. — P. Jovius, Elog. Cosmus.




152.  Di Benedetto Dei, presso Fabroni, ibid. adnot. 200. L'indicazione
del tempo è tolta dal Varchi, III, p. 107. — Il progetto
finanziario di un certo Lodovico Ghetti, con dati importanti, può
vedersi in Roscoe, Vita di Lor. de' Medici, vol. II, append. 1.




153.  Per es. nell'Arch. Stor., IV.




154.  Libri, Hist. de sciences mathématiques, II, 162 e segg.




155.  Varchi, Storie fiorentine, III, p. 56 e segg. sulla fine del
lib. IX. Alcuni numeri evidentemente erronei possono benissimo
essere derivati da sviste di copisti o tipografiche.




156.  Sui rapporti dei valori e della ricchezza in Italia in generale
io non posso, in mancanza di altri sussidi, dar qui che alcuni
dati sconnessi, quali li ho trovati a caso. Le evidenti esagerazioni
si lasciano da parte. Le monete d'oro, di cui parlano maggiormente
i documenti, sono: il ducato, lo zecchino, il fiorino d'oro,
e lo scudo d'oro. Il loro valore approssimativamente è lo stesso,
da undici a dodici franchi della nostra moneta.



In Venezia, per esempio, il doge Andrea Vendramin (1476)
con 170,000 ducati passava per molto ricco (Malipiero, l. c., VII,
II, p. 666).



Intorno al 1460 il patriarca d'Aquileia, Lodovico Patavino,
con 200,000 ducati è riguardato come il più ricco fra gl'italiani
(Gasp. veronens. Vita Pauli JI, presso Murat., III, II, col. 1027).
Altrove si hanno dati favolosi.



Antonio Grimani (v. pag. 91-92) pagò 30,000 ducati l'esaltazione
di suo figlio Domenico al cardinalato. In solo danaro contante
gli si attribuiscono 100,000 ducati (Chron. venetum, Muratori,
XXIV, col. 125).



Intorno al grano in commercio e sul mercato di Venezia
veggasi specialmente Malipiero, l. c., VII, II, pag. 709 e segg.,
(Notizia del 1498).



Nel 1522 non più Venezia, ma Genova e Roma sono le città
che passano per le più ricche d'Italia. (Cosa appena credibile,
perchè attestata da un Franc. Vettori: veggasi la di lui Storia,
nell'Arch. Stor., append. T. VI, p. 343). Bandello, parte II, nov. 34
e 42, fa menzione del più ricco mercante genovese del suo tempo,
Ansaldo Grimaldi.



Tra il 1400 e il 1580 Francesco Sansovino calcola che il valore
del danaro sia disceso alla metà (Venezia, fol. 151 bis).



In Lombardia si crede che il rapporto dei prezzi dei grani
alla metà del secolo XV con quelli del nostro secolo fossero come
di 3 ad 8 (Sacco di Piacenza, nell'Arch. Stor., append., tom. V;
nota dell'editore Scarabelli).



In Ferrara, al tempo del duca Borso, vi erano ricchi che possedevano
da 50 a 60,000 ducati. (Diario ferrarese, Murat., XXIV,
col. 207, 214, 218. Si ha poi un dato favoloso alla col. 187).



Per Firenze si hanno dati affatto eccezionali, che non conducono
se non a conclusioni approssimative. Di questo genere sono
quei prestiti, che figurano fatti da una sola o da poche case, ma
che in fatto procedevano da grandi compagnie, e tali sono altresì
quelle enormi contribuzioni imposte ai partiti che soggiacevano,
come, per esempio, quelle che dall'anno 1430 al 1453 furono pagate
da settantasette famiglie per l'ammontare di 4,875,000 fiorini
d'oro (Varchi, III. p. 115 e segg.).



L'intero avere di Giovanni de' Medici ammontava, alla di lui
morte (1428), a 179,221 fiorini d'oro, ma de' suoi due figli Cosimo
e Lorenzo l'ultimo ne lasciò egli solo, alla propria morte (1440),
ben 235,137 (Fabroni, Laur. Medic., adnot. 2).



Dell'alta cifra, a cui salirono in generale i guadagni, fa testimonianza,
per esempio, il fatto che ancor nel secolo XIV le quarantaquattro
botteghe di orefici che erano sul Ponte Vecchio,
rendevano allo Stato 800 fiorini d'oro (Vasari, II, 114. Vita di
Taddeo Gaddi). — Il Diario di Buonaccorso Pitti (presso Delecluze,
Florence et ses vicissitudes, vol. II) è pieno di dati, i quali però
non provano se non in generale gli alti prezzi di tutte le cose e
il meschino valore del danaro.



Per Roma naturalmente le rendite della Curia, che affluivano
da tutta Europa, non sono un dato attendibile, e non si può fidarsi
affatto nemmen di quelli che parlano dei tesori papali e degli
averi dei cardinali. Il noto banchiere Agostino Chigi lasciò nel 1520
una sostanza complessiva del valore di 800,000 ducati (Lettere pittoriche,
I, append. 48).




157.  Per ciò che riguarda Cosimo (1433-1465) e suo nipote Lorenzo
il Magnifico (morto nel 1492), l'autore si astiene da ogni
giudizio sulla loro politica interna. Veggasi un'accusa molto autorevole
(di Gino Capponi) nell'Arch. Stor., I, p. 315 e segg. — Le
lodi tributate a Lorenzo da Roscoe sembrano essere state quelle
che principalmente provocarono una reazione (Sismondi, Histoire
des républiques italiennes, fra molti altri).




158.  Francesco Burlamacchi, il padre del capo dei protestanti
lucchesi, Michele Burlamacchi. Cfr. Arch. Stor., Append. tom. II,
p. 176. — Come Milano colla sua durezza verso le città sorelle
dal secolo XI al XIII facilitò la formazione di un grande Stato
dispotico, è noto universalmente. Anche allo spegnersi della dinastia
de' Visconti nel 1447, Milano nocque alla libertà dell'Italia
superiore col rifiutare ricisamente una federazione di città con
parità di diritti. Cfr. Corio, fol. 358 e segg.




159.  Nella terza domenica dell'Avvento del 1494 il Savonarola predicò
sul modo di attuare una costituzione come segue: le sedici
compagnie della città dovrebbero preparare un progetto, i gonfalonieri
scegliere i quattro migliori, e da questi la Signoria
l'ottimo! — Ma le cose poi andarono diversamente, e precisamente
per l'influenza stessa del Frate.




160.  Quest'ultima denominazione per la prima volta nel 1527,
dopo la cacciata de' Medici. Veggasi il Varchi, I, 121 ecc.




161.  Machiavelli, Storie fiorent., lib. III. «Un savio dator delle
leggi» poteva salvar Firenze.




162.  Varchi, Storie fiorent., I, p. 210.




163.  Discorso sopra il riformar lo Stato di Firenze, nelle Opere
minori, p. 207.




164.  La stessa opinione, senza dubbio tolta di qui, incontrasi in
Montesquieu.




165.  Per un tempo un po' posteriore (1522?) si confronti il giudizio
spaventevolmente sincero di Guicciardini sulla condizione e
sull'inevitabile organizzazione del partito mediceo, Lettere di Principi,
III, fol. 124 (ediz. Venez. 1577).




166.  Aen. Sylvii Apologia ad Martinum Mayer, p. 701. — In
modo simile Machiavelli, Discorsi, I, 55 e l. c.




167.  Quanto una mezza cultura e una forza d'istruzione affatto
moderna ponno influire sulla politica, appare dai parteggiamenti
del 1535. V. Della Valle, Lettere Sanesi, III, p. 317. — Un certo
numero di merciai, esaltati dalla lettura di Livio e dai Discorsi
di Machiavelli, pretendono sul serio i tribuni del popolo ed altre
magistrature romane contro il mal governo dei nobili e della burocrazia.




168.  Pierio Valeriano, De infelicit. literator., parlando di Bartolommeo
Della Rovere.




169.  Senarega, De reb. genuens., presso Murat. XXIV, col. 548.
Sulla poca sicurezza v. specialmente alle col. 519, 525, 528, ecc.
V. il discorso molto esplicito dell'inviato all'occasione della cessione
dello Stato a Francesco Sforza, presso Cagnola, Archivio
Stor. III, p. 165 e segg. La figura dell'arcivescovo, doge, corsaro
e (più tardi) cardinale Paolo Fregoso si distacca notevolmente
dal quadro generale delle condizioni italiane.




170.  Baluz. Miscell., ediz. Mansi, t. IV, p. 81 e segg.




171.  Così, benchè tardi oggimai, il Varchi, Stor. fiorent. I, 57.




172.  Galeazzo Maria Sforza nel 1467 dice veramente all'inviato di
Venezia il contrario, ma questa non è che una vanitosa millanteria.
Cfr. Malipiero, Annali veneti, Arch. stor. VII, 1, p. 216
e segg. In ogni occasione città e villaggi si danno spontaneamente
a Venezia, benchè sieno tali, che per lo più escono dalle mani di
qualche tiranno, mentre Firenze è costretta a tener soggette colla
forza le vicine repubbliche avvezze alla libertà, come osserva
Guicciardini (Ricordi, n. 29).




173.  In modo affatto speciale in una Istruzione dell'anno 1452
agli inviati spediti a Carlo VII, presso Fabroni, Cosmus adnot. 107.




174.  Comines, Charles VIII, chap. 10: si riguardavano i francesi
come Santi. — Cfr. chap. 17. — Chron. venetum, presso
Murat. XXIV, col. 5, 10, 14, 15. — Matarazzo, Cron. di Perugia,
Arch. stor. XVI, II, p. 23; per non dire di altre numerose testimonianze.




175.  Pii II Commentarii, X, p. 492.




176.  Gingins, Dépêches des ambassadeurs milanais etc. I, p. 26,
153, 279, 283, 285, 327, 331, 345, 359, II, p. 29, 37, 101, 217, 306.
Carlo si espresse una volta di dare Milano al giovane duca di
Orléans.




177.  Niccolò Valori, Vita di Lorenzo.




178.  Fabroni, Laurentius magnificus, adnot. 205 e segg. Perfino
in uno de' suoi Brevi era detto letteralmente: flectere si nequeam
Superos, Acheronta movebo, ma è sperabile che non intendesse
alludere ai Turchi (Villari, Storia di Savonarola, II,
p. 48 dei Documenti).




179.  Per es. Giov. Pontano nel suo Caronte. Sulla fine egli aspetta
uno Stato unitario.




180.  Comines, Charles, VIII, chap. 7. — Come Alfonso cercasse
in guerra di prendere il suo avversario mediante un abboccamento,
ci è narrato da Nantiporto, presso Murat. III, II, col. 1073. — Egli
è il vero predecessore di Cesare Borgia.




181.  Pii II Commentarii, X, p. 492. — V. una fiorita lettera di
Malatesta, nella quale egli raccomanda a Maometto II un pittore
ritrattista, Matteo Passo di Verona, e gli annuncia l'invio di un
libro sull'arte della guerra, probabilmente dell'anno 1463, presso
Baluz. Miscell. III, 113. — Ciò che Galeazzo Maria di Milano disse
nel 1467 ad un incaricato di Venezia, non fu che per millanteria.
Cfr. Malipiero, Ann. veneti. Arch. stor. VII, I, 222. — Intorno a
Boccalino vedi sopra a pag. 35.




182.  Porzio, Congiura de' Baroni, l. I, p. 4. Che Lorenzo vi abbia
avuto una mano è appena credibile.




183.  Chron. venetum, presso Murat. XXIV, col. 14 e 76.




184.  Malipiero, l. c. p. 565, 568.




185.  Trithem, Annales Hirsaug. ad an. 1490, tom. II, p. 535
e segg.




186.  Malipiero, l. c. p. 161. Cfr. p. 152. — Sulla consegna di Zizim
a Carlo VIII veggasi a p. 145, dove appare chiaramente che
esisteva una corrispondenza delle più vergognose tra Alessandro
e Bajazet, anche se dovessero essere soppressi i documenti riportati
da Burcardo.




187.  Bapt. Mantuanus, De calamitatibus temporum, sulla fine
del secondo libro, nel canto della Nereide Dori alla flotta turca.




188.  Tommaso Gar, Relazioni della Corte di Roma, I, p. 55.




189.  Ranke, Geschichten der romanischen und germanirchen
Völker. — L'opinione del Michelet (Réforme, p. 467), che i Turchi
avrebbero finito per fondersi con gli occidentali, non mi persuade
affatto. — Forse per la prima volta la missione riserbata alla
Spagna trovasi indicata nel discorso solenne, che Fedra Inghirami
nel 1510 tenne alla presenza di Giulio II, per festeggiare la presa
di Bugia operata dalla flotta di Ferdinando il cattolico. Cfr. Anecdota
litteraria, II, p. 149.




190.  Fra gli altri il Corio, fol. 333. Cfr. il contegno tenuto con lo
Sforza, fol. 329.




191.  Nic. Valori. Vita di Lorenzo. — Paul. Jovius, Vita Leonis X,
L. I: quest'ultimo certamente dietro fonti autorevoli, benchè non
senza rettorica.




192.  Se il Comines in questa e in mille altre occasioni osserva
e giudica non meno oggettivamente di qualsiasi italiano, bisogna
anche tener conto dei rapporti ch'egli ebbe con gli Italiani, specialmente
con Angelo Catto.




193.  Cfr. per es. Malipiero, l. c. p. 216, 221, 236, 237, 478 ec.




194.  Presso Villari, la Storia di G. Savonarola, vol. II, p. XLIII
dei Documenti, tra i quali trovansi anche altre importanti lettere
politiche. — Altri documenti della fine del secolo XV specialmente
presso il Baluzio, Miscellanea, ed. Mansi, vol. I.




195.  Pii II Commentarii, L. IV, p. 190 ad a. 1459.




196.  Paul. Jovius, Elogia. Ciò fa ricordare Federigo di Urbino,
che si sarebbe vergognato di tollerare nella sua biblioteca un libro
stampato. Cfr. Vespas. fiorent.




197.  Porcellii Commentaria Jac. Piccinini presso Murat. XX.
Una continuazione per la guerra del 1453 ibid. XXV.




198.  Per isbaglio il Porcellio dice Scipione Emiliano, mentre intende
il vecchio Africano.




199.  Simonetta, Hist. Franc. Sfortiae, presso Murat. XXI, c. 630.




200.  Egli viene trattato anche come tale. Cfr. Bandello, parte I,
nov. 40.




201.  Cfr. per es. De obsidione Tiphernatium nel 2.º volume dei
Rer. ital. scriptores ex codd. florent., col. 690. Avvenimento molto
caratteristico dell'anno 1474. — Il duello del maresciallo Boucicault
con Galeazzo Gonzaga 1406, presso Cagnola, Arch. Stor. III,
p. 25. — Come Sisto IV onorasse i duelli delle sue guardie, è
raccontato dall'Infessura. I suoi successori emanarono Bolle contro
il duello in generale. Sept. Decretal. V, tit. 17.




202.  I particolari nell'Arch. Stor. Append. T. V., ed in una lettera
presso Baluz. Miscell. III, p. 158, nella quale le truppe dello
Sforza sono rappresentate come una delle più terribili orde di
mercenari, che sieno mai state.




203.  Una volta per sempre rimandiamo qui alla Storia dei Papi
di Ranke (v. I), e a quella di Sugenheim Sull'origine e lo sviluppo
dello Stato della Chiesa.




204.  Sull'impressione delle benedizioni di Eugenio IV in Firenze
veggasi Vespas. fiorent. 18. — Sulla maestà delle funzioni ecclesiastiche
di Niccolò V, v. Infessura (Eccard. II, col. 1883 e segg.)
e J. Manetti Vita Nicolai V (Murat. III, II, col. 923). — Sugli
omaggi resi a Pio II, v. Diario ferrarese (Murat XXI. col. 205),
e Pii Comment. passim, specialmente IV, 201, 204, XI, 562. Anche
assassini di professione non osano attentare alla vita del Papa. — Le
grandi funzioni in chiesa furono trattate come cosa di molta
importanza dal vanitoso Paolo II (Platina, l. c. 321) e da Sisto IV,
che, ad onta della podagra, celebrò seduto la Messa pasquale
(Jac. Volaterranus, Diarium, Murat. XXIII, col. 131). In modo abbastanza
notevole il popolo fa distinzione tra la forza magica della
benedizione e l'indegnità di chi benedice: quando il Papa nel 1481
non volle dar la benedizione nel dì dell'Ascensione, non gli mancarono
maledizioni e imprecazioni (Ibid. col. 133).




205.  Machiavelli, Scritti minori, pag. 142, nel noto Discorso sulla
catastrofe di Sinigaglia. — Vero è però che gli spagnuoli e i francesi
si mostravano assai più zelanti dei soldati italiani. — Cfr. presso
Paul. Jov., Vita Leonis X (L. II) la scena che precedette
la battaglia di Ravenna, nella quale l'armata spagnuola, allo scopo
di ottenere l'assoluzione, fece ressa intorno al Legato del Papa,
che ne pianse di gioia. Veggasi inoltre (presso lo stesso) ciò che
fecero i Francesi a Milano.




206.  Invece quegli eretici della Campagna, propriamente di Poli,
i quali credevano che un Papa dovesse innanzi tutto avere a distintivo
la povertà di Cristo, potrebbero tutt'al più sospettarsi infetti
di dottrine simili a quelle dei Valdesi. Il modo, con cui vennero
imprigionati sotto Paolo II, è narrato dall'Infessura (Eccard. II,
col. 1893) e dal Platina, pag. 317 ec.




207.  L. B. Alberti: De Porcaria conjuratione, presso Murat. XXV,
col. 309 e segg. — Il Porcari voleva: omnem pontificiam turbam
funditus extinguere. L'autore conclude: video sane, quo stent
loco res Italiae; intelligo, qui sint, quibus hic perturbata esse
omnia conducat.... Egli li chiama extrinsecos impulsores, e crede
che il Porcari avrebbe trovato più tardi degli imitatori. Infatti anche
le idee del Porcari avevano una certa somiglianza con quelle
di Cola di Rienzo.




208.  Ut Papa tantutm vicarius Christi sit et non etiam Caesaris....
Tunc Papa et dicetur et erit pater sanctus, pater omnium,
pater ecclesiae etc.




209.  Pii II, Commentarii, IV, pag. 208 e segg.




210.  Platina, Vitae Paparum, p. 318.




211.  Battista Mantovano, De calamitatibus temporum, L. III.
L'arabo vende l'incenso, il fenicio la porpora, l'indiano l'avorio:
venalia nobis templa, sacerdotes, altaria, sacra, coronae, ignes,
thura, preces, coelum est venale, Deusque.




212.  Si veggano, per es., gli Annales Placentini, presso Murat. XX,
col. 943.




213.  Corio, Storia di Milano, fol. 416-420. Pietro aveva già aiutato
a far cadere la elezione su Sisto V. Infessura, presso Eccard,
Scriptores, II, col. 1895. È notevole che nel 1469 era stato profetizzato,
che dentro tre anni da Savona (patria di Sisto, eletto
nel 1471) sarebbe venuta la salute. V. la lettera colla sua data
presso Baluz. Miscell. III, p. 181. — Secondo il Machiavelli. Stor.
fiorent. L. VII i Veneziani avrebbero avvelenato il cardinale. Certo
è che i motivi non sarebbero loro mancati.




214.  Ancora Onorio II voleva, dopo la morte di Guglielmo I (1127),
incorporare l'Apulia come feudo devoluto a S. Pietro.




215.  Fabroni, Laurentius magnif. adnot. 130. Un referendario
scriveva di ambedue: hanno in ogni elezione a mettere a sacco
questa corte, e sono i maggiori ribaldi del mondo.




216.  Corio, fol. 450.




217.  Un monitorio molto caratteristico veggasi in Fabroni, Laurentius
magnif. adnot. 217, e in estratto presso Ranke, Die römischen
Päpste, I, p. 45.




218.  E fors'anche feudi napoletani, per cui Innocenzo chiamò nuovamente
gli Angioini contro il re Ferrante, che a questo riguardo
faceva il sordo. Il contegno del Papa in questo negozio, e la sua
partecipazione alla seconda congiura dei Baroni rivelano inettitudine
e disonestà ad un tempo. Del suo modo brutale di trattar
colle potenze estere veggasi a pag. 125.




219.  Cfr. specialmente l'Infessura, presso Eccard, Scriptores, II,
passim.




220.  Ad eccezione dei Bentivoglio di Bologna e della casa Estense
di Ferrara. Quest'ultima fu costretta ad imparentarsi: Lucrezia
Borgia fu data in moglie al principe Alfonso.




221.  Secondo il Corio (fol. 479), Carlo pensava ad un Concilio, alla
deposizione del Papa e perfino alla sua deportazione in Francia,
e precisamente all'epoca del suo ritorno da Napoli. Secondo Benedetto
(Charolus VIII, presso Eccard script. II, col. 1584), Carlo,
offeso che il Papa e i cardinali non avessero voluto riconoscerlo
nel nuovo suo regno, avrebbe concepito ancora a Napoli l'idea
de Italiae imperio deque pontificis statu mutando, ma subito
dopo l'avrebbe abbandonata, accontentandosi di umiliare personalmente
Alessandro. Il Papa però si sottrasse a tempo. — I particolari
da questo tempo in avanti presso Pilorgerie, Campagne
et bulletins de la grande armée d'Italie 1494-1495 (Paris, 1866 8.º),
dove si discorre della gravità del pericolo, in cui si trovò più volte
Alessandro (p. III, 117 ecc.). Perfino nel suo ritorno (p. 281 e segg.)
Carlo non pensava a fargli alcun male.




222.  Corio, fol. 550. — Malipiero, Ann. veneti, Arch. stor. VII, I,
p. 318. — Da quale spirito di rapacità fosse dominata la famiglia
intera scorgesi, fra molti altri, dal Malipiero, l. c. p. 585. Un nipote
viene accolto splendidamente a Venezia in qualità di legato
pontificio e vi fa gran bottino di danaro vendendo dispense: le
persone addette al suo servizio rubano, partendo, tutto ciò su cui
possono mettere le mani, anche un arazzo tessuto in oro dell'altare
maggiore di una chiesa di Murano.




223.  Ciò presso il Panvinio (Contin. Platinae, p. 359): insidiis Caesaris
fratris interfectus.... connivente.... ad scelus patre. Testimonianza
certo autentica, contro la quale hanno poco peso le
asserzioni del Malipiero e del Matarazzo, che ne danno la colpa a
Giovanni Sforza. — Anche la commozione profonda di Alessandro
accennerebbe ad una complicità. Quando il cadavere fu estratto dal
Tevere, il Sannazzaro scrisse:



Piscatorem hominum ne te non, Sexte, putemus,

  Piscaris natum retibus, ecce, tuum.







224.  Machiavelli, Opere, ediz. Milan. vol. V, p. 387, 393, 395,
nella Legazione al duca Valentino.




225.  Tommaso Gar, Relazioni della Corte di Roma, I, p. 12
nella Relaz. di P. Capello. Letteralmente è detto: il Papa rispetta
Venezia quanto nessun altro potentato del mondo, e però desidera
che ella (la signoria di Venezia) protegga il figliuolo e dice
voler fare tale ordine, che il Papato o sia suo, ovvero della Signoria
nostra. La parola suo non può riferirsi che a Cesare.
Del resto delle incertezze cagionate dall'uso del pronome possessivo
si ha un saggio nella questione oggidì ancor viva rispetto
alle parole usate dal Vasari nella Vita di Raffaello: «a Bindo
Altoviti fece il ritratto suo» ecc.




226.  Strottii poetae, p. 19, nel poema sulla Caccia di Ercole Strozza,
cui triplicem fata invidere coronam. Poi anche nell'Elegia per
la morte di Cesare, p. 31 e segg.: speraretque olim solii decora
alta paterni.




227.  Ibid. Giove una volta avrebbe promesso: affore Alexandri
sobolem, quae poneret olim Italiae leges, atque aurea saecla referret,
ecc.




228.  Ibid: sacrumque decus majora parantem deposuisse.




229.  Come è noto, egli era congiunto in matrimonio con una
principessa francese della casa di Albret, e n'ebbe una figlia: ma
in qualche modo avrebbe pur cercato di fondare una dinastia.
Non si sa s'egli abbia fatto passi per riprendere il cappello cardinalizio,
quantunque (secondo il Machiavelli, l. c. 285) dovesse
calcolare sopra una prossima morte del padre.




230.  Machiavelli, l. c. p. 334. Dei disegni su Siena, ed eventualmente
su tutta la Toscana, esistevano, ma non erano ancora maturi:
inoltre non si poteva prescindere dall'assenso della Francia.




231.  Machiavelli, l. c. p. 326, 351, 314. — Matarazzo, Cronaca
di Perugia, Arch. stor. XVII. II, p. 137 e 221: egli voleva che
i suoi soldati si acquartierassero a loro piacere, per guisa che
in tempo di pace guadagnavano più ancora, che in tempo di
guerra.




232.  Così Pierio Valeriano, De infelicitate literator., parlando
di Giovanni Regio.




233.  Tommaso Gar, l. c. p. 11.




234.  Paulus Jovius, Elogia, Caesar Borgia. — Nei Commentarii
urbani di Raffaello da Volterra il libro XXII contiene una caratteristica
di Alessandro scritta al tempo di Giulio II, e tuttavia
molto circospetta. Fra le altre cose vi si dice: Roma.... nobilis
jam carnificina facta erat.




235.  Diario ferrarese, presso Murat. XXIV, col. 362.




236.  Paul. Jovius, Historiar. II, fol. 47.




237.  Panvinius, Epitome pontificum, p. 359. Il tentativo d'avvelenamento
contro il posteriore Giulio II veggasi a p. 313. — Secondo
Sismondi (XIII, 246) morì nella stessa maniera anche Lopez,
cardinale di Capua, stato già lunghi anni il confidente di tutti i
segreti: secondo Sanuto (presso Ranke, Röm. Päpste, I, p. 52, nota)
anche il cardinale di Verona.




238.  Prato, Arch. stor. III. p. 254 — Cfr. Attilio Alessio, presso
il Baluz. Miscell. IV, p. 518 e segg.




239.  Ed anche assai sfruttato dal Papa. — Cfr. Chron. venetum,
presso Murat. XXIV, col. 133.




240.  Anshelm, Berner Chronik, III, pag. 146-156. — Trithem.
Annales Hirsaug. II, 579, 584, 586.




241.  Panvin., Cont. Platinae, p. 341.




242.  Da ciò la pompa dei monumenti sepolcrali posti ai prelati
ancor vivi, per togliere ai Papi almeno una parte del bottino.




243.  In onta all'asserzione del Giovio (Vita Alphonsi ducis), resta
sempre incerto, se Giulio realmente abbia sperato di potere indurre
Ferdinando il Cattolico a riporre sul trono di Napoli la dinastia
aragonese, che n'era stata cacciata.




244.  Ambedue le poesie, per es., presso il Roscoe, Leone X ed.
Bossi, IV, 257 e 297. — Ma è anche vero che, quando Giulio nel
luglio del 1511 fu preso da un deliquio di molte ore e fu creduto
morto, le menti più esaltate tra le più illustri famiglie — Pompeo
Colonna ed Antonio Savelli — s'affrettarono tosto a chiamare al
Campidoglio il popolo e ad esortarlo a torsi dal collo il giogo
della tirannia papale, a vendicarsi in libertà.... a pubblica ribellione,
come narra il Guicciardini nel L. X.




245.  Septimo decretal. l. I, t. 3, cap. 1-3.




246.  Franc. Vettori, nell'Arch. stor. VI, 297.




247.  Oltre a ciò si vuole (secondo Paul. Lang. Chronicon Citicense)
che abbia fruttato non meno di 500,000 fiorini d'oro: l'ordine
de' Francescani soltanto, il cui generale diventò cardinale esso
pure, ne pagò 30,000.




248.  Franc. Vettori, l. c. p. 301.--Arch. stor. Appen. I, p. 293
e segg. — Roscoe, Leone X, ed. Bossi, VI, p. 232 e segg. — Tommaso
Gar, l. c. p. 42.




249.  Ariosto, Satire, VI, vs. 106:



Tutti morrete ed è fatal che muoja

Leone appresso. . . . . . . . 







250.  Una combinazione di questa specie può vedersi in un Dispaccio
del card. Bibiena datato da Parigi, 1518, nelle Lettere
de' principi I, 56.




251.  Franc. Vettori, l. c. p. 333.





252.  Presso Roscoe, Leone X, ed. Bessi, VIII. p. 105 e segg. trovasi
una declamazione spedita nel 1517 da Pico al Pirkheimer.
Egli teme che ancor sotto Leone il male prevalga sul bene, et in
te bellum a nostrae religionis hostibus ante audias geri, quam
parari.




253.  Lettere de' principi, I, Roma, 17 marzo 1523: questo Stato
sta per molte cagioni sulla punta di un ago, e Dio voglia che
noi non dobbiamo fuggir presto ad Avignone e agli ultimi confini
dell'oceano. Io veggo prossima dinanzi a me la caduta di
questa spirituale monarchia.... Se Dio non ci ajuta, noi siamo
spacciati. — Se Adriano sia stato avvelenato o no, non si può ricavar
con certezza da Blas Ortiz, Itinerar. Hadriani (Baluz, Miscell.
ed. Mansi, I, p. 386 e segg.); tutto il male sta in questo che
l'opinione pubblica lo supponeva.




254.  Negro, l. c. in data 24 settembre e 9 novembre 1526,
11 aprile 1527.




255.  Varchi, Stor. fiorent. I, 43, 46 e segg.




256.  Paul. Jovius: Vita Pomp. Columnae.




257.  Ranke: Deutsche Geschichte, II, 375 e segg.




258.  Varchi, Storie fiorent. II, 43 e segg.




259.  Ibid., e Ranke, Deutsche Geschichte II, p. 394, nota. Si credeva
che Carlo volesse trasportare la sua residenza a Roma.




260.  V. la sua lettera al Papa, in data di Carpentras, 1.º settembre
1527, negli Anecd. litterar. IV, pag. 335.




261.  Lettere de' principi, I, 72. Il Castiglione al Papa, Burgos 10
dicembre 1527.




262.  Tommaso Gar, Relaz. della Corte di Roma, I, 1527.




263.  I Farnesi poterono tentare ancora qualche cosa di simile,
ma i Caraffa non vi riuscirono.




264.  Petrarca, Epist. fam. I, 3, p. 574, dove egli ringrazia Iddio
di esser italiano. Inoltre l'Apologia contra cujusdam anonymi
Galli calumnias, dell'anno 1367, pag. 1068 e segg.




265.  Io intendo specialmente gli scritti di Wimpheling, Bebel ed
altri nel I vol. degli Scriptores dello Scardio; ai quali sono da
aggiungere per un tempo un po' anteriore un Felice Fabri (Hist.
Svevorum), e per un tempo un po' posteriore un Francesco (Germaniae
exegesis, 1518).




266.  Un esempio per molti: la risposta del Doge di Venezia ad
un inviato fiorentino spedito per trattare degli affari di Pisa
nel 1496, presso il Malipiero, Ann. veneti, Arch. stor. VII, I, p. 427.




267.  Si notino le espressioni uomo singolare, uomo unico per
esprimere i due maggiori gradi dello sviluppo individuale.




268.  In Firenze intorno al 1390 non vi era più nessuna moda
prevalente nei vestiti per uomo, perchè ognuno amava di vestirsi
a modo proprio. Cfr. la canzone di Franco Sacchetti: contro alle
nuove foggie, nelle Rime pubbl. dal Poggiali, p. 52.




269.  Sulla fine del secolo XVI Montaigne, fra molte altre osservazioni,
fa il seguente confronto: «ils (les Italiens) ont plus
communement des belles femmes, et moins des laides que nous;
mais des rares et excellentes beautéz j'estime que nous allons à
pair. Et (je) en juge autant des esprits: de ceux de la commune
façon ils en ont beaucoup plus et evidemment: la brutalité y est
sans comparaison plus rare: d'âmes singulières et du plus hault
estage, nous ne leur en debvons rien». (Essais, L. III, chap. 5,
vol. III, p. 367 dell'edizione di Parigi del 1816).




270.  Ma essi non mancano di mettere in mostra anche quella
delle loro donne, come può notarsi rispetto agli Sforza e ad altre
famiglie regnanti dell'Italia settentrionale. Si confrontino nelle
Clarae mulieres di Jacopo Bergomense le biografie di Giovanna
Malatesta, Paola Gonzaga, Orsina Torella, Bona Lombarda, Riccarda
d'Este, e delle più importanti donne della famiglia Sforza.
Fra esse c'è più d'una virago, cui non manca nemmeno l'ultimo
perfezionamento della individualità, una elevata cultura umanistica.




271.  Franco Sacchetti nel suo Capitolo (Rime pubb. dal Poggiali)
pag. 56, enumera intorno al 1390 più di cento nomi di uomini ragguardevoli
dei partiti dominanti, che erano morti a sua memoria.
Per quante mediocrità possano esservi state fra essi, tuttavia l'insieme
è una testimonianza assai autorevole per comprovare il risveglio
dell'individualità. — Quanto alle «Vite» di Filippo Villani
veggasi più innanzi.




272.  Trattato del governo della famiglia. È stata messa innanzi
una nuova ipotesi, secondo la quale questo scritto sarebbe opera
dell'architetto Leon Battista Alberti. Cfr. Vasari, IV, 54, nota 5,
ed. Lemonnier. — Sul Pandolfini cfr. Vespas. fiorent. p. 379.




273.  Trattato, p. 65 e seg.




274.  Jov. Pontanus, De fortitudine, L. II. Sessant'anni più tardi
Cardano (De vita propria, cap. 32) poteva chiedere amaramente:
quid est patria, nisi consensus tyrannorum minutorum ad opprimendos
imbelles timidos, et qui plerumque sunt innoxii?




275.  De vulgari eloquio, L. I, cap. 6. — Sulla lingua italiana
ideale, cap. 17. — Sulla unità spirituale dei dotti, cap. 18. — Ma
anche il grido dell'esule nel celebre passo del Purg. VIII, 1
e segg. e Parad. XXV, 1.




276.  Dantis Alligherii Epistolae, ed. Carolus Witte, p. 65.




277.  Ghiberti, Secondo commentario, Cap. XV. (Vasari, ed. Lemonnier,
I, p. XXIX).




278.  Codri Urcei vita, in principio delle sue opere. — Veramente
ciò confina col detto: ubi bene, ibi patria. — Le compiacenze
morali, indipendenti da ogni località e privilegio comune a
tutti gli Italiani più colti, alleviavano loro i dolori dell'esiglio.
Del resto il cosmopolitismo è un segno dell'epoca, nella quale si
scoprono nuovi mondi e si anela ad uscire dal vecchio. Accadde
altrettanto in Grecia dopo la guerra peloponnesiaca. Platone, a
detta di Niebuhr, non era un buon cittadino, e Senofonte ancor
meno: Diogene si compiaceva addirittura del suo cosmopolitismo
e si diceva egli stesso ἄπολις, come si legge in Laerzio.




279.  Boccaccio, Vita di Dante, p. 16.




280.  Gli angeli, che egli nel giorno anniversario della morte di
Beatrice disegnò sopra una tavoletta (Vita nuova, p. 61), potrebbero
essere stati qualche cosa di più che un semplice lavoro da
dilettante. Leonardo Aretino dice, che egli disegnava egregiamente
e che amava grandemente la musica.




281.  Per queste notizie e le seguenti veggasi specialmente Vespasiano
fiorentino, fonte importantissima per la storia della cultura
fiorentina nel secolo XV. Cfr. p. 359, 379, 401 ecc. — Poi
la bella e istruttiva Vita Jannottii Manetti (nato nel 1396) presso
Murat. XX.




282.  Ciò che segue è tolto in via di esempio dalla caratteristica
di Pandolfo Collenuccio del Perticari, presso Roscoe, Leone X,
ed. Bossi, III, p. 197 e segg. e nelle Opere del conte Perticari,
Milano, 1823, v. II.




283.  Presso Muratori XXV, col. 295 e segg., e come complemento
a ciò Vasari, IV, 52 e seg. — Universale dilettante almeno, e al
tempo stesso maestro in molte specialità fu, per esempio, Mariano
Socini, se si presta fede alla caratteristica che ne dà Enea
Silvio (Opera, p. 622, Epist. 112).




284.  Cfr. Ibn Firnas. presso Hammer, Literaturgesch. der Araber,
I, Introduz. p. 51.




285.  Quicquid ingenio esset hominum cum quadam effectuum
elegantia, id prope divinum ducebat.




286.  Quest'opera perduta è quella che dai moderni è ritenuta
sostanzialmente identica col Trattato del Pandolfini (v. sopra, p. 181
nota).




287.  Nella sua opera De re aedificatoria, L. VIII, cap. 1, si trova
una definizione di ciò che potrebbe dirsi una bella via: si modo
mare, modo montes, modo lacum fluentem fontesve, modo aridam
rupem aut planitiem, modo nemus vallemque exhibebit.




288.  Un autore per molti, Flavio Biondo, Roma triumphans, L. V,
p. 117 e seg., dove sono raccolte le definizioni della gloria date
dagli antichi e dove si concede anche al cristiano di aspirarvi. — Lo
scritto di Cicerone De gloria, che il Petrarca possedeva, è
andato perduto, come è noto universalmente.




289.  Paradiso, XXV, sul principio: Se mai continga, ecc. Cfr.
Boccaccio, Vita di Dante, p. 49. Vaghissimo fu d'onore e di
pompa, e per avventura più che alla sua inclita virtù non si
sarebbe richiesto.




290.  De vulgari eloquio, L. I, c. I. In modo specialissimo De
Monarchia, L. I, c. I, dove egli vuole dar l'idea della monarchia,
non solamente per essere utile al mondo, ma anche ut palmam
tanti bravii primus in meam gloriam adipiscar.




291.  Convito, ed. Venezia 1529, fol. 5 e 6.




292.  Paradiso, VI, 112 e seg.




293.  Per esempio: Inferno, VI, 89, XIII, 53, XVI, 85, XXXI, 127.




294.  Purgatorio, V, 70, 37, 133, VI, 26, VIII, 71, XI, 31, XIII, 14.




295.  Purgatorio, XI, 79-117. Oltre la gloria, quivi si trovano confusamente
grido, fama, rumore, nominanza, onore, tutti sinonimi
della stessa cosa. — Boccaccio poetava, com'egli confessa
nella Lettera di Giov. Pizinga (Opere volgari), vol. XVI, perpetuandi
nominis desiderio.




296.  Scardeonius, de urb. Patav. antiq. (Graev, Thesaur. VI, III,
col. 260). È incerto se si debba leggere cereis, muneribus, o per
avventura certis muneribus. — L'individualità alquanto spiccata
del Mussato può riscontrarsi dalla solennità, con cui è scritta la
sua Storia di Enrico VII.




297.  Epistola de origine et vita ecc. al principio delle sue opere:
Franc. Petrarca posteritati salutem. Certi critici moderni, che si
scagliano contro la vanità del Petrarca, al suo posto avrebbero
difficilmente saputo serbare tanta bontà e sincerità d'animo,
come lui.




298.  Opera, p. 117: De celebritate nominis importuna.




299.  De remediis utriusque fortunae, passim.




300.  Epist. seniles, III, 5. Un'idea della celebrità del Petrarca
ce la dà, per esempio, Biondo Flavio (Italia illustrata, p. 416)
cento anni più tardi, quando ci assicura che anche un dotto non
ne saprebbe di più intorno al re Roberto il buono, se il Petrarca
non l'avesse così spesso e con tanto affetto ricordato.




301.  Epist. seniles, XIII, 3, p. 918.




302.  Filippo Villani, Vite, p. 19.




303.  L'una cosa e l'altra trovansi indicate nell'iscrizione sepolcrale
del Boccaccio: Nacqui in Firenze al Pozzo Toscanelli: Di
fuor sepolto a Certaldo giaccio ecc. — Cfr. Opere Volgari di
Boccaccio, vol. XVI, p. 44.




304.  Mich. Savonarola, De laudibus Patavii, presso Murat. XXIV,
col 1157.




305.  La deliberazione del Consiglio di Stato del 1396 coi motivi
presso Gay, Carteggio, I, pag. 123.




306.  Boccaccio, Vita di Dante, p. 39.




307.  Franco Sacchetti, Nov. 121.




308.  La prima nel noto sarcofago presso S. Lorenzo, la seconda
nel Palazzo della Ragione, sopra una porta. I particolari del ritrovamento
nel 1411 v. Misson, Voyage en Italie, vol. I.




309.  Vita di Dante, l. c. Come mai dopo la battaglia di Filippi
sarà stato trasportato a Parma il corpo di Cassio?




310.  Nobilitatis fastu, ed anzi sub obtentu religionis, dice Pio II
(Comment. X, p. 473). Questa nuova specie di gloria doveva dispiacere
a taluni, che erano avvezzi ad altra e di tutt'altra specie.




311.  Cfr. Keyssler, Neueste Reisen, p. 1016.




312.  Plinio il Vecchio, come è noto, è oriundo di Verona.




313.  Questo si riscontra anche nello scritto notevolissimo: De
laudibus Papiae (Murat. X) del secolo XIV: molto orgoglio municipale,
ma nessuna gloria speciale ancora.




314.  De laudibus Patavii, presso Murat. XXIV, col 1151 e segg.




315.  Nam et veteres nostri tales aut divos aut aeterna memoria
dignos non immerito praedicabant. Quum virtus summa sanctitatis
sit consocia et pari emantur praetio.




316.  Nei Casus virorum illustrium del Boccaccio solo il nono
ed ultimo libro abbracciano un tempo, che non è antico. Ugualmente
ancor più tardi nei Commentari urbani di Raffaele da Volterra
il solo vigesimo primo, che è il nono dell'antropologia: il vigesimo
secondo e il vigesimo terzo parlano specialmente di Papi e
imperatori. — Nell'opera De claris mulieribus dell'agostiniano
Jacopo Bergomense (intorno al 1500) prevale l'antichità e ancor
più la leggenda, ma poi seguono alcune preziose biografie di donne
italiane. Presso lo Scardeonio, (De urb. patav. antiq. Graev.
Thesaur. VI, III, col. 405 e segg.) vengono nominate soltanto donne
celebri padovane: prima una leggenda del tempo delle invasioni
barbariche: poi alcune scene tragiche delle lotte dei partiti nei
secoli XIII e XIV; poi alcune ardite eroine, fondatrici di conventi,
politicanti, medichesse, una madre di molti ed illustri figli,
una letterata, una contadinella, che muore per salvare la sua innocenza,
e per ultimo la bella e colta donna del secolo XIV, per la
quale ognuno scrive poesie, nonchè la poetessa e la novellatrice.
Un secolo più tardi, a tutte queste celebrità padovane si avrebbe
potuto aggiungere la professoressa. — Le celebri donne di casa
d'Este, nell'Ariosto, Orl. fur. XIII.




317.  Viri illustres di B. Facio, pubbl. dal Mehus, una delle opere
più importanti in questo genere, del secolo XV, che io disgraziatamente
non potei consultare.




318.  Un poeta latino del secolo XII, che col suo canto cerca
l'elemosina di un vestito, si esprime in questo senso. V. Carmina
Burana, p. 76.




319.  Boccaccio, Opere volgari, vol. XVI, nel sonetto 13.º: Pallido,
vinto ecc.




320.  Fra gli altri presso Roscoe, Leone X, ed. Bossi, IV, p. 203.




321.  Angeli Politiani Epp. L. X.




322.  Paul. Jovius, De romanis piscibus, Praefatio (1525), dove
dice che la prima Decade delle sue storie sarebbe tra breve pubblicata
non sine aliqua spe immortalitatis.




323.  Cfr. a questo riguardo i Discorsi, I, 27. La tristizia può
avere la sua grandezza ed essere in alcuna parte generosa: la
grandezza può tener lontana da un fatto l'infamia: l'uomo
può onorevolmente essere un tristo, in contrapposto ad uno perfettamente
buono.




324.  Storie fiorent. l. VI.




325.  Paul. Jov. Elogia, parlando di Mario Molza.




326.  Il medio-evo è ricco di poesie così dette satiriche, ma la
satira non è ancora individuale, bensì quasi affatto generale ed
astratta, rivolta contro classi intere, corporazioni, popolazioni ecc.,
e quindi anche facilmente assume un colore e un andamento didascalico.
Il tipo generale di questa tendenza si ha principalmente
nella favola del Reineke Fuchs, sotto tutte le forme con cui fu
redatta presso i diversi popoli d'occidente. Per la letteratura
francese di questa parte speciale veggasi l'eccellente nuova opera
di Lenient: La satire en France au moyen-âge.




327.  In via eccezionale vi si trova anche un'arguzia insolente,
Nov. 37.




328.  Inferno, XXI e XXII. L'unico che potrebbe paragonarsi
con Dante, è Aristofane.




329.  Un modesto principio nelle Opere, p. 421 e segg., e nel
Rerum memorand. libri IV. Altro saggio si ha nelle Epp. Seniles,
X, 2, p. 868. Il giuoco di parole si risente spesso del luogo
dove si ricoverò nel medio-evo, il convento.




330.  Nov. 40, 41: il condottiere è Ridolfo da Camerino.




331.  La nota farsa di Brunellesco e del grasso legnajuolo, per
quanto sia spiritosa, merita però sempre di esser detta crudele.




332.  Ibid, Nov. 49. E tuttavia, secondo la Nov. 67, si credeva
che un romagnuolo qualunque superasse in malizia il più malizioso
fiorentino.




333.  Agn. Pandolfini, Il governo della famiglia, p. 48.




334.  Franco Sacchetti, Nov. 156: Nov. 24. Le facetiae del Poggio,
quanto alla sostanza, sono molto affini alle novelle del Sacchetti:
burle, insolenze, equivoci di uomini semplici congiunte coll'oscenità
più raffinata, poi parecchi giuochi di parole, che rivelano
il filologo. — Su L. B. Alberti cfr. a pag. 188 e segg.




335.  Conseguentemente anche nelle novelle degli italiani, il cui
contenuto è tolto di là.




336.  Secondo il Bandello, IV, Nov. 2, il Gonnella sapeva contraffare
la fisonomia e i tratti di chicchessia, e imitare tutti i
dialetti d'Italia.




337.  Paul. Jovius, Vita Leonis X.




338.  Erat enim Bibiena mirus artifex hominibus aetate vel
professione gravibus ad insaniam impellendis. Ciò fa venire in
mente lo scherzo che usò Cristina di Svezia co' suoi filologi.




339.  Il cannocchiale io non l'ho tolto soltanto dal ritratto di
Raffaello, dove esso può essere interpretato piuttosto come una
lente per osservare le miniature del libro delle preghiere, ma da
una notizia del Pellicano, secondo la quale Leone osservava una
processione di monaci mediante uno specillum (cfr. il Zuricher
Taschenbuch del 1858, p. 177), e dal cristallo concavo menzionato
dal Giovio, di cui Leone si serviva nelle cacce. — Secondo Attilio
Alessio (Baluz. Miscell. IV, 518): oculari ex gemina (gemma?)
utebatur, quam manu gestans, signando aliquid videndum esset,
oculis admovebat.




340.  Essa non manca neanche nelle arti figurative, e basta ricordare
a questo proposito la nota parodia, colla quale si mettono
tre scimmie a rappresentare il celebre gruppo del Laocoonte.
Soltanto simili fatti si limitarono d'ordinario a semplici disegni
a mano, dei quali taluni andarono anche distrutti. La caricatura
è poi qualche cosa di essenzialmente diverso: Leonardo ne' suoi
grotteschi (Biblioteca Ambrosiana) rappresenta il brutto, in quanto
abbia in sè del comico, ed innalza con ciò questo carattere comico
a suo talento.




341.  Jovian. Pontan. De Sermone. Egli constata una speciale attitudine
al motteggio, oltre che nei Fiorentini, anche nei Sanesi e
nei Perugini, e per cortesia vi aggiunge poi anche la corte spagnuola.




342.  Il Cortigiano, L. II, fol. 74 e segg. — La derivazione del
motto dal contrasto, benchè non ancora abbastanza chiaramente,
nel fol. 76.




343.  Galateo del Casa, ed. Venez. 1789, p. 26 e segg. 48.




344.  Lettere pittoriche, I, 71, in una lettera di Vincenzo Borghini
del 1577. — Machiavelli, Storie fior. l. VII dice dei giovani signori
di Firenze dopo la metà del secolo XV: gli studi loro erano
apparire col vestire splendidi, e col parlare sagaci ed astuti, e
quello che più destramente mordeva gli altri, era più savio e
da più stimato.




345.  Cfr. l'orazione funebre di Fedra Inghirami per Lodovico
Podacataro (1505) negli Anecd. litt. I, 319. — Il raccoglitore di
scandali Massaino è menzionato da Paul. Jov. Dialogus de viris
litt. illustr. (Tiraboschi, T. VII, parte IV, p. 1631).




346.  Così la pensava in complesso Leone X e non a torto: per
quanto i motteggiatori, dopo la sua morte, si sieno occupati di lui,
non hanno potuto tuttavia traviare l'opinione pubblica già formatasi
a suo riguardo.




347.  In questo caso si trovò il card. Ardicino della Porta, che
nel 1491 voleva deporre la sua dignità e rifugiarsi in qualche
lontano convento. Cfr. Infessura, presso Eccard, II, col. 2000.




348.  V. la sua orazione funebre negli Anecd. litter. IV, p. 315.
Nella Marca di Ancona egli mise insieme una squadra di contadini,
che fu impedita di agire soltanto dal tradimento del duca di
Urbino. — I suoi bei madrigali amorosi, presso Trucchi, Poesie
ined. III, p. 123.




349.  Com'egli adoprasse la lingua alla tavola di Clemente VII
v. nel Giraldi, Hecatommithi, VII, Nov. 5.




350.  Tutti i pretesi consigli tenutisi per rovesciare la statua di
Pasquino, presso P. Jov. Vita Hadriani, furono attribuiti ad
Adriano e sono da riportare a Sisto IV. — Cfr. nelle Lettere
de' principi I, la lettera del Negro in data 7 aprile 1523. Pasquino
aveva nel giorno di S. Marco una festa speciale, che il Papa proibì.




351.  Per es. il Firenzuola, Opere, v. I, p. 126, nel Discorso degli
animali.




352.  Al duca di Ferrara, 1 gennaio 1536: «Voi viaggerete ora
da Roma a Napoli, ricreando la vista avvilita nel mirar le miserie
pontificali con la contemplatione delle eccellenze imperiali»




353.  Come egli con ciò si fosse reso terribile specialmente agli
artisti, non è qui il luogo di dimostrarlo. — Il mezzo di cui in
Germania si servì la Riforma per dar pubblicità a singole questioni
speciali, è l'opuscolo: l'Aretino invece è giornalista in questo
senso, che cioè prova un bisogno continuo di pubblicare.




354.  Per esempio, nel Capitolo all'Albicante, cattivo poeta di
quel tempo: ma sventuratamente non è possibile citare i passi
relativi.




355.  Lettere, ediz. Venez. 1539, fol. 12, del 31 maggio 1527.




356.  Nel primo Capitolo a Cosimo.




357.  Gay, Carteggio, II, p. 332.




358.  V. L'imprudente lettera del 1536 nelle Lettere pittor. I, Append.
34. — Cfr. sopra pag. 198 intorno al culto reso alla casa
dove nacque il Petrarca nella stessa Arezzo.




359.  


L'Aretin, per Dio grazia, è vivo e sano,

  Ma il mostaccio ha fregiato nobilmente,

  E più colpi ha, che dita in una mano.

             (Mauro, Capitolo in lode delle bugie).







360.  Si vegga, per esempio, la lettera al cardinale di Lorena,
Lettere, ediz. Venez. 1539, in data 21 novembre 1534, come anche
le lettere a Carlo V.




361.  Perciò che segue veggasi Gay, Carteggio, II, p. 335, 337, 345.




362.  Lettere, ed. Venez. 1539, fol. 15, in data 16 giugno 1529.




363.  Forse era la speranza di ottenere il cappello cardinalizio e
forse il timore dei processi dell'Inquisizione, che cominciavano e
che egli ancora nel 1535 aveva osato biasimare (v. l. c. fol. 37),
ma che dopo la riorganizzazione del Tribunale avvenuta nel 1542
improvvisamente tornarono in vita e ridussero ognuno al silenzio.




364.  Carmina Burana nella «Biblioteca della Società letteraria
di Stuttgard», vol. XVI. — La dimora in Pavia (pag. 68, 69), le
località italiane in generale, la scena colla pastorella sotto l'ulivo
(pag. 145), la vista di un pino come albero di grande ombra in un
prato (pag. 156), l'uso ripetuto della parola bravium (p. 137, 144),
e più ancora la forma Madii per Maji (p. 141) sembrano appoggiare
la nostra ipotesi.[365] — Il chiamarsi l'autore Gualtiero non
giustifica le induzioni sulla sua origine. Comunemente si suole identificarlo
con Gualtiero de Mapes, canonico di Salisbury e cappellano
dei re d'Inghilterra verso la fine del secolo XII. Ultimamente si
è creduto di riconoscerlo in un certo Gualtiero da Lilla o da Chatillon.
Veggasi Giesebrecht, presso Wattenbach: Deutschlands
Geschichtsquellem im Mittelalter, pag. 431 e segg.




365.  Veramente, studiando da capo a fondo questa Raccolta singolarissima
di Canti goliardici, non si saprebbe al tutto consentire nell'opinione
quì manifestata dall'illustre Autore. Il trovare in molti di essi inserite
espressioni francesi, tedesche ed inglesi li farebbe credere piuttosto patrimonio
di tutta Europa, come d'altra parte sarebbe anche espressamente
indicato da ciò che vi si legge a pag. 252, che cioè l'ordine dei vaganti
accoglie in sè uomini d'ogni nazione, teutoni e boemi, slavi e romani. Nota del Traduttore.




366.  Come l'antichità possa servir di guida e ammaestramento
in tutte le condizioni più elevate della vita, ce lo mostra a grandi
tratti Enea Silvio (Opp. p. 603 nella Epist. 105 all'arciduca Sigismondo).




367.  Pei particolari rimandiamo a Roscoe: Lorenzo il Magnifico
e Leon X, nonchè a Voigt: Enea Silvio, e a Papencordt: Storia
della città di Roma nel Medio-Evo. — Chi vuol farsi un'idea
dell'estensione, che si dava agli studi degli uomini colti sul principio
del secolo XVI, consulti, prima d'ogni altro libro, i Commentarii
urbani di Raffaele da Volterra. Quivi si vedrà come l'Antichità
costituiva la parte più sostanziale di ogni ramo dello scibile,
dalla geografia e dalla storia locale sino alle biografie di tutti i
potenti ed illustri personaggi, alla filosofia popolare, alla morale,
alle singole scienze speciali e perfino all'analisi dell'intero sistema
aristotelico, con cui l'opera si chiude. E per conoscere tutta l'importanza
di quest'opera come fonte per la storia della cultura, bisognerebbe
confrontarla con tutte le anteriori enciclopedie. Una
trattazione circostanziata e completa di questo tema trovasi nell'eccellente
opera di Voigt: Die Wiederbelebung des classischen
Alterthums.




368.  L'argomento toccato qui solo di passaggio è stato in seguito
svolto in grandi proporzioni nell'opera di Gregorovius «Storia
della città di Roma nel Medio-Evo», alla quale rimandiamo una
volta per sempre.





369.  Presso Gugl. Malmesb. Gesta regum Anglor. L. II, § 169,
170, 203, 206 (ed. Londini, 1840, vol. I, pag. 277 e segg. pag. 354
e segg.) sono ricordati molti sogni di cercatori di tesori, indi è
fatta menzione di Venere apparsa sotto forma di amoroso fantasma,
e finalmente si parla del ritrovamento del corpo di Pallante,
figlio di Evandro, intorno alla metà del secolo XI. — Cfr. Iac. ab
Aquis, Imago Mundi (Hist. patr. Monum. Script. T. III, col. 1603),
sull'origine della casa Colonna con riferimento all'invenzione di
tesori nascosti. — Oltre alle storie dei tesori disseppelliti, il Malmesbury
riporta tuttavia anche l'elegia di Idelberto di Mans, vescovo
di Tours, che è uno degli esempi più singolari di entusiasmo
umanistico nella prima metà del secolo XII.




370.  Dante, Convito, Tratt. IV, cap. 5.




371.  Epp. familiares, VI, 2, (p. 657); altrove parla di Roma
prima di averla veduta, (ibid. II, 9, p. 600); cfr. II, 14.




372.  Dittamondo, II, cap. 3. Il corteo fa risovvenire in parte le
ingenue figure dei tre Re Magi e il loro seguito. — La descrizione
della città, II, cap. 31, non è senza pregi dal lato archeologico. — Secondo
il Polistore (Murat. XXIV, col. 845) nel 1366 Nicolò
ed Ugo d'Este fecero un viaggio a Roma, per vedere quelle magnificenze
antiche, che al presente si possono vedere in Roma.




373.  Citiamo di passaggio un fatto, che mostra come anche fuori
d'Italia nel medio-evo si riguardasse Roma come una cava di
marmi e di pietre: il celebre abate Suggero, che (intorno al 1140)
cercava imponenti colonne per la sua fabbrica di S. Dionigi, pensò
in sulle prime niente meno che ai monoliti di granito delle terme
di Diocleziano, ma poi mutò consiglio: V. Sugerii libellus alter,
presso Duchesne, Scriptores, IV, p. 352. — Senza dubbio Carlomagno
non aveva avuto pretese così esorbitanti.




374.  Poggii Opera fol. 50 e segg. Ruinarum urbis Romae descriptio.
Intorno al 1430, vale a dire poco prima della morte di
Martino V. — Le terme di Caracalla e di Diocleziano avevano
ancora il loro rivestimento e le loro colonne.




375.  Il Poggio, come uno dei primi raccoglitori di iscrizioni, appare
da una lettera riportata nella Vita Pogii, presso Muratori, XX,
col. 177, e come raccoglitore di busti col. 183.




376.  Fabroni, Cosmus, Adnot. 86. Da una lettera di Alberto degli
Alberti a Giovanni Medici. — Sulle condizioni di Roma sotto
Martino V veggasi il Platina, p. 277, e durante l'assenza di Eugenio
IV si consulti Vespasiano Fiorent. p. 21.




377.  Ciò che segue, è tolto da Jo. Ant. Campanus, Vita Pii II,
presso Murat. III, II, col. 980 e segg. — Pii II Commentarii
p. 48, 72 e segg. 206, 248 e segg. 501 e altrove.




378.  Boccaccio, Fiammetta, cap. 5.




379.  Leandro Alberti, Descriz. di tutta l'Italia, fol. 285. — Secondo
Leonardo Aretino (Baluz. Miscell. III, p. III) Ciriaco percorse
l'Etolia, l'Acarnaia, la Beozia, il Peloponneso e vide Sparta,
Argo ed Atene.




380.  Due esempi per molti: la favolosa storia primitiva di Milano
nel Manipulus, (Murat. XI, col 552) e quella di Firenze, sul
principio della Cronaca di Ricordano Malaspini e presso Giov. Villani,
secondo il quale Firenze aveva ragione di osteggiar Fiesole
anti-romana e ribelle, mentre essa nutriva sentimenti così schiettamente
romani (I, 9, 38, 41, II, 2). — Dante, Inf. XV, 76.




381.  Commentarii, p. 206, nel libro IV.




382.  Mich. Cannesius, Vita Pauli II, presso Murat. III, II, col. 993.
L'autore, per la pretesa parentela col Papa, non vuol essere scortese
nemmeno con Nerone: egli dice soltanto: de quo rerum
scriptores multa ac diversa commemorant. — Più singolare ancora
parrà che la famiglia Plato di Milano si lusingasse di discendere
dal grande Platone, e che Filelfo osasse dire ciò in un discorso
per nozze e ripeterlo poscia in un elogio del giurista
Teodoro Plato, come altresì che un Giovannantonio Plato al ritratto
in rilievo del filosofo da lui scolpito (nel cortile del palazzo
Magenta in Milano) non esitasse a porre un'iscrizione, nella quale
si leggeva: Platonem suum, a quo originem et ingenium refert.




383.  Su ciò veggasi il Nantiporto, presso Murat. III, II, col. 1094;
e l'Infessura, presso Eccard Scriptores, II, col. 1951. — Matarazzo,
nell'Arch. stor. XVI, II, p. 180.




384.  Già sotto Giulio II si continuò a scavare nella persuasione
di trovare altre statue. Vasari XI, p. 302, Vita di Giov. da Udine.




385.  Quatremère, Storia della vita etc. di Raffaello, ed. Longhena,
p. 531.




386.  Lettere pittoriche, II, I. Il Tolomei al Landi, 14 nov. 1542.




387.  Egli voleva curis animique doloribus quacumque ratione
aditum intercludere; le allegre riunioni e la musica lo attraevano
moltissimo, e in tal modo sperava di prolungar la vita. Leonis X
vita anonyma, presso Roscoe, ed. Bossi, XII, p. 169.




388.  Delle satire dell'Ariosto riferisconsi a questo argomento la I
(Perch'ho molto ecc.) e la IV (Poichè, Annibale ecc.).




389.  Ranke, Die röm. Päpste, I, 408 e segg. — Lettere de' principi,
I. Lettera del Negri, 1 settembre 1522.... tutti questi cortigiani
esausti da Papa Leone e falliti.




390.  Pii II Commentarii, p. 251, nel libro V. — Cfr. anche l'elegia
di Sannazzaro in ruinas Cumarum, nel libro II.




391.  Polifilo, Hypnerotomachia, senza numerazione di pagine.
In estratto presso Temanza, p. 12.




392.  Mentre tutti i Padri della Chiesa e tutti i pellegrini non parlano
che di una grotta. Anche i poeti fanno senza del palazzo.
Cfr. Sannazzaro, De partu Virginis, L. II.




393.  Principalmente da Vespasiano Fiorentino, nel vol. X dello
Spicileg. romanum del Mai. L'autore era un librajo fiorentino e
spacciatore di copie, intorno alla metà del secolo XV e dopo.




394.  Come è noto, si spacciarono anche delle falsificazioni, per
trarre in errore o mettere in derisione i dilettanti di antichità.
Veggansi nelle opere bibliografiche, per molti altri, gli articoli
concernenti Annio da Viterbo.




395.  Vespas. Fior. p. 31: Tommaso da Serezana usava dire, che
dua cose farebbe, s'egli potesse mai spendere, ch'era in libri e
murare. E l'una e l'altra fece nel suo pontificato. — Intorno
a' suoi traduttori veggasi Aen. Sylv. De Europa, cap. 58, p. 459,
e Papencordt, Gesch. der Stadt Rom, p. 502.




396.  Vespas. Fior. p. 48 e 658, 665. Cfr. J. Mannetti, Vita Nicolai
V, presso Murat. III, II, col. 925 e segg. — Se e come Calisto
III abbia in parte catalogato la raccolta, veggasi in Vespas.
Fior. p. 284 e segg., coll'avvertenza del Mai.




397.  Vespas. Fior. p. 617 e segg.




398.  Vespas. Fior. p. 547 e segg.




399.  Vespas. Fior. p. 193. Cfr. Marin Sanudo, presso Murat. XXII,
col. 1185 e segg.




400.  Come l'affare sia stato trattato, veggasi presso Malipiero,
Ann. veneti, Arch. Stor. VII, II, p. 663, 655.




401.  Vespas. Fior. p. 124 e segg.




402.  Forse nella presa di Urbino effettuata dalle truppe di Cesare
Borgia? — Si mette in dubbio l'esistenza del manoscritto, ma
non posso indurmi a credere che Vespasiano abbia scambiato il
semplice estratto delle sentenze di Menandro (forse un duecento
versi) con tutte le opere del medesimo, specialmente in una serie
di codici tanto completi (fossero pure il Sofocle e il Pindaro quali
giunsero sino a noi). E non è neanche impossibile, che quel Menandro
una volta o l'altra non torni a rivivere.




403.  Se Piero de' Medici, alla morte del re bibliofilo Mattia Corvino
d'Ungheria, prevede che gli amanuensi dovranno ribassare il
prezzo delle loro mercedi, poichè altrimenti non troveranno più
da occuparsi presso nessuno (e voleva dire, fuorchè presso di noi),
ciò non può intendersi che rispetto ai greci, poichè i calligrafi
abbondavano ancor molto in Italia. — Fabroni, Laurent. Magn.
Adnot. 156. Cfr. Adn. 154.




404.  Gaye, Carteggio, I, p. 164. Una lettera del 1455 sotto Calisto
III. Anche la celebre Bibbia miniata di Urbino è scritta da
un francese, al servizio di Vespasiano. Vegg. D'Agincourt, la Peinture
tab. 78.




405.  Vespas. Fiorent. p. 335.




406.  Anche per le biblioteche di Urbino e di Pesaro (quella di
Aless. Sforza, v. pag. 38) il Papa usò una simile cortesia.




407.  Vespas. Fiorent. pag. 129.




408.  Artes-Quis labor est fessis demptus ab articulis, in una
poesia di Roberto Orso, intorno al 1470, Rerum ital. scriptor. ex
codd. florent. T. II, col. 693. Egli si rallegra un po' prima della
sollecita diffusione, che era a sperarsi, degli autori classici. Cfr.
Libri, Hist. de sciences mathématiques, II, 278 e segg. — Sugli
stampatori di Roma v. Gaspar. Veron. Vita Pauli II, presso Murat.
III, II, col. 1046. Il primo privilegio in Venezia v. Marin Sanudo,
presso Murat. XXII, col. 1189.




409.  Qualche cosa di simile c'era stato già al tempo dei copisti.
V. Vespas. Fiorent. p. 656 e segg. a proposito della Cronaca del
mondo di Zembino da Pistoja.




410.  Fabroni, Laurent. Magn. Adnot. 212. — Ciò accadde rispetto
al libello De exilio.




411.  Cfr. Sismondi, VI, p. 149 e segg.




412.  La morte successiva di questi greci è constatata da Pierio
Valeriano, De infelicitate literator. parlando dei Lascaris. E Paolo
Giovio sulla fine de' suoi Elegia literaria dice dei tedeschi....
quum literae non latinae modo cum pudore nostro, sed graecae
et hebraicae in eorum terras fatali commigratione transierint.
(Intorno al 1540).




413.  Ranke die Päpste, I, 486. — Si confronti la fine di questa
parte del nostro lavoro.




414.  Tommaso Gar, Relazioni della corte di Roma, I, p. 338, 379.




415.  Giorgio da Trebisonda assunto a Venezia nel 1459 con centocinquanta
ducati a professore di rettorica, v. Malipiero, Arch.
stor. VII, II, p. 653. — Sulla cattedra di greco in Perugia v. Arch.
stor. XVI, II, p. 19 dell'Introduzione. — Per Rimini resta il dubbio
se vi si insegnasse il greco; cfr. Anecd. litter. II, p. 300.




416.  Vespas. Fior. p. 48, 476, 578, 614. — Anche fra Ambrogio
Camaldolese conosceva l'ebraico. Ibid. p. 320.




417.  Sisto IV, che alzò l'edifizio per la Vaticana e che l'accrebbe
con molti acquisti, sciupò anche alcuni stipendi a pagare copisti
dal latino, dal greco e dall'ebraico (librarios), v. Platina, Vita
Sixti IV, p. 332.




418.  Pierius Valerian. De infelicit. literat. parlando del Mongajo. — Intorno
al Ramusio cfr. Sansovino, Venezia, fol. 250.




419.  Specialmente nell'importante lettera dell'anno 1485 ad Ermolao
Barbaro, presso Ang. Polit. epist. L. IX. — Cfr. Jo. Pici
Oratio de hominis dignitate.




420.  Come essi medesimi si giudicassero, appare da un passo del
Poggio (De Avaritia, fol. 2), ove è detto, che solo coloro possono
dire di essere vissuti, che scrissero dotti ed eloquenti libri latini
o ne tradussero qualcuno dal greco in latino.




421.  Libri, Histoire des sciences mathém. II, 159 e segg., 258
e seguenti.




422.  Purgatorio XVIII, dove se ne trovano esempi non dubbi:
Maria s'affretta al monte, Cesare alla Spagna; Maria è povera e
Fabrizio disinteressato: — In questa occasione è da far notare
l'introduzione cronologica delle Sibille nell'antica storia profana,
quale fu tentata nel 1360 dall'Uberti nel suo «Dittamondo».




423.  Poeta anche presso Dante (Vita nuova, p. 47) significa soltanto
colui che scrive versi latini, mentre per chi scrive in italiano
si usano le espressioni rimatore, dicitore per rima. Coll'andar
del tempo però queste espressioni e queste idee finiscono col fondersi
reciprocamente.




424.  Anche il Petrarca al colmo della sua gloria ha dei momenti
melanconici e si lagna che la sua cattiva stella lo abbia condannato
a vivere i suoi ultimi anni in mezzo a furfanti (extremi fures).
Nella finta lettera a Livio, Opera, p. 704 e segg.




425.  Più strettamente si tiene il Boccaccio alla poesia propriamente
detta nella sua lettera posteriore al Pizinga, nelle Opere
volgari, vol. XVI. Ma anche qui egli non conosce altra poesia
che quella dell'antichità, e ignora affatto i trovatori.




426.  Boccaccio, Vita di Dante, p. 50: la quale (laurea) non
scienza accresce, ma è dell'acquistata certissimo testimonio e
ornamento.




427.  Paradiso, XXV, 1 e segg. — Boccaccio, Vita di Dante,
p. 50: sopra le fonti di S. Giovanni si era disposto di coronare.
Cfr. Paradiso, I, 25.




428.  La lettera di Boccaccio allo stesso, nelle Opere volgari,
vol. XVI: si praestet Deus, concedente senatu Romuleo...




429.  Matteo Villani V, 26. Vi fu una solenne cavalcata per la
città, nella quale i seguaci dell'imperatore, i suoi baroni, accompagnarono
il poeta. — Anche Fazio degli Uberti fu incoronato,
ma non si sa dove, nè da chi.




430.  Jac. Volaterranus, presso Murat. XXIII, col. 185.




431.  Vespas. Fior. p. 575, 589. — Vita Jan. Manetti, presso Murat.
XX, col. 543. — La celebrità di Leonardo Aretino, anche
vivo, era tale che veniva gente d'ogni paese solo per vederlo, e
uno spagnuolo si gettò in ginocchio dinanzi a lui. Vespas. p. 568. — Pel
monumento di Guarino il magistrato di Ferrara decretò
nel 1461 la somma, allora considerevole, di cento ducati.




432.  Cfr. Libri, Hist. des sciences mathémat. II, p. 92 e segg. — Bologna,
come è noto, era più antica; Pisa per contrario fu una
fondazione di Lorenzo il Magnifico ad solatium veteris amissae
libertatis, come dice Giovio, Vita Leonis X, L. I. — L'università
di Firenze (cfr. Gaye, Carteggio, I, p. 251 sino a 580 passim;
Matteo Villani I, 8; VII, 90) già esistente nel 1321, con obbligatorietà
di studi pei nativi della città, fu ripristinata dopo la pestilenza
del 1348 e dotata di duemila e cinquecento fiorini d'oro
annui, ma sonnecchiò di nuovo, e nel 1357 fu riformata una seconda
volta. La cattedra per la spiegazione della Divina Commedia,
fondata dietro domanda di molti cittadini nel 1373, fu in seguito
unita per lo più a quella di filologia e di rettorica, anche
quando la tenne il Filelfo.




433.  A questo si deve far attenzione nelle enumerazioni, come
per es. nel prospetto di professori di Pavia intorno all'anno 1400
(Corio, Storia di Milano, fol. 290), dove, fra altri, figurano venti
giuristi.




434.  Marin Sanudo, presso Murat. XXII, col. 290.




435.  Fabroni, Laurent. Magn. Adnot. 52, dell'anno 1491.




436.  Allegretto, Diari Sanesi, presso Murat. XXIII, col. 824.




437.  Filelfo chiamato all'Università di Pisa, recentemente fondata,
pretese per lo meno 500 fiorini d'oro. Cfr. Fabroni, Laurent.
Magn. Adnot. 41.




438.  Cfr. Vespas. Fior. p. 271, 572, 580, 625. — Vita Jan. Manetti,
presso Murat. XX, col. 531 e segg.




439.  Vespas. Fior. p. 640. — Non mi fu mai dato di vedere le
biografie di Guarino e di Vittorino del Rosmini.




440.  Vespas. Fiorent. p. 646.




441.  All'arciduca Sigismondo, Epist. 105, p. 600 e al re Ladislao
Postumo, p. 605: quest'ultima lettera è in forma di trattato: De liberorum
educatione.




442.  Ecco le parole di Vespasiano: a vederlo in tavola così antico
com'era, era una gentilezza.




443.  Ibid. p. 485.




444.  Secondo Vespas. p. 271 qui v'era un convegno di dotti, dove
anche si disputava.




445.  Veggasi la di lui vita in Murat. XX, col. 522 e segg.




446.  Ciò che di essa si sapeva prima, non può riguardarsi che
come una cognizione puramente frammentaria. Una strana disputa
ebbe luogo nel 1438 a Ferrara tra Ugo da Siena e i Greci venuti al
Concilio intorno all'antagonismo che esiste fra Aristotele e Platone.
Cfr. Enea Silvio, De Europa, cap. 52. (Opera, p. 450).




447.  Presso Nicolò Valori, nella Vita di Lorenzo il Magnifico.
Cfr. Vespas. Fiorent. p. 426. — I primi protettori dell'Argiropulo
furono gli Acciajuoli. Ibid. 292: Il cardinal Bessarione e i suoi
paragoni tra Platone e Aristotele. Ibid. 223: Il Cusano come platonico.
Ibid. 308: Narciso da Catalogna e le sue dispute coll'Argiropulo.
Ibid. 571: Singoli dialoghi di Platone già tradotti da
Leonardo Aretino. Ibid. 298: Primi sintomi d'influenza del neoplatonismo.




448.  Varchi, Storie fiorent. L. IV, p. 321, dove si ha un eccellente
pittura del modo di vivere di Filippo.




449.  Le Biografie sopra menzionate del Rosmini (intorno a Vittorino
e al Guarino), come anche la Vita del Poggio dello Shepherd,
debbono contenere molte notizie su questo riguardo.




450.  Epist. 39, Opera, p. 526, a Mariano Socino.




451.  Non bisogna lasciarsi trarre in errore dal fatto che, accanto
a queste lodi, sono frequenti i lamenti sulla grettezza dei Mecenati
principeschi e sull'indifferenza di alcuni principi per gli uomini
celebri. — Un esempio se ne ha in Battista Mantovano (Eclog. V)
ancora nel secolo XV. Era impossibile piacere a tutti.




452.  Per ciò che riguarda la protezione accordata dai Papi alle
scienze sin verso la fine del secolo XV, dobbiamo, per amore di
brevità, rimandare alla conclusione della Storia della città di
Roma nel medio-evo di Papencordt.




453.  Lil. Greg. Gyraldus, De poetis nostri temporis, parlando
di Sferulo da Camerino. Il buon uomo non terminò il poema a
tempo, e si trovò il lavoro sul tavolo ancora quarant'anni dopo.
Sui magri emolumenti accordati da Sisto IV cfr. Pierio Valer.
De infelicit. literator., parlando di Teodoro Gaza. — Sull'esclusione
degli umanisti dal cardinalato sotto i predecessori di Leone,
reggasi l'orazione funebre di Lorenzo Grana sul card. Egidio.
Anecd. litterar. IV, p. 307.




454.  Il meglio nelle Deliciae poetarum italorum e nelle appendici
alle diverse edizioni di Roscoe, Leone X.




455.  Pauli Jovii Elogia, parlando di Guido Postumo.




456.  Pierio Valeriane nella sua Simîa.




457.  V. L'elegia di Giovanni Aurelio Muzio, nelle Deliciae poetarum
ital.




458.  La nota storia della borsa di velluto rosso con pacchetti
d'oro di diversa grandezza, nella quale Leone metteva la mano
alla cieca, veggasi presso Giraldi, Hecatommithi, VI, nov. 8. E per
converso gl'improvvisatori latini di Leone venivano battuti a colpi
di staffile, qualora avessero fatto versi non eleganti e di non giusta
misura. Lil. Greg. Gyraldus, De poetis nostri temporis.




459.  Roscoe, Leone X, ed. Bossi, IV, 181.




460.  Vespas. Fior. pag. 69 e segg. Le traduzioni dal greco, che
Alfonso fece fare, p. 93. — Vita Jan. Manetti, presso Murat. XX,
col. 541 e segg. 550 e segg. 595. — Il Panormita: Dicta et facta
Alphonsi, insieme alle Glosse di Enea Silvio.




461.  Ovid. Amores, III, 15, vs. II. — Jovian. Pontan. De principe.




462.  Giorn. Napolet. presso Murat. XXI, col. 1127.




463.  Vespas. Fior. 3, 119 e seg. — Volle avere piena notizia di
ogni cosa, così sacra come gentile. — Cfr. sopra pag. 59 e segg.




464.  L'ultimo dei Visconti divideva la sua ammirazione tra Livio,
i Romanzi della Cavalleria francese, Dante e il Petrarca. Gli umanisti,
che gli si presentavano colla promessa di «dargli fama»,
di regola erano congedati da lui nel giro di pochi giorni. Cfr. il
Decembrio, presso Murat. XX, col. 1014.




465.  Paul. Jov. Vita Alphonsi ducis.




466.  Sul Collenuccio alla corte di Giovanni Sforza di Pesaro
(figlio di Alessandro, v. pag. 37), che poi lo ricompensò colla
morte, veggasi a pag. 188 nota 1, 3. Presso l'ultimo degli Ordelaffi
di Forlì il posto era preso da Codro Urceo. — Fra i tiranni colti
va annoverato anche Galeotto Manfredi di Faenza, ucciso nel 1488
dalla propria moglie, ed ugualmente anche alcuni dei Bentivoglio
di Bologna.




467.  Anecd. literar. II, p. 305 e segg. 405. Basinio di Parma si
burla di Porcellio e di Tommaso Seneca; essi, come affamati
parassiti, dovettero nella loro vecchiaia servire ancora in qualità
di soldati, mentr'egli possedeva campi e ville. (Intorno al 1460: documento
importante, dal quale emerge, che vi erano ancora degli
umanisti, come i due ultimi nominati, i quali cercavano difendersi
contro l'invasione sempre crescente della filologia greca).




468.  Maggiori particolari su queste tombe in Keyssler, Neueste
Reisen, p. 924.




469.  Pii II Comment. L. II, p. 92. La parola historiae qui comprende
l'intera antichità.




470.  Fabroni, Cosmus, adnot. 117. — Vespas. Fior. passim. — Un
passo importante su ciò che i Fiorentini esigevano dai loro
segretari, veggasi presso Enea Silvio, De Europa, cap. 54 (Opera
pag. 454).




471.  Cfr. pag. 293 e Papencordt, Geschichte der Stadt Rom,
p. 512, sul nuovo collegio degli abbreviatori fondato da Pio.




472.  Anecdota literar., I, p. 119 e segg. Arringa di Iacopo da
Volterra in nome dei segretari, senza dubbio del tempo di Sisto IV. — Le
pretese umanistiche degli avvocati concistoriali si basavano
sulla loro eloquenza, come quelle dei segretari sulle loro
lettere.




473.  Enea Silvio conobbe a fondo la vera Cancelleria imperiale
sotto Federico III. Cfr. Epp. 23 e 105, Opera, p. 516 e 607.




474.  Corio, Storia di Milano, fol. 449, la lettera d'Isabella di
Aragona a suo padre Alfonso di Napoli; fol. 451, 464 due lettere
del Moro a Carlo VIII. — Con che è da confrontare la relazione,
contenuta nelle Lettere pittoriche, III, 86 (Sebastiano del
Piombo all'Aretino) del come Clemente VII, durante il sacco dì
Roma, abbia chiamato a sè nel Castello i suoi dotti e ad ognuno
abbia dato l'incarico separato di preparare una lettera per Carlo V.




475.  Sulla raccolta delle lettere dell'Aretino vegg. sopra pag. 223
e nota. — Collezioni di lettere latine erano state stampate ancora
nel secolo XV.




476.  Si confrontino le Orazioni nelle opere di Filelfo, Sabellico,
Beroaldo ed altri e gli scritti e le biografie di Giannozzo Manetti,
Enea Silvio ecc.




477.  Diario ferrarese, presso Murat. XXIV, col. 198, 205.




478.  Pii II Comment. L. I, p. 10.




479.  Proporzionata alla gloria di chi riusciva era la vergogna
di colui che dinanzi a sì numerose e illustri assemblee si confondeva
e perdeva la parola. Esempi di questo genere di spavento
trovansi citati in Pietro Crinito, De honesta disciplina, V, cap. 3.
Cfr. Vespas. Fior. p. 319, 430.




480.  Pii II Comment., L. IV, p. 205. C'erano inoltre dei Romani,
che lo aspettavano a Viterbo. Singuli per se verba facere, ne
alius alio melior videretur, cum essent eloquentia ferme pares. — Il
fatto che il vescovo d'Arezzo non abbia potuto prendere
la parola per tutte le ambascerie mandate dagli Stati italiani
al nuovo papa Alessandro VI, è annoverato dal Guicciardini
(nel principio del I libro) fra le cause più serie, che contribuirono
alle sventure d'Italia dell'anno 1494.




481.  Riportata da Marin Sanudo, presso Murat. XXIII, col. 1160.




482.  Pii II Comment., L. II, p. 107. Cfr. p. 87. — Anche un'altra
principessa, Madonna Battista da Montefeltro, maritata in Malatesta,
arringò in latino Sigismondo e Martino. Cfr. Archivio
Storico IV, I, p. 452, nota.




483.  De expeditione in Turcas, presso Murat. XXIII, col 68.
Nihil enim Pii concionantis maiestate sublimius. — Oltre la
ingenua compiacenza con cui Pio stesso descrive i propri trionfi,
veggasi il Campano, Vita Pii II, presso Murat. III, II, passim.




484.  Carlo V una volta, non potendo tener dietro in Genova alla
fiorita dicitura latina di un oratore, uscì confidenzialmente col
Giovio in questa esclamazione: «Ahimè, quanto aveva ragione
una volta il mio maestro Adriano, quando mi prediceva, che
sarei stato punito della mia poca diligenza nello studio del latino!» — Paul.
Jov. Vita Hadriani VI.




485.  Lil. Greg. Gyraldus, De poetis nostri temporis, parlando
del Collenuccio. — Filelfo, laico e ammogliato, tenne nel duomo
di Como un discorso per l'ingresso del vescovo Scarampi nell'anno
1460.




486.  Fabroni, Cosmus, Adnot. 52.




487.  Il che però scandolezzò alquanto Jacopo da Volterra (Murat.
XXIII, col. 171) udendo il discorso commemorativo in lode del
Platina.




488.  Anecd. literar., I, p. 299, nell'orazione funebre di Fedra per
Lodovico Podocataro, che il Guarino sceglieva di preferenza per
tali uffici.





489.  Di simili Prolusioni molte sono conservate nelle opere del
Sabellico, di Beroaldo il vecchio, di Codro Urceo ecc.




490.  La fama dell'eccellente modo di porgere del Pomponazzo è
attestata da Paolo Giovio, Elogia.




491.  Vespas. Fior. p. 103. Cfr. il racconto (p. 598) del come Giannozzo
Manetti venne a lui nell'accampamento.




492.  Arch. stor. XV, p. 113, 121, l'introduzione di Canestrini;
p. 342 e segg. due allocuzioni militari stampate; la prima, di Alamanni,
è veramente bella e degna della circostanza (1528).




493.  Su ciò Faustino Terdoceo, nella sua satira De triumpho
stultitiae, lib. II.




494.  Due casi sorprendenti di questo genere in Sabellico (Opera,
fol. 61-82), De origine et auctu religionis, discorso tenuto a Verona
dinanzi al capitolo degli Scalzi: De sacerdotii laudibus, altro
discorso tenuto a Venezia. — Cfr. pag. 312 nota 2.




495.  Jac. Volaterrani Diar. roman. presso Murat. XXIII. passim. — Alla
col. 173 viene menzionata una notevolissima predica tenuta
alla corte, in assenza di Sisto IV: il padre Paolo Toscanella
tuonò contro il Papa, la di lui famiglia e i cardinali; Sisto quando
lo seppe, ne rise.




496.  Filippo Villani, Vite, p. 33.




497.  Georg. Trapezunt. Rhetorica, il primo trattato completo. — Aen.
Sylvius: Artis rhetoricae praecepta, nelle Opere, p. 992;
non si occupa a bello studio che della testura dei periodi e del
nesso delle parole; del resto è assai caratteristico per la perfetta
cognizione delle pratiche in uso. Egli cita parecchi altri trattatisti.




498.  La di lui Vita, presso Murat. XX, è piena dei trionfi della
sua eloquenza. — Cfr. Vespas. Fior. 592 e segg.




499.  Annales Placentini, presso Murat. XX, col. 918.




500.  Così si faceva col Savonarola, cfr. Perrens, Vie de Savonarole,
I, p. 163. Ma gli stenografi non sempre erano in grado
di tenergli dietro, come accadde anche con altri focosi improvvisatori.




501.  E non è neanche uno dei migliori. Il punto più notevole è
il fervorino della conclusione: Esto tibi ipsi archetypon et exemplar,
teipsum imitare ecc.




502.  Lettere e discorsi di questa specie scrisse Alberto da Ripalta:
veggansi gli Annales Placentini scritti da lui, presso Murat. XX,
col. 914 e segg., dove quel pedante descrive la propria carriera
letteraria in modo molto istruttivo.




503.  Pauli Jovii Dialogus de viris litteris illustribus, presso
Tiraboschi, tom. VII, parte IV. — Ma un decennio più tardi, sulla
fine de' suoi Elogia literaria, egli scrive: Tenemus adhuc (dopochè
il primato della filologia era passato alla Germania) sincerae et
constantis eloquentiae munitam arcem etc.




504.  Un genere speciale costituiscono naturalmente i Dialoghi
mezzo-satirici, che il Collenuccio e specialmente il Pontano imitarono
da Luciano. Il loro esempio produsse più tardi quelli di
Erasmo e di Hutten. — Pei trattati propriamente detti pare che
in sul principio abbiano servito di modello alcuni brani delle opere
morali di Plutarco.




505.  Benedictus: Charoli VIII histor., presso Eccard, Scriptor II,
col. 1577.




506.  Pietro Crinito deplora questo disprezzo nel suo libro De honesta
disciplina, L. XVIII, cap. 9. Gli umanisti in ciò somigliano
agli autori della più tarda antichità, i quali ugualmente si discostavano
dal loro tempo. — Cfr. Burckhardt, die Zeït Constantino
des Grossen, pag. 285 e segg.




507.  Nella lettera al Pizinga (opere volgari, vol. XVI). — Ancora
presso Raffaello da Volterra, L. XXI, il risveglio intellettuale
comincia col secolo XIV. Egli è quel medesimo scrittore, i cui
primi libri contengono tanti prospetti, eccellenti per quel tempo,
della storia speciale di tutti i paesi.




508.  Come quelli, per esempio, che ottenne Giannozzo Manetti
in presenza di Nicolò V, di tutta la Curia e di un gran numero
di stranieri venuti da lontani paesi. Cfr. Vespas. Fior. p. 592, e
la Vita Jann. Manetti, più volte citata.




509.  Ciò potrebbe affermarsi anche rispetto al passato, parlando
del Machiavelli.




510.  Infatti fin d'allora si era trovato che in Omero, anche solo,
si ha la somma di tutte le arti e le scienze antiche, e che esso
è una vera enciclopedia. Cfr. Codri Urcei opera. Sermo XIII, la
conclusione. — Vero è però che una simile opinione s'incontra
anche in alcuni scrittori antichi.




511.  Un cardinale sotto Paolo II fece perfino insegnare l'Etica
di Aristotele a' suoi cuochi. Cfr. Gasp. Veron. Vita Pauli II,
presso Murat. III, II, col. 1034.




512.  Per lo studio di Aristotele in generale è particolarmente
istruttivo un discorso di Ermolao Barbaro.




513.  Bursell. Annales Bonon., presso Murat. XXIII, col. 898.




514.  Vasari, XI, p. 189, 257, Vite di Sodoma e di Garofalo. — S'intende
da sè che alcune donne scostumate di Roma s'impadronirono
dei più armonici fra i nomi antichi, come Giulia, Lucrezia,
Cassandra, Porzia, Virginia, Pentesilea ecc., coi quali noi le vediamo
nominate dall'Aretino. — Gli ebrei adottarono forse fin d'allora
i nomi dei grandi nemici di Roma di razza semitica, Amilcare,
Annibale, Asdrubale ecc., che ancor oggi s'incontrano così frequenti
presso di loro a Roma.




515.  


Quasi che 'l nome i buon giudici inganni,

E che quel meglio t'abbia a far poeta,

Che non farà lo studio di molt'anni!





così scrive beffardamente l'Ariosto, il quale del resto ebbe la fortuna
di ricevere un nome armonioso (Sat. VII, vs. 64).




516.  O di quelli del Bojardo, che in parte sono anche i suoi.




517.  Così i soldati dell'esercito francese del 1512 vengono omnibus
Diris ad inferos evocati. Del buon canonico Tizio, che prendeva
la cosa sul serio e scagliava contro le truppe straniere un'imprecazione
tolta a prestito da Macrobio, torneremo a far menzione
più sotto.




518.  De infelicitate principum nelle Opere di Poggio, fol. 152:
Cujus (Dantis) extat poema praeclarum, neque, si literis constaret,
ulla ex parte poetis superioribus (agli antichi) postponendum.
Secondo il Boccaccio (Vita di Dante, p. 74), ancora a quel tempo
molti e saggi uomini agitarono la questione, perchè Dante non
abbia poetato in latino?




519.  Chi vuol conoscere tutto il fanatismo che c'era in questo
riguardo, vegga Lil. Greg. Gyraldus, De poetis nostri temporis
qua e là.




520.  Veramente ci sono anche esercitazioni stilistiche confessate
come tali, come per esempio nelle Orationes ecc. di Beroaldo il
vecchio due novelle del Boccaccio tradotte in latino, ed una
canzone del Petrarca.




521.  Cfr. le lettere del Petrarca dal mondo di quassù ad alcune
illustri ombre. Opera, p. 704 e segg. Oltre a ciò, a pag. 372 nello
scritto De republ. optime administranda egli dice: «sic esse doleo,
sed sic est».




522.  Un'immagine buffa del purismo fanatico in Roma la dà
Giov. Pontano nel suo Antonius.




523.  Hadriani (Cornetani) card. S. Chrysogoni de sermone latino
liber. Principalmente la introduzione. — Egli trova in Cicerone
e ne' suoi contemporanei la latinità, quale essa veramente è in sè
stessa.




524.  Paul. Jov. Elogia parlando di Battista Pio.




525.  Paul. Jov. Elogia, parlando del Navagero. Il loro ideale
sarebbe stato: aliquid in stylo proprium, quod peculiarem ex
certa nota mentis effigiem referret, ex naturae genio effinxisse. — Il
Poliziano s'inquietava già, quando avea fretta, di scrivere
le sue lettere in latino. Cfr. Raph. Volat. Comment. urban. L. XXI.




526.  Paul. Jov. Dialogus de viris literis illustribus, presso Tiraboschi,
ed. Ven. 1796, tom. VII, parte IV. Come è noto, il Giovio
voleva per un certo tratto di tempo intraprendere lo stesso grande
lavoro, che compì poi il Vasari. — In quel dialogo egli presente
anche e deplora che l'uso dello scriver latino fosse assai prossimo
a cessare del tutto.




527.  Nel Breve del 1517 a Franc. de' Rosi, concepito dal Sadoleto,
presso Roscoe, Leone X, ed. Bossi VI, p. 172.




528.  Gasp. Veronens., Vita Pauli II, presso Murat. III, II.
col. 1031. Oltre a ciò furono rappresentate forse le tragedie di Seneca
e alcune traduzioni latine di produzioni drammatiche greche.




529.  In Ferrara si rappresentava Plauto per lo più rifatto in veste
italiana dal Collenuccio, da Guarino il giovane e da altri, per
le cose che esso contiene. Ma Isabella Gonzaga si permetteva di
trovarle molto noiose. — Intorno a Pomponio Leto cfr. il Sabellico,
Opera, Epist. L. XI. fol. 56 e segg.




530.  Per ciò che segue veggansi le Deliciae poetar. italor.; — Paul.
Jov. Elogia; — Lil. Greg. Gyraldus, De poetis nostri temporis;
le Appendici al Roscoe, Leone X, ed. Bossi.




531.  Filippo Villani, Vite, pag. 5.




532.  Franc. Aleardi oratio in laudem Franc. Sfortiae, presso
Murat. XXV, col. 384. — Nel parallello tra Scipione e Cesare il
Guarino stava per quest'ultimo, il Poggio pel primo (Opera, epp.
fol. 125, 134 e segg.). — Scipione e Annibale nelle miniature dell'Attavante,
v, Vasari, IV. 41. Vita del Fiesole. — I nomi di entrambi
adoperati a designare il Piccinino e lo Sforza, v. pag. 135.




533.  Le splendide eccezioni, in cui la vita campestre è trattata
nella sua realtà effettiva, saranno anch'esse menzionate al luogo
opportuno.




534.  Ristampato dal Mai, Spicilegium romanum, vol. VIII. (Circa
500 esametri). Pierio Valeriano continuò a cantare ulteriormente
su questo mito: veggasi il suo Carpio nelle Deliciae poetar. italor. — Gli
affreschi del Brusasorci nel palazzo Murari a Verona
rappresentano la favola intera del Sarca.




535.  De sacris diebus.




536.  Per esempio, nell'Egloga ottava.




537.  Roscoe, Leone X, ed. Bossi VIII, 184: come anche una poesia
di stile somigliante XII. 130. — E molta affinità si riscontra
anche nella poesia di Angilberto della corte di Carlomagno. Cfr.
Pertz, Monum. II.




538.  Strozii poetae, p. 31 e segg. Caesaris Borgiae ducis Epicedium.




539.  


Pontificem addiderat, flammis lustralibus omneis

Corporis ablutum labes, Diis Juppiter ipsis etc.







540.  È il posteriore Ercole II di Ferrara, nato il 4 aprile 1508,
probabilmente poco prima o poco dopo la composizione di questa
poesia. Nascere magne puer matri exspectate patrique, è detto
verso la fine.




541.  Cfr. le collezioni degli Scriptores dello Scardio, del Freher ecc.




542.  Uzzano, v. Arch. stor. I, 296. — Machiavelli, I Decennali. — La
storia di Savonarola sotto il titolo Cedrus Libani di fra
Benedetto. — Assedio di Piombino, presso Murat. XXV. — Come
riscontro a ciò, il Teuerdank ed altre opere rimate del nord a
quel tempo.




543.  Della Coltivazione di L. Alamanni cantata in versi sciolti
potrebbe affermarsi, che tutti i passi veramente poetici che s'incontrano
in essa e che possono gustarsi anche oggidì, sono tolti
direttamente o indirettamente dagli antichi.




544.  In questo caso dall'introduzione di Lucrezio e da Orazio,
Od. IV, I.




545.  L'uso di invocare un santo protettore anche in un'impresa
essenzialmente profana l'abbiamo già veduto (pag. 78) in una occasione
molto più seria.




546.  


Si satis ventos tolerasse et imbres

Ac minas fatorum hominumque fraudes,

Da, Pater, tecto salientem avito

  Cernere fumum!







547.  Andr. Naugerii orationes duae carminaque aliquot, Venet.
1530, in 4.º — I pochi Carmina trovansi anche per la maggior
parte o completamente nelle Deliciae poetar. italor.




548.  Per dare un'idea di ciò che Leone X si lasciava dire, basta
citar la preghiera di Guido Postumo Silvestri a Cristo, a Maria
ed ai Santi, affinchè volessero conservare ancor lungamente al
bene dell'umanità questo nume, poichè il cielo ne ha già abbastanza.
Ristampata da Roscoe, Leone X, ed. Bossi, v. 237.




549.  Boccaccio, Vita di Dante, p. 36.




550.  Il Sannazzaro si burla di uno, che lo importunava con tali
falsificazioni: sint vera haec aliis, mï nova semper erunt.




551.  Lettere de' principi, I, 88, 91.




552.  Malipiero, Annali veneti, Arch. stor. VII, I, p. 508. Sulla
fine, riferendosi al toro, come stemma dei Borgia, è detto:



Merge, Tyber, vitulos animosas ultor in undas;

Bos cadat inferno victima magna Jovi!







553.  Intorno a questo affare veggasi Roscoe, Leone X, ediz.
Bossi, VII, 211, VIII, 214 e segg. La collezione stampata, ora assai
rara, di questi Goryciana dell'anno 1524 contiene soltanto le
poesie latine. Vasari vide presso gli Agostiniani anche un libro
speciale, dove si trovavano eziandio dei sonetti ecc. L'affiggere
poesie era divenuta un'usanza così generale, che si dovette isolare
il gruppo mediante un cancello, e perfino impedirne la vista. La
trasformazione di Göritz in Corycius senex è tolta da un passo
di Virgilio, Georg. IV, 127. La trista fine di quest'uomo, dopo il
sacco di Roma, veggasi in Pierio Valeriano, De infelicitate literat.




554.  Ristampato nelle appendici al Roscoe, Leone X, e nelle
Deliciae. Cfr. Paul. Jov. Elogia, parlando di Arsillo. Inoltre, pel
gran numero degli scrittori di epigrammi veggasi Lil. Greg. Gyraldus,
l. c. Una delle penne più mordaci fu Marcantonio Casanova. — Fra
i meno conosciuti merita di esser notato Giov. Tommaso
Mosconi (v. le Deliciae).




555.  Marin Sanudo, nelle Vite dei Duchi di Venezia (Murat. XXII),
le riporta regolarmente.




556.  Scardeonius, De urb. Patav. antiq. (Graev. Thesaur, VI, III,
col. 270) nomina, come vero inventore del genere, un certo Odaxio
da Padova, intorno alla metà del secolo XV. Ma versi misti di
latino e della lingua di qualche paese se ne hanno molti anche
prima e dovunque.




557.  Non si dimentichi, che essi furono pubblicati assai per tempo
corredati degli antichi scolii e di commenti nuovi.




558.  Ariosto, Satira VII dell'anno 1581,




559.  Di tali fanciulli se ne incontrano parecchi, ma io non posso
fornire una prova di fatto di ciò che qui ho detto. Il fanciullo miracoloso
Giulio Campagnola non è di quelli che furono portati in
alto per viste ambiziose. Cfr. Scardeonius de Urb. Patav. antiq.
presso Graev. Thesaur, VI, III, col. 276. — Il fanciullo miracoloso
Cecchino Bracci, morto a quindici anni nel 1544, v. Trucchi,
Poesie ital. ined. III, p. 229. — Come il padre del Cardano
gli volesse memoriam artificialem instillare, e come lo istruisse,
ancor fanciullo, nell'astrologia arabica, v. Cardanus, De vita propria,
cap. 34.




560.  Espressione di Filippo Villani, Vite, p. 5, in circostanza
analoga.




561.  Bapt. Mantuani, De calamitatibus temporum, L. I.




562.  Lil. Greg. Gyraldus, Progymnasma adversus literas et literatos.




563.  Lil. Greg. Gyraldus: Hercules. La dedica è una testimonianza
parlante del primo insorgere minaccioso dell'Inquisizione.




564.  De infelicitate literatorum.




565.  In questo riguardo veggasi Dante, Inferno XIII.




566.  Coelii Calcagnini Opera, ed. Basil, 154, pag. 101, nel libro
VII delle Epistole. Cfr. Pier. Valer. De infelic. literat.




567.  M. A. Sabellici Opera. Epist. L. XI, fol. 56, ed anche la
relativa biografia negli Elogia di P. Giovio.




568.  Jac. Volaterranus, Diar. Roman., presso Murat. XXII, col. 161-
171-135. — Anecd. litter. II, p. 168 e segg.




569.  Paul. Jov. De romanis piscibus, cap. 17 e 34.




570.  Sadoleti Epist. 106, dell'anno 1529.




571.  Ant. Galatei Epist. 10 e 12, presso il Mai, Spicilegium roman.
vol. VIII.




572.  Questo ancor prima della metà del secolo. Cfr. Lil. Greg.
Gyraldus, De poetis nostri temporis, II.







Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA CIVILTÀ DEL SECOLO DEL RINASCIMENTO IN ITALIA, VOLUME I ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/899392783138133507_cover.jpg
LA CIVILTA

DEL SECOLO

DEL RINASCIMENTO

IN ITALIA

JACOB BURCKHARDT

VOLUME I

FIRENZE
1876






