
  
    
      
    
  


The Project Gutenberg eBook of Het Anarchisme in de Arbeidersbeweging

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Het Anarchisme in de Arbeidersbeweging


Author: Jos. Loopuit



Release date: October 4, 2020 [eBook #63362]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Dutch


Credits: Produced by Jeroen Hellingman and the Online Distributed

        Proofreading Team at https://www.pgdp.net/ for Project

        Gutenberg (This book was produced from scanned images of

        public domain material from the Google Books project.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HET ANARCHISME IN DE ARBEIDERSBEWEGING ***



















HET ANARCHISME

IN DE ARBEIDERSBEWEGING









[image: Oorspronkelijke titelpagina.]









SOCIALE BIBLIOTHEEK No. 6.

Het Anarchisme

IN DE

Arbeidersbeweging



DOOR

JOS. LOOPUIT

A. B. SOEP.—AMSTERDAM.

1905.












EERSTE HOOFDSTUK.










PROLETARISCHE BEWEGING.





1. De moderne arbeidersbeweging.


„Maar de bourgeoisie heeft niet alleen de wapens gesmeed, die haar den dood brengen;
zij heeft ook de mannen geteeld, die deze wapens voeren zullen—de moderne arbeiders,
de proletariërs.”


(„Communistisch Manifest”, Hoofdstuk I, p. 14.)






De bezittende klasse heeft langs een reeks van revoluties zich den weg gebaand tot
de heerschappij in maatschappij en staat. Zij heeft den strijd tegen het absolutisme
tot in al de konsekwenties die daaruit voortvloeiden zegerijk gevoerd en zich naast
de leiding van de produktie ook die van den politieken staat weten te veroveren.


Zij moest de politieke instellingen zoodanig wijzigen dat deze geheel in overeenstemming
kwamen met hare produktieverhoudingen, zoodat de gansche structuur van de samenleving
tot in den grond gewijzigd werd. Politieke en eigendomsverhoudingen moeten in een
gegeven maatschappij in overeenstemming zijn met de in den schoot der maatschappij
ontwikkelde produktiekrachten; anders is een vóórtontwikkeling van de maatschappij
onmogelijk geworden. Dit ondervond ook de bourgeoisie in die landen waar zij onder
den druk van het feodale stelsel en de absolute monarchie groot geworden was, maar
door politieke hinderpalen in hare economische en industriëele ontwikkeling belemmerd
werd. Vandaar de revoluties der bourgeoisie, waarover zij zich later weliswaar is
gaan schamen, maar die haar al het water van de zee, of liever al de inkt harer geschiedschrijvers,
die getracht hebben hare historische gewelddaden te verbloemen of verkeerd voor te
stellen, niet kan afwasschen.


De zegepraal van de bourgeoisie over de geheele linie heeft evenwel, historisch, zéér
buitengewone gevolgen gehad. De bourgeoisie heeft door de volle ontplooiing der maatschappelijke
krachten door middel van de groot-produktie het proletariaat op groote schaal voortgebracht;
zij heeft dit tot de voorwaarde van haar eigen stelsel gemaakt. Was reeds, zoo lang
er maatschappelijke produktie bestond, deze niet mogelijk zonder een categorie van
menschen, die arbeidden en een zeker kwantum van hunnen arbeid aan de maatschappij
hadden af te staan, de moderne kapitalistische produktiewijze is veel verder moeten
gaan: zij moest eene bepaalde klasse scheppen van menschen, die arbeidden om loon; niet alleen tot instandhouding van
zichzelf en hun gezin, maar ook om den groei van het kapitalisme zelf mogelijk te
maken.


En in nog een ander opzicht moest het kapitalistische systeem op modernen voet veel
verder gaan.


Gedurende een lange periode onder het kapitalisme had de loonarbeider, als gezel bij
den patroon werkende, dikwerf een kommervol bestaan, maar toch nog altijd een gegrond
uitzicht op een betere toekomst, die hem zelfstandigheid beloofde, de groote kans
om zelf meester te worden en, op zijn beurt dus, de exploitant van anderer arbeidskracht.


Het kapitalisme in de groote nijverheid echter heeft de scheiding tusschen de arbeidsmiddelen
en den menschelijken arbeid zoo konsekwent doorgetrokken, dat die arbeidsmiddelen
mede het bepaalde monopolie van de kapitaalkrachtige klasse geworden zijn. Zijn produktiewijze,
die alles zooveel mogelijk massaal, zooveel mogelijk snel en zooveel mogelijk goedkoop
moest voortbrengen, had de groote, dure machines met stoom en later met electriciteit
tot grondslag, die niet alleen de koopkracht van den kleinen voortbrenger te boven gingen,
maar hem ook hoe langer hoe meer de gelegenheid benamen om op de open markten mede
te kunnen concurreeren. Het schiep dit monopolie echter niet alleen op het gebied
der arbeidsmiddelen, maar het breidde zich ook uit tot dat van de grondstoffen. Ook
deze monopoliseerde het hoe langer hoe meer, doordien het de prijzen daarvan dermate
opdreef, dat voor de kleine voortbrengers de gelegenheid tot concurreeren, hun nog
open gelaten aan de eene zijde, hoe langer hoe meer onmogelijk werd gemaakt.


Deze voorname oorzaken hebben er toe medegewerkt, de kans van den arbeider om eenmaal
zelf baas te worden, vooral voor het terrein waarop de groot-produktie heerschende
werd, geheel en al te doen verdwijnen. De arbeider werd daardoor de loonslaaf, die
niet alleen om loon werken moest, ter vermeerdering van de winsten die het kapitalisme versterkten, maar
die, als behoorende tot een gansche klasse van loonarbeiders in gelijke positie, niet
alleen zelf loonarbeider was, maar een bepaald soort menschen ging voortbrengen, gedoemd
om te arbeiden voor anderen van de wieg tot aan het graf. Hierbij komt nog dat door
de, tot in het minutieuze doorgevoerde verdeeling van den arbeid, mede een verschijnsel
van de groot-industrie, met de ten top gevoerde mechanische voortbrenging, de arbeider
niet alleen deel-arbeider, maar, voorzoover de groot-industrie in het spel komt, niets
dan een „aanhangsel van de machine” werd; zoodat het feitelijke bewustzijn, dat de
arbeidersklasse van vroeger nog doortrok, dat men zijn vak geleerd had in dikwijls
vrij ruime leertijden en dus als arbeider nog iets waard was, mede door de ontwikkeling
van de groot-industrie hoe langer hoe meer werd uitgewischt.


Door de monopolisatie van het gansche bedrijfsleven eenerzijds en de knechting van
de loonarbeidersklasse anderzijds, kreeg nu het kapitaal hoe langer hoe meer het aanzien
van een maatschappelijke macht; het werden hoe langer hoe minder de personen, maar des te meer het kapitaal, dat de groote macht in de samenleving was.


De groot-industrie, men verlieze het mede niet uit het oog, volbracht nog een scheiding:
zij scheidde niet enkel den bezitter van de arbeidskracht zoo volkomen mogelijk van het bezit der arbeidsmiddelen,
maar zij scheidde ook den vroegeren voortbrenger, den direkten ondernemer, van de
arbeiders. De groote fabriek kon niet meer het eigendom zijn van één man, zij werd
het eigendom van de maatschappij op aandeelen, aan wier hoofd de direkteur kwam; het
fabriekssysteem werd een tot het toppunt van volmaaktheid doorgevoerde hiërarchie
van ambtenaren en klerken, meesterknechts en onderbazen, die allen langzamerhand als
even zoovele drijvers, beter slavendrijvers, het vijandig gevoel, dat den modernen
fabrieksarbeider bezielde tegenover die reuzenmacht die hem beheerschte, kwamen versterken
en bij hem steeds dieper het gevoel vestigden, dat onder het maatschappelijk systeem
van voortbrenging, dat zulke toestanden schiep en voortontwikkelde, voor hem de hoop
om ooit iets anders te worden dan een stuk van de machine, wel voor goed verloren
was. De oude, z.g.n. „patriarchale” samenwerking van knecht en baas ging geheel verloren; de onderwerping
van het eene deel van de menschheid aan het andere was door de groot-industrie en
het groot-kapitaal zoo volkomen mogelijk geworden.






Zoo hebben het omwentelen van de voortbrengingsmacht van het kapitaal en de daaruit
natuurlijk voortvloeiende verdere overmacht in het sociale leven, het kapitaal gemaakt
tot een sociale macht, die in de maatschappij zelve, economisch gesproken, de opperheerschappij
voerde. De personen der bezittende klasse losten zich op in de fabrieksbezitters, aandeelhouders, grondbezitters,
geldschieters, dus in even zoovele maatschappelijke armen van de groote kapitalistische
opslurpmachine, die ten doel had steeds meer meerwaarde uit de arbeiders, meer winsten
uit de consumptie en meer bezit van den kleinen man in zich op te zuigen. Die aldus
het bloed van elke natie telkens meer naar één kant opdrong, zoodat één deel, niet
alleen industrieel en finantieel, maar ook letterlijk in ieder opzicht: in wetenschap,
in beschaving, in kunst en in genot, de alles monopoliseerende klasse werd. De bourgeoisie
alleen kreeg het monopolie van de studie. Zij werd machtig op het gebied van het rechtswezen en
de wetenschap van staat en maatschappij; hare vertegenwoordigers maakten de wetten
en waren de aangewezenen om recht te spreken; hare vertegenwoordigers maakten als
het ware de staathuishoudkunde tot een tak van burgerlijke wetenschap, d.w.z. van een wetenschap, die bij haar onderzoek niet in de eerste plaats ten doel had,
objectief, het bestaande en door de private produktiewijze gevestigde systeem van
voortbrenging en verdeeling te toetsen aan het nut dat voor de menschheid in het algemeen
daaruit voortvloeide, maar die steeds uitging van dat bestaand systeem, welks eeuwigheid
en noodzakelijkheid reeds a priori verstond. Zoodoende werd de wetenschap van de staathuishoudkunde,
oorspronkelijk als wetenschap der maatschappij bedoeld, een wetenschap van en voor
de bezittende klasse en daardoor ook tevens een geestelijk wapen in de handen der
kapitaalkrachtige, het proletariaat uitbuitende klasse, om de knechting der arbeidersklasse
wetenschappelijk, d.i. onomstootelijk en als ten eeuwigen dage geldend te helpen bewijzen.


De bourgeoisie werd ook de meesteresse van de kerk, wier dienaren zich uit hare rijen
recruteerden en die door middel van den kansel mede de arbeiders beheerschten; zoodat
hetgeen dezen elken dag van de week op de fabriek werd voorgepraat: gehoorzaamheid
en onderworpenheid, des Zondags, theologisch, nog eens werd herhaald. Dat de arbeidersklasse
hier op aarde geknecht, onderworpen en van alle genot en kennis verstoken was, dat
was alleen om hen voor den hemel en het hiernamaals geschikter te maken. Het officieele,
kerkelijke christendom scheen zich bij uitstek tot een zoodanig onderdrukkingsmiddel
te leenen.


Zoo was de bourgeoisie op het maatschappelijk terrein almachtig geworden. Zij had
de klassetegenstellingen op elk gebied van maatschappelijk leven zoo konsekwent op
de spits gedreven, dat het wel niet anders kon, of hun bestaan moest zich langzamerhand
voelbaar en zichtbaar maken in de rijen der arbeidersklasse, wier zelfbewustzijn zij
gedurende de heerschappij van een paar eeuwen hoe langer hoe meer uitgedoofd had.


Zij maakte, door de konsekwenties van haar maatschappelijk stelsel tot op het laatst toe door te trekken, den klassenstrijd tot een akuut feit,
tot een sociaal verschijnsel bij uitnemendheid.


Maar de bourgeoisie deed nog meer dan het gansche maatschappelijke terrein voor zich
in te palmen en zich de alleenheerschappij hierop te verzekeren. Zij nam ook het politieke
terrein voor hare klasse in beslag. Toen zij de staatsmacht veroverd had om hare maatschappij
voor goed te kunnen vestigen, herschiep zij de feodale, absolute staatsmacht in den
modernen staat, die van nu af geschikt werd gemaakt om het kapitalistische systeem
in al zijn vertakkingen te verdedigen en te beschermen. De kapitalistisch-burgerlijke
staat werd tot een moderne Dwing-Burcht van het kapitalistische systeem, dat voor
alles eischte: gehoorzame onderworpenheid van den arbeider en zijn klasse aan den
wil en de despotie van de bezittende klasse, gewillige uitbuiting van den arbeider,
zijn vrouw en zijn kinderen door den kapitalist.


Onderworpenheid niet enkel op de fabriek en in de werkplaats, maar ook aan de wetten
der bourgeoisie, aan de burgerlijke rechtspraak; onderworpenheid aan de regeering
van de bourgeoisie, aan de door hare agenten in staat en gemeente gemaakte wetten
en verordeningen. Onderworpenheid ook aan het stelsel van belastingheffing door den
burgerlijken staat, waarbij de lasten, tot instandhouding van dien staat, voor een
zeer groot deel afgewenteld werden op de schouders der arbeidende klasse; onderworpenheid
niet minder op het gebied der verdediging van het land, waarbij de zonen der arbeidersklasse,
omdat zij de talrijkste klasse is, gedwongen werden gedurende een gedeelte van hun
leven geschikt te worden gemaakt om de heerschappij van de bezittende klasse te helpen
bestendigen en te verdedigen, en om te vechten, als het moest, voor een land, waarin
hunne klasse niets dan een slavenklasse is.







2. De leer van den klassenstrijd.


„Den klassenstrijd van het proletariaat zoo doelbewust en doelmatig mogelijk te maken,
dat is de taak van de sociaal-demokratie.”


(K. Kautsky, „Das Erfurter Program”, p. 240.)






De klassenstrijd is een economisch feit, dat uit de produktiewijze der bourgeoisie
voortvloeit, uit economische klassetegenstellingen, die de noodzakelijkheid van de
uitbuiting der arbeidersklasse door het kapitaal in de allereerste plaats tot voorwaarde
hebben; hij is tevens een politieke strijd geworden, door de hiervoren genoemde oorzaken.


De bourgeoisie maakte, zoodra zij heerscheresse geworden was van den staat, natuurlijk
van hare macht het meest praktische gebruik. Hierdoor werd het besef der arbeiders,
dat ook op politiek terrein de bourgeoisie hun vijand was en daar bestreden moest
worden, telkens meer en meer gesterkt. Uit dat groeiende bewustzijn is de moderne
arbeidersbeweging geboren.


De moderne arbeidersbeweging dagteekent, theoretisch, van den tijd dat het „Communistisch
Manifest” is verschenen, dat het eerst de arbeidersklasse zoo volkomen mogelijk het
beeld harer eigene ontwikkeling voorhield en haar aanwees waarvoor zij te strijden
had; praktisch van den tijd dat de engelsche arbeiders hunne door allerlei oorzaken
in het zand geloopen, nochtans heldhaftige „Chartistenbeweging” hadden.


Maar noch „Communistisch Manifest,” noch „Chartistenbeweging” hebben direkt de moderne
arbeidersbeweging doen geboren worden. Zij is een verschijnsel dat eerst nà de revolutionaire
periode der bourgeoisie, lang na 1848 kon ontstaan en het eerst werkelijkheid is geworden
door de „Internationale” van 1864. Deze Internationale was de eerste praktische geboorte
van de moderne arbeidersbeweging, die n.l. aan wier spits de sociaal-demokratie voortaan bestemd was te marcheeren. Het „Communistisch
Manifest” maakte den klassenstrijd tot het middenpunt van de beweging, vestigde die
beweging voor goed op de basis van den klassenstrijd.


De sociaal-demokratie is de uitdrukking van het wezen van dien klassenstrijd, de moderne bewustwording van de arbeidersklasse, die in de
kapitalistische produktiewijze niet de laatste phase ziet van de maatschappelijke
ontwikkeling, maar wèl het laatste stadium van de klassenmaatschappij. Die in de ellende
van het kapitalisme niet al de ellende in het algemeen zag, die niet uit te roeien
was, maar het gevolg van het kapitalistische systeem, dat die ellende schiep en cultiveerde,
ten einde er zijn eigen groei en bloei op te kunnen opbouwen. Die in den arbeider
den voortbrenger deed zien, door de uitbuiting van zijn arbeidskracht de voortbrenger
van de meerwaarde geworden, welke voortbrenging de kern en het wezen van het kapitalistische
systeem was geworden. Die dat kapitalistisch systeem, omdat zij dit weer als een laatste,
maar als een vergankelijk proces van maatschappelijke voortbrenging en ruil deed kennen,
ook het grondigst kon critiseeren, door aan te toonen, dat het stelsel de voorwaarden
van zijn zelfontwikkeling, zelfontbinding en dus ook zelfvernietiging in zich bevatte.
En die de arbeidersklasse dáármede het bewustzijn eener nieuwe hoop op de toekomst
kon geven, de wetenschappelijke zekerheid en dus de reëele hoop tevens, dat het systeem
waaronder zij zoo leed, plaats moest maken voor een hoogeren vorm van produktie, niet menschen-uitbuitend en dus niet
mensch-onteerend als het huidige; terwijl dit systeem, krachtens zijn aard en wezen,
dien nieuwen, hoogeren vorm van maatschappelijke produktie in zijn eigen schoot uitbroedde.


De sociaal-demokratie leerde de arbeidersbeweging niet alleen het woord organisatie
kennen, maar toonde haar, dat de daad meer waard is dan het woord en dat het vormen
van eene organisatie van arbeiders, ten doel hebbende den praktischen strijd, méér
waard is dan tal van philosophisch gekleurde, zich in bespiegelingen verliezende bewegingen,
disputen en berekeningen hoe een toekomstige maatschappij er wel zou kùnnen uitzien
en of in de te verwachten samenleving de bezitsvorm collectief of communistisch zou wezen.


De sociaal-demokratie leerde den arbeiders strijden; strijden met zooveel mogelijk
kans op succes, doordien zij hun het doel deed kennen, waaròm gestreden moest worden; strijden met zoo min mogelijk verlies van energie, doordien
zij hun de juiste middelen deed kennen waarmede gestreden moet worden; strijden met een zoo groot mogelijke bewustheid, doordien
zij zoo klaar mogelijk den arbeiders de noodzakelijkheid van organisatie en demokratische
discipline voor oogen hield en hun daardoor wees hoe gestreden moest worden.


De sociaal-demokratie leerde den arbeiders, dat in den opbouw van de arbeidersorganisaties
ook de gedeeltelijke afbraak van de kapitalistische maatschappij stak. Zij leerde
hun, dat de ingroeiing van hare macht in den burgerlijk-kapitalistischen staat, dezen
langzamerhand moest ontwrichten. Zij leerde den arbeiders de vormen van organisatie,
die het meest doeltreffend waren voor den dubbelen strijd dien zij voerden: de strijd
tegen de direkte uitbuiting van het patronaat en het industriëele grond-kapitalisme,
en die welke op politiek gebied, tegen de klasseheerschappij van de bourgeoisie in
den staat, met hare feitelijke aanhangsels van het klasseleger, de klasse-justitie,
de klasse-wetenschap en het klasse-onderwijs, gevoerd moest worden. Zij toonde den
arbeiders, op historische en werkelijk bestaande gronden aan, dat elke klasse die
hare economische positie beter wil maken en ten slotte, door de logische ontwikkeling
gedreven, bestemd was de leiding van de gansche produktie te nemen, ook haar invloed
op de staatsmacht moest trachten te verkrijgen voor het eerste doel en voor het laatste
de staatsmacht moest zien te veroveren. Zij toonde den arbeiders, dus de waarde van
vakvereenigingen, als strijdlichamen tegen de economische uitbuiting, niet minder
dan de waarde van den arbeid op politiek terrein tot het veroveren van alle die sociale
voordeelen, die de vakvereenigingen niet of niet geheel en al veroveren konden: een
doortastende en ingrijpende arbeidswetgeving. Zij leerde den arbeiders, dat de staat
is het klasse-instrument van de bezittende klasse en haren aanhang, en geenszins een leeg begrip dat boven
de menschen zweefde. Dat hij die dat instrument bezit, daarmede heel wat in het voordeel
van zijn klasse en in het nadeel van de onderliggende klasse doen kon. Zij demonstreerde
met de feiten, dat het moderne parlementairisme, de afvaardiging naar de parlementen,
de afvaardiging was van de bourgeoisie, die naar die colleges hàre afgevaardigden
zond, gelijk men naar commissies zijn mandatarissen zendt, en dat de fiktie, dat deze
menschen daar het „gansche volk” vertegenwoordigen, feitelijk een uitvindsel was van
de burgerlijke staatsrechtmakers. Zij leerde den arbeiders dat in het stembillet voor
die colleges méér zat dan een middel om de heerschappij van de bourgeoisie te versterken,
zooals het zeer uitgebreid kiesrecht in Engeland en het algemeen kiesrecht in Frankrijk
dat hadden doen zien. Zij gaf den weg aan om van het stembillet, dat een middel tot
„onderdrukking” was, een middel tot „bevrijding” te maken, door in het juiste gebruik daarvan de methode aan te geven, om ook in de parlementen de stem van de arbeidersklasse te doen hooren en de arbeiders in massa
de gelegenheid te geven hunne belangen dààr te doen bepleiten waar de wetten gemaakt
werden. Zij wees er de geleerden ook op, dat de inwendige verdeeldheid van de bezittende
klasse voor de arbeidersklasse, mits zij zelfstandig en gesloten optrad, één in beginsel
en gedisciplineerd in optreden, een gunstige gelegenheid bood, om die dadelijke hervormingen
te veroveren, welke aan de arbeidersklasse, althans voor het tegenwoordige, een zoo
groot mogelijke verzachting van haar economisch lijden en een grootere opheffing uit
haren staat van maatschappelijken en geestelijken nood konden geven.


Kortom, de sociaal-demokratie emancipeerde de arbeidersbeweging uit het utopisme van
een vroeger, onbewust tijdperk, uit de phrase der demagogie, die met één slag de heele
maatschappij uit hare voegen zeide te kunnen rukken en de nieuwe in hare plaats te
kunnen stellen. Zij scheurde de arbeiders geheel los van de burgerlijke gedachtenwereld,
doordien zij aan hun leven en aan hun denken een nieuwen inhoud kon geven. Zij wist
hunne harten te veroveren, door daarin een nieuw ideaal te planten, en zij maakte
zich niet minder van hunne hersenen meester, door het weten en het begrijpen van het
wezen der maatschappij en van het doel der gansche beweging tot een geheel nieuw uitgangspunt van het denken te doen worden.


Door de sociaal-demokratie is de moderne arbeidersbeweging, zoo compleet als wij haar
kennen, het eerst een werkelijk feit geworden. Zij heeft dit resultaat bereikt door
vast te knoopen aan de werkelijkheid, en het massale en sociale karakter van het proletariaat
zelf tot het uitgangspunt te nemen van hare gansche beweging en hare taktiek.
















TWEEDE HOOFDSTUK.










TEGENWERKENDE STROOMINGEN.





1. De burgerlijke gedachtengang.


„Op elk ideologisch gebied is de traditie eene groote conservatieve macht.”


Fr. Engels.






De hier geschetste opvatting van de historische taak der arbeidersklasse, de samenvoeging
van de beweging van het proletariaat tot een zoo groot mogelijk geheel, waarvan de
onderdeelen een zoo groot mogelijke mate van zelfstandigheid kunnen hebben, zonder
dat aan het geheel in eensgezind handelen afbreuk wordt gedaan, is op zichzelf zoo
goed een historisch produkt, als de theorie dat was, waaraan zij haar ontstaan dankte.


Eerst door hare ontwikkeling heeft de arbeidersbeweging in de verschillende landen
van kapitalistische produktie zich de ervaring kunnen verwerven, die leidde tot de
toepassing en de bewuste doorvoering eener algemeene taktiek van organisatie en van
strijd, die dan, betrekkelijk langzaam slechts, door de arbeidersmassa’s algemeen
begrepen werd.


Deze langzaamheid kan inderdaad niet verwonderen. Het proletariaat is weliswaar materieel
het produkt van de moderne ontwikkeling van het kapitalistisch produktiesysteem in het stadium
zijner hooge ontwikkeling, maar het is geen levenlooze klomp. Het wordt door levende
menschen gevormd, waarvan een deel, door reeds eeuwenlang proletariërsleven, tot meer of minder diepte
van demoralisatie en degeneratie is vervallen, terwijl een ander deel uit maatschappelijke
klassen voortgekomen is, waarin uit krachte van eeuwenlang zelfstandig economisch
bestaan, zich zeer sterke tradities hebben vastgenesteld, die de ondervonden declasseering
niet heeft kunnen uitroeien.


Zoo komt het ook dat, al dwingen de economische verhoudingen telkenmale het moderne
proletariaat tot een compacte aaneensluiting, deze even zoovele malen weder wordt
doorkruist en doorsneden door allerlei voorstellingen en begrippen die in de arbeidersklasse
zelve leven. Deze stemmingen en stroomingen in de arbeidersklasse zelve zijn dan het
terrein waarop de demagogie en het utopisme een gemakkelijk spel vinden. Bij eenigszins
schrandere exploitatie is het dan in het geheel niet moeielijk om door te werken op
die stemmingen en voorstellingen, welker oorsprong in het verleden ligt, sektarisme
op te wekken, scheidingen tusschen de arbeiders in het leven te roepen en aldus de
eenheid van handelen voor een tijd lang te verlammen.


Daar zijn bij den opmarsen van het moderne proletariaat een aantal moeielijkheden
te overwinnen welke geheel voortspruiten uit het wezen der moderne arbeidersbeweging
zelve en die voor ieder land op zichzelf nog bovendien worden vermeerderd met de eigenaardigheden
van landaard, historie, economische structuur, verhouding van geleerden en ongeleerden
arbeid etc.


Niet overal gelukt het even snel ze te overwinnen; niet overal vinden de opvattingen
van de beweging, de strijd en de taktiek in dien strijd reeds aanstonds een willigen
bodem. Voor en na grijpt het kapitalisme de verschillende beschaafde landen aan en
in die landen natuurlijk daarmede ook verschillende lagen en groepen, die voorheen
wel-is-waar een kommerlijk, maar dan toch in ieder geval een economisch-zelfstandig
bestaan hadden weten te lijden. De lagen van het zelfstandig handwerk worden natuurlijk
hoe langer hoe vaster medegesleurd in het rad van de economische ontwikkeling, dat
geen enkele groep blijft sparen en zoo de zelfstandige handwerker al niet dadelijk
in de rijen der fabrieksproletariërs gesleept wordt, vaak met vrouw en kind er bij, wordt hij op andere wijze toch onder het knellende juk van het groot-kapitaal
geplaatst, dat hem tot huiswerker voor den fabrikant of voor den groothandelaar maakt.


In deze, in verschillende landen nog zeer breede groepen van tot proletariërs gedegradeerden
of van menschen die eigenlijk met het proletariaat geheel op één lijn staan, maar
voor wie de schijn van zelfstandigheid nog is blijven bestaan en de bedriegelijke
gedachte aan verloren positie daardoor nog levendig blijft, komt natuurlijk ook de
ellende die het kapitalistische uitbuitingsstelsel teweeg brengt, spoedig tot bewustzijn.
Men gevoelt daar aan eigen lijf en leden spoedig genoeg wat het zeggen wil uitgebuit
te worden, men komt er ook wel snel achter de waarheid, dat het maatschappelijk systeem
er de schuld van is, maar in hun oogen is dat systeem een ingeslopen kwaad. De geest
van de traditie, in hen nog zoo levendig, zegt hun dat het vroeger zooveel beter was
en het kapitalisme, dat zij bezig zien hun bloed en merg op te zuigen, verschijnt
voor hen als een demonisch systeem, een uitvindsel van de hebzucht der rijke lieden
in de eerste plaats.


Deze oppositie tegen het kapitalistisch systeem is van zeer ouden datum reeds; zij
is dikwerf losgebarsten in zeer hevige tooneelen van opstand van tot de uiterste grens
van wanhoop gedreven groepen van arbeiders en hun gelijken, in de geschiedenis van
de arbeidersbeweging geenszins zeldzaamheden. En alhoewel zij naderhand verdoofd is,
omdat de arbeidersbeweging met de moderne vervorming van industrie, handel en transportwezen
eveneens een ander karakter heeft aangenomen en aldus ook meer en meer tot het besef
van andere middelen in den strijd tegen het kapitalisme is gekomen,—dat zij uit de
gedachte-sfeer van de arbeidersklasse geheel is geweken, kan niet worden gezegd.


Zij vormde daarin, en ten deele geldt dit voor de bewegingen in sommige landen nog,
het element, dat bij voorkeur neigt tot de vorming van allerlei utopistische voorstellingen
omtrent de ontwikkeling van de maatschappij zelve en bijgevolg dus ook omtrent de
strijdwijze denkbeelden koestert aan dien utopistischen gedachtengang ontleend.


Wanneer men denkt, dat het kapitalistisch produktieproces niet een historisch-noodzakelijk
gebeuren is, niet iets dat de maatschappelijke ontwikkeling doormaken moet, omdat
het de onvermijdelijke voorwaarde is voor een hoogeren vorm van produktie, maar integendeel
er een afdwaling in ziet, deels tengevolge van de verkeerdheid van het systeem, deels
tengevolge van een soort verdorvenheid van de menschen, zucht naar geld, weelde, genot
enz., dan zal men dergelijke ouderwetsche meeningen overbrengen op zijn strijdplan
tegen de euvelen en de ellende, die men van de inwerkingen van het systeem ondervindt.


Daar komt bij, dat de bourgeoisie, die geestelijk niet minder dan economisch op de
kapitalistische maatschappij haren stempel drukte, den arbeiders zooveel mogelijk
haren gedachtengang omtrent staat, maatschappij enz. had ingeprent.


De arbeiders, die zich materieel spijzigen moesten met de kruimels die de bezittende
klasse haar te eten gaf, werden in geestelijk opzicht nog veel meer op den afval aangewezen
dien de bourgeoisie haar verstrekte. Dat dus de arbeiders burgerlijk denken en burgerlijk
handelen, is een niet te verwonderen iets.


Nu past het vooral in de burgerlijke opvatting en beschouwing der maatschappij, om
de ontwikkeling absoluut te nemen, d.w.z. niet als een proces van worden en vergaan,
maar als een vastgegroeid iets, dat hier en daar aan den buitenkant nog veranderen
kan, maar als geheel genomen voor geen wezenlijke vervorming meer vatbaar is. Zoo
dacht weliswaar de bourgeoisie er niet geheel over, toen zij zelve nog een revolutionaire,
d.w.z. onderdrukte klasse was, die tegen alle vormen van de haar verdrukkende samenleving
verzet had te voeren, maar in hare latere ontwikkeling tot de klasse die geheel meester
was van de leiding der produktie en tot meesteresse van den politieken staat, kwam
die voorkeur voor het absolute weder boven.


Vervolgens is een sterk kenmerk van dien burgerlijken gedachtengang de opvatting dat
de maatschappij een verbond is van individuen, elk op zichzelf, een optelsom van menschen,
die om bepaalde redenen samenwonen en samenwerken en daartoe allerlei stilzwijgende
overeenkomsten gesloten hebben. Deze beschouwing ontleende natuurlijk haren oorsprong aan den toestand van
desorganisatie, waarin de enkelvoudige warenproduktie de maatschappij had gebracht.
Elken warenproducent achtte zich een element op zichzelf, dat tot de andere in geen
enkele andere verhouding stond dan als voortbrenger of ruiler. Eerst een latere vorm
van kapitalistische produktie deed den algemeenen en noodwendig bestaanden samenhang
dier elementen weder duidelijk zien.


Maar toch bleef in de burgerlijke levens- en wereldbeschouwing de individu het predomineerende element, de spil waarom de gansche samenleving draaide.
De ideologische afspiegeling daarvan is de vrijheid van den persoon, die door cultiveerd,
naarmate zij in de werkelijkheid meer illusoir werd gemaakt.


Nog een ander kenmerk van dit burgerlijk gedachtenleven was de opvatting omtrent den
staat, d.w.z. de politieke organisatie van de menschelijke samenleving. De burgerlijke
staat is een product van de burgerlijk-kapitalistische ontwikkeling in de maatschappij
zelve, die overal waar zij een gunstigen bodem vond, de verbrokkelde vormen van gemeenschapsleven
tot een geheel heeft samengetrokken.


De noodzakelijkheid om zooveel mogelijk over een éénvormig, in politiek opzicht geheel
onder dezelfde omstandigheden verkeerend territorium van handel en verkeer, tol, muntwezen
etc. te kunnen werken, leidde tot die centralisatie op politiek gebied welke aan den
politieken staat in zijn modernen vorm het aanzijn geschonken heeft.


De bourgeoisie, die uit den feodalen, absolutischen staat was gegroeid, vond daarin
een vorm van regeering, d.w.z. bijeenhouden van een bepaalde nationale en economische
eenheid en een zekere controle van het algemeen over de onderdeelen, die voor deze
doeleinden moeielijk te gebruiken waren. Hare definitieve overwinning bracht met zich
mede, het absolute koningschap en den adel voor goed het ingrijpen in de economische
verhoudingen onmogelijk te maken en de ontwikkeling niet te belemmeren door het handhaven
van eigenmachtig en met geweld in stand gehouden voorrechten welke nijverheid en handel
op het hevigst schaadden.


In zekeren zin was ook die feodale staat niet meer onbeperkt absoluut, maar moest
hij voeling zoeken met het volk, al was dit dan nagenoeg alleen om de gelden los te
krijgen die hij voor zijn voortbestaan noodig had. De bourgeoisie had dit systeem
uit te breiden; het bijhangsel van het absolutisme had het tot het middenpunt te maken.
Zij was daartoe gedwongen om de macht van den feodalen adel geheel en al te breken;
zij moest de demokratie althans in beginsel invoeren, omdat dit haar eenige sterkte
was.


Deze noodzakelijkheid bracht ook een nieuwe met zich mede, namelijk die van een algemeen
vast terrein te scheppen voor de beraadslagingen over het algemeen belang, een algemeen
vast en een zooveel mogelijk centraal punt van waaruit de regeering des lands geschieden
moest. In plaats van het absolute koningschap, het centrale punt van gezag, kwam het
parlement tot stand; in de plaats van de ministers des konings, dienaren en raadgevers,
kwam de constitutioneele macht van de grondwet, die slechts aan het parlement verantwoordelijke
ministers kende.


Afgezien nu van ettelijke tusschenvormen in verschillende landen, is in het algemeen
in de landen met overwegend burgerlijk-kapitalistische ontwikkeling de politieke evolutie
deze richting uitgegaan. Het type daarvoor is bijv. eeuwenlang een land als Engeland
geweest, naar welks vorm dan ook de meeste constitutioneele landen min of meer direkt
gemodelleerd zijn.


Zeer opzettelijk wordt hier wat meer dan de lezer denkt dat noodig is bij de eigenlijke
ontwikkeling van den parlementairen staat stilgestaan, omdat dit in het verband met
de denkbeelden die wij naderhand zullen ontmoeten van het grootste gewicht is.


Het spreekt evenwel van zelf, dat de bourgeoisie—en vooral omdat zij het ten deele
zelfs onbewust deed—zich met deze door de noodzakelijkheid van haar eigen bestaan
en voortontwikkeling geschapen staatsmacht een instituut had voortgebracht dat, hoe
meer het tot een centraal-heerschende macht werd samengetrokken, de zeer bescheiden
grenzen, die men oorspronkelijk aan zijn werkkring toedacht, overschrijden moest.


Dit gaat over het algemeen zoo met dergelijke soort van instellingen, die oorspronkelijk
door de menschen binnen zeer enge grenzen gedacht worden, enkel als een vereeniging
tot de verkrijging van enkele rechten of tot het waarborgen van persoonlijke veiligheid
etc., en die door hun eigen ontwikkeling een steeds grooter uitbreiding aannemen en
den kring hunner bemoeiing telkens en telkens vergrooten, totdat zij geheel uit hunne
oorspronkelijke bedoeling zijn gegroeid en onherkenbaar geworden zijn.


De staat was dan ook vrij snel niet alleen meer de politieke vorm van de vereeniging
van de leden der bezittende klasse, de machtsmachine ter beveiliging van de onbeperkte
en onverkorte leiding van de produktie, maar breidde zijn werkkring uit tot een zekere
mate van contrôle over de handelingen van de personen. Het gevolg daarvan was ook,
dat hij zich als aparte macht zelfstandig ging maken, eigen begrippen ging formuleeren,
het z.g.n. staatsrecht, en tot instandhouding van zichzelven ook aparte geldmiddelen
ging vergen in den vorm van bepaalde en bij wetten geregelde persoonlijke heffingen,
de belastingen.


Die wetten en die belastingen, welke natuurlijk met de toenemende ontwikkeling van
het kapitalisme, de zucht om steeds nieuwe landstreken aan te grijpen, nieuwe lagen
van menschen aan zijn suprematie te onderwerpen, even snel toenamen, in druk verhoogden,
waren niet het minst in den begintijd van de burgerlijke glorie de steen des aanstoots
van allerlei burgerlijke ideologen en de alsem die de zoetheid van de onbeperkte macht
der bourgeoisie zoo vaak verbitterde.


Men kreeg het land aan dien staat die dreigde zich met alles te bemoeien, die steeds
meer belastingen voor zichzelf eischte, die, en dit vooral was voor den kapitalist
een haast niet te verduwen grief: zich meester maakte van een steeds grooter deel
van de meerwaarde, welke in de oogen van den bourgeois zijn onvervreemdbaar „eigendom,”
zijn „rechtmatig verworven” bezit was. Men haatte dien staat, die zich ook ging mengen
in de aangelegenheden tusschen burger en burger, door middel van allerlei politiemaatregelen
en verordeningen in het belang van het algemeen welzijn. Wat toch ieders welzijn was
had ieder persoon, ieder individu voor zich en niet een college van regeeringspersonen uit te maken.


Niet minder verbittering wekte de staat, omdat hij langzamerhand zijn neus ging steken
in de aangelegenheden van den arbeid. Immers, elke kapitalist kon voor zijn geld zooveel
arbeiders koopen als hij wilde, deze arbeiders waren voor den tijd dat hij hen kocht
zijn onvervreemdbaar eigendom, zijn „arbeidscontract” liep over den termijn van den
verkoop en dies was geheel de kracht van den arbeid, voor hem, naar de regelen van
het recht: een „jus utendi et abutendi”1. Daar had geen staat zich in te mengen, geen wet had hem te beperken in zijn uitbuitingsrecht
van gekochte arbeidskracht, noch van volwassen mannen, noch van vrouwen, noch zelfs
van kinderen. De arbeider was een geheel vrij man, zoo leerde hem de theorie zijner
staathuishoudkunde, wat hij deed deed hij uit geheel vrijen wil, hij kon gaan en komen
waar en wanneer hij wilde en als hij zijn kinderen en zijn vrouw aan hem, den fabrikant,
wilde afstaan, dan was het slechts tyrannie van de wet hem te belemmeren dien zoo
lang te laten werken als het hem beliefde, en alle werk te laten verrichten dat hem
goeddacht.


De staat had tot taak slechts een minimum van zorg te dragen voor de algemeene belangen van alle burgers; verder zich buiten
de economische verhoudingen der burgers te houden: „Laisser faire, laisser aller”2, dan zullen de dingen het allerbeste marcheeren en de „natuurlijke harmonie” der
economische krachten het best worden bereikt.


Deze haat tegen den staat is zeer typisch-burgerlijk. Wij zullen later de gelegenheid
hebben aan te toonen, dat het revolutionaire proletariaat den staat eveneens bestrijdt.
Maar niet den staat abstrakt, gelijk de burgerlijke ideologie den staat juridisch
geabstraheerd heeft van zijn inhoud: de burgerlijke staatsmacht, maar het geweld der bourgeoisie, bepaalde economisch-politieke
werktuigen, die als het ware de attributen van den burgerlijken staat zijn en tevens
ook zijn inhoud.


In deze ideologische woede tegen den staat als zoodanig worden de burgerlijke schrijvers
alléén nog maar door hunne uitloopers, de anarchistische ideologen, overtroffen. Beiden
echter bestrijden den staat zonder hem te treffen, omdat zij de idee: staat en niet
den economischen en politieken inhoud daarvan aantasten. De bezittende klasse heeft
het één enkele maal in ernst beproefd den staat in den hartader aan te tasten, n.l.
door te weigeren belastingen te betalen. Het was in den „conflictstijd” van Bismarck
met de Duitsche liberale bourgeoisie, in het midden van de zestiger jaren. Het werd
evenwel niet ernstig doorgevoerd.


Ook het afstemmen van de begrooting in haar geheel, in de verschillende parlementen
van de zijde der sociaal-demokratische afgevaardigden—die dat niet enkel deden om
redenen in die begrooting zelf gelegen, maar om daarmede den klasse-staat geen vertrouwensvotum
te geven van de zijde van het georganiseerde, klassebewuste proletariaat—is een revolutionair
middel, dat, natuurlijk op veel breeder schaal toegepast, en met de groote massa van
het georganiseerde proletariaat in den rug, den burgerlijken staat véél erger nadeelen
kan toebrengen, dan al het mondeling en schriftelijk gesputter daartegen.


De grond voor dien haat bij de bourgeoisie tegen den staat in het algemeen en vooral
tegen een sterken staat was evenwel niet een ideologische maar een zeer positieve.
Ten deele heeft Lassalle het eenmaal zoo scherp-snijdend gezegd. Wij doen het best
hem het hier te laten herhalen:3


„De koude onpersoonlijke betrekking van den ondernemer tot den arbeider als tot een
zaak, tot een zaak die gelijk iedere andere waar op de markt, naar de wet van de produktiekosten wordt voortgebracht—dat is het, wat de geheel
specifieke, geheel ontmenschte physiognomie van de burgerlijke periode vormt!


Vandaar de haat onzer liberale bourgeoisie tegen den staat, niet tegen een bepaalden
staat, maar tegen den staat in het algemeen, dien zij het liefst geheel zouden opheffen
en in de burgerlijke samenleving zouden laten ondergaan, d.w.z. op al zijne punten
zouden willen doordringen met de vrije concurrentie. Want in den staat komen nog altoos de arbeiders als menschen in aanmerking, terwijl zij, gelijk alles in de burgerlijke samenleving, waarin de
wet van de vrije concurrentie heerscht, slechts naar den prijs der produktiekosten,
slechts als een zaak in aanmerking komen.


Vandaar dus voor alles de tot het toppunt stijgende haat van de bourgeoisie tegen
elken staat, hoe ook georganiseerd en samengesteld, om, daar zij den staat niet geheel
kan opheffen, hem tenminste op zooveel punten als haar maar steeds mogelijk is in
het individualisme van de vrije concurrentie op te lossen, om hem tenminste in zooverre
als slechts mogelijk is aan de burgerlijke samenleving te assimileeren en onder de
ontmenschende heerschappij van derzelver gebiedende wet te stellen.”


Men ziet dat ook Lassalle nog ten deele de ideologische voorstelling heeft eener tegenstelling
tusschen burgerlijke maatschappij en staat. Hij stelt den staat evenwel boven die
burgerlijke samenleving. Afgezien van deze burgerlijke afdwaling bij Lassalle, die
op sommige voorname punten juridisch dacht, een afdwaling die overigens van ondergeschikte
beteekenis is, komt hier scherp op den voorgrond wat de drijfveeren waren van dien
burgerlijken afkeer tegen den staat.


De „vrije” persoon was voor de bourgeoisie, ten allen tijde, niet in de eerste plaats
het subject, de mensch, maar het produkt; de „vrije” ruil gold niet in de eerste plaats
den ruiler maar de waar, die zoo mogelijk tot zijn „volle waarde” moest worden gerealiseerd.
Daarin trad de staat nu controleerend en dus bemoeiend tusschenbeide. Voor den staat
moest natuurlijk het individu, als zoodanig, in de eerste plaats gelden. In een politieken
gemeenschapsvorm, welke ook, kunnen wel groote groepen politiek worden buitengesloten
van de uitoefening van bepaalde functies, maar juridisch dienen alle als gelijken te worden beschouwd. Natuurlijk beslist de machtspositie
der heerschende klasse, maar in zooverre als de maatschappij nu eenmaal niet een losse
verzameling menschen is, maar een door de banden van produktie en ruil en een zekere,
in de geschiedenis zich verwerkelijkende menschelijke solidariteit samengeweven en
op de vervulling van elkanders behoeften aangewezen, natuurlijke associatie, moet
de politieke staat in de individuen, die tot hem behooren, in de eerste plaats menschen erkennen.


Hieruit dus ontstond in den boezem der burgerklasse zelve de tegenstelling tusschen
maatschappij en staat. Een tegenstelling, die bij de verschillende engelsche staatsrechtsleeraren
uit uit begin van de 17e eeuw voorkwam, niet minder als bij de ideologen die, zooals
William Godwin (1756–1836), den ganschen staat liefst zagen afgeschaft; maar die bij
de burgerlijken alleen maar zoovèr ging, dat zij den staat in zijn werking tot de
allerbescheidenste rol teruggebracht wenschten te zien: de bewaking van den particulieren
eigendom. Of gelijk Lassalle het zoo drastisch mogelijk zeide: de staat als politieagent
en als nachtwacht!


De gansche burgerlijke opvatting van toen was dat de staat een noodzakelijk kwaad
was; hare geleerden gingen steeds van de burgerlijke concurrentie uit, namelijk dat
de menschen tegen elkander vechten om het grootste brok. Het „bellum omnium in omnes” („de strijd van allen tegen allen”), dat was in den grond van de zaak het burgerlijke
uitgangspunt in de beschouwing van de verhouding van het individu tot de gemeenschap,
zooals dit reeds door den engelschen staatsphilosoof Thomas Hobbes (1588) geleeraard
was. Deze zag evenwel in den absolutistischen staat, met een allesbeheerschend vorst aan de spits, de eenige oplossing om een gemeenschapswezen
als het burgerlijk-kapitalistische in stand te houden.


Doch deze beschouwing is typisch voor de burgerlijke opvatting gebleven, die dan ook
tot ver in de vorige eeuw de leer verkondigde, dat elkeen maar voor zichzelf moest
weten hoe hij door de wereld kwam. Het „zelf-help” werd toen de levensleer van elk
rechtgeaard bourgeois en dit zou nog minder geweest zijn, ware het niet dat deze burgermanstheorie
de ondergrond van een gansch stelsel werd, dat in hoofdzaak dienst moest doen om de arbeidersklasse te worden bijgebracht en
ingeprent.


Staatshulp verzwakte den individu, zoo verklaarde men den arbeiders de zaak; de arbeider
moest zichzelf helpen. Wetten waren niet in staat de arbeiders te sterken, zij zouden
hen integendeel verzwakken; de „zeden” moesten „verbeterd” worden en daartoe konden
wetten niet dienen, enz. enz.


Dat evenwel juist door de rechtsbescherming en eigendomsbeschutting, door strafrecht
en burgerlijk recht met alle toebehooren van dezen, de staat den particulieren eigendom
versterkte; dat door zijn tal van naar buiten gerichte instellingen, de staat den
kapitalistischen handel geweldig bevorderde; dat door het meer en meer volmaken van
zijn Post-, Bank-, Munt- en Verkeerswezen, de staat de winsten van de bourgeoisie
ontzettend deed vermeerderen,—dat alles vertelde men de arbeidersklasse niet. Voor
deze had men alleen den staat als boeman; alsof zij bij eigen ervaring niet reeds
wist dat die burgerlijke staat de „straffende hand” voor haar, maar het „liefelijke
gemoed” slechts voor de bezittende klasse had!






Dit conflict tusschen staat en burgerlijke samenleving werden de burgerlijke staatsleeraren
zich echter nooit geheel bewust. Immers, zij konden noch objectief genoeg tegenover
de burgerlijke samenleving komen te staan, omdat zij de uitbuiting van menschelijke
arbeidskracht, die aan deze ten grondslag ligt, niet konden toegeven, noch objectief
genoeg tegenover den staat zelven, omdat zij in dezen niet het bepaalde klasse-instrument
konden doorzien. Daarom behielpen zij zich altijd maar met frases en ontwierpen zij
de frase van den burgerlijken „Rechtsstaat”, een mystiek ding, dat boven de menschen
zweefde om objectief „recht te doen”4. Nu is wat recht is, in de burgerlijke maatschappij enkel te weten uit wat men in dezen, op grond van aan de privaat-kapitalistische produktie-
en toeëigeningswijze ontleende noodzakelijkheden eenmaal als zoodanig heeft gecodificeerd,
daar een absoluut recht niet bestaat. Zoo ziet men dat men met dezen „rechts”-staat
in hetzelfde kringetje rond kan blijven draaien. De staat op te lossen in de samenleving
kon niet, want dan miste men de rechtsbescherming en bevordering van de privilegiën
van den eigendom, de veiligheid van het bezit en het profijtelijke van de staatsorganisatie
in het algemeen. Andersom liep men het groote gevaar een te sterken staat te krijgen,
waardoor alweer de macht tot uitbuiting over de arbeidersklasse dreigde beknot te
worden; en dat niet alleen, maar ook het andere gevaar werd daardoor grooter, n.l.
dat een te sterke staat meer en meer burgerlijk eigendom in den vorm van belastingen
naar zich toe zou kunnen halen.


Hier hoort geen verdere beschouwing meer thuis over de manier waarop de burgerlijke
staat sedert zijn bestaan tot op heden toe, zich altoos, laveerenderwijs zou men kunnen
zeggen, gepoogd heeft uit zijn ontzettend moeielijke positie tusschen hangen en wurgen
te redden.


De bezittende klasse is zich hare eigen positie in den staat eerst wat sterker bewust
geworden toen het reeds te laat was, namelijk toen er reeds sterke, niet meer uitroeibare
sporen waren van een arbeidersorganisatie, met het bepaalde en bewuste doel, haar
hare macht in den staat te betwisten. Doch hierover later meer.


Intusschen, wat de burgerlijke theoretici, die natuurlijk de bepaalde belangen van
de bourgeoisie hadden te verdedigen, zich niet bewust konden worden, dat begrepen
de burgerlijke ideologen toch wel. Aan een dergelijke bewustwording dankt bijv. het
bekende opschrift, waarop ook anarchisten zich wel beroepen hebben,5 „The Man versus the State” (De mensch tegenover den Staat), zijn ontstaan.


Ook Ibsen was zich zeker dat conflict bewust. In een brief aan Brandes schrift hij o.a.: „De staat is de vloek van het individu. Waarmede is
de sterkte van Pruissen gekocht? Met het opgaan van den enkeling in het politiek en
geografisch begrip. De kellner is de beste soldaat.—De staat moet verdwijnen! Bij
deze revolutie zal ik aanwezig zijn. Men ondergrave het staatsbegrip, men stelle de
vrijwilligheid en het geestelijk elkander verwante als het eenig-bepalende voor een
vereeniging op, dat zal het begin van een vrijheid zijn, die iets waard is.”6


Maar in den ideologischen gedachtengang weêrspiegelt zich wel het conflict, maar niet
de economische en politieke oorzaken van het conflict. De mensch bleef het zelfstandig
individu, het abstractum-mensch, die in en door zijn zelfontwikkeling zijn persoonlijkheid
pas kon uitleven; en het conflict tusschen hem en den staat was gegrond in de beperking
dezer vrijheid, die de staat op hem toepaste.


Dit abstracte begrip vrijheid, als het onontbeerlijk attribuut van de persoon, door
en in de burgerlijke beschouwing der dingen gehuldigd en geijkt, was het dat het conflict
aan het licht bracht. Dat vrijheid evenwel „noodzakelijk een produkt van historische
ontwikkeling” was;7 dat dus zoowel de menschelijke vrijheid tegenover de natuur als die in de samenleving
van menschen tegenover elkander van bepaalde trappen van menschelijke ontwikkeling
en beschaving afhankelijk was; vervolgens, dat evenals met betrekking tot de verhouding
van de menschen tegenover de natuur, de hoogte van ontwikkeling waarop dezen het gebracht
hebben, in het beheerschen der natuurkrachten, alleen hun vrijheid tegenover de natuur bepaalde, evenzoo dus ook de mate van beheerschen
der economische krachten in de samenleving, onze vrijheid in die samenleving zelve,
dat was iets dat deze ideologie wel vreemd blijven moest.


Overigens, voor wie het menschelijk denken „souverein” denken is; voor wie het individu
in zijn ontwikkeling niet gebonden is aan bepaalde, van zijn wil onafhankelijke, maatschappelijke verhoudingen,
waarvan die, welke den ganschen bouw van de samenleving bepalen, de voornaamste zijn,
die zal de waarheid, dat wij ons als menschen het meest vrij gevoelen, als wij ons,
door wederzijdsche overeenkomsten, het meest in onze absolute vrijheid beperken kunnen,
wel altijd verborgen blijven.


Op deze burgerlijke ideologie, die zich historisch en praktisch in een doodloopende
steeg terecht zag komen, zijn nu de verdere, anarchistische conclusies gebouwd.







2. De socialistisch-utopistische gedachtengang.



„Leicht an einander wohnen die Gedanken


Doch hart im Raume stoszen sich die Sachen.”




(Schiller, „Wallenstein.”)






Het eerste gevolg van de vernielende werking, die het kapitalistische systeem, gekomen
tot de volle middaghoogte zijner ontwikkeling, op de menschheid in het algemeen, op
de beschaving, de zedelijkheid, de physieke ontwikkeling van de groote massa uitoefende,
was, nevens het verzet van een klein deel dier massa daartegen, het zoeken naar middelen
om aan deze vernieling als stelsel te ontkomen. Dit geschiedde bovenal van de zijde
van enkele hoogbegaafde, moedige menschen, wier denken over de maatschappelijke verschijnselen
juist daardoor aangetrokken werd en die in de eerste plaats, idealisten als zij waren,
aanknoopten bij de ideeën, die de bourgeoisie zelve, in haar meest revolutionairen
tijd, als de algemeene grondslagen eener menschelijke samenleving had verkondigd.


Uitgaande van de beschouwing die indertijd, toen de bourgeoisie nog de samenleving
geheel naar haar model moest reorganiseeren, de heerschende was en die van het grondbeginsel
uitging, dat het doel van elke maatschappij en dus ook van elken maatschappelijken
vorm moest wezen, de bereiking van een zoo groot mogelijke hoeveelheid geluk voor
het grootst mogelijke getal, gingen zij de onder burgerlijke heerschappij gevestigde
maatschappij onderzoeken en aan deze door haar zelf geleeraarde beginselen toetsen.


Dat was de eerste door de maatschappelijke ontwikkeling van het kapitalistisch systeem
gekweekte en door de ervaring gerijpte kritiek van de maatschappij, getoetst aan het
algemeen ideaal van de menschheid dat eeuwen na eeuwen door de hoofden van de besten
onder de menschen had gespookt en als het ware onuitroeibaar daarin had geleefd.


Maar het was nog meer dan dit. Het was ook de eerste economische kritiek op de doelmatigheid
van de eigenlijk in den blinde gegroeide kapitalistische samenleving, door de in de
maatschappij van het kapitalisme zelf gekweekte pogingen om de blind-werkende economische
krachten te leeren beheerschen.


Wie van het kapitalistische produktiesysteem spreekt, spreekt van concurrentie, van
vernietiging van sociale krachten elken dag terwille van de subjectieve voortbrenging,
van planloosheid en anarchie in voortbrenging en verdeeling.


De kritiek op de doelmatigheid, d.w.z. op een in het belang van de beschaving noodzakelijk
voortbestaan van de bestaande kapitalistische produktiewijze, moest dus tevens naar
deze zijde, naar de zijde van haar doelmatigheid, een niet minder vernietigende worden,
dan zoo zij beschouwd werd uit het oogpunt van het ideaal van het grootst mogelijke
sociale geluk voor het grootst mogelijke getal.


Uit deze bewustwording van de tegenstellingen tusschen de kapitalistische werkelijkheid
en het sociale ideaal, was reeds het oudere utopisme geboren geworden. Maar uit het
daarmede gepaard gaand redelijk onderzoek naar de noodzakelijkheid van het bestaande
stelsel, getoetst aan de voortreffelijkheid zijner technische en produktieve samenstelling,
werd het utopische socialisme geboren, gelijk dat in drie mannen voornamelijk zijn
meest verheven en meest duidelijke uitdrukking vond: in Saint-Simon, in Fourier en
in Robert Owen.


Doch hoeveel schoons elk op zichzelf deze drie groote pioniers in het afbreken van
het heerschende stelsel ook te genieten gaven, hoe scherp en hoe juist zij de geweldige
euvelen van het stelsel en zijn zwakke zijden wisten bloot te leggen, hun ontbrak nog in het algemeen het duidelijk inzicht in de ontwikkeling van
de maatschappij.


Idealisten als zij waren, gingen zij bij de beschouwing van de praktische werkelijkheid
uit van de idee en zochten zij, moesten zij zoeken, niet de overwinning van het heerschende
stelsel door de eigenschappen van dat stelsel zelve, maar door een verandering van
denkbeelden onder de menschen. De menschen deden verkeerd omdat zij verkeerd dachten,
kon men hun evenwel maar eenmaal overtuigend genoeg aantoonen dat zij verkeerd dachten,
dan zouden zij hunne handelingen en hunne gansche praktijk wel eveneens daarnaar weten
in te richten.


De strijd in deze wereld is er een om de gerechtigheid op aarde en deze zou zegevieren
ondanks alles: „Fiat justitia pereat mundus”8, gelijk de koningsberger wijsgeer het in zijn tijd zeide.


Doordien de socialistische utopisten de werkelijkheid van het kapitalisme niet klaar
zagen, zagen zij ook het element van beweging in de maatschappij zelve over het hoofd.
De tegenstelling der klassen zagen zij wel, maar zij zagen haar niet als de motor
in de ontwikkeling van de maatschappij. Derhalve geloofden zij niet alleen niet aan
de noodzakelijkheid van een klassenstrijd, zij achtten dezen zelf juist zeer verderfelijk,
omdat de gansche idee daarvan lijnrecht inging tegen hunne opvatting, dat alleen een
beter inzicht in eigen belangen de bezittende klasse er toe brengen zou, hare produktie-
en toeëigeningswijze op te geven. Elke daadwerkelijke strijd van den kant der arbeiders,
de ergste dupen van dat systeem, zou die bekeering verlangzamen of onmogelijk maken.


De groote kracht van het utopisme lag dan ook in het uitwerken van systemen van toekomstige
maatschappijen; hoe beter en hoe voortreffelijker deze plannen er uit zagen en hoe
meer kansen van slagen zij boden, hoe dichter men bij het doel was: de bourgeoisie
een betere inrichting van de maatschappij te laten aanvaarden.


Hoe hooger het ideaal was, bij de eerste mannen die hun gansche leven voor de verwerkelijking hunner plannen gaven, des te grooter de ontgoocheling.
De bourgeoisie kon haar eigen stelsel niet veranderen, dat ging niet aan, de onverbiddelijke
logika van de economische feiten schreef haar den weg voor en niet de een of andere
idee.


Dit nam niet weg, dat zoolang de arbeidersbeweging zelve klein en zwak was, de overgroote
massa nog te zeer gedemoraliseerd, de produktie zelve nog te weinig ontwikkeld, de
maatschappelijke verhoudingen nog in den valschen schijn van den patriarchalen toestand
waren gehuld, deze utopische gedachten zijn blijven voortleven. Juist zij waren het,
die, toen het eerst de beweging zich begon te verheffen, de hoofden van zoovelen nog
bleven vervullen, voedsel als zij daar kregen door de traditie van verouderde vormen
en burgerlijke begrippen, bijbelsche overleveringen dat het „kwade” over het „goede”
zal zegevieren etc.


Zoo lang de arbeidersbeweging slechts uit een kleine hoop pioniers bestond, die geen
mogelijkheid zagen de groote massa wakker te maken of zelfs maar een oogenblik te
beroeren, tierde dit proletarisch utopisme welig. Er ontstond zelfs een soort vijandschap
van deze dikwerf koene mannen, die hun leven en vrijheid waagden voor een idee zonder
dat de massa hen bijsprong, ja, die door deze mede verguisd werden soms,—een vijandschap
tegen die massa.


Anderzijds ontstond er het gevoel dat niet door de ontwikkeling van de massa en hunne
doordringing met de noodzakelijkheid van den strijd, de maatschappij was te revolutioneeren,
maar dat door eenige welgemikte slagen aan die maatschappij toegebracht, men haar
het best in elkander kon doen vallen. Een goed gelukte opstand, in het geheim natuurlijk
goed voorbereid en door een handvol, een „gideonsbende” van getrouwen ondernomen,
kon in een nacht de revolutie doen uitbreken, die „als een dief in den nacht” de bourgeoisie
zou overvallen, aan haar macht plots een einde zou weten te maken en het socialisme
zou kunnen invoeren.


Want dat het een kwestie was van „invoeren” en niet een van historischen groei dat
het socialistische stelsel komen zou, was en is een aan elk soort van utopisme gemeenzame
overtuiging. Eveneens de vijandschap tegen den burgerlijken staat in dien zin, dat
zij daarin de absolute macht zagen die aan de verwezenlijking van hunne droombeelden in den weg stond. En
door de theorieën der geleerden van de burgerklasse uitgewerkt tot een „Rechtsstaat”,—den
schijn die gevonden was, om de wanverhouding tusschen de macht die de bezittende klasse
uitoefende en het daarmede steeds meer in tegenspraak komende algemeen belang ideologisch
te omhullen,—kreeg de staat in hunne oogen het aanzijn van een monster dat, in combinatie
met de kerk, louter en alleen de eeuwige verdrukking van het volk ten doel had.






Het is deze utopische denkwijze omtrent doel en ontwikkeling, hier geenszins volledig
maar zoo kort mogelijk uiteengezet, gepaard aan burgerlijke denkwijzen en vooral aan
de uitloopers en streng doorgedreven konsekwenties daarvan, die hoofdzakelijk de grondslag
zijn geworden tot de ontwikkeling van ideeën in de arbeidersbeweging, die bij hunne
ontleding dan ook overal hunne specifiek-burgerlijke en klein-burgerlijk-utopistische
afkomst vertoonen. Wij bedoelen het anarchisme. En niet zoozeer het anarchisme als
stelsel van enkele personen, dan wel het anarchisme als tegen-beweging, als contra-strooming
in de arbeidersbeweging, gericht tegen de in de meeste moderne landen zich ontwikkelende
sociaal-demokratische arbeidersbeweging, gelijk wij haar aanvankelijk schetsten.












1 Een „recht van gebruik en misbruik,” naar de romeinsche rechtsregel in zake den eigendom. ↑

2 „Laat maar waaien!” Deze uitdrukking omtrent de taak van den staat, in economisch opzicht, komt het
eerst voor in de opstellen van d’Argenson, een staatsman uit de 18e eeuw, die aan
de zijde van den hervormingsminister Turgot stond. ↑

3 „Herr Bastiat-Schulze von Delitzsch oder Kapital und Arbeit”, Lassalle’s Sämmtl. Werke. Uitgave Ed. Bernstein. Pag. 199, Band III. ↑

4 Prof. Van der Vlugt, lid van de Tweede Kamer, heeft onlangs nog, zeer philosophisch,
ons weder eens dien „Rechtstaat” uiteengezet. ↑

5 Men zie: de voorrede van Octave Mirbeau bij het werkje van Jean Grave „La société mourante et l’anarchie.” ↑

6 Ik vond dit citaat bij Rud. Stammler in zijn werkje „Die Theorie des Anarchismus.” 1894, op pag. 45 (noot). ↑

7 Vgl. Friedrich Engels. „Anti-Dühring”, pag. 113, Kap. „Freiheit und Nothwendigkeit.” ↑

8 „Leve de gerechtigheid, al vergâ daarbij ook de wereld.” De woorden zijn van Immanuel
Kant. ↑













DERDE HOOFDSTUK.










DE ANARCHISTISCHE LEVENSBESCHOUWING.





1. Max Stirner, de Individualist.


„Het individu kan niet leven, als er geen anderen leven.”


(Seneca.)






Onder hen die in de tweede helft van de 19e eeuw de stoutste konsekwenties hebben
durven trekken uit de burgerlijke ideologie van het liberalisme, behoort op de allereerste
plaats wel de jonge scholier van den philosoof Hegel, de onderwijzer Caspar Schmidt
te worden genoemd, die onder den schuilnaam Max Stirner het meest zonderlinge boek
over de abstrakte persoonlijkheid geschreven heeft.


In 1845 verscheen, zonder eenige voorbereiding of aankondiging, plots dit werk, dat
„der Einzige und sein Eigenthum” (De enkeling en zijn eigendom) heette. Het was in stille eenzaamheid vervaardigd
door den schrijver, die zelf een zeer afgetrokken, doch goed mensch is geweest. En
het was aan diens vrouw, Marie Dähnhardt, opgedragen.


Het werk was verdeeld in twee groote afdeelingen. „De mensch” heet het eerste, „Ik” het tweede gedeelte.


Voor Feuerbach was de mensch des menschen hoogste wezen; voor Bruno Bauer een pas
gevonden wezen. Stirner stelt zich tegenover beiden en vraagt: de Mensch, wat was hij en wat is hij? Vervolgens:
wat is hij voor mijzelven. Op welk een konsekwent standpunt—konsekwent tot aan het
inkonsekwente toe—Stirner zich hierbij stelde, bleek uit de slotwoorden die den geest
van het boek in deze korte zinnen duidelijk samenvatten:


„Alles moet mijn zaak zijn, alleen mijne zaak nooit: Bah! over de egoïsten.


„Maar aan god, aan de menschheid, aan den sultan, die al hun zaken op niets dan op
zichzelf gesteld hebben, aan deze groote egoïsten wil ik leeren: Mij gaat niets boven
Mijzelven! Als dezen, zoo heb ook ik mijne zaak op niets gezet!


Stirner speurt den mensch na in zijn worsteling om de rede, de zuivere gedachte te
vinden, door de oudheid en door het christendom heen, en alles wat hij kan vinden,
is slechts de geest. Wat is die geest? Hij is de schepper van de geestelijke wereld.
De mensch, concludeert hij, leeft niet naar zichzelf, maar naar zijn geest; niet de
mensch regeert, maar de ideeën. De geest is des menschen God, die hem beheerscht.
Ik en de geest, zegt Stirner, leven in een eeuwige onmin. Hij huist in het hiernamaals,
Ik op de aarde. Vergeefs zult gij die hemelachtigheid tot een aardschheid degradeeren
willen.


De geest gelijkt dat spook, dat wel nooit iemand heeft gezien, waarvan hem evenwel
ontelbare keeren de geloofwaardigste getuigen bericht hebben dat het bestaat. De geheele
wereld die u omgeeft is vervuld van de geesten uwer inbeelding. Machteloos staat de
mensch voor het onbedwingbare, onmachtig tegenover zijn noodlot.


De wereldwijsheid der ouden, de godgeleerdheid der nieuwen zocht hem te ontgaan, doordien
deze de wereld zocht te overwinnen, gene er naar streefde den geest aan zich te onderwerpen.
De werkelijkheid van dit spook (het bestaan van God in elken vorm) te bewijzen, dat
was duizende jaren lang de taak die de mensch zich stelde.


Zoo is de mensch voor zichzelven een onherbergzaam spook geworden en uit alle hoeken
duikt hij zelf en zijn geest, d.w.z. de schepping van zijn geest, spokend naar voren.


De zegepraal der zedelijkheid beteekende niets anders dan een verwisseling van meester,
de zedelijke liefde bemint niet dezen of genen mensch om zijn zelfs wille, maar de menschen, om der menschen, om Gods
wil.


Recht, zede, wet, familie, staat, het zijn alle even zoovele spoken, even zoovele
variaties van den geest. Geen dezer begrippen laat Stirner onaangetast; geen is er,
dat stand kan houden tegenover de meedoogenlooze wijze waarop hij ze te lijf gaat.
Op het oogenblik waarop de mensch een of andere zaak of idee, bijv. de vrijheid, de
waarheid boven zich, boven zijn eigen persoon stelt, is hij niet vrij meer, is het
afhankelijk, is hij niet zijn „eigen eigenaar”. „Eigenheid, dat is mijn gansche wezen
en bestaan, zoo drukt hij het uit, dat ben Ik-zelf. Vrij ben ik van datgene, wat ik
van mij afgeworpen heb, eigenaar van datgene wat ik in mijne macht heb of dat ik machtig
ben.”


Zelfs de absolute vrijheid noemt Stirner een spook: wat hebt gij dan als gij de vrijheid
hebt, namelijk de volkomen vrijheid? Dan zijt gij alles, alles kwijt wat u hindert
en er is wel niets dat u niet eens in het leven hinderlijk en ongemakkelijk was. En
wien terwille zoudt gij het dan kwijt willen zijn? Toch wel om uwentwil, daarom, wijl
het u in den weg staat! Ware u echter iets niet ongemakkelijk, maar integendeel ware
het voor u recht … dan zoudt gij het niet kwijt willen en er van vrij willen wezen.
Waarom niet? Alweder om uwentwil!… Waarom kunt gij den moed niet hebben, u werkelijk
geheel en al tot het middenpunt en de hoofdzaak te maken? Waarom naar de vrijheid
snakken? Uw droom? Zijt gij uw droom?


Ergens anders vraagt Stirner hun, die deze absolute vrijheid najagen als een droom:
„Wie zal vrij worden? Gij, Ik, Wij. Waarvan vrij? Van alles wat niet gij, niet ik,
niet wij is. Ik ben alzoo de kern, die van alle omhulsels verlost, van elke mij beknellende
schaal bevrijd zal worden. Wat blijft er over, als Ik van alles, wat niet Ik is, bevrijd
zal worden? Slechts Ik en niets dan Ik. Dien Ik zelf evenwel heeft de vrijheid niets
aan te bieden … Ben ik niet meer waard dan de vrijheid? Ben Ik het niet, die Mijzelven
vrij maak, ben Ik niet de eerste?.… De vrijheid is en blijft een verlangen, een romantisch
klaaggeluid, een christelijke hoop op een hiernamaalstoestand en de toekomst; de „eigenheid”
is een werkelijkheid, die van zelve juist zooveel onvrijheid verwijdert, als u hinderlijk den weg verspert. Van dat wat niet stoort, zult gij u
niet los willen maken, en als het u begint te storen, nu, dan weet Gij, dat „Gij u
zelf meer gehoorzamen moet dan de menschen”.… De „eigene” is de geboren vrije, de
vrije van huis-uit; de vrije daarentegen slechts de vrijheidszuchtige, de droomer,
de dweeper.”


Wat Stirner nu wèl wil, dat is, gelijk hij reeds gezegd heeft, geen menschheid, geen
volk, geen staat, geen samenleving, maar de Ikheid zelve in zijn opperste egoïsme.
Hij hoont tegelijkertijd, liberalen, radikalen en communisten; hij bespot Proudhon
en hij zou buiten elken twijfel ook de hedendaagsche anarchisten niet minder bespot
hebben.


Tot Proudhon, die in zijn „Création de l’ordre dans l’humanité” uitroept: „In de industrie gelijk in de wetenschap is de openbaarmaking eener uitvinding
een der eerste en heiligste plichten!” zegt hij koel: „de schoone droom van een „sociale
plicht” wordt voortgedroomd”. De maatschappij is echter geen Ik dat geven, verleenen
of toestaan kan, „maar een instrument of middel waaruit wij nut trekken moeten,” daar
„wij geenerlei maatschappelijke plichten, maar alleen belangen hebben, ter welker
bereiking ons de maatschappij te dienen heeft.” Proudhon, spot Stirner verder, gelooft
zeer slim over den eigendom te oordeelen als hij hem diefstal noemt. Men mag vragen:
Is het begrip „diefstal” over het geheel anders mogelijk dan door dat men het begrip
eigendom gelden laat? Hoe kan men stelen als er niet reeds eigendom aanwezig is? Volgens
Stirner is het vreemde eigendom, waarvan Proudhon spreekt, „niet minder door onthouding,
afstand en deemoed voorhanden, het is een geschenk.” Waarom dus zoo sentimenteel als
een arme beroofde het medelijden inroepen, als men niets dan een dwaze en laffe geschenkengever
is? Waarom ook hier weder de schuld aan anderen toeschuiven, als beroofden zij ons,
daar wij er toch zelven de schuld van zijn, doordien wij de anderen onberoofd laten?
„De armen,” zegt Stirner, „zijn er de schuld van dat er rijken zijn.”


Waar Proudhon de onderscheiding maakt tusschen eigenaar en bezitter of genothebber,
daar zegt Stirner o.a.: Proudhon kon zich dat wijdloopig pathos besparen als hij zeide:
Er zijn enkele dingen die slechts aan weinigen behooren en op welke wij anderen van nu
af aanspraak of jacht willen maken. Laat ons ze nemen, omdat men door nemen tot eigendom
komt, en voor het oogenblik ons nog onttrokken eigendom ook slechts door het nemen
aan de eigenaren gekomen is. Het zal beter nut doen als het in ons aller handen is,
dan wanneer weinigen daarover de beschikking hebben. Associeeren wij ons daarom ten
dienste van dezen roof.—Daarvoor bezwendelt Proudhon ons met een societeit als de
oorspronkelijke bezitster en de eenige eigenares van onvergankelijke rechten; aan
haar heeft de zoogenaamde eigenaar den diefstal gepleegd; als zij dus telkens den
eigenaar zijn eigendom afneemt, dan berooft zij hem van niets, daar zij slechts haar
onvergankelijke recht doet gelden. Zoover, antwoordt Stirner, komt men met het spook
der societeit als een moreele persoon. Integendeel behoort den mensch, wat hij krijgen
kan: Mij behoort de wereld. Zegt gij iets anders met de tegenovergestelde stelling:
„Allen behoort de wereld”? Allen zijn Ik en nog eens Ik. Maar gij, zoo roept hij uit,
maakt uit die „allen” een spook en maakt het heilig, zoodat dan die „allen” tot vreeselijke
meester van de enkelingen worden. Aan hunne zijde stelt zich dan het spook van het
Recht. Elke totaliteit die boven de enkelingen staat, moet verworpen worden. Wel mogen
de enkelingen zich vereenigen, een vereeniging of associatie vormen, maar niets moet
den enkeling aan deze verbinden dan zijn belang. Zoodra hij bij de vereeniging zijn
belang niet meer kan vinden, moet hij haar verlaten, „de partij moet voor hem ten
allen tijde niets dan een deel (partie) blijven; hij is van de partij, hij neemt deel.”


De anarchisten onzer dagen meenen in hun recht te zijn als zij hemel en aarde bewegen
over vereenigingen of verbonden welke leden, die tegen het belang van associatie handelen,
royeeren. Zij vergelijken dat dan met de katholieke kerk en hare excommunicatie. Stirner
maakt zich ook hier vroolijk over deze „uitvlucht die dient, om de schuld van zich
af te gooien.”


„Dat een maatschappij, bijv. de staatsgemeenschap mij in mijn vrijheid verkort, dat
brengt mij maar weinig in opstand. Ik moet mij toch door allerlei machten en van elken sterkere, ja, van ieder mijner
nevenmenschen in de vrijheid beperken laten, al ware Ik, de beheerscher aller Russen,
Ik genoot toch de absolute vrijheid niet. Maar de eigenheid, die wil ik mij niet laten
afnemen. Wel is waar neemt elke societeit, waartoe ik behoor, mij menige vrijheid;
daarvoor waarborgt zij mij andere vrijheden; ook wil het niets zeggen, als Ik zelf
Mij van deze of gene vrijheid beroof (bijv. bij ieder contract), daarentegen wil ik
ijverzuchtig mijn eigenheid bewaren. Elke gemeenschap heeft een autoriteit boven de
leden te stellen en dezen perken te stellen. Beperking van de vrijheid moet overal
aangewend worden, want men kan niet van alles bevrijd worden … Zooals de religie en
het meest beslist het christendom de menschen met den eisch heeft gekweld, het onnatuurlijke
en het weerzinwekkende te realiseeren, zoo is het niets dan een echte konsekwentie
dezer religieuze overspanning en ziekelijkheid te beschouwen, dat eindelijk de vrijheid
zelve, de absolute vrijheid als een ideaal verheven zal worden, en aldus de onzin
van het onmogelijke aan het daglicht zal komen.”


Men ziet hier, hoe de meest konsekwente anarchist, die ooit bestaan heeft, tegelijk
de scherpste criticus van de anarchistische phrase der absolute vrijheid is geworden!


Wat nu voor Stirner in den mensch nog overbluft is de tegenstelling van het gangbare
begrip mensch, dat, gelijk men gezien heeft, voor hem een spook, een geest, een idee
is, niets dan de onmensch. „In dorre woorden te zeggen wat een onmensch is, is niet
moeielijk: het is een mensch, die aan het begrip mensch niet beantwoordt, gelijk het
onmenschelijke iets menschelijks is dat met het begrip menschelijk niet gemeten kan
worden. De logica noemt dat een „weerzinnig oordeel.” Zou men wel dit oordeel, dat
iemand mensch kan zijn, durven uitspreken, als men de hypothese niet zou laten gelden,
dat het begrip des menschen van het bestaan, het wezen van de verschijning gescheiden
zou kunnen wezen? Men zegt: hij verschijnt wel is waar als mensch, hij is evenwel
geen mensch.”


En nu vernietig ik, zegt Stirner, dit ideaal-begrip; ik veeg het uit en versta slechts
onder „Mensch” mijn bizondere persoonlijkheid, gelijk zij empirisch daar voor mij ligt. Hierop nu bouwde Stirner
zijn theorie van Egoïsme, de Ik-liefde als stelsel.


De gewichtigste stellingen van Stirner ten opzichte van het egoïsme laten zich in
het kort aldus weergeven:


„Wat echter denkt ge u onder een egoïst? Een mensch, die in plaats van voor een idee,
d.w.z. voor iets geestelijks te leven, en aan haar zijn gewoonlijk voordeel op te
offeren, het laatste dient (pag. 40).


„Daarom veracht gij den egoïst, omdat hij het geestelijke achterstelt bij het persoonlijke
en voor zichzelf bezorgd is, waar gij hem uit liefde voor een idee mocht zien handelen.
Ge onderscheidt u beiden hierin, dat gij den geest, hij echter zichzelf tot het middenpunt
maakt (41).


„De harde vuist van de zedelijkheid gaat wel onbarmhartig met het edele wezen van
het egoïsme om.


„Ongemeen veel gelooven zij te zeggen die den menschen „onzelfzuchtigheid” ten laste
leggen. Wat verstaan zij hieronder? Wel, iets dergelijks als onder „zelfverloochening”.
Wat is echter dat zelf, dat verloochend geworden is en geen nut heeft? Gij schijnt
het zelf te zijn. En tot wiens nut beveelt men u deze onzelfzuchtige zelfverloochening?
Wederom tot uw nut en heil, slechts opdat gij u door onzelfzuchtigheid uw „waar nut”
verschaffen kunt.


„Gij zijt egoïsten en gij zijt het niet, doordien gij het Egoïsme verloochent (174).


„Mij, den egoïst, ligt van het welzijn dezer „menschelijke samenleving” niets aan
het hart, Ik offer voor haar niets op; Ik gebruik haar slechts; om haar evenwel volkomen
te kunnen gebruiken, zet ik haar veeleer in mijn eigenste en mijn schepping om; d.w.z.
ik vernietig haar en vorm in haar plaats de Vereeniging van egoïsten (p. 210).


„Zooals bij de Grieken, wil men den mensch thans tot zoön politikon maken, een staatsburger
of politiek mensch. Zoo gold hij langen tijd als „hemelburger”… Volksbegelukking streeft
men sedert de revolutie na, en doordien men het volk gelukkig, groot en wat dies meer
zij maakt, maakt men ons ongelukkig! Volksgeluk is—mijn ongeluk” (p. 271).


„Ik bemin de menschen ook, niet alleen enkelen, maar ieder. Maar ik bemin hen met het bewustzijn van het egoïsme, ik bemin hen, omdat de
liefde mij gelukkig maakt, ik bemin, omdat het leven voor mij natuurlijk is, omdat
het mij bevalt. Ik ken geen „gebod der liefde” (p. 340).


„Gij bemint de menschen, daarom pijnigt gij den egoïst; uwe menschenliefde is menschenplagerij
(p. 340).


„De liefde van den egoïst welt uit het eigenbelang op, vloeit in de bedding van het
eigenbelang en mondt weer uit in het eigenbelang” (p. 344).


„Een mensch is tot niets „geroepen” en heeft geen „taak,” geen „bestemming,” zoomin
als een plant of een dier een „roeping” heeft” (p. 382).


„Zooals nu de roos steeds roos, de nachtegaal steeds nachtegaal is, zoo ben ik niet
eerst een waar mensch als ik mijn roeping vervul, mijn bestemming nakom, maar ben
ik van huis-uit een waar mensch” (p. 383).


„Waar is, wat van mij is, onwaar is, wat mij bezit; waar is bijv. de vereeniging,
onwaar is de staat en de maatschappij (p. 416). Ik ben het criterium der waarheid”
(p. 417).


„Voor den christen is de wereldgeschiedenis het hoogere, omdat zij de geschiedenis
van Christus of „des menschen” is; den egoïst is echter hare geschiedenis van waarde,
omdat hij alleen zichzelf ontwikkelen wil, niet de idee der menschheid, niet het plan
Gods, niet de doeleinden der voorzienigheid, niet de vrijheid etc. Hij ziet zich niet
voor een werktuig der idee of een vat Gods aan, hij kent geen roeping, hij waant niet
ter voortontwikkeling van de menschheid geboren te zijn en zijn scherfje daartoe te
moeten bijdragen, maar hij leeft zich uit, onbezorgd hoe goed of slecht de menschheid
daarbij vaart”.… „Wat ben ik in de wereld om ideeën te realiseeren? Om bijv. soms
tot verwezenlijking van de Idee „Staat” door mijn burgerdom het mijne bij te dragen,1 of door het huwelijk, als echtgenoot en vader, de idee der familie tot een bestaan te brengen? Wat kan mij een zoodanige roeping
schelen! Ik leef evenzoo min volgens een roeping als de bloem volgens een roeping
groeit en geurt” (p. 428).






Deze theorie heeft eerst den mensch van de andere menschen geheel zuiver geabstraheerd
en daarmede den gemeenschapzin precies op zijn kop gesteld. Stirner zag dit zelf,
want met die egoïstische persoon kan Stirner ten slotte niets uitrichten, daarom moet
hij zijn toevlucht nemen tot vereeniging. Ook na de vernietiging van den staat is
sociaal leven immers eene noodzakelijkheid. Hij stelt een „Vereeniging van egoïsten”
voor. „In de vereeniging brengt gij uwe geheele macht, uw vermogen en doet gij u gelden,
in de samenleving gebruikt men u met uw arbeidskracht, in de vereeniging leeft gij
egoïstisch.” „Is u de samenleving meer dan gij u zelf zijt, zoo gaat ze u boven u
zelf; de vereeniging evenwel is niets dan een werktuig of het zwaard waardoor gij
uwe natuurlijke kracht verscherpt en vergroot. De vereeniging bestaat voor u en door
u en ook zonder u, in ’t kort, de maatschappij is heilig, de vereeniging is uw eigenheid:
de maatschappij gebruikt u, de vereeniging gebruikt gij.”


Deze tegenstelling van maatschappij en vereeniging ziet er nu op het oog wel zeer
radikaal uit, maar inderdaad is zij erg onschuldig. Zoo onschuldig als het gansche
gefilosofeer van Stirner over het Ik is.


In elk geval is de realisatie van het Stirnersche Ik, in de vereeniging van de zoo
en zoovele Ik-heden, de val van het gansche systeem, dat, gelijk Stirners bewonderaar
J. H. Mackay terecht zegt, „geen systeem” is.


Het schijnbaar realisme van Stirner, wat is het in werkelijkheid anders, dan de hoogste
ideologie die zich denken laat? Wat is het anders dan de idealiseering van den burgerlijken
concurrentiestrijd, die zich, niet minder dan de zoo radikaal schijnende Stirner,
een samenleving van louter „enkelingen” denkt, eenlingen met hun eigendom, een optelsom
van individuen, allen eigendomsfanatici? Stirner ziet niet in dat de eigendomskwestie
zoo gemakkelijk is op te lossen als de socialisten of communisten zich dat voorstellen.
Hij kent een oplossing: „den strijd van Allen tegen Allen!” Ziedaar ons met Stirner geheel
op de aarde teruggekeerd en aangeland bij Thomas Hobbes, den grooten staatrechtsleeraar
der burgerklasse in Engeland.


Den arbeiders roept Stirner toe: „wordt Egoïsten!” een woord dat John Henry Mackay’s
hoofdfiguur Auban later hem naroept. „De armen worden slechts vrij en eigenaars, wanneer
ze zich verheffen en in verzet komen.” „Slechts door het egoïsme kan het volk geholpen
worden en deze hulp moet het zichzelf verleenen—en zal het zich verleenen.”


Maar ook hier laat deze krasse logika Stirner al dadelijk in den steek; waar hij bijv.
de „akkerknechten” hunnen heeren den dienst laat opzeggen, wijl zij van nu af zich
niet meer „onder den prijs” zullen verhuren, daar moest hij niet van de „eigenheid”
van den ééne, maar van de solidariteit van de veelheid der akkerknechten uitgaan.


Stirner ontgaat deze geheele moeielijkheid door zich allen even „eigene” individuen
te denken, maar dat kan hij alleen maar in het abstrakte doen. Concreet genomen evenwel
is de eigenheid van den enkeling, die geheel „zichzelf” is, die de vereeniging zuiver
voor zijn eigen doel gebruikt en zich door haar niet gebruiken laat, de geïdealiseerde
onderkruiperij en klaplooperij, altijd van proletarisch standpunt bekeken.


Persvrijheid, vrijheid van vergaderen voldoen den enkeling niet, hij behoeft ze ook
niet om zijn „eigenheid” te versterken. De „enkeling” van Stirner schrikt ook voor
geen bedrog, voor geen leugen, geen huichelarij terug; hij kent geen ondeugden, voor
hem zijn dat banden die hij verbreekt, spoken, gedachten, ideeën, die de mensch zichzelf
oplegt. „Mij gaat niets boven Mijzelven!”


Stirner was een persoonlijke opstandeling, een revolutionair tegen zichzelf. Want
de „Enkeling,” zegt Mackay, „is een wereldgeschiedenis op zichzelf; hij doet op niets
beroep; hij leeft onbekommerd om het wel en wee der menschheid.”


Stirner, die zelf al het heilige bespotte, alle burgermans-heilige-huisjes van moraal
en bijgeloof zoo meedoogenloos omvergeworpen heeft, is eigenlijk zelf een Heilige
geworden, een heilige van zichzelf, die alles uit den weg gaat om in zichzelf heilig en onaantastbaar
te zijn.


Marx en Engels hebben zijn werk dan ook eenmaal gecritiseerd onder den titel van „de
Heilige Max” („Sankt Max”) en terecht, want als een heilige gaat Stirner prat op zijn
persoonlijkheid, die hij zorgvuldig reinigt van alle haar aanklevende geest en idee,
geloof en menschelijkheid, tot hij ten slotte de gelouterde persoonlijkheid overhoudt,
die, als in de oorspronkelijke leer van Jezus, geen mensch meer is, maar de abstraktie
van een mensch.


Doch de feitelijke verhoudingen weerspiegelen zich toch ten slotte weer in de menschen.
Zoo philosophisch Stirner ook was, als mensch kon hij niet buiten de grenzen van zijn
eigen tijd komen. In het Duitschland van zijn tijd begon zich de concurrentiestrijd
eerst juist sterk aan de kleinburgerlijke produktiewijze voelbaar te maken, toen in
Engeland bijv. de moderne groot-industrie, met de massa-proletariseering, reeds haar
vollen zegetocht had aangevangen. Het kleinburgerlijk eigendomsfanatisme is een begeleidingsverschijnsel
van den kleinburgerlijken concurrentiestrijd: de kleinburger houdt krampachtig aan
zijn ikheid en aan de voorwaarde van zijn ikheid, zijn eigendom, vast. Met angst ziet
hij de verdere ontwikkeling tegemoet. Den staat, die hem zoo sterk bedreigt, omdat
hij hem in de belasting een deel van „zijn” eigendom ontneemt en zich bemoeit met
het gebruik van zijn eigendom, haat hij met een sterken haat. Elkeen, zoo redeneert
hij, moet er voor zichzelf komen en moet vrij zijn te doen en te laten wat en hoe
hij wil.


„Verlaat u op u zelven,” zoo roept ook Stirner uit, „wie zich op anderen verlaat,
die is reeds verlaten genoeg!”


Deze leuze is gedurende vele jaren daarna de leuze van het Manchester-liberalisme
geweest, dat zich tegen elke poging tot arbeidswetgeving en ingrepen van den staat
in de arbeidsverhoudingen met kracht verzet heeft. Juist toen Stirner bezig was zijn
boek te schrijven, waarin deze zuiver liberale leuze een abstrakten inhoud zou krijgen,
was zij in Engeland voor goed verdreven door de meest verpletterende nederlaag van
de Manchester-leer. Dit typeert dus eigenlijk alleen reeds genoeg de geweldige klove
tusschen den „enkeling” van Stirner en de „massa” der moderne arbeidersbeweging.


Stirner heeft later Adam Smith’s „Rijkdom der Natiën” vertaald en J. B. Say’s „Studiën
over Economie.” Deze praktische sympathieën spreken nog het best uit wat hij in den
grond der zaak is geweest: een liberaal in het afgetrokkene. Stirner heeft, gelijk
gezegd, geen school gemaakt. De eenige bewonderaar van zijn tijd, Faucher, is naderhand
een verwoed liberaal vrijhandelaar geworden.


Als Bakoenine het boek niet later opgerakeld had en in onze dagen John Henry Mackay
niet weder eens de aandacht op Stirner zou hebben gevestigd, zou de „Einzige” wel voor altijd vergeten geweest zijn.


Uit het boek toch is nooit iets geworden. Persoonlijk was het een daad, maar het is
daarbij ook gebleven.


Stirner had zijn zaak „op niets gesteld.” Welnu, uit „niets” is nog nooit „iets” geworden.
Derhalve was het Stirnersche „egoïsme” de doodgeboren daad van een eerlijk, maar op
den weg van valsch philosophisch abstraheeren verdwaald gemoed.







2. Proudhon; het klein-burgerlijk radikalisme.


„De demokratische kleinburgers, verre van voor de revolutionaire proletariërs de gansche
maatschappij te willen omwentelen, streven naar een verandering der maatschappelijke
toestanden, waardoor voor hen de maatschappij zoo dragelijk en gemakkelijk mogelijk
wordt.”


(Karl Marx, „Kölner Communistenprocess,” p. 77.)






Tot Pierre Joseph Proudhon’s eerste periode, als philosoof en maatschappelijk hervormer,
behoort een anarchistische theorie. Men vindt ze volstrekt niet als een geheel, maar
verspreid in zijn bekend geschrift: „Qu’est-ce que la propriété? 1ere Mémoire. Recherches sur le principe du droit et du gouvernement” (1840). Daarin ontwikkelde Proudhon op scherpzinnige wijze een analyse van de eigendomsverhoudingen in de kapitalistische
maatschappij, terwijl hij daarbij reeds van de noodzakelijkheid van den privaten eigendom
afziet, om ten slotte weder tot de burgerlijke formule te komen, die trouwens niet
nieuw was, maar reeds door Brissot de Narville, omstreeks den tijd van het Schrikbewind
was uitgesproken: Eigendom is diefstal.


Een uitvoeriger uiteenzetting van de eigenaardige anarchistische opvattingen door
Proudhon in dit tijdperk voorgestaan, komt in de beide werken: „Les Confessions d’un Révolutionaire” (1849) en in „Idée générale de la révolution du XIXième siècle” (1851) voor.


Dan breekt voor Proudhon de tweede periode aan van zijn literair leven, waarin hij
„Du principe fédératif” (1852) geschreven heeft, het boek waarin hij verklaarde dat het ideaal van het anarchisme
niet te verwezenlijken was, zoodat hij meer de idee van een sociale federalisatie
was toegedaan, waaronder hij verstond een zoover mogelijk gaande decentralisatie en
een organisatie van kleine politieke groepen, die door juridische federale overeenkomst,
onder een louter bewakende en slechts met toestemming van alle gefedereerde regeeringen
gedecreteerde centraal-macht, vereenigd moesten worden.


De sympathie voor regeeringloosheid die Proudhon in de „Confessions” en in de „Idée” was toegedaan, was wel is waar tot scepticisme overgegaan, maar de klein-burgerlijke
oppositie tegen een centrale staatsmacht was nog overgebleven.


Heel gemakkelijk is het overigens niet een konsekwente lijn te vinden in Proudhons
werk; men moet in zijn werk overal de periodes onderscheiden waaronder hij schreef.
Of, gelijk de Duitsche profeet van het „Proudhonisme”—Dr. A. Mülberger—het gelieft
uit te leggen: „Proudhon is steeds aktueel. Hij houdt steeds de levendigste voeling
met het tegenwoordige; hij wrijft zich daar gestadig aan; waar een problema opduikt,
dadelijk is hij ter plaatse; hij vat het terstond in het licht waarin het tegenwoordige
het plaatst, graaft dan van hieruit in de diepte, werpt eenige goudklompen van gedachten
naar buiten en nagelt ten slotte het resultaat in een of andere formule vast, die
den lezer, die zijn manier van voorwaarts te schrijden niet kent, meer verbluft dan overtuigt,
meer verblindt dan verheldert.”


De Proudhon met wien wij hier te maken hebben, die van het anarchisme, is de kleinburgerlijke
Proudhon, die in werkelijkheid veel meer eigendomsfanatisme aan den dag legt, dan
van een „revolutionair” te verwachten is.


Marx heeft zich met Proudhon veel bezig gehouden, ja, zelfs heeft Marx, zich aan zijn
ouderen tijdgenoot wrijvende, in de kritiek op zijn philosophisch-economisch werk:
„Philosophie de la misère ou système des contradictions économiques” („Wijsbegeerte der ellende of systeem der economische tegenspraken”) van 1846, zijn
nieuw wetenschappelijk standpunt voor het eerst geformuleerd. Het antwoord van Karl
Marx op Proudhon’s geschrift: „La misère de la philosophie” (1847) hield de eerste systematische uiteenzetting in van het historisch-materialisme,
de konsekwente doorvoering van de hoofdtheorieën van Smith en Ricardo, de rol van
het proletariaat in de geschiedenis, kortom het was het eerste streng logische en
meesterlijk systematische betoog van Marx, als voor zichzelf gereed zijnd theoreticus.


Marx zeide van den wetenschappelijken Proudhon: „Hij wil de synthese zijn en hij is
de samengestelde dwaling; hij wil als man van de wetenschap boven bourgeois en proletariër
zweven, hij is slechts de kleinburger, die bestendig tusschen kapitaal en arbeid,
tusschen de politieke economie en het kommunisme heen en weder geworpen wordt.”


De invloed die Proudhon’s werk gehad heeft op de fransche socialistische beweging
omstreeks de jaren 1860, een invloed die ook over de fransche grenzen reikte en de
gansche belgische beweging beheerschte, was de oorzaak dat bij de organisatie eener
anarchistische beweging, in de arbeidersbeweging, de arbeidersbeweging gelijk ze door
en uit de „Internationale” van 1864 onmiddellijk en middellijk was ontstaan, bij Proudhon
werd aangeknoopt. Men had een tegenstelling noodig tegen de denkbeelden van Karl Marx,
die als secretaris van den Generalen Raad der Internationale, volstrekt niet door
zijn heerschersnatuur, gelijk de verzonnen legende der Bakoenisten het wilde voorgesteld
hebben, maar door de geweldige kracht van zijn logika en zijn macht om anderen te
overtuigen, een grooten invloed had op den gang van zaken. En men vond die tegenstelling in Proudhon en te meer daar het
juist in Proudhon was, dat Marx twintig jaren vroeger het kleinburgerlijk-revolutionair
socialisme met zijn „eenerzijds en anderzijds” zoo vinnig bekampt had. Marx zag terecht
daarin dat communisme dat een ontwikkeling van de arbeidersbeweging, als het drijvende
element bij uitnemendheid, zoozeer zou bemoeielijken. Proudhon zat namelijk vol tegenspraken,
zijn stelsel is eigenlijk een stelsel van tegenspraken. Proudhon was evenals Stirner,
en evenals Marx zelf trouwens, Hegeliaan, maar kwam uit al de tegenstellingen niet
los; hij bleef er in steken. Proudhon stond evenals Marx op een keerpunt in de ontwikkeling
van het socialisme, doch bleef zich bewegen in de specifiek-fransche verhoudingen
van zijn tijd, de klein-produktie en het klein-boerendom. Alle philosophie hielp hem
daar niet uit. Een socialisme, pasklaar gemaakt voor fransche toestanden, gelijk Proudhon
dat wilde, kon geen andere toekomst hebben dan een vastlegging van de kleinburgerlijke
bezitsverhoudingen, een waarborg tegen het monopolie, tegen de ontwikkeling van de
groot-industrie, tegen de coalitie der arbeiders.


Proudhon was, evenals de meeste verlichte franschen van zijn tijd, een tegenstander
van den gecentraliseerden staat, omdat juist in Frankrijk de bureaucratie reeds geweldige
afmetingen had aangenomen en deze, gelijk dat trouwens bij de ontwikkeling van den
burgerlijken staat in het algemeen het geval is, een rem werd tegen demokratische
ontwikkeling. Proudhon zag, al niet minder dan zijn latere ideologische volgeling-anarchisten,
den schijn voor het wezen aan.


Overigens stond Proudhon nog diep in de burgerlijke beschouwing zooals die in de periode
van de Revolutie van 1789 veld won en van aparte, van de ontwikkeling der reëele verhoudingen
afgezonderde ideeën als de „Gerechtigheid” en het „Recht” uitging, als van iets bovenmenschelijks
dat eeuwig is en onveranderlijk. „De gerechtigheid is de onschendbare maatstaf van
elke menschelijke handelwijze.” „De gerechtigheid is de zon, die elke maatschappij
beschijnt, de spil waaromheen de politieke wereld draait, zij is het grondbeginsel
en de regel van elke overeenkomst. Niets onder de menschen is er, dat niet geschiedt
in naam van het Recht, niets zonder dat daarbij de Gerechtigheid wordt aangeroepen,” enz. enz.


Die idee der gerechtigheid, die boven de menschen troont, is een variatie van de boven
de menschen tronende en gerechtigheid oefende godheid. Overigens hebben wij hier met
al wat Proudhon als ideoloog kenmerkt, niet veel te maken.


In zijn werk dat het onderzoek over den oorsprong van den eigendom ten doel heeft,
stoot Proudhon zich ook aan den staat en de wetten die hij maakt. „Het hagelt wetten,
dekreten, edikten en verordeningen op het arme volk. De politieke grond zal spoedig
met een laag papier bedekt zijn, die de geologen als papyrusachtige formatie in de
geschiedenis der aarde zullen hebben op te teekenen.” „Waartoe dienen wetten dengene
die zelf denkt en voor eigen daden verantwoordelijk is! Die vrij wil zijn en zich
in staat acht het te worden! Ik ben gereed om te onderhandelen, maar ik ben tegen
wetten, ik erken er geen enkele, ik protesteer tegen ieder gebod dat een zoogenaamd
noodzakelijk gezag aan mijn vrijen wil oplegt.”


„Wetten! wil men weten wat ze zijn en welke waarde ze hebben? Ze zijn de spinnewebben
voor de machtigen en de rijken, onverbreekbare ketenen voor de armen en de kleinen,
vischnetten in handen der regeering.”


„Men vraagt weinige, maar eenvoudige en goede wetten. Maar dat is onmogelijk. Moet
de regeering niet met alle belangen rekening houden, alle geschillen beslissen? De
belangen zijn volgens het wezen der samenleving talloos, de betrekkingen tot in het
oneindige veranderlijk en bewegelijk; hoe is het dan mogelijk, dat men slechts weinig
wetten make? hoe zouden deze eenvoudig kunnen zijn? hoe zou zoodoende dan de beste
wet niet dadelijk afschuwelijk worden?”


Deze bizondere meening, welke in geenen deele oorspronkelijk is, maar reeds bij de
burgerlijke geleerden voorkomt, komt voort uit het algemeene standpunt van Proudhon,
die in het te zamen leven van de menschen een „natuurlijke ordening” ziet. Het menschelijk
verkeer, de economische produktie en alle handel en wandel, zij zouden volgens uit
hun eigen aard voortspruitende regelen hun gang gaan en zoo men ze absoluut vrij en
ongestoord hun gang liet gaan, zich in een natuurlijke harmonie oplossen. Waar aldus
reeds een natuurlijke ordening van het menschelijk samenleven bestaat, zoo men slechts de
gemeenschappelijk levende menschen in vrije werkzaamheid maatschappelijke goederen
laat voortbrengen en ruilen, is een in de bizonderheden ingrijpende wettelijke organisatie
geheel en al overbodig, ja is zij schadelijk. „Wanneer de uitbuiting van menschen
door menschen diefstal is,” zegt Proudhon, „dan is de regeering van menschen door
menschen, slavernij. Doordien de werkzaamheidsspheer van ieder burger door de natuurlijke verdeeling van den arbeid en door de keus van den tak van voeding, die elk treft,
bepaald wordt, doordien de sociale funkties in zoodanige verhouding tot elkander staan,
dat zij een harmonische werking te voorschijn brengen, ontstaat de ordening uit de
vrije werkzaamheid van allen; er is geen regeering. Wie de hand op mij legt om mij
te regeeren, is een usurpator (overweldiger) en een tyran; ik verklaar hem voor mijn
vijand.” Aldus Proudhon in de „Confessions d’un Révolutionnaire.”


De idee der Regeering, zegt Proudhon in de „Idée générale”, stamt uit de familie; zij ontstond uit de zeden der familie en de huiselijke gewoonten;
geen tegenspraken werden toenmaals gehoord; de regeering scheen voor de samenleving
een evenzoo natuurlijk iets te zijn, als de verhouding van den vader tot zijn kinderen.
De ervaring evenwel heeft geleerd, dat steeds en overal de Regeering, hoe populair
zij ook in haren oorsprong geweest moge zijn, zich ten slotte gesteld heeft op de
zijde van de beschaafdste en rijkste en tegenover de armste en talrijkste klasse;
dat zij, na aanvankelijk zeer liberaal en vrijgevig opgetreden te zijn, zich steeds
exclusiever ging gedragen; eindelijk dat zij, in plaats van de vrijheid en de gelijkheid
voor allen hoog te houden, hardnekkig er aan werkte, haar te vernietigen door hare
natuurlijke toeneiging tot privilegies.


Daarom, wijl deze erkentenis nu eenmaal was gewonnen, was deze rechtsorde te verwijderen
alleen doordien men haar overbodig maakt, doordien men de natuurlijke harmonische
orde van het vrije verkeer weder instelt. Vastgehouden moet worden aan het principe
dat de arbeid niet georganiseerd moet worden, daar deze dat geheel uit zichzelf wel
doen zal. Noodig is het, dat elkeen zijn eigen heerscher worde, dat in de plaats van de tot nu toe heerschende politieke machten de oeconomische krachten komen. In plaats van wetten komen de vrije verdragen, die voor de leden van op zich
zelf staande, niet-juridisch-vrij gevormde vereenigingen onderling gesloten worden
op den grondslag dat niemand tegen zijn wil onder de autoriteit van een of andere
gemeenschap sta en dat er economisch onbepaald vrije schepping en ongehinderde ruil
van produkten heerscht.


Tot dit doel zet Proudhon zijn positieve plannen uiteen: de „Volksruil- en Credietbank,”
die de eerste groote stap op den weg van de verwerkelijking van de „natuurlijke harmonie
der maatschappelijke orde” beteekenen zou. Het principe betitelde Proudhon als dat
van de „mutualiteit” (wederzijdschheid). Het voorbeeld, hoe zulk een „Volksbank” zou moeten zijn ingericht,
is neêrgelegd in de „Confessions” en aan de principieele fundeering van het begrip
der „mutualiteit” heeft Proudhon al zijn vernuft besteed. Hij beproefde daarbij ook,
gelijk zoo velen vóór hem, bijv. de socialistische Ricardianen in Engeland, tot een
fixeering van de economische waarde der goederen te komen, wijl hem dat de spil leek
waarom zijn gansche stelsel in de praktijk draaide en kwam dan ook tot de formuleering
van de „geconstitueerde waarde”: een vastgestelde waarde der goederen als norm voor
de prijzen der goederen dien hij natuurlijk voor zijn ruilbank noodig had.


De „idee der mutualiteit,” die de „gerechtigheid” zelf is volgens Proudhon, waarop
berust zij? Op den „eerlijken ruil.” Wat is eerlijke ruil? Een ruil waarbij gelijkwaardigs
tegen gelijkwaardigs wordt gegeven, antwoordt Proudhon. En wat is gelijkwaardig: wat
gelijke hoeveelheden menschelijken arbeid gekost heeft.


Aan groote woorden geen gebrek. Niet alleen dat Proudhon’s „mutualiteit,” die in den
grond van de zaak niet verschilde van de produktieve associaties van Lassalle, zonder
de hulp van den staat niet uitvoerbaar blijkt, eischt hij ook nog bovendien, dat de
arbeiders zich aan de hun „beloofde gerechtigheid” bij voorbaat zullen onderwerpen. Men zou zeggen, of het ding nu Gerechtigheid of Staat heet,—als
ik mij bij voorbaat reeds aan iets onderwerpen moet, dat ik niet kèn, is het een geen
haar beter dan het ander. Van deze tegenspraken is het gansche „anarchisme” van Proudhon vol.


Nauw met het algemeen radikaal-burgerlijke standpunt van Proudhon hangt zijn standpunt
tegenover de arbeidersbeweging samen, d.w.z. de beweging gelijk hij die in zijn tijd
gekend heeft, n.l. de engelsche vakbeweging en die van de engelsche „chartisten.”
Hij is haar onvoorwaardelijk vijandig gezind. In dat opzicht verloochende hij geenszins
den innerlijken aard van het wezen der fransche kleinburgers van zijn tijd voor wie
de georganiseerde arbeidersbeweging een even radikale verschrikking was als zij zelf
burgerlijk-radikaal van aard waren. Proudhon weet niet veroordeelend genoeg te spreken
van arbeiderscoalities ten behoeve van loonsverhooging en verkorting van arbeidstijd.
De arbeider individueel moge in elk geval, volgens Proudhon, zoo lang de „sociale
gerechtigheid” hem het loon niet toekent waarmede hij tevreden behoort te zijn, probeeren
zooveel als mogelijk is een goede betaling te verkrijgen of met andere arbeiders zich
associeeren, om tegen de kapitalistische ondernemers te kunnen concurreeren, maar
een associatie met medearbeiders om op de meesters eenigerlei druk uit te oefenen
om hooger loon of korter arbeidstijd, dat verbiedt hem Proudhon, dewijl hij dat een
zonde tegen de „sociale moraal” acht. „De wet welke de coalities veroorlooft”, roept
hij uit èn in zijn geschrift „Philosophie de la misère” en hij herhaalt iets dergelijks in zijn later geschrift „De la capacité politique des classes ouvrières,” „is in den grond anti-juridisch, anti-economisch en tegen elke samenleving en elke
orde in.” „De werkstaking der arbeiders,” zegt hij in „Philosophie de la misère”, is onwettig en het is niet alleen het Wetboek van Strafrecht, hetwelk dat zegt,
maar ook het economische systeem, de noodzakelijkheid van de bestaande orde.”


Proudhon is hier ook al weder, gelijk in zijn gansche economische systeem, in de lijn
der burgerlijke gedachte, die zeker niet scherper dan hij de werkstaking en de vakorganisatie
veroordeelen kon. Hij gevoelt alleen maar iets voor één soort organisatie, n.l. voor
de mutualistische en dat met het oog op het behoud van de middelklasse!


„Deze middelklasse,” zegt hij, „in welker schoot de beter beradene arbeidersdemokratie
voor een jaar geleden verklaarde geheel te willen opgaan, schijnt het niet dat men
met een soort fanatisme er aan arbeidt, haar te willen vernietigen, haar tot de positie
van loonarbeider te willen doen afdalen? Elken dag doet het bankroet groote scheuren
in de rijen van de kleine burgers ontstaan en wat nog ondragelijker is, haar noodstand
duurt voort, het leven van de hand in den hand, de geheime ellende decimeert haar.
De arbeiders hebben slechts hun eigen lijden gezien, zij hebben in ’t geheel geen
begrip van de kwellende zorgen der bourgeois.” Zoo vermaant deze „apostel van het
anarchisme” volgens Kropotkine en John Henry Mackay de arbeiders van zijn tijd.


Toen Proudhon candidaat gesteld was voor de provisoire regeering van 1848, richtte
hij tot zijn kiezers van het departement Doubs een manifest waarin o.m. deze phrase
voorkwam:


„De sociale kwestie is gesteld. Gij zult haar niet kunnen ontgaan. Om haar op te lossen
zijn mannen noodig, welke met den radikaalsten tegelijk den conservatiefsten geest
verbinden. Arbeiders, reikt uwen principalen de hand, en gij arbeidgevers, stoot niet
de tegemoetkoming van diegenen terug, die uwe loonontvangers waren.”


Hoe scherpzinnig ook dikwijls, hoe snijdend in zijn oordeel over het monopolie van
den eigendom, Proudhon kon nooit uit den cirkel van de klein-burgerlijke redeneering
komen. De arbeid die naar „de volle opbrengst harer waarde” geruild zal moeten worden,
is volgens Carrard Auban in Mackay’s „Anarchisten,” de steen der wijzen in de sociale
hervorming van de toekomst, de spil waarom het gansche individueele anarchisme van
dezen literairen fantast draait. Het moge zoo wezen. Maar de wederzijdsche garantie
van den gelijken ruil, van de „volle opbrengst van het arbeidsprodukt” is een economische
phrase, die wel radikaal klinkt, maar maatschappelijk nooit te verwerkelijken was, noch in praktijk te brengen kan
zijn. En voorzoover zij een inhoud heeft, is zij zeer na verwant aan de samenleving
van den vrijen ruil, die den geheel zelfstandigen voortbrenger en den zelfstandigen
ruiler tot voorwaarde heeft, met den „vrijen individu,” die daarvan het middenpunt
uitmaakt. Dit „ideaal” is geen nieuw, maar een zeer ouderwetsch en lang overwonnen
ideaal, al spookt het nog in onze dagen in de hoofden van zoo menigeen rond.







3. BAKOENINE; het verwoestend element.



„So ist denn Alles, was Ihr … Zerstörung … nennt,


Mein eigentliches Element!”




(Mephistopheles, Faust I.)






Toen de „Internationale” van 1864 gesticht was, traden tot haar allerlei elementen toe, die dit door de arbeiders
zelven geschapen terrein gunstig voor zich achtten om er hunne eigen, persoonlijke
denkbeelden te propageeren en het voor hunne bijzondere bedoelingen te exploiteeren.


Het is van genoegzame bekendheid dat de „Internationale” niet als een sociaal-demokratische,
maar allereerst als een algemeene arbeidersbeweging bedoeld was, een terrein waar
arbeiders van uiteenloopende richting, mits op den algemeenen bodem van den klassenstrijd
staande, konden samenstrijden. Het is een niet minder bekend feit, dat Karl Marx zelf,
die door zijn groote geestesgaven, maar niet minder door zijn enorme kennis van landen
en nationale eigenaardigheden, in zulk een beweging wel het overwicht moest krijgen,
desondanks geenszins de sociaal-demokratie in haar naar den voorgrond bracht. Marx
wist en begreep veel te goed, dat de taak der „Internationale” was: leven te wekken
onder de arbeiders van vele landen, hen aan te zetten tot het eerste wat noodig was,
tot organisatie.


Maar het spreekt van zelf, dat een beweging als de „Internationale” van 1864, die
spoedig een wereldbeweging werd, ras personen tot zich trok, die haar wenschten dienstbaar
te maken aan eigen inzichten en ook tal van onklare, verwarde elementen in zich moest
opnemen, die eerder tot hare ontbinding dan tot hare versterking konden medewerken.


De uitdrukking van het laatste element is gedurende eenige jaren Michaël Bakoenine
geweest. En het is niet om zijn persoon, maar om de rol die hij enkele jaren achtereen
in de zich nauwelijks ontwikkelende, jonge internationale arbeidersbeweging vervuld
heeft, dat wij hem karakteriseeren kunnen als de vertegenwoordiger van het vernielend element daarin te zijn geweest.


Bakoenine was een Rus, die uit zijn land verbannen, gelijk zoovelen zijner landgenooten,
daar een hevigen strijd had moeten voeren tegen het absolutisme. De russische toestanden
en verhoudingen van vóór het midden der 19e eeuw te schetsen is hier niet doenlijk,
maar men zou zich eerst een goed denkbeeld daarvan moeten vormen, om het sociaal en
politiek milieu te kennen waaruit een figuur als die van Bakoenine is voortgekomen.


Het spreekt van zelf, dat iemand die geboren en getogen is in een land als Rusland,
het Rusland van voor een driekwart eeuw terug; toen daar nog de lijfeigenschap in
vollen bloei was; toen daar nog de paleis-revoluties heerschten en zoo goed als het
gansche volk, op een handvol intellectueelen na, neerlag in volle demoralisatie, in
doodslaap, en de gansche toestand politiek en economisch volkomen aziatisch was,—dat
zoo iemand, in het west-europeesch milieu verplaatst, vreemd moest zijn aan het eigenlijk
karakter van die omgeving.


De europeesche arbeidersbeweging, vooral de internationale, moest dit russische element
al dadelijk in zich opnemen, omdat zij natuurlijkerwijs alle oppositioneele elementen tot zich trok. Maar zij heeft daar, over het algemeen genomen, niet veel
genoegen van gehad. En het feit, dat in dien tijd toen alles zoo geheel onklaar, zoo
geheel verward was, doel en middelen slechts weinigen duidelijk voor oogen stonden,
voornamelijk het russische element voor een overwegend deel niet opbouwend maar afbrekend
werkte, is daaruit te verklaren, dat dit in den west-europeeschen strijd van zelf
moest overbrengen een deel van zijn eigen opvattingen omtrent strijdwijze, methode
en inzichten in de economische en politieke verhoudingen, gelijk die zich aan hen
opgedrongen hadden in en door den strijd in het eigen land. In Rusland—en hier is
nog steeds sprake van het Rusland van toenmaals—was geen sprake van een strijdwijze
die begon met den opbouw van een klasse die door hare doel-bewuste organisatie de wig moest worden, die eenmaal in het organisme van de burgerlijke
samenleving gedrongen, daarin de politieke ontbinding zou bespoedigen, welke de economische zelf-ontbinding en zelf-ontwrichting van het kapitalistische
produktiesysteem, als het ware ondergronds, bezig waren te volvoeren.


In Rusland moest verstoord, vernield en afgebroken worden; daar—en bij de toenmalige
afwezigheid van een moderne kapitalistische ontwikkeling was dit zeker zoo—moesten
door het geheel afbreken van het bestaande (zoo geleek het althans) de voorwaarden
voor een moderne ontwikkeling in economisch en politiek opzicht worden geschapen.


Een figuur als die van Michaël Bakoenine was te zeer een specifiek russische, gedreven
door de felle haat tegen de toestanden en verhoudingen in het land zijner geboorte
en zijner jeugd, om niet de volle maat daarvan over te brengen op de west-europeesche
verhoudingen waarin hij zich daarna is gaan bewegen. Het vernielen was bij hem de
karaktertrek van zijn agitatie en propaganda geworden; niet het vernielen nu juist
in materiëelen zin, maar het vernielen als philosophisch grondprinciep, de absolute
beschouwing dat het sociaal-nieuwe er niet kon komen zonder dat het sociaal-oude tot
den grond toe afgebroken was.


Die zucht naar het absolute was Bakoenine, gelijk reeds hiervoren is opgemerkt een
scholier van Hegel, door middel van het absolute idealisme der Hegelsche school in
het philosophisch bloed gevaren, zooals het bij Stirner tot de absolute persoonlijkheid
en bij Proudhon tot de absolute noodzakelijkheid van den persoonlijken eigendom geleid
heeft. Eerst moest alles afgebroken wezen: privaat-bezit, eigendom, staat, familie,
godsdienst enz. en dàn eerst zou op de puinhoopen van dat alles de nieuwe toestand
van zelf verrijzen. Deze mechanische wereldbeschouwing ziet in elke historische periode
van de samenleving louter in zichzelf afgesloten en absolute, krachtens zijn eigen
idee zich verwerkelijkende phasen, die evenzoo los van de aan haar voorafgaande zijn,
als de menschen aan de werkingen dier idee geheel onderworpen, de menschen die niet
anders dan de levende werktuigen zijn, welke die idee tot hare verwezenlijking gebruikt.


Dat elke maatschappij haar eigen wetten van produktie en verdeeling en diensvolgens
ook van politieke en juridische constellatie kent, leert ook de historisch-materialistische geschiedenis-opvatting.
Maar zij leert niet minder dat die phasen in de geschiedenis niet absoluut zijn, zij
leert dat er een zekere organische ontwikkeling is, dat produktievormen zich uit elkander ontwikkelen, historisch in
elkander overgaan en dat juist de door allerlei immanente faktoren veroorzaakte ontwikkeling
van den voorafgaanden produktievorm, de voorwaarde wordt voor het ontstaan van den
opkomenden produktievorm. Deze beschouwing is dus ook revolutionair, zoo goed als
die welke de vernieling alleen tot haar uitgangspunt maakt, maar zij is het in den
eenig-wezenlijken en niet-utopischen zin van het woord. Zij vat steeds de beide kanten
van de werkelijkheid in het oog, het afbreken door opbouwen. Zij is, gelijk men het philosophisch noemt: de dialektische beschouwing.


Zoo had de beschouwing van Bakoenine, die zich reeds uitte in een zinsnede van een
artikel dat hij lang voor zijn werkzaamheid als „revolutionair” al-vernieler onder
den naam van Jules Elizard schreef, getiteld „Die Reaktion in Deutschland” en in 1842 opgenomen in de Deutsche Jahrbücher van Ruge,—de zin luidde: „de lust tot verstoring is een scheppende lust,”—niets dan
het sophistische, het valsch-philosophische uitgangspunt, dat uit niets iets geboren
kan worden. In dat opzicht was hij, die Stirner gekend heeft en zijn boek weder aan
de vergetelheid had ontrukt, diens zielsverwant.


Bakoenine had evenwel in de „Internationale” niet die rol vervullen kunnen, die hij
vervuld heeft, als daar niet een belangrijk element te vinden ware geweest waarop
hij steunen kon. En dat vond hij in het romaansche element, namelijk in die organisaties
welke grootendeels door landen als Italië en Spanje werden geleverd. Landen die nog
geenszins door de moderne kapitalistische ontwikkeling waren aangeroerd, maar waarin
tal van revolutionaire krachten leefden, die door de verschillende, hier reeds vroeger
opgesomde, achterlijke omstandigheden en verhoudingen van economischen, politieken,
religieuzen aard werden gevoed. Dezen vatten de „Internationale” niet anders op dan
als een geschikte gelegenheid om alles in Europa onderste boven te gooien, omdat zij
alleen in een omkeering van alle verhoudingen in Europa en niet in de evolutie van de toestanden in hun eigen land, het middel zagen
om aan de ellenden van hun eigen nationale achterlijkheid en algemeene verstomping
te ontkomen.


Bakoenine heeft voor zijn agitatie en propaganda in de eerste internationale arbeidersbeweging
die elementen handig voor zijn doeleinden weten te exploiteeren: hij zette het romaansche
tegen het germaansche element op. Hij wist de toentertijd nog scherp in het oog vallende
verschillen tusschen den germaanschen geest van organisatie en geleidelijken groei
en den romaanschen geest, waarbij alles op de spontaneïteit van de daad en het oogenblikkelijk
initiatief berustte, persoonlijk aan te blazen. De strijd die tusschen Marx en hem
om de leiding in de „Internationale” uitbrak, drie jaren geduurd heeft en in 1872
op het Congres van den Haag met zijn nederlaag, maar tevens ook met de feitelijke
verdwijning van de „Internationale” zelve eindigde, was door Marx volstrekt niet gewild.
Marx moest ten slotte wel de „Internationale” verdedigen tegen de vernielende pogingen
van een philosophischen sophist en een agitatorisch-politieken woesteling als Bakoenine
bleek te zijn, wilde hij haar niet prijs geven aan de proefnemingen van den man die
in zijn politiek programma van die dagen zeide: „Wij vatten de revolutie op in den
zin van de ontketening van al datgene, wat men tegenwoordig de booze hartstochten
noemt.”






Bakoenine was eigenlijk ook geen anarchistisch theoreticus, evenmin als de voorafgaanden;
een systeem is in zijn werk moeielijk te ontdekken, hij was de gelegenheidsopposant,
die in tijdschriftartikelen, manifesten etc. zijn gedachten uitte. Het eenige geschrift
van hem waarin min of meer eenheid te bespeuren valt, is het kleine boekje over „God
en de staat”, dat wezenlijk door niets uitmunt, noch door oorspronkelijkheid van gedachte,
noch door diepte van inzicht, noch door eenig historisch begrip van de stof zelve.
Bakoenine heeft een tijd lang zichzelven een scholier van Marx genoemd en door hem is het „Communistisch Manifest” in het russisch vertaald. In „God en de staat”
zegt Bakoenine o.m.: „Ja, de geheele geestelijke en zedekundige, staatkundige en maatschappelijke geschiedenis
der menschheid is een spiegelbeeld van hare staathuishoudkundige geschiedenis,” waaruit
blijkt, dat hij onder den invloed van het historisch-materialisme stond. Wie evenwel
het geschrift met het noodige critische onderscheidingsvermogen weet te lezen, hetgeen
bij de lectuur van de anarchistische schrijvers meer dan ergens broodnoodig is, bespeurt
dadelijk hoe dun er dat op zit: de godsdienst en de staat beiden worden er tot de
uitgangspunten eener woedende oppositie gemaakt, waardoor Bakoenine zich terstond
als de ideoloog bij uitnemendheid ontpopt, ofschoon hij tegen ideologieën als geloof
en gezag op geweldige wijze te velde trekt.


Bakoenine was de eerste anarchistische agitator in den zoogenaamd grooten stijl. Zijn
woelen in de arbeidersbeweging ging van tweeërlei standpunt uit: het ondergraven van
èlk gezag, hoe ook genaamd, en het proklameeren van de absolute persoonlijke vrijheid
en de absolute negatie van den staat. Dit bracht natuurlijk met zich mede het voortdurend
aansporen tot den ononderbroken opstand tegen het bestaande, niet in den organisatorischen,
maar in den omverwerpenden zin; voorts bracht het de verwerping van elke politieke
aktie met zich. Bakoenine was daarmede de eerste theoreticus geworden van het anarchisme,
dat de arbeidersbeweging in haar geheel zoo veel en zoo groote schade gedaan heeft,
de theoreticus van de destructie, van het omverwerpen als stelsel, om de omverwerping
zelve. Zoodat eenmaal terecht van Bakoenine gezegd werd: „hij zou zijn eigen stelsel,
ingeval het zegevieren kon, zelf het eerst omverwerpen!”


Noch het bloote verzet tegen den staat, zonder meer, het aanzetten om hem zoogenaamd
te verstoren, noch het donderen tegen God en het Godsgeloof, abstract gedreven als
het door Bakoenine geschiedde, doen beide „fundamenten” van de burgerlijke maatschappij
beduidend wankelen. Elk verzet tegen beide moet een inhoud hebben, anders is het een leege santekraam van phrasen, waaraan men zich bij gelegenheid
wel bedrinken kan, maar die de grondvesten van de burgerlijke samenleving onaangetast
laten.


Als ik tegen den godsdienst ageer, dan ageer ik tegen een ideaal dat historische brieven
bezit, omdat het de menschheid eeuwenlang een opheffing en een troost was; en eerst
van het oogenblik dat de godsdienst het middel eener klasse werd, die hem ging gebruiken
tot onderdrukking eener andere klasse, is hij een ongeluk voor den vooruitgang geworden.
Ik moet dus dit ideaal zeer wezenlijk weten te vervangen en vooral hen, die de meeste
behoeften daaraan hebben: de groote massa, die zich niet door dichtkunst of wetenschap
aesthetisch kan opheffen, daarmee weten te doordringen. Ik moet dus allereerst hun
blikken van de hoop op het hiernamaals afwenden naar het werkelijk-aardsche en de
hoop die zij koesteren op verlossing uit hun lijden in een onzienlijke wereld, leiden
naar de werkelijke verlossing in de praktische wereld. Voor het schijn-idealisme moet
ik het werkelijk idealisme in de plaats stellen. Ik bereik daar echter niets van als
ik, den godsdienst opvattende als een spook, gelijk Bakoenine, tegen spoken vecht,
en al onttroon ik dan God, gelijk Bakoenine dat eenige malen op een bladzij doet,
dan zal deze niet zeer in zijn autoriteit daardoor geschaad worden.


Niet veel anders staat het met de agitatie tegen den burgerlijken staat. Bakoenine
was als leerling van Hegel te zeer gehecht geraakt aan absolute formules om de historische
wording en de ontwikkeling van den burgerlijken staat te kunnen onderscheiden. Voor
Hegel zelf was die staat trouwens het eindpunt van idealistische ontwikkeling in politiek-socialen
zin. En het was begrijpelijk dat de staat, aldus abstrakt opgevat, gelijk de scholieren
van Hegel alles plachten te abstraheeren van zijn eigenlijken, werkelijken voedingsbodem,
voor Bakoenine een even groot spook werd als God en het Godsgeloof dat waren.


Zooals Bakoenine in het leven elk gezag dat hem „opgedrongen” werd, zeide te verwerpen,
de wetenschap alleen dan erkende wanneer zij zichzelve maar voortdurend bleef negeeren,
kwam hij er als anarchist toe, evenals een gansche burgerlijke generatie van staathuishoudkundigen,
staatslieden en filosofen dat gedaan hadden—en dat konsekwenter dan hij—elk ingrijpen
van den staat in de sociale verhoudingen absoluut en ten eenenmale te veroordeelen en te verdoemen.


Men heeft reeds gezien waaruit de burgerlijke oppositie tegen den staat eigenlijk
voorkwam. Bij anarchisten als Bakoenine worden deze motieven karikaturaal overdreven
en, als zij aldus de arbeidersbeweging binnengebracht worden, vinden zij daar nog
genoegzame resten van de burgerlijke beschouwingen, die nog onder het proletariaat
heerschende zijn, om, vermengd met allerlei gevoelens van zwakheid en van eigen geestelijke
onmacht, tot een arbeiderseditie te worden van de burgerlijke, z.g.n. oud-liberale
„manchester-politiek.”


Men ontbindt den staat niet door er holle redevoeringen tegen te houden en hem in
den politieken ban te doen. De staat bemoeit zich met ons leven, met ons doen en laten
op ieder gebied. De staat, abstrakt genomen, is een leeg begrip, het is een juridische
fiktie, niets anders. Wat er wezenlijk aan is, dat is de staatsmacht van de heerschende
klasse, die in parlementair geregeerde landen schijnbaar de uitdrukking van den volkswil
is, maar inderdaad door middel van de grondwet, het parlement, het kiesrecht, de bureaukratie,
de justitie, het strafrecht en burgerlijk recht, het leger en de instandhouding van
de bestaande orde, den wil van de bezittende klasse aan de niet-bezittende met geweld
opdringt. En dat te drukkender, naarmate de sociale verhoudingen een gansch anderen
vorm van maatschappij-inrichting reeds lang en dringend hebben aangetoond.


Wie dus den burgerlijken staat vernietigen wil, die moet hem eerst zien te veroveren. Wie gelijk Bakoenine in den staat een zuivere afspiegeling ziet van de economische
verhoudingen, voor dien zal het genoeg wezen hem eerst economisch te revolutioneeren,
d.w.z. de eigendomsvormen waarop hij berust eerst weg te vegen en die heeft, aldus
redeneerende, gemakkelijk zeggen, dat elke deelname aan politieke aktie, „hetzij met
of zonder algemeen kiesrecht”, verwerpelijk en uit den booze is.


Evenwel, de zaak ligt toch eenigszins anders dan Bakoenine met zijn sofismen en zijn
gebrekkig historisch inzicht het heeft doen voorkomen, en alle anarchisten, tot op
den geleerden Kropotkine toe, het zich maar voortdurend blijven verbeelden. De staatsmacht van de bezittende klasse is een economische macht, die
gansch niet in de lucht hangt, die zeer wezenlijk is en op de hierboven aangegeven
faktoren berust, die tevens de elementen van haren inhoud vormen. En nu heeft in het
ontwikkelingsproces der ontwrichting van de burgerlijk-kapitalistische samenleving
de arbeidersdemokratie, d.i. de sociaal-demokratie, eene zeer belangrijke, historische,
dus onafwijsbare taak, n.l. die macht aan de bezittende klasse te ontwringen om haren
inhoud te veranderen overeenkomstig de nieuw-geworden behoeften van de zich inmiddels
wijzigende produktiewijze.


Bovendien, ook hierop is reeds gewezen, op een gegeven moment in het bestaan van den
burgerlijken staat is deze zich reeds gaan bemoeien, moest zich gaan bemoeien met
de economische verhoudingen der burgers. Doch onder het absolutisme, waaronder de
bourgeoisie vóór het tijdstip harer onbeperkte macht evenzeer als het proletariaat
leed, was dit haar niet zoo merkbaar. Toen zij zelve evenwel de macht in den staat
kreeg, was—ondanks hare theorie dat de staat een „contract” is, een vrije overeenkomst
tusschen burgers van hetzelfde land, en uit het verlaten van „den natuurlijken toestand”
voortkwam, gelijk bij de christenen uit den zondeval van het menschelijk geslacht—haar
eigen staat van het zich bemoeien met economische verhoudingen evenmin af te houden.
En dat juist te meer naarmate door hare, door niets meer gebreidelde, volle ontplooiing
van de maatschappelijke concurrentiekrachten, er een toestand van sociale anarchie
geschapen werd, die juist in het belang van een instandhouding der burgerlijk-kapitalistische
samenleving zelve, voornamelijk wel in het belang van de voorwaarde van haar bestaan,
een produktieve arbeidersklasse, een bemoeiend, d.w.z. een regelend optreden van den
kant van den staat noodzakelijk maakte. Hierdoor werd dus aan de arbeidersklasse als
van zelf het zich op hare beurt bemoeien met de wijze waarop men zich met haar meest
direkte levensbelangen, de gezondheid en het voortbestaan van hare kinderen, vrouwen
en mannen bemoeide, historisch en categorisch opgedrongen. Als men zich toch met onze
gezondheid, ons leven, de verhoudingen waaronder wij arbeiden, wonen, eten en voortplanten
moeten, etc. gaat bezighouden, welke gegronde reden kan er dan zijn, om dit te laten doen buiten ons om en buiten
onze medewerking. Liefst zouden wij het zelf doen; maar omdat wij dat nu niet kunnen,
zou het daarom beter zijn het maar geheel aan anderen over te laten?


De kwestie is inderdaad van een bizondere eenvoudigheid, doch in den ideologischen
kop van een Hegeliaan als Bakoenine weerspiegelden zich de staat en de wetgeving als
twee abstrakte en van de economische en politieke werkelijkheid afgezonderde begrippen,
een fata morgana, die de menschen zichzelven schiepen. De theorie dat de staat altijd
aan die klassen ten goede moet komen, welker werktuig hij vroeger eenmaal geweest
is, dat de wetgeving altijd slechts voor de uitbuitende minderheid tegenover de belangen
van de overgroote meerderheid der „geknechten” van nut kan wezen, gelijk het bij Bakoenine
in de verhandeling over den staat heet, valt dan ook geheel ineen als men niet, gelijk
Bakoenine en met hem zijn volgers, aan de idee vasthoudt dat, hoe de maatschappij
ook moge zijn samengesteld, hare natuurwetten toch altijd dezelfde zijn en met dezelfde
absolute macht heerschen. Daardoor komt men dan van zelf tot de inbeelding, dat de
mensch zich van die op hem drukkende idee, welke hem in zijn vrije doen en laten,
in zijn „persoonlijke vrijheid” belemmert, te ontdoen heeft, zich van de idée staat,
of van het „étatisme”, gelijk Bakoenine zich eenmaal heel leelijk uitdrukte, heeft
te emancipeeren om een waarlijk vrij mensch te worden. Deze opvatting is trouwens
niets dan de burgerlijke, maar met een kronkelgangetje er in, dat dienen moet om den
argeloozen den indruk van een geweldig radikalisme te geven. Wie den staat de macht
toekent om met zijn wetten als orgaan der minderheid een overgroote meerderheid te
onderdrukken, maakt zich aan de meest belachelijke sophisterij schuldig als hij in
denzelfden adem die meerderheid bezweert of haar verdoemt, als zij hare handen naar
dit erkende machtsmiddel wil uitstrekken.






Vraagt men Bakoenine naar de verwerkelijking van zijn idee van communisme, dan heeft hij een zeer gemakkelijk antwoord daarop. „Door de
macht der omstandigheden,” zegt hij ergens in zijn „Program de la section slave à Zürich,” „zal de onbegrensde privaat-eigendom verdwijnen.”


Gemakkelijker kan het niet, en, het is wel eigenaardig, Bakoenine staat hiermede nog
verre beneden de vooruitstrevende burgerlijke staathuishoudkundigen, die de verdwijning
van dien onbegrensden privaat-eigendom niet van de omstandigheden, maar van een ingrijpen
van de organen der gemeenschap: staat, gemeente etc. willen laten afhangen. Dat is
tenminste een verwachting die te realiseeren is, maar Bakoenine doet als de aarts-conservatieven,
die ook alle hervormingen maar liever van een verandering der „omstandigheden” dan
van een werkelijk ingrijpen van den staat etc. zouden doen afhangen.


Na de vernietiging van den staat, die dan plaats moet hebben zonder de staatsmacht
te veroveren, maar gelijk Bakoenine het zich voorstelt, „door het veroorzaken van
het staatsbankroet, het ophouden met het betalen van belastingen, de ontbinding van
het leger, van de gerechtshoven, van de bureaukratie, de politie en de kerk, de afschaffing
der officieele justitie, het verbranden van alle eigendoms … papieren” (Bakoenine
is niet zóó gewelddadig als hij er uitziet!)” akten van erfenis, van verkoop, van
schenking en van alle processen, van alle juridische en civiele paperassen” (Bakoenine
had in zijn leven misschien nog al het land aan archieven e.d. gekregen!), na heel
deze vernietiging van ouden papierenrommel dus, moest er toch iets gebeuren! Welnu,
zegt Bakoenine, na al dat bloedigs en branderigs zal de „natuurlijke solidariteit”
de nieuwe toestanden in het leven roepen.


Dit is óók een deun, die alle op Bakoenine volgende anarchisten, voornamelijk de communistische
anarchisten, hem tot op den huidigen dag nabauwen, zelfs de geleerde Kropotkine. Trap
eerst maar den heelen boel in mekaar, en dan zult ge zien, dan knapt het volk alles
zelf wel op; het „solidariteitsgevoel van de massa” is ons de vaste waarborg, dat
het zelf dan de nieuwe, nota bene communistische samenleving—als Jupiter, die kant en klaar ontsproten is aan het Minerva-hoofd—even
kant en klaar zal weten in het leven te roepen. Behalve nu dat het een ontzettende dwaasheid is hier alweer uit het
vernietigde, d.w.z. uit niets, iets te willen doen voortkomen, berust deze meening
op een enorme overschatting van het solidariteitsgevoel, waaraan trouwens de anarchisten
in ’t algemeen ziekelijk laboreeren, en op den utopischen waan dat het solidariteitsgevoel
van zelf ontstaat en niet onder den druk van bepaalde omstandigheden en verhoudingen. Dat dit solidariteitsgevoel, hetwelk
inderdaad in zekeren zin de basis van een andere en beter ingerichte samenleving belooft
te zullen worden, evenwel op zichzelf een inhoud moet hebben, solied genoeg om er
een gansche nieuwe, op gemeenschappelijke produktie en consumptie berustende samenleving
op te kunnen grondvesten, spreekt van zelf. Maar voor Bakoenine en de anarchisten
na hem hoeft dat niet. Dezen stampen op het moment dat alles als een puinhoop in elkander
ligt, deze „natuurlijke solidariteit” uit den bodem. Zij overtroeven met dit utopisme
nog verreweg dat van de oude socialistische utopisten, die tenminste begrepen dat
een beter ingerichte samenleving uit economische noodzakelijkheid moest geboren worden.


Is het naïveteit of fantazie, onbewustheid of volksbedrog? Men weet het niet. Maar
hoe ook, één ding is zeker: dat een maatschappij-inrichting waarin persoonlijk belang
en algemeen belang te zamen vallen, en zoo te zamen vallen dat haar voortbestaan verzekerd
is, niet maar op papier is te formeeren, noch den dag nà de revolutie, par ordre de
mufti, te decreteeren is. Zij moet organisch groeien. En de mogelijkheid tot dien
organischen groei is het juist die de anarchisten, met Bakoenine aan de spits, verworpen
hebben en nog verwerpen: de klassebewuste organisatie met demokratische zelf-discipline,
die de ondergeschiktheid van het deel onder het geheel, de zelfverloochening van den
persoon onder de gemeenschap, tot allereerste voorwaarde heeft.


Zoo absoluut nietszeggend Bakoenine is waar het er op aankomt zich uit te spreken
over den weg die gevolgd moet worden om de nieuwe maatschappij te bereiken, zoo burgerlijk-ideologisch
is hij in alles wat den aard der door hem gefantazeerde nieuwe samenleving aangaat.


Vraag hem bijv. naar den grondslag zijner communistische maatschappij en hij zal niet u trachten te overtuigen van hare economische noodzakelijkheid,
die uit het wordingsproces van de zich ontbindende kapitalistische maatschappij met
dwingende noodzakelijkheid zich aan de menschen zal moeten opdringen èn in het belang van de menschheid zelve
(ethisch) èn in dat van de produktie (technisch-economisch), maar hij zal u zeggen
dat de „gerechtigheid der nieuwe wereld ten grondslag moet dienen.” De „eenvoudige,
menschelijke gerechtigheid,” gelijk het dan met den noodigen omhaal heet, alsof er
een ingewikkelde en een niet-menschelijke gerechtigheid ware!


Vraag hem ook hoe en waardoor de „natuurlijke solidariteit,” dat wondermiddel, zich
zal moeten manifesteeren en Bakoenine zal u, gelijk het in de statuten van zijn „Alliance internationale de la démocratie socialiste”, een bond tegenover de Internationale door hem opgericht, luidt, zeggen, dat „wij”
(d.w.z. de permanente revolutie) „een soort van revolutionairen generalen staf” organiseeren
moeten. Deze moet bestaan uit „mannen van toewijding, energie, intelligentie” en vooral
„oprechte vrienden” moeten het zijn, geen „eerzuchtigen of ijdelen” en zij moeten
in staat wezen „tusschen de revolutionaire gedachte en de volksinstinkten als bemiddelaars
op te treden.” Bakoenine zelf had ze natuurlijk eerst wel willen keuren of ze zuiver
op de graat zijn.


Doch men ziet, wat er terecht komt van de radikaal schijnende phrase, dat men zich geen enkel gezag, ook niet dat van het algemeen kiesrecht, ook
niet het meest demokratische ter wereld, moet laten welgevallen. Als het er op aan
komt, vindt men, om zich uit de penurie te helpen, een aantal mannen uit die, zonder
dat iemand weet waar ze gods ter wereld vandaan moeten komen, den boel wel voor het
volk zullen opknappen. Het is eigenlijk niets anders dan het gewone praatje van het
cesarisme, dat ons hier als de radikaalste revolutieleer wordt opgedischt.






In de statuten van de „Internationale” luidde het dat „de onderwerping van den arbeider
onder het kapitaal de oorzaak van alle politieke, moreele en materieele knechtschap is,” en dat derhalve „de economische
emancipatie van den arbeider het groote einddoel is, waaraan elke politieke beweging
als middel ondergeschikt moet worden gemaakt.”


Dit is zoo klaar als de dag en mits men het woord „economisch” niet geheel opzettelijk
verdraait en den zin demagogisch vervalscht, is het de grondtoon van elk sociaal-demokratisch
program. Niet aldus voor Bakoenine. De economische is de onmiddellijke, definitieve
en volkomene emancipatie der arbeiders; zij beteekent economische gelijkheid, wat
zeggen wil de volkomen teruggave van het kapitaal aan den arbeid, met andere woorden
de sociale likwidatie van de kapitalistische maatschappij. En elke politieke beweging,
die dat niet als het meest onmiddellijke doel beoogt, is een bourgeoisbeweging. Ergo: in de statuten van de Internationale
werd de politieke aktie, dus het eischen van algemeen kiesrecht, het ijveren voor
sociale hervormingen, het gebruik maken van het kiesrecht voor proletarische klasse-doeleinden
veroordeeld. Niet alleen Bakoenine heeft dit politieke boerenbedrog uit die statuten
gedistilleerd, maar de papegaaien van allerlei anarchistische pluimage hebben het
nagezegd.


Ten eerste nu is in de statuten van de Internationale sprake van „elke politieke beweging
als middel”; er wordt dus in erkend dat politieke bewegingen der arbeidersklasse wel
degelijk middelen zijn, waarvan alleen, en dit zeer terecht, geëischt wordt dat zij aan het groote
doel, de economische bevrijding enz., ondergeschikt zullen worden gemaakt. Gelijk
dan ook alle sociaal-demokraten de politieke aktie etc. als een middel tot het doel
en niet als het doel zelf opvatten, propageeren, beschouwen en in praktijk brengen.


Ten tweede is hier van economische bevrijding sprake als van een historisch bepaald
proces in de ontwikkeling en geenszins van de bijna idiote opvatting, als zou de „volkomen
teruggave van het kapitaal aan den arbeid, de economische gelijkheid” bedoeld zijn.
Beide begrippen stammen uit de klein-burgerlijke levensbeschouwing en als zij doorgevoerd
zouden kunnen worden, zouden zij de produktie tot het peil van het oude handwerk terugdringen.


Deze versimpeling van het begrip economische emancipatie leidde dan ook bij Bakoenine ten slotte tot het aanbevelen van een „wezenlijk economische”
taktiek, daar hij genoopt was de massa’s iets te geven, maar zich nu eenmaal te diep
in de begripsverwarring had gewerkt om er met fatsoen uit te komen. Zoo begon hij
dan ook de taktiek der engelsche trade-unions aan te bevelen; voor economische, lees
hier: industrieele en agrarische verbeteringen moesten de arbeiders enkel pressie
uitoefenen op de parlementen en afwachten of de heeren bourgeois daarbinnen wel zoo
goed zouden willen zijn te doen wat de arbeiders verlangen. De politiek van zich op
sleeptouw te laten nemen, die in Engeland sedert een halve eeuw de arbeidersklasse
juist van elke revolutionaire aktie totaal vervreemd en haar voor klassebewuste aktie
ten eenenmale verstompt had, was het laatste taktische redmiddel van den zeer radikaal-revolutionairen,
alles vernietigenden Bakoenine. Sancta simplicitas! mag men uitroepen, ware het niet dat achter dien eenvoud zich het grijnzend gelaat
van den demagoog verborg wiens doel het scheen in de pas opkomende arbeidersbeweging
de rol te spelen van vernieler en verwarringstichter.


Bakoenine verwierp het individualisme in de beweging; hij kon het echter nimmer geheel
kwijt raken; hij zwenkte steeds tusschen het individualisme dat den waren anarchist
kenmerkt en het socialisme. Zoo vaag als zijn gansche stelsel, zoo half was zijn persoonlijkheid
op den duur geworden. Hij was de uitvinder van het „libertaire socialisme” en noemde
zich ten slotte zelf „anarchistisch collectivist.” Dit tusschending, een tegenspraak
in zichzelf, te hebben geschapen is de verdienste van Bakoenine geweest; maar het
bewijst ook hoezeer de oorspronkelijke bodem van Stirner en Proudhon was verlaten.
Met Bakoenine trad dan ook een zeer tweeslachtig anarchisme de arbeidersbeweging binnen;
een monster met een Januskop, een dat organisatie op de lippen, maar desorganisatie
in het hart had; een ding dat visch noch vleesch was, maar dat daarom zooveel te gevaarlijker
werd voor de arbeidersbeweging, omdat het van nu af de parasiet op die beweging werd,
die als een vampier haar het levende bloed uitzoog. Sinds Bakoenine was de weg gebaand
voor den tusschenvorm van communistisch anarchisme, de vorm waarin het anarchisme
de arbeidersbeweging binnen kon dringen. Het is een zonderling mengelmoes. Het heeft den individualistischen
afkeer tegen de socialistische opvatting van den klassenstrijd, ja tegen dien klassenstrijd
in het algemeen behouden, maar het heeft er zooveel van om met het einddoel te kunnen
sympathiseeren. Het heeft, doordien het in de arbeidersbeweging vasten voet kon krijgen,
daar veel meer verwarring aangericht dan welk anarchistisch beginsel ook. Het is lauw
en laks voor den eigenlijken strijd, hoopt en verwacht nog altijd alles van de revolutie,
philosopheert steeds druk over „den dag daarna” en leidt inmiddels dáárdoor de arbeiders
van den strijd in het heden af, om ze met een twijfelachtigen wissel op „de” revolutie
af te schepen.







4. KROPOTKINE; de tusschenvorm.


„Ik wil trachten te bewijzen, hoe onvereenigbaar verschillend de wereldbeschouwingen
zijn van communisme en anarchie, ook in al hunne gevolgen.”


(Carrard Auban, „De Anarchisten,” pag. 156.)






Geen enkel anarchistisch schrijver heeft meer dan Peter Kropotkine aanspraak er op
gemaakt, een „wetenschappelijk” anarchisme te leeraren. Geen als hij heeft er in al
zijn werken over anarchisme meer den nadruk op gelegd, dat het anarchisme hetwelk
hij voorstaat, een overwinning op de sociaal-demokratie, geestelijk althans, beteekent.


Er gaat van het werk van Kropotkine zekere bekoring uit en ook een zekere suggestieve
kracht, omdat niemand sterker dan hij weet te manipuleeren met allerlei soort van
termen. Als natuurphilosoof van groote belezenheid en studie, werkt hij bij tal van
gelegenheden in maatschappelijke kwesties met natuurwetenschappelijke stellingen.
Daardoor krijgen sommige uitspraken den schijn van wetenschappelijk te zijn, terwijl
zij inderdaad geheel aan de oppervlakte bleven en het hart der kwestie niet raken.
Het bloot overbrengen van natuurwetenschappelijke formules op maatschappelijke verschijnselen
is niet wetenschappelijk, reeds hierom niet, wijl de menschelijke samenleving essentieel
iets zeer aparts is en van de dieren- of plantenwereld in den grond te veel verschilt.
De menschen maken, onder zekere omstandigheden, en gebonden aan bepaalde verhoudingen,
hun wereld, d.w.z. het sociaal milieu waarin zij leven, zelven; zeker niet planmatig
en bewust genoeg, maar in ieder geval met een van dieren- of plantenwereld hemelsbreed
verschil in bewustheid.


Kropotkine is waarschijnlijk in de laatste jaren te zeer bezig geweest met allerlei
dergelijke natuurstudie om in te zien, dat het niet waar is wat hij zegt „dat het
persoonlijk en sociaal leven van den mensch evenzoo goed een natuurverschijnsel is
als de groei van een bloem of de ontwikkeling van het samenleven onder de bijen of
mieren” („Moderne wetenschap en Anarchisme”, pag. 12 der duitsche uitgave). Opdat
men deze hypothese zou kunnen aanvaarden op gezag van Kropotkine, zou zij met meer
bewijzen moeten worden gestaafd dan hij er voor geeft. Voorhands blijven wij gelooven
dat de menschelijke samenleving niet enkel door hare technisch-mechanische inrichting,
gelijk een bijenzwerm of een mierenhoop, maar ook door hare historische inrichting wordt bepaald.


Kropotkine zegt ook in bovengenoemd werkje, dat de anarchisten de dialektische methode
verwerpen; een methode welke „wij evenzoo min erkennen, als de natuurwetenschappen
haar erkennen” (p. 52). Dat gelooven wij wel! Hoe zou iemand die de natuurphilosophische
beschouwingen gewoonweg op de menschelijke samenleving overbrengt, ooit daarbij de
dialektische methode kunnen gebruiken! Dit is juist het verschil, dat Kropotkine in
weerwil zijner geleerdheid niet begrijpt dat de menschelijke samenleving, het gansche
ontwikkelingsproces, dat de geschiedenis tot op heden heeft doorgemaakt en nog doormaakt,
een dialektisch proces is van tegen elkander inwerkende, met elkander strijdige economische
en politieke krachten.


„De vraag nu,” zegt Kropotkine (p. 54), „die zich het anarchisme stelt, kan volgenderwijze
geformuleerd worden: Welke vormen des socialen levens verzekeren een gegeven samenleving en verder ook de menschheid de grootste som van geluk en bijgevolg ook
de grootste levenskracht. Welke vormen der samenleving zijn er het meeste toe geëigend,
een bestendig groeien en ontwikkelen van dit geluk, in kwantitatief en kwalitatief
opzicht, te waarborgen, d.w.z. dit geluk tot een steeds volkomener en veelzijdiger
te maken?.… De mensch, de ontwikkeling in deze richting te bevorderen, bepaalt de
werkzaamheid van de anarchisten op sociaal, wetenschappelijk en artistiek gebied”
(p. 54).


Dit is dus het resultaat van Kropotkine’s ontwikkeling: het onderzoek naar de „beste
der maatschappijen” en naar die welke de grootste som van geluk voor het grootst mogelijke
aantal waarborgt. Als Kropotkine, die zoo ontzettend belezen is, nu maar toegeven
wil dat noch die kwestie zelve, noch de wijze waarop hij haar stelt, een haartje nieuws
bevat, dat zij reeds door alle sociaal-philosophen, die den weg voor de burgerlijk-liberale
levensbeschouwing gebaand hebben, in het Frankrijk van de 18e eeuw veel juister gesteld
was en met veel meer reden, dan is het ons goed.


En als dit resultaat nu gewonnen heette te worden langs den weg dien de natuurwetenschappelijke
methode pleegt te volgen, dan blijkt daar uit, dat deze methode, althans in den vorm
waarin Kropotkine haar gebruikt, niet deugt voor een strijdende arbeidersbeweging,
wier kracht niet juist is, dat zij zoekende is naar een maatschappij vorm die geschikt
is om te voldoen aan zekere vooraf gestelde eischen, maar de wetenschap dat de maatschappij
die komende is in den schoot van de tegenwoordige wordt uitgebroed.


Het is overigens maar een zeer mager beestje, dat er van het stoutmoedige anarchisme
is overgebleven, gelijk men ziet. De ontwikkeling van de sociologie was reeds met
Auguste Comte veel verder gekomen. Niet verder dan een onderzoek naar de beste der
maatschappijen het te kunnen brengen, is niets dan een teruggang tot het oude zwak
van de utopie, die dat ook deed, zonder de sterke eigenschappen aan het socialistisch
utopisme eigen, dat althans door de kritiek op de bestaande samenleving sterk stond.


Met deze verklaring van de taak en het doel van het anarchisme heeft de „revolutionair”
in Kropotkine’s anarchist geheel plaats gemaakt voor den burgerlijken utopist, voor den onschuldigen sociaal-philosoof,
die zoekende is naar de „beste” maatschappij.


Deze laatste phase van Kropotkine als anarchist behoeft geenerlei verbazing te wekken;
geen die ooit meer utopist is geweest dan hij. Trots allen schijn van wetenschappelijkheid
is het Kropotkine niet gelukt van het anarchisme een wetenschappelijk stelsel te maken.
Het communisme in de eigenlijk anarchistische, d.w.z. anti-organische, absolute beschouwing
omtrent maatschappij, staat, produktie enz. te hebben ingevoegd, is op een verwringing
van het oorspronkelijk anarchisme uitgeloopen. Het anarchisme is bij Kropotkine geen
zier communistischer geworden; d.w.z. de voorwaarden, die de beweging naar een communistische maatschappij bepalen, de ontwikkelingsgang van de arbeidende menschheid,
zijn in de uiteenzettingen van Kropotkine even vaag en nietszeggend gebleven, als
zij bij de werkelijke anarchisten duidelijk afwijzend zijn. Dezen zeggen: wij maken
uw ontwikkeling naar het socialisme of communisme niet mede; alles in uw toekomst
gaat tegen de ontwikkeling van de „vrije persoonlijkheid”, van den „souvereinen individu”,
het middenpunt van de wereld volgens ons, zoo dwaas in als het maar kan.


Kropotkine betuigt anarchist te zijn, aan de vrijheid van de persoon, de zelfbepaling,
de souvereiniteit van den individu vast te houden, maar als hij over het communisme
van zijn toekomststaat spreekt, is hij de eerste die deze souvereiniteit loslaat en
in de plaats van de personen de „vrije groepen” stelt. Dit is nu wel Proudhonistisch,
maar het is niet logisch. Welken waarborg heeft men dat „den dag na de revolutie”,
die bij Kropotkine evenals bij alle phantasten uit de lucht moet komen vallen, die
„vrije groepeering” plaats zal vinden? Deze, hoogst eenvoudige vraag wordt door Kropotkine
nergens beantwoord. Alleen een zeer optimistisch vertrouwen op de massa helpt hem
uit de moeielijkheid.






Van zelf zijn wij hier gekomen tot een van de meest typische werkjes die Kropotkine geschreven heeft in zijn z.g.n. revolutionaire periode, toen
hij de „natuurwetenschappelijke” methode nog niet gelijk tegenwoordig hanteerde. Het
is „De verovering van het Brood”, een werkje dat indertijd onder arbeiders veel gelezen is en dat, afgezien van de
hoofdstukken, die goed studiemateriaal bevatten, de zuivere afspiegeling is van de
klein-burgerlijk utopische gedachte die meent, dat een „betere verdeeling” een nieuwe
maatschappij maakt.


In „De verovering van het brood” is niet alleen de gedachtengang over de toekomst
utopisch, maar ook de andere hoofdgedachte, n.l. dat de revolutie zal komen als gevolg
van de ellende van het proletariaat. Twee, met elkander strijdige houdingen beheerschen
dit gansche werkje, die kenmerkend zijn voor de methode van het „wetenschappelijk”
anarchisme van Kropotkine en zijn volgelingen.


Vooreerst hebben wij de pessimistische gedachte, dat wij aan den vooravond van een
sociale revolutie staan (men zie: het hoofdstuk „Les Denrées” uit de „Verovering”);
de ellende van de massa neemt steeds toe en zet tot daden van wanhopig verzet aan.
Deze theorie van de absolute verellendiging is, in de oogen van den niet-bovennatuurlijken Kropotkine, een wonderbaarlijke vooruitgang
op den bovennatuurlijken Marx. Aan den anderen kant verheft zich in het boekje de
optimistische gedachte dat deze massa, ellendig als zij is en tot wanhoop gedreven
door honger, gebrek en werkeloosheid, zonder eenige inmenging van wie ook, de sociale
revolutie klaar zal spelen niet alleen, maar eene gansche nieuwe samenleving in elkander
zal zetten.


Kropotkine vindt zichzelf zeker erg reëel, dat hij den hoofdnadruk er op wenscht gelegd
te zien, dat den dag na de komende revolutie, de menschen het eerst van levensmiddelen,
woning en kleeding moeten zijn voorzien; kortom, dat de revolutie materieel geslaagd
moet zijn om niet te mislukken, gelijk, volgens hem, de vroegere daaraan mislukt zijn.
Al te koopmansachtig! Een revolutionair tijdperk maakt men zeker niet zonder brood door; maar zij leeft evenmin bij brood alléén. Kropotkine ziet alle psychologische
momenten over het hoofd, die in dergelijke historische tijdperken van veel grooter
waarde zijn dan de zorg om het materieele bestaan. En hij is bovendien grenzenloos ònhistorisch en ònwetenschappelijk door in
een revolutie een absoluten toestand van verzet te zien en niet slechts een phase, het springen van een omhulsel, dat al even weinig mislukken kan, als het afstroopen
van de huid bij de slang ooit een mislukking kan wezen. Kropotkine’s kleinburgerlijk
begrip van revolutie doet hem deze altoos in den vorm van een opstand zien. Een opstand kan mislukken; een sociale revolutie is nooit mislukt en kan ook
niet mislukken.


Deze laatste verwarring is het die door Bakoenine en op diens voetspoor door den geleerden
Kropotkine in de hoofden van tal van arbeiders gebracht is. Zij beheerscht het gansche
fransche anarchisme, dat het best getypeerd wordt door Jean Grave met zijn „La société mourante et l’anarchie” (De stervende maatschappij en de anarchie, 1893).


Het is de verwarring van den vorm met zijn inhoud. Het zou niet zoo erg wezen als
daardoor niet een deel van het proletariaat van zijn eigenlijke taak, van de taak
waar het op aankomt, werd afgehouden, n.l. van de taak om aan de sociale revolutie
een wezenlijken inhoud te geven en zich om den vorm minder te bekommeren. De Kropotkinisten
daarentegen besteden alle zorgen aan dien vorm en geven daarmede aan zorgelooze arbeiders den indruk dat alles op de regeling van de revolutie aankomt en niet op wat daar historisch aan zal moeten voorafgaan
en de noodzakelijke inhoud zal moeten wezen niet alleen van de verovering van „het
brood”, maar van de gansche macht, om de leiding van de voortbrenging in handen te
krijgen.


Want zoo onnoozel is toch de zaak niet als Kropotkine ze voorstelt. De verdeeling
van den maatschappelijken rijkdom is een zaak die, al wordt ze door burgerlijke economisten
steeds als het problematische punt beschouwd waarop een communistische maatschappij
zal moeten stranden, eerst op de tweede plaats komt. Het eigenlijke waar het om gaat
is de bourgeoisie de leiding van de voortbrenging te ontnemen, n.l. de macht in handen
te krijgen om het brood niet alleen te hebben, maar voortdurend te blijven maken.
En deze macht zit met alle mogelijke banden aan het bezit van de staatsmacht vast.
Niet de eigendomsvormen zijn het, die van overwegend belang zijn voor een andere inrichting
der maatschappij, maar het hebben van de leiding in de produktie zelve. Daarin zijn dan ook menschen als
Kropotkine zoo burgerlijk-utopistisch, dat zij zich over de verdeeling van het produkt
zoo geweldig druk maken.


Maar daarom bemerkt men dan ook van het doel en het wezen van den eigenlijken proletarischen
klassenstrijd bij Kropotkine nergens iets. De georganiseerde klassenstrijd van het
proletariaat met zijn doelbewuste organisatie is de sleutel tot verovering van de
leiding der produktie, zonder welke een revolutie geen sociale revolutie is, maar hoogstens een voorbijgaande revolte, een tijdelijke opstand, die
niet enkel mislukken kan, maar in het algemeen genomen, ook mislukken moet.


En nu zou, afgescheiden van de onderdeelen, de hoofdstrekking van een boek als „De
verovering van het brood” juist kunnen zijn, n.l. dat een sociale revolutie van het
proletariaat in de naaste toekomst niet een enkel politiek, maar ook een economisch
karakter zal moeten dragen, d.w.z. niet om den staatsvorm maar om de verandering van
de gansche maatschappelijke produktie zal gaan. Maar dan blijft de gansche methode
van Kropotkine, die het in zijn boek bijna over niets anders dan over de verdeeling
heeft, toch nog in hooge mate verward en verwarrend.


Het boek, indertijd veel gelezen, is thans zoo goed als vergeten. Het was in den grond
slechts een minder vervelende opwarming van de oude „systemen” van socialisme der
Fourieristen en Saint-Simonisten van vóór ’48.


Ten opzichte van dat eene punt, de bezorgdheid over de toekomst, vervallen alle anarchisten,
en de „communistische” niet het minst, in dezelfde onzinnige overdrijving: hun is
de beweging niets, het einddoel alles; omgekeerde Bernsteins dus.


De geloovigen worden voortdurend gespijzigd met de hoop en de troost op het hiernamaals
van den dag na de revolutie. Niet de staat, maar de „vrije vereeniging” zal alles
in orde brengen, gelijk ook Kropotkine aan de vrije federatie alle regeling toevertrouwt. Het kan zijn
dat de geleerde Kropotkine, die nooit een greintje organisatiewerk heeft verricht,
die ten allen tijde niets dan een boekenman en kamergeleerde is geweest, zulk een
vast vertrouwen heeft in het samenwerken van groepen menschen, niet in ééne plaats, op één dorp, maar overal in
de geheele beschaafde wereld, die elkander in den regel waarschijnlijk niet eens kennen.
Het is ook best mogelijk, dat men meenen kan, dat de „vrije groepen” van voor de leiding
der produktie totaal ongeschoolde elementen uit het proletariaat, de produktie zoo
kant en klaar ter hand zullen kunnen nemen, beheeren, verzorgen, administreeren, etc.
Tusschen de vier muren van het studeerkamertje zal dit alles best klaar te spelen
zijn. Maar praktisch onuitvoerbaar zal het ieder blijven voorkomen, die weet wat het
in elkander zetten van een enkele onnoozele vakvereeniging kost, ieder die ervaring
er van heeft met welk een ontzettende moeite de oprichting en instandhouding zelfs
maar van de allerkleinste coöperatie gepaard gaat; welk een geweldige moeilijkheden
men ondervindt, om zelfs maar voor den eersten keer een goed stel bestuurders te krijgen
en hoe arbeiders, die eenig praktisch inzicht bezitten en geschikt zijn om de leiding
van zelfs de kleinste bakkerij of winkel op zich te nemen, met het bekende lantaarntje
van den ouden wijsgeer gezocht moeten worden, als zij te vinden zijn. Of denken Kropotkine
e.d. dat men bij het toekomstig produceeren, al geschiedt dit dan ook in „vrije groepsvorming,”
géén verstand en geen leiding zal noodig hebben?


Dat de voorziening in de behoeften, eenmaal, als het proletariaat de bourgeoisie zal
hebben overwonnen en meester zal wezen van het terrein, een zeer moeielijke taak zal
zijn, wie zal dit ontkennen? Men stelle zich heusch de zaak niet zoo voor als Kropotkine
het doet. Het volk kan niet eensklaps alles, doet niet eensklaps maar alles, alsof
het nooit anders gedaan had dan regelen, controleeren, administreeren. Het voorstellen
alsof men dit alles maar zoo uit de mouw schudt, is demagogie en niets anders. Ook
na de overwinning van het proletariaat zal het proletariaat niet vrij zijn in zijn
doen en laten; het zal toestanden en verhoudingen aanwezig vinden, waarop het voort
te bouwen heeft.


Wij zullen waarlijk de laatsten zijn om niet te erkennen dat er duizende bij duizende
krachten, ook onder arbeiders, schuilen, die bruikbaar daartoe zijn. Maar men bedenke …
zij sluimeren, zij moeten gewekt en voor hun taak geschikt gemaakt worden. Trouwens, niet enkelen onder de arbeiders, niet de bovenste duizend,
maar zooveel mogelijk de gansche klasse van arbeiders moet opgeleid worden voor die
eene groote taak: de leiding van de produktie in de toekomst. En ziet, nu zijn daar
enkele, bij uitstek geschikte middelen voor. Wij zullen er hier een paar noemen.


Daar is het terrein van de vakvereeniging, alwaar de organisatiemannen worden gekweekt,
de arbeiders in het algemeen kunnen leeren een overzicht over hun vak en dus vast
het inzicht kunnen krijgen in den tak van produktie, waarin zij zelf arbeiden en waarvan zij als geïsoleerde arbeiders geen begrip kunnen
hebben. Het terrein van de vakvereeniging waar de menschen gekweekt worden, die zich
met de behartiging van de vakaangelegenheden meer in het bizonder belasten kunnen
en daardoor in steeds nauwer contact met de industrie en de aangelegenheden van de
industrie kunnen komen. De vakvereeniging is het dus die organisatie kweekt, de arbeiders het oog doet richten op den kleinen, dagelijkschen
arbeid en die de verantwoordelijke leiders uit den boezem van de arbeidersklasse zelve
kweekt, schoolt en vermeerdert.


Maar juist dáárvan willen immers de anarchisten niets weten.


Daar is nòg een terrein, dat van de coöperatie, waar de onmiddellijke leiders der
produktie worden opgeleid, die voortbrenger en verbruiker nader tot elkander brengt
en de arbeiders langzamerhand de organisatie van het maatschappelijke bestuur en regeling
helderder en beter leert begrijpen.


Maar ook hiervan willen immers de anarchisten in het algemeen niets weten.


Daar is het derde terrein nog, waarop de arbeiders zich kunnen scholen en voor de
toekomstige leiding van maatschappelijke zaken het noodige overzicht verschaffen,
het terrein van de politieke en parlementaire aktie.


Hiervan hebben de anarchisten immers den grootsten afschuw.


Kropotkine beroept er zich overal in zijn werken op, dat er reeds zooveel in deze maatschappij door het particulier initiatief ontstaan is en van organisatiegeest
getuigt buiten den staat om. Een van zijn jongste werken, „Wederkeerig dienstbetoon,” is geheel gewijd
aan de opsomming van deze feiten, zoowel in het verleden als in het heden.


Kropotkine heeft zelfs de geestigheid zijn lezers ietwat daarmee beet te nemen in
„De verovering van het brood”, waar hij de internationale postunie, de spoorwegmaatschappijen
en de geleerde genootschappen als even zoovele voorbeelden aanhaalt van „een oplossing
door vrije overeenkomst in plaats van die door middel van de wetgeving” (hoofdstuk
„Le communisme anarchiste,” p. 44. Uitg. van Stock, 1902). De geleerde Kropotkine
zal toch wel weten, dat geen internationale postunie buiten de wetgevende lichamen
der verschillende staten tot stand kan komen en dat het toezicht van alle staten op
de spoorwegen en de regeling van al wat daartoe behoort, bij de wet geregeld is. Een
grappenmaker, die geleerde Kropotkine.


En die „geleerde genootschappen”, ook de organisatie van het Roode Kruis en van de
Redding van schipbreukelingen, etc., die bij andere gelegenheden voor Kropotkine dienst
moesten doen, welk een onnoozele vergelijking! Ten eerste zijn de meeste van dergelijke
vereenigingen niet buiten staatshulp tot stand gekomen, de meeste genieten zelfs staatssubsidiën
en zouden, ware dit niet het geval, reeds lang niet meer bestaan. Ten tweede zijn
zij op bepaalde gevallen berekend en wat wel het sterkst is: in de meeste gevallen
zijn zij direkte uitvloeisels van opdrachten, die de regeeringen geven.


Ten derde worden zij gevormd uit en bestierd door mannen en vrouwen uit de bourgeoisie,
de klasse waaruit ook het intellect voortkomt dat door een ervaring van minstens anderhalve
eeuw het regeeren, besturen, administreeren geléérd heeft. Naast den goeden wil tot vrije overeenkomst behoort ook de macht aanwezig te zijn om ze behoorlijk ten
uitvoer te leggen, zoodat het resultaat der overeenkomst, de vereeniging, behoorlijk
funktioneert. En ons dunkt, hiermede slaat Kropotkine, die den dag na de revolutie
alle benoodigde mannen en vrouwen, dadelijk geschikt om het allermoeielijkste werk
te doen, uit den grond stampt, zichzelf het meest in het gezicht.


Het is zeer waar, dat door particulieren oneindig veel wordt gedaan, waarmede de wet zich niet bemoeit. Maar bewijst dat nu wat? Zoodra de
wet deze particuliere instellingen, overeenkomsten enz. schadelijk voor het publiek
belang achtte, heeft zij ze opgeheven of onder contrôle gesteld.


Ook die wet zelf en de staat had Kropotkine in zijn onderzoekingen wel mogen opnemen.
Ook zij zijn in zekeren zin combinaties en overeenkomsten van menschen, het zijn sociale
vormingen even zoo goed als het bijna oneindig getal middeneeuwsche en andere instellingen
en overeenkomsten, waarvan „Wederkeerig dienstbetoon” ons verhaalt. Ten opzichte daarvan
evenwel vervalt Kropotkine, anders in dat boek overal zeer objektief, plotseling weer
in de oude anarchistische denkwijze terug. Al de opgesomde vrije overeenkomsten in
de middeneeuwen waren in het belang van den vooruitgang, alleen de staat was steeds
een hinderpaal daarvoor.


Dat is het idée fixe van den anarchist, zou men zeggen, een politieke monomanie bij
een overigens verstandig man.


Ten eerste heeft de staat, n.l. de organisatie van de klasse welke de oppermacht had,
den socialen vooruitgang niet enkel belemmerd,—dat is zoo eenzijdig mogelijk gezien,—hij
heeft haar ook zeer bevorderd. Op een gegeven punt in de ontwikkeling van de produktie
en consumptie werd de vrije overeenkomst een onmogelijkheid, kon zij haar taak niet
meer volbrengen en er ontstond dus een organisatie die zich daarmede belasten moest.
De staat moest zich wel ontwikkelen, als orgaan van de gemeenschap: 1o. omdat een samentrekking
van machten op gegeven momenten noodzakelijk werd; 2o. omdat deze centralisatie een
machine noodig had waardoor zij funktioneeren en hare taak volbrengen kon.


De aanleg van wegen en kanalen, de indijking van stroomen en rivieren, de cultiveering van landstreken, het verkeer van menschen en goederen, een behoorlijke, voor ieder
bereikbare briefwisseling, het muntverkeer, verlichting, bestrating, publieke hygiëne,
onderwijs enz., dat alles, het eigenlijke leven van een georganiseerde maatschappij, het was er buiten het bestaan van den staat
niet geweest. En het is wel gemakkelijk, gelijk Kropotkine doet, zich heerlijke idylles
te maken van dien goeden ouden tijd, bijv. van de middeneeuwsche markgenootschap. Maar deze heeft ons den vooruitgang, waardoor
wij juist nu in staat zijn, materieel en moreel, uit een oogpunt van produktie en
van beschaving een hoogeren vorm van samenleving te veroveren, niet gebracht. Daaraan
heeft de staat gearbeid.


Kropotkine, die zoo weet af te geven op de metaphysiek der sociaal-demokraten, maakt
niet de flauwste onderscheiding, tenminste hij legt het nergens aan den dag, tusschen
staat en staatsmacht; overal haspelt hij deze dingen dooreen. Het verschil tusschen
beide is op een andere plaats reeds duidelijk uiteengezet.


Kropotkine’s ideaal is overigens ten opzichte van staat en gemeenschap reaktionair.
Reaktionair in dien zin dat het de psychologische uitdrukking van cultuur-moeheid
genoemd kan worden.


Dit blijkt ook nog uit een ander werk van Kropotkine’s laatste periode, „Landbouw
en Industrie,” waarin hij hoofdzakelijk zijn krachten inspant, om de levensvatbaarheid
aan te toonen van de klein-industrie op het land, over het algemeen den ergsten vorm
van sweating en overarbeid, vrouwen- en kinderexploitatie, die buiten het bereik van
de wet blijft, van loondrukking en concurrentie, en dikwerf een steeds vloeiende bron
van onderkruiperij in den strijd van de arbeiders der groote industrie in de steden.


Er wordt bovendien op zeer tendentieuse wijze in geschermd met cijfers die moeten
aantoonen dat niet de groot-, maar de kleinindustrie veld wint.


De beide tendenzen van de ideologische beschouwing zijn hier bij Kropotkine weer duidelijk
waarneembaar. Een „teruggang tot de natuur,” een weemoedig verlangen naar verouderde
„natuurlijke verhoudingen,” zooals die reeds honderdvijftig jaren voor Kropotkine
bij Jean Jacques Rousseau te vinden zijn geweest,—en een teruggang naar de kleinindustrie.


Deze cultuurmoeheid doet anarchisten als Kropotkine het specifieke wezen van het gehéél
onzer beschaving in haar voortontwikkelingsvermogen uit het oog verliezen en miskennen.


De zeer metaphysische angst voor den staat, die den natuurphilosoof Kropotkine bekruipt
zoo dikwijls hij tot hem nadert, is evenzeer psychologisch verklaarbaar uit de onmacht van den individu, en
voor den anarchist van welke schakeering ook is immers de samenleving een som van
individuen, die allen op zichzelven staan en noodgedrongen elkander naderen en met
elkander een „verdrag” sluiten, om dien staat, waarvan ieder individueel den druk
zooveel te sterker voelt, te overwinnen.


Daarom gaat hij liefst òm hem heen, daarom sputtert hij tegen hem en keft er tegen
als het hondje tegen de maan. Dit is nu wel gemakkelijk, maar het is en blijft een
bewijs van zwakheid. Die zwakte van standpunt weerspiegelt zich in alle specifiek
anarchistische gedeelten van Kropotkine’s werken. Ze is mede de oorzaak waarom hij
zooveel genoegen in het verleden schept, in de toekomst niet minder gaarne verwijlt,
maar het tegenwoordige, de onontbeerlijke schakel in den keten die beide verbindt,
maar liefst overslaat.






In een zijner laatste boekjes, „Moderne Wetenschap en Anarchisme,” tracht Kropotkine
op grond van de resultaten der natuurwetenschap de juistheid van het anarchisme te
bewijzen. Dit is weer zeer eigenaardig voor Kropotkine’s eenzijdigheid: zonder meer
wetten, die op natuurwetenschappelijk gebied gelden, op de samenleving over te brengen.
„Het anarchisme is het logische resultaat van de progressieve beweging in de natuurwetenschappen,
die met het einde van de 18e eeuw begon”… „De wortels van het anarchisme liggen in
de natuurphilosophie van de 18e eeuw.” Dat is juist. De natuurphilosophische beschouwing
van de 18e eeuw, die, naar Kropotkine betreurt, in haar konsekwente ontwikkeling onderbroken
is, was de wetenschappelijke grondslag van hen die de rechten der burgerlijke, kapitalistische
maatschappij verdedigden. „In den strijd tusschen individu en staat is het anarchisme,
indien het ’t werk van zijn voorgangers uit de 18e eeuw voortzet, steeds aan de zijde
van het individu en tegen den staat, aan de zijde van de maatschappij en tegen de
staats-autoriteit, die, tengevolge van historische oorzaken, de eerste beheerscht.”


Deze onderscheiding tusschen individu en staat is even burgerlijk verward, als die,
welke de maatschappij tegenover de staats-autoriteit stelt, metaphysisch en ideologisch
is. Dit zagen wij vroeger reeds.


De gemiddelde bourgeois, die niet graag „zijn belasting” betaalt, die niet „belemmerd”
wil zijn in de „vrije” uitbuiting van zijn kapitaal en de arbeidskrachten die hij
daarvoor koopen kan, ziet deze tegenstelling van individu en staat, van maatschappij
en staats-autoriteit eveneens, omdat hij die scheiding voor zichzelven gaarne maakt.
Maar wie nu zich eenmaal meer „onbevooroordeeld” tegenover den staat stelt dan de anarchist het met mogelijkheid kan doen, omdat
de staat dezen steeds als een nachtmerrie bij klaarlichten dag vervolgt, die ziet
dat de scheiding gansch ergens anders ligt dan tusschen „individu en staat,” „maatschappij
en staats-autoriteit.” Zulke onderscheidingen maken is niets dan het spelen met begrippen,
geschikt om in klein-burgerlijke vooroordeelen bevangen arbeiders van de wijs te brengen,
maar wetenschappelijke, d.i. logische waarde hebben zij niet.


De feitelijke onderscheiding ligt niet tusschen individu en staat, maar tusschen de
verschillende klassebelangen van de kapitalistische en de niet-kapitalistische klasse.


Juist bij de voortdurende verscherping der klasse-tegenstellingen in onzen tijd en
de steeds sterker centralisatie der staatsmacht in de moderne landen, blijkt het zoo
vaak, hoe zeer, eenerzijds onder den druk van de steeds toenemende politieke ontwikkeling
der arbeidersklasse, anderzijds in zijn eigen belang, het gemeenschappelijk belang
en het staatsbelang samengaan. De zorg voor de arbeiders en hunne kinderen en vrouwen
tegenover de anders matelooze uitbuiting van het kapitalisme; de zorg voor ouden van
dagen, voor zieken en invalieden; de bescherming tegen onheilen uit het kapitalistisch
produktiestelsel voortspruitend, het tegengaan van uitbuiting door middel van lange
arbeidsdagen en de versterking van de arbeiders als de economisch-zwakken in hunnen
strijd tegen de patroons; kortom, al datgene wat wij gewend zijn in den enkelen term:
sociale wetgeving samen de vatten, dat is gemeenschapszorg. En het kan nu wel zijn, dat het Kropotkine e.d. verdriet dat daar een staatsluchtje aan is, dat hij en de zijnen niet goed verdragen kunnen,—moge er
nog zooveel aan de inrichting en de mate van deze zorg ontbreken, fundamenteel beteekent
zij een veel grootere uitbreiding van de contrôle van de gemeenschap over hare leden.
En dat zij in onzen tijd, afgezien van hare meerdere of mindere volkomenheid,—om welke
de sociaal-demokraten zich nog iets meer bekommeren dan de anarchisten, voor wie de
arbeiders, zoo lang de toekomststaat er nog niet is, zouden kunnen omkomen van ellende,—juist
zich moet bemoeien met de economisch zwakken, m.a.w. dat een instrument dat het bezit der minderheid in deze maatschappij is, moet worden
dienstbaar gemaakt aan de belangen van de verdrukte meerderheid, juist dat is een
bewijs, dat in onzen tijd de staat bezig is zich in zijn tegendeel te ontwikkelen.


Volgens Kropotkine, en allen die, „natuurwetenschappelijk” evenals hij, volgens zekere
logische „wetten” redeneeren, wordt de staat door de veel grootere uitbreiding van
zijn bemoeiingsveld sterker. Nu kan een macht als die van den staat, die zich gedeeltelijk
zelfs moet keeren tegen de leden der klasse in wier bezit zij feitelijk nog is, daardoor
al reeds niet sterker worden. Integendeel wordt juist daardoor de gesloten positie
van de bourgeoisie zeer verzwakt, wat zich afspiegelt in de steeds sterkere verdeeldheid
van de burgerpartijen tegenover ingrijpende sociale hervormingen.


De scherpziende conservatieven onzer dagen, Mr. Van Houten, Jhr. de Savornin Lohman
bijv. in ons land, gevoelen zeer goed dat een sterker staatscontrôle, staatsingrijpen
en staatsoptreden voor de arbeiders, den staat in den grond niet sterker maakt. De
staatsmacht der bourgeoisie tegen de leden harer eigen klasse gekeerd, helpt de macht
dier klasse breken, in zooverre als zij, doordien zij steeds algemeener wordt, als
klasse-staat hoe langer hoe meer zichzelf gaat verzwakken. En dus overwinnen.


Kropotkine, die alles ziet behalve datgene wat een nauwkeurig opmerker van de beweging
onzer maatschappij zien moet; die van natuurwetenschappelijkheid den mond vol heeft, maar den groei niet ziet;
die den eenen keer met begrippen als „staat in zijn specifiek-romeinschen vorm” werkt
en als het in zijn kraam te pas komt een volgend maal een anderen staatsvorm bedoelt,
kan de ontwikkeling van den staat in zijn huidigen vorm niet begrijpen.


Voor Kropotkine is de staatsvorm de afspiegeling van den economischen organisatievorm
der maatschappij, iets dat niet bestaat, dat fiktief is, dat is zijn overdrijving
van de historisch-materialistische opvatting omtrent de beteekenis van den staat in
een burgerlijk-constitutioneel land. Dit komt waarschijnlijk doordat Kropotkine nog
immer de russische absolute staatsvorm voor oogen zweeft en voorts doordat hij en
zijns gelijken in de politieke beweging van het proletariaat iets aparts zien, dat
met de vervorming van den economischen organisatievorm niet in verband staat.


Waar echter „staat en kapitalisme” gelijk Kropotkine zelf weder toegeeft, al is het
in tegenspraak met wat hij eenige bladzijden vroeger gezegd heeft, zoo eng zijn samengegroeid,
dat men ze niet van elkander kan scheiden, daar spreekt het toch van zelf dat men
door het ingrijpen in den vorm van den staat ook het kapitalisme zeer dicht te lijf
moet kunnen gaan. Natuurlijk is „het afschaffen van het kapitalisme” een absurditeit,
die alleen in den mond van een „wetenschappelijk” anarchist past. Als het kapitalisme
als zoodanig niet goeddeels zichzelf zou afschaffen, zou het met onzen wil om het
af te schaffen al heel dunnetjes geschapen staan.


De politieke aktie van het proletariaat drijft, in het algemeen, den politieken bourgeois-staat—en
hierover loopt het, en niet over allerlei soorten „staat”, waarmede Kropotkine gelieft
te werken,—tot zijn eigen zelfontbinding. De burgerklasse in haren sterken tijd, d.w.z.
in den tijd toen het proletariaat nog een hoop verstrooide arbeiders was en nog niet
als politiek zelfstandige klasse optrad, wist veel beter dan de geleerde anarchisten,
waarom zij een zoo hoog mogelijken census stelde voor de deelname aan de regeeringsverrichtingen.
Het instinkt der massa’s leerde daartegenover al vrij spoedig, dat die census het
middel was om het monopolie van het bezit op politiek gebied te handhaven en dat niet
voor niets,—om een fiktie!—die bezittende klasse dat monopolie zoo lang mogelijk handhaafde.
Als de staat niet meer de representant van een enkele klasse kan zijn, wordt de staatsvorm een andere, een algemeene, een demokratische. Eigenaardig
is het dat na al het fulmineeren tegen den staat, Kropotkine zelf gevoelt dat beide
veranderingen, die van den politieken staatsvorm en van de economische organisatie,
hand in hand gaan. De anarchistische communisten zijn aan de eerste inkonsekwentie
niet gestorven, Kropotkine allerminst. „Een nieuwe economische organisatievorm,” zegt
hij (p. 73), „moet noodzakelijkerwijze een nieuwen politieken organisatievorm met
zich medebrengen, en moge die verandering onmiddellijk of geleidelijk langs den weg
eener langzame evolutie plaats vinden, beide veranderingen—op politiek zoowel als
op economisch gebied—moeten met gelijken tred, hand in hand, hunnen gang gaan.”


Dit is, hoewel eenigszins verward, den sociaal-demokraten nagepraat. Kropotkine evenwel,
die op natuurwetenschappelijk gebied de kleinste verschijnselen niet over ’t hoofd
zal zien, verliest de wisselwerking uit het oog van beide veranderingen. Een politieke
verandering, bijv. de uitbreiding van het kiesrecht, kan, onder bepaalde omstandigheden,
voor de economische organisatie van de maatschappij op den duur van den meest vèrstrekkenden
invloed zijn.


En als beide veranderingen, politieke en economische, hand in hand moeten gaan, dan
zou het proletariaat toch wel een historische dwaasheid begaan door zich te onttrekken
aan dat terrein waarop het veranderingen tot stand kan brengen, n.l. op het politieke,
en zich te beperken tot het economische, waarop het uiteraard, krachtens zijn eigenaardige
positie als loonarbeidersklasse, zoo goed als geen invloed hebben kan.


„Elke schrede tot economische bevrijding,” zegt Kropotkine, „elke zegepraal over het
kapitaal zal ook een schrede op den weg der politieke bevrijding zijn—een bevrijding
der vrije overeenkomst, in lokaal en bedrijfsopzicht, van het juk van den staat.”


Hier stelt Kropotkine de dingen weer anarchistisch op hun kop. Elke schrede „economische
bevrijding” moet noodzakelijkerwijs een grooter hoeveelheid politieke macht tot voorwaarde
hebben. Die economische bevrijding, welke Kropotkine bedoelt, kan eerst aanvangen
als het proletariaat de staatsmacht in handen heeft. Dan lost de staat zich geheel
op, omdat hij zijn dienst dan gedaan heeft. De noodzakelijkheid van zijn bestaan ligt
in de bescherming en de gewelddadige verdediging later van klassevoorrechten. Vervallen
deze, doordien het proletariaat als de overwinnende klasse alle klasseprivilegies
zal hebben afgeschaft, dan vervalt ook het doel van den staat in den burgerlijken zin van het woord; dan treedt, gelijk Friedrich Engels het in
den Anti-Dühring formuleerde: „in de plaats van een regeering over personen het beheer van zaken en
de leiding van produktie-processen”.







5. TOLSTOÏ; het christelijke anarchisme.


„Onze hoop op verlossing is niet op een religieus ideaal, maar op een massieven, materieelen
grondsteen gebouwd.”


(Josef Dietzgen, „Het evangelie der sociaal-demokratie.”)






In den algemeenen anarchistischen gedachtengang behoort, meer zelfs dan enkele personen,
die in ’t voorbijgaan over het anarchisme hebben gerept, maar tot de conceptie der
gedachte geen bouwsteenen geleverd hebben, Leo Tolstoï thuis. Vooral omdat deze christen,
die naar „de ware leer van Jezus” het leven wenschte hervormd te zien, een element
tot uitdrukking heeft doen komen, dat daarin wel verborgen lag, maar vóór hem niet
zoo sterk aan het daglicht kon komen,—wij meenen hier het specifiek-christelijke element.


Tolstoï is zelf geen agressieve figuur als anarchist, zijn anarchisme is er meer een
van passiviteit dan van aktiviteit, maar ook hierom is het voor de arbeidersbeweging
niet onschadelijk. Het is de uitdrukking van den stilstand, die het gevolg is van
het ontbreken der faktoren om de beweging hetzij in gang te kunnen zetten, hetzij
bewust verder te brengen, in ieder geval dus de uitdrukking van machteloosheid. Terugwerkend
op een deel van de beweging dat, alhoewel niet sterk, toch iets kan beginnen te doen,
is het bepaald een remmende kracht, ook al wijl het, gelijk het anarchisme over het algemeen, op den
subjectieven wil en de persoonlijke aktie van den individu den meest overdreven nadruk
en het meest onlogisch gewicht legt.


Tolstoï’s leer bevat de tendenz der cultuurmoeheid, reeds te voren aangewezen bij
de anarchisten, een zekere oververzadiging, sterker nog in zich dan de andere. En
dat zij bij het christendom aanknoopt, in den meest direkten zin een voortzetting
wil zijn van die essence van de christelijke leer die in de Bergrede tot uiting komt,
is wel het sterkste bewijs daarvoor.


Tolstoï gaat inderdaad nergens in zijn leer van de maatschappij en hare behoeften
uit, maar overal van „de behoefte aan geen behoeften.” Dat beheerscht zijn gansche
sociale levens- en wereldbeschouwing, dat is het uitgangspunt van zijn kritiek op
de huidige maatschappij. De oververzadiging zijner klasse, tenminste van een deel
daarvan, die geen behagen meer heeft in het tot dusver geleide leven, die is het welke
Tolstoï in den grond eigenlijk overbrengt op de gansche maatschappij, die hij een
onthouding van behoeften predikt, omdat zij voor de breede massa zelfs de allerprimitiefste
mogelijkheid om in hare behoeften redelijk te voorzien, niet geven kan.


In het algemeen zit in het anarchisme een zekere nawerking van den christelijken geest,
die het met de praktijk van het leven nooit bizonder heeft kunnen vinden. De afkeer om de theorie in het
leven te laten doorwerken, zooals wij die bij de anarchisten waarnemen; de angst voor
uitbreiding en machtsinvloed; de voorliefde voor sektairisme, zij zijn nog in zeker
opzicht aan den christelijken geest, waarin de menschen door de theologie eeuwenlang
zijn opgevoed, te danken.


Daar komt nog de askese bij, d.w.z. het zich terugtrekken zonder veel behoeften, liefst
met in het geheel geen behoeften; deze is in ieder geval gebouwd op de individueele
beschouwing, dat het doen en laten van den mensch de physionomie eener gegeven maatschappij
zou bepalen.


De individueele liefde tot den naaste, die slechts de liefde om de liefde zelf tot
uitgangspunt nam, is ook de basis van Tolstoï’s leer, zooals het die van de christelijke
ethiek was. Die liefde is evenwel geen menschenliefde, niet het begrip van de algemeen-menschelijke
solidariteit, maar zij is liefde voor zichzelf, en eerst dáárdoor wordt zij algemeene
menschenliefde. Zoowel in deze christelijke liefde, als in de askese, ligt het egoïsme
op den bodem.


Niet minder dan deze eigenaardigheden van Tolstoï’s leer, die aan de specifiek christelijke
traditie herinneren, is de eigenschap er van om elken vorm van staatsmacht te ontgaan,
aan elken dwang een passieven weerstand te bieden, in overeenstemming met den christelijken
geest, zooals die onder de eerste christenen, die broederlijk in gemeenten samenleefden,
de heerschende was. Deze tendenz was zoo sterk, dat zij in de eerste eeuw de vorming
eener regeering, zelfs in de christelijke gemeenten zelve, verhinderde. En bizonder
heftig uitte zij zich natuurlijk tegen den staat. Hierop duidt reeds de vermaning
der Apostelen, twistpunten onder christenen niet voor het gerecht van de overheid
te brengen, zooals over het algemeen de gansche, zich van den staat verre houdende
levenswijze der eerste christengemeenten, gelijk de Apostelgeschiedenis ze schildert,
dikwijls nog terugkeert in de geschiedenis van de dweeperssekten.


Deze asketisch-anarchistische en anti-autoritaire tendenzen in het christendom komen
later, o.m. bij de „doopersche” sekten, sterk weder naar voren, en vooral zijn zij
sterk bij eene onder deze, de sekte van de „wederdoopers.”


In de geschriften van de kerkvaders wordt in den grond der zaak de zedelijke waarde
van den staat even sterk aangetast, als men dat bij de huidige anarchisten vinden
kan. Zij noemen den staat een werktuig van de zonde, van de zelfverheffing, van het
geweld, van de macht des duivels, wat, in gewone redeneering overgezet, zeggen wil:
een middel tot uitbuiting en tot uitoefening van het recht van den sterkste. Geheel
op deze idee berustte ook het boek van Augustinus: „De civitate Dei” („Over den staat Gods”), dat geheel dien geest van christelijk-ethisch anarchisme
ademt.






Van de wet der liefde leidt de leer van Christus volgens Tolstoï het gebod af om het
kwaad niet met geweld te weerstaan. „Wedersta den booze niet, beteekent: weersta nooit
aan het booze, dat wil zeggen: doe nooit een ander geweld aan, dat wil zeggen: bega
nooit een handeling, die tegen de liefde indruischt,” zegt Tolstoï in „Waarin bestaat
mijn geloof?” (pag. 17). In het booze is natuurlijk de staat ook inbegrepen. Maar,
zegt Tolstoï, dit moet niet worden opgevat als verbood het „elken strijd tegen het
kwaad”, alleen „de gewelddadige strijd tegen het kwaad” is het die volgens Tolstoï
niet mag worden gevoerd. „Wie het zwaard neemt, die zal door het zwaard vergaan,”
dit voorschrift zegt niet, volgens Tolstoï, dat slechts een gedeelte der menschen
verplicht is „zonder strijd zich te schikken in hetgeen hun door een bepaalde overheid
wordt voorgeschreven,” maar het verbiedt iedereen, dus ook dengenen die de macht bezitten,
en dezen zelfs in ’t bizonder, in welk geval ook tegen, iemand geweld te gebruiken.
(„Het koninkrijk gods” enz., pag. 268–269.)


Men ziet dat Tolstoï er een eigene uitlegkunde op na houdt, weshalve hij dan ook bij
de conceptie van zijn eigenlijke leer meer theoloog dan hervormer is.


Dat Tolstoï’s beschouwing overigens zuiver individueel is, blijkt bijv. reeds hieruit
dat hij zelf zegt: „Ik kan evenmin de algemeene noodzakelijkheid als de algemeene
schadelijkheid van den staat bewijzen.” „Ik weet slechts dat eenerzijds de staat niet
meer noodig is voor mij en dat ik anderzijds niet meer doen kan hetgeen noodzakelijk
is voor het bestaan van den staat.” („Het koninkrijk” enz., p. 335–336.)


Volgens Tolstoï is de staat de belichaming van het slechte en bederft het bezit van
macht de menschen. „De menschen, die de macht bezitten, kunnen niet anders dan haar
misbruiken, ze moeten beslist door een zoo vreeselijk geweld worden in de war gebracht”,
zegt hij in „Christendom en Vaderlandsliefde” (pag. 71).


Meerdere aanhalingen zullen wel overbodig zijn, om aan te toonen dat Tolstoï de zuiver-christelijke
ethiek tot in het overdrevene toe tot richtsnoer zijner leer neemt. En zooals hij
over den staat, over de macht tot regeeren etc. oordeelt, zoo over het leger, de justitie
enz.; zij zijn alle instrumenten eener zelfde macht, de macht van het Booze, die hoe
eerder hoe beter moet worden afgezworen. Desgelijks oordeelt Tolstoï over den persoonlijken eigendom, over het geld enz.


Zooals Tolstoï het „kwaad” in den persoon ziet, zoekt hij ook konsekwent de verbetering
in den persoon. Op welke wijze, zagen wij reeds: de propaganda voor en de doorwerking
van de liefde, die natuurlijk zijn uitgangspunt in de bekeering van een ieder moet
vinden.


Tot zoover hier genoeg over de leer van Tolstoï zelven, die voor het overige zich
geheel en al dekt met de beschouwingen van niet-christelijke anarchisten.


Tolstoï als sociaal-philosoof, denker en hervormer uit zijn milieu te verklaren waarin
hij leeft en werkt, is hier niet op zijn plaats. In zooverre als zijn denkbeelden,
overgeplant naar andere landen, inwerken op de algemeene arbeidersbeweging, in zooverre
dus als zij zich meester maken van groepen arbeiders, was het noodig, Tolstoï’s leer
hier, zij het slechts kortelings, aan te stippen. Zij is een completeering slechts
van de anarchistische denkwijze, en zij tiert bepaaldelijk in streken waar de arbeidersbeweging
te zwak is om zich te kunnen ontwikkelen.


Het anarchisme is de onder phrases en machtspreuken verhulde zwakte. Waar de beweging
geen genoegzame elementen vindt om zich te ontwikkelen, hetzij omdat haar de materieele
krachten ontbreken, hetzij de intellectueele, hetzij beiden tezamen, daar ontstaat
als uitdrukking van die machteloosheid het gevoel van ontkenning, van negatie van
elk positief werken, dat op anarchisme uitloopt.


Zoo is het Tolstoïsme, dat den dienst aan den staat weigert om daardoor het militairisme
te bekampen, dat de belastingen weigert om den staat geen verdere middelen te verschaffen,
dat kortom zijn eenige steunpunt in de persoon zoekt, de tegenhanger van een ander
soort anarchisme, dat eveneens allen nadruk legt op de persoonlijke daad, op het aktieve
ingrijpen van den individu: het anarchisme van de daad.


Het een als het ander is voor de beweging van het proletariaat van groote schade,
omdat het tegen den loop der beweging principieel ingaat.












1 Deze oppositie van Stirner geldt voornamelijk de Hegelsche opvatting van den burgerlijken staat. Volgens Hegel is die staat de „verwerkelijking
van de Idee” der menschelijke gemeenschappelijkheid. Hegel heeft den staat geïdealiseerd
en hem, als boven de menschen tronend, zeer verheven. ↑













VIERDE HOOFDSTUK.










HET ANARCHISME IN DE PRAKTIJK.





Internationale ontwikkeling.




Het anarchisme was in den vorm waarin het door Max Stirner verkondigd werd, niets
dan een ideologie. Ideologieën nu hebben nooit eenigen vasten voet in de massa kunnen
vatten, en vandaar dat het anarchisme bloot een „leer” was voor zekere individuen,
doch voor het volk niet de minste waarde of aantrekkelijkheid bezat. Gelijk reeds
tevoren is geconstateerd, bleef Stirner’s „Einzige” nagenoeg zonder weerklank. In de praktijk toegepast, zou de theorie van Stirner
geheel zijn neergekomen op het meest teugellooze privaat-kapitalisme, op de meest
onbeperkte uitbuiting van den een door den ander. Het was het individualisme, zooals
het nooit bestond en ook niet bestaan kon. Na Stirner hebben Mozes Hess en Karl Grün
beproefd in Duitschland tot een socialistisch-anarchistische levensbeschouwing te
komen, doch ook dit pogen bleef zich bij beiden bepalen tot het schrijven van een
boek.


Dat de wetenschappelijke anarchisten van den lateren tijd, onder wie natuurlijk Kropotkine
op den voorgrond treedt, met den „eenling” Stirner en diens „eigendom”, over ’t algemeen
met diens philosophie van het egoïsme verlegen zitten, blijkt wel het best hieruit,
dat zij dien grondlegger hunner theorie volkomen negeeren. Kropotkine weet ons zelfs in het jongste zijner
geschriften over het wetenschappelijk anarchisme te vertellen dat het anarchisme „uit
de tendenzen van het praktische leven is ontsproten”1 en dat het als zoodanig tot grondleggers heeft: William Godwin en P. J. Proudhon.
Dat Stirner hier snood verloochend wordt, heeft zijn goede reden: hij compromitteert
het halfslachtig, inkonsekwent en dubbelhartig anarchisme van Kropotkine al te zéér!


Proudhon echter maakte wel school. Zoowel in Frankrijk zelf, waar hij leefde en werkte,
als in de overige romaansche landen en ook een korten tijd in België vond zijn leer,
d.w.z. het economische gedeelte er van—Proudhon was ook philosoof en politiek publicist—langen
tijd onder de arbeiders een meer of minder sterken aanhang.


Men moet, om Proudhon’s sociale hervormingsplannen recht te begrijpen, goed in het
oog vatten, dat in zijn tijd—het tijdperk dat aan ’t jaar 1848 onmiddellijk is voorafgegaan,—de
fransche industrie nog geheel in de windselen van de kapitalistische manufaktuur lag
en onder dien vorm van produktie de geweldige concurrentie had te doorstaan van de
inmiddels reeds reusachtig gegroeide groot-industrie en warenproduktie voor de wereldmarkt,
die Engeland bezat. Daarbij kwam nog dat het in Frankrijk steeds machtige bankierskapitalisme,
de „haute finance”, een normale ontwikkeling van klein- tot groot-industrie in Frankrijk zeer belemmerde.


Onder de arbeiders uit dien tijd, en nog tot diep in de jaren na 1870, sloegen dan
ook niet zoozeer Proudhon’s anarchistische theorieën, die ook door hem zelf trouwens
later voor praktisch ondoorvoerbaar waren verklaard, maar Proudhon’s sociale hervormingsplannen in. Het was het „mutualisme,” het beginsel van de hervorming door middel van den
„wederzijdschen ruil” op den grondslag van de „geconstitueerde waarde”, en het middel
om daartoe te geraken, de „crediet- en ruilbanken”, dat succes had. Wij zagen reeds
dat deze sociale hervorming van Proudhon een klein-burgerlijke rekonstruktie van de kapitalistische maatschappij beoogde. Ieder zou zijn eigendom terugkrijgen,
de grondslag van zijn individualiteit en zijn onbeperkte persoonlijke vrijheid.


John Henry Mackay, de anarchist van onzen tijd, begreep inderdaad Stirner veel beter,
toen hij hem met Proudhon verbond tot een stelsel van individueel anarchisme, dat
wil zeggen het eenig-mogelijke stelsel waaronder het anarchisme als leer zichzelf
gelijk blijft. Beide kunnen althans tezamen gebracht worden: de egoïst, die geheel
zijn eigendom hebben en zich daarmede „uitleven” wil, en de „mutualist”, die hem dat
persoonlijk eigendom zoo onbeperkt mogelijk garandeeren wil.


In beider anarchisme weerspiegelde zich zoo volkomen mogelijk die weerzin tegen de
maatschappelijke ontwikkeling, welke den „individu en zijn eigendom” hoe langer hoe
meer onmogelijk maken zou, om er een gemeenschap voor in de plaats te stellen, waarin
de in het kapitalisme ondergegane „individu” krachtiger en bloeiender zou opkomen
dan de sociale, de menschheidsindividu.


Het kenmerk van dat anarchisme was zijn groote eerlijkheid, een deugd die het zooveel
genietbaarder maakt dan het gekwakzalver van de lateren, met Kropotkine vooraan.


Deze anarchisten en de weinigen die hen volgden, begrepen, dat elke anarchistische
idee, die aan het begrip communisme gekoppeld wordt, een tegenspraak in zichzelf is,
zoodat het verdedigen van beide uit de eene inkonsekwentie in de andere leidt. Anarchisme
en communisme zijn de scherpste tegenvoeters.







De eerste kampplaats.




Voor ons doel moeten wij hier evenwel meer belang stellen in de eerste pogingen om
het anarchisme de arbeidersbeweging binnen te dragen, dan in de uiteenzetting van
ideologieën. De eerste die het anarchisme met de beweging van het proletariaat poogde
te verbinden was Bakoenine, naar wij reeds bij de bespreking van zijn werk gezien
hebben.


Daarom moet het terrein waarop dat geschiedde, de „Internationale” van 1864, allereerst onze belangstelling gaande maken.


De „Bond van Communisten”, in 1847 ontstaan en waaraan het klassieke „Communistische
Manifest”, door Karl Marx en Friedrich Engels vervaardigd, zijn ontstaan te danken
had, was een eerste poging geweest om de communisten onder één banier te verzamelen,
natuurlijk, gelijk de gansche inhoud van dat „Manifest” aanduidde, met uitsluiting
van de utopisten, die van den klassenstrijd als middel om tot de nieuwe samenleving
te komen, niets wilden weten.


Maar dat „Manifest” werd na zijn verschijning niet opgemerkt en had vooral onder arbeiders
geenerlei direkten weerklank kunnen vinden.


Eerst een samenkomst van fransche arbeiders, die door keizer Napoleon III naar Londen
waren gezonden om aldaar de Wereldtentoonstelling van 1862 te bezoeken, met engelsche
Trade Unionisten, zou het eerste aanknoopingspunt vormen voor die arbeiders van deze
beide landen, welke, naar de toenmalige verhoudingen in Europa, de meest ontwikkelde
waren. In 1864, zeventien jaren na het „Manifest” dus, kwam de beroemde „Internationale Associatie van Arbeiders”, kortweg „de Internationale” genoemd, tot stand. Daarmede was voor het internationale
proletariaat voor het eerst een bodem geschapen, waarop zijn vertegenwoordigers elkander
vinden konden, ten einde gezamenlijk het karakter van den strijd tegen het kapitalisme,
den gemeenschappelijken vijand, en de middelen welke in dezen strijd moesten worden
aangewend, te kunnen bespreken.


Hoewel de spil waarom de „Internationale” draaide, geheel en al de persoonlijkheid
van Karl Marx was,—wiens inzichten zoowel in het wezen van het kapitalisme, voor het
eerst neergelegd in de „Kritiek op de Staathuishoudkunde” (1857), als in het karakter
van den strijd, naar reeds uit het „Communistisch Manifest” was gebleken, volkomen
helder en gevestigd waren,—Marx behéérschte de „Internationale” zeker niet. En hij
was wel de eerste die overtuigd was, dat hij het niet zou hebben kunnen doen. Verdere
uitwijding over de ontwikkeling van de „Internationale”, anders dan in verband met
ons onderwerp, is hier intusschen niet op hare plaats.


Het eerste werkelijke congres van de „Internationale” te Genève (3–10 September 1866)
was door 60 afgevaardigden bezocht; de belangrijkste delegatie was die uit Frankrijk.
De fransche sektie die, behalve Varlin en Malon, niet anders dan Proudhonistische
afgevaardigden telde, probeerde daar reeds dadelijk de „Internationale” hare richting
uit te dwingen. Marx was niet aanwezig. Het waren de fransche afgevaardigden Fribourg
en Tolain, die het voorstel deden, dat slechts handenarbeiders als medeleden van de
„Internationale Arbeidersassociatie” zouden kunnen worden opgenomen, waardoor de voornaamste
krachten, o.a. ook Marx, feitelijk zouden zijn buitengesloten; het voorstel werd verworpen.
Het teekende echter reeds den reaktionairen geest die een deel dier afgevaardigden
bezielde.


Het zuiver Proudhonisme nochtans kwam eerst bij het vaststellen van de grondslagen,
waarop de „Associatie” berusten zou, aan den dag. Bij het punt „Internationale verbinding”
en ten aanzien van „hetgeen de Associatie zou kunnen doen in den strijd tusschen arbeid
en kapitaal”, was op voorstel van de engelsche arbeiders ook het punt van de werkstaking
ter sprake gebracht. Daarbij vonden de fransche afgevaardigden de gelegenheid om het
Congres te doen verklaren, dat het noodzakelijk was „den ruil op de grondslagen der wederkeerigheid te herstellen, het vakonderwijs te
hervormen, nauwkeurige statistieken in het leven te roepen, overvulling en gebrek
aan arbeiders in de verschillende vakken te doen vermijden.” Dat waren volgens deze fransche afgevaardigden de middelen, „om de huidige verhoudingen
te verbeteren waarover zich elkeen te beklagen had en die onder zekere omstandigheden
crisissen in het leven moesten roepen, die bij de bestaande betrekkingen tusschen
den consumeerenden voortbrenger en den niet voortbrengenden verbruiker, onmogelijk
te verhinderen waren.” Om deze denkbeelden „te doen verwerkelijken is de Internationale
in het leven geroepen.”


Scherper trad de fransche delegatie nog naar voren, toen het gold de bespreking van
de verkorting van den arbeidstijd. Toen n.l. Odgers en Karl Bürkli een voorstel hadden
ingediend, dat de arbeiders in de industrieele landen voor een verkorting van den
arbeidsdag tot 8 uren zouden ijveren, op aansporing van de „Internationale”, stelden
de franschen de volgende resolutie daartegenover:




	1e. De mensch is slechts vrij onder de voorwaarde van de ontwikkeling zijner geschiktheden;
dientengevolge is elke verlenging van den arbeid, welke hem in deze ontwikkeling hindert,
te veroordeelen als tegen-natuurlijk en als anti-sociaal.


	2e. Van nu af beschouwen wij den arbeidstijd van 8 uren per dag als voldoende voor de
voortbrenging van alle behoeften, die voor het leven noodzakelijk zijn.


	3e. De associatie behoort alle pogingen in het werk te stellen om de tegenwaarde voor
elke werkzaamheid te verzekeren, doordien zij een minimum van arbeidsloon voor een
dienst bepaalt, die het individu aan de gemeenschap bewezen heeft.





Bij de behandeling van de kwestie van den vrouwenarbeid waren de fransche gedelegeerden
wederom, geheel in de lijn van Proudhon,—die een zeer verwoed tegenstander van de
vrouw als arbeidster was,—reaktionair. Zij oordeelden het noodig dat het Congres zich
positief tegen elken vrouwenarbeid uitsprak, daar de vrouw niet in de fabriek maar
in het huisgezin behoorde en zich aan het gezin en de opvoeding harer kinderen had
te wijden. De vrouwenarbeid was, volgens de meerderheid van de fransche delegatie,
„in physiek, moreel en sociaal opzicht een principe van ontaarding en een drijfveer
van demoralisatie”. Deze uitspraak ging een minderheid (Varlin en Bourdon) zelfs te
ver.


Op het derde Congres, te Brussel gehouden (6–13 September 1868), waar de fransche
delegatie de hulp van de eveneens door het Proudhonisme aangestoken belgische delegatie
kon vinden, wist zij zelfs een lange resolutie aangenomen te krijgen, waarin het Congres,
van de overweging uitgaande: „dat het heffen van rente een permanente bron van ongerechtigheid
en ongelijkheid is” zich althans in beginsel uitsprak voor:



„De oprichting van ruilbanken, welke tot den kostenden prijs gedreven, de demokratiseering
en de egaliseering (gelijkmaking) van het crediet ten doel zouden hebben en het verkeer
tusschen producenten en consumenten vereenvoudigen, d.w.z. den arbeid onttrekken aan
de heerschappij van het kapitaal en dit laatste zijn natuurlijke en gerechtigde rol
zouden aanwijzen, die het als agent van den arbeid heeft.”






Op het Congres van Brussel (5–11 September 1867) waren de fransche afgevaardigden,
die zich op het vorig congres zelfs tegen de rationalisatie van mijnen, grond, spoorwegen etc. hadden verklaard,
evenzeer in de Proudhonsche dogma’s verstard. In het bijzonder was het de fransche
afgevaardigde Tolain, die zijn leven trouwens als een zeer eerzaam Senaatslid geëindigd
heeft, die de rechten van het individu verdedigde tegenover de „abstrakte gemeenschap”.
Hij betwistte deze in de eerste plaats het recht de hand op de arbeidsproducten van
den individu te leggen als die zijn bijdragen en belastingen tot onderhoud van den
staat geleverd had. Hij maakte er zijn tegenstanders op het Congres een verwijt van,
de werking met de oorzaak te verwisselen, zoo dezen het eigendomsrecht als de oorzaak
van de ellende der menschheid beschouwden. Hij meende dat men alle huurkontrakten
in koopkontrakten moest veranderen, waardoor het eigendom in een bestendige cirkulatie
gebracht zou worden en daarmede zou ophouden een schadelijke werking te hebben. Hiermede
moest hand aan hand gaan een reorganisatie van het credietwezen, dan zou ieder misbruik
van het privaat-bezit onmogelijk geworden zijn, zonder dat men tegelijk de vrijheid
van het individu op eenigerlei wijze behoefde aan banden te leggen.







Desorganiseerend werken.




De oppositie van de fransche Proudhonisten droeg over het algemeen een principieel
karakter. Zij was een poging om de arbeiders-internationale den weg van een soort
hervormingsarbeid op te drijven, die, binnen het raam van de kapitalistische produktiewijze
blijvend, eerder nog de strekking had deze te conserveeren dan te revolutioneeren.
Deze pogingen konden door de toenmaals vooral reeds in Engeland bestaande, praktische
arbeidersbeweging genoegzaam bestreden worden. Reeds de werkelijkheid leerde toch
met één oogopslag dat in eenigermate vergevorderde industrielanden een zoodanige terugkeer
naar verouderde economische verhoudingen niet meer mogelijk was.


In 1869 betrad Bakoenine de kampplaats van de „Internationale” en aan zijn naam zou
sinds dien het desorganiserend werken van een geestdrijverssekte verbonden zijn, die
deze jonge plant weldra zoude doen verdorren.


De „Internationale” was min of meer een wereldbeweging geworden en hare roepstem had
allerwege het proletariaat wakker gemaakt. Door haar en in haar was er beweging gekomen,
proletariërsbeweging. Maar het spreekt van zelf, dat, gegeven de groote onklaarheid
onder de arbeiders zelven, hier tevens een terrein was geschapen voor allerhande soort
van sektegeest en demagogenlust, waaraan geen enkele jonge beweging in staat is te
ontkomen.


Bakoenine wendde zich tot het Congres van Brussel eerst met het verzoek dat de „Internationale”
zich zou verbinden met de „Liga voor Vrede en Vrijheid”, een soort burgerlijk vredesverbond,
bestaande uit een allegaartje van republikeinen en vrienden van den vrede; het Congres
wees dit voorstel van de hand. Toen ging Bakoenine zelf naar de „Liga” en stelde voor
dat haar Congres zich zou uitspreken voor de „economische en sociale gelijkstelling
der klassen”, waarmede hij echter in de minderheid bleef. Na aldus bij de burgerlijke
heeren afgedaan te hebben, zocht Bakoenine het bij de arbeiders. Hij stichtte tegelijkertijd
reeds aparte sekties van genoemde „Liga”, die tevens sekties van de „Internationale”
zouden kunnen zijn. Dat de Generale Raad van laatstgenoemde organisatie zich daartegen
wel verzetten moest, spreekt van zelf. Het was de desorganisatie binnenvoeren. Toen
begon Bakoenine een felle campagne tegen de bevoegdheden van den Generalen Raad, tegen
diens centrale macht en dictatoriale aanmatiging, hij, die op het congres van Basel,
dus kort te voren, nog van meening was dat de bevoegdheden van den Generalen Raad
niet ver genoeg reikten en, met het oog op het internationale karakter van de Associatie,
het noodzakelijk was, die bevoegdheden uit te breiden, gelijk hij dan ook voorstelde.


Den 22en December 1868 schreef Bakoenine aan Karl Marx een langen, plechtigen brief,
in de meest vleiende, liefelijke bewoordingen vervat, waarin hij verklaarde, „sedert
zijn afscheid van het (burgerlijk) vredescongres van Bern geen ander genootschap meer
te zullen erkennen dan de Internationale.” „De Internationale tot welker meest beteekenende oprichters gij behoort, is van nu
af mijn vaderland. Gij ziet, mijn lieve vriend, dat ik uw leerling ben—en ik ben trotsch
er op, dat ik het ben.—Dat is genoeg om u mijn positie en mijn persoonlijke gezindheid
te verklaren”.…2


Verder verklaart Bakoenine in dienzelfden brief dat hij het met Marx volkomen eens
is, dat de uitdrukking van de „gelijkmaking van klassen en individuen” door hem op
dat vredescongres gebruikt valsch was, maar dat hem die formuleering „was opgedrongen door de domheid en de eindelooze onervarenheid van ons bourgeoispubliek.”


Niettemin, dit hier tusschen haakjes, verklaarde zijn eigen, eenigen tijd later, in
1869, opgerichte „Alliance” in paragraaf 2 van hare statuten eveneens: „Zij (de Alliantie)
wil voor alles de politieke, economische en sociale gelijkstelling van de klassen.”
En dit nog wel in tegenstelling tot de zeer klare woorden, die het antwoord van den
Generalen Raad der Internationale bevatte, dat: „niet de gelijkmaking van de klassen,
die een logische tegenspraak was, maar veel meer de afschaffing van de klassen … het
groote doel was van de Internationale Associatie der Arbeiders.”


Bakoenine ging, terzelfdertijd dat hij Marx deze verklaring deed, reeds met de plannen
rond, om de „Internationale” uiteen te doen springen. Hij zocht dat te doen door de
stichting eener geheime Alliantie. Hij maakte zich meester van de romaansche sektie
te Lachaux-de-Fonds, stelde toen aan den Generalen Raad bepaalde eischen, en toen
die werden afgewezen, begon hij zijn campagne openlijk. Hij kreeg de federatie der
Jura, de spaansche en de belgische federaties aan zijn zijde en bracht met zijn werken
gedurende enkele jaren de Internationale zooveel schade in haar prestige toe, dat
deze, èn door inwendige tweespalt èn nog meer door de caricatuur die hij van haar
en hare beginselen, doel en taktiek maakte, wel niet lang meer leven kon. Bakoenine
had haar voor een deel door sluipmoord ondermijnd, voor een ander deel zoodanig gecompromitteerd,
dat haar leven onmogelijk werd.


Dit alles hoort hier thuis, omdat het de oorsprong van het anarchisme als beweging
is geweest, de overplanting van op zichzelf onschadelijke en reaktionaire theorieën
van enkelen, van eenlingen, in de arbeidersbeweging. Het was een zich bij elkander
voegen van allerlei verwards, overleefds en kleinburgerlijk utopisch, dat zich natuurlijk
in de arbeidersbeweging bevond en daarin, eveneens natuurlijk, naar uiting zocht.


Bakoenine verstond het, zeer zeker, aan al die verwarde voorstellingen, klein-burgerlijke
vooroordeelen en utopische gedachten uitdrukking te geven. Zoo werd voor het eerst
in de arbeidersbeweging het anarchisme geschapen, dat als een deel van die beweging
voortaan zou leven. Door Bakoenine’s werken in de theorie vooral kreeg deze chaos
van dikwijls fel tegen elkander indruischende denkbeelden, dat mengsel van radikalisme
en achterlijkheid, vasten vorm; hij kneedde er een theorie van, die echter veel meer
taktiek dan theorie was. De taktiek was saam te vatten in hetgeen Bakoenine zelf in
een zijner programs als het doel van de Revolutie omschreef.



„Wij vatten de revolutie op in den zin eener ontketening van al wat men heden ten
dage de booze hartstochten noemt.”






Was het wonder dat zijn tegenstanders in de arbeidersbeweging Bakoenine toeriepen:
„Als gij geen betaald regeeringsagent zijt, dan is het toch wel zeker, dat geen betaald
agent de beweging meer schade zou hebben kunnen doen dan gij!”


Het congres van de „anti-autoritaire” alliantie, de volgelingen van Bakoenine, besloot
te St. Imier in 1872 tot deze regelen van taktiek:



1e dat de omverwerping van elke politieke macht de eerste taak van het proletariaat
was;


2e dat elke organisatie eener zoogenaamde voorloopige en revolutionaire politieke
macht, niets was dan bedriegerij en even gevaarlijk voor het proletariaat als die
van de thans bestaande regeeringen.






Op het congres in 1872 te ’s Gravenhage gehouden, werd tot uitsluiting van Bakoenine
en dergelijken, op grond van dat desorganiseerend optreden besloten en de zetel van de „Internationale” naar New
York verlegd, wat praktisch met een opheffing van de gansche „Internationale” gelijkstond.


Bakoenine’s „Alliantie” leefde evenwel voort, nadat zij door hem zelven geheel en
al met zijn geest van desorganiseerend, vernielend anarchisme was vervuld. Haar doel
was overal den sociaal-demokratischen geest uit te roeien en in plaats van de organisch
werkende taktiek van de arbeidersklasse, de catastrophe-taktiek te plaatsen, die vooral
in Italië, Spanje en ook in België hare vernielende uitwerking op een normale ontwikkeling
van de arbeidersbeweging niet heeft gemist.


Reeds bij de behandeling van Bakoenine’s theorieën en van zijne propaganda hebben
wij de herkomst van zijn anarchisme gezien. En het is alweer merkwaardig dat ook deze
„theoreticus” van het anarchisme, die, evenals Stirner zijn vereerder in John Henry
Mackay gekregen had, den zijne vond in een zekeren Dr. Max Nettlau, door de latere
anarchisten van de school van Kropotkine nauwelijks meer wordt genoemd. De meester
van het neo-anarchisme zelf gaat hem ook smadelijk voorbij. En toch, het moet worden
geconstateerd, heeft niemand zooveel gedaan voor het anarchisme in de arbeidersbeweging,
dan Bakoenine.







Een bloeitijd.




Na den val van de Commune van Parijs in 1871 was de revolutionaire strooming onder
de arbeiders, d.w.z. de revolutionaire strooming in den goeden en organisatorischen
zin, vooral in de romaansche landen lam geslagen. De engelsche arbeiders vervielen
wederom in hun oud isolement, waaruit zij door het werken en den onmiddellijken invloed
van de „Internationale” losgerukt waren, en de oorlog tusschen Duitschland en Frankrijk
had aan de arbeidersbeweging over het algemeen niet bizonder goed gedaan. De parijsche
„Commune”, dit moet hier even worden aangestipt, was geenszins een sociaal-demokratische
beweging, maar een kleinburgerlijk-socialistische, in den zin van het Proudhonisme, in den utopischen
zin des woords.


Bakoenine had er evenwel voor gezorgd, dat overal in de landen waar zijn invloed meer
of minder groot was, terroristische stroomingen opkwamen, die langs den weg van het
meest ruwe geweld de „revolutionaire aktie” poogden in het leven te roepen door middel
van „de propaganda van de daad.” Een van de sekties van Bakoenine’s „Alliantie”, die
van de Jura, was inzonderheid de wieg van deze soort van revolutionaire aktie en haar
onmiddellijke leider was Paul Brousse, de redakteur van de „Avantgarde” („Voorpost”).


Deze predikte aanslagen op den eigendom, oproeren etc., om de aandacht op de partij
te vestigen; hij zelf trachtte later, na zijn verbanning uit Zwitserland, in Frankrijk
een aparte socialistische partij te stichten, die der „Possibilisten”, met het doel
om de daar na 1878 opkomende sociaal-demokratie tegen te werken.


Als de anarchistische theoretici beweren dat geweld met anarchisme niets heeft uit
te staan, ja, gelijk vooral de neo-anarchisten à la Kropotkine dat doen, het onmiddellijke,
materieele geweld zelfs gladweg en met stalen voorhoofd verloochenen, dan dekt zich
dat wellicht voor een groot deel met hun tegenwoordig werken, althans in het noord-westen
en het midden van Europa,—in Spanje is het anarchisme nog wel degelijk terroristisch,—voor
hun verleden geldt dat niet. En niet alleen niet voor het verre verleden, maar voor het anarchisme van de laatste vijf-en-twintig jaren zelfs is
dat het geval niet.


Deze verloochening van zijn verleden is wederom kenmerkend voor de verbazende evolutie,
die het anarchisme in de laatste kwart-eeuw onder de werking van de moderne arbeidersbeweging
doorgemaakt heeft. Men kan inderdaad zeggen, dat de praktische arbeidersbeweging het
anarchisme heeft getemd en er veel meer dan alle nationale en internationale politie
bij elkander in is geslaagd om de zoogenaamde „revolutionaire aktie” door middel van
de terroristische „propaganda” uit de wereld te helpen.


In de eerste jaren van 1870 evenwel beleefde dat terroriseerend optreden van het anarchisme
in enkele landen zelfs triomfen. Opstanden en aanslagen, zij waren in landen als Italië en Spanje niet van de lucht, moord en brand werden ten slotte zelfs geliefkoosde
wapenen van gansche benden, die in naam van het anarchisme den eigendom den heiligen
oorlog te vuur en te zwaard hadden verklaard. Dat een taktiek, als door Bakoenine
en zijn „Alliantie” aanbevolen en overal gepropageerd, tot dergelijke verschrikkelijke
uitspattingen leiden moest, was wel te voorzien. Als men roof en plundering, ondermijning van elke goede trouw,
list, leugen en bedrog tot grondbeginselen van taktiek maakt, dan zal men, spoediger
dan men het zelf weet, een toestand geschapen hebben, waarbij men welhaast de principieele
propaganda door de daad niet meer zal kunnen scheiden van den niet-principieelen diefstal,
de plundering, de onderlinge bedriegerij en het wederzijdsch verraad.


En wat aangaat deze laatste manier, om een beweging tot op haren bodem te bederven,
daarvan had Bakoenine door het prediken zijner allerdolzinnigste beginselen van taktiek
het sterkste voorbeeld geleverd. Zoo heette het o.a. in den „Revolutionairen Cathechismus”,
die door den Generalen Raad van de „Internationale” naar aanleiding van een opdracht
van het Congres van den Haag was gepubliceerd, en waarvan Bakoenine de opsteller was:
„dat een revolutionair met alle middelen diegenen dient te exploiteeren, welke rijkdom,
konnekties, invloed en macht bezitten; dat hij dezen in zijn strikken moet zien te
vangen, om zich in het bezit van diens geheimen te stellen en hem zoo tot zijn slaaf
te maken”… („L’Alliance et la démocratie socialiste”, pag. 93).


Aldus hadden Bakoenine en zijn waardige medestander Netsjayeff dan „school” gemaakt.
Het is wel begrijpelijk, waarom Kropotkine e.d. naderhand hun best gedaan hebben om
den ouden propagandist van de daad te doen vergeten!


Wij zien af van een schildering van al het geweldige kwaad, dat de „revolutionaire
aktie” gebrouwen heeft en van de manier waarop deze taktiek de politie telkens de
middelen aan de hand deed om de beweging in hare hinderlagen te lokken en de geschiedenis
van dat half-krankzinnig, half politie-anarchisme zullen wij niet verder vervolgen,
doch wij slaan een korten tijd over en naderen de tachtiger jaren. Het zijn de jaren
van de groote aktie van het anarchisme dat, hoewel nog volkomen op den bodem van het
Bakoeninisme staande, bezig is te pogen een deel van de arbeidersbeweging met zich mede te sleepen.


Behalve in Frankrijk, waarover aanstonds meer, was het anarchisme ook in Duitschland
den kop gaan opsteken. Ofschoon van oorsprong duitsch in zijn Stirnerschen vorm, had
het anarchisme op de door Lassalle gestichte arbeidersbeweging geen vat gekregen.
Hoewel de Proudhonistisch-getinte socialisten Mozes Hess en Karl Grün op anarchistische
wijze schreven, kon de anarchistische idee in Duitschland geen bodem vinden. De Duitsche
arbeidersmassa’s waren voor deze verwarringstichtende taktiek nooit te vinden geweest.
Na de ontzaglijke vlucht van de politieke beweging in Duitschland omstreeks 1875,
meende de geweldmensch Bismarck haar een vernietigenden slag te kunnen toebrengen
door in 1878 zijn „socialistenwet” door te zetten. Aan de afkondiging van de wet waren
twee aanslagen op keizer Wilhelm I voorafgegaan, een van Hödel en een van Dr. Nobiling,
die men voor het gemak toeschreef aan den invloed van de sociaal-demokratische propaganda.
Voor het gemak, want van Hödel moest geconstateerd worden dat hij eigenlijk niet toerekenbaar
was en van Nobiling kon zelfs worden vastgesteld dat hij de vergaderingen van de nationaal-liberalen,
in plaats van die der sociaal-demokraten bijgewoond had. Desniettemin was dit voor
de Duitsche Regeering een aanleiding de wet van 1878 uit te vaardigen, waarbij de
sociaal-demokratische propaganda geheel werd onderdrukt.


Van de groote verwarring die deze regeeringsmaatregel onder de duitsche arbeiders
in den allereersten tijd deed ontstaan was het dat Johan Most, voormalig Rijksdaglid
voor Chemnitz en bekend sociaal-demokratisch propagandist, gebruik maakte om te pogen
de duitsche arbeidersbeweging in andere banen te leiden dan die waarin ze sedert Lassalle,
en onder leiding van Liebknecht, Bebel en anderen tot nog toe zich had bewogen. Hij
begon niet aanstonds, maar langzamerhand het anarchisme van de daad te prediken, het
Bakoeninisme, de voorbereiding van de „sociale revolutie” door middel van het terroriseeren,
het in angst brengen van regeering en bourgeoisie. Most werd langzamerhand in Europa
de tweede apostel van het geweld in al zijn vormen, van „de glorieuze dynamietbom,
die bestemd scheen te zijn de menschheid te bevrijden”, gelijk hij het zelf uitdrukte in zijn blad Freiheit van Maart 1881, na den moord op czaar Alexander II.


Most had evenwel van zijn werken, onder duitsche arbeiders althans, maar zeer weinig
pleizier. Uit Duitschland naar Londen gevlucht, poogde hij vandaar invloed uit te
oefenen op den gang van de beweging in Duitschland. Maar hij deed dit zoo, dat men
genoodzaakt was hem op het Congres te Wyden in 1880 uit de partij te zetten, daar
het bleek dat hij in strijd met elke goede trouw handelde en kennelijk van geen andere
bedoelingen uitging, dan om de duitsche sociaal-demokratie te discrediteeren en hare
leiders te compromitteeren.


Met 1880 omstreeks komt de derde apostel van het anarchisme ten tooneele. Kropotkine
doet zijn intrede en begon in de anarchistische beweging, gelijk die zich voornamelijk
in Zwitserland concentreerde, een handelende rol te vervullen.


In 1880 vond een congres van anarchisten te Lyon plaats en het was aan alles te zien
dat er voor het anarchisme in Frankrijk een tijdperk van bloei zou aanbreken. Groepen
werden gesticht in Vienne, St. Etienne, Villefranche, Creuzot, Parijs, Marseille en
Rijssel, twee bladen verschenen, de Droit Social in Lyon en de Révolution Sociale in Parijs. Elisée Réclus, een beroemd geograaf, Gautier en Kropotkine werden de meest
op den voorgrond tredende leiders van de beweging. Deze laatste was nog overwegend
terroristisch, d.w.z. stelde het onmiddellijke geweld op den voorgrond. Dat het anarchisme
in Frankrijk in dien tijd zoozeer van zich deed spreken, kwam doordat het een nieuwen
voedingsbodem vond. Er was door den geweldigen arbeid van fransche sociaal-demokraten,
onder wie Jules Guesde en Paul Lafargue, voor het eerst na den val van de Commune
weder een georganiseerde sociaal-demokratie gekomen en het anarchisme kreeg daardoor
eigenlijk eerst recht den bodem waarop het zich ontplooien kon.


Het gevolg van het terroriseerend optreden van het anarchisme was een aantal persoonlijke
aanslagen, zoowel op regeeringspersonen als op gewone bourgeois. Een reeks die geopend
werd met den aanslag van Emile Florion, in October 1881, die eerst probeerde Gambetta
te dooden, doch daar hij dien niet vinden kon, zijn schot op een zekeren Dr. Meymar, een onbekend persoon,
loste. Daarna de opstand van Montceau les Mines, 15 Augustus 1882, waarna 23 mijnwerkers werden veroordeeld tot meer of minder zware
straffen, „wegens plundering en brandstichting in gemeenschap gepleegd.”


Den 14en Juli 1881 had een congres van anarchisten te Londen plaats, waarop o.m. ook
ter sprake kwam het samenstellen van een program, het inrichten van de organisatie
en het bespreken van de aktie. Men poogde daar een zekere verstandhouding te krijgen
met die elementen uit de fransche socialistische beweging welke geenszins terroristisch
waren, maar revolutionair in de Blanquistische beteekenis van het woord. De grondslag
van dit program was dat van het congres der Bakoeninistische „Alliantie”, in 1873
te Genève aanvaard.


Betreffende de taktiek werd deze resolutie aangenomen:



„Het Congres verklaart het volstrekt noodzakelijk, met alle mogelijke middelen door
de daad de revolutionaire idee en den geest des opstands te verbreiden onder het grootste
deel der volksmassa, die nog geen aktief deel aan de beweging neemt en zich nog illusies
maakt over de moraliteit en de werkzaamheid van de wettelijke macht. Doordien wij
het wettelijke gebied verlaten, waarop men tot heden in het algemeen is gebleven,
om onze aktie op het gebied van de onwettelijkheid over te brengen, die de eenige
weg der revolutie is, is het noodzakelijk naar middelen te grijpen, die met het doel
overeenstemmen. De vervolgingen, waaraan onze publieke personen blootstaan, dwingen
ons van nu af tot een geheime organisatie. De propaganda door de daad is op het land
van nog grootere werkzaamheid dan in de stad.


Daar de technische en chemische wetenschappen bereids groote diensten aan de revolutionaire
zaak bewezen hebben en voorbestemd zijn er nog meer te bewijzen, zoo beveelt het Congres
alle organisaties en medeleden aan, groote waarde te hechten aan de studie en de toepassing
dezer wetenschappen als een middel van aanval en van verdediging.”






Er volgde een zeer levendige agitatie van het anarchisme in Frankrijk; de bladen rezen
als paddestoelen uit den grond op. Op het tweede anarchisten-congres van Genève, 12
Augustus 1882, was, in tegenstelling tot het vorige, geen sprake van eenige toenadering
tot andere groepen van socialisten. Daar scheidde men zich juist weder van de overige partijen af en werd besloten tot
het uitgeven van een manifest, dat helder zou zeggen wie en wat men was. Daarin komt
dan ook deze verklaring voor:



„Als anarchisten, d.w.z. als menschen zonder regeering, bestrijden wij een ieder, die zich een of andere
macht over anderen aanmatigt, zoowel den bezitter, den fabrikant, als iederen staat,
ook den socialistischen.


Iedere gedachte aan autoriteit stuit ons tegen de borst, iedere wet is onze vijand.
Ons doel is de vernietiging van iederen staat door een revolutionaire beweging; alle
wettelijke middelen, ook het algemeen kiesrecht, verafschuwen wij. Daar evenwel de
individueele vrijheid niet dan in vereeniging met andere vrije genooten bestaan kan,
daar een ieder de ondersteuning van den ander noodig heeft, daar vervolgens ieder
sociaal produkt een werk van het geheel is, waarvan aan allen een gelijk aandeel toekomt,
daarom zijn wij ook kommunisten. Wij willen het gemeenschappelijk eigendom veroveren
en verdedigen.”






In October 1882 hebben te Lyon twee dynamietaanslagen plaats, een voor het militiebureau
en de ander voor het café Bellecour; voor den laatsten aanslag wordt een jong anarchist,
met name Cyvoct, aansprakelijk gesteld. Daarop volgt het groote anarchistenproces
tegen Kropotkine met 65 anderen wegens hunne medeplichtigheid aan deze daden van geweld.
Het was bij deze gelegenheid, dat Kropotkine in zijn redevoering Proudhon als den
„vader van het anarchisme” aanwees. Kropotkine zelf werd tot 5 jaar gevangenisstraf
veroordeeld, van welke hij twee jaar later werd ontheven, waarna hij zich metterwoon
te Londen vestigde.


Behalve voor Frankrijk was het ook voor het anarchisme in Spanje en Oostenrijk een
zeer vruchtbare tijd.


In het eerstgenoemde land waren zelfs gansche benden plunderaars geruimen tijd bezig
heel Andalusië te terroriseeren, de beruchte Mano Negra (zwarte hand) o.a., die van
stad tot stad trok, om de oogsten te vernietigen, boerderijen en huizen in brand te
steken, bommen in kerken te werpen, het vee te vergiftigen, rijke grondeigenaren te
vermoorden, overal verwoestend, plunderend en vernietigend op te treden en gedurende
twee jaren de schrik van de gansche provincie te wezen.3


De Spaansche regeering trad daarna ontzettend reaktionair op, met uitzonderingswetten
en doodstraffen vervolgde zij al wie zij maar in hare handen kon krijgen. Zeven anarchisten
ondergingen de doodstraf, honderden anderen werden tot levenslange of langdurige gevangenisstraffen
veroordeeld.


Tengevolge van de „propaganda door de daad” dier Mano Negra, zag de voorzitter van
het in October 1883 plaatshebbend anarchisten-congres te Valencia zich genoodzaakt
te verklaren, dat de „Arbeidersfederatie,” d.w.z. de federatie van anarchistische
groepen in Spanje, was: „een eerbiedwaardig en nobel gezelschap, welks ideaal, zij
het dan ook in meerdere of mindere mate droombeeldig, toch in elk geval een waardig
en een verheven was.”4


Er had daarna een scheiding plaats tusschen terroristische en principieele anarchisten
eenerzijds en individualistische en communistische anarchisten anderzijds, doch daar
zoowel de meest wilde anarchist van de daad als de gemoedelijkste aanhanger van de
leer van Proudhon vervolgd werd door de Spaansche regeering, kon deze scheiding al
evenmin leiden tot de normale oplossing waartoe de ontwikkeling van het anarchisme
in sommige andere landen, waar het overheerschend was, geleid heeft. Voornamelijk
het anarchisme, gelijk er dat door de propaganda der Bakoeninisten was inheemsch geworden,
dat den revolutionairen opstand als het eenig afdoend middel beschouwde om de gemeenschappelijkheid
van den eigendom te veroveren en dat elke politieke aktie niet alleen verwierp, maar
ten scherpste bestreed,—dat soort anarchisme bleef er zijn vat op de massa behouden,
voorzoover deze laatste over het geheel aan eenige aktie deelnam.


In Oostenrijk was eveneens in dien tijd een deel van de beweging onder leiding van
de zich noemende „radikalen” gekomen, die, gelijk al de zoogenaamde „radikale” stroomingen
in de arbeidersbeweging, begonnen met de politieke aktie en het ijveren voor arbeidswetgeving
enz. niet „radikaal” genoeg te vinden en deze akties als voor de ontvoogding van het
proletariaat van onwaarde te verwerpen, maar vervolgens met meer of minder duizelingwekkende snelheid de beweging naar den afgrond
van het Bakoeninistisch anarchisme trokken.


Deels onder den invloed van de geschriften van Johan Most, die in Oostenrijk verreweg
meer dan in Duitschland zelf aftrek vonden, anderdeels onder den invloed van russische
terroristen, ontstond er in Oostenrijk een richting die weldra omstreeks 1883 de gansche
vooruitstrevende oostenrijksche arbeidersbeweging in absoluut anarchistisch-terroristisch
vaarwater sleepte.


Oprichting van geheime clubs en geheime drukkerijen, verbreiding van de meest bloedige
vlugschriften, straatoproeren en het droomen van „opstanden”, dat was wat men van
dat oostenrijksch anarchisme, onder de leiding van Joseph Peukert en Fleuron, in overeenstemming
met hetgeen te Londen in het eigenlijke anarchistische hoofdkwartier werd klaargemaakt,
in het openbaar zag. In het geheim en meer individueel sloeg men ook daar over tot
het bedrijven van een aantal gewone boevenstreken, diefstal, plundering etc., die
dan natuurlijk door de officieele leiding werden verloochend, maar waarbij, gelijk
in het beruchte Merstallinger proces, overtuigend bleek dat terroristisch anarchisme
en boevenbedrijf eigenlijk nauw samenhangen en de boeventaktiek eigenlijk de laatste
konsekwentie is van het terroristisch anarchisme. De jaren 1882–1884 waren voor de
oostenrijksche arbeidersbeweging inderdaad zoo verschrikkelijk, dat het allengs niet
meer mogelijk was den principieelen anarchist van den niet-principieelen, maar door
de politie betaalden, geheimen opruier te onderscheiden.


De regeering, die dat anarchisme aanvankelijk zijn gang liet gaan, ja zelfs zijn vernielingswerk
op de gansche arbeidersbeweging blijkbaar met welgevallen zag, was ten slotte wel
genoodzaakt in te grijpen en onder den indruk van de aanslagen van Kammerer en Stellmacher,
die hunne schelmenstreken onder het masker van anarchisme bedreven, vaardigde zij
uitzonderingswetten uit, die van zoodanigen aard waren dat zij, gelijk overal in dergelijke
gevallen, het geheele bestaan der arbeidersbeweging haast onmogelijk maakten. De politie
kreeg de noodige macht en bevoegdheid om vereenigingen te ontbinden en het vergaderen
onmogelijk te maken; kortom, de gansche vrijheid, die de beweging tot nog toe bezeten had, werd
haar geheel en al ontnomen. De voornaamste anarchisten wisten te ontwijken, Joseph
Peukert, naar men zegt, zelfs met geld van de politie.5


Nadat het de regeering gelukt was de beweging te vernietigen en het anarchisme anderzijds
zichzelf volkomen onmogelijk gemaakt had, leefde een paar jaren later de oostenrijksche
arbeidersbeweging onder een nieuwe, sociaal-demokratische agitatie weder op.


Ook in België had zich in dien tijd het anarchisme sterk weten te ontwikkelen; ook
daar had het Proudhonisme en het Bakoeninisme, vooral in de mijnwerkersdistricten,
vasten voet gekregen en ook daar hadden de denkbeelden van Most een niet geringen
invloed gehad. De anarchistische periode was voor de belgische arbeidersbeweging evenwel
een crisis die zij vrij spoedig wist te overwinnen en die zij reeds in het midden
der tachtiger jaren weder te boven was.


Ten slotte moet hier nog aan den noodlottigen afloop der anarchistische agitatie in
Amerika worden herinnerd, die haar treurig einde feitelijk in het beruchte proces
van Chicago in 1886 gevonden heeft, waarbij acht blijkbaar onschuldige mannen door
de politie als de daders van een dynamietaanslag op den avond van den 4en Mei werden
gearresteerd. Gedurende het proces bleek reeds dat de politie zelf hier de hand in
het spel gehad had. Desniettegenstaande werden zeven personen ter dood veroordeeld,
van wie er drie deze straf inderdaad ondergingen, een in de gevangenis een einde aan
zijn leven maakte, en de overigen zware gevangenisstraffen, tot 15 jaren toe, moesten
ondergaan. Deze martelaren van Chicago worden nog altoos door de anarchisten herdacht;
ten onrechte; voor het meerendeel waren het mannen die met de gansche aanslagenzaak
niets te maken hadden en waren het voorstanders van een achturigen arbeidsdag.







De terugdringing van het anarchisme.




Tot dusver was de werking van het anarchisme, in die landen waar het vasten voet kon
krijgen en zelfs daar waar het de tijdelijke heerschappij in de arbeidersbeweging
bezat, overal nagenoeg dezelfde. Het werd, behalve in Spanje, gaandeweg in de verschillende
moderne landen weer teruggedrongen tot de min of meer ongevaarlijke positie van een
sekte met geheime clubs, waar de verschillende plannen tot omverwerping van de maatschappij
konden worden uitgebroed. Langzamerhand kwam dan ook onder de anarchisten zelf meer
een zoogenaamd vredelievende agitatie voor het communisme, altoos in den vorm van
een vrije-groepen-communisme, naar den voorgrond en het Bakoeninisme week al meer
en meer, door zijn eigen onzinnigheid onmogelijk gemaakt, naar den achtergrond.


Men werd meer algemeen communistisch-anarchist of legde zich op de propaganda van
de „zuiver economische aktie” der vakvereenigingen toe, twee soorten van anarchistische
vermomming, die wij afzonderlijk zullen behandelen.


In 1889 had weder het eerste internationaal congres van sociaal-demokraten uit alle
landen plaats en was er weder een nieuwe internationale bodem geschapen voor den gemeenschappelijken
strijd van het moderne proletariaat. Het anarchisme vertoonde zich evenwel niet, daar
het in de verschillende landen nagenoeg geheel met machteloosheid was geslagen.


Reeds in 1887 had de duitsche sociaal-demokratische partij op haar Congres van St.
Gallen bij monde van Wilhelm Liebknecht stelling genomen tegenover het anarchisme;
de volgende resolutie werd met algemeene stemmen aangenomen:



„Het Congres verklaart de anarchistische samenlevingstheorie, in zooverre zij de absolute
autonomie van het individu nastreeft, voor anti-socialistisch, voor niets dan een
eenzijdige uitbeelding van de grondgedachten van het burgerlijk liberalisme, schoon
zij ook in hare kritiek op de tegenwoordige maatschappelijke orde van socialistische
gezichtspunten mag uitgaan. Zij is voor alles onvereenigbaar met den socialistischen
eisch van de socialisatie der productiemiddelen en van de sociale regeling van de
voortbrenging en loopt, als niet de produktie zou moeten worden teruggedrongen, op de dwerggestalte van het kleine handwerk, op
een onoplosbare tegenspraak uit. De anarchistische verheerlijking en de uitsluitende
toelating van de geweldpolitiek, berust op een grof misverstand omtrent de rol van
het geweld in de geschiedenis der volken.


„Het geweld is even goed een reaktionaire als een revolutionaire faktor, het eerste
zelfs vaker dan het laatste. De taktiek van de individueele toepassing van het geweld
leidt niet tot het doel en is, in zooverre zij het rechtsgevoel der massa krenkt,
positief schadelijk en daarom ook verwerpelijk.


„Voor de individueele gewelddaden van tot op het uiterste vervolgden en opgejaagden
maken wij de vervolgers en opjagers verantwoordelijk en begrijpen de neiging daartoe
als een verschijnsel, dat zich ten allen tijde onder dergelijke verhoudingen vertoond
heeft en dat tegenwoordig door betaalde agents provocateurs (politieophitsers) voor
de doeleinden der reaktie tegen de arbeidende klassen wordt benuttigd.”






Deze houding werd ook in het vervolg door de sociaal-demokraten van alle landen aangenomen.
Anarchisme en sociaal-demokratie werden, in elk land, onverzoenlijke tegenstellingen
in de arbeidersbeweging en de laatste beschouwde het als haar plicht om het streven
van het anarchisme, onder iederen vorm, den kop in te drukken.


Het was eigenaardig dat een zekere anti-politieke strooming, die in Duitschland omstreeks
1890 ontstond en onder den naam van de agitatie der „Jungen” een korten tijd de aandacht op zich vestigde, het sein tot eenige wederopleving
van het anarchisme in de internationale arbeidersbeweging was. Eenigen tijd daarna
werden ook in Nederland duidelijke sporen merkbaar van een toenemend anarchistischen
geest, die, gelijk dat overal pleegt te geschieden, begon met twijfel te opperen aan
de deugdelijkheid der strijdmiddelen, der taktiek van de moderne arbeidersbeweging,
gelijk die zich historisch had ontwikkeld.


In 1891, op het Congres in Brussel, vond deze anarchistische geest reeds min of meer
uiting, toen door de Nederlandsche afgevaardigden, te zamen met een meerderheid van
de fransche delegatie en gesteund door een deel van de engelschen, de zeer utopistische
resolutie verdedigd werd: „om een europeeschen oorlog te doen beantwoorden met een
oproep aan de gezamenlijke volkeren om den arbeid neder te leggen”, welke resolutie
toen met groote meerderheid werd verworpen. Reeds op dat internationaal congres bleek dat een nieuwe aanval van den
anarchistischen geest, om terrein te veroveren, te wachten stond.


Spreken wij hier van anarchistischen geest, dan bedoelen wij hiermede, zeer concreet
uitgedrukt, de verwardheid die nog altoos in de hoofden van tal van arbeidersgroepen
in de verschillende landen—wellicht Duitschland alleen niet—heerschte nopens het doel
van de moderne proletariërsbeweging, maar nog meer nopens hare middelen van taktiek
in den aanval op de kapitalistische maatschappij en in de verdediging van de rechten
der arbeiders. Het was in Brussel te zien, dat deze geest nog niet was overwonnen.


Tusschen 1891 en 1894 was in Frankrijk weder een aanslagen-epidemie losgebroken, die,
aangevangen met de schanddaden van een Ravachol, doorliep in een reeks van dynamietaanslagen
waarvan die van Vaillant, Henry, Caserio de voornaamste waren. Maar inmiddels had
in 1893 te Zürich het derde internationale socialisten- en arbeiderscongres plaats
gevonden, alwaar de kwestie van de taktiek, waarop zich juist het anarchisme in onderscheidene
landen geworpen had, scherp zou worden onder de oogen gezien.


Het was juist in zake de deelname aan politieke aktie en de omschrijving op welke
wijze die deelname zou hebben te geschieden, dat het anarchisme of de met het anarchisme
sterk sympathiseerende groepen konden worden aan den tand gevoeld. Daarom was een
duidelijke uitspraak noodzakelijk, die dan ook in een resolutie gegeven werd welke
ten slotte met algemeene stemmen, uitgezonderd die van de nederlandsche delegatie,
aangenomen werd.


Zij sprak uit:



1o. dat de nationale en internationale organisatie der arbeiders van alle landen in
vakvereenigingen en andere organisaties tot bestrijding van de uitbuiting een bepaalde
noodzakelijkheid is; en


2o. dat de politieke aktie noodzakelijk is zoowel ten dienste van de agitatie en de
onvoorwaardelijke propageering van de principes van het socialisme, als voor het doel
van de verovering van dringend noodzakelijke hervormingen.






De anarchisten vergenoegden zich toen met een congres op eigen hand te gaan houden,
waar natuurlijk precies het omgekeerde besloten of niet besloten, maar uitgesproken
werd van wat op het socialistische congres was aangenomen.


Door die uitspraak in zake de taktiek was het anarchisme feitelijk uit zijn laatsten
schuilhoek gehaald. Het was nu niet meer mogelijk om onder het masker van het communisme
de bewuste arbeidersbeweging binnen te dringen en daar den verwarrenden arbeid voort
te zetten; klaar en duidelijk was het na Zürich 1893, dat de moderne arbeidersbeweging
in zake de taktiek, dus in de kern van hare aktie, het anarchisme officieel van zich
had afgeworpen.


In 1893 ongeveer had de nederlandsche sociaal-demokratische beweging hare evolutie
tot het anarchisme vrijwel volbracht. Van het program werd de door de verschillende
internationale congressen tot sociaal-demokratisch gestempelde taktiek geschrapt.


Nu is het kenmerkend voor de zelfstandige klasse-beweging van het proletariaat, dat
zij haar stuur kwijt is, zoodra zij de vaste basis van de sociaal-demokratische, principieele
en organische taktiek verlaat. Dat is overal gebeurd en het zou ook in Nederland gebeuren
met de beweging die onder de leiding van den heer Domela Nieuwenhuis stond.


Kon de taktiek niet meer sociaal-demokratisch zijn, zoo moest zij natuurlijk anarchistisch
worden. Maar het anarchisme heeft al evenmin een taktiek als het een gesloten leer
heeft. Het wil juist géén taktiek; het wil die niet zooals het ook geen of juist omdat
het geen „politiek” wil. Taktiek onderstelt positief willen werken en het anarchisme
had noch de beginselen, noch de lust, noch de kracht om positief te werken in zich.


Wat dan ook voor anarchisme doorgaat is òf oud-modische vakvereenigingspolitiek, òf
utopisme vermengd met de lust tot „opstanden”, d.w.z. opstootjes en straatkabaal,
òf terrorisme. De nederlandsche landaard leende zich alleen maar tot de eerste soort
„taktiek”, men werd voorstander van „economische aktie” zonder politiek, en dit viel
juist enigszins samen met de in die dagen onder de arbeiders eerst ontkiemende neiging,
om den vakvereenigingskamp eenigszins ernstig georganiseerd te gaan voeren. Verder
liefhebberde men in kabaal maken; droomen over den dag vàn en den dag nà de revolutie;
op papier vervaardigen van dynamiet, dat nooit ontploffen kon etc. Maar aan pogingen
om de beweging, die na 1894 geheel en al anarchistisch geworden was, in Bakoeninistisch
vaarwater te leiden, heeft het ook niet ontbroken. Ten bewijze daarvan zullen wij
hier geen couranten-artikelen aanvoeren, die door den een of ander onder den voorbijgaanden
indruk geschreven zijn, noch redevoeringen, maar ons beroepen op een dokument van
de hand van een der toenmalige voornaamste leiders der nederlandsche anarchisten,
die met den heer Domela Nieuwenhuis geruimen tijd de leiding gehad heeft. Het is een
vrij lijvige brochure waarin de „beginselen” en de „taktiek” van het „Revolutionaire
Kommunisme” worden behandeld door den heer Christiaan Cornelissen.6 De lezer moet niet denken dat de titel iets anders dan praktisch anarchisme beduidde;
de anarchisten verstaan het, haast om den anderen dag van naam te verwisselen. En,
gelijk uit de volgende passages zal blijken, heeft die schrijver de lessen van het
anarchistische congres van Londen in 1881, waarbij de studie van de technische en
chemische wetenschappen tot aanval en verdediging werd aanbevolen, nog al goed ter
harte genomen. Hij „bestudeert” zelfs heel kalm de waarde van dynamiet, als een bruikbaar
„wapen” in den klassenstrijd. Men luistere:



„Indien de bereiding van springstoffen binnen de periode, waarin de strijd tegen de
bourgeoisie zich allengs moet voltrokken hebben, dermate wordt vereenvoudigd, dat
een dezer stoffen met recht een proletariërswapen kan worden, te bereiden en aan te
wenden zonder al te groot levensgevaar voor den gebruiker, en waarborgend de noodige
zekerheid van treffen, dan zal deze nieuwe bewapening der arbeiders een rol kunnen
vervullen voor de emancipatie van het proletariaat, zooals die in West-Europa het
buskruit vervulde voor de bestrijding van de bevolking der middeleeuwsche steden.
De bewapening onzer legers met geweren en kanonnen, de geheele kazerneering en oefening
der troepen, waardoor het moderne militairisme een wapen kan zijn in de hand der heerschende
klasse, verouderde dan evenzeer, als de zwaarden en hunne door wallen en grachten
omgeven riddersloten veranderd zijn.”7






Men bespeurt hier duidelijk den anarchistischen krijgskundige, technisch en chemisch
onderzoeker naar de mogelijkheid van de fabrikage van dynamietbommen in vestjeszakformaat. Doch het dynamiet zou zich
tot een vervaardiging op een dergelijk kleine schaal niet kunnen leenen. Dan moet de taktiek van het persoonlijk terrorisme maar gevolgd worden. Het geheime geweld en de list.



„De geschiedenis leert, dat een onderdrukt volk, in aantal machtiger, maar in bewapening
en bedrevenheid in den oorlog zwakker dan zijn onderdrukkers, onvermijdelijk in den
kamp voor zijn bevrijding of het behoud zijner onafhankelijkheid wordt gedreven tot
een strijd in het duister, aanvullende daarbij door behendigheid en list, wat het
in macht van wapenen tekort mocht komen.”






Als er van „behendigheid” en van „list” hier, sprake kan wezen, dan is het alleen
die waarmede de schrijver zich poogt te dekken tegen een eventueel verwijt, zijn revolutionair-kommunistische
volgelingen tot geheime gewelddaden en toepassing van geniepige schelmenstreken te
hebben aangespoord. Hij koos daartoe een zeer voorzichtigen vorm, door n.l. van een
„volk” te spreken en de „geschiedenis” te pas te brengen. Ook dàt is Bakoeninistisch!


Met deze en dergelijke papieren sissers heeft het Nederlandsch terroristisch en Bakoeninistisch
anarchisme gestreden.






Tot zoover de ontwikkeling van het anarchisme in de internationale beweging en zijn
geschiedenis in vogelvlucht. Zij zijn leerzaam voor hen die meenen dat het anarchisme
als aparte beweging bestaanbaar is, en evenzeer voor hen die gelooven dat de moderne
arbeidersbeweging met het anarchisme iets uitstaande heeft. Het anarchisme, waar het
als beweging iets te beteekenen wil hebben, moet trachten een stuk van de arbeidersbeweging
te bemachtigen en het moet daarvoor zijn eigenlijke gestalte afleggen: het moet sociaal anarchisme worden, een contradiktie in zichzelve. Dat is het dan ook geworden en het heeft daarmede
juist evenveel van zijn anarchistisch karakter ingeboet als noodig was om zich aan
te passen aan het sociale karakter der beweging.


Het moest woekerplant worden en werd dit ook.












1 Moderne Wetenschap en Anarchisme, p. 55 e.v. ↑

2 De brief in haar geheel vindt men afgedrukt in de „Neue Zeit,” 19e Jaarg. Bd. I. pag 6. ↑

3 Zie: „Studie over het anarchisme van de daad,” van Mr. F. B. Enthoven, bladz. 42. ↑

4 „Socialismus und Anarchismus in Spanien,” van H. Cunow; „Neue Zeit,” 21 Jhrg. 330. ↑

5 Zie: „Die Arbeiterbewegung in Oesterreich,” door Karl Kautsky. „Neue Zeit,” 8ste Jhrg. 1890, pag. 102. ↑

6 Te Amsterdam, bij Ph. Oudkerk, Damrak 100a, 1897. 68 pagina’s. ↑

7 Blz. 66. ↑













VIJFDE HOOFDSTUK.










ANARCHISME EN KLASSENSTRIJD.





De „zuiver-economische” aktie.


„Tot de uitvoering van ideeën zijn de menschen noodig die hunne praktische macht daartoe
leenen.”


Marx, „Die Heilige Familie.”






De eenige taktiek waartoe Bakoenine het heeft kunnen brengen, om invloed op de massa
te krijgen, was die welke wij de puur-economische zullen noemen. De uitdrukking is
minder juist en bedriegelijk tevens; zij drukt absoluut niet uit, wat eigenlijk de
inhoud er van is. Economisch is elke taktiek van de moderne arbeidersbeweging in den klassenstrijd, zelfs hare
politieke aktie onderscheidt zich juist van die der burgerlijke partijen, doordat zij economisch
is, in zooverre zij er op uit is de ontwikkeling der maatschappij zelve, hetzij middellijk,
hetzij onmiddellijk, te bespoedigen. „Als twee hetzelfde doen, is dat nog niet altoos
hetzelfde!” zoo luidt een oud spreekwoord; als de programma’s der burgerpartijen lange
lijsten van hervormingen bevatten, dan hebben deze daarop een geheel andere beteekenis
dan wanneer de zelfstandige politieke arbeiderspartij sociale hervormingen verlangt.
Voor de eerste zijn deze maatregelen doel, d.w.z. in zooverre zij der arbeidende klasse
de pijn van den socialen nood daarmede een weinig verzachten willen. Voor de laatste beteekenen
sociale hervormingen het bekorten van den weg dien de ontwikkeling van de maatschappij
aflegt van kapitalistische naar socialistische produktiewijze. Een ontwikkeling, waaronder
natuurlijk het proletariaat, als de onderliggende klasse, het mééste te lijden heeft.


Werkte het dus reeds verwarrend een enkele aktie van het proletariaat naar den voorgrond
te dringen en daarop alle licht te laten vallen ten nadeele en ten koste van de andere
soorten van aktie, in dubbele mate stichtte die anarchistische taktiek verwarring
die in de arbeidersbeweging ten slotte den vakvereenigingsstrijd als de éénig-mogelijke
en voor de arbeidersklasse alleen aannemelijke aktie ging verklaren.


Het was van het anarchisme een poging om zich in de arbeidersbeweging te blijven nestelen.
In zijn strijd tegen de veldwinnende sociaal-demokratie kon het niet langer enkel
negatief te werk gaan, onder den invloed van de agitatie der „Internationale” werden
overal de massa’s arbeiders bij elkander gebracht en daarbij was van de abstracte
philosophie en ideologie van het anarchisme niets te merken geweest. Waar proletariërsmassa’s
eenmaal bij elkander zijn, daar moet aan hunne gevoelens uiting worden gegeven en
waar die drang bestaat, daar openbaart zich de klassenstrijd, zij het dan ook in zeer
ruwen vorm. De politieke aktie vormde het eenige strijdperk waarop de massa’s gezamenlijk
elkander zouden kunnen ontmoeten, om met elkander den klassenstrijd te voeren. Het
anarchisme zocht naar een andere manier, een andere methode om de arbeidersmassa’s
het strijden mogelijk te maken. Dat men daarbij zijn toevlucht moest nemen tot zeer
ouderwetsche middelen, is duidelijk. De algemeene, politieke klassenstrijd was juist
een overwinning van het engere vakstrijd-standpunt, waardoor de arbeidersklasse verdeeld
werd in even zoovele gedeelten als er beroepen bestaan. Een algemeene bodem bestaat
daar niet, tenzij men tijdelijke akties te zamen ging voeren, wat eigenlijk niets
dan een zeer gebrekkige manier van het voeren van den politieken strijd is, gelijk
wij nog de gelegenheid zullen hebben duidelijker te zien.


Het anarchisme moest, om de arbeiders de taktiek van de puur-economische, van de niets-dan-vakaktie
te kunnen aanbevelen, zijn diepen weerzin tegen organisatie en tegen georganiseerde
aktie tot verbetering van de verhoudingen tusschen kapitaal en arbeid, eerst overwinnen.
Wij zagen reeds hier, hoe zeer deze ongeneigdheid om iets te bereiken dat naar verbetering
dier verhoudingen zelfs maar zweemde, het anarchisme als het ware in het bloed zat.


Wij zagen dat Proudhon een verklaard vijand van vakvereenigingen en werkstakingen
was; wij zagen welke opvatting Stirner had van de werkelijke verhoudingen tusschen
het kapitaal en den loonarbeid en wij zagen ook hoe het aktief anarchisme eigenlijk
ineenvloeide met den gedachtengang die in den aanvang van den strijd groote scharen
van arbeiders vervulde: dat er geen verandering in de maatschappelijke verhoudingen
kon komen alvorens de maatschappelijke ellende een zoodanig hoogtepunt had bereikt,
dat de toestanden onhoudbaar waren geworden.


Alle anarchisten, van welke soort ook, baseeren eigenlijk geheel hun revolutietheorie
op die ellende. Zij overdrijven daarmede de sociaal-demokratische opvatting van de
maatschappelijke ellende onder het kapitalisme schromelijk, zooals de gansche sociale
kern van het anarchisme op overdrijvingen berust: overdrijving omtrent de waarde van
de persoon in de samenleving, overdrijving omtrent de verbitterende werking van het
steeds ellendiger worden der massa, overdrijving omtrent de tendenzen van het kapitalisme
zelf, wat wij nog wel gelegenheid zullen hebben uit de werkelijkheid aan te toonen.
Men behoeft den invloed van het kapitalisme niet zoo bovenmatig overdreven voor te
stellen als de anarchisten dat zoo dikwerf in hunne kritiek hebben gedaan, om den
arbeiders duidelijk te kunnen maken dat zij uitgebuit worden door het stelsel aan
welks instandhouding zij hunne beste krachten geven. Ook hierover op een andere plaats
meer.


Waar het anarchisme nu poogde het strijdende proletariaat van de politieke aktie afkeerig
te maken en het aldus zijn algemeenen strijdbodem te ontrukken, meende het een belangrijke
nieuwe aktie daarvoor in de plaats te geven toen het de zuiver-economische aktie,
vakvereenigingen zonder politiek en buiten elke staatsinmenging om, aanbeval als het eenige bevrijdingsmiddel van het
proletariaat. Die nieuwe taktiek was echter een terugval in de denkbeelden van een
afgestorven gildewezen, was afzondering der arbeiders van elkander in stede van tot-elkander-brenging.







Trade-Unionisme.


„Elke klassenstrijd is een politieke strijd.”


(Kommunistisch Manifest.)






Engeland is het klassieke land van de vakvereenigingen en wordt door de anarchistische
aanhangers van de zuiver-economische, d.w.z. niet-politieke vakvereenigingstaktiek,
als eenig wapen in den klassenstrijd, meestal als illustre voorbeeld aangehaald.


Wij zullen dus hebben te onderzoeken in hoeverre in dat land deze taktiek de arbeidersklasse
gebaat heeft in haren strijd tegen het kapitalistisch uitbuitingsstelsel; dan, of
het waar is, dat de engelsche vakbeweging ten allen tijde een niet-politieke was;
en vervolgens, welke soort politiek de arbeiders hebben toegepast in hunnen strijd
en de waarde daarvan voor den algemeenen strijd van de arbeiders en het welzijn der
gansche klasse.


Elke arbeidersbeweging is in zekeren zin: klassebeweging; de vorm waaronder zij zich
openbaren zal, wordt door de eigenaardige verhoudingen van het land zelf bepaald.
Is dit altoos een feit, het gold zooveel te meer in een tijd als waarin aan de engelsche
arbeiders de klassenstrijd reeds werd opgedrongen door het kapitalistisch stelsel
dat hun merg en bloed bezig was uit te zuigen, reeds in het eerste kwart van de negentiende
eeuw.


Toen de groot-industrie in Engeland op zoo intense wijze de ontwikkeling der nijverheid
aangreep, ontbraken daar in het algemeen de voorwaarden, die noodig zijn, om den arbeiders
als klasse het onontbeerlijke inzicht in den gang der ontwikkeling en in hunne historische
taak tegenover de bourgeoisie te geven. Het ontbrak er volstrekt niet aan het revolutionair
sentiment, noch aan verzet tegen de uitbuiting en de verdrukking; maar het ontbrak
in Engeland aan het noodige historische inzicht omtrent de rol van de beide belangrijkste
klassen in de moderne maatschappij: bourgeoisie en proletariaat.


De bourgeoisie in Engeland had reeds vroeg hare revolutie tegen het absolutisme bevochten;
zij had de overwinning door een algemeen en konsekwent doorgevoerd compromis met den
adel gekocht. Adel en bourgeoisie zouden voortaan als bij stilzwijgende afspraak de
klasseheerschappij deelen, waarbij kwam, dat de engelsche adel reeds vroeg van de
kapitalistische produktiewijze zijn voordeel wist te trekken en deze niet op bekrompen
wijze in hare ontwikkeling poogde te belemmeren.


Dit heeft in Engeland geleid tot een belangenharmonie van deze beide deelen der bezittende
klasse: grondbezit en industrieel kapitaal, terwijl die beide deelen elders nog in
scherpe tegenstelling tot elkander plachten te staan. Dat deze harmonie later ook
in Engeland wel eens is verstoord, doet aan het algemeen verschijnsel niets af.


Nu kweekt de bourgeoisie door haar economische ontwikkeling een proletariaat, d.w.z.
een bizondere klasse van arbeiders, die, gelijk wij te voren hebben uiteengezet, de
bezitlooze bij uitnemendheid is, wier levensbezit slechts de levende arbeidskracht
is en voor wie, in het groot genomen, de kans, om zich, althans binnen het raam van
de bestaande produktie- en eigendomsverhoudingen, als klasse te kunnen opwerken, geheel
is uitgesloten. Maar het is historisch van groote beteekenis, onder welke politieke
omstandigheden zulk een proletariaat opkomt en gedijt en welke verhoudingen het vindt
zoodra het tot eenige klaarheid van zijn positie komt. Het proletariaat trof bij zijn
ontwikkeling in Engeland burgerlijke en geen absolutistische verhoudingen aan. Weliswaar
vond zijn organisatie in den aanvang fellen tegenstand en werd het eerste pogen met
tuchthuisstraf geboet, maar lang duurde die tegenstand niet. De bezittende klasse
in haren specifiek-burgerlijken vorm, gelijk zij dien in Engeland voluit ontwikkelen kon, vond vrij spoedig den weg tot het gemoed van de proletariërsgroepen,
die in verzet kwamen tegen de economische verhoudingen waaronder zij oogenblikkelijk
te lijden hadden. De historisch verworven positie van Engeland op de wereldmarkt gedoogde,
bij eenig nader inzicht, het toestaan van zekere afkoopsom door de bezittende klasse
aan het proletariaat, in den vorm van hoogere loonen en korteren arbeidstijd, ten
slotte ook van sociaal-politieke maatregelen, die de arbeidersklasse ten goede kwamen.


Onder deze verhoudingen nu kon zich in Engeland de arbeidersklasse slechts naar haar
ééne zijde duurzaam ontwikkelen; naar die zijde n.l., waarbij in het algemeen binnen
het raam van de bestaande produktie- en toeëigeningswijze weer kon worden opgebouwd,
wat door een aanvankelijk alles vernielend kapitalisme was ontwricht en vertrapt.
In en door de vakorganisatie, met beleid gevoerd en met succes bekroond, komt de arbeider
uit de degradatie van den loonslaaf, waartoe het onbarmhartig, gevoelloos kapitalisme
hem neerdrukte, als mensch weer boven. Zij is het herstel van de menschelijke persoon,
die geheel-en-al in de vleeschelijke, maar over zijn eigen lichaam en geest geen beschikking
hebbende meerwaarde-scheppings-machine was opgegaan. Dit nu is niet alleen niet onvereenigbaar
met het kapitalistische stelsel van voortbrenging en toeëigening, het kan, onder zekere
omstandigheden, die in Engeland zeer zeker in de helft van de negentiende eeuw aanwezig
waren, zelfs tot nog sterkere bevestiging van die verhoudingen leiden. Eén dier omstandigheden
is het ontstaan en de ontwikkeling van een arbeidersaristokratie, een zeker deel van
het proletariaat, dat door den specialen aard van de industrie zich afscheidt, naar
boven drijft en een aparten stand van „skilled labour” (geschoolden arbeid) gaat vormen, wiens doel en streven het wordt, de bevoorrechte
positie in het bedrijfsleven zooveel mogelijk voor zich te behouden. Gaat de bourgeoisie,
die dezen stand van arbeiden kunstmatig aankweekt, dan nog verder en verkregen deze
groepen van „gezeten arbeiders” na eenig haspelen hun volledig politiek burgerrecht,
dan zullen zij dat natuurlijk, gescheiden als zij zich gevoelen van het overige deel
hunner klasse, zoodanig gaan gebruiken, dat hun speciale standsbelangen daardoor het beste worden gediend. Maar daardoor wordt dan ook meteen hun klassebewustzijn radikaal gebroken.


Men ziet dat onder bepaalde omstandigheden het verzet tegen de economische uitbuiting
een verloop kan hebben dat voor de normale ontwikkeling der heerschappij van de bourgeoisie,
economisch en politiek, niet belangrijk storend is. De engelsche arbeiders, die zich
verzetten moesten tegen de uitbuiting, dus door de omstandigheden gedwongen waren
den klassenstrijd te aanvaarden, konden dit, afgezien van tijdelijke stroomingen,
die dan ook behoorlijk in het zand geloopen zijn, niet anders dan onder dien burgerlijken
vorm doen, burgerlijk in zooverre de vorm van het verzet met het wezen der burgerlijke
produktiewijze overeen te brengen was. Daarmede is niets kwaads gezegd van dien vorm,
maar uitsluitend zijn economische en historische beteekenis gekenschetst.


Deze karakteristiek van het wezen der vakbeweging, gelijk zij zich in Engeland, als
de eenig volgroeide vorm waaronder de engelsche arbeiders den klassenstrijd streden,
ontwikkelde, brengt ons weder een stap verder tot het punt in kwestie. Alleen een
zelfgenoegzame klasse kan vrede hebben met den vorm van klasseheerschappij waaronder
zij leeft. De gedachte, dat het er weinig toe doet onder wèlk politiek régime men
leeft, mits men maar rust heeft om geld te verdienen, is een bij uitstek burgerlijke,
een burgerlijk-zelfvoldane. Nu kan zulk eene beschouwing ook tot gansche groepen van
arbeiders overslaan, wanneer hunne verhoudingen niet die van de gansche klasse, maar
van een gepriviligeerde minderheid uit die klasse zijn en dat privilegie door de bezittende
klasse, als het ware met voordacht, wordt gewaarborgd. En ook dit is in Engeland gebeurd,
de proletarische klassenstrijdvorm, eenmaal ingeperkt binnen het raam van de bestaande
produktie- en eigendomsverhoudingen, heeft er althans voor een deel een politiek scepticisme
gekweekt, dat slechts oog had voor allerlei onmiddellijke en tastbare politieke voordeelen,
zonder tot het wezen van de politieke verhoudingen zelve ook maar een oogenblik door
te dringen.


Die zelfgenoegzaamheid eener bevoorrechte minderheid, en de list van een scherpzinnige bourgeoisie, die liever uit eigen beweging enkele
concessies doet als de oogen der arbeiders daardoor maar voor den wortel harer heerschappij
gesloten blijven, dan door halsstarrigheid de bewustwording der arbeiders in de hand
te werken, hebben onder een deel van de engelsche arbeiders jaren lang tot een bepaald
systeem geleid, dat niets was dan een verburgerlijkte vorm van de arbeidersbeweging;
een afdwaling van den normalen gang dier beweging; een verwording, in plaats van een
gezonde ontwikkeling. Het was het systeem van de „enkel”-vakvereenigingstaktiek, de
prediking onder de arbeiders van het geloof, dat zij zich slechts industrieel hadden
te vereenigen en sterk te maken en, zonder zich met politiek in te laten, langs dien
„zuiver-economischen” weg op het gebied van sociale verbeteringen konden bereiken
wat zij wilden.


Men zal wel willen inzien, dat zulk een geloof voor de positie van de bourgeoisie
uiterst genoegelijk was en het kon dan ook niet anders of een gansche reeks van burgerlijke
heilsprofeten maakte zich op, om den engelschen arbeiders jaren achtereen systematisch
de voordeelen dier taktiek haarfijn uit te leggen. In theorie werd deze taktiek de
„self-help” genoemd. Niet het leunen op den staat, maar het steunen op „eigen macht” gaf de
oplossing van de maatschappelijke kwestie. Nu het verzet van burgerlijke zijde tegen
de vakorganisatie der arbeiders eenmaal niet meer hielp, was tenminste het aankweeken
van politieke onverschilligheid onder hen nog een middel dat kon worden aangewend,
om de arbeiders van den strijd tegen de burgerlijke klasseheerschappij af te houden.


Theoretisch werd deze simpele taktiek der groote massa van de engelsche vakvereenigingsarbeiders
door burgerlijke staathuishoudkundigen verder verbreid. Praktisch werd zij aangekweekt
door twee omstandigheden, die ook Engeland speciaal eigen waren, namelijk de reeds
genoemde toestand van de nijverheid en het feit, dat krachtens historisch-geworden
politieke verhoudingen in Engeland er maar voor twee groote partijen in de politiek
plaats was; een partijformatie die, gegeven de geweldige macht die overleveringen
in Engeland bezaten en nòg bezitten, zoo goed als onmogelijk te veranderen was.


Eensdeels een kracht, gebouwd op bizondere voorrechten eener gepriviligeerde minderheid
ten koste van het overgroote aantal medearbeiders uit de „ongeleerde” vakken en vrije
beroepen; anderdeels een zwakheid die historisch-geworden politieke verhoudingen niet
vermocht te veranderen,—dàt waren de elementen waaruit het typisch-engelsche union-princiep
is voortgekomen. En deze, dus onder bepaalde verhoudingen geboren taktiek,—van de
zijde der bezittende klasse ten slotte niet het minst aangeprezen als het ideaal van
arbeidersbeweging en aangewakkerd als het summum van arbeidersverstand en -overleg,
was het, die men van anarchistische zijde dan eindelijk aan de arbeiders als het non
plus ultra van „revolutionaire aktie” aanbeval!







De taktiek van „pressie-uitoefenen.”




Wij zullen nu, na den oorsprong en den conservatieven ondergrond van de enkel-vakvereenigingstaktiek
te hebben leeren kennen, haar nog eenigszins verder vervolgen in haar historisch verloop.



„De politieke, zoowel als de industrieele zijde van de arbeidersbeweging zijn beide
zulke noodzakelijke levensuitingen van het proletariaat, en zijn zoo innig met elkander
verbonden, dat een verwaarloozing van de eene ten koste van de andere een abnormaliteit
is, die slechts uit abnormale toestanden kan voortkomen, en die op den duur geen stand
houdt. Overal dringt de arbeidersklasse op gelijke wijze naar industrieele zoowel
als politieke aktie. Niets is bedriegelijker dan de van anarchistischen kant verbreide
beschouwing, dat de engelsche vakvereenigingsmannen, in zooverre ze geen sociaal-demokraten
zijn, van politiek niets wilden weten en dat zij al hunne resultaten bereikt hadden,
zonder zich om de politiek te bekreunen. De engelsche vakvereenigingsmannen hebben
altoos aan politiek gedaan. De kwestie was voor hen slechts deze, of zij hun doeleinden
op politiek gebied het beste konden bereiken door middel van een bijzondere, onafhankelijke
arbeiderspartij of door het verkoopen van hunne stem, tegen zekere concessies, aan
eene van de heerschende partijen. Niet of zij aan politiek zouden doen, was en is
voor hen een kwestie, maar of deze politiek een zelfstandige, dan wel een staart-
en pressiepolitiek zou moeten wezen.”






In deze treffende woorden heeft Karl Kautsky eenmaal duidelijk weergegeven van welken
geest de engelsche vakvereenigingen steeds bezield waren en wat de drijfkracht was
van hun handelen in politiek opzicht. Zuiver anti-politiek was de engelsche vakbeweging
inderdaad nooit; doch de politieke aktie van de engelsche vakvereenigingen nam onder
de specifiek engelsche omstandigheden zeer eigenaardige vormen aan. De engelsche arbeidersklasse
heeft deze soort politieke aktie moeten aanvaarden, bij gebrek aan een anderen, duidelijker
en meer tastbaren vorm van zelfstandige arbeiderspolitiek, omdat de gansche politieke
ontwikkeling van een land als Engeland zich onder gansch bizondere en hoogst eigenaardige,
historisch-noodwendige vormen voltrok.


Zij was en is nog de eigenlijke en eigenaardige klassenstrijdvorm waaronder het grootste
deel van de engelsche arbeiders zijn kamp tegen het kapitaal voert.


Om duidelijk in te zien waarom de engelsche arbeidersklasse, in weerwil harer grootsche
organisatie in vakvereenigingen, tot op den laatsten tijd geen eigen parlementair-politieke
partij vormde, moet men er zich rekenschap van geven, dat zij tot het jaar 1867 het
kiesrecht nog niet had en dat toen nog maar alleen de beter gesitueerde arbeiders
het kiesrecht verkregen. Eén van de vele manieren van behandeling, die de engelsche
bourgeoisie—de slimste zeker van alle landen—op de arbeidersbeweging toepaste en door
middel waarvan zij de arbeidersbeweging steeds haar algemeen, dus ook revolutionair
karakter wist te onthouden, is ook die broksgewijze uitbreiding van het kiesrecht
geweest. Een definitieve kwam eerst in 1885. Maar eenmaal het kiesrecht verkregen
hebbend, zelfs in den hoogst gebrekkigen vorm waarin de Reform-Bill van 1867 het haar verleende, begreep de georganiseerde arbeidersklasse, reeds op
het vakvereenigingscongres van 1869, uiting te moeten geven aan den eisch eener zelfstandige
arbeidersvertegenwoordiging; een eisch die sedert dien niet van de dagorde der engelsche
vakvereenigingscongressen is verdwenen, alvorens een voorloopige oplossing te hebben
verkregen in het voor enkele jaren opgerichte „Labour Representation Committee” (Comité voor Arbeidersvertegenwoordiging) door welks werken nu reeds twee zelfstandige
vertegenwoordigers van de arbeidende klasse, William Crooks en D. Shackleton, in het Parlement zitting
hebben.


Met dat al is het te begrijpen, dat de reeds zeer ver doorgevoerde taktiek van het
uitoefenen van pressie op de burgerlijke partijen, ten einde hervormingen te verkregen,
althans de beloften daartoe af te persen, waarvoor dan in ruil de hulp bij de stembus
geboden wordt, een taktiek die bij sommige van de grootste vakvereenigingen een heele
machinerie in het leven heeft geroepen,1—niet maar eensklaps door een andere kan worden vervangen. Zij was in hooge mate samengeweven
met de politieke ontwikkeling van de engelsche arbeidersklasse zelve en met de politieke
verhoudingen in het land over het algemeen.


Of de hervormingen, die aldus verkregen zijn, tot dien prijs niet te duur gekocht
waren, is een vraag die van het positieve klasse-standpunt onbetwist bevestigend moet
worden beantwoord, maar dat neemt niet weg dat het instinkt van de arbeidersklasse
om den haar geschonken politieken invloed te gebruiken, de groote politieke partijen
tegenover elkander te doen balanceeren,—een gevolg van de eigenaardige verhouding
dat het grondbezit en het industrieele kapitaal in Engeland elkander historisch de
plaats aan het staatsroer betwistten,—nooit heeft getuigd voor die politieke onverschilligheid,
welke de propagandisten voor een anarchistischen weerzin tegen arbeiderspolitiek zoo
gaarne ingang zouden doen vinden onder hunne volgelingen.


Over het geheel is een aktie als die van de engelsche arbeidersklasse slechts dan
volkomen te begrijpen, als men haar psychologie in het oog weet te vatten. Het stuk
klassebeweging dat zij in zich belichaamde, maakte natuurlijk verschillende veranderingen
door, al naarmate de verhoudingen in het land zelve andere waren.


Arbeidersmassa’s zullen, als zij georganiseerd te zamen gehouden worden, in gesloten
gelederen marcheerend, nu eens een meer, dan eens een minder revolutionaire stemming
toonen; zij kunnen niet altijd in dezelfde, gelijke spanning gehouden worden. Al naar de omstandigheden
zullen zij aktief op den voorgrond treden, of meer passief zich verhouden en de dingen
meer den loop laten nemen dien zij van zelf gaan. Het zal zijn nu een meer of minder
sterk ingrijpen in den loop der ontwikkeling, dan weer een blijken van vermoeidheid
en een daaruit voortvloeiende neiging om te trachten te oogsten wat vroeger gezaaid
was. Dat geldt voor massabewegingen in het algemeen en in nog veel sterker mate voor
de engelsche vakvereenigingsarbeiders, die nooit door groote principes werden geleid,
maar door overwegingen van opportunistische, dus van „oogenbliks„politiek. Wat echter
voor de massa een stemming is van meer of minder voorbijgaanden aard, kan en zal na
verloop van tijd voor de leiders een formule worden, een zekere methode, waarop, gelijk
in Engeland in belangrijke mate het geval is geweest, theorieën en principes van taktiek
worden opgebouwd.


Het sterkst kwam dit uit in de groote periode van reaktie in de geschiedenis van het
engelsche vakvereenigingswezen van 1875/85. Wat toen als leidend gezichtspunt der
vakbeweging werd vooropgesteld en wat in dien tijd als de opperste sociaal-politieke
wijsheid gold, dat is inderdaad niet te zacht gekwalificeerd als men het de geestelijke
verstarring eener klassebeweging tot burgerlijke klassegeborneerdheid noemt. Hooren
wij de Webb’s in hunne „Geschiedenis” daarover maar eens:2



„De op den voorgrond tredende vakvereenigingsmannen waren bekeerd geworden tot het
economisch individualisme, dat in dien tijd de liberale partij beheerschte. Een veelbeteekenend
bewijs dezer onbewuste bekeering is te vinden in de eenstemmigheid, waarmede een congres
van vakvereenigingsmannen kon aandringen op „hervormingen” als: klein grondbezit,
de aankoop van arbeiderswoningen door de bewoners, het stichten van zich-zelf-regeerende
werkplaatsen, het vermeerderen van patenten in handen van individueele arbeiders,
en andere veranderingen, die den wortel van het vakvereenigingswezen en van alle gemeenschappelijk
bezit der produktiemiddelen moesten aantasten.…


„In geen enkel ander punt evenwel komt de bekeering van de trade-union-leiders tot zuiver burgerlijke begrippen zoo helder aan het licht,
als in hunne houding tegenover het roepen der arbeiders in zekere industrieën om wettelijke
bescherming hunner levenspositie. Sedert ondenkbare tijden was de wenschelijkheid
van de wettelijke handhaving van een minimum-levensstandaard der arbeiders een van
de leidende principes geweest van het trade-unionisme en nog werd zij door twee beduidende
sekties van de trade-unionwereld, door de vakvereenigingen der katoenspinners en die
der mijnarbeiders, standvastig hooggehouden. Maar zoowel het Parlementaire Comité
uit den tijd van 1875–1885 als den liberalen wetgevers leek elk voorstel tot wettelijke
regeling van de arbeidsvoorwaarden een hoogst bedenkelijke uitzonderingsmaatregel,
die alleen maar in gevallen van de uiterste hulpeloosheid en machteloosheid van de
aanvragers gerechtvaardigd was.”






En verder:



„De aanpassing van het politieke credo van de vakvereenigingsleiders aan dat van de
officieele liberale partij was een zaak van oprechte overtuiging.… De geschikte en
nauwgezette menschen, die in den tijd van 1875 tot 1885 met het leiderschap van de
trade-unioncongressen belast waren, waren zonder eenige politieke theorie, die hun
een anderen weg gewezen had, opgegroeid en hadden dientengevolge den afkeer van de
inmenging van de wetgeving of het bestuur van overheidswege tot een absoluut dogma
verheven.


„Het princiep van het laisser faire was (dus) de politieke en sociale geloofsbelijdenis
van de vakvereenigingsleiders van dien tijd”.…






De reaktie die in de engelsche vakvereenigingswereld gevolgd is op deze periode van
verburgerlijking, leverde een door de invallende crisis in de nijverheid begunstigde
levendige socialistische propaganda op en aan de andere zijde een nieuwen geest onder
vele van de nieuwere vakvereenigingsleiders als: Tom Mann, John Burns etc., om zich
het lot van de „ongeschoolde” arbeiders, van de verschoppelingen der groote Trade-Unions
te gaan aantrekken.







De anarchistische karikatuur.




Gelijk wij zagen konden de engelsche arbeiders, georganiseerd als zij waren in groote,
dikwijls zeer machtige vakvereenigingen, den bijstand van de politiek nooit geheel ontberen. De periode van 1875/1885 was wel
typisch voor de gevolgen waartoe men komt, als men een gansche beweging verburgerlijkt
en poogt te doen opgaan in conservatieve verstarring; maar zij was een abnormaliteit.
Het is altijd het pech onzer anarchistische tactici, het abnormale voor het normale
te houden. De engelsche vakbeweging heeft in hare bewogen tijden, ondanks het burgerlijk
karakter waarmede hare leiders in vroeger tijd haar zoozeer besmet hebben, veel méér
begrip voor de klasse-eischen van het proletariaat aan den dag gelegd, dan anarchistische
onwetendheid vermoedt of zegt te weten. Wij zagen reeds, dat bij haar het systeem
van pressie-politiek was uitgewerkt. En al was deze methode van politiek drijven een
slechte in den grond, zij leverde tenminste het bewijs, dat de engelsche arbeiders,
gegeven de eigenaardige politieke verhoudingen van de beide groote, machtige, elkander
dikwijls aan de regeering afwisselende politieke partijen der bourgeoisie, geenszins
van politiek afkeerig waren. Evenmin als zij ooit afkeerig waren van het te baat nemen
der wetgeving in het belang van hunne economische verhouding tegenover het veel sterkere
kapitalisme.


Direkt en indirekt hebben zij zich, wellicht op een enkele korte periode na, steeds
bezig gehouden met de politieke aktie, en de politiek van het uitoefenen van pressie
op de politieke partijen en de overheid, ten einde de hervormingspolitiek in een voor
hun belangen voordeelige richting te leiden, was daarbij de eenig drijvende kracht.
Men kan deze politiek een ware belangenpolitiek noemen, die zelfzuchtig uit het oog
verliest dat de geheele klasse er nimmer door gebaat kan worden en enkel maar een
bepaald gedeelte, maar men vergete dan toch niet, dat zij ganschelijk voortvloeide
uit de z.g.n. theorie van het „self-help”, die door de burgerlijke staathuishoudkunde den arbeiders als het non plus ultra
van arbeidersbemoeiing aanbevolen werd.


Pressie-politiek te drijven evenwel is ook slechts mogelijk onder een voorwaarde,
zonder welke zij onbestaanbaar is, namelijk het hebben van macht. Een arbeidersklasse
die grootendeels van de uitoefening van het kiesrecht buitengesloten is, kan ook geen
duurzame pressie-politiek voeren, omdat geen enkele politieke partij rekening houdt met elementen die geen politieken
invloed hebben. Politiek is de uitdrukking van concrete, werkelijk bestaande verhoudingen
in de maatschappij, en een groep belanghebbenden die daarin gekend wenscht te worden,
heeft allereerst er voor te zorgen in die verhoudingen te kunnen ingrijpen.


Vandaar dat de engelsche arbeiders dan ook steeds geijverd hebben voor het bekomen
van die machtsmiddelen welke hun de uitoefening hunner pressie-taktiek mogelijk zouden
maken. Dit werpt al aanstonds het geloof omver, dat de anarchistische anti-politiekers
zoo gaarne wenschen te verbreiden, als zouden de engelsche arbeiders hunne doeleinden
hebben bereikt „buiten den staat om” of buiten de politieke aktie om. De engelsche
arbeidersklasse is integendeel een politieke machtsfactor van voorname grootte. Alleen
heeft hare staartpolitiek er toe geleid, dat nog pas onlangs, in een groote meeting
van de gaswerkers-union, een conservatief politicus als Sir John Gorst de arbeiders
er nadrukkelijk op heeft moeten wijzen, dat slechts een zelfstandige arbeidersvertegenwoordiging
in het Parlement het succes kan hebben dat tot nog toe was uitgebleven.


Want dit is wel de beste illustratie van het feit dat een arbeidersklasse, die politiek
zich niet zelfstandig kan of wil maken, ten slotte, ondanks alles, als het eenmaal
spannen gaat tusschen de partijen, op sleeptouw genomen wordt, dat nòch de achturendag,
waarnaar de engelsche arbeiders reeds een menschenleeftijd verlangen, nòch de in de
laatste jaren zoo urgent geworden kwestie van de al-of-niet-aansprakelijkheid der
vakvereenigingen, in casu van hunne kassen, bij proclamatie eener werkstaking, zonder
dat daarvan zekeren tijd te voren den patroons kennis is gegeven, tot een voor de
arbeiders gewenscht resultaat hebben kunnen komen.


Doch hoe dit ook moge zijn, een feit blijft het, dat het politieke verstand den engelschen
arbeider nimmer in die mate begeven heeft, als de anarchistische propaganda voor de
onverschilligheid ten opzichte van de politieke aktie het zelf schijnt te gelooven.
En dat is het nu juist wat de gansche anarchistische taktiek van dat de vakvereenigingen
zich buiten de politiek moeten houden, maar druk moeten uitoefenen op het parlement
of de politieke partijen, tot een karikatuur maakt. Zij willen misschien het doel wel, maar zij minachten de middelen
die naar het doel leiden.


Van anarchistischen kant wordt er vaak mede geschermd, dat de arbeiders in de vakvereenigingen
op hun eigen terrein zijn en dat zij aldaar hun zaken „zelf doen,” onafhankelijk dus
van welke andere aktie ook, onafhankelijk ook van de parlementaire aktie.


Dat de vakbeweging inderdaad als georganiseerde beweging, die nooit de gansche klasse
maar wel belangrijke deelen daarvan kan omvatten, het terrein is waar de arbeiders
kunnen leeren hun eigen zaken en belangen te behartigen, spreekt evenzoo van zelf,
als het tegen de anarchistische opvatting van de vakbeweging, gelijk zij in den regel
gehuldigd wordt, pleit. Zeker kan niemand ontkennen dat waar het onmiddellijke belang
ter sprake komt, de kwesties van loon, arbeidsduur etc., de arbeiders zelven de meest
geroepenen zijn om te kunnen be- en veroordeelen.


Maar wie daaruit nu verder met de anarchistische zelfstandigheidsfanatici zou willen
opmaken, dat juist de vakvereenigingsactie niet die kwaliteiten vereischt om te gedijen,
als welke andere massale en duurzame aktie van het proletariaat ook, dat daar discipline
en een bekwame leiding geen hoofdfaktoren zouden wezen voor een oogenblikkelijk en
blijvend succes, die wordt schromelijk op een dwaalspoor geleid.


Het is een zotte verminking van het begrip, dat de arbeiders hunnen strijd tegen het
kapitalisme en hunne ontvoogding van het juk der loonslavernij zelven moeten bewerken,
wanneer men dat zoo uitlegt dat dit moet gebeuren langs den weg van een aantal sekten
en sektetjes van arbeiders, die, geïsoleerd werkend in aparte vakjes, van geen andere
inmenging dan die van eigen vakgenooten iets zouden mogen willen weten. Dat is de
slaapmutsen-traditie van de aloude gilden, gekleed in het harlekijnspak van den pseudo-revolutionair,
die alleen „den werkman met de vereelte vuist” toegang wil verleenen tot het terrein
van de arbeidersbeweging. In het algemeen is het juist de karaktertrek van de moderne
arbeidersbeweging die haar zelfs van de engelsche vakbeweging onderscheidt, dat zij
de arbeidersklasse leert hoe zij haar zaken zelf heeft te doen. En enkel de sociaal-demokratie heeft de arbeiders in staat gesteld een eigen principe, geheel afgescheiden van de
burgerlijke wetenschap, een eigen theorie, eigen inzichten, een eigen maatschappelijk
standpunt en een eigen politiek te hebben. Zooals zij den arbeiders de metaphysieke
vereering van de wetenschap, als wetenschap, heeft pogen af te leeren, zoo heeft zij
hen ook pogen te leeren breken met de phrase dat de arbeid in het bizonder, d.w.z.
de zuivere, ruwe handenarbeid een heilige is. Hoofd- en handenarbeid te vereenigen
en te doen samengaan, dat juist heeft de sociaal-demokratie de arbeidersklasse geleerd.


Zoodra de vakorganisatie evenwel iets meer wil zijn dan een sekte van tot machteloosheid
gedoemden, moet zij reeds beginnen met het zelf-doen in den betrekkelijken zin van
het woord op te vatten. De ontwikkeling van de kapitalistische produktiewijze maakt
haar dat werk allesbehalve gemakkelijk. De bedrijven worden hoe langer hoe samengestelder
en, hoezeer de concentratie in de nijverheid voortschrijdt—wat nota bene door de anarchistische
theoretici bovendien wordt ontkend—zoo snel gaat deze werkelijk niet dat de verspreiding
van het bedrijf over het land bijv. niet reeds moeielijkheden van bizonderen aard
oplevert voor de organisatie en de totstandkoming van de eischen die de organisatie
bloot op vakgebied durft stellen.


Het is recht gemakkelijk voor den buitenstaander, die ten opzichte van werkelijk beteekenende
vakorganisatie nimmer de handen uitgestoken heeft, om den arbeiders den raad van het
„zelfdoen” te geven, in dien zin opgevat, dat van nu af niets meer aan „anderen” overgelaten
mag worden. De zoogenaamde „action directe”, die tegenwoordig in het anarchistisch-getinte
deel van de fransche vakbeweging nog al eenigen opgang schijnt te maken, is niets
dan een individualistische reaktie, waarin dan niet meer een persoon de baas zal spelen
over zijn medearbeiders, maar een klein groepje een bepaald terrorisme zich aanmatigt,
iets dat natuurlijk nog veel erger is.3 Op een andere plaats zullen wij enkele meer concrete staaltjes geven van deze anarchistische groepstyrannie.


Er is onlangs zelfs een nieuwe strooming opgekomen onder een groep van duitsche arbeiders,
die nog verder gaan en de vakorganisatie beschouwen als het terrein voor:



„de intellectueele en moreele ontwikkeling van den individu;


„de onafhankelijke organisatie van de consumptie en zoo mogelijk van de produktie;


„de aktie van de massa met de volle verantwoordelijkheid op ieder individu—werkstakingen,
meifeest, boycott.”4






Alle deze overschattingen van het wezen der vakvereeniging en hare aktie, van de grenzen
die door de kapitalistische produktiewijze zelve daaraan worden gesteld, moeten tot
de anarchistische karikatuur leiden, omdat deze, in theorie althans, een algemeenen
strijd wil voeren tegen het kapitalistisch stelsel en tegen den staat, op een terrein
dat daarvoor veel te klein is en dat, nog sterker, juist aan deze eigenaardige beperktheid
zijn waarde ontleent. Immers niet de algemeenheid van het klassebelang der arbeiders,
maar hare bizonderheid, het uiteenvallen in groepen en lagen is het, die het juist mogelijk maakt telkenmale,
apart, een stukje te veroveren van het terrein der onmiddellijke kapitalistische uitbuiting.
Dat afgebakend-zijn van de grenzen, deze zorgvuldige afzondering door de organisatie
der bedrijven in het leven geroepen, verkleint in de vak-aktie het arbeidsveld en
maakt het overzichtelijk; de arbeiders leeren daardoor eerst de groote belangen zien
door het verkleinglas van de onmiddellijk voor de hand liggende kleine belangen.


Het is dan ook opmerkelijk dat waar de vakbeweging in handen van anarchisten is, dezen
terstond hare aktie pogen te veralgemeenen, door er allerhande dingen bij te sleepen,
die uitsluitend op het terrein van de algemeene, de zuiver-politieke arbeidersbeweging
thuis behooren. Bijvoorbeeld: de aktie tegen het militairisme en die vóór de algemeene
werkstaking. Het maakt door deze beide middelen de vakbeweging tot de karikatuur eener algemeene arbeidersbeweging met een zuiver-politieke basis,
die 1e ten doel heeft op een der funkties van het kapitalistisch staatswezen, het
moderne leger en zijn middelen, invloed uit te oefenen en 2e in nog meer uitgebreiden
zin de idee in zich bevat, dat de arbeiders door een avontuurlijke poging de staatsmacht
voor zich moeten zien te veroveren.


In beide gevallen dus: politieke aktie,—ziedaar waartoe de verwringing van de taak
en het doel van de moderne vakbeweging in anarchistische handen, gesteld dat zij eenig
succes had en in deze handen duurzaam bevestigd bleef, zou kunnen leiden.



„Den Teufel spürt das Völkchen nie,


Und wenn er sie beim Kragen hätte!”5



Zoo spotte Mephisto. De anarchist verbeeldt zich niet aan politiek te doen als hij
er tot over zijn ooren inzit! Dat is de ironie van het noodlot, die de onmogelijkheid
van de anarchistische taktiek in de arbeidersbeweging haast bij iederen voetstap achterhaalt
en haar beter illustreert dan welke afgetrokken stelling ook.


De afkeer van den werkelijken kleinarbeid, gelijk die juist bij de vakvereenigingsaktie
absoluut onontbeerlijk is, de neiging tot het sektaire, die beide zijn daarvan hoofdzakelijk
de oorzaak. Het anarchisme is een stemming; een gevolg van niet-kùnnen, dikwijls niet-durven;
van de slapheid die nog in zoovele arbeiderskringen gevonden wordt en die het gevolg
is van de achterlijkheid der ontwikkeling in bedrijfs-technischen en groot-kapitalistischen
zin; van de traditie, die nog altoos in de hoofden van deze groepen arbeiders rondspookt
en als „een nachtmerrie uit het verleden” over de handelingen in het tegenwoordige
heerscht.


Daarom, of ook het anarchisme al vakvereenigingen zou willen—het kan de middelen om
ze in het leven te roepen en om ze practisch te doen werken, krachtens den meest karakteristieken trek van zijn wezen—weerzin tegen iederen praktischen arbeid—niet
willen. De afschuw voor de praktijk belet het overal verder te komen dan het voeren
van een ruwe kritiek op de toestanden, aansporing tot organisatie wellicht, maar het
vermogen om dien zeer kleinen, maar hoogst noodzakelijken arbeid aan te vangen en
te volbrengen, tot den opbouw eener vakvereeniging vereischt, kan uit het anarchisme
niet worden geput.


De idee van het anarchisme laat zich dan ook in de vakvereeniging allerminst verwezenlijken:
geen plaats is er op het gansche terrein onzer moderne arbeidersbeweging, waar juist
zoo weinig utopisme, waar zoo weinig ideologie te pas komt als in de vakvereenigingswereld.
Daar is de strijd van iederen dag te voeren; daar komt het sterkst het standsegoïsme
en het kleine eigenbelang van de verschillende categorieën van arbeiders aan den dag;
daar is de plaats van het loven en bieden met de werkgevers; daar beperken zich denken
en beweging maar al te dikwerf tot de kwesties van een halve of heele cent per uur
loon meer en een half uur werkens per dag minder.


De anarchist die de vakvereeniging niet wil om haar eigen doel, maar om een aanknoopingspunt
te hebben met de massa, ter propageering van zijn anarchistische ideeën, smaalt zoo
vaak op die aktie, die hij „armoedige aktie” noemt; dat pleit, kan men zeggen, des
te meer voor de feitelijke armoede van zijn anarchistische idee, die de menschen niet
begrijpt en niet begrijpen kan. Een stelsel dat de persoon aanziet voor een abstraktie;
dat de werkelijkheid als de verkeerdheid beschouwt; dat niet in de ontwikkeling van
de beweging, maar in een reaktie van de maatschappij de toekomst ziet,—leent geen
enkele zijner begrippen voor den moeizamen arbeid in de vakvereenigingen, die van
precies de tegenovergestelde gedachten dient uit te gaan.


Een neiging tot détailleeren, tot in de allerkleinste onderdeelen afdalen, is juist
de eigenschap van een praktisch goed vakvereenigingswezen; het scherpe gezicht op
al het kleine, op de miniemste kleinigheid in de dagelijksche verhouding tusschen
arbeider en ondernemer, tusschen arbeiders onderling, is voor den aktieven vakvereenigingsman
een eerste vereischte. Hoe kan daar een anarchist voor deugen? Al de kracht zijner „idee” ontleent hij juist aan het zeer algemeene, aan het vage, aan
het vervloeiende; zijn „idee” kent toch. geen grenzen; zij is onbegrensd. De anarchist
wil noch partij, noch verband, hoogstens komt hij tot een „vrije” groep, waarin hij
zelf de baas wil spelen over anderen, krachtens het recht zijner „autonome persoonlijkheid.”


Gaan wij even verder, dan zien wij dat zijn „idee”, voor wat zij nog aan tastbaars
in zich bevat, ontleend is aan datgene wat juist aan den organischen groei van de
beweging in den weg staat, aan den kapitalistischen, den op zijn privaat-eigendom rustenden, zelfzuchtigen individu. Niet op den gemeenschapsmensch,
maar op den bizonderen, aparten, zelfzuchtigen mensch, die meent de spil te zijn waarom
de gansche samenleving draait.


Het anarchisme moge in theorie tot vakorganisatie geneigd zijn, in zooverre altoos
als het samenvalt met de onbewustheid van pas in de beweging getrokken lagen van het
proletariaat, wier gedachten zich nog niet verder uitstrekken dan de grenzen van het
bedrijf, dikwerf zelfs maar een onderdeel van het bedrijf; het moge zich in die kringen
vertoonen, getooid met de veeren van een ruw-socialistische kritiek op de arbeidsverhoudingen
en zich op die manier aanpassen aan de eischen van het oogenblik;—al te spoedig zal
het zich, als er werkelijk gehandeld moet worden, weder uit deze organisatie terugtrekken—ten
ware de personen van de anarchisten niet al van te voren, door het zaaien hunner persoonlijke
gevoelens van haat etc., de splijtzwam daarin geworpen hebben.


Het anarchisme moge vakvereenigingen in theorie willen, het wil de organisatorische
voorwaarden van het vakvereenigingswezen zeker niet. Het wil noch een centraal bestuur,
noch een demokratische discipline, noch een gezaghebbende leiding. Het keert zich
geheel van de werkelijkheid af, door de voorkeur te geven aan allerlei wilde en onoverlegde,
z.g.n. spontane werkstakingen, die, gelijk van zelf spreekt, met het wezen van een goede vakorganisatie geheel
en al in strijd zijn. Het kant zich tegen weerstandskassen, daar het de solidariteit
van het proletariaat als een onbegrensde hoegrootheid opvat, als een zekere stilzwijgende
„mutualiteit” van de arbeiders onderling, zonder een enkelen anderen grond dan de fantastische berekening van het-zal-wel-lukken.


Het anarchisme heeft dan ook wellicht nergens zoo velen van het anarchisme bekeerd,
als juist in de vakvereenigingsaktie. Doch ook daarmede heeft het soms nog veel kwaads
gebrouwen, door dan van sommige zijner bekeerlingen geen strijders, maar een soort
sceptische egoïsten te maken, voor elk idealisme van nu af verstompt.


Ook waar het tot schipbreuk leidt is het anarchisme voor hen die het eenmaal besmet
heeft, niet zonder gevaar. Men overwint het anarchisme in zichzelf, ook wanneer men
bekeerd is van de voor de arbeidersbeweging ten eenenmale verderfelijke stellingen
die het verkondigt, alleen door den praktischen arbeid der beweging in haar geheel.


Het spreekt van zelf, dat hier niets omtrent de bezwaren die aan het vakvereenigingswezen
verbonden zijn, gezegd is. De sociaal-demokratische beschouwing die ten grondslag
ligt aan deze gansche kritiek op het anarchisme in de beweging, brengt ook mede de
opvatting dat de vakvereenigingsaktie altoos maar een onderdeel van het groote geheel
der klassebewuste arbeidersbeweging van onzen tijd uitmaakt.












1 Men zie daarover bij Sidney en Beatrice Webb, „Theorie en Praktijk van het Britsche
vakvereenigingswezen,” het IVe Hoofdstuk van het Eerste Deel, op pag. 246 e.v. van de nederlandsche uitgave. ↑

2 „Geschiedenis van het Britsche vakvereenigingswezen.” Zie de Hollandsche uitgave,
pag. 312 tot 318. ↑

3 Deze taktiek van „l’action directe” van sommige fransche vakvereenigingsanarchisten
gaf den heer Chr. Cornelissen kortelings aanleiding, ook aan de nederlandsche georganiseerde
vak-arbeiders eene parodie van een gezamenlijk optreden aan te bevelen in een kleine
brochure, getiteld: „Directe Actie (zelf doen),” te Amersfoort bij P. M. Wink 1904, 16 bladz. ↑

4 „Les tendances de l’union libre des syndicats allemands.” Bericht aan het Internationaal Socialistisch Congres te Amsterdam, pag. 6. ↑

5 „Dit volkje bespeurt den duivel nooit, zelfs als hij het bij de kraag heeft,” Mephisto in Auerbach’s Keller. „Faust” van Goethe; Deel I. ↑













ZESDE HOOFDSTUK.










INDIVIDUALISME EN ARBEIDERSBEWEGING.





Vrijheid en Gezag.


„In zooverre de geest alle dingen als noodwendig erkent, in zooverre heeft hij een
groote macht over de affekten, of lijdt hij minder onder hen.”


Spinoza, „Ethica”.






De anarchisten, het is bekend, erkennen geen hun van buitenaf opgelegd gezag; daarom
verzetten zij zich tegen den staat als autoritaire macht, daarom erkennen zij geen
leiding, geen bestuur, geen discipline in de arbeidersbeweging; daarom bestrijden
zij elke poging om de arbeiders als massa te vereenigen, politiek en economisch te
scholen.


Van de persoon vormen zij zich te dien einde niets dan een fiktie (inbeelding) die
nergens anders dan abstrakt bestaat en praktisch van geen waarde is. Daarin staan
zij evenwel niet alleen. Ook de burgerlijke philosophie in hare sterkst op de spits
gedreven uiting, kent deze fiktie van de „vrije persoon” wel. Wij bedoelen hier den
„Uebermensch”, dien Friedrich Nietzsche zich vormde, die „aan gene zijde van goed en kwaad”, dus
boven de werkelijke menschheid stond.


Ook Nietzsche meende dat die persoon in den staat een belemmering ondervond: „Daar waar de staat ophoudt, daar begint eerst de mensch die
niet overtollig is.” Maar in hoeverre een personen-cultus, als die waartoe de wijsbegeerte
van Nietzsche leidt, zijn nauwe aanrakingspunten met de anarchistische levensbeschouwing
in het algemeen bezit, moge hier verder onaangeroerd blijven. Van meer praktischen
aard is, dat de anarchisten, de waarde van de persoon vooropstellende en haar mateloos
overdrijvende, de opvattingen van gezag en vrijheid in de maatschappij, d.w.z. in het praktische leven, voortdurend
verwisselen en daardoor zichzelf het juiste inzicht benemen dat hen zou kunnen leiden
tot een meer redelijke waardebepaling van de verhouding van den individu tot de samenleving.
Bijgevolg ook van den individu-arbeider tegenover de gemeenschap zijner klasse-organisatie.


De „individueelen” onder de anarchisten hebben de zaak wat makkelijker pogen op te
lossen. Zij waren en zijn egoïsten, d.w.z. zij zochten steeds en in alles het eene
criterium: hoe bevorder ik met dit of dat mijn eigen belangen. Dat vonden zij door, gelijk Stirner’s „Eenling”, zooveel mogelijk zelfstandig
te blijven, afgezonderd van alle andere „eenlingen”, als een geheel aparte cel in
het maatschappelijk verband. Praktisch, wij zagen het bij Stirner zelven, was ook
dàt eigenlijk onmogelijk door te voeren. Ook hij moest een val op aarde doen van uit
den hemel zijner souvereine Ik-heid; hij moest een „Bond van Egoïsten” pogen op te
richten.


Het is gewis zeer aangenaam zich als persoon een eigen wereldje te vormen, allen doen
wij dat op onze beurt wel eens gaarne, maar de aanraking met de werkelijkheid doet
ons heel snel zien, dat het maar een droombeeld was. Wij mogen ons „vrij” wanen, maar
de maatschappelijke verhoudingen waarin we gedwongen zijn te leven, leeren ons juist
het tegendeel. Zij leeren ons dat wij slaven van die verhoudingen zijn en hùnnen wil
hebben te gehoorzamen. Daar ligt dus het criterium van onze persoonlijke vrijheid
allerminst, waar wij, ons zelven boven anderen stellend, wanen dat het ligt.



„Niet in de gedroomde onafhankelijkheid van natuurwetten ligt de vrijheid, maar in
de erkenning dezer wetten, en in de daarmede ons gegeven mogelijkheid, ze planmatig
tot bepaalde doeleinden te laten werken. Dat geldt met betrekking tot de wetten van de uitwendige
natuur, zoowel als met betrekking tot die welke het lichamelijke en geestelijke bestaan
van de menschen zelf regelen—twee klassen van wetten die wij hoogstens in onze voorstelling,
niet echter in de werkelijkheid van elkander kunnen scheiden.”1






De inhoud van de heldere schets die in deze woorden is opgesloten, zou aldus kunnen
worden omgezet: vrijheid is de erkenning van den mensch dat hij niet vrij is. En om
nu niet verkeerd te worden verstaan, voegen wij hier onmiddellijk er aan toe, dat
die erkenning niet is een van-buiten-af opgelegde, een opgedwongene, maar een zelf-ervarene,
een door eigen onderzoek gewonnen ervaring. De theorie van de geloovigen berust op
de eerste soort van erkenning. Hoe gebondener de mensch zich voelt aan boven hem gestelde,
doch door hem niet te controleeren hoogere machten, des te beter. Dat is de dogmatische,
de katholieke gebondenheidsleer. De andere berust op de erkenning niet van absolute
onvermijdelijkheden en hoogere machten, maar op noodzakelijkheden.


In de eerste plaats zijn het hier natuur-noodzakelijkheden, natuurwetten die de menschen
beheerschen en wier erkenning heeft geleid tot hunne controleering en leiding.


„De eerste, zich van het dierenrijk afzonderende menschen,” zegt Engels, „waren in alle wezenlijkheid zoo onvrij als die dieren zelven, maar iedere vooruitgang
in de beschaving was een schrede tot de vrijheid.”2


Iedere ervaring ten opzichte van natuur-noodzakelijkheden, die de menschen opdeden,
heeft hun geleerd dat zij van de natuur afhankelijk zijn, maar niet in de afhankelijkheid
waarin de slaaf tot zijn ketting staat, maar in die van iemand tot wien het bewustzijn
steeds meer doordrong: dat de krachten van de natuur blind zijn, zoo lang hij ze niet weet dienstbaar te maken aan zijn doeleinden.


Dit gezag nu, het gezag dat de natuur ons inboezemt, waaraan wij, door haar te bestudeeren,
zooveel meerdere vrijheid in de werkelijkheid hebben ontleend, wordt in onzen beschaafden tijd wel
door geen denkend mensch meer betwist. Evenmin, dat uit dezen ganschen toestand een
andere is voortgevloeid en deze is: het gezag van de wetenschap.


Waar wij zelven niet kunnen zien of waarnemen, waarvoor ons dus door geringere oefening
of dikwijls algeheele afwezigheid van oefening het orgaan ontbreekt, daar zullen wij
steeds aangewezen zijn op het gezag van anderen, wier organen naar deze of gene richting
wèl gescherpt zijn of die hun gansche leven gewijd hebben aan het onderzoeken van
een voor de menschen nuttige wetenswaardigheid. Natuurlijk onder ééne voorwaarde:
dat het een wetenschap zij die te contrôleeren valt en die steunt op voor ieder redelijkerwijs
te begrijpen, logische gronden. Wij willen geen wetenschappelijk gezag, dat door ons
belet wordt in zijn onderzoek, maar wij eischen een wetenschappelijk gezag welks resultaten voor ons zijn te toetsen aan de kritiek of aan de overeenstemming met ons redelijk
oordeel.


In zooverre zijn de denkende menschen het dan ook wel allen met elkander eens. Ook
de anarchisten gaan in dat opzicht met ieder ander mee.


Bakoenine zeide dan ook:



„Wij erkennen dus het absoluut gezag der wetenschap, omdat de wetenschap geen ander
doel heeft dan de geestelijke en zooveel mogelijk systematische reproduktie (wedergave)
der natuurwetten, die een deel uitmaken van het stoffelijk, geestelijk en zedelijk
leven, zoowel van de physieke als van de sociale wereld, daar deze twee werelden in
de werkelijkheid slechts een en dezelfde natuurlijke wereld vormen.”






Maar, laat hij hier op volgen:



„Wij erkennen het absoluut gezag der wetenschap, maar wij verwerpen de onfeilbaarheid
en de universaliteit van den geleerde.”






Zoodra komen er geen „individuen” in het spel, of de anarchist verliest zijn bedaardheid.
Het is ònredelijk en getuigt van een zekere wijsgeerig-geloovige verwardheid, om van
een „absoluut gezag van de wetenschap” te spreken. De wetenschap is een door menschen gemaakte en door menschen gedragene; daarom kan men haar zelve niet voor „absoluut” verklaren, zonder dat men tevens verplicht is dat hare dragers te doen. Deze tegenspraak
komt voort uit de methode die Bakoenine voor zijn definitie gebruikte en waarbij hij,
door zijn afgetrokken Hegeliaansche denkwijze geleid, steeds geneigd was, de begrippen
buiten de menschelijke werkelijkheid te zoeken.3


En zooals het met deze erkenning van natuurnoodwendigheden en het gezag dat zij ons
opleggen gesteld is, zoo is het ook met de beperking van onze vrijheid in de samenleving.
De erkenning van de noodzakelijkheid om ons aan natuurnoodwendigheden te onderwerpen,
hebben wij ons als menschen in en door het samenleven en samenwerken moeten verwerven.
Aan één mensch op zichzelf was dit evenmin gelukt als het den éénen mensch gelukt
ware ooit verder te komen dan zijn zuiver dierlijken toestand en onwetendheid.


De geschiedenis van de menschheid stelt het samenleven en samenwerken van de menschen
voorop, en de „gezellige aard” van den mensch is eerst ontwikkeld in en door den omgang
met en de afhankelijkheid van anderen, zijn medemenschen. Hoe hooger trap van beschaving
de menschen bereikten en naarmate tegelijk daarmee hunne eischen stegen, des te afhankelijker
werden zij van elkander, des te grooter deel van hunne volle vrijheid hebben zij moeten
opofferen ten behoeve van de vrijheid van anderen, in het belang hunner eigene vrijheid. Zoowel de eene als de andere erkenning was het gevolg van een langdurig
proces van historische ontwikkeling. En die ervaringen zijn niet opgedaan zonder dikwerf
zeer dure lessen. Doch het was eveneens een noodzakelijkheid al die erkenningen te
doorleven.


Ook het samenleven der menschen heeft langzamerhand zijn eigen wetten geschapen. De
onderzoekingen van Morgan, Maine, Bachofen etc. hebben zeer veel licht verspreid over
den trap van ontwikkeling, waarop de primitieve menschelijke maatschappij-vormen stonden;
er kwamen, in hoofdzaak, communistische vormen van voortbrenging en verdeeling aan den dag. Dat bracht de noodzakelijkheid
van het zeer primitieve leven, d.w.z. een reeds gevorderde mate van erkenning, dat menschen niet buiten elkanders gezelschap kunnen leven, met zich mede. Deze
op primitief communisme berustende maatschappij-vormen evenwel waren zeer doorzichtig,
omdat zij zich niet verder uitbreidden dan tot de stam of de horde of de familieverwantschap.
Een gelukkige drang echter bewoog de menschheid om zich niet te vergenoegen met hetgeen
bestond, maar steeds verder te willen. Een produceerende, een werkende menschheid
kan niet op één punt blijven stilstaan zonder te versteenen, daarom vooral schreed
zij voort op den weg harer ontwikkeling die haar buiten de grenzen van dezen oer-communistischen
toestand heeft gebracht. In gelijke mate stegen, langs verschillenderlei phasen van
ontwikkeling, ook de behoeften en daarmede nam ook weder de ingewikkeldheid van de
samenleving toe en werd steeds sterker het gevoel van de sociale afhankelijkheid der
menschen onderling.


Nu dient een voornaam ding hierbij niet uit het oog te worden verloren: evenmin als
met de erkenning van natuurnoodwendigheden, hielden ook bij die van sociale noodzakelijkheden
werking en erkenning met elkander gelijken tred. De eerste is er reeds lang voordat de laatste aan het
begin van haren tocht is. Menschen hebben wellicht onnoemelijke tijden geleefd, geheel
gebukt onder de werkingen van de uitwendige natuur, alvorens zij konden beginnen met
zich op het onderzoek van de natuur en hare verschijnselen toe te leggen. Zoo hebben
zij ook maatschappelijk samengeleefd en samengewerkt, voordat zij hunne afhankelijkheid
van elkander begonnen te leeren inzien.


En de erkenning dat de menschen sociaal niet vrij zijn, hunne wil gebonden is, m.a.w.
de ontdekking van het deterministisch karakter van de menschelijke samenleving, is
nog niet zoovele eeuwen oud, zij dateert in hoofdzaak eerst van Spinoza (17e eeuw)
die haar tot een systeem ontwikkeld heeft.


Dat die beperkende verhoudingen stoffelijke zijn, dat wist men sinds dien dus wel,
maar van welken aard deze stoffelijke verhoudingen zijn, of zij toevallige of elkander
opvolgende en in een causaal-historisch (oorzakelijk-geschiedkundig) verband tot elkander stonden,
dat wist men niet. Dat niet het eerste, maar wel het laatste het geval is, deze ontdekking
is in hoofdzaak aan Marx te danken. Sedert Marx weet men, dat die verhoudingen produktieverhoudingen zijn, zijn, dat de menschen dus, sedert zij een geschiedenis hebben, in deze soort
sociale verhoudingen tot elkander stonden.


De erkenning van de noodzakelijkheid van ons sociaal samenleven is dus gerijpt tot
de erkenning dat de verschillende phasen van produktie noodzakelijke zijn. En evenals
in de natuurwetenschap zijn wij er toe kunnen geraken om achter de geheimen van de
samenleving te gluren. De wetten die haar beheerschen hebben wij leeren kennen als
de noodwendigheden van de produktie in het algemeen en in de eerste plaats.


Zoo min als er dus blinde natuurwetten bestaan, zoo min bestaan er heden ten dage
nog blinde wetten van maatschappelijke noodzakelijkheid. Zoo goed als wij de natuurkrachten
hebben leeren contrôleeren en leiden, zoo hebben wij ook geleerd, dat de produktiekrachten
te contrôleeren en te leiden zijn. Maar, er is verschil tusschen beide. Voor het eerste
moest zich als het ware de gansche menschheid inspannen, omdat het haar „algemeen”
belang was; het laatste is slechts één deel bereid in praktijk te brengen; dat is
het proletariaat. Immers, het in den blinde werken van de produktiekrachten, anarchisch
en planloos; de vernielende onderlinge concurrentie als het eenig kompas te midden
dezer wilde zee van elkander nu eens vernietigende, dan weder opheffende krachten,
vormt den ondergrond van het tegenwoordig bestaan der bourgeoisie als heerschende
klasse.


Aan deze algemeene beschouwing is vast te houden, willen wij een juist inzicht hebben,
ook in de verhoudingen van de menschen tegenover elkander. Want ook het inzicht dáárin
is gegrond op historische ontwikkeling en erkenning. Onze maatschappelijke vrijheid
is niet alleen gegrond op de erkenning van het feit dat anderen nèt zooveel van hunne
vrijheid om onzentwille inboeten, maar ook op het feit, dat de innigheid van het maatschappelijk
leven, dus het zooveel méér kunnen met zooveel minder inspanning van krachten, m.a.w.
dat wat de voorwaarden voor ons menschelijk „geluk” schept, gebondenheid van onzen wil tot onafwijsbare voorwaarde heeft.


Deze, misschien wat lange uiteenzetting was noodig, omdat op het terrein van het onderwerp
dat ons hier bezig houdt, de verwarring zoo groot is en nog steeds vermeerderd wordt
door de anarchisten die hun evenwicht niet kunnen vinden in de wederzijdsche maatschappelijke
verhoudingen.


Het is niet toevallig, dat zij daarbij aanstonds met hun neus op den staat en op de
wetten stooten. Hun uitgangspunt toch is de persoon en niet de totaliteit van de menschen in een gegeven periode. Want men vergete ’t niet: de anarchist verzet
zich niet alleen tegen zekere soort van wetten, die hunne tyrannieke waarde ontleenen aan de bizondere omstandigheden waaronder zij tot stand komen, ons worden opgelegd door een regeering
die wij als dwang gevoelen, omdat wij hare ontbeerlijkheid hebben leeren kennen—de
anarchist verzet zich fanatisch tegen alle soort wetten. Hij onderscheidt niet tusschen een noodzakelijk en een niet noodzakelijk
gezag, tusschen een schadelijke en een onschadelijke vrijheid. Schermend met de woorden
vrijheid en gezag, stelt hij den individu voorop; maar het criterium voor deze beide
begrippen ligt niet in den individu en zijn vermeende behoeften, maar in de noodzakelijkheid
die de totaliteit van ons samenleven aanbiedt om ons werkelijk vrij te kunnen gevoelen.


Op het zoo straks aangehaalde citaat van Bakoenine laat een ander libertair socialist
(lees: anarchist), Domela Nieuwenhuis, deze ontboezeming volgen:



„Ziedaar dus de opvatting van gezag en vrijheid. En wie nu de vrijheid hoog stelt,
die zal zich geen uitwendig gezag laten opleggen, behalve dat, wat gelegen is in den aard der dingen.”4






Met de laatste, door ons gecursiveerde woorden wordt het probleem echter niet opgelost,
maar juist pas gesteld. De schrijver meent hier heel wat te zeggen, maar hij stelt
eerst de algemeene phrase, niets meer. Wat is die „aard der dingen”? Zij kunnen telkens
onder de gegeven omstandigheden een andere gestalte en beteekenis hebben.


De verdeeling van den arbeid op alle gebied der samenleving, die, doordien zij geweldig
gestegen is, de verhoudingen van de menschen tegenover elkander ook zooveel ingewikkelder
gemaakt heeft, zal immers ook wel tot dien „aard der dingen” behooren.


En het was deze, die niet alleen een veel grootere mate van afhankelijkheid, maar
ook van gezagsnoodzakelijkheid met zich meebracht. Wij moeten niet alleen wetenschappelijk
geleid, maar ook maatschappelijk bestuurd worden. Zoo goed als de ontwikkeling van
onze maatschappelijke produktie een gevolg was van leiding, die wederom het gevolg
is van de steeds meer om zich heen grijpende verdeeling van den arbeid bij den steeds
daarmede gepaard gaanden eisch van eenheid en samenvatting, zoo goed waren aan den
anderen kant ons maatschappelijk leven, onze uitwendige verhoudingen in al hunne uitgebreidheid eerst mogelijk op den grondslag
van de aanvaarding van het inzicht, dat iedere beperking in hetgeen wij ons zelven
zouden willen veroorloven, ter wille van anderen geschieden moest.



„Want de zucht naar vrijheid is elkeen ingegeven en na de voorziening in ons levensonderhoud
is ontegenzeggelijk vrijheid voor den mensch de sterkste van alle persoonlijke behoeften”.5






Ja, dat zal wel, maar zooals het daar staat beteekent het wederom niets meer dan een
bloote phrase. Eerst de bepaling van de mate van vrijheid, d.w.z. de erkenning, dat telkens een deel van onze—altoos
steeds vermeende—vrijheid bekort is moeten worden, heeft ons die vrijheid geschonken
waardoor wij leven en ten deele ook reeds gelukkig leven kunnen.


De begrippen zelve zeggen totaal niets; zij kunnen alleen worden beoordeeld en getoetst
aan de noodzakelijkheid—en deze noodzakelijkheid is steeds historisch bepaald geworden
en wordt dit nog.


Onze ónvrijheid in het afgetrokkene is evenwel nog een andere als onze concrete (tastbare)
onvrije verhoudingen. Onze beroeps- en klasseverhoudingen maken ons tot wezenlijk materieele slaven van
verhoudingen, die wij menschen zelven hebben geschapen en waarvan wij ons ook weder
zelven kunnen verlossen. Deze vrijheid moeten wij ons veroveren, omdat haar tegendeel
niet noodzakelijk is. Het socialisme maakt reeds voor onzen tijd een planmatige produktie,
een zoo produktief mogelijke samenvatting van alle krachten mogelijk en de stand van
de techniek veroorlooft ons weder reeds onafhankelijk te zijn van den, onze beschaving
te zwaar drukkenden last eener slavernij van den arbeid.







INDIVIDU EN ARBEIDERSBEWEGING.




„Het libertaire socialisme,” zegt Domela Nieuwenhuis, „wil de vrije groepeering van
menschen wier belangen hen tot elkander drijven, om samen te werken voor dit of dat
doel, maar die elk oogenblik als ’t ware de vrijheid hebben om zich uit dat verband
los te maken.”6


„Als ’t ware de vrijheid hebben” beteekent, dat men deze vrijheid eigenlijk niet heeft,
dat zij ingebeeld is. Wij zullen evenwel daarover niet vallen, het is ons niet te
doen om de woorden, maar om het begrip dat er in ligt opgesloten. Dat begrip is dat
van de autonomie der groepen arbeiders, die hunne vermeende vrijheid hooger stellen
dan de uit het karakter hunner klasse-organisatie volgende noodzakelijkheid van een
gesloten verband. Dat laatste wordt vervangen door het sektairisme, de verbrokkeling
van de verschillende groepen van arbeiders en in die groepen weder door de individuen
die „als ’t ware” ieder „oogenblik” ook die groepen weder kunnen verlaten.


Hier treedt dus de splitsing in plaats van de eenheid naar den voorgrond, maar worden
de „belangen” van de arbeiders als de drijfkracht beschouwd, die telkenmale deze groepen
bij elkander brengen zal, om, als de belangen behartigd zijn, ze weder af te stooten.


Welke kunnen die belangen zijn, die sterker zijn dan de persoonlijke vrijheid van
den individu, zoodat hij zich gedrongen gevoelt haar tijdelijk op te offeren?


Het kunnen natuurlijk geen zuiver persoonlijke belangen meer wezen; immers in dat
geval zoekt de vrijheidlievende persoon niet anderen op om zich—zij het dan ook maar tijdelijk—aan hunnen wil te onderwerpen.
Het karakter van die belangen wordt alleen bepaald door het karakter van de maatschappelijke
positie die de individu in de samenleving inneemt; het zijn dus belangen die hij met
anderen gemeen heeft en die, op hunne beurt, anderen met hèm gemeen moeten hebben.
Die gemeenschappelijkheid van belangen moet haren grondslag vinden in de gemeenschappelijkheid
van de situatie die het moderne proletariaat in onzen tijd eigen is.


De persoonlijke belangen waarvan hier sprake is, zijn dus klasse-belangen, daar niet
de bizonderheid van het persoonlijke, maar de algemeenheid van het onpersoonlijke
hun eigenschap is, anders zou de vrijheidlievende individu ze wel bevredigen in en
door de werkzaamheid van zijn eigen kunnen. Dat hij dat niet kàn en aansluiting bij
anderen zoeken moet, komt niet voort uit de liefde voor zijn vrijheid, maar uit de
noodzakelijkheid om, zij het dan ook voor een wijle, die vrijheid op te offeren, minstens
te beperken. Zijn belang is dus gebonden aan dat van anderen en de beperking van de
mate zijner vrijheid van handelen, wil hij zich verweren—d.w.z. zijn belang behartigen—tegenover
de hem drukkende macht, vloeit regelrecht uit die gebondenheid voort.


Volgt hij dus zijn belang, dan vereenigt hij zich met zijns gelijken en offert hij
niets op dan de fiktie van zijn vrije persoon.


Want hierop is deze „vrijheid”, waarvan Domela Nieuwenhuis hier en andere vrije of
libertaire socialisten of ook wel anarchisten steeds spreken, enkel en alleen gebaseerd,
op een inbeelding. Zij bestaat niet dan in de phantasie. Er zijn in de moderne arbeidersbeweging
geen persoonlijke belangen: er zijn groeps- en er zijn klassebelangen. De eerste beperken
zich tot de bizondere industrieën, vakken, bedrijven etc., de andere zijn algemeene,
die welke de arbeiders allen met elkander als eene klasse vereenigen, een verhouding
die de loonarbeid geschapen heeft. Hierop komt dus die vrijheid neer dat zij er in
de werkelijkheid niet is, maar dat men zich verbeeldt dat zij er is.


Deze dwaling is een burgerlijke. Het liberalisme, welks wettige afstammeling het anarchistisch begrip van de persoonlijke vrijheid is, zag
eveneens in de maatschappij niet een groeiend iets, maar een optelsom van individuen,
die, naar hun belang dat meebrengt, tot elkander in betrekking treden en die betrekking
verbreken zoodra aan dat belang is voldaan. Vandaar dat het liberalisme er dan ook
altoos naar streefde—in theorie natuurlijk—de individuen tot zooveel mogelijke algeheele
zelfstandigheid en zelfverantwoordelijkheid op te voeden. In theorie! Want de praktijk
was geheel anders. En waarom? Niet omdat de theorie niet op zichzelf geheel „logisch”
was, maar omdat zij van het belang van de persoon uitgaat, waar zij van dat van de
gemeenschappelijkheid had moeten uitgaan. Doch àls zij dat laatste gedaan had, dan
ware het privaat-kapitalisme niet te verdedigen geweest; vandaar dat de kapitalistische
theorie, die aanvankelijk door de liberale theorieën in wijsbegeerte en staathuishoudkunde
werd vertegenwoordigd, naar schijngronden heeft moeten zoeken. Een van die schijngronden
was de persoonlijke vrijheid, die precies als in den mond der anarchisten, een fiktieve
persoonlijke vrijheid was, in een door de verdeeling van den arbeid en de noodwendigheid
van samenwerking bepaalde maatschappij van sociaal geheel onvrije menschen.


Stappen wij hiermede af van die niet bestaande vrijheid van den arbeider, om na te
gaan wat het karakter is van des arbeiders situatie in de maatschappij. Waarom kan
de arbeider in onze, zeer ver gevorderde ontwikkeling van de kapitalistische industrie
en het bedrijfswezen, niet zichzelf zijn, dat wil zeggen in den socialen zin waarvan
hier sprake is. Omdat zij slechts een deel en een zeer onbeduidend deel vormt van het groote geheel dat men noemt: het produktieinstrument proletariaat.


Ieder arbeider op zichzelf vormt in de kapitalistische produktiewijze een voorwerp
om een hoeveelheid winst uit te maken. Hij is geen vrijwillige, geheel zelfstandige
ruiler, maar hij is iemand die eenvoudig gedwongen is zich te laten exploiteeren door
het kapitaal dat hem exploiteeren wil. Maar het gansche proces van die exploitatie
zou zooveel als niets te beteekenen hebben, als het telkens maar bij één arbeider
tegelijk plaats vond. Het karakter van een op hoog peil van ontwikkeling staande kapitalistische warenproduktie is de massale en niet de individueele uitbuiting of de uitbuiting van kleine groepen, gelijk dat
onder het typische klein-bedrijf of onder de meergevorderde manufaktuur het geval
was. De uitbuiting van den enkelen arbeider verdwijnt dus geheel in het niet; hoe
langer hoe meer, en tegenwoordig sterker dan ooit in de geschiedenis, is de massa-exploitatie
van het proletariaat daarvoor in de plaats gekomen. En, dit is eveneens kenmerkend,
niet alleen waar het proletariaat direkt wordt uitgebuit, maar ook waar dit niet rechtstreeks
het geval is, vormt het een massaal en niet een individueel stuk sociale verhouding.
Wij bedoelen hier het feit, dat onder de kapitalistische produktiewijze niet alleen
de werkende, maar ook de niet-werkende arbeiders een even groote economische noodzakelijkheid
zijn. Het industrieele reserveleger, dat naar plaats, konjunktuur en industrie grooter
of kleiner zal zijn, maar dat bestaan moet, wil het kapitaal in de industrie floreeren
kunnen, d.w.z. de meerwaarde een behoorlijk peil bereiken, behoort eveneens tot het
algemeene produktieinstrument proletariaat. Het belang van den werkenden proletariër
kan hem dus wel eens tot aansluiting nopen met den arbeider wiens belang oogenblikkelijk
juist aan het zijne tegenovergesteld is. Men ziet hieruit reeds hoe absurd de aan
het hoofd van dit stukje geplaatste definitie der „vrije groepeering” is.


Het is wel duidelijk dat eerst op een vrij hoogen trap van kapitalistische ontwikkeling
van de industrie de mogelijkheid van arbeidersorganisatie kan ontstaan. Marx zegt
dit treffend in zijn beroemd antwoord op Proudhon’s geschrift:



„Van alle produktie-instrumenten is de grootste produktiekracht de revolutionaire klasse zelf. De organisatie van de
revolutionaire elementen heeft tot voorwaarde het bestaan van alle produktiekrachten,
zooals zij zich in het algemeen in den schoot van de oude maatschappij kunnen ontwikkelen.”7






Eenmaal deze hoogte bereikt hebbende, wordt de samentrekking van de verspreide elementen
waaruit de revolutionaire klasse bestaat, allereerst een economische noodzakelijkheid,
precies zooals op een gegeven hoogte van de kapitalistische ontwikkeling de noodzakelijkheid
geboren ia tot een samentrekking van de verspreide kapitalistische produktiekrachten,
een samentrekking die, door de wet van de concentratie van arbeidsmiddelen gedreven,
nog steeds haren gang gaat.


De mogelijkheid voor de arbeiders om zich te organiseeren was er eerst, en soms vrij
lang, nadat de noodzakelijkheid er kwam. De behoefte van de arbeiders om zich te vereenigen
werd reeds gevoeld toen bij groepjes arbeiders het eerste bewustzijn zich voelbaar
maakte van verzet tegen de àl te groote uitbuiting. De mogelijkheid ontsproot niet
alleen uit het scheppen der voorwaarden tot het bijeenbrengen der massa’s, maar ook
uit het tot op zekere hoogte gelijkmaken van hunne sociale situaties.


Marx zegt in hetzelfde werk:



„De economische verhoudingen hebben het eerste de massa van de bevolking in arbeiders
omgezet. De heerschappij van het kapitaal heeft voor deze massa een gemeenschappelijke
situatie, gemeenschappelijke belangen geschapen. Zoo is deze klasse bereids een klasse
tegenover het kapitaal, maar nog geen klasse voor zich-zelve. Na dien strijd treft
deze massa samen, constitueert zich dus als klasse voor zich-zelve. De belangen die
zij verdedigt worden klasse-belangen. Maar de strijd van klasse tegen klasse is een
politieke strijd.”






Dien zeer moeitevollen strijd welken Marx hier schetst, de noodzakelijkheid voor het
moderne proletariaat om zich te constitueeren als klasse; een klasse met een eigen
kritische beschouwing van de maatschappij en hare ontwikkeling, een eigen politiek
en een eigen inzicht in de economische feiten,—dien strijd heeft iedere proletariërsklasse,
van welk land ook, moeten doormaken en is zij nog bezig door te maken. Want dat werk
is slechts de voorbereiding die het moderne proletariaat noodig heeft om de erfenis
van de bourgeoisie te kunnen aanvaarden.


Hierom is discipline voor het proletariaat in alle uitingen van den klassenstrijd
een noodzakelijke voorwaarde. Zonder dat zal het nooit kunnen overwinnen.


De organisatie van het proletariaat is, naar men ziet, geen toevallige, of een die
vandaag zus en morgen zoo kan zijn, zij is een vaste, een blijvende, die juist door
hare vastheid en haar blijvend karakter wordt tot wat zij wezen moet: het orgaan van
de revolutionaire klasse, die de leiding van de produktie voor zich veroveren moet.


Het individualisme dat zich nog steeds in de arbeidersbeweging poogt staande te houden,
dat demokratische discipline „gezag” noemt, dat de „vrijheid” om de des-organisatie
hoog te houden als zijn eenig geloofsartikel beschouwt, is een rem tegen de ontwikkeling
van de arbeidersbeweging in den bovengeschetsten, eenig-mogelijken zin.


Een arbeidersklasse, die niet is een zoo sterk mogelijk, gesloten geheel, mist de
economische macht die de voorwaarde is van haar optreden. Het is merkwaardig—juist die anarchisten,
welke in den strijd dien zij zeggen mede te willen voeren tegen het kapitalisme, zoo
zeer den nadruk plegen te leggen op de economische macht en niet op de politieke,
belemmeren door hun sektairisme, door hunne eindelooze en tot in het belachelijke
doorgedreven „groeps”-splitsing, het opkomen van die economische macht van het proletariaat.


Er zijn in de wereld twee beginselen, Gezag en Vrijheid, volgens Domela Nieuwenhuis.8 Hoe men begrippen, opvattingen, die steeds wisselden van beteekenis en van inhoud,
beginselen kan noemen waarnaar de wereld geleid werd, moge anarchistische wijsheid
zijn, historische wijsheid is het zeker niet. Even goed kan men zeggen: er zijn in
de wereld twee beginselen: Geloof en Ongeloof, wat de anti-revolutionairen e.t.q.
beweren.


De zaak is, dat in een op klassetegenstellingen berustende maatschappij, met de steeds
stijgende mate van arbeidsverdeeling, het gezag, d.w.z. de onderwerping van menschen
aan andere menschen voor het bereiken van zekere doeleinden, historisch even noodzakelijk
is geweest, als de erkenning, dat dit gezag niet meer noodig was een historische noodzakelijkheid
is geweest. De strijd tegen gezag in het algemeen, namelijk het gezag van groepen menschen over de massa, ving eerst aan toen
dit gezag zichzelf overleefd had, de menschen tot de erkenning van zijn overbodigheid
waren gekomen.


Zulk een gezag oefende de geestelijkheid bijv. in het begin van de middeneeuwen uit,
het gezag dat toen noodzakelijk was, omdat bij den clerus was te vinden de intellectueele
kracht die de toenmalige menschheid noodig had. Zulk een gezag had de adel, toen hij
nog de verdediger van de veiligheid van de maatschappij was, nadat na de groote volksverhuizing
de menschen weer hokvast werden. Zulk een gezag, al duurde dit ook ontegenzeggelijk
heel veel korter, had de bourgeoisie, de klasse die bestemd was slechts een overgang
te zijn van de feodale tot de socialistische maatschappij, de bestemming had de maatschappelijke
produktiekrachten te ontketenen en tot in het fabelachtige te doen stijgen, om daardoor
de mogelijkheid van een gemeenschappelijke produktiewijze te kunnen scheppen.


Dit alles was noodwendig gezag, maar dat met de erkenning dat het overbodig was geworden,
zijn economische noodzakelijkheid had verloren. Zoo is de organisatie van het proletariaat
een economische noodzakelijkheid en het „gezag” daarin, als men wil, even noodzakelijk.
Is het nu niet merkwaardig dat de anarchisten het eenige correctief, dat de klassebewuste
arbeidersbeweging kent tegen het gevaar dat het gezag ontaardt in tyrannie, de demokratie
namelijk, verwerpen? Immers, hoe ge ook wilt organiseeren, besturen, leiden, de demokratie
zal toch altijd uw eenige grondslag moeten zijn, de meerderheid zal toch altijd moeten
beslissen en de minderheid zich moeten onderwerpen, al splitst ge tot in het oneindige
toe.


Waarop komt dus deze „vrije groepeering” van de anarchisten neer? Op een moedwillige
verzwakking van de arbeidersklasse zonder dat er een enkel ander voordeel tegenover
staat.


Een ander „libertair” stelt omtrent de kwestie van de verhouding van den individu
tot de arbeidersbeweging eenigszins andere regelen op, die eveneens zeer bedenkelijk
zijn voor de eenheid van het proletariaat. Hij verdedigt het recht van … de minderheden.
Men luistere:




„Wat de overheersching betreft die de meerderheid eener organisatie op de minderheid
zou kunnen uitoefenen, kunnen de werklieden slechts de vrijheid van uittreden uit
de organisatie en van zelf handelen voor de minderheid verdedigen”…9






Welk principieel verschil er bestaat tusschen de feitelijke tyranniseering van de
meerderheid in een organisatie door een koppige minderheid, en die van personen, is
ons een raadsel. Waarom een individu niet mag, wat deze „libertair” aan een verzameling
van individuen als een recht toekent, zal wel niemand met gewoon verstand begrijpen
kunnen. Alleen, het is verklaarbaar van het standpunt van den anarchist, die onder
welken naam hij zich ook verkappe, altoos anarchist blijft.







INDIVIDUALISTISCHE UITINGEN.



„En zijt gij niet willig, zoo gebruik ik geweld!”




Goethe, Erlkönig.






Het is het noodlot van het anarchisme, dat het niet tot daden kan komen of het zijn
daden, die het onmiddellijk zelf gedwongen wordt af te keuren. Dat is het noodlot
van èlke theorie, van ieder beginsel, dat niet het gevolg is van een logische éénheid,
maar van tweeslachtigheid. Het anarchistische uitgangspunt is in alle opzichten een
tegenspraak. Het wil geweld, maar het leidt tot verzwakking. Het wil de vrijmaking
van den individu, maar de individu werpt zich door zijn optreden op tot rechter over
andere individuen en verheft plotseling zichzelf tot de opperste autoriteit. Het wil
verheldering van de massa, maar het sticht onder haar de grootste verwarring. Het
begrijpt zichzelf niet.


Inderdaad, de gewelddaad of de „propaganda van de daad,” zij moest wel het credo worden
van het anarchisme, het middel bij uitnemendheid of liever de laatste toevlucht. En
allerlei soort „artisten,” letterkundigen en journalisten kwamen zich onder de anarchisten
mengen en het waren niet voor het minst deze „dekadenten” (vervalsmenschen), die een
zeer levendig aandeel in het propageeren van de daad hebben genomen, haar hebben aangewakkerd
en, vooral toen er nog geen straf op stond, haar hebben verdedigd.


Het type van deze soort van verdediging leverde de dichter Laurent Tailhade, die,
na den aanslag in het hôtel Terminus uitriep: „Wat komt het aan op de offers, als
het gebaar maar mooi is!”


„Het gebaar” moest het voor dezen dekadent dus doen. Niet de offers en het resultaat,
maar de mensch die den moed bezit, zich aan het ongeluk prijs te geven; niet het praktisch nut, maar de mensch,
de dader boezemt dergelijke soort dekadente dichters de vreugde in die zij over zulke gevallen
voelen.


Overigens was deze gansche bommenwoede en met haar de „propaganda van de daad” spoedig
genoeg dood. Zij was het nog spoediger geweest, als de burgerlijke regeeringen in
de verschillende landen haar niet nog lang kunstmatig hadden aangekweekt met hun geweldige
vervolging van al wat zij meenden dat zich anarchistisch noemde, met hun systeem van
geheime ophitsing door middel van „mouchards.” Sedert hoort men weinig of niets meer
van de geweldige resultaten die deze propaganda zou moeten hebben. Zij is verstomd,
die stem!


En of nu nog eens een enkelen keer weder op zekeren dag een of ander half of heel
waanzinnige den een of anderen minister of koning of grootwaardigheidsbekleeder zal
pogen te dooden; of nu ook nog een of andere dwaas voor een huis een bom zal nederleggen—vooropgezet
dat zulk een daad niet is geprovoceerd door de politie of rechtstreeks van de politie
zelve stamt,—dat zal aan het onweersprekelijke feit niets afdoen, dat „de propaganda
van de daad” óók van het anarchistisch programma geheel is geschrapt.


Daarom behoeven wij er niet lang bij stil te staan. Deze dolzinnige zijde van het
anarchisme is door zijn eigen dolzinnigheid, kan men zeggen, nu wel overwonnen. De
„theoretische” anarchisten, die vóór het tot werkelijke daden kwam, nooit gewaarschuwd
hebben, althans nooit principieel, tegen de vreeselijke gevolgen van een dergelijke
propaganda, en nooit gewezen hebben op de krankzinnige konsekwenties waartoe zij moest
leiden, namen dan ook nà de verschillende aanslagen, welke in Frankrijk vooral elkander
met een snelheid, die op een zekere stelselmatigheid wees, opvolgden, allen een afkeurende
en afwijzende houding aan.


Kropotkine, Grave, Faure, Réclus, zij waren allen dadelijk geneigd om daden van geweld,
dynamietaanslagen en moorden van de rekening van het anarchisme af te voeren. Wie
en wat dan wèl de verantwoordelijkheid voor deze daden te dragen had; welk soort van
theorie dáár dan wèl voor aansprakelijk gesteld moest worden, dat heeft geen van deze mannen ons ooit gezegd. Het anarchisme niet! Meer niet. Maar dat is niet
genoeg, dat is zeker niet genoeg als men hun tegemoet kan voeren, dat geen hunner
vóór dat de periode van aanslagen geopend werd, ooit rond en openlijk, zonder omwegen,
er voor is uitgekomen dat deze gansche „propaganda van de daad” een afschuwelijk soort
propaganda was niet alleen, maar in zijn wezen een allermisdadigste propaganda, die
niet alleen tengevolge moest hebben een geweldige reaktie naar buiten, maar eveneens
een onoverzienbare verwildering van de arbeidersbeweging naar binnen. Het is geen
bewijs van zedelijken moed, om eerst nàdat een zekere propaganda tot zulke geweldige
onheilen geleid heeft, dat iedereen er tegen in opstand kwam, zijn handen openlijk
weg te trekken en te zeggen, dat men er niets mede te maken heeft! Of om, gelijk E.
Réclus, te verklaren, „dat de anarchisten van de daad, die dynamietaanslagen pleegden,
niet goed begrepen wat er met de propaganda door de daad werd bedoeld”!


Men wist dat jaren lang, vanaf Bakoenine, reeds het misdrijf werd aangeprezen, als
een van de middelen om het kapitalisme te ondermijnen, de bourgeoisie te doen sidderen
en het revolutionair verzet onder de massa aan te kweeken. Waarom een dergelijke propaganda
nooit belet?


Deze en meer dergelijke vragen kwamen aanstonds op, toen men na de aanslagen las,
dat Kropotkine, Jean Grave, Sebastien Faure en Réclus elke aansprakelijkheid ervoor
van zich en ook van het anarchisme afwierpen. Hebben zij dan nooit gelezen of gehoord,
wat Bakoenine en zijn edele vriend Netchaieff in het bizonder, voor misdadigs in naam van de anarchistische taktiek hebben gepropageerd, als revolutionaire middelen van den eersten rang? Waren zij dan waarlijk zoo onbekend
met de dingen, die het Congres van Londen bedoelde, maar niet openlijk aanwees als
„middelen van aanval en verdediging”, die men aan de „technische en chemische wetenschappen”
moest ontleenen? Wel degelijk wisten zij dat allemaal héél goed. Maar het was hun
gebrek aan zedelijken moed om de massa de waarheid te zeggen, omdat men daarmede zijn populariteit inboeten
kan, die hun er toe bracht de dingen zoo voor te stellen, dat zij later gerechtigd schenen de verantwoordelijkheid van zich af te werpen voor de misdadige „propaganda van de daad,” die in naam van het „anarchistisch ideaal”
bedreven werd, en door het publiek,—geheel terecht—op rekening van het anarchisme
werd gesteld.


Hier raken wij een punt dat niet voorbijgegaan mag worden; het is de zedelijke verantwoordelijkheid
van de leiders, niet voor daden van den éénling, maar voor de propaganda in haar geheel
en hun overwicht op de massa.


Liebknecht zeide eenmaal, geen middel van aktie of propaganda te kennen of te willen
aanbevelen, waarvan hij zelf de verantwoordelijkheid tot op het laatste toe niet zou
kunnen helpen dragen. Dat is het standpunt wat de leiders van een massa altijd moeten innemen. Dat is het moreele steunpunt van een massabeweging, waarin noodwendig steeds
personen gevonden worden, die een of andere uitdrukking licht zóó kunnen opvatten,
dat zij het tegenovergestelde bij hem wakker roept van wat de spreker bedoelde. Tegen
het laatste kan niemand zich wapenen; dat zal steeds wel blijven gebeuren. Maar daarom
moet men zich ook altijd kunnen beroepen op eigen ondubbelzinnige woorden.


Het is een van de afwijkingen, van de abnormaliteiten in de anarchistische propaganda
uit den roerigen tijd geweest, dat dit moreele begrip: hoe men propageeren moet om
niet noodeloos slachtoffers te maken, gaandeweg begon uit te slijten, zoodat de leiders
en sprekers het zelfs gansch verloren. Dat hing natuurlijk samen met de zucht om het
publiek te behagen, de jacht op succes die iedere demagogie kenmerkt. Zoo heeft de
verwerping van de demokratie in het anarchisme, dat op de massa wilde blijven vat
houden, regelrecht tot een wilde demagogie geleid, die haar wederga alleen bij het
politieke anti-semitisme in vroeger dagen in Duitschland en tegenwoordig bijv. in
Oostenrijk kan vinden.


Het ophitsen tegen personen, het beleedigen en verdacht maken van menschen, kortom
niet de principieele, maar de persoonlijke bestrijding, het omlaaghalen van de tegenstanders
in hun private leven,—ziedaar de wapenen van iedere en speciaal van de anarchistische
demagogie.


De propaganda van de daad steunde op tweeërlei: het kapitalisme vernietigen en de
bourgeoisie schrik aanjagen. Beide zijn het gevolg van een hopeloos verwarde beschouwing
over de rol van het kapitalisme in de maatschappij en over die van de bourgeoisie.
En waarvan gaat geheel deze beschouwing eigenlijk anders uit dan van het burgerlijke
begrip?


De burgerlijke staathuishoudkunde heeft geleerd, dat het kapitaal is een macht in
handen van menschen, die zich door „sparen” dat „eigendom” hebben „verworven”; aan
welk eigendom door niemand de hand geslagen mag worden. De leer van den persoonlijken
eigendom dus, die onaantastbaar was. Wat is het kapitaal evenwel in den loop van de
kapitalistische ontwikkeling geworden? Een sociale macht; een macht, niet van personen
over dingen, maar van dingen over personen. De burgerlijke staathuishoudkunde kan
dit natuurlijk niet toegeven, omdat daarmede feitelijk de grondslag wegvalt, waarop
zij de heerschappij van het privaatbezit heeft trachten te bouwen. Vervolgens: de
bourgeoisie wordt eveneens door hare geleerden, de verdedigers van de bestaande orde
gelijk men het noemt, als de klasse beschouwd die niet alleen de leiding van de produktie
heeft, maar die haar ook houden moet. De bourgeoismaatschappij, de bourgeoisstaat, zij zijn het einde van alle menschelijke
sociale wijsheid.


In deze denkbeelden heeft de bourgeoisie niet alleen haar eigen kinderen, maar nog
veel sterker die van het proletariaat opgevoed. Doch daar zijn er onder de laatsten
voornamelijk, die met eenige scherpzinnigheid uit deze theorieën verdere konsekwenties
zijn gaan trekken.


Ten eerste deze: als het kapitaal een persoonlijke macht is, dan vernietig ik ook
kapitaal als ik een of meer bezitters daarvan dood. Ten tweede: als de bourgeoisie
de klasse is die niet alleen de leiding der produktie, dus de macht heeft, maar deze
ook houden moet, omdat er geen andere toestand mogelijk en denkbaar is, dan blijft
er voor mij, die onder dien toestand lijd, die deze macht ben gaan haten omdat ik
haar als een mij steeds vervolgenden vijand tegenover mij zie, geen ander middel over,
dan geweld tegen haar te gebruiken. En kan ik haar niet geheel vernietigen, dan kan
ik althans hare bezitters een oogenblik doen vreezen. Dit laatste is dan ook eigenlijk
niets dan een ander uiterste van de beschouwing waarvan de utopisten zijn uitgegaan,
nl. dat men de bourgeoisie moet trachten te overtuigen dat zij goedschiks hare macht,
als klasse, uit de handen zou moeten geven. De anarchist van „de daad” weet alleen
maar dat het niet „goedschiks” gaat; hij probeert het dus kwaadschiks gedaan te krijgen.
Het is hier enkel maar een verschil in toepassing, het grondbeginsel blijft hetzelfde.


Wij zullen niet zeggen, dat iedere anarchist die daden pleegde van het gehalte als
Vaillant, Henry, Caserio, van een dergelijke redeneering is uitgegaan, maar in den
grond leidt de anarchistische levensbeschouwing onvermijdelijk daartoe.


Wij zijn in de burgerlijk-liberale en in de anarchistische beschouwingswijze slechts
losse individuen, ieder is een brokje maatschappij. Licht men er zulk een brokje uit,
zoo is de redeneering, dan wordt daardoor reeds een deel van die maatschappij ontredderd.


Deze redeneering, die het toepassen van individueel geweld logisch billijken moet,
kan zich niet dekken met de rol die het geweld vervuld heeft in de geschiedenis. Overgangen
in de samenleving voltrekken zich nooit geleidelijk, dat wil zeggen, zonder letsel
aan personen. Dat heeft de bourgeoisie wel het sterkst getoond, toen zij hare revoluties
maken moest en genoodzaakt was deze tot in het uiterste door te voeren. Zij moest
tegen het absolute koningschap bloedig te werk gaan, en wat haar aan feodalisme in
den weg stond, moest, gelijk in de jaren 1791 tot 1793, door de guillotine worden
verwijderd.


De anarchist evenwel, die een bom werpt in het parlement, gelijk Vaillant, die een
president van de republiek doodt, gelijk Caserio, of een ministerpresident, gelijk
Angiolillo, een onnoozelen koning, gelijk Bresci, of een nog onnoozeler keizerin,
gelijk Luccheni, grijpt in geen enkel opzicht in het organisch ontwikkelingsproces
van de maatschappij revolutioneerend in. Hij berooft een individu van het leven, wiens
werkzaamheid in sociaal opzicht òf niet hooger zich verhief dan die van elken kantoorbediende
of bode van een ziekenbus, en wiens ledige plaats slechts een verlies voor de familie
oplevert. Of, in het geval dat hij een of anderen gehaten staatsman treft, verzwakt
bij de eene burgerlijke politieke partij ten gerieve van de andere. Dus politieke
aktie!


Dergelijke persoonlijke daden van geweldsoefening zijn volstrekt niet op één lijn
te stellen met het uit den weg ruimen van hinderpalen, zooals de ontwikkeling der
maatschappij aan klassen wel eens heeft opgedrongen, die voor het feit stonden zoo
te handelen op straffe van anders niet tot hun doel te geraken. Want in dat geval
bewijzen de logische noodzakelijkheid en de onafwendbaarheid van het middel reeds
van zelf het historische recht. Daden als de onthoofding van Karel I van Engeland
door de zeer vrome Puriteinen of de onthoofding van Lodewijk XVI door den derden stand
in Frankrijk, waren geen individueele, maar sociale daden, die door de onvermijdelijke omstandigheden aan een groote meerderheid van
het volk opgedwongen werden in den strijd tegen een betrekkelijk kleine groep, overgebleven
uit een economisch en politiek geheel overwonnen tijdperk. Daarom kan geen revolutionaire
klasse het recht op geweld vrijwillig opgeven, zonder daarmee tegelijkertijd op te
houden als revolutionaire klasse te bestaan.


Maar dàt geweld is niet alleen, gelijk wij hebben aangetoond, van een andere orde,
dan dat waarop de anarchistische „propagandisten door de daad” zich beroepen; het
anarchistische middel is eenvoudig een omkeering van het geschetste beginsel. De individu
maakt zich hier tot rechter over verhoudingen en personen, stelt zich dus eigenmachtig
en eigengerechtigd in de plaats van de objectieve verhoudingen en de klassen die te
richten hebben.


Dat is geen historische daad, dat is persoonlijke willekeur, die van niemand te dulden
is. Persoonlijke willekeur, die de vertegenwoordigers, de machthebbende personen van
een regeerende klasse dikwerf toegepast hebben op menschen, wier werk of wier aanwezigheid
in de maatschappij hun onwelgevallig was, maar dáárom nog in geen enkel opzicht het
karakter van persoonlijke willekeur verloren heeft.


Er heerscht dus in zeer hooge mate hier begripsverwarring, die de logische noodzakelijkheid
van een klasse om beletselen uit den weg te ruimen, welke hare ontwikkeling verhinderen,
vereenzelvigt met de willekeur van een anarchistische, individueele gewelddaad. Het
zedelijke recht om te rechten ligt niet, kan niet liggen bij individuen, het ligt
slechts bij klassen en het ontleent zijn waarde aan de noodzakelijkheid van een gegeven klasse om in een gegeven historisch tijdvak, in het belang van de
maatschappij (in het algemeen belang is de term die de historie daarvoor kent) de
leiding van de produktie te aanvaarden, voor den groei van de intellectueele ontwikkeling
ruimer banen te scheppen, de rechtsinstellingen naar de inmiddels veranderde omstandigheden
te wijzigen enz. Kortom, de noodwendigheid van de vervanging der eene klasse, die
aftreedt, door eene andere, die voortaan besturen zal.


Het is het verschil in uitgangspunt tusschen sociaal-demokraten en anarchisten dat
ook hierin aan den dag komt. Bij de anarchisten wordt steeds het zwaartepunt, de doorslag
in de historische ontwikkeling van de klasse, bij den individu gelegd; de sociaal-demokratie
kent geen doorslaggevenden, met zijn geweld in den gang der ontwikkeling ingrijpenden
individu, maar enkel de klasse en hare economische en politieke machtsontwikkeling.


Gaan wij na in hoeverre dergelijke persoonlijke geweldsdaden de arbeidersbeweging
in hare ontwikkeling hebben gebaat, dan zien wij, dat zij in stede van ontwikkelend,
slechts remmend, slechts reaktionair gewerkt hebben. Reaktionair niet in den zin van
contra-revolutionair, maar in den zin van de ontwikkeling belemmerend. Dat kan ook
niet anders. Een te sterk aanzetten van revolutionaire energie kan reaktie bij de
nog bovendrijvende klasse verwekken. Als zelfs een deel van de arbeidersklasse tegen
de bourgeoisie met een grooter machtsontwikkeling optreedt dan met hare wezenlijke
kracht in overeenstemming is, kan zij, de nederlaag lijdend, reaktie bij de bourgeoisie
verwekken. Maar dan kan deze alleen het gevolg zijn van een veel sterker krachtsinspanning
van de bourgeoisie dan voorheen en uit deze daad kan de onderworpen arbeidersklasse
weder nieuwe krachten putten. Een kamp tegen de reaktie bij de bourgeoisie kàn zelfs
een geheel nieuwe phase worden in de ontwikkeling van de arbeidersklasse, zelfs zoo
zij pas overwonnen is, en opnieuw tot scherping van haar revolutionaire energie medewerken.
Zooals Marx het zeide van de contra-revolutie in Frankrijk in 1848:



„Niet in zijn tragi-komische veroveringen brak zich de revolutionaire vooruitgang
baan, maar in de voortbrenging van een gesloten, machtige contra-revolutie, in de voortbrenging van een tegenstander, door
wiens bestrijding eerst de revolutionaire partij rijpen kon.”10






Zoo iets evenwel kan een individueele gewelddaad, zelfs een opvolging van zoodanige
daden, niet alleen niet ten gevolge hebben; doch de reaktie die zij opwekt, leidt
niet tot een abnormale krachtsinspanning bij de bourgeoisie, maar tot hare al te gemakkelijke
krachtsvermeerdering. En geen wonder: de daad of daden zijn niet het gevolg van de
kracht maar van de zwakheid der arbeidersklasse, van haar gebrek aan historisch inzicht,
dat haar niet doet inzien dat de klasse langs heel andere wegen te bestrijden is en
bestreden moet worden. De bourgeoisie daarentegen ziet zich onmiddellijk versterkt
in de publieke opinie; haar onrecht van bestaan, dat door hare ontwikkeling als kapitalistenklasse
zich aan het bewustzijn van breede middenlagen der maatschappij opdringt, wordt weder
voor een tijd recht; zij is de aangewezen klasse om de bedreigde „orde” te handhaven.
Het bloed wordt haar opnieuw toegevoerd naar de plaats waar het bezig was weg te stroomen,
de plek van hare strafwetgeving: het middel ter bewaking en bescherming van de rechtsorde
bij uitnemendheid. Justitie en militairisme, de twee machtigste stutten van de bourgeoisie,
worden versterkt en de arbeidersbeweging betaalt het gelag; uitzonderingswetten worden
gemaakt, waarmede de regeerende klieken anderen dan juist anarchisten pogen te treffen;
zelfs vindt de bourgeoisregeering in niet weinige gevallen aanleiding om het recht
van vereenigen en vergaderen, den sterksten steun voor de ontwikkeling der arbeidersklasse,
de coalitievrijheid en de persvrijheid aan banden te leggen.


Dat zijn altoos de eenige gevolgen van deze propaganda van de daad geweest; en dat
waren de wrange vruchten die het proletariaat, vooral in de romaansche landen, van
deze soort propaganda heeft mogen plukken.


Vergissen wij ons niet, dan was zij eigenlijk niet anders dan het uitwoeden van die
individueele aktie, die door het romaansche anarchisme jaren lang gepredikt is en
die haren aanvang in de propaganda van Bakoenine vond. Als zoodanig was zij ook een noodzakelijkheid, al was het dan ook een zeer treurige, voor de arbeidersbeweging
van deze landen. Het beste bewijs dat zij verouderd is, vormt het feit dat geen enkel
anarchist openlijk meer iets van haar weten wil.


Een eigenaardig standpunt neemt bijv. Domela Nieuwenhuis in, die den aanslag niet
„direct goedkeurt,” maar ze „begrijpelijk” vindt.11 Zeker is iedere handeling te begrijpen, als men de motieven kent die er toe geleid
hebben, maar daar gaat het hier volstrekt niet om. Hier geldt het de beoordeeling
of het een middel is dat de arbeidersbeweging kan dienen. Het „begrijpelijk” maken
kan hoogstens een criterium opleveren voor de rechters die over zulke misdrijven te
oordeelen hebben, maar niet voor hen die zeggen de arbeidersbeweging te dienen. Domela
Nieuwenhuis beschouwde ze als een propagandamiddel voor het anarchisme; deze anarchist,
die zegt het „gezag” van menschen niet te erkennen, erkent wèl het „gezag” van een
bom.







HET LIJDELIJK VERZET.




In de laatste jaren voornamelijk hebben wij nog een anderen vorm van „persoonlijke
aktie” zien geboren geworden, die, hoewel van veel minder schadelijken aard naar buiten,
in den grond evenwel van hetzelfde anarchistische gezichtspunt uitgaande en de waarde
van persoonlijke daden evenzoo overschattende, voor de arbeidersbeweging van even
weinig nut en voor de enkelen die er zich door aangetrokken gevoelen, ook van schadelijke
uitwerking is. Wij bedoelen hier den passieven weerstand of het lijdelijk verzet van
individuen, wat ten onzent in den laatsten tijd vooral hierop neerkomt, dat men zijn
militairen dienstplicht weigert. In beginsel richt zich deze aktie meer tegen den
staat, van wien men zich het geweld laat welgevallen, maar wien men daartegenover
zijn persoonlijke diensten weigert. Zij komt ook wel vermengd voor met de christelijke
beschouwing, op grond van christelijk-ethische bezwaren, dat men zich niet leenen
moet om de wapens te dragen, geen eed moet doen enz. enz.


Konsekwent zag men tot nog toe deze persoonlijke aktie nergens doorgevoerd; immers
hare konsekwentie zou verlangen dat men weigerde belasting te betalen, dat men zich
aan geen politieverordeningen stoorde, dat men iedere aanraking met de staats- of gemeentevoorschriften ontweek en weigeren zou aan de
verplichtingen, daarin opgelegd, te voldoen.12


In deze halfheid ligt dan ook de veroordeeling van het middel als werkzaam oppositiewapen
tegen den gehaten staat opgesloten. Een middel dat zijn doel hoogstens maar van één
kant kan treffen, is geen middel. Want nog sterker veroordeeling ligt in het feit,
dat niemand zijner aanhangers het zelfs ook maar voor de helft of voor een kwart openlijk
durft aanbevelen. Dat veroordeelt het reeds moreel; maar nog veel meer treft het die
veroordeeling als middel in den klassenstrijd.


Het moge een zekere ethische waarde hebben—ook dat evenwel lijkt ons zeer betwistbaar—om
met zijn persoon te staan tegen hetgeen men in strijd acht met zijn heilige overtuiging;
voor wat men er mede bereikt is het middel evenwel te duur.


De taktiek van de arbeidersbeweging in den klassenstrijd strekt om met zoo weinig
mogelijke persoonlijke offers een zoo groot mogelijk resultaat te bereiken. Zoo er
al in den strijd offers van persoonlijken aard moeten vallen, dan staat toch bij iedere
wèl overlegde handeling, bij elken beraamden stap van het proletariaat, deze gedachte
voorop, om het kapitalisme, hetzij op economisch, hetzij op politiek terrein op zoodanige
wijze afbreuk te doen, dat de minst mogelijke persoonlijke offers te betreuren zijn.
Anders is deze aktie van den passieven tegenstand, die juist het gansche zwaartepunt—precies
als bij de propaganda van de daad—van uit de beweging naar den individu verlegt en
als het ware door deze leidende gedachte wordt beheerscht: hoe doen wij de kapitalistische
instellingen met de grootst mogelijke hoeveelheid offers van persoonlijken aard, de
geringst mogelijke afbreuk! Iedere daad in deze aktie vordert de eindelooze opofferingsgezindheid
van de gansche persoon; gegeven de eisch, dat de daad eenig effekt hebbe, dan is toch
hetgeen er mede op zijn hoogst kan worden bereikt, niets dan een ethische veroordeeling
van de dwangmiddelen, waarover de staat beschikt, in de oogen van enkele burgerlijk-
of christelijk-ethisch aangelegde menschen.


De bizondere schadelijkheid die deze aktie van het passieve verzet heeft, hare uitwerking
op sommige groepen van arbeiders, doet ons bij haar nog enkele oogenblikken stilstaan.
Want zou zij zich alleen tot de bourgeoisie richten, aan haar „ethisch gemoed” trachten te appelleeren, allicht zou niemand er zich om bekreunen.
Maar zij wendt zich tot de arbeidersklasse, en zij meent deze te moeten voorhouden,
dat „geweld niet door geweld vernietigd kan worden,” theorieën die natuurlijk de uitwerking
hebben, dat zij de arbeiders moedeloos maken en hen van het werk dat zij hebben te
doen, hun klasse mede bevrijden, afhouden.13


Tolstoï’s vermeend logische stellingen zijn een samenstel van sophismen, al is hij
in zekeren zin de meest konsekwente onder de anarchisten, waar hij de eischen van
de moderne cultuur gladweg verwerpt, omdat zijn reaktionair ideaal zich daarmede niet
vereenigen laat. Tolstoï haat onze beschaving, onze fabrieken, onze groote steden,
onze manier van werken en leven14. Hij roept luide om een teruggang tot den allerprimitiefsten vorm van het leven in
de natuur. Maar ook dat is niet nieuw; voor meer dan anderhalve eeuw heeft Jean Jacques
Rousseau het al der menschheid als ideaal voorgehouden, dat zij meer tot de natuur
terugkeeren moest.


Voor iemand, die als Tolstoï klassetegenstellingen loochent, is het natuurlijk heel
gemakkelijk om in het kapitalistisch stelsel een uiting te zien van persoonlijk onrecht
en geweld. Doch het kapitalisme is, in onzen tijd, niet eens meer een persoonlijk geweld. Er is geen eigenlijk persoonlijk geweld meer, dat de arbeiders dwingt om
zich te laten exploiteeren. De menschen worden in onzen tijd van hooge kapitalistische
ontwikkeling door de produktie beheerscht, en aldus is het „geweld” van het kapitalisme
niet eens persoonlijk meer bestrijdbaar. Elk arbeider die in onzen tijd op de wijze
van Tolstoï zou willen strijden, d.w.z. niet-strijden, slaat in de lucht, raakt niets
en niemand. Tolstoï ziet een maatschappij-inrichting, waarin elkeen, zelfstandig,
voor zijn maatschappelijke daden verantwoordelijk is en het is op dat, vermeende,
gevoel dat hij een beroep doet.


Het spreekt van zelf, dat iemand die, gelijk Tolstoï e.d., in het kapitalisme niets
dan een groote ontaarding ziet, in alles wat hij waarneemt als de uitingen van dat
stelsel, barbarisme zal zien. En dan heeft hij een probaat middel meenen te ontdekken om aan het geweld een einde te maken, n.l. er niet aan deel te nemen.
Hij vordert dat van de arbeiders ook, de arbeiders die in geen enkel opzicht aansprakelijk
zijn voor het geweld van de bourgeoisie en zich als de onderliggende klasse hebben
te onderwerpen aan de wetten die hun opgelegd worden door de macht van de bezittende
en dus ook wetgevende klasse! Het is alsof men een gevangene aansprakelijk stelt voor
den toestand waarin zijn cel verkeert.


Overigens miskent ook dit anarchisme niet minder dan dat van de daad, van het feitelijke
geweld dus, de noodzakelijkheid van organisatie en is dus voor de arbeidersbeweging
a priori veroordeelenswaardig.


Van ieder middel dat in den klassenstrijd door de moderne arbeidersbeweging wordt
gebruikt, moet kunnen gelden dat wat één doet, allen kunnen, en wat allen doen, ook
één kan doen. Martelaarschap van persoonlijken aard is een ongeoorloofde krachts-
en machtsverspilling, die de arbeidersbeweging, van wier strijd juist samentrekking
van àl hare krachten een voorwaarde is, niet dan schadelijk kan wezen. Doch men zal
het steeds zien, waar de beweging uit haren aard zwak is, daar zullen deze en dergelijke
persoonlijke daden altijd het hoogst worden aangeslagen. Het is alweer het kenmerk van een zwak
inzicht of van algeheele afwezigheid van inzicht in het wezen van den strijd tegen
de politieke machtsinstellingen van den klasse-staat, dat ieder voor zich en ieder
op zijn eigen wijze meent daartegen den strijd te kunnen voeren. Dit zal dáár het
sterkst zich openbaren, waar men òf zich niet in staat ziet een massabeweging op de
been te brengen, òf men geenerlei kans ziet haar behoorlijk te scholen en haar die
wapens te doen aanwenden waarmede zij op den duur de machtsinstellingen van den bourgeoisstaat
behoorlijk kan bekampen.


In beide gevallen wordt uit zwakte, bij gebrek aan een uiting van de massa, allengs
de persoon naar den voorgrond gedrongen en wordt het terrein voor de persoonlijke
aktie geëffend. Deze draagt echter, juist om hetgeen haar wezen uitmaakt, de kiemen
der ontbinding reeds bij hare geboorte in zich; zij treft hoogstens in een enkel geval,
bij een enkel persoon doel, en ook daar nog gaat ten slotte het effect van de daad verloren, omdat èlk persoonlijk martelaarschap in onzen niet-romantischen
tijd, op den duur vervelen gaat.


Uit dien hoofde is de aktie van den passieven weerstand een reaktionaire aktie te
noemen, alhoewel, en dit heeft zij overigens met zoo menig strijdmiddel van het anarchisme
gemeen, zij op het oog nog al radikaal lijkt.


Dat zij zoogenaamd de verantwoordelijkheid van den strijd van uit de beweging naar
de persoon verlegt, geeft haar, zoo men den maatstaf van het effectieve aan de strijdmiddelen
der arbeidersbeweging aanlegt, bovendien geen moreel, maar een immoreel cachet. De
verantwoordelijkheid van de daad berust maar voor een deel bij de personen die haar
verrichten, terwijl een voornamer deel dier verantwoordelijkheid thuis hoort bij hen,
die haar wel slechts zijdelings propageeren, maar toch terdege propageeren door haar
een doeltreffend middel te noemen.







TERUGVAL IN HET UTOPISME.


… „Wat is het anarchisme in den grond anders dan een nieuwe vorm van het zuivere revolutionisme
als methode, met klein-burgerlijke idealen als doel?”…


Werner Sombart.






In vergelijking met een vroegere phase, is het anarchisme zoowel in zijn politieke
als in zijn literaire uitingen, tegenwoordig hoogst mak en gedwee. Men kan zeggen
dat, naarmate het eenigszins terrein is beginnen te winnen in de arbeidersbeweging,
het aan revolutionair élan tamelijk wel alles heeft ingeboet. Hoogstens eens hier
en daar nog sporen van de oude wildheid, hier of daar verspreid nog wel eens een enkele
aanslag, maar voor het overige is het doodstil geworden in zijne gelederen. Ja, wie
de tegenwoordige geschriften van de „wetenschappelijke” anarchisten nagaat, zal daarin
niets anders vinden dan een voorkeur voor de uiterste vredelievendheid. Noch van revolutionisme,
noch van terrorisme meer eenig spoor; de taktiek van het geweld wordt tegenwoordig
als niets met het anarchisme uitstaande hebbend, verworpen.



„Zoolang menschen over andere menschen heerschen of heerschen willen, was er geweld:
oorlog, moord, aanslagen. De wereldgeschiedenis wemelt ervan, zij is zelfs daaruit
samengesteld. Maar altoos kwam het geweld van boven af.… Het anarchisme … is geen
bevorderaar van het geweld; integendeel, het is zijn doelbewuste vijand. Waar ooit
een anarchist van een misdaad, van geweld beschuldigd werd, daar was het niet het
anarchisme, die hem tot dit geweld verlokt of gedreven had, maar … de tot in haar
binnenste geschokte menschelijke natuur, die uit toorn of vertwijfeling geen anderen uitweg zien kon dan dood en vernietiging”.…15






Hoe dit nu verder ook moge wezen, een feit is het, dat de eigenlijke „revolutietaktiek”
blijkbaar is afgezworen; dat de methode om door middel van „de bestudeering der technische
en chemische wetenschappen”—gelijk het vroeger listig heette, waar men openlijk niet
durfde aansporen tot het werpen van dynamietbommen—te trachten de burgerlijke maatschappij
te terroriseeren en op hare grondslagen te doen wankelen, als ondoeltreffend is verlaten.
Wie eens goed wil zien, hoezeer het anarchisme, in den „wetenschappelijken” zin althans,
zijn karakter geheel heeft veranderd en zich tot de meest vredelievende en meest zoetsappige
„leer” van de wereld „ontwikkeld” heeft, moet maar eens Kropotkine’s „Paroles d’un
révolté” (Woorden van een opstandige) uit het jaar 1885 vergelijken met hetgeen door
hem tegenwoordig over de methode en de taktiek van het anarchisme geschreven wordt.


Vroeger geheel de wilde romantiek van den Blanquistischen opstandeling; thans niets
dan de resultaten van dikwijls heel belangrijke, maar, wat originaliteit betreft,
gansch onbeteekenende onderzoekingen van een kamergeleerdheid, die wel iets van pedanterie
heeft en naar de lamp riekt. De korte inhoud van het hoofdstuk over de „taktiek van het anarchisme,” in Kropotkine’s allerjongste wetenschappelijke geschrift, munt door niets bizonder
methodisch’, noch door iets bizonder taktisch’ uit. Het is samen te vatten in den
raad aan de anarchisten om te „studeeren” en speciaal om de geschiedenis eens te „bestudeeren,”
wat natuurlijk op zichzelf niet bijster revolutionair is. Deze studie zou nog tot
revolutionaire resultaten kunnen leiden, mits daarbij niet de methode gevolgd worde, die Kropotkine speciaal
op het gebied der geschiedenis gebruikt, want deze is allesbehalve revolutionair,
integendeel in hooge mate spitsburgerlijk.


Dit neemt evenwel niet weg, dat het eigenlijk anarchisme, als deel van de sociale
beweging van de laatste dertig jaren, geboren is uit de wederopleving van twee tendenzen die het moderne socialisme overwinnen
moest en meerendeels dan ook overwonnen heeft. Het zijn de romantiek in de voorstellingen
van de ontwaakte arbeidersmassa en de sporadische neiging om telkens in het oude utopisme
terug te vallen.


Daardoor werd het anarchisme, gelijk het zich voornamelijk in de romaansche landen
demonstreerde, een renaissance (wedergeboorte) van het haken naar de revolutie en
het verlangen om de maatschappelijke ontwikkelingsphase van het kapitalisme, die nog
komen moest, óver te springen en met pak en zak liefst dadelijk in den communistischen
hemel te vallen. Nà de storm- en drangperiode van de bommenwerperij, nà de bittere
ervaring, dat langs dien weg niet anders dan de zeer wrange vruchten van de reaktie te oogsten waren, ontstond
op dien bodem een uitgebreide anarchisten-litteratuur, die, met Kropotkine’s „Verovering van het Brood” ingeleid, door Grave, Faure, Malato, Malatesta etc. werd voortgezet. Deze literatuur
is een uiting van dekadentie (verval).


Wij zagen reeds bij eene voorafgaande behandeling van het communistisch anarchisme,
gelijk het zijn ontstaan aan zijnen vader Kropotkine te danken heeft gehad, welk een
voorstelling dit zich maakt van de eigenlijke verovering van de communistische maatschappij
en wij zullen thans de gelegenheid hebben om dezen gedachtengang nog wat nader te
ontleden.


De kinderlijke voorstellingen, hoe de revolutie er eigenlijk zal komen en hoe die
revolutie zal moeten leiden tot de communistische maatschappij, zijn het eerste kenmerk
van dat revolutionaire utopisme geweest. Wij zullen zoo straks zien wat er van is
overgebleven.


Over de „komende revolutie” te redeneeren, te discuteeren en er gansche vertoogen
over te houden, was in het algemeen eenmaal het kinderspel van de pas-geboren arbeidersbeweging.
In de hoofden van hén die pas revolutionair werden, d.w.z. het gevoel van verzet tegen
de heerschende toestanden in zich voelden ontwaken, weêrspiegelde zich de gansche
arbeidersbeweging als een bloedige herleving van de revolutiegedachte, die niet het
minst in Frankrijk een sterk klein-burgerlijk idealistische traditie had. Over het algemeen kwam dit redeneeren over de „naderende” revolutie voort uit een geweldige
overschatting van de gevolgen die de door het kapitalisme onder de massa der menschen
veroorzaakte sociale ellende zou hebben. Het was de karikatuur van de socialistische
kritiek op de kapitalistische maatschappij, samengevat onder den meer bekenden naam
van de „Verelendungstheorie”, die natuurlijk iets geheel anders zegt.


Het is het meest kenteekenend voor deze literatuur, dat zij ten tijde van perioden
van crisis in de nijverheid is ontstaan, en aan de eigenaardige gevoelens, die de
massa, welke niet sociaal-demokratisch is opgevoed en geschoold, in zulke tijden van
ellende geheel beheerschen kan, dan ook trachtte te beantwoorden.


De eerste groote en ernstige crisis die de nijverheid in Europa hevig aangreep, kwam
na een periode van intensieven bloei in 1873 en breidde zich tot 1880 uit over zoowat
alle moderne industrielanden. Het was aanvankelijk een beurscrisis, die zich evenwel
eenige jaren later over de gansche nijverheid uitstrekte: 1875 crisis in de kolen-
en ijzerindustrie; 1878 een zware crisis in de katoennijverheid, die vooral Engeland
geweldig aanpakte; daarop, na eenige jaren van opbloei, wederom in 1882 het begin
van een nieuwe, even hevige crisis, die van uit Frankrijk haren loop begon en tot
in het begin van het jaar 1890 bleef aanhouden.


Deze crisissen wierpen de arbeiders, bij duizenden tegelijk, als werkeloozen, als
de overcompleeten, op de straat en de stemming die zoodanige gebeurtenissen onder
de arbeidersmassa te voorschijn roepen, vormt een bij uitstek geschikten bodem voor
de bovenaangeduide soort van literatuur. Zij stelt zich een verandering van de maatschappij
niet anders voor den geest dan in den vorm van een of andere, min of meer plotselinge
catastrophe, die uitbreekt zonder dat men er eigenlijk op verdacht kan zijn. Daaraan
ontleent dan ook het beeld der voorbereiding van de aanstaande revolutie dat Kropotkine,
Grave e. a. geven, zijn ontstaan. Als alles maar op papier klaar is, zoo meenen dezen,
dan weet het opgestane volk den dag na de revolutie wel alles te vinden.


Er is in deze bladzijden reeds meer op gewezen, dat men er bij de beoordeeling van
het anarchisme, zooals het zich in de arbeidersbeweging voordeed, rekening mee moet houden dat het altoos meer van
stemmingen dan van eenigerlei methode is uitgegaan. En het is dan ook een stemming waarop deze
gansche revolutietheorie, deze leer eener plotselinge catastrophe gebaseerd was. Doch,
een stemming is iets dat niet blijft, dat wisselt, en het is dan ook hieraan te wijten
dat men van die verschillende oude methoden van het anarchisme thans niet meer hoort
reppen. Zij verdwenen met de stemming die zij tot basis hadden.







DE „IDEE” VAN DE „REVOLUTIE.”


„Daarom stelt zich de menschheid steeds die taak welke zij volbrengen kan.”


Karl Marx.






Het is wel een der opmerkelijkste kanten van dit revolutionisme in de hier omschreven
anarchistische denkwijze, dat het de burgerlijke beschouwing nopens het karakter en
het wezen van revoluties, niet kwijt kan raken. Vandaar dat het alle revoluties en
voornamelijk de burgerlijke vanaf de 16e eeuw, over één kam scheert en dat in zijn
gedachtengang de phantasie van de definitieve, de sociale revolutie, die aanstaande
heet, zich afspiegelt als de meest konsekwente van alle. In deze kleinburgerlijke
denkwijze is de revolutie niet een feitelijke, zich om zeer concrete oogenblikkelijke
behoeften van politieken aard bewegende historische noodzakelijkheid, maar alleen
een uiting van de „idee” der revolutie. Dat de tot nu toe plaats gehad hebbende revoluties
niet zoo definitief geweest waren, als het naar deze beschouwingswijze wel wezen moest,
komt dan ook geheel hieruit voort, dat die „idee” niet genoeg tot het gehééle volk
was doorgedrongen. Het betrekkelijk kleine deel dus dat volgens dezen gedachtengang
van den heiligen geest der revolutie doortrokken was, kon gevoegelijk met de resultaten
van de revolutie gaan strijken, terwijl de groote meerderheid van hare voordeelen
niet alleen verstoken is gebleven, maar bovendien in nog erger mate dupe werd.


De anarchisten zijn de ideologen van de revolutie, zooals zij, altoos wat hunne objectieve
beschouwingen aangaat, de ideologie, die nog over de onrijpe, niet-klassebewuste,
maar toch reeds door de gedachte van verzet aangeroerde massa hangt, tot den inhoud van hunne maatschappijbeschouwing gemaakt hebben.


Bij Kropotkine bijv. wordt deze gansche idee eigenlijk herleid tot een kwestie van
„durf” en niets anders. Meer of minder durf en stoutheid bepalen volgens hem het welslagen
van een revolutie en hij voorziet in de naaste toekomst meer durf en stoutheid, naardien,
volgens zijn meening, de menschen tegenwoordig ook in de techniek, de industrie etc.,
zooveel meer durven dan vroeger.


Men ziet: óók een soort „historisch-materialistische” beschouwing, al is het er ook
eene uit het ongerijmde.


Uit de veroveringen van de techniek, van de kennis enz. der menschen, wordt de gevolgtrekking
gemaakt dat de schuwheid van de menschen om bijv. in een volgende revolutie radikaler
te werk te gaan, zal zijn geweken. Hij zegt dan:



„Dit alles geeft aan onze eeuw en hare revolutie onmetelijke voordeelen. Het prikkelt
de stoutheid van gedachte van den revolutionair.


Maar ongelukkigerwijze heeft tot nog toe deze stoutheid ontbroken op ’t gebied der
sociale politiek en de sociale economie. Hier heerscht zoowel in de denkbeelden als in hunne toepassingen, de blooheid met onbeperkt gezag.”16






Gelijk men ziet: ’t zit ‘m maar daarin dat het de staathuishoudkunde aan „durf” ontbreekt,
dat zij nog geen voorbeeld genomen heeft aan andere wetenschappen, die door hun meerderen
„durf” zulke geweldige resultaten hebben bereikt. Het is volgens Kropotkine noodig
dat er een meer „stoute” wetenschap kome. Het is de ideologie van de wetenschap die
bij Kropotkine de verwarring komt vergrooten. Volgens hem regeert de wetenschap de
menschheid en hangt het van een andere economische wetenschap af of de menschheid
van produktiewijze zal veranderen.



„De nieuwe opvattingen die in de geesten kiemen, ziet daar den grondslag, den eenigen grondslag
op welke de toekomstige maatschappij kan opgebouwd worden. En slechts deze nieuwe
opvattingen kunnen aan den revolutionair boven zijn revolutionaire geestdrift, de stoutheid van gedachte geven, die noodzakelijk is voor het welslagen
van de revolutie.”17






Wij teekenen hierbij even aan, dat een maatschappij die opgebouwd wordt op den grondslag,
nog wel den eenigen grondslag, van „opvattingen die in de geesten kiemen”, niet bijster
stevig zal staan. Tevoren had Kropotkine het voorbeeld aangehaald van de techniek
„die een brugboog durfde ontwerpen van 600 meters spanning over een zeearm en ter
hoogte van 100 meters,” zooals de aanleg van de Forthbrug dat bewees.18 Wij meenen nu heusch dat de ingenieurs dezer werken niet juist in hoofdzaak afgegaan
zijn op begrippen die in de geesten kiemen, maar in de allereerste plaats op gronden
van technische mogelijkheid, zekerheid; daarbij voornamelijk door den positieven vooruitgang
van de technisch-architektonische wetenschappen en de geweldige vorderingen van de
ijzerconstruktie, de praktische toepassing van de mathematiek etc. geleid. Alleen
zekerheid geeft grondslag aan onzen durf en wat de wetenschap praktisch bereikt heeft,
hangt in de eerste plaats van hare geweldige ontwikkelingshoogte af, die in de eerste
plaats een kind is van den stand van onze moderne produktiewijze.


Hoe een natuurwetenschappelijk man er toe komt om den „durf” uit abstrakte begrippen
als „opvattingen die in de geesten kiemen” te verklaren, zou ons een raadsel zijn,
ware het niet dat Kropotkine’s gansche sociaal-politieke wijsheid een groot raadsel
is.


Wil men nu nagaan waarin deze durf van de economische wetenschap heeft te bestaan,
dan dient men naar een verdere periode van Kropotkine terug te gaan. En dan zien wij
eindelijk in de „Verovering van het Brood” dat begrip in al zijn stoutheid verder uitgewerkt. Kropotkine ziet de oplossing
van de vraag of de aanstaande revolutie zal slagen, hierin, dat deze in staat zal
zijn alle burgers te voeden, te kleeden, hun woning te verschaffen enz.



„Men moet aan het volk dat in opstand is, het brood kunnen verzekeren en daarom gaat
de kwestie van het brood voor allen. Als zij opgelost wordt in het belang van het volk, dan zal de revolutie op den goeden
weg zijn …


„Onder deze omstandigheid is er slechts één oplossing, die van werkelijk praktischen aard is. Het is de erkenning van de uitgebreidheid van de taak die zich voordoet.”19






De nieuwe wijsheid die hier uit Kropotkine’s woorden straalt, is de zeer oude die
circa een veertig jaren voor dien door Marx was verkondigd, dat het proletariaat,
eenmaal meester van de leiding der produktie, deze planmatig zal moeten inrichten. Evenwel, niet „volgens de nieuwe beginselen”, zooals Kropotkine
verder aangeeft, maar volgens de nieuwe behoeften. Men richt geen maatschappij, d.w.z.
een gansche nieuwe produktiephase in de geschiedenis in, zooals men een vrijwillige
club of vereeniging constitueert, naar begrippen, zij het dat die nieuw of oud of
van middelbaren leeftijd zijn; in de inrichting eener maatschappij is men niet vrij,
deze moet, door de ontwikkeling harer behoeften, zich mogelijk maken.


Wat dan ook bij Kropotkine op den voorgrond staat is niet de historische ontwikkeling
van de noodwendigheid om den maatschappijvorm, die zich in alle opzichten overleefd
heeft, te vervangen door een andere, maar het is niets dan het revolutionaire experiment
(proefneming). Een experiment waarvan het slagen niet bepaald wordt door de historische
mogelijkheid, maar enkel door de hoeveelheid „idee”, die voorhanden is onder de menschen.


De arbeidersklasse zal, als zij eenmaal tengevolge van haar klassenstrijd tegen de
bourgeoisie de politieke macht veroverd heeft, de leiding van de produktie voor zich
moeten veroveren. Zij zal dan daarbij moeten te werk gaan op de manier zooals de bourgeoisie
ook te werk is gegaan, toen zij de leiding van de produktie (die zij wel is waar voor
hare groote revolutie reeds bezat, maar in welker volle uitoefening zij belet werd
door de tal van overleefde feodale instellingen die haren groei erg belemmerden),
langs politieken weg uit den weg ruimde. Dat is het historisch recht van iedere revolutie,
dat zij uit de noodzakelijkheid om weg te ruimen wat vervallen en hinderlijk is, geboren
wordt.


De „idee” dat revoluties ooit mislukt zouden zijn, is al even dwaas, als de idee zou
zijn, dat een onweer eens niet gelukken kon, of de utopische dwaasheid, dat de menschen
zelven in een historisch moment te bepalen zouden hebben, wat gebeuren zal en hoe de samenleving zal worden ingericht. Dit hangt af van de ontwikkelingshoogte der
maatschappij, en wat de menschen in het beste geval kunnen en wat zij dan ook als
de hun opgelegde taak doen, dat is ruimer baan helpen breken voor die ontwikkeling, gelijk zij zich juist in
dergelijke momenten het sterkst aan hun bewustzijn opdringt. Al het andere is overschatting
van de direktheid van het menschelijk kunnen in de geschiedenis en behoort tot het
rijk van de utopie.


Zien wij nu verder waar eigenlijk die revolutiedurf op neer komt, dan vinden wij dat
Kropotkine allesbehalve zulk een idealist is, als hij zich wel wil doen voorkomen,
die slechts stoutheid en durf als de voorwaarden tot het slagen van het experiment
noodig acht. Integendeel, voor het slagen van de revolutie stelt hij de volgende voorwaarden:



„Het is volgens ons noodig, ten einde praktisch te handelen dat het volk onmiddellijk
bezit neme van alle levensmiddelen, die zich in de gemeenten welke aan de revolutie
deelnemen bevinden; daarvan een inventaris opmake en sorteere, opdat zonder eenige
verspilling alles uit de opgehoopte hulpbronnen kan worden genoten, ten einde een
periode van crisis te voorkomen.20






Kropotkine is hier dus eensklaps de gansche oplossing gaan zoeken niet in den wil
van de menschen, of in de stoutheid van de „idee”, maar in de concrete mogelijkheid.
Hoe utopisch ook uitgedrukt, hier staat in ieder geval de gedachte voorop: als de
revolutie slagen wil, dan moeten de technisch-economische voorwaarden daartoe aanwezig
zijn. Zoo wordt het experiment door Kropotkine zelf eigenlijk herleid tot het praktische
overleg, tot de overweging van de mogelijkheid der revolutie, d.w.z. de vestiging
van een nieuwe produktiewijze. Hierin ligt het eigenaardige punt van tegenspraak tusschen
de revolutie-idee en de revolutie-noodzakelijkheid, die aan Kropotkine natuurlijk verborgen blijft. Hij gaat voort met zijn nieuwe economie,
die wij straks nog wat nader zullen bezien, te beschouwen als den grondslag van de
nieuwe maatschappij. En waarop komt ook deze eigenlijk neer? Op het oude stokpaardje
van het klein-burgerlijk verdeelings-socialisme, dat niet in eene voortontwikkeling van de produktie, maar in een betere
verdeeling het criterium van de ontwikkeling van de maatschappij zoekt; steeds reaktionair
en geenszins revolutionair.


Letten wij nu nog even op het voorafgaande, op de „stoutheid” van den „revolutionair”,
die volgens Kropotkine dan culmineert in deze eene kwestie: de revolutie moet te eten
hebben en te eten kunnen geven, opdat, gelijk Kropotkine het zelf uitdrukt, „de arbeiders
dan voor het eerst van hun leven zich eens zat zullen kunnen eten,”—dan zien wij dat
hier de kwestie tot een eenvoudige „maagkwestie” wordt teruggebracht. Hetgeen in ieder
geval veel meer praktisch is dan revolutionair. Zij wordt bij Kropotkine tot dat,
wat eenmaal een leider van de engelsche „chartistenbeweging” van haar zeide, dat zij
was een „kwestie van mes en vork.”21


Maar deze „praktische” toepassing van de stoutheid van het ideaal lijkt een ander
communistisch anarchist niet, die vindt dat hiermede het succes van de revolutie niet
gemoeid is. Voor hem toch begint zij juist daar eerst, waar zij voor Kropotkine ophoudt.
Het is Jean Grave, die zegt:



„Zeker, voor vele anarchisten houdt de kwestie hierbij op en het is dat wat hun tot
verschillende uitleggingen geleid heeft en tot discussies over het egoïsme, het altruïsme etc. Niets is zoo verklaarbaar als de maagkwestie, alleen, het zal een gevaar zijn voor het succes van de revolutie zelve, hierbij te
blijven staan, want aldus zou men ook geheel den socialistischen staat kunnen aannemen, die moet
en ook zal kunnen verzekeren aan een ieder de voldoening van zijn stoffelijke behoeften.


Zou de aanstaande revolutie hare verlangens beperken alleen tot de kwestie van het
materieele leven, zij zou riskeeren zich op een weg te begeven die tot de ontaarding leidt in een uitgebreide zich-zat-eterij
(saoulerie), die niet zal nalaten, als het feestmaal een keer is gevierd, de opstandelingen
over te leveren aan de reaktie van de bourgeoisie.”22






Kropotkine komt dan ook werkelijk boven het „ideaal” van den gemiddelden bourgeois
niet uit. Hij moge over collectivisten, roode en blauwe bourgeois nog zulk een groot
woord hebben; hij moge alle sociaal-demokraten nog zoo de loef afsteken in stoutheid
van „revolutie-idee” en in konsekwentheid van revolutionaire broodbedeeling,—zijn
ideaal is en blijft dat van een „rechtvaardiger verdeeling”, een verdeeling naar gelijkheid,
of wat ook, het is en blijft een verdeelingssocialisme, waarbij de kwestie van de
produktie eerst in de tweede plaats komt.


Kropotkine is nog geheel in den ban van de oude revolutiebeschouwing bevangen. Zijn
haat tegen het „Jacobinisme” is grappig-burgerlijk en zijn vrees dat, als het volk
niet sterk genoeg aandringt, de revolutie weer van voren af aan zal moeten beginnen,
is die van iemand die zulk een historische beweging altijd maar onder een zelfden
onveranderlijken vorm ziet.


Een geestverwant van Kropotkine evenwel heeft niet zooveel scrupules; hij pakt de
zaak „jacobinistischer” aan. Ziehier welke maatregelen deze „revolutionair” met een
valhoedje voorstelt te nemen (in zijn boek vet gedrukt):



„De organisatie der gewapende verdediging van de nieuwe orde van zaken, met benoeming
der tijdelijke chefs door de gewapende burgerij zelve.”






Dat is de door Kropotkine zoo bespotte herhaling van de „comité’s van publieke veiligheid”
e.d. uit de oude revolutie. Voorts wordt hier weer, zoo „tijdelijk” als het dan ook
mag zijn, „gezag” gelegd in banden van „chefs”. Verder:



„Het onmiddellijk arresteeren, overal waar ze te vinden zijn (natuurlijk, waar ze
niet te vinden zijn gaat dat moeilijk!), van alle leden der vroegere regeeringscolleges,
van ministers, troepen-kommandanten, politiechefs, alsmede van de parlementsleden van alle partijen.”23






Of hun ook het hoofd zal worden afgeslagen, zegt onze revolutionair in deze cents-prent-fantasie
over de komende revolutie er niet bij.



„Men zal hierbij van oordeel zijn, dat alleen voor het geval zulke personen voorloopig
in veiligheid zijn gebracht, zij niet de kern kunnen vormen van een tegenrevolutie.”






Dus alleen maar voor een tijdje achter slot en grendel, totdat de „revolutie” in veiligheid
is! Maar wij zijn er nog niet:



„Het onmiddellijk bezetten van post-, telegraaf- en telefoonkantoren, opdat deze geen
uur langer dan noodig is, in de handen van de funktionarissen der vroegere regeering
blijven (de arbeiders hebben natuurlijk dadelijk de noodige kennis van de organisatie
der bedrijven opgedaan!) Verder het bezetten van de redactiebureaux der groote reaktionaire
bladen (waarvoor? hunne redacteuren zitten immers in veiligheid?) en in het bizonder
ook van de geldbanken.”






Zien wij, na al dezen revolutie-humbug, eens een oogenblik de feiten onder de oogen,
dan wordt ons door niemand minder dan Kropotkine e.d. de feitelijke onmogelijkheid
hunner proletarische revolutie aangetoond.


In „de Verovering van het Brood” wordt met een overvloed van allerlei gegevens aangetoond hoe er aan eten, kleeding
en woning is te komen, maar niet hoe er aan de noodige hoeveelheid proletariërs is te komen, die deze „proletariërsrevolutie,” gelijk het bij den heer Cornelissen
heet, tot aan haar einde zullen moeten doorzetten, natuurlijk ook tegen een eventueele,
onder de beweging door steeds sterk aanzwellende contra-revolutie.


Want Kropotkine is een begeesterd aanhanger van de toeneming van het klein-bedrijf
in plaats van de concentratie van de nijverheid naar den groot-bedrijfsvorm; Kropotkine
neemt aan, dat de bourgeoisie zelfs véél sterker is dan het proletariaat.


In meergenoemde „Studie over de Revolutie” zegt hij o.a. te dien opzichte:



„De bourgeoisie vormt helaas! de meerderheid der natie—ten spijt van de zotten (denkelijk
onder zijn eigen geestverwanten) die een zoodanige opeenhooping van het kapitaal voorzien,
dat er spoedig, naar zij zich verbeelden, niet over zal schieten dan de massa’s proletaren, geregeerd door een half dozijn kapitalisten.”24






En wat blijkt hem: dat in Frankrijk haast de kleinste helft, 17 van de 37 millioen
menschen, bezitters zijn, die „leven van den arbeid van anderen”; in Engeland 15 van
de 36 millioen menschen. Of en in hoeverre deze berekeningen juist zijn, blijve hier
voor rekening van Kropotkine, maar er blijkt althans dit uit, dat hij zelf zeer duidelijk
toegeeft dat, gelijk de zaken thans staan, de groote meerderheid belang heeft bij den kapitalistischen gang van zaken. Wij, verstokte sociaal-demokraten, zijn
dat nu eens niet met den praktischen Kropotkine eens, maar wij zijn dan ook niet waard een „revolutie,”
zooals de communistische anarchisten ze willen, mede te helpen „en scène zetten.”


Verder: Kropotkine is voorstander van „decentralisatie” van de nijverheid, niet alleen
nà de revolutie, maar ook daarvóór. In „Landbouw en Industrie,”25 een overwegend economisch werkje, verwijt hij o.a. Marx en den sociaal-demokraten,
dat zij maar niet willen zien „naar de geweldige vermeerdering van het aantal kleine
kapitalisten en de fortuinen van de middelklasse,” en dat zij van een „noodzakelijke
concentratie van bedrijven” blijven spreken. Dit alles bewijst genoeg, wat soort revolutie Kropotkine zich voorstelt, nl. eene, waarbij de voorwaarden geenszins liggen
in den aard van de ontwikkeling der maatschappij, maar in hetgeen den menschen door
het hoofd spookt. Geen vervolmaking van hetgeen reeds overal in de maatschappij zichtbaar
groeiende is: de gemeenschappelijke bedrijfsvorm als technische en economische noodzakelijkheid,
maar eenvoudig een terugdringen van die ontwikkeling, een terugschroeven van de verhoudingen tot
op het peil van het klein-bedrijf.


De „idee” van de revolutie zal dan zeker moeten doen wat de maatschappelijke omstandigheden
niet veroorloven zullen.


Deze gansche revolutie-idee is een uit het verleden gegrepen utopische gedachte, waarvan
dit niet de minst komieke zijde is, dat zij zich zoo bij uitstek „praktisch” vindt.







Communistisch individualisme.


„De menschheid wankelt sedert hare schepping als een dronkaard tusschen het communisme
en den eigendom heen en weer.”


Proudhon.






„Het anarchisme leidt tot communisme en het communisme tot anarchisme, het eene zoowel
als het andere, vormen niets dan de uitdrukking van de albeheerschende tendenzen in
de moderne samenleving, het streven naar gelijkheid.”


Aldus Kropotkine, in zijn verklaring van de beteekenis van het communistisch anarchisme.26 Men zou even goed kunnen zeggen: desorganisatie leidt tot organisatie, bijgevolg
zijn desorganisatie en organisatie twee uitdrukkingen van het streven naar éénheid.
Maar, hetgeen door Kropotkine eigenlijk bedoeld wordt, is dat er voor de ontplooiing
van de vrijheid van den individu alleen onder het communisme mogelijkheid bestaat.
Dat is zeker niet overeenkomstig de leer van Proudhon, naar Kropotkine’s eigen verklaring
„den vader van het anarchisme,”27 die het communisme niet alleen bij zekere gelegenheid „de religie der ellende” genoemd
heeft,28 maar voor wien juist de kern van het privaat-bezit, een onvoorwaardelijke noodzakelijkheid voor de vrijheid van de persoon is geweest.


Dat is mede het oordeel van den proudhonistischen anarchist Auban-Mackay. Deze toch
zegt:



„Ik wil trachten te bewijzen hoe onvereenigbaar verschillend de wereldbeschouwingen zijn van communisme en anarchie, ook in al hunne gevolgen”…29


„Verdrijft den onrechtmatigen eigendom, d.w.z. verdrijft het daardoor, dat gij zelf bezitters wordt. Dat is de eenige weg om het werkelijk
„af te schaffen,” de eenige verstandige, rechtvaardige en tevens de weg van vrijheid.”30






Noch Stirner, noch Proudhon, noch Mackay-Auban zijn dus van de meening van Kropotkine
e.d.; hun meening is veeleer diametraal daaraan tegenovergesteld. De apodiktische
uitspraak van Kropotkine lijdt dus, naar men ziet, ook onder anarchisten wel eenigen
twijfel. Inderdaad is deze twijfel zeer gegrond; zelfs waar de anarchisten op het
voetspoor van Kropotkine heel veel communistisch water in den individualistischen
wijn gedaan hebben, wordt die twijfel daarmede geenszins opgeheven.


Waar het bij Kropotkine om gaat, is, niet minder dan bij de voorloopers van de privaat-kapitalistische
aera van ontwikkeling die met de 18e eeuw inzette, om het persoonlijk geluk van den
individu, om het grootst mogelijk persoonlijk geluk voor het grootst mogelijk aantal,
gelijk deze voorloopers van de onbeperkte heerschappij van de bezittende klasse het
uitgedrukt hebben.


Ook hiermee is deze communistisch-anarchistische literatuur tot een dekadente gestempeld:
het communisme ziet zij niet komen als een economische en technische noodzakelijkheid,
maar als een uiting van „gerechtigheid,” van „gelijkheid,” en opdat de persoon in
zijn volle heerlijkheid kunne stralen.


Ook de socialistische utopisten van het begin van de vorige eeuw, ook de ideologen
van de soort als Gracchus Baboeuf bijv., gingen van zoodanige „gerechtigheids”- en
„gelijkheids”-overwegingen uit. Maar zij konden niet zien, dat de maatschappelijke
ontwikkeling vóór alles haar loop moest hebben en dat het communisme niets dan de
economisch en technisch noodzakelijke konsekwentie kon zijn van een kapitalistische
produktiewijze, die vooraf moest gaan, niet om aan te toonen dat het communisme een
meer rechtvaardige vorm van voortbrenging was, maar om dien eerst recht mogelijk te maken.


Het is hier weder hetzelfde geval als met de revolutie-idee: voor de burgerlijke en
voor de anarchistische ideologie hangt het bereiken van een historische omwenteling,
het „invoeren” van een maatschappijvorm, in de eerste plaats er van af, dat alle menschen
goed overtuigd zijn van haar nut. Van het willen dus. In werkelijkheid stoort de ontwikkeling
van de maatschappij zich geenszins aan die idee, maar gaat haar eigen gang. En eerst
op een zeker punt harer ontwikkeling toont zij aan, dat een andere vorm meer en meer
noodzakelijk wordt: zij schept dan zelf de mogelijkheid daarvoor.


Nakomers als Kropotkine etc. hebben geenszins hetzelfde historische recht als zij,
die het kapitalisme in zijn volle ontwikkeling nog niet zien konden, en, wijl zij
slechts vóórgevoelden dat de kapitalistische maatschappij door de concurrentie-verhoudingen
die zij schiep de menschheid ten verderve zou moeten voeren, tot een beroep op de
gerechtigheid hunne toevlucht namen.


Kropotkine doet dat ook wel, maar hij doet nog iets anders. Hij neemt bovendien, om
een communisme te verkregen zooals het hem lijkt, zijn toevlucht tot het kleinbedrijf.
Hij denkt eenvoudig allerlei gesplitste en gedecentraliseerde bedrijfsvormen uit,
ten einde het anarchisme te kunnen verbinden aan het communisme. Dat is de kern zijner
kleinburgerlijke revolutiebeschouwing geweest, dat is ook de kern van zijn communisme,
dat hij zich niet onder geconcentreerde bedrijfsvormen denken kan, maar utopisch-willekeurig
onder verhoudingen, die in alle deelen een teruggang naar overleefde klein-bedrijfsvormen
zijn te noemen. Dáárop komt de „stoutheid” van deze economie neer!


Van Kropotkine e.t.q. geldt wat het „Communistisch Manifest” onder hoofdstuk III zegt van den nawas der
Utopisten:



„Waren daarentegen de makers dezer systemen ook in vele opzichten revolutionair, zoo
vormen hunne scholieren telkenmale reaktionaire sekten. Zij houden aan de oude beschouwingen
der meesters vast tegenover de historische voortontwikkeling van het proletariaat.
Zij zoeken dus konsekwent den klassenstrijd weder af te stompen en de tegenstellingen te overbruggen. Zij droomen nog steeds van
de proefsgewijze verwezenlijking hunner maatschappelijke utopieën.”31






Ten aanzien van den staat staan Kropotkine c. s. in den grond op niet minder klein-burgerlijk
standpunt. Kropotkine zelf verraadt ons de afkomst van den afkeer voor den staat nergens
zoo sterk als in de volgende karakteristieke mededeeling:



„In den strijd tusschen individu en staat, staat het anarchisme, doordien het het werk van zijn voorgangers uit de 18e eeuw voortzet, aan de zijde van de maatschappij en tegen de staats-autoriteit, die ten gevolge
van historische oorzaken de eerste beheerscht.”32






Deze beschouwing van den staat, als een sta-in-den-weg voor de maatschappelijke ontwikkeling,
was eveneens een karakteristieke eigenschap van de wegbereiders van het kapitalisme
en van de verdedigers van de kapitalistische produktie als het systeem dat de volle
verantwoordelijkheid van de persoon voor zijn daden, de volle vrijheid van de ontplooiing
van den individu zou brengen. Kortom, van die verdedigers van de bezittende klasse,
die haar stelsel voorstelden als het eenige dat leiden kon tot de „sociale harmonie.”
Dat is sinds Adam Smith tot Bastiat, dus van de 18e tot diep in de 19e eeuw, het standpunt
van de burgerlijke economie geweest. Het communistisch anarchisme is nergens oorspronkelijk.
Op elke schrede die het doet ontmoet men oude kennissen, die òf van zuiver manchester-kapitalistischen
huize zijn òf van de utopische familie.


Het criterium van de voorloopers van het kapitalisme was: de individu en zijne behoeften.
Dat kon niet anders omdat juist dit kapitalisme bestemd was om aan een individualistische
levens- en wereldbeschouwing te beantwoorden. Het was bij hen een uit de gansche opvatting
van de maatschappij logisch volgende konsekwentie.


De communistische anarchist evenwel stelt als het criterium van zijn communisme precies
denzelfden individu en zijn behoeften. Zoo Jean Grave:



„Inderdaad, de anarchisten die het communisme voor zich opeischen, erkennen in de
eerste plaats, dat de individu niet op de wereld is om de samenleving; maar dat, integendeel,
deze zich heeft geformeerd, om het gene gemakkelijker te maken zich te kunnen ontwikkelen.”33






Hier komt het oude principieel-liberale standpunt, zoo duidelijk als het kan, om den
hoek kijken: de gemeenschap bijzaak, het individu hoofdzaak, de eerste is er om de
laatste nuttig te zijn. Wat volgt is nog duidelijker:



„Het is zeer begrijpelijk dat, wanneer een zeker aantal individuen zich groepeeren
en hunne krachten vereenigen, zij dat zullen doen met het doel om een grooter opbrengst
van produkten te erlangen en om minder krachten te verspillen. Zij hebben daarbij
geenszins de bedoeling om hun initiatief, hun wil, hunne individualiteit op te offeren, bloot om den wille van een innerlijkheid die niet bestond vóór hunne
vereeniging, die weer verdwenen zal zijn met hunne verspreiding.”34






Op een andere plaats legt deze communistische anarchist nog eens den nadruk op dat
individueele in het communisme, wat wel het best dat soort communistisch anarchisme
kenschetst. Daar zegt hij o.a.:



„Het individueele initiatief alleen kan het succes van de revolutie verzekeren. Elke centralisatie is een rem
voor de uitbreiding van de nieuwe denkbeelden; in plaats van te pogen het te belemmeren,
moet men, integendeel, werken aan zijn vrije ontplooiing.”35






Zoo, en principieel niet anders, hebben het ook de vóórloopers der kapitalistische
productiewijze gemeend, toen zij op dezelfde en dergelijke gronden het kapitalistische
stelsel van de „vrije” exploitatie en het „vrije” spel der economische krachten verdedigden,
als het eenige dat met het „persoonlijke initiatief” werkelijk te vereenigen was.
Waar dit op uitgeloopen is weet men.


Voor nog een ander apostel van het moderne anarchisme is zelfs de produktievorm absoluut
bijzaak. Hij heet Jacques Mesnil en laat zich over deze kwestie als volgt uit:



„Men beweert dat deze (toekomstige) vorm communistisch zal zijn. Dat kan, maar dat is niet noodzakelijk. Noodzakelijk is dat de autonomie van den individu erin
gewaarborgd zij, want dat begrip autonomie (’t is gelukkig maar ’n „begrip”) behoort ons thans en
is onafscheidelijk van ons geworden.”36






De natuurphilosophie van de 18e eeuw, waaruit volgens Kropotkine het anarchisme geboren
is, stond bij de verdediging van het privaat-kapitalisme op den bodem van het z.g.n.
„natuurrecht.” Dat recht grondde zich op „de natuur van den mensch” en deze „natuur”
werd dan geheel in overeenstemming bevonden met de eigenschappen van den kapitalistischen
„bezitter.” Zoo concipieerde deze school éérst een sociale philosophie, om daarna,
uitgaande van den abstrakten mensch dien zij zich gevormd had, het kapitalisme het
eenig-mogelijke produktiestelsel te vinden dat met deze ideeën in overeenstemming
was.


Onze anarchistische communisten zouden geen compleete dekadenten van dat natuurrechtelijk
liberalisme en van deze natuurphilosophische school van de „ware natuur” van den mensch
zijn, als ook zij niet een beroep op die natuur deden. Jean Grave zegt:



„De anarchisten, zich stellende op den grondslag van de ware natuur van den mensch, op de werkelijke uitkomsten van de associatie, zien in de menschheid niets dan een
groot veld van evolutie, dat aan ieders temperament, aan ieders gedachte, aan elk denkbeeld de plaats aanbiedt zich vrijelijk te ontwikkelen
naar hunne verwantschap …


Laten wij de individuen vrij om zich-zelf te vinden, laten wij hunne ideeën aan het
licht doen komen en wij zullen zien dat al het aarzelende, alle dwalingen zich van
zelf zullen herstellen door hun eigen onverdragelijkheid en dat zij plaats zullen maken voor de onderlinge verstandhouding en het harmonische
funktioneeren van al onze geschiktheden.”






„Laat gaan, laat waaien.” Zoo riepen de natuurrechtelijke voorvechters van het kapitalisme
in de 18e eeuw met luider stem. „Laat de menschen hun zaken zelf opknappen, geen inmenging
van den staat, geen bemoeiing van derden.” Onze „theoretische” communistische anarchisten
roepen het hun nu nog na. Maar in ieder geval is er dit verschil, dat de voorloopers van het privaat-kapitalisme
in de 18e eeuw een zeker historisch recht hadden met hunne abstrakte persoon en diens
vrije initiatief. Het was in ieder geval een eisch van noodzakelijkheid voor het zich
ontwikkelende kapitalisme dat het door deze theorieën een rechtvaardiging en een steun
kreeg. Het kapitalisme was noodzakelijkheid en de ontwikkeling van de vrije exploitatie
moest als een scherpe tegenstelling geplaatst worden tegenover de resten van het feodalisme,
waartegen het kapitalisme in de 18e eeuw nog fel had te kampen: een overleefd gildewezen,
belemmeringen van economischen en politieken aard uit het mercantiele tijdperk, tollen,
lasten etc. op industrie en handel. De bemoeiing van den staat (trouwens van gansch
anderen aard dan die later een economische eisch is geworden tot bescherming van den
zwakke in den concurrentiestrijd) moest eerst tot een minimum worden teruggebracht.
Dat alles was economisch noodzakelijk en als de sociale philosophie en economie van
de 18e eeuw overdreef, dan was dit omdat zij, zich ten deele baseerende op een theorie,
zonder eenige ervaringswetenschap op sociologisch terrein, haar doel voorbij moest
schieten.


Een zoodanig historisch recht kan het individualistisch communisme van onze dagen
niet alleen niet meer voor zich vindiceeren, maar het is eenvoudig belachelijk om,
nu de ervaring van een eeuw juist het tegenovergestelde als een eisch van de ontwikkeling
geleerd heeft, nog steeds vast te houden aan fossiele (versteende) begrippen.


Als men, gelijk de kleinburgerlijke utopie van de communistische anarchisten dat gebiedt,
de ontwikkeling van de maatschappij zich achterwaarts ziet bewegen, dan blijft er
voor het communisme als toekomstigen bedrijfsvorm geen enkelen logischen grond over.
Kropotkine weet dan ook geen enkele dwingende noodzakelijkheid voor zijn communisme
op te geven:



„Wij meenen bovendien dat het communisme niet alleen wenschelijk is, maar dat de huidige
maatschappijen, gebaseerd op het individualisme, gedwongen zijn gestadig tot het communisme
zich te ontwikkelen.”






Deze meening vindt men evenwel nergens toegelicht op andere dan de reeds vroeger genoemde
gronden van consumptieven aard, gronden dus van verdeeling waarop van ouds het kleinburgerlijk,
utopisch socialisme reeds verdedigd is.


Nemen wij hier nog eens een proefje van de „stoutheid” der staathuishoudkunde bij
Kropotkine:



„In de economie verdedigt het anarchisme de overtuiging dat de tegenwoordige euvelen
minder gezocht moeten worden in het feit dat de kapitalist zich de „meerwaarde” of
de zuivere winst toeëigent, dan wel daarin dat deze meerwaarde of zuivere winst mogelijk is. Deze bestaan inderdaad slechts omdat millioenen menschen letterlijk zich niet
voeden kunnen, zonder hunne krachten of hunne intelligenties tot een prijs te verkoopen,
welke de vorming van meerwaarde of zuivere winst eerst mogelijk maakt. Op deze gronden
gelooven wij, dat het in de economie alleen hierop aankomt, het hoofdstuk consumptie
te bestudeeren, en dat het bij een sociale omvorming eene eerste vereischte is, de
consumptie zoo te organiseeren, dat woning, voedsel en kleeding voor elkeen is verzekerd.
De produktie zal dan zoodanig moeten worden georganiseerd, dat vóór alles de eerste
behoeften van ieder individu bevredigd worden.”37






Zooals men uit deze economische wijsheid weder ziet, heeft Kropotkine geenszins zooveel
vertrouwen in dien verantwoordelijken, souvereinen individu. Liever eerst maar de
kost; idealisme, stoutheid en durf voeren ook bij Kropotkine niets uit als er geen
voedsel is. Maar dit is hier nu de hoofdzaak niet.


Daar is vooreerst die kostelijke vermenging van „meerwaarde” en „zuivere winst,” die
bewijst dat de geleerde Kropotkine het a. b. c. van de meerwaarde-theorie, zooals
de klassieke economie ze aangaf en zooals die voor de typische groot-industrieele
kapitalistische produktiewijze door Marx is voortontwikkeld, nog niet kent. Zoo schrijft
men met een zeker gezag over economie en weet niet, dat de vorming van meerwaarde
een proces is dat niet juist uit de kapitalistische produktiewijze volgt, maar dat
aan alle produktievormen eigen was en dat ook een communistische maatschappij een overschot zal moeten vormen, bestemd om te dienen tot voortontwikkeling
van de produktie.


Zoo maakt men den menschen wijs, dat men iets „nieuws” in de economie heeft te zeggen,
als men in zeer verwarde termen de oude consumptie theorie verkondigt. Zoo komt men
tot „stoute” conclusies, met „durf” geconstateerd, als men zijne „sociale vervorming”
van de maatschappij wil doen bepalen door de „consumptie.”


Alleen maar is het wezenlijk jammer dat deze „nieuwe economie” van het anarchisme
zoo laat komt. Wat men haar dan ook trouwens wel kan aanzien; ze is zelfs verouderd.


Het anarchisme en niet minder het communistisch anarchisme, leeft bij de gratie van
de tradities van het klein-bedrijf en bij de neiging om de klein-industrie zooveel
mogelijk te behouden. De werkelijke ontwikkeling van de nijverheid evenwel slaat aan
deze verwachtingen zoo goed als geheel den bodem in.


Raadplegen wij een der beste kenners van de toestanden waaronder het klein-bedrijf
in Duitschland verkeert, Prof. Karl Bücher, dan vinden wij vijf gevallen opgesomd
die over het noodlot van de klein-handwerks industrie beslissen:



	1e. Verdringing van het handwerk door gelijksoortige fabrieksproducten.


	2e. Inkrimping van zijn produktie-gebied door fabriek of grootmagazijn.


	3e. Aanpassing van het handwerk aan de groote onderneming.


	4e. Verarming van het handwerk door verschuiving in de behoeften.


	5e. Neerdrukking van het handwerk tot huis- en sweating-arbeid door het magazijn.38





Het is merkwaardig dat Bücher het typische klein-bedrijf alleen nog voor het platte
land een zekere mate van toekomstig leven kan voorspellen.39


Het klein-bedrijf wordt van steeds minder beteekenis in de voortbrenging. De Rijksstatistiek
van Duitschland onderscheidt alléén-bedrijven en bedrijven die met hulp worden uitgeoefend. Terwijl de statistiek
over 13 jaren loopt (1882–1895) en de industrieele bevolking in dit tijdsverloop van
6.396.465 gestegen was tot 8.281.230, was het aantal bedrijven gedaald van 1.222.139
op 1.172.140. Voor deze vermindering leverden de alléén-bedrijven het grootste contingent:
van 755.175 in 1882 op 674.042 in 1895.


Daarentegen vermeerderden de bedrijven met 51–200 arbeiders met 88%, die met meer
dan 1000 arbeiders zelfs met 103%.


In ’t geheel is het aantal werklieden in dergelijke ondernemingen gestegen: van 158.735
op 320.710.


Nemen wij de ontwikkeling alleen voor Pruisen dan komen we tot het volgende beeld:






	Aantal werkzame personen. 
	 1882 
	 1895






	In handwerksbedrijven (met elk 1–18 arb.) 
	 1.997.633 
	 2.075.619



	In kleine fabrieken (met elk 11–50 arb.) 
	 430.278 
	 747.146



	In groote fabrieken (met meer dan 50 arb.) 
	 962.383 
	 1.734.884









Een stijging van de industrieele bevolking is dus in alle drie klassen waar te nemen,
maar die stijging is des te opvallender naarmate het bedrijf grooter is. In de kleine
bedrijven was de stijging 4%, in de middelbedrijven 74% en in de groote 80%.


Die verdringing van het handwerk en de manufactuur door het machinale bedrijf komt
ook nog in de vermeerderde toepassing van de stoomkracht aan het licht. In het jaar
1875 waren er 25.132 ondernemingen met machinebedrijf, die tezamen 1.055.750 paardekrachten
representeerden; in 1895 daarentegen 146.353 zoodanige bedrijven met een totaal vermogen
van 3.399.282 paardekrachten.


Nog duidelijker wordt, wat Duitschland aangaat, het beeld der ontwikkeling als wij
het van 1875 af beschouwen:







	 
	 1875 
	 1895 
	Toename in procenten:






	zelfstandigen 
	 2.945.084 
	 2.948.821 
	 0.13



	loon-arbeiders en beambten 
	 3.634.867 
	 7.320.448 
	 101.41









Men ziet hoe, in slechts twintig jaren, het cijfer van de „zelfstandigen” in de nijverheid
zoo goed als niet is gestegen (er worden bovendien ook nog filiaalhouders en leiders
van bedrijven onder begrepen), terwijl het aantal loonarbeiders gedurende dit tijdperk
verdubbeld is.


De leidende rol van de groot-produktie wordt ook nog door enkele andere cijfers bewezen.
Zoo waren in 1895 van de 1000 personen die werkzaam waren in de steenkolenwerken:
998 arbeiders; in de bietsuikerfabrieken: 994; in de staal- en ijzerfabricage: 978.
De stoommachinefabricage had er 956 in 1895 tegen 916 in 1882; de katoenspinnerij
928 tegen 840 in 1882; porceleinfabricage 889 tegen 814; wolspinnerij 780 tegen 606;
wagenmakerij en rijwielfabricage 777 tegen 711; de blikwarenindustrie 720 tegen 528;
de katoenweverij 672 tegen 455; de wolweverij 638 tegen 455; de zijdeweverij 573 tegen
178.


Ook van de concentratie der bedrijven tot meerdere bedrijven in het groot-bedrijf
vereenigd, volge hier nog een kort beeld in cijfers:


Rekent men alle ondernemingen, welke meerdere industrieën in zich bevatten, als totaal-bedrijven,
dan bedroeg hun aantal in 1895: 89.201, slechts 2.9% van de hoofdbedrijven, doch er
waren daarin niet minder dan 1.696.120 personen en 1.209.280 paardekrachten in vereenigd.


Bijzonder merkwaardig is in het industrieele België de ontwikkeling in dit opzicht.
In de 41 bedrijven, die ieder meer dan 1000 arbeiders hebben, concentreert zich 10%
van de gansche industrie-bevolking; 42% zijn bij 1854 naamlooze vennootschappen aan
het werk, wat gemiddeld 149 per bedrijf geeft. Terwijl de bevolking met 50% is gestegen, leverde voor sommige hoofdindustrieën
de concentratie in 40 jaren het volgende beeld op:






	BEDRIJVEN: 
	TOENAME (PROC.):






	steengroeven 
	 242 %



	kolenproduktie 
	 405 %,, 



	katoen en wol 
	 527 %,, 



	ijzerovens 
	 726 %,, 



	bouwondernemingen 
	 846 %,, 



	linnen- en hennepfabrieken 
	 1108 %,, 



	glasblazerijen 
	 2321 %,, 



	suikerfabricage 
	 3700 %,, 









Maxweiler40 berekende, naar aanleiding van de resultaten der beroeps- en bedrijfsstatistiek van
België in 1896, dat 1⁄10 gedeelte van het gansche aantal bedrijven boven de 50 arbeiders
telt: 1650 bedrijven. Deze hebben met elkander: 400.000 arbeiders van het totale aantal
van 670.000; 6⁄10 werkt dus bij 1⁄10 van de industrieele ondernemingen; ¼ van het
aantal arbeiders werkt alleen in de reuzenindustrieën, de bedrijven n.l. met méér
dan 500 arbeiders.


Nog een enkel voorbeeld uit een ander industrieel land.


In Saksen telde men in 1895: 703.568 mannelijke personen in de industrie. Waarvan:





	zelfstandigen: 
	152.648 
	



	 inbegrepen: 
	 40.125 
	uit de huisindustrie




	 totaal: 
	112.523 
	








Dus 1⁄7 der industrieele bevolking had maar een zelfstandig bedrijf in de industrie.


Amerika wordt hier nu eens niet in oogenschouw genomen, omdat daar het feitelijke
klein-bedrijf niet eens meer een rol speelt.


Willen wij daarbij een beeld hebben van de toenemende industrialiseering der nijverheid, dan zijn de volgende cijfers van belang:



 Verbruik van steenkolen:




	 
	1860: 
	1899:






	millioenen kilogram: 
	137.720 
	720.669










Verbruik van ruwijzer:




	 
	1860: 
	1899:






	millioenen kilogram 
	7360 
	32.400










Staalproduktie van enkele landen in tonnen van 1000 kilogram:




	 
	1880: 
	1899:






	Ver. Staten: 
	1.287.983 
	10.702.209



	Duitschland: 
	 624.418 
	 6.290.434



	Engeland: 
	1.341.690 
	 4.933.010



	Rusland: 
	 295.568 
	 1.250.000









Er blijkt uit al deze statistieken dus wel sterk genoeg dat het kleine en het dwergbedrijf,
de idylle van Kropotkine, in geen enkel opzicht meer een eenigszins belangrijke rol
vervult in de algemeene produktie.


Ook de huis-industrie, het broeinest van de ellendigste arbeidersverhoudingen die
maar bestaan kunnen, omdat zij aan elke wettelijke contrôle ontsnapt, staat in industrieel
ontwikkelde landen onder het groot-kapitaal. Zoo zijn er in België over de 100.000
arbeiders (74.064 mannen en 38.938 vrouwen) werkzaam in de huisindustrie voor 6000
werkgevers.


Voor Zwitserland berekende in 1880 Ad. Braun 100.000 huisindustrieelen, omstreeks
19% van de gansche in de industrie werkende bevolking, hoofdzakelijk over drie voorname
industrieën loopend: horloge-makerij, zijde-weverij en kantmakerij.


De horlogemakerij, van ouds een bolwerk van huisindustrie, telde in 1888: 44.147 arbeiders,
waarvan in etablissementen die onder de fabriekswet vallen:






	1880: 
	1888:






	10.173 
	11.961









In de zijde-weverij waren in 1888 gezamenlijk 9982 mannelijke en 37.090 vrouwelijke
personen werkzaam. Volgens de ambtelijke statistiek waren er fabrieksarbeiders in
de zijde-weverij van de gezamenlijke arbeiders van het mannelijk geslacht 3018; vrouwelijk:
11.025, te zamen:






	1888: 
	tegen 
	1880:






	14.043 
	 
	7930









De broderie, een gewichtige tak van industrie in Zwitserland, werd vroeger uitsluitend
huisindustrieel gedreven; sedert lang deed ook daarin het machinale bedrijf zijn intocht.
Wat het volgende bewijst:






	 
	In fabrieken: 
	Huisindustrie:






	knapen 
	beneden 16 
	jaren 
	 292 
	1386



	meisjes 
	beneden,, 16,,  
	jaren,,  
	 863 
	1766



	knapen 
	van 16–18 
	jaren,,  
	 131 
	 —



	meisjes 
	van,, 16–18,,  
	jaren,,  
	 995 
	 —



	ongehuwden 
	boven 18 
	jaren,,  
	3653 
	7038



	vrouwen

	1812 
	4243




	 totaal: 
	7746 
	14.433









Zoo wijkt het handwerksbedrijf zelfs uit zijn laatste toevluchtsoord, de huisindustrie,
en waar zij nog tiert, is het zoo goed als overal ten koste van hen die er in werkzaam
zijn, van hun gezondheid, hun leven, hun levensvreugde en hun kroost.


De conclusie waartoe prof. Werner Sombart na een diepgaand onderzoek omtrent de situatie
van de huisindustrie in onzen tijd is gekomen, luidt als volgt:41


„Men weet in onzen tijd dat de huisindustrie wezenlijk er toe dient om de voorschriften
van de arbeidswetgeving te ontduiken en de organisatie van de arbeiders in beroepsvereenigingen
te verzwaren. De huisindustrie is in de meeste gevallen tegenwoordig niet alleen een bron van ellende voor degenen die in haar werken,
maar wat nog veel slimmer is, een rem voor de ontwikkeling op het gebied van de industrie
in haar geheel, juist hierdoor, omdat zij het streven verijdelt wat aan een bescherming
der arbeiders en aan de vakbeweging ten grondslag ligt, en welks zegenrijke werking
niet alleen de verheffing van den oogenblikkelijk werkenden arbeider is, maar voor
alles een bespoediging van den economischen vooruitgang.”


Het is dan ook een geheel valsch beeld dat Kropotkine zich van de ontwikkeling maakt
en het is een reaktionaire gedachte van hem, dat de industrieele ontwikkeling tot
de klein-bedrijfsvormen zou kunnen terugkeeren, alleen omdat de phantastische kleinburgerlijkheid
van het communistisch anarchisme dit zoo wil.


Met de geweldige ontwikkeling van de groot-industrie is het ideaal van dit klein-burgerlijk
utopisme ganschelijk verdwenen. Het krampachtige vasthouden aan allerlei heel of half
overleefde vormen van klein-bedrijf, gepaard met klein-landbouw-bedrijf, is de ruggegraat
van Kropotkine’s verwachting van „decentralisatie” van de industrie, m.a.w. van de
verwachting dat de ontwikkeling door middel van de revolutie op zekeren dag rechtsomkeert
zou gaan maken.


In Kropotkine’s anarchisme zijn dan ook zeer duidelijk drieërlei verschillende soorten
te onderscheiden: de proudhonist, die de toekomst in de klein-industrie met wederzijdsche
hulp ziet; de individualist, die zich de phantasie van een vrije persoon schept; en
de utopist, die een phase van de maatschappelijke ontwikkeling wil teruggaan. Uit
deze drie hoofdelementen is het communistisch anarchisme samengesteld:


Hoeveel zuiverder in zijn uitingen is daarentegen het anarchisme van de oudere school,
de individualistische verbinding van Stirner’s eenling met Proudhon’s persoonlijken
eigendom. De waardige zoon van „vader” Proudhon, Carrard Auban, zegt in een twistgesprek
tot Trupps, zijn vriend den communistischen anarchist:



„Gij lieden ziet niet dat het juist het eigendom is, hetwelk ons afhankelijk maakt
en gij ziet niet dat het derhalve alleen noodig is, de baan vrij te maken tot het verkrijgen ervan, om de wanverhouding tusschen
heeren en knechten op te heffen …”42






Of, als men wil, een nog origineeler anarchist, Benj. Tucker, die onder de economische
voorwaarden die het anarchisme zullen mogelijk maken, verstaat: „klein-grondbezit,
handelsvrijheid, bankvrijheid en een verdeeling van den eigendom, waarbij aan een
ieder de opbrengst van zijn arbeid is gewaarborgd.”43 Een sociaal programma dat iedere liberaal en vrijzinnig-demokraat zonder eenige bedenking
dadelijk onderschrijven zal.


Aldus wordt in en door de ontwikkeling van de theorie bij de anarchisten van de verschillende
richtingen het anarchisme ad absurdum (tot het belachelijke) gevoerd. En dit is werkelijk niet te verwonderen, immers het
uitgangspunt is en blijft de individu en zijn vrijheid, zoodat men voor een eenigszins
houdbare fundeering van het stelsel slechts de keus heeft tusschen twee maatschappelijke
vormen: de liberale vorm van de vrijheid van den individu en het persoonlijk eigendom,
of de ouderwetsch klein-burgerlijke vorm van het klein-handwerk en het over ’t land
versnipperde bedrijf vereenigd met klein-landbouw.


Wat blijft er over van het anarchistisch „ideaal”?












1 Friedrich Engels, „Anti-Dühring,” Blz. 112–113. Dietz, Stuttgart 1894. ↑

2 Ibid, blz. 113. ↑

3 Zoo ook in „God en de Staat”, bladz. 65–66. „De wetenschap”, zegt hij daar, „is onveranderlijk, onpersoonlijk … het leven is geheel vluchtig en voorbijgaand”… Bakoenine behoorde
tot de vele Hegelianen, van wie de wijsgeer zelf getuigd zou hebben, dat zij hem niet
begrepen hadden. ↑

4 „Autoritair en Libertair Socialisme”, Amsterdam bij Ph. Oudkerk 1897, bladz. 76. ↑

5 Domela Nieuwenhuis, ibid., bladz. 76. ↑

6 „Autoritair en Libertair Socialisme”, bladz. 96. ↑

7 „Das Elend der Philosophie”, (uitgaven van 1892, Dietz, Stuttgart,) bl. 163. ↑

8 „Autor. en Lib. Soc.” bladz. 96. ↑

9 Chr. Cornelissen „Op weg naar een Nieuwe Maatschappij,” bladz. 242. Ongeveer dezelfde
beginselen heeft deze schrijver neergelegd in een brochure: „Directe Actie, Zelf Doen”
(Amersfoort, P. M. Wink). ↑

10 Die Klassenkämpfe in Frankreich, 1848–1850. Berlin 1895, blz. 20. ↑

11 „Studie over het Anarchisme van de Daad” van Mr. F. B. Enthoven. Amsterdam 1901 (academisch
proefschrift), bladz. 116 e.v. ↑

12 Tolstoï zelf geeft, op pag. 76–77 van zijn boekje „Moderne Slavernij” (’s Hage, drukkerij
„Vrede”, 1901), een rééks van dingen op die men volgens het stelsel weigeren moet.
Daaraan houdt geen enkel „Tolstoïaan” zich evenwel. ↑

13 Zie: „Moderne Slavernij” bladz. 64 enz. ↑

14 Dito van bladz. 13 tot 40. ↑

15 „Der freie Arbeiter” van 27 Februari 1904, het orgaan van de allerjongste anarchistische fraktie in Duitschland,
onder leiding van Dr. Friedeberg. ↑

16 P. Kropotkine: „Een Studie over de Revolutie” vertaling van H. J. v. S. (zonder jaartal en uitgever), bladz. 11. ↑

17 Ibid. bladz. 14. ↑

18 Ibid.,, bladz.,,  11. ↑

19 „La conquête du pain,” pag. 69–72. ↑

20 „La conquête du pain,” pag. 72. ↑

21 In November 1833 vond in Kersal Moor een vergadering van meer dan 200.000 menschen
plaats, waarin de predikant Stephens, een van de leiders van beroemde chartisten-beweging
(1836–1847) de sedert vermaard geworden verklaring aflegde: „het chartisme is een
kwestie van mes en vork,” m.a.w. een beweging om brood. Kropotkine is nergens nieuw
of oorspronkelijk. ↑

22 „La société mourante et l’anarchie”, Paris, Tress et Stock, 1893, p. 24–25. ↑

23 Chr. Cornelissen, „Op weg naar een nieuwe Maatschappij.” Amsterdam, H. W. J. Becht, bladz. 115–116. ↑

24 Bladz. 17–18. ↑

25 Uitgave S. L. van Looy. Vertaling van J. Stoffel. Amsterdam 1902 bladz. 158–160. ↑

26 „La conquête du pain,” p. 30. ↑

27 „Verdedigingsrede” van 1883. ↑

28 In de „Idee générale de la révolution.” ↑

29 „De Anarchisten,” bladz. 156. ↑

30 „De Anarchisten,” bladz. 157. ↑

31 „Communistisches Manifest” duitsche uitgaven, bladz. 31. Berlin 1895. ↑

32 „Mod. Wiszensch.” S. 86. ↑

33 „La société mourante et l’anarchie,” p. 14. ↑

34 Ibid., p. 14. ↑

35 „La société future,” Paris, P. V. Stock, 1893, p. 14. ↑

36 „De anarchistische beweging.” Uitgave van J. B. Madou, Antwerpen, 1900, bladz. 23. ↑

37 „Moderne Wetenschap.” Bl. 87. ↑

38 „Entstehung der Volkswirthschaft,” Tübingen, 1898, bl. 180. ↑

39 Ibid. bl. 192. ↑

40 „Sociale Praxis” XI Jahrg. Nr. 11. ↑

41 „Handwörterbuch der Staatswissenschaften”, art. „Hausindustrie,” bladz. 1138–1158. ↑

42 „De Anarchisten,” bladz. 160. ↑

43 Leer van Tucker, in Dr. Eltzbachers boek: „Anarchisme,” vertaling van Cornelissen
Rupertus. Amersfoort, bij P. M. Wink, 1904, bladz. 179–210. ↑













ZEVENDE HOOFDSTUK.











HET ANARCHISME EN DE TAKTIEK.


„Om de massa te doen begrijpen wat zij te doen heeft, daarvoor is lange, volhardende
arbeid noodig.”


Fr. Engels. „Anarchisme en sociale hervormingen.”






Eenige jaren geleden bevatte het duitsche orgaan van de anarchisten, De Socialist, nopens de opvatting van den maatschappelijken strijd bij de anarchisten een karakteristieke
bekentenis. Het schreef naar aanleiding van een bespreking van het begrip van den
klassenstrijd dit:1



„Gelijk eenmaal de joden geloofden het uitverkoren volk te zijn, heeft men ons geleerd
aan een uitverkorenen klasse te gelooven, aan het proletariaat, dat de eenig-geroepene
drager van de gedachte der vrijheid zou zijn.… Dit is valsch. Aan de ontwikkeling
van socialistische denkbeelden hebben mannen uit alle standen meêgewerkt …


„Onze beweging is méér dan een bloote arbeidersbeweging. Dus, weg met het slagwoord:
„klassenstrijd!” Niet met klassen hebben wij te doen, maar met de menschen. En dezen
willen wij als individuen niet tegen elkander ophitsen of ze terroriseeren, maar ontwikkelen.”






Deze taktiek ligt dan ook geheel in de lijn van het anarchisme. Waartoe zou de klassenstrijd
het anarchisme ook dienen? Immers die strijd eischt, stelt op den voorgrond, twee hoofdbegrippen: 1e.
dat er is maatschappelijke ontwikkeling naar een hoogeren produktievorm, die door
het energiek strijden van den klassenstrijd bespoedigd wordt; 2e. dat er een sociale
faktor is, die genoegzaam één geheel is, om dien strijd zelf te voeren.


Het anarchisme evenwel kàn aan geen van deze beide voorwaarden voldoen, zijn meening
omtrent de maatschappelijke ontwikkeling kijkt naar achteren en zijn verwerping eener
gedisciplineerde arbeidersbeweging is bekend.


Er schiet dus niets anders over, dan dien klassenstrijd openlijk te ontkennen; of
bedektelijk er maar van te zwijgen, gelijk Kropotkine doet; of ook de arbeidersklasse
zooveel mogelijk te hinderen in het strijden van dien strijd en zich aan de zijde
van de reaktie te scharen, gelijk ook wel onder anarchisten geschiedt.


Ten opzichte van het wezenlijk nut van sociale hervormingen en hunne uitwerking heerschen
onder de „theoretische” anarchisten inderdaad nog begrippen zóó primitief liberaal
en zoo klein-burgerlijk bekrompen, dat men zich afvraagt of deze diepzinnige theoretici
hun leven soms verslapen hebben.


De minachtende toon waarmede Jean Grave over de werking van den achturigen arbeidsdag
spreekt is minder op rekening van de bij anarchisten zoo in overvloed aanwezige pedante
betweterij te stellen, dan wel op grove onkunde. Wij doen enkele grepen uit zijn kritiek:



„Maar de ongemakkelijkheden van gezegde verbetering bepalen zich niet enkel tot hun
gevolgloosheid, er zijn er nog andere, van ernstiger aard: vooreerst, dat de verkorting
van den arbeidsdag tot gevolg heeft de vervolmaking van het mechanisch bedrijf en
het vervangen van den werkman van vleesch door dien van ijzer; hetgeen in een wel-ingerichte
samenleving een vooruitgang zou zijn, maar in de huidige maatschappij een verscherping
van misère voor den arbeider.


„Meer nog, de arbeider, verplicht zijnde veel sneller te produceeren, zal bijgevolg
ook zijn bewegingen moeten versnellen, meer de aandacht op zijn werk concentreeren;
alle springveeren van zijn wezen zullen zich zoodoende in een staat van voortdurende
spanning bevinden, veel schadelijker voor zijn gezondheid dan de verlenging van den
arbeid.


„De duur is minder lang, maar door de noodzakelijkheid meer krachten in minder uren in te spannen, zal hij zich veel sneller vermoeien.”2






Men moet werkelijk communistisch anarchist zijn, om met zulke spiksplinternieuwe economische
wijsheden voor den dag te komen, waar het de verkorting van den arbeidsdag in de industrie
aangaat. Arbeiders worden door machines vervangen; de arbeiders moeten zich meer inspannen
door de verbetering van het machinewezen; bijgevolg moet de arbeidsdag maar lang blijven.


Wij zien dat Jean Grave zich voor deze economische slaapmutswijsheid ook nog op Marx
beroept en uit rapporten van fabrieksinspecteurs in „Das Kapital” z.g.n. bewijzen voor zijne stellingen schept. De geleerde Grave kent nopens de economische,
zedelijke en hygiënische beteekenis van de verkorting van den arbeidsdag Marx al evenmin
als de geleerde Kropotkine iets van de beteekenis van de „meerwaarde.”


Marx, die den ganschen strijd om den normalen arbeidsdag schildert, zegt ten slotte:
„En toch heeft het princiep gezegevierd met een overwinning in de groote industrietakken,
die de schepping zelve van de moderne produktiewijze zijn. Hare wondervolle ontwikkeling
van 1853–1860, hand in hand met een physieke en moreele wedergeboorte der fabrieksarbeiders, trof zelfs het blindste oog.”3 Dat klinkt wel eenigszins anders.


Grave zegt:



„Wij anarchisten, die veeleischender (!) zijn, wij zijn van oordeel dat het tijdverspillen
is hervormingen na te jagen die niet hervormen.… Wij zoeken den arbeiders duidelijk
te maken, dat wij niets hebben te winnen met deze vermaken en dat de maatschappij
niet te veranderen is, dan langs den weg van de verstoring der instellingen die haar
regeeren.”4






Opmerkelijk is naast dat manchester-liberalisme, dat ter wille van de „sociale harmonie”
en den „individu” alles wil laten zooals het is, ook de karikatuur die de anarchistische
communisten van de sociaal-demokratische begrippen leveren. Men weet dat deze theoretici
allen Marx-verbeteraars zijn. Zoo bijv. de communistische anarchist Cornelissen, die
ten opzichte van de waarde van sociale hervormingen de volgende meening is toegedaan:



„Ziehier: wij zijn overtuigd dat het proletariaat geen duurzame verbetering kan verwachten
op den grondslag van de bestaande maatschappij en dat wanneer er aan de eene zijde
verbetering plaats heeft, daarbij voortdurend aan den anderen kant verslechtering
van den maatschappelijken toestand zal vallen te constateeren.”5






Dit is een dubbel overgehaalde fataliteitsleer (noodlotsleer), die in de plaats van
de socialistische verarmingstheorie moet komen. De heer Cornelissen is zeker wel de
geschikte man om Marx te corrigeeren, naar men ziet.


Inderdaad is nooit door een ernstig socialist beweerd dat iedere verbetering van den
toestand van den arbeider tegelijkertijd een verslechtering met zich moet mede brengen,
men zag het reeds uit het bovenaangehaalde oordeel van Marx over den 10-urendag in
Engeland. Door dit anarchisme spookt nog altijd de waan dat de op de spits gedreven
ellende van de arbeidende klasse de éénige impuls tot „de” revolutie moet wezen!


Bij Kropotkine lezen wij:



„Iedere economische phase dekt zich met zijn politieke phase en het is onmogelijk
den eigendom aan te tasten, zonder, terzelfder tijd, een nieuwen vorm van het politieke leven te vinden.”6


„De politieke en economische vorm eener maatschappij zijn twee van elkander afhankelijke
en elkander dekkende verschijningen.”7






Dit is in ’t algemeen genomen waar, een waarheid evenwel die niet van ideologischen
aard is, en dus ook geenszins van het anarchisme stamt, maar aan de sociaal-demokratie
ontleend is. Doch deze verklaring van de maatschappij wordt door de anarchisten klein-burgerlijk-utopisch
misvormd, om er uit af te leiden dat politieke hervormingen niets baten zoo lang de eigendomsvormen
niet zijn veranderd. En dat is weder een stuk oudbakken ideologie, die in de politiek
niets anders dan een afspiegeling ziet.


Politieke verhoudingen zijn de uitdrukkingen waaronder de klassetegenstellingen zich
aan ons openbaren, en den politieken strijd strijden heet dus onder zeer concrete
vormen klassenstrijd voeren. Dit is niet naar den zin van de anarchisten, die liefst
op den politieken strijd afgeven, omdat hun het inzicht er in ontbreekt, maar die,
meenende dat het alleen vakvereenigingsstrijd beteekent, gaarne de vakvereenigingen voor hunne utopisch-politieke doeleinden gebruiken.


Dat de politieke inrichtingen van de maatschappij zich met de economische verhoudingen
dekken, bewijst daarom nog niet dat de politieke verhoudingen niet van invloed zijn
op de eigendomsverhoudingen. Iedere sociale hervorming van eenig ingrijpend belang,
iedere wet die in de verhoudingen van kapitaal en arbeid wezenlijk ingrijpt, doet
een verschuiving van de economische verhoudingen in meerdere of mindere mate plaats
vinden. En wat nog meer zegt: iedere ingrijpende sociale hervorming versterkt de arbeidersklasse,
verandert dus, doordien het de macht en den invloed van die klasse vermeerdert, de
economische verhoudingen en oefent invloed uit op den persoonlijken toestand van de
arbeiders.


„Ik ben de eerste om te verklaren,” heeft eenmaal Ferdinand Lassalle terecht gezegd,
„dat iedere sociale verbetering niet eens de moeite waard zou zijn, als ook na dezelve—wat
gelukkig objektief geheel onmogelijk is—de arbeiders persoonlijk dat bleven, wat zij
in groote massa heden zijn!”8


Gelukkig ook berust de gansche anarchistische theorie enkel maar op een verknoeiing
van de werkelijkheid. Friedriek Engels heeft eenmaal nog eens zeer duidelijk de verhouding,
waarin de staatsmacht tot de economische ontwikkeling staat, op het laatst van zijn
leven in eenige brieven uiteengezet, die naderhand gepubliceerd zijn. Daaruit ziet men klaar hoe het
eigenlijk met de wisselwerking van politieke en economische verhoudingen gesteld is.
Hij zegt o.m.:


„De terugwerking van de staatsmacht op de economische ontwikkeling kan van drieërlei
aard zijn: zij kan in dezelfde richting gaan, dan gaat de ontwikkeling sneller; zij
kan daar tegen ingaan, dan gaat zij (de staatsmacht) in onzen tijd, in ieder groot
volk kapot; of, zij kan de economische ontwikkeling naar bepaalde richtingen afsnijden
en andere voorschrijven; dit geval is ten slotte terug te brengen tot een der beide
voorgaande. Het is echter duidelijk, dat in de gevallen 2 en 3 de politieke macht
aan de economische ontwikkeling groote schade kan toebrengen en krachts- en stofverspilling
bij massa teweeg kan brengen.”9


Hiermede is de terugwerkende kracht van de politieke instellingen op de economische
verhoudingen voldoende verklaard en zinkt de anarchistische theorie ook in dat opzicht
terug tot het rijk van de zoovele duisternissen die het anarchisme over de klasse-bewuste,
strijdende arbeidersbeweging heeft pogen te verspreiden.



ARBEID OVERWINT.




Het spreekt van zelf, dat waar de arbeidersbeweging hare utopische en klein-burgerlijke
trekken verliest, ook het anarchisme op den duur wijken moet. Het biedt de beweging
geen enkel hoûvast, geen steunsels in den klassenstrijd. Ware er aan dezen klassenstrijd
nu te ontkomen, het anarchisme zou nog een langer leven kunnen hebben, maar ongelukkig
voor het anarchisme en gelukkig voor de arbeidersklasse moet die strijd worden gevoerd
en dwingt de bourgeoisie de arbeidersklasse hoe langer hoe meer dien strijd op.


Wat het anarchisme kan bieden, bewijst een land in welks arbeidersbeweging het een
menschenleeftijd lang de baas was, n.l. Spanje. Inderdaad heeft het daar de arbeidersbeweging
gedurende dien tijd misbruikt voor allerlei doldwaze experimenten, werkstakingen zonder
voorbereiding, opstanden en dynamiet-bewegingen, die haar bijna reddeloos ten grave
gesleept hebben.


Wat in Spanje gedurende de laatste jaren aan arbeidersbeweging weder is gekomen, is
er tot groote woede van een zich in dolheid uitrazend anarchisme, door socialisten
moeizaam opgebouwd.


De ontwikkeling van het vakvereenigingswezen aldaar, is in de eerste plaats aan het
werken van de gehate sociaal-demokratie te danken. Zij kan blijken uit de volgende
tabel:10






	 
	Aantal Secties: 
	Aantal Leden:






	1889 
	 22 
	 3,535



	1890 
	 36 
	 3,896



	1891 
	 54 
	 5,457



	1892 
	 58 
	 5,304



	1893 
	 97 
	 8,553



	1899 
	 65 
	 15,264



	1900 
	 125 
	 26,088



	1901 
	 191 
	 31,558



	1902 
	 226 
	 37,778









Het is overigens opmerkelijk dat waar de industrieele ontwikkeling zeer snel gaat
en dus de verschillende utopische en klein-burgerlijke tendenzen die er onder de arbeiders
leven, snel uitsterven, ook het leven van het anarchisme het kortst is. Het anarchisme
representeert ook in zijn theorie nog veel van het agrarische karakter dat de afkomst
van de moderne arbeidersklasse in hare breede lagen heeft gekenmerkt.


Werner Sombart wees reeds op den samenhang tusschen het agrarische karakter van een
land en de uitbreiding die de anarchistische propaganda daarin neemt.11


Ook Dr. W. Borgius wijst nadrukkelijk op het agrarisch karakter van de anarchistische
theorie. „Inderdaad,” zegt hij,12 „vertoonen zich bij de anarchistische theoretici allerhande beslist agrarische neigingen
en gedachtengangen, inzonderheid bij Kropotkine, die onbetwistbaar voor den tegenwoordigen
tijd de invloedrijkste en meest beteekenende theoreticus is. Agrarisch is de verwerping
van een noodzakelijke en zegenrijke ontwikkeling van de voortschrijdende kapitaalsconcentratie,
zooals Marx ze leert; agrarisch de sympathie voor het klein-bedrijf en den middelstand;
agrarisch de verwerping van de internationale arbeidsverdeeling en het nastreven van
het economische zelfbeheer van zoo klein mogelijke gebiedsoppervlakten; agrarisch
is de overtuiging van de grenzenlooze, haast fabelachtige stijging van den bodemopbrengst,
agrarisch de overschatting van het landleven en de verwerping van de groote stad met
hare tot fabrieksidiotisme ontaardende arbeidsverdeeling.”


Het anarchisme te overwinnen in de arbeidersbeweging wil dan ook zeggen die klein-burgerlijke
en klein-boersche gevoelens overwinnen die in de moderne arbeidersbeweging leven,
omdat zij voor een groot deel wordt gerecruteerd uit de landbewoners, die door de
ontwikkeling der industrie en het opzuigingsproces van de groote steden, telkenmale
aan het land worden onttrokken. Een goed inzicht in deze analogie tusschen de voorstellingen
die op het platte land overheerschend zijn omtrent de maatschappelijke ontwikkeling
en de feitelijke voorstelling van het anarchisme daaromtrent; een schifting van de
arbeidersbeweging in de oorspronkelijke stads- en plattelandselementen, zou ons wellicht
nog verdere bijdragen kunnen leveren tot een psychologie van de anarchistische propaganda
en haren bodem in de moderne arbeidersbeweging.


Gelukkig, zeiden we, voor het proletariaat, dat het strijden moet en het is dan ook
in en door dien strijd dat het ten slotte zijn eigen weg in de maatschappelijke beweging
vindt. Zijn revolutionaire taak als klasse, die tevens alle klassen bevrijden moet,
omdat het de laatste klasse is die bevrijd moet worden, is alle krachten eerst bijeen
te brengen, daarna aan het werk te stellen, vervolgens te concentreeren.


In deze drie noodzakelijkheden kan het anarchisme haar niet helpen, het kan haar slechts
een rem tegen die ontwikkeling, een looden blok aan het been zijn. Een arbeidersbeweging
die door het anarchisme gehinderd wordt, kan zich dan ook niet ontwikkelen; daarentegen
zal een arbeidersklasse die niet besmet is met het gif der moedeloosheid en machteloosheid
die het anarchisme den arbeiders inent, haast met gelijken tred, als het kapitalisme
voortschrijdt, zich ontplooien.


Nemen wij twee groote landen, Duitschland en Frankrijk, en vergeleken wij de ontwikkeling
van de arbeidersbeweging. Nemen wij in aanmerking dat de arbeidersbeweging van het
laatste land zooveel ouder is dan die van het eerste. Welnu, bij de fransche, die
jaren lang onder anarchistischen invloed heeft gestaan en ten deele nòg staat, heerscht
nog steeds hopelooze verwarring en sektairisme. Niet het minst in de fransche vakbeweging
is dat in sterke mate het geval.


De duitsche vakbeweging, die steeds onder sociaal-demokratischen invloed gestaan heeft,
wijst de volgende buitengewoon belangrijke ontwikkeling aan:






	Jaar: 
	Ledental: 
	Stijging: 
	In procenten.






	1894 
	246,494 
	22,964 
	= 
	 10,2



	1895 
	259,175 
	12,681 
	= 
	 5,2



	1896 
	329,230 
	70,055 
	= 
	 27,0



	1897 
	412,359 
	83,129 
	= 
	 25,2



	1898 
	493,742 
	81,383 
	= 
	 19,7



	1899 
	580,473 
	86,731 
	= 
	 17,5



	1900 
	680,427 
	99,955 
	= 
	 17,2



	190113

	677,510 
	 -2,917 
	= 
	 0,4



	1902 
	733,206 
	 55,696 
	= 
	 8,2



	1903 
	887,698 
	154,492 
	= 
	 21,0



	1903 (slot) 
	941,524 
	 53,831 
	 
	









En in 1904 (1ste helft) was het millioen bereikt!






Het anarchisme is niet bruikbaar in de vakbeweging, het is even onbruikbaar voor de
arbeiders in den politieken strijd. Het eenige middel waartoe het in de laatste jaren
is kunnen komen—en dit weder krachtens zijn ouden aard van het uitlokken van catastrophen—is
de algemeene werkstaking. Het lost daarin den ganschen strijd van het proletariaat
op, het laat evenwel na daarbij den arbeiders een weg te wijzen op welke manier zij
tot die phantastische „algemeene werkstaking” moeten komen, zonder voorafgaande vaste
organisatie, straffe discipline, ervaring en onderling vertrouwen, en het laat eveneens
na den arbeiders ook maar met een woord aan te geven, wat er na de „algemeene werkstaking,”
als volgens de anarchistische utopie de burgerlijke maatschappij ontredderd zal zijn,
door hen zal moeten worden gedaan. Ten slotte zal er, gesteld dat men zijn doel eens
bereikt heeft, naar de staatsmacht gegrepen moeten worden om die in bezit te nemen.
Een andere weg is er niet. De fraaie toekomstberedderingen van Kropotkine staan louter
op het papier en de „decentralisatie” van de industrie is een utopie waarop de anarchisten nog niet zoo heel erg hebben te rekenen.


Een zoodanige algemeene werkstaking zonder organisatie, dus zonder weerstandsvermogen,
zonder discipline, dus zonder vasten wil; zonder eenig vast doel, dus volkomen bodemloos,
kan slechts een experiment zijn, waarbij de arbeidersbeweging het kind van deze heillooze
rekening wordt. Maar ook dat is een van die vele anarchistische methoden om in de
arbeidersbeweging eenigen vasten voet te houden, die opkomen, uitwoeden en daarna
weder verlaten worden.


De sociaal-demokratie is de eenig aangewezen leidster der moderne arbeidersbeweging
en wordt dit overal, hoe langer hoe meer.












1 Het artikel was getiteld: Fort mit den Resten des Marxismus!” (Weg met de overblijfselen van het marxisme) en stond in het nummer van 23 November
1895. ↑

2 „La société mourante”, pag. 247–250. ↑

3 „Das Kapital”, Bd. I, bl. 259, 4e druk. ↑

4 „La société mourante”, pag. 252. ↑

5 „Op weg naar een nieuwe maatschappij!” bladz. 144. ↑

6 „La conquête du pain,” bl. 45. ↑

7 „Moderne wetenschap,” bl. 79. ↑

8 „Politische Reden und Schriften”, III, Bd. 247, uitgegeven door Erich Blum. ↑

9 H. Greulich, „Ueber materialistiche Geschichtsauffassung.” Berlin 1877, bl. 9–12. ↑

10 Ant. G. Quejido: „Die Arbeiterfrage in Spanien”; Die neue Zeit, 20 Jaarg., Bd. 2, 5 April 1902. ↑

11 „Socialismus und Sociale Beweging,” bl. 55–56. ↑

12 „Die Ideenwelt des Anarchismus”. Leipzig, Dietrich’s Verlag, 1904, Bl. 59. ↑

13 Dit was het jaar dat de economische crisis Duitschland het hevigst teisterde. ↑














NASCHRIFT.




De vorm en inhoud van dit boekje werden bepaald door het doel dat ik er mede voorhad.
Niet over het „anarchisme,” als ideeën-uiting op zichzelf, wilde ik schrijven, maar
over het anarchisme, gelijk zich dit in de moderne arbeidersbeweging heeft genesteld en zich daarin openbaart, als een beweging
tegenover de richting die de moderne arbeidersbeweging de laatste dertig jaren, na den val
van de Commune van Parijs, ingeslagen heeft.


Over het anarchisme is door tal van burgerlijke sociologen, sociaal-psychologen en
sociaal-criminologen véél geschreven; ik koos den vorm die mij, om de verhouding te
doen zien die de sociaal-demokratie principieel er tegenover inneemt, de meest wenschelijke
voorkwam.


Het boekje is één doorloopende kritiek op de anarchistische stelsels en op de anarchistische
opvattingen van de taak der arbeiders en van de inrichting hunner beweging. Naar mijne
meening is het anarchisme in de moderne arbeidersbeweging door de arbeiders praktisch zeer goed te overwinnen. Theoretisch overwint het anarchisme zichzelf wel. Het heeft,
gedurende de dertig jaren van zijn bestaan als „sociale beweging”, zich dermate dóór-ontwikkeld,
dat er van de oorspronkelijke theorie niets meer is overgebleven.


Maar het wist zich desniettemin in de arbeidersbeweging van sommige landen staande
te houden, zich hechtend aan allerlei verouderde en verouderende denkbeelden, die,
gelijk van zelf spreekt, in de arbeidersbeweging nog niet alle zijn opgeruimd. Daarom wordt het hier dan ook bestreden met het wapen van het sociaal-demokratisch
inzicht en worden telkenmale tegenover de anarchistische wànbegrippen, de sociaal-demokratische opvattingen
omtrent de oorzaak en het wezen van den klassenstrijd geplaatst. Dit geeft m. i. aan
het boekje, als een meer systematische samenvatting van den oorsprong en de noodzakelijkheid
van den klassenstrijd en de taktiek der moderne arbeidersbeweging, ook nog positieve
waarde.


Wie zich nu aan dien vorm mocht stooten en meenen mocht dat ik tegenover het anarchisme
niet „objektief genoeg” mij heb gesteld, die zij dat van harte toegegeven.


Een tienjarige strijd tegen de anarchistische woekerplant heeft mij haar genoeg doen
kennen om te weten, dat men haar alléén van uit het zuiver sociaal-demokratische standpunt
met goed gevolg kan bestrijden en eindelijk uitroeien ook.


Mogen de arbeiders die dit boekje lezen, hierin een opwekking tot denken en … handelen
vinden!


Amsterdam, 1904. DE SCHRIJVER.















INHOUD.



	
	

	Bladz.



	
	EERSTE HOOFDSTUK. Proletarische Beweging.

	



	
	
	De moderne arbeidersbeweging 
	1



	
	TWEEDE HOOFDSTUK. Tegenwerkende stroomingen.

	



	
	
	De burgerlijke gedachtengang

	16



	
	
	De socialistische-utopistische gedachtengang 
	30



	
	DERDE HOOFDSTUK. De anarchistische levensbeschouwing.

	



	
	
	Max Stirner, de Individualist

	35



	
	
	Proudhon, het klein-burgerlijk radikalisme

	46



	
	
	Bakoenine, het verwoestend element

	55



	
	
	Kropotkine, de tusschenvorm

	70



	
	
	Tolstoï, het christelijk anarchisme 
	87



	
	VIERDE HOOFDSTUK. Het Anarchisme in de praktijk.

	



	
	
	Internationale ontwikkeling

	92



	
	
	De eerste kampplaats

	94



	
	
	Desorganiseerend werken

	98



	
	
	Een bloeitijd

	102



	
	
	De terugdringing van het anarchisme 
	112



	
	VIJFDE HOOFDSTUK. Anarchisme en klassenstrijd.

	



	
	
	De zuiver-economische aktie

	118



	
	
	Trade-Unionisme

	121



	
	
	De taktiek van „pressie uitoefenen”

	126



	
	
	De anarchistische karikatuur 
	130



	
	ZESDE HOOFDSTUK. Individualisme en Arbeidersbeweging.

	



	
	
	Vrijheid en Gezag

	140



	
	
	Individu en Arbeidersbeweging

	150



	
	
	Individualistische uitingen

	158



	
	
	Het lijdelijk verzet

	168



	
	
	Terugval in het Utopisme

	173



	
	
	De „Idee” van de Revolutie

	178



	
	
	Communistisch individualisme 
	188



	
	ZEVENDE HOOFDSTUK.

	



	
	
	Het Anarchisme en de taktiek

	204



	
	
	Arbeid overwint 
	210



	
	Naschrift 
	215











☞ Abonnement op „DE SOCIALE BIBLIOTHEEK”


kost 10 deeltjes ingen. ƒ 7.20 en geb. ƒ 11.20.






Bij den Uitgever dezes is mede verschenen:


Theorie en Practijk van het Britsche Vakvereenigingswezen


door SIDNEY en BEATRICE WEBB.


Vertaald door HENRI POLAK.


Prijs van 2 deelen, 800 blz. royaal 8o, ƒ 4.50, geb. ƒ 6.—.


Dit wereldvermaarde boek, uitbundig geprezen om zijn degelijken en leerzamen inhoud,
geeft zoowel de theorie als de practijk van de blijvende organisaties van loonarbeiders.


Het is het boek over de vakbeweging.






Parlementarisme, Volkswetgeving en Sociaal-Democratie


door KARL KAUTSKY.


Vertaald door K. C. BROCK.


176 bldz. postformaat, prijs ƒ 0.50, geb. ƒ 0.75.


Een boekje dat u een geschied- en staatkundige blik geeft in het wezen van de vertegenwoordigende
stelsels.


Het behandelt de vraag van de mogelijkheid en nuttigheid van de directe wetgeving
door het volk.






Een interessant en boeiend boek is:


LEO DEUTSCH.


Zestien jaren in Siberië


Vertaald door J. F. ANKERSMIT, met voorwoord door A. B. S.


XV en 411 bldz., 8 platen en portret.


Prijs ingen. ƒ 2.—, geb. ƒ 2.50.


Dit aangenaam lezende, maar treurig stemmende, over het schandelijk stelsel van vervolgen
in Rusland, is een eerlijk boek, dat u den heldenmoed laat zien van duizenden aan
duizenden, in de persoon van den schrijver.


Het is een aanklacht tegen de laagheden van zulk een nog Aziatisch barbarisme.


Het is een begrijpelijk en onderhoudend boek, dat ieder lezen kan, die slechts lezen
heeft geleerd.


Wolfgang d.d. Mei zeide in de Spectator:



„Zestien jaren in Siberië is een boek dat elk beschaafd mensch lezen moet. Behalve
het leerzame verbergt het ook in zijn schoot meer romanstof dan honderden romans jaarlijks
brengen.”






Zoo oordeelde, zonder uitzondering, de geheele pers.



NA TIEN JAAR.


Gedenkschrift bij het Tienjarig bestaan der Soc.-Dem. Arbeiderspartij.


INHOUD:


Na Tien Jaar, door Mevr. H. Roland Holst.—Manifest der 12 Apostelen.—Uit den Oertijd, door Henri Polak.—Tien jaar Karikatuur-Geschiedenis, door Ch. v. S.—De eerste kennishonger, door Arago.—Van de oude partij, door F. van der Goes. Uit de Amsterdamsche beweging, door Jos. Loopuit.—De wording der S. D. A. P., door P. J. Troelstra.—Persoonlijke herinneringen, W. H. Vliegen.—De bakermat, door J. Oudegeest.—Uit de oude doos, H. van Kol.—Tien Jaar Politieke Geschiedenis, door P. L. Tak.


150 blz. dubbel klein mediaan, met 30 plaatjes.


Prijs ƒ 0.75 gecartoneerd, ƒ 0.95 in heel linnen gebonden.


Dit geschrift is geen verzameling van onsamenhangende persoons-verafgoding, maar zijn
alle doortrokken van beginselgedachten en van blijvende geschiedkundige waarde.






De Socialistische Maatschappij


door LAURENCE GRONLUND. Vertaald door F. W. N. HUGENHOLTZ.


176 bldz. compres gedrukt, prijs ƒ 0.50, geb. ƒ 0.75.


Dit boek is de meest populaire uiteenzetting van de Sociaal-Democratische beginselen.


De vertaler zegt in zijn nawoord:



„Gronlund is er in geslaagd den wetenschappelijken grondslag van het Marxisme in zuiver
populairen vorm te gieten. De echt gemoedelijke betoogtrant, die de werkjes van Robert
Blatchford zoo aantrekkelijk maakt, wordt ook hier gebruikt, om den lezer vertrouwd
te maken met het gansche gebied van het socialisme. Daarbij zal de Amerikaansche inkleeding
hem niet beletten te onderscheiden tusschen wat plaatselijk Amerikaansch en algemeen
kapitalistisch is. Ook zullen de oude en hier en daar verouderde cijfers en gevolgtrekkingen
weinig deren, omdat, na Gronlund, Kautsky en menig ander ter hand genomen zal moeten
worden voor verdere studie. Ik heb er nog een oogenblik aan gedacht de gegeven cijfers
tot op het Jaar 1900 bij te werken, maar ik ben tot de slotsom gekomen, dat dit de
omwerking van menig onderdeel noodig zou maken en daardoor veel van den aantrekkelijken
vorm van het oorspronkelijke te loor zou gaan.”






BROCHURES.


De Vrouw, de Arbeidswetgeving en de Sociaal-Democratie.


door HENRIETTE ROLAND HOLST. Postform., 48 bldz.


Colportageprijs ƒ 0.15, Boekhandelprijs ƒ 0.35.


Zooals alles van deze begaafde schrijfster is ook dit weer een genot van stijl en
klaarheid van betoogen.


De schrijfster vertegenwoordigt hierin het standpunt dat de arbeidster en de arbeider
behoort in te nemen in zake de bijzondere bescherming van vrouwenarbeid in tegenstelling
tot de feministische opvattingen.






Theorie en Practijk der Christelijke Vakorganisatie


door JOS. LOOPUIT. Prijs ƒ 0.10.


Een vol feitenmateriaal behelzende brochure over het gewurm der christelijke demagogen
in de vakbeweging.






Wilt ge zingen? Zoo koop dan:


Het Socialistisch Liederenboekje. I.


door STELLA POLAK en HENRI POLAK. Prijs ƒ 0.25.


Bevattende 22 bekende en eenige nog onbekende liederen, met muziek in cijferschrift.
Op stevig papier gedrukt en sterke omslag.












Colofon

Beschikbaarheid

Dit eBoek is voor kosteloos gebruik door iedereen overal, met vrijwel geen beperkingen
van welke soort dan ook. U mag het kopiëren, weggeven of hergebruiken onder de voorwaarden
van de Project Gutenberg Licentie in dit eBoek of on-line op www.gutenberg.org.


Dit eBoek is geproduceerd door het on-line gedistribueerd correctieteam op www.pgdp.net.
https://archive.org/details/hetanarchismeind00loop


Metadata



	Titel:
	Het Anarchisme in de Arbeidersbeweging
	



	Auteur:
	Joseph Loopuit (1864–1923)
	Info



	Taal:
	Nederlands (Spelling De Vries-Te Winkel)
	



	Oorspronkelijke uitgiftedatum:
	1905
	




Codering

Dit boek is weergegeven in oorspronkelijke schrijfwijze. Afgebroken woorden aan het
einde van de regel zijn stilzwijgend hersteld. Kennelijke zetfouten in het origineel
zijn verbeterd. Deze verbeteringen zijn aangegeven in de colofon aan het einde van
dit boek.

Documentgeschiedenis


	2020-09-14 Begonnen.




Externe Referenties

Dit Project Gutenberg eBoek bevat externe referenties. Het kan zijn dat deze links
voor u niet werken.

Verbeteringen

De volgende verbeteringen zijn aangebracht in de tekst:



	Bladzijde
	Bron
	Verbetering
	Bewerkingsafstand



	11, 197
	
[Niet in bron]

	)
	1



	20
	wereldbebeschouwing
	wereldbeschouwing
	2



	24
	merkt
	markt
	1



	27, 30, 180, 192
	
[Niet in bron]

	.
	1



	31
	onontroeibaar
	onuitroeibaar
	2



	42
	Hegel sche
	Hegelsche
	1



	51
	Revolutionaire
	Révolutionnaire
	2 / 1



	55
	
[Niet in bron]

	3.
	2



	56
	oppositoneele
	oppositioneele
	1



	62
	Krapotkine
	Kropotkine
	1



	71, 142, 150, 153, 181, 182, 188, 196
	
[Niet in bron]

	„
	1



	75
	orgelooze
	zorgelooze
	1



	76, 207
	 ,
	, 
	2



	78
	produkdie
	produktie
	1



	78
	
[Niet in bron]

	het 
	4



	80
	cultiveeraing
	cultiveering
	1



	83
	onbevoordeeld
	onbevooroordeeld
	3



	100
	opgedongen
	opgedrongen
	1



	108
	,
	.
	1



	124
	gediende
	gediend
	1



	136
	.
	
[Verwijderd]

	1



	141
	:
	
[Verwijderd]

	1



	142, 182
	
[Niet in bron]

	”
	1



	144
	onverandelijk
	onveranderlijk
	1



	147
	Autorituir
	Autoritair
	1



	147
	Liberheir
	Libertair
	2



	150
	of
	en
	2



	153
	in
	is
	1



	179
	ekonomie
	economie
	1



	179
	hnnne
	hunne
	1



	181
	
[Niet in bron]

	,
	1



	183
	mes-
	mes
	1



	183
	egoisme
	egoïsme
	1 / 0



	183
	altruiïsme
	altruïsme
	1



	186
	massaas
	massa’s
	1



	186
	„
	
[Verwijderd]

	1



	191
	Communistisch
	Communistisches
	2



	192
	indlvidualiteit
	individualiteit
	1



	192
	iniatief
	initiatief
	2



	193
	temparament
	temperament
	1



	195
	induvidu
	individu
	1



	198
	7.320,448
	7.320.448
	1



	200
	.
	:
	1



	201
	
[Niet in bron]

	:
	1



	201
	15.435
	14.433
	2



	206, 206
	societé
	société
	1 / 0




Afkortingen

Overzicht van gebruikte afkortingen.



	Afkorting
	Uitgeschreven



	d.d.
	de dato = van de datum



	d.i.
	dat is



	d.w.z.
	dat wil zeggen



	e.d.
	en dergelijke



	e.t.q.
	e tutti quanti = en allen samen



	e.v.
	en volgende



	m.a.w.
	met andere woorden



	n.l.
	namelijk



	o.a.
	onder andere



	o.m.
	onder meer



	Soc.-Dem.
	Sociaal-Democratische



	z.g.n.
	zoogenaamde












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HET ANARCHISME IN DE ARBEIDERSBEWEGING ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE





THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





Table of Contents


		EERSTE HOOFDSTUK. PROLETARISCHE BEWEGING.

		1. De moderne arbeidersbeweging.

		2. De leer van den klassenstrijd.

	



	TWEEDE HOOFDSTUK. TEGENWERKENDE STROOMINGEN.

		1. De burgerlijke gedachtengang.

		2. De socialistisch-utopistische gedachtengang.

	



	DERDE HOOFDSTUK. DE ANARCHISTISCHE LEVENSBESCHOUWING.

		1. Max Stirner, de Individualist.

		2. Proudhon; het klein-burgerlijk radikalisme.

		3. BAKOENINE; het verwoestend element.

		4. KROPOTKINE; de tusschenvorm.

		5. TOLSTOÏ; het christelijke anarchisme.

	



	VIERDE HOOFDSTUK. HET ANARCHISME IN DE PRAKTIJK.

		Internationale ontwikkeling.

		De eerste kampplaats.

		Desorganiseerend werken.

		Een bloeitijd.

		De terugdringing van het anarchisme.

	



	VIJFDE HOOFDSTUK. ANARCHISME EN KLASSENSTRIJD.

		De „zuiver-economische” aktie.

		Trade-Unionisme.

		De taktiek van „pressie-uitoefenen.”

		De anarchistische karikatuur.

	



	ZESDE HOOFDSTUK. INDIVIDUALISME EN ARBEIDERSBEWEGING.

		Vrijheid en Gezag.

		INDIVIDU EN ARBEIDERSBEWEGING.

		INDIVIDUALISTISCHE UITINGEN.

		HET LIJDELIJK VERZET.

		TERUGVAL IN HET UTOPISME.

		DE „IDEE” VAN DE „REVOLUTIE.”

		Communistisch individualisme.
	
			Verbruik van steenkolen:

			Verbruik van ruwijzer:

			Staalproduktie van enkele landen in tonnen van 1000 kilogram:

		

	

	



	ZEVENDE HOOFDSTUK. HET ANARCHISME EN DE TAKTIEK.

		ARBEID OVERWINT.

	



	NASCHRIFT.

	INHOUD.

	Colofon

		Beschikbaarheid

		Metadata

		Codering

		Documentgeschiedenis

		Externe Referenties

		Verbeteringen

		Afkortingen

	



	THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE



OEBPS/Images/image00172.jpeg





OEBPS/Images/image00169.jpeg
SOCIALE BIBLIOTHEEK No. 6.

Het Anarchisme

Arbeider‘;bl;eweging

DOOR

JOS. LOOPUIT

A. B. SOEP, — AMSTERDAM.
1905,





OEBPS/Images/cover00170.jpeg
Pl

HET
NARCHISM

n

Ve S INTDE S e e
- ARBEIDERS
B@WEGING

DOOR »
JOS-LOOPUIT ¢






