
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of A Reforma

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: A Reforma


Author: Thomas M. Lindsay


Translator: J. S. Canuto



Release date: June 23, 2020 [eBook #62461]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Portuguese


Credits: Produced by Júlio Reis, Leonor Silva and the Online

        Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A REFORMA ***






A REFORMA







A REFORMA

POR

T. M. LINDSAY

DOUTOR EM THEOLOGIA E PROFESSOR DE HISTORIA ECLESIASTICA

TRADUCÇÃO de J. S. CANUTO

(AUCTORISADA)





LIVRARIA EVANGELICA

RUA DAS JANELLAS VERDES, 32

LISBOA



LISBOA

TYP. ROSA, LIMITADA

29, Rua da Magdalena, 31





PREFACIO

As primeiras tres partes d’este livrinho são simplesmente
uma compilação das melhores e mais accessiveis historias da
Reforma, e de modo algum são apresentadas como uma dissertação
original sobre o vasto e complicado movimento religioso
que descrevem. Sou da opinião do dr. Merle d’Aubigné:
a Reforma foi uma revivificação da religião, e não pode ser descripta
com bom exito se não tivermos sempre deante de nós, e
bem distinctamente, este seu caracter essencial. Os reformadores
foram homens que, sob o impulso de um grande movimento
religioso que se levantou n’uma occasião em que eram bem particulares
as circumstancias intellectuaes, sociaes e politicas, se
sentiram animados pelo desejo de que lhes fosse permittido dar
culto a Deus segundo as direcções da Escriptura e os dictames
da razão e da consciencia. Mas este desejo, apparentemente simples,
envolvia uma tal mudança nas condições sociaes e politicas,
não sómente em cada provincia e em cada nação, mas em
toda a Europa, tomada no seu conjuncto, que não se pode escrever
a historia da revivificação religiosa sem apresentar uma
grande parte da historia politica e social de aquella epoca.

O dr. Leopoldo von Ranke tratou com tanta proficiencia da
historia politica do periodo em questão, que o auctor até do
mais humilde dos manuaes deve collocar-se quasi exclusivamente
debaixo da sua direcção. Foi o que eu fiz, e em quasi todas
as paginas me aproveito, com reconhecimento, das suas magistraes
descripções do movimento politico e social.



Escusado seria mencionar toda a longa lista de auctores
consultados na preparação d’este pequeno livrinho; como, porém,
não se faz referencia alguma ás auctoridades citadas, cumpre-me
dizer que, além de d’Aubigné e de Ranke, as pessoas
que teem conhecimento do assumpto hão de notar um continuo
uso das Historias da Egreja de Hagenbach e Henke, do Periodo
da Reforma de Haüsser, dos Huguenotes de Baird, de dois volumes
das Epocas da Historia Moderna de Longman, da Era da
Revolução Protestante de Seebohm, e do Seculo de Isabel de Creighton.
Refiro-me frequentemente á Historia dos Credos do Christianismo
ao tratar das Confissões, e á inapreciavel collecção de
Livros de Disciplina, de Richter, ao tratar da organização ecclesiastica
das varias egrejas reformadas.

A quarta parte, que se occupa summariamente dos principios
fundamentaes do movimento da Reforma, deveria talvez
ter ido em primeiro logar, servindo de introducção, mas preferi
collocal-a no fim; em parte, porque similhante introducção poderia
assustar os leitores jovens, e em parte porque os principios
do movimento podem ser mais bem apreciados depois do
leitor ter algum conhecimento da sua historia. A quarta parte é
a unica porção d’este pequeno manual que se pode dizer com verdade
que pertence exclusivamente ao auctor, e que apresenta
opiniões sobre o assumpto de que só elle é responsavel.

O summario chronologico foi extraido quasi inteiramente
das admiraveis tabellas de Weingarten.

T. M. LINDSAY.





INDICE



	PARTE I



	A Reforma allemã, que deu origem ás egrejas lutheranas
	PAG. 1-53



	CAPITULO I



	A Reforma na Allemanha
	PAG. 1-48



	O principio da Reforma, pag. 3.—As indulgencias, e as theses que Luthero
        escreveu contra as mesmas, pag. 5.—As theses de Luthero não atacavam
        sómente as indulgencias, pag. 6.—A historia de Luthero, desde o principio,
        pag. 7.—Partidarios e adversarios de Luthero, pag. 9.—A disputa de Leipzig,
        pag. 10.—A bulla do papa, e a queima da mesma, pag. 12.—O Imperador
        e a Reforma, pag. 14.—O estado politico da Allemanha, pag. 15.—Luthero
        e a dieta de Worms, pag. 16.—Luthero em Wartburgo, pag. 18.—Regresso
        de Luthero a Wittenberg, pag. 19.—A dieta de Nürnberg, pag. 20.—A
        revolta dos nobres, pag. 21.—A revolta dos camponezes, pag. 23.—As
        Dietas de Spira, em 1526 e 1529, pag. 28.—O imperador pretende subjugar
        a Reforma, pag. 32.—A Conferencia de Marburgo, pag. 33.—Divergencia entre
        Luthero e os suissos, pag. 33.—A Dieta de Augsburgo, pag. 36.—A Confissão
        de Augsburgo, pag. 38.—A Liga Protestante de Schmalkald, pag. 39.—A
        morte de Luthero, e a guerra de Schmalkald, pag. 42.—O imperador e o
        Concilio Geral, pag. 43.—Loyola e os jesuitas, pag. 45.—A paz religiosa de
        Augsburgo, pag. 47.



	CAPITULO II



	A Reforma lutherana fóra da Allemanha
	PAG. 49-53



	O lutheranismo fóra da Allemanha, pag. 49.—Na Dinamarca, pag. 50.—Na Suecia,
        pag. 51.



	PARTE II



	A Reforma Suissa, que deu origem ás egrejas reformadas
	PAG. 55-154



	CAPITULO I



	A Reforma Suissa sob Zwinglio
	PAG. 57-66



	As reformas suissa e allemã, pag. 57.—A situação politica da Suissa, pag. 58.—Ulrico
        Zwinglio, pag. 60.—As theses de Zwinglio, pag. 62.—A Reforma em
        Zurich, pag. 63.—Basiléa, pag. 64.—Berne, pag. 64.—Os cantões florestaes,
        pag. 64.—Caracteristicos da Reforma de Zwinglio, pag. 65.



	CAPITULO II



	A Reforma em Genebra sob Calvino
	PAG. 67-85



	Genebra antes da Reforma, pag. 67.—Farel em Genebra, pag. 68.—A mocidade
        de Calvino, pag. 69.—Institutos da Religião Christã, pag. 71.—Calvino
        em Genebra, pag. 73.—A sua expulsão, pag. 75.—Genebra não pode passar
        sem elle, pag. 76.—As Ordenanças Eclesiasticas, pag. 77.—Como differem
        dos Institutos, pag. 79.—O seu effeito sobre uma reforma de costumes, pag.
        81.—A morte de Calvino, pag. 82.—Succede-lhe Beza, pag. 83.—A influencia
        de Calvino sobre a theologia da Reforma, pag. 83.—A Confissão de Zurich,
        pag. 84.



	CAPITULO III



	A Reforma em França
	PAG. 87-111



	Os principios da Reforma em França, pag. 87.—Francisco I, pag. 89.—A Concordata
        de 1516, e a feição que ella deu á Reforma, pag. 89.—«Uma egreja
        debaixo da cruz», pag. 90.—O anno dos placards, pag. 92.—O Vaudois
        de Durance, pag. 92.—Henrique II e os Guises, pag. 93.—Organização
        da egreja reformada, pag. 95.—Os huguenotes: Coligny e os irmãos Bourbon,
        pag. 96.—O primeiro Synodo Nacional, pag. 97.—Anne de Bourg, pag.
        98.—A carnificina de Amboise, pag. 99.—Coligny na Assembléa dos Notaveis,
        pag. 100.—Catharina de Medicis, pag. 100.—A Conferencia de Poissy,
        pag. 102.—O massacre de Vassy, e outros, pag. 103.—A guerra civil, os
        iconoclastas, pag. 103.—Coligny e Carlos IX, pag. 106.—O massacre de S.
        Bartholomeu, pag. 107.—A Santa Liga, pag. 109.—Henrique de Navarra,
        pag. 110.—O edicto de Nantes, pag. 110.



	CAPITULO IV



	A Reforma nos paizes baixos
	PAG. 113-116



	Os Paizes Baixos, pag. 113.—A politica de Carlos V, pag. 114.—Os principios
        da Reforma, pag. 115.—Filippe II e os Paizes Baixos, pag. 115.—A
        inquisição, pag. 117.—Os novos bispados, pag. 118.—Tornar-se-ha hespanhol
        o paiz? pag. 119.—Os mendicantes, pag. 120.—Prégações ruraes,
        pag. 120.—O duque de Alba nos Paizes Baixos, pag. 121.—A prisão do
        conde Egmont e do conde Horn, pag. 122.—A guerra civil. O principe de
        Orange, pag. 124.—Os mendigos do mar, pag. 124.—A tomada de Brill,
        pag. 126.—Requescens y Zuniga, pag. 128.—O cerco de Leyden, pag. 129.
        Negociações entre as provincias do sul e as do norte, pag. 130.—D. João
        de Austria, pag. 131.—Alexandre de Parma, pag. 132.—O tratado de
        Utrecht, pag. 132.—A Egreja hollandeza, sua organização e confissão,
        pag. 133.—O Confessio Belgica, pag. 134.—A constituição da Egreja hollandeza,
        pag. 134.—A força da Egreja na Hollanda, pag. 136.



	CAPITULO V



	A Reforma na Escocia
	PAG. 137-154



	Preparação para a Reforma, pag. 137.—A antiga Egreja celtica e a Educação,
        pag. 137.—A Escocia e o lollardismo, pag. 138.—A Escocia e Huss, pag.
        138.—A Egreja romana na Escocia e a situação politica, pag. 139.—João
        Knox, pag. 141.—A Congregação e a Primeira Convenção, pag. 142.—A
        Confissão escoceza, pag. 144.—A rainha Maria e a Reforma, pag. 145.— O
        Livro de Disciplina e a Primeira Assembléa Geral, pag. 147.—A educação,
        pag. 148.—A morte de Knox, pag. 149.—Os bispos tulchanos, pag. 150.—André
        Melville, pag. 152.—O Segundo Livro de Disciplina, pag. 152.



	PARTE III



	A Reforma anglicana
	PAG. 155-201



	CAPITULO I



	A Egreja de Inglaterra durante o reinado de Henrique VIII
	PAG. 137-174



	O caracter excepcional do principio da Reforma ingleza, pag. 157.—Antecipações
        da Reforma em Inglaterra, pag. 158.—O estado ecclesiastico de Inglaterra no
        principio da Reforma, pag. 159.—As relações de Inglaterra com o pontificado,
        pag. 160.—As antigas relações de Henrique VIII com o pontificado, pag. 161.—Henrique
        muda de opinião, pag. 163.—Henrique VIII, Francisco I, Carlos V,
        e a rivalidade que havia entre elles, pag. 164.—A submissão do clero, pag. 165.—O
        progresso da separação de Roma, pag. 166.—Separação de Roma e
        Reforma: duas coisas differentes, pag. 168.—Execução de sir Thomas More,
        pag. 169.—Suppressão dos conventos e confiscação das propriedades da Egreja,
        pag. 170.—Os dez Artigos, pag. 171.—O Estatuto Sanguinario, pag. 173.—A
        Egreja de Inglaterra em 1547, pag. 173.



	CAPITULO II



	A Reforma no tempo de Eduardo VI, e a reacção no tempo de Maria
	PAG. 175-188



	Será adoptada a Reforma? pag. 175.—A visita real, o Livro de Homilias e o
        Livro de Oração Commum, pag. 176.—A alliança com o protestantismo continental,
        pag. 178.—Os Quarenta e Dois Artigos, pag. 178.—Os principios
        do puritanismo, pag. 179.—A morte de Eduardo VI, pag. 181.—O estado
        da Inglaterra por occasião da acclamação de Maria, pag. 182.—A Hespanha
        necessitava do auxilio da Inglaterra, pag. 183.—Como Maria se firmou
        no throno, pag. 183.—A alliança hespanhola, pag. 184.—A reconciliação
        com Roma, pag. 184.—Porque não foi bem succedida a reacção papal?
        pag. 185.—As perseguições durante o reinado de Maria, pag. 186.—A
        questão dos bens de raiz da Egreja, pag. 186.—Os fructos do ensino no
        reinado de Eduardo, pag. 187.—A morte de Maria, pag. 187.



	CAPITULO III



	A Reforma no tempo de Isabel
	PAG. 189-201



	
        A successão de Isabel, pag. 189.—Como se liquidou a questão religiosa, pag.
        190.—Os trinta e nove artigos, pag. 192.—O puritanismo e as vestimentas
        ministeriaes, pag. 192.—A Inglaterra e o protestantismo de fóra do reino,
        pag. 194.—A lucta interna com o catholicismo romano, pag. 195.—A
        Armada hespanhola, pag. 196.—As prophecias, pag. 197.—Os conventiculos,
        pag. 198.—Os pamphletos anti-prelaticios, pag. 198.—A Reforma ingleza,
        pag. 198.



	PARTE IV



	Os principios da Reforma
	PAG. 203-236



	CAPITULO I



	A Reforma foi uma revivificação religiosa
	PAG. 205-214



	A Reforma foi uma revivificação da religião no meio de particulares condições
        sociaes, pag. 205.—Uma revivificação da religião e uma approximação de
        Deus, pag. 206.—Como a Egreja medieval chegara a impedir o caminho
        para Deus, pag. 208.—Revoltas medievaes em favor de uma religião espiritual,
        pag. 209.—A imitação de Christo, pag. 209.—Francisco de Assis,
        pag. 210.—Os mysticos da Edade Media, pag. 211.—A significação do
        perdão, segundo a Reforma, pag. 212.—Previsões de uma revivificação religiosa
        operada pela Reforma, pag. 213.



	CAPITULO II



	Como a Reforma se poz em contacto com a politica
	PAG. 215-219



	O velho systema ecclesiastico estava profundamente arraigado na vida social
        da epoca, pag. 215.—A Reforma desfez a noção medieval de uma sociedade
        politica, pag. 216.—Revolta contra o mediavelismo, anteriormente á Reforma,
        pag. 217.—O De Monarchia de Dante e o Defensor Pacis de Marcello de Padua,
        pag. 218.



	CAPITULO III



	A catholicidade dos reformadores
	PAG. 221-224



	Os Reformadores não tinham em mente crear uma nova Egreja, pag. 221.—Reivindicaram
        a sua posição por meio de um apello á Constituição do Imperio
        medieval, pag. 221.—A catholicidade da Reforma, segundo Luthero e
        Calvino, pag. 222.—A sua posição reivindicada pelo Credo dos Apostolos,
        pag. 223.



	CAPITULO IV



	Os principios doutrinarios da Reforma
	PAG. 225-236



	Os principios formaes e materiaes da Reforma, pag. 225.—O sacerdocio de todos
        os crentes: o grande principio da Reforma, pag. 226.—Explica a Doutrina
        da Escriptura, pag. 227, e da Justificação pela Fé, pag. 228.—A Doutrina da
        Escriptura da Reforma em contraste com a medieval, pag. 228.—A Doutrina
        medieval da Escriptura, pag. 229.—O quadruplo sentido da Escriptura, pag.
        229.—A definição medieval de fé salvadora. Interpretação infallivel, pag.
        230.—Os reformadores e a Biblia, pag. 231.—A doutrina da justificação pela
        fé da Reforma em contraste com a medieval, pag. 232.—A absolvição clerical
        e justificação pela fé, pag. 233.—Justificação pela fé e justificação pelas
        obras, pag. 234.—Conclusão, pag. 235.



	Summario Chronologico
	PAG. 237-255



	Indice de Personagens, Localidades, etc
	PAG. 257-261








I PARTE

A REFORMA NA ALLEMANHA, QUE DEU ORIGEM ÁS EGREJAS LUTHERANAS

Capitulos:



	I
	—A Reforma na Allemanha.



	II
	—A Reforma lutherana fóra da Allemanha.










CAPITULO I

A REFORMA NA ALLEMANHA


O principio da Reforma, pag. 3.—As Indulgencias, e as Theses que Luthero
escreveu contra as mesmas, pag. 5.—As Theses de Luthero não atacavam
sómente as Indulgencias, pag. 6.—A historia de Luthero, desde o principio,
pag. 7.—Partidarios e adversarios de Luthero, pag. 9.—A disputa de Leipzig,
pag. 10.—A bulla do papa, e a queima da mesma, pag. 12.—O imperador
e a Reforma, pag. 14.—O estado politico da Allemanha, pag. 15.—Luthero
e a dieta de Worms, pag. 16.—Luthero em Wartburgo, pag. 18.—Regresso
de Luthero a Wittenberg, pag. 19.—A dieta de Nürnberg, pag. 20.—A
revolta dos nobres, pag. 21.—A revolta dos camponezes, pag. 23.—As
Dietas de Spira, em 1526 e 1529, pag. 28.—O imperador pretende subjugar
a Reforma, pag. 32.—A Conferencia de Marburgo, pag. 33.—Divergencia entre
Luthero e os suissos, pag. 33.—A Dieta de Augsburgo, pag. 36.—A Confissão
de Augsburgo, pag. 38.—A Liga Protestante de Schmalkald, pag. 39.—A
morte de Luthero, e a guerra de Schmalkald, pag. 42.—O imperador e o
Concilio Geral, pag. 43.—Loyola e os jesuitas, pag. 45.—A paz religiosa de
Augsburgo, pag. 47.



O principio da Reforma.—A reforma principiou, se é que
similhante movimento, cujos estimulos vieram de uma epoca
remotissima, teve realmente um principio, quando Martinho
Luthero pregou as noventa e nove theses contra as indulgencias
na porta da egreja da pequena cidade de Wittenberg, na
Saxonia. João Tetzel, frade dominicano, havia sido enviado á
Allemanha pelo papa Leão X com o fim de colher dinheiro para
o serviço da egreja; para ajudar a pagar as despezas da guerra
com os turcos, dizia-se, mas o verdadeiro intuito era angariar
fundos para serem dispendidos pelo papa em quadros e outras
obras de arte para a sumptuosa egreja de S. Pedro, em Roma.
O dinheiro obtinha-se em troca de uma especie de recibos, em
que se declarava que o comprador havia recebido perdão da perpetração
dos peccados que mencionara e pago a respectiva importancia.

O vendedor de indulgencias viajava sob a protecção do arcebispo
de Mayença, um dos sete eleitores da Allemanha. Atravessou
durante o outomno de 1517 o centro da Allemanha, e
chegou em outubro a Leipzig, na Saxonia. A sua presença não
tinha sido bem acolhida, nem pelos principes, nem pelos clerigos
mais zelosos dos seus deveres, nem pelas pessoas do povo
mais bem intencionadas. Os principes não gostavam d’elle pelo
facto de extrair do povo tanta somma de dinheiro e mandal-o
todo para o papa; estava empobrecendo o paiz; e alguns d’elles
não lhe deram licença para entrar nos seus territorios senão
depois d’elle prometter que lhes dava uma parte do que adquirisse.

A classe mais escolhida do clero paroquial não gostava
d’elle pelo facto de, por onde quer que elle passasse, o povo se
tornar peior; vendia por sete ducados o direito de assassinar
um inimigo; aquelles que desejavam roubar uma egreja eram
perdoados se pagassem nove ducados; e o assassinio de pae,
mãe, irmão ou irmã custava apenas quatro ducados. Os homens
e mulheres que compravam estas indulgencias queriam, como
é natural, tirar algum lucro de aquillo que lhes custara o seu
dinheiro, e por isso o crime abundava onde quer que o vendedor
do perdão apparecesse.

As pessoas amigas do socego tambem lhe eram adversas,
pelo facto do tumulto e dos escandalos a que a sua presença
dava origem. Enviava adeante de si homens extravagantemente
vestidos, que fixavam annuncios pelas paredes, e que apregoavam
pelas ruas e pelas estradas a sua proxima chegada, encarecendo
a excellencia das cedulas de perdão que elle trazia á
venda. Eis algumas d’estas proclamações: «O perdão torna
aquelles que o comprarem mais limpos do que o baptismo,
mais puros do que Adão no seu estado de innocencia no paraiso»;
«Assim que o dinheiro tilintar no fundo do cofre, o comprador
fica perdoado, e livre de todos os peccados». Em seguida
a estes charlatães, apparecia o vendedor do perdão e o seu ajudante,
n’uma pesada carroça, que era conduzida para o meio da
praça do mercado. Tetzel, tendo de um lado uma gaiola de ferro
de cujas grades pendiam os celebres papelinhos, e do outro um
cofre em que o dinheiro era lançado, offerecia ao publico a sua
mercadoria, á maneira dos vendedores de elixires que costumam
apparecer pelas feiras.

Luthero não o perdia de vista desde havia muito tempo, e
a sua alma justa sentia-se indignada com o facto dos bispos,
apezar de todas as suas cartas e protestos, permittirem que elle
andasse de diocese em diocese. Não obstante haver prégado
contra Tetzel e contra as indulgencias, o traficante do perdão
ia-se approximando. Tetzel chegou, por fim, a Jüterbogk, perto
de Wittenberg, e Luthero, que já se havia tornado famoso como
prégador e como professor da universidade, não poude conter-se
por mais tempo. Escreveu noventa e nove theses contra as indulgencias,
e pregou-as na porta da egreja: declarava elle, n’essas
suas proposições, que, se havia na Egreja logar para Tetzel
e para os seus bilhetes de perdão, não o haveria para elle, Luthero,
nem para as idéas que elle tinha relativamente ao peccado
e ao modo como Deus concede o perdão. Roma e as indulgencias
estavam produzindo uma forte indignação em toda a
Allemanha. Bastaria uma faulha para ateiar o incendio; foram
as theses que o ateiaram, dando principio á Reforma.

As indulgencias, e as theses que Luthero escreveu contra ellas.—As
indulgencias que Luthero denunciou não constituiam uma
coisa nova na Egreja, e, posto que Luthero não o imaginasse,
formavam um elemento tão preponderante da vida exterior da
Egreja n’aquella epoca que seria dificil censural-as sem ir de
encontro a muitas outras coisas. A Egreja da Edade Media preoccupava-se
muito com a representação visivel dos factos e forças
espirituaes, e tornou-se um caso vulgarissimo dar tanta importancia
a essa manifestação externa que se chegava a perder de
vista o verdadeiro sentido espiritual, e d’esta fórma muitas e
excellentes verdades evangelicas se acharam envolvidas por
uma espessa camada de formulas estereis que não permittiam
que se desenvolvesse a vida espiritual.

É uma verdade evangelica que quando um homem se sente
triste por causa dos seus peccados ha de mostrar a sua tristeza
d’este ou d’aquelle modo; o verdadeiro arrependimento torna-se
sempre manifesto. A Egreja da Edade Media pegou n’este axioma
e incrustou-lhe a idéa de que o arrependimento deve manifestar-se
sempre em certos e determinados modos prescriptos pela
Egreja; e esses meios exteriores de mostrar arrependimento,
taes como, o dizer um grande numero de rezas, o jejuar em certos
dias, ou o praticar outras penitencias mais ou menos dolorosas,
vieram a ser consideradas como o verdadeiro arrependimento
e a serem chamados por esse nome.

No decurso do tempo, quando a Egreja se tornou mais corrupta,
ficou estabelecido que o pagamento de umas determinadas
sommas de dinheiro dispensasse os signaes exteriores do
arrependimento, comtanto que o peccador penitente se sentisse
compungido no seu coração por haver peccado. Quando a Egreja
attingiu um estado ainda peior, decidiu-se, como coisa assente,
que o desembolso do dinheiro alcançaria o perdão—o perdão de
Deus—tanto dos peccados commettidos, como de aquelles que
se commettessem depois. Foi de ahi que proveiu o indigno trafico
das indulgencias. Os papas e os seus dependentes acharam
esta doutrina muito lucrativa, e, como foi abertamente proclamado,
diligenciaram extrair todo o dinheiro que lhes fosse possivel
«dos peccados dos allemães». A indulgencia contra a qual
Luthero protestou era a quinta das que nos ultimos dezesete
annos tinham sido publicadas.

As noventa e nove theses de Luthero constituem um discurso
encadeado contra a doutrina e pratica das indulgencias.
E torna evidentes estas tres coisas: (1) É, de algum modo,
digna de approvação a indulgencia quando significa simplesmente
um dos muitos meios de proclamar o perdão do peccado,
concedido por Deus; mas uma tal proclamação deve ser sempre
gratuita. (2) Os signaes exteriores do arrependimento não equivalem
á dôr intima que se sente por haver peccado, isto é, ao
verdadeiro arrependimento, e a auctorisação para deixar de os
pôr em pratica não pode, de maneira alguma, garantir que Deus
tenha realmente perdoado. (3) Qualquer cristão que se sinta
verdadeiramente arrependido recebe um pleno perdão, e é participante
de todas as riquezas de Christo, por um dom directo
de Deus, sem ser necessaria uma carta de indulgencia ou outra
intervenção humana. E, n’um sermão que publicou para explicar
melhor as suas theses, declara que o arrependimento consiste
na contricção, na confissão e na absolvição, e que a mais importante
das tres coisas é a contricção. Se a dôr, ou contricção, fôr
verdadeira, sincera, seguir-se-lhe-hão naturalmente a confissão
e a absolvição. Assim, para Luthero, a coisa essencial é o facto
intimo, espiritual, da dôr produzida pelo sentimento do peccado;
a manifestação do pezar é uma coisa boa, mas para o que
Deus olha é para o estado espiritual, e não para a exteriorisação
d’esse estado.

As theses de Luthero não atacavam sómente as indulgencias.—Luthero,
nas suas theses e no seu sermão, declarou que os factos
intimos, espirituaes, experimentados pelo homem, eram de
um infinito valor, comparados com a expressão d’esses factos
mediante formulas esteriotypadas que a Egreja reconhecia; e
tornou, outrosim, bem claro que no tocante a um tão solemne
assumpto como é o perdão dos peccados o homem podia ir ter
directamente com Deus, sem qualquer mediação humana. Dizendo
isto, fez muito mais do que atacar as indulgencias; protestou
contra as mais enraizadas noções da Egreja medieval.

A sua opinião tem sido partilhada por muitos christãos
desde o dia de Pentecoste, e atravez de todas as epocas de superstição
homens e mulheres, cheios de confiança em Christo, se
teem dirigido humildemente a Deus, rogando-lhe o perdão. Foi-lhes
concedido esse perdão que solicitavam, e a sua simples experiencia
christã foi cantada nos grandiosos e velhos hymnos
da egreja medieval; encontrou expressão nas orações da Egreja;
constituiu a alma da prégação evangelica da Egreja, e agitou as
multidões nos muitos despertamentos da Edade Media. Como quer
que fosse, porém, esses piedosos prégadores e auctores de hymnos
não viram quão inteiramente essa sua preciosa experiencia
era opposta ao maquinismo ecclesiastico do seu tempo. A Egreja
accumulava de tal fórma as coisas exteriores, que a vida espiritual
ficou sepultada debaixo d’ellas, e na linguagem corrente
da epoca havia-se mudado a verdadeira significação dos termos
«espiritual» e «santo». Dizia-se que um homem era «espiritual»
quando havia sido ordenado para officiar na egreja; o dinheiro
tornava-se «espiritual» quando era dado á egreja; a um dominio,
com as suas estradas, bosques e campos, chamava-se «espiritual»,
ou «santo» se pertencia a um bispo ou a um abbade.

E depois a egreja, que, com as suas idéas, com os seus actos,
com a sua linguagem, tanto tinha aviltado as coisas espirituaes,
e tão cega tinha sido para ellas, interpozera-se entre Deus e o
homem, proclamando que ninguem se podia chegar a Deus senão
por meio d’ella, e que Deus não poderia jámais fallar ao coração
do homem senão egualmente por seu intermedio. A confissão dos
peccados tinha de ser feita ao padre, e o perdão era concedido
mediante a absolvição. Luthero havia fallado contra tudo isto
n’aquellas suas theses, mas elle proprio quasi que o não sabia.
A sua devota natureza havia-se revoltado perante a profanidade
de se suppôr e se dizer que se podia obter de Deus o perdão dos
peccados comprando um papel, e que o peccado e a ira de Deus
eram coisas que desappareciam mediante o desembolso de uma
certa quantia. Ao dar saida á sua indignação, referia-se apenas
ao sacrilegio que via deante de si; e, comtudo, atacou, não simplesmente
a peior parte de um systema mau, mas o systema
todo. A Reforma tinha começado.

A historia de Luthero, desde o principio.—O homem que se
oppoz a Tetzel tinha, apoz um longo e encarniçado combate,
chegado ao conhecimento do que o perdão dos peccados significa
realmente. Recorrera a todos os meios que a Egreja poz ao dispôr
dos espiritos attribulados, mas nenhum d’elles lhe proporcionara
conforto: por fim, dirigiu-se elle proprio a Deus, e achou a
paz que procurava. Sabia por experiencia propria que o perdão
de Deus não se alcança mediante a compra de um bilhete estampado
com as armas pontificias, e lavrou o seu protesto em
nome de todos aquelles que, em todos os seculos da egreja, sentindo-se
vergados ao peso do peccado, tinham encontrado em
Deus a paz e o perdão. A historia espiritual d’elle torna isto
bem evidente, como vamos ver.

Luthero nasceu em Eisleben, em 10 de Novembro de 1483.
«Sou camponez, e filho de camponez», costumava elle dizer.
O pae era mineiro, e a mãe uma camponeza com fama de
muita austeridade. Teve uma infancia muito pouco risonha, e,
apezar do modo prazenteiro que constituia um dos seus caracteristicos,
notava-se-lhe de quando em quando um certo ar
triste que elle proprio attribuia ao que tinha soffrido nos primeiros
annos da sua vida. O pae tinha resolvido fazer d’elle um
homem. Como todos os homens de trabalho, tinha em desprezo
os indolentes frades, e toda a sua idéa era que o filho fosse advogado;
queria que elle se formasse em direito, conhecesse todas
as engrenagens da lei, d’esse terrivel tyranno do camponez allemão,
que o tratava como a um servo, quasi como a um proscripto.
Luthero frequentou, pois, as escolas de Mansfeld, de Magdeburgo,
de Eisenach. A vida do estudante pobre era, n’aquelle tempo,
bem custosa. Passou fome, levou pancadas, não houve mal que
não experimentasse. Para ter um bocado de pão era-lhe, muitas
vezes, forçoso cantar pelas ruas. Foi em Eisenach que o attingiu
o primeiro lampejo da caridade humana, quando Frau Cotta,
attraida pela triste solidão em que elle vivia e pela sua melodiosa
voz, o introduziu em sua casa e lhe fez todo o bem que poude.
De Eisenach foi para Erfurt, para a Universidade, onde não
tardou a fazer rapidos progressos. Aprendeu muita coisa, além
da jurisprudencia. Leu Cicero, Platão, Terencio e Tito Livio.
Leu as grandes obras theologicas da egreja medieval; e, acima
de tudo, leu e tornou a ler, até os saber de cór, os escriptos
do bravo franciscano inglez Guilherme de Occam, que resistiu
denodadamente aos papas no seculo quatorze, e que ensinou
Wycliffe e Huss a fazerem o mesmo. Luthero chamava-lhe
com todo o carinho: «Occam, o meu querido mestre». Em 1503
recebeu o grau de bacharel, e em 1505 o de doutor. Tornou-se
notado pela sua viva intelligencia e pela sua pasmosa eloquencia.
Estava, pois, no caminho da posição em que o pae desejava
vêl-o: a de um grande jurisconsulto.

Durante todo esse tempo, comtudo, a sua consciencia não
tinha estado ociosa; os seus peccados atormentavam-n’o; a ira
de Deus tinha caido pesadamente sobre elle. O amor de Deus
era uma coisa que para elle não existia. O pae terrestre tinha-o
tratado sempre com severidade, com dureza, e no Pae celestial
via apenas um senhor que exigia d’elle esta e aquella coisa. No
dia 17 de Julho de 1505, tendo elle 21 annos, os seus sentimentos
religiosos poderam mais do que elle; entrou para o convento dos
agostinhos de Erfurt, fugindo á sociedade de parentes e amigos,
e desprezando todas as honrarias humanas. O seu Platão e o seu
Virgilio, de que se fez acompanhar, ficaram sendo as unicas recordações
da sua vida passada.

No convento poz-se a trabalhar para achar o caminho da
salvação. Leu obras theologicas, jejuou, orou, submetteu-se a
toda a sorte de privações, mas nunca logrou encontrar a paz.
Não tardou em adquirir uma Biblia completa, coisa para elle inteiramente
nova, e poz-se a estudal-a com todo o afan; o terror
do peccado estava, porém, sobre elle, e não lhe deixava ver o
Evangelho. Foi ter com o vigario geral da ordem, Staupitz, que
era um homem muito fervoroso, e este encaminhou-o para Agostinho
e para os mysticos allemães, em que encontrou um grande
auxilio. Aquelle mostrou-lhe o que era o peccado, e o que era a
graça soberana; e estes convenceram-n’o de que a verdadeira
religião era a religião do coração. No emtanto continuava a faltar-lhe
a paz.

No meio d’este conflicto, foi-lhe confiado um encargo especial.
Frederico o magnanimo, eleitor da Saxonia, e o mais eminente
dos principes allemães, fundou uma nova universidade
em Wittenberg, e pediu a Staupitz que indicasse os respectivos
lentes. Luthero foi então nomeado professor de philosophia, e
começou logo a fazer prelecções. Em 1512 doutorou-se em theologia
biblica, versando as suas conferencias sobre os Psalmos e
as Epistolas de S. Paulo aos Romanos e aos Galatas. Como estudo,
leu os Mysticos, os Sermões de Teulez, e aquelle pequeno
mas importante livro, A Theologia Allemã. Chegou, porém, a crise
da sua vida. Em 1511 foi enviado a Roma para tratar de negocios.
Á ida era um theologo medieval; á volta era um protestante;
á ida cria na justificação pelas obras, á volta cria na justificação
pela fé.

Roma era, havia muitos seculos, um amontoado de corrupção
moral, e Luthero descobriu isso immediatamente. Entrou
n’aquella cidade como um judeu entraria em Jerusalem. Elle
proprio nos conta que ao avistal-a caiu de joelhos e exclamou:
«Eu te saudo, cidade santa, tres vezes santificada pelo sangue
dos martyres que se tem derramado em ti». Viu que os monges
e padres eram homens maus, que faziam zombaria dos serviços
religiosos em que tomavam parte. Viu que havia no povo muita
deslealdade e cubiça, e que até o papa pouco melhor era do que
um pagão. Luthero havia-se dirigido a Roma com a idéa de achar
na cidade santa, como elle lhe chamava lá na Allemanha, algum
meio seguro de promover a sua salvação, e, caso estranho, foi o
proprio Christo que elle achou. Foi em Roma, no meio da corrupção
e da blasphemia, que de subito se compenetrou de que não
havia outro meio de salvação senão procurar Christo e entregar
tudo ao cuidado d’Elle; de que o perdão é gratuitamente concedido
por Deus e dá principio á vida christã, em vez de ser
penosamente ganho no fim della.

Ao regressar a Wittenberg, era outro homem. Era já afamado
como prégador; mas depois da sua visita a Roma prégava
como nenhum outro poderia prégar. Tornou-se a primeira figura
da universidade, e tinha como amigos Staupitz, o seu geral, e
Frederico, o seu principe. Foi então que appareceram as famosas
indulgencias.

Partidarios e adversarios de Luthero.—Ao principio parecia
que toda a Allemanha estava ao lado de Luthero. O trafico das
indulgencias tinha sido tão escandaloso que as pessoas de bons
sentimentos e todos os patriotas allemães se sentiam indignados.
O golpe, porém, que Luthero vibrara ás indulgencias havia
attingido outros pontos, e não tardaram a levantar-se antagonistas.
Conrado Wimpina em Frankfort, Hogstraten em Colonia,
Silvestre Prierias em Roma, e, acima de todos, João Eck, um
seu antigo condiscipulo, em Ingolstadt, todos elles atacaram as
theses, e descobriram heresias nas mesmas.

Resultou de ahi que Luthero foi citado a comparecer, em
Roma, na presença do papa; mas o eleitor da Saxonia conseguiu
uma modificação, recebendo, por fim, Luthero ordem para partir
para Augsburgo, a fim de ser interrogado pelo cardeal Caetano,
legado do papa na dieta allemã. O papa queria evitar uma
desintelligencia com o eleitor da Saxonia, e recommendou a Caetano
que se mostrasse conciliativo. Luthero foi, mas a entrevista
não teve bom exito. O cardeal começou por reprehender Luthero,
mas acabou por se sentir dominado por um certo mêdo d’elle.
«Não posso discutir mais com este animal», disse elle; «tem um
olhar maligno, e povoam-lhe o cerebro uns pensamentos estupendos».
Luthero, por seu lado, dizia abertamente que o legado
era tão competente para julgar de assumptos espirituaes como
um burro para tocar harpa.

Ao deixar Augsburgo, levava sobre si a condemnação, mas
havia appellado para o proprio papa, rogando-lhe que se informasse
melhor do seu caso. O papa não queria indispôr-se com a
Allemanha, porque a parte mais importante da nação parecia
estar a favor de Luthero, e enviou o cardeal Miltitz a promover
a paz. Este não chamou o moço frade á sua presença, mas teve
com elle uma conversação amigavel em casa de Spalatin, o capellão
do eleitor. Antes d’esta entrevista Luthero havia appellado
para um concilio geral. O cardeal Miltitz declarou estar em
desaccordo com Tetzel, reprovou as indulgencias, e concordou
com muitas das asserções de Luthero; mas lembrou-lhe que
não tinha sido bastante respeitoso para com o papa, e que estava
enfraquecendo o poder e a auctoridade da egreja. O seu
argumento era, em summa, o seguinte: «O senhor pode ter razão;
mas para que ha de ser rude? Escreva ao papa, e peça-lhe
desculpa». Luthero prometteu fazel-o, e entre elle e Miltitz ficou
estabelecido um convenio, que, como elle depois referiu ao eleitor,
continha duas clausulas:


1. Ambas as partes cessariam de prégar ou escrever sobre
as materias em controversia.

2. Miltitz informaria o papa do exacto estado dos negocios,
e o papa nomearia para as necessarias investigações uma commissão
de theologos illustrados.



No entretanto, Luthero escreveu ao papa, confessando espontaneamente
que a auctoridade da egreja era superior a tudo,
e que a coisa alguma, quer na terra quer no céu, se devia dar a
prioridade, com excepção de Jesus Christo, que tudo governa.
Isto foi em Março de 1519.

A disputa de Leipzig.—Luthero tinha promettido conservar-se
quieto se os seus adversarios se conservassem quietos—era
este o seu ajuste com o cardeal Miltitz; os seus inimigos,
porém, não se conservaram quietos, e Luthero considerou-se livre
para os atacar. O indiscreto amigo da egreja era João Eck.
Desafiou Carlstadt, amigo de Luthero, para uma discussão publica,
e no entretanto publicou treze theses que atacavam as noventa
e cinco de Luthero. Luthero replicou promptamente, e a
polemica publica entre Carlstadt e Eck foi seguida de uma outra
entre Eck e Luthero. N’esta disputa de Leipzig a controversia
attingiu um grau mais elevado. Não foi já uma discussão theologica,
mas, sim, a opposição de duas series de principios em
conflicto, affectando todo o circulo da vida ecclesiastica. Aqui,
pela primeira vez, a christandade allemã desprendeu-se da christandade
romana, insistindo no sacerdocio de todos os crentes e
no direito de cada christão julgar em todas as coisas segundo a
sua consciencia, esclarecido pela palavra de Deus e pelo Seu
Santo Espirito.

Luthero e Eck começaram com as indulgencias e com as penitencias,
mas o debate em breve mudou para a auctoridade da
Egreja romana e do papa. Eck mantinha a suprema auctoridade
do bispo de Roma, como successor de S. Pedro e Vigario geral
de Christo. Luthero negou a superioridade da egreja romana sobre
as outras egrejas, e baseou a sua negativa no testemunho
da historia de onze seculos, no dos decretos de Nicéa, no dos
mais santos concilios, e no da Escriptura Sagrada. Isto originou
uma grande contestação. «Sem papa não ha egreja», exclamou
Eck. «A egreja grega tem existido sem papa, e vós sois o primeiro
a negar-lhe o nome de Egreja» respondeu Luthero. «Athanasio,
Basilio e os dois Gregorios estavam fóra da egreja? O
papa tem mais necessidade da egreja do que a egreja do papa».
«Sois tão mau como Wycliffe e Huss», disse Eck, «e elles foram
condemnados em Constança». «Nem todas as opiniões de
Huss eram erroneas» disse Luthero. «Se recusaes apoiar as decisões
dos concilios, eu recuso discutir comvosco», disse Eck, e
por aqui se ficou. Immediatamente depois, porém, Luthero completou
e publicou a sua argumentação. Declara, pela primeira
vez, o que pensa da egreja. Não nega a primazia do papa, mas
o que não admitte é que o papa volte as costas á egreja. Se o
papa se mantiver no seu logar de servo da egreja, de «servo dos
servos de Deus», elle, Luthero, dar-lhe-ha toda a honra. Mas a
egreja é a communhão dos fieis—é constituida pelos verdadeiros
crentes, pelos eleitos. Á egreja nunca falta o Espirito Santo,
e aos papas e concilios falta muitas vezes. Esta egreja, que tem
sempre o Espirito Santo, é invisivel; e, portanto, um leigo que
possua as Escripturas e se guie por ellas é mais digno de credito
do que um papa ou um concilio que o não faça.

Esta disputa de Leipzig produziu importantissimos resultados.
De um lado, Eck e os demais adversarios eram de opinião
que Luthero devia ser violentamente posto fóra de combate,
e insistiram n’uma bulla papal que o condemnasse; e do outro,
Luthero viu, pela primeira vez, até onde tinha chegado com a
sua opposição ás indulgencias. Viu que a sua theologia agostiniana,
com o conhecimento que ella proporcionava da odiosidade
moral do peccado, e da necessidade da soberana graça de Deus,
feria, em todas as suas peripecias, a vida ceremonial da edade
media: mostrava que era impossivel a qualquer homem o ter
uma vida perfeitamente pura e santa, e, por consequencia, não
podia haver santos, e o culto dado aos santos era um absurdo;
tornava inuteis as reliquias e as peregrinações, assim como a
vida monastica, com as suas vigilias, jejuns e flagellações. Todas
estas coisas eram, em vez de auxilios, obstaculos á verdadeira
vida religiosa. Seguia-se tambem que, não podendo haver
mediador entre Deus e os homens, com excepção de Jesus
Christo, a mediação do papa para nada servia.

A disputa de Leipzig convenceu Luthero de que se havia
separado de Roma, e a Allemanha convenceu-se tambem d’isso,
chegando o seu enthusiasmo a um ponto extremo. O povo das
cidades manifestou a sua sympathia pelo arrojado frade. Ulrico
von Hutten e os outros homens de letras viram n’elle, desde então,
o seu guia. Francisco von Sickingen e os outros cavalleiros
livres viram n’elle, desde então, um poderoso alliado. Os pobres
e sobrecarregados camponezes alimentavam a esperança de que
elle os libertasse das miserrimas circumstancias em que se encontravam.
Luthero tornou-se, por assim dizer, o chefe do povo
allemão. Isto teve logar em 1519.

A bulla do papa e a queima da mesma.—Eck e os demais
adversarios de Luthero reconheciam que alguma coisa se devia
pôr em pratica para reduzir ao silencio o audacioso monge, e
instaram com o papa para que publicasse uma bulla condemnando
as suas opiniões. Luthero, por seu lado, não estava ocioso.
Sabia que se tinha desligado de Roma, e, com a sua habitual
actividade e coragem, tornou esse facto conhecido, e pediu ao
povo allemão que o ajudasse. A Allemanha era um paiz pobre,
e, comtudo, mandava todos os annos uma consideravel quantia
de dinheiro para Roma.

N’aquelles dias a egreja era um grande imperio ecclesiastico,
tendo Roma como capital. Toda a Europa estava dividida em
bispados, e o clero era muito rico. Possuia extensos dominios,
que arrendava; tinha tambem direito aos dizimos (a decima
parte) de todas as outras propriedades; além d’isso, fazia dinheiro
com os baptismos, com os casamentos, com as absolvições,
com a assistencia espiritual aos enfermos, com os enterros,
e com as missas. As varias ordens de frades tinham-se
tambem tornado muito opulentas, sendo a sua maior riqueza
constituida por terras que lhes haviam sido doadas ou legadas
em testamento por pessoas devotas. Em quasi todos os paizes
da Europa se haviam promulgado leis com o fim de impedir ou
limitar estas doações, mas essas leis tinham sido tão inefficazes
que ao tempo da Reforma as ordens religiosas eram senhoras de
quasi um terço do territorio europeu. E, apezar de ricas, andavam
continuamente esmolando. Parte dos seus bens ia todos os
annos para Roma. Quando um bispado vagava, as receitas eram
recolhidas pelo papa, que demorava sempre a nomeação de outro
bispo. O papa diligenciava frequentemente que os bispos ou abbades
fossem italianos, pois que estes ficavam residindo em Roma,
e o dinheiro era-lhes remettido para lá. Quando um novo bispo
era nomeado, tinha de mandar ao papa o rendimento do primeiro
anno (os annatas). Todo este dinheiro que era exportado para
Roma fazia falta nos paizes de onde sahia; e no tempo de Luthero
ainda estava extorquindo mais, por meio das indulgencias.
Luthero, no seu opusculo Á nobreza da nação allemã tornava tudo
isto saliente, e perguntava por quanto tempo se estaria disposto
a tolerar similhante coisa. Referia aos nobres que a doutrina romanista
dos dois estados distinctos, um espiritual, incluindo o
papa, os bispos, os padres, os frades e as freiras, e o outro temporal,
constituido por todas as outras individualidades, era um
muro levantado pelos romanistas para defenderem as oppressões
da egreja. Dizia-lhes, outrosim, que todos os christãos são espirituaes,
e que todos deviam ser obedientes ao poder secular. E
perguntava, finalmente, como é que os allemães consentiam que
do seu depauperado paiz fossem enviados annualmente para
Roma 300.000 florins.

Escreveu tambem outro tratado, O captiveiro babylonico da
egreja de Christo, para mostrar que elle não desejava destruir
mas purificar a verdadeira egreja de Christo. O titulo é bem explicito.
Luthero opinava que o papa e os romanistas tinham conduzido
a egreja a um captiveiro, muito comparavel ao dos judeus
em Babylonia. E dá exemplos d’isso. O Senhor disse por occasião
da ultima ceia, quando deu o calix aos Seus discipulos, «Bebei
d’elle todos», mas os romanistas dizem «Não bebaes d’elle se
não fordes padres». E parecia-lhe que todos os verdadeiros christãos
tinham o dever de libertar a egreja da sua escravidão. E
concluia de um modo caracteristico. «Consta-me que estão sendo
preparadas bullas e outras coisas papistas, em que me é exigida
uma retractação, sob pena de ser proclamado hereje. Se é verdade,
desejo que este livrinho fique constituindo uma parte da
minha futura retractação».

Foram enviados milhares d’estes livros para todos os pontos
da Allemanha, e o povo ficou á espera da bulla. Esta veiu,
por fim, em 15 de Julho de 1520. Accusava Luthero de sustentar
as opiniões de Huss, e condemnava-o. Eck levou-a para Leipzig
em Outubro. Foi affixada em varias cidades allemãs, e em geral
os cidadãos e os estudantes arrancavam-n’a. Chegou, por fim, ás
mãos de Luthero. Respondeu ás suas accusações n’um pamphleto,
em que lhe chamava a execravel bulla do anti-christo, e por fim
annunciou em Wittenberg que ia queimal-a. No dia 10 de Dezembro,
á frente de um cortejo de professores e estudantes, Luthero
saiu da universidade e dirigiu-se para o mercado. Um dos
lentes accendeu a fogueira, e Luthero lançou a bulla ás chammas.
Estava consummada a affronta. Foi tambem queimado um
exemplar da lei canonica, pois que a Allemanha ia de ali em
deante ser governada pelas leis do paiz, e não pelas leis de Roma.
A noticia espalhou-se por toda a Allemanha, dando logar a um
enorme regozijo. Roma tinha arremessado o seu ultimo dardo; só
o imperador é que tinha poder agora para reprimir Luthero.

O imperador e a Reforma.—O imperador era, por esse tempo,
Carlos V. Havia sido eleito em 1519, e ainda não tinha estado
na Allemanha, nem era tão poderoso como o seu titulo indicava.
N’aquelles dias ainda predominavam as idéas medievaes de governo,
e Carlos V tinha resolvido restabelecer o velho poder imperial
com todos os seus attributos.

No principio da edade media os homens colhiam as suas
idéas de governo do velho imperio romano—não do imperio pagão
de Augusto Cesar e dos seus successores, mas do imperio
christão de Constantino e de aquelles que vieram apoz elle. Posto
que aquelle velho imperio tivesse sido destruido pelas invasões
das selvaticas tribus teutonicas, depois da epoca das conquistas
ter passado os novos povos que habitavam a Europa adoptaram
o governo e as leis da nação que haviam derrubado.

Segundo os pensadores medievaes, o governo civil e a ordem
social eram coisas impossiveis quando todo o poder não estivesse
concentrado n’um foco e identificado n’uma só pessoa—o
monarca universal; e quando todo o governo ecclesiastico e
communhão religiosa não obedecessem, da mesma fórma, ao arbitrio
de uma unica pessoa—o sacerdote universal. O monarca
universal era o imperador, que dominava circa civilia como vigario,
ou representante, de Deus; e o sacerdote universal era o
papa, que dominava circa sacra, como vigario, ou representante,
de Deus. Um dominava nos corpos, o outro dominava nas almas,
dos homens; e o dominio de ambos era universal. Um tinha o
poderio da espada, e o outro tinha o poderio das chaves. Este
sonho medieval ainda não se havia tornado em realidade, até então;
mas o sonho continuava, e a Europa, no alvorecer da Reforma,
estava sob o olhar cubiçoso de duas entidades: o imperador
e o papa.

No fim do seculo quinze, Fernando, o Prudente, rei de Aragão,
concebeu o plano de, mediante um elaborado systema de
enlaces matrimoniaes, restituir ao imperio a sua primitiva grandeza.
Tinha tres filhas. A mais velha casou com o rei de Portugal,
o que daria logar a que este paiz e Hespanha ficassem constituindo
um só reino. A segunda casou com Filippe de Austria,
chefe da casa de Hapsburgo, e por direito materno senhor da Borgonha
e dos Paizes Baixos. A terceira desposou Henrique VIII
de Inglaterra. Do primeiro d’estes consorcios nasceu Isabel, herdeira
do throno de Hespanha. Do segundo Carlos de Austria e
de Borgonha. Do terceiro Maria, rainha de Inglaterra. Carlos
casou com sua prima Isabel, e ficou, portanto, reinando em Hespanha,
Austria, Borgonha e Paizes Baixos. E mais tarde foi tambem
imperador e rei de Italia.

Carlos V foi, pois, um imperador poderosissimo, como não tinha
havido outro durante muitos seculos; e a sua ambição era
ver-se investido da mesma auctoridade que tinham tido Carlos
Magno e Otto I. Tinha os olhos constantemente fitos no passado;
e lá no seu intimo arquitectava a maneira de restabelecer na
Europa aquella unidade politica que desapparecera quando começaram
a organizar-se as nações modernas. Esta velha unidade,
porém, exigia, não sómente um imperio unido, como tambem uma
egreja intacta, e esse sonho de Carlos tornava-o intolerante para
com qualquer perturbador da paz da egreja, como Luthero era
por elle considerado. Posto que tivesse sido acclamado imperador,
o seu imperio não estava muito firme. Era poderoso, não
por ser imperador, mas por ter sob o seu dominio a Hespanha,
a Borgonha, e a Austria; as luctas intestinas de que a Allemanha
era theatro, e as muitas questões que surgiam, a que era necessario
dar uma prompta solução, enfraqueciam-lhe algum tanto
o poder.

O estado politico da Allemanha.—A Allemanha, no tempo da
Reforma, não tinha uma unidade politica. Estava nominalmente
unida sob o imperio, e era governada pela Dieta; mas o poder,
tanto do imperador como da Dieta, era, praticamente, fraquissimo.
O imperio era electivo, e desde o anno de 1356 a eleição
havia estado nas mãos de sete principes-eleitores, tres na região
do Elba, e quatro na do Rheno. Na região do Elba eram o rei da
Bohemia, o Eleitor da Saxonia e o Eleitor de Brandenburgo; na
do Rheno eram o Conde Palatino do Rheno, e os arcebispos de
Mayença, Trier e Köln. As successivas concessões que os principes
obtinham á custa das eleições iam diminuindo o poder imperial.

Entre o imperador e o povo estava a Dieta, que era o grande
conselho do imperio, e se compunha de tres camaras, ou collegios:
I Seis principes eleitoraes, tres dos quaes leigos, e tres
clerigos (não entrava o rei da Bohemia); II Os principes, ou
gran-barões, seculares e ecclesiasticos; III Os representantes
das cidades livres, que eram as que gozavam de privilegios
concedidos directamente pelo imperador. Como havia quasi tantos
principes clericaes como seculares, o poder que a egreja tinha
na Dieta era muito forte, e facilmente poderia ser empregado
como instrumento para abafar qualquer reforma religiosa.
A Dieta, comtudo, tinha pouca força no paiz. A Allemanha estava
tão dividida que cada um dos principes independentes podia fazer
o que muito bem quizesse. As cidades, formando ligas entre
si, podiam offerecer uma certa resistencia á tyrannia dos principes;
mas os aldeãos, incapazes de similhante combinação, eram
acossados de todos os lados pela egreja, pelos principes e pelos
barões.

A situação dos camponezes allemães era, na verdade, pouco
de invejar. Houve tempo em que viveram desafogadamente, cultivando
as suas terras, mas os senhores feudaes foram, pouco a
pouco, cerceando-lhes direitos, chegando ao ponto de lhes prohibirem
a entrada nos baldios, de não lhes permitir que se abastecessem
de lenha, que pescassem nos rios, etc. Não tinham a
quem pedir protecção, e não podiam contar com as leis. A sua
unica esperança estava na revolução, e sentiam um desejo ardente
de imitar os suissos, isto é, de se libertarem, de acabarem
com o feudalismo, de se tornarem proprietarios.

O joven imperador, quando pela primeira vez foi á Allemanha,
deparou com muitas questões graves que estavam á espera
de solução; o povo estava ancioso por um governo central, as cidades
queriam que se pozesse termo ás constantes contendas
que havia entre os barões, os poderes, civil e ecclesiastico, accusavam-se
mutuamente, e, por ultimo, a questão de Luthero
continuava agitando os espiritos.

Luthero e a dieta de Worms.—A Dieta foi aberta por Carlos V
em Janeiro de 1521, e o nuncio do papa tratou logo de instar
com os principes reunidos em assembléa para que pozessem
termo ás heresias de Luthero, não sendo, na sua opinião, necessario
que este fosse ouvido. Os principes, porém, que tambem
tinham as suas razões de queixa de Roma, declararam que
era uma injustiça, um acto indigno, condemnar um homem sem
o ouvir e sem elle estar presente. Por fim o imperador intimou
Luthero a apresentar-se, e forneceu-lhe um salvo-conducto. Um
arauto foi, pois, procural-o da parte do seu imperial amo, e em
abril Luthero partiu para Worms. Ia resolvido a não se retractar,
posto que o animasse a convicção de não voltar com vida.
A Spalatin escreveu elle o seguinte: «Não tenho intenção de
fugir, nem de crear embaraços á Palavra; emquanto a graça de
Christo me sustiver, hei de confessar a verdade, não recuando
mesmo deante da morte». E a Melanchthon: «Se eu não voltar,
se os meus inimigos me assassinarem, continúa tu, de todo o
coração te imploro, a ensinar e a dar testemunho da verdade».
Antes de deixar Wittenberg, havia preparado, de collaboração
com Lucas Cranach, «um bom livro para o povo», e que se compunha
de uma serie de gravuras em madeira representando contrastes
entre Christo e o papa, e tendo debaixo de cada uma a
respectiva explicação, n’um grande vigor de linguagem; n’uma
pagina apparecia Christo lavando os pés aos discipulos, n’outra
o papa estendendo o pé para que lh’o beijassem; a Christo levando
a cruz contrapunha-se o papa levado em procissão pelas
ruas de Roma, aos hombros dos homens; a Christo expulsando
os vendilhões do templo, o papa vendendo indulgencias, e tendo
junto de si um monte de dinheiro.

Os amigos de Luthero consideravam-n’o perdido. Quando
lhe chegou aos ouvidos o boato de que o duque Jorge da Saxonia
lhe preparava uma emboscada, a resposta que deu foi: «Não deixaria
de me pôr a caminho, ainda mesmo que houvesse uma chuva
de duques da Saxonia». E quando lhe disseram que o diabo se
havia de apoderar d’elle por qualquer fórma, replicou: «Não deixaria
de comparecer em Worms, ainda mesmo que lá houvesse
tantos demonios como telhas nos telhados». A sua jornada teve
o aspecto de uma marcha triumphal; o povo vinha, em grandes
multidões, ao seu encontro, soltando enthusiasticos vivas. Chegou,
por fim a Worms, e logo no dia immediato foi apresentado
á Dieta. O imperador tinha a seu lado o arquiduque de Austria,
seu irmão, e a assembléa compunha-se de seis eleitores, vinte e
oito duques, trinta prelados, e um grande numero de outras personagens
de menor cathegoria, ao todo uns duzentos principes.
Era deante de toda aquella gente que Luthero tinha de confessar
a sua fé em Christo. Pouco depois d’elle entrar, foi collocada
na sua frente uma grande rima de livros, e perguntaram-lhe se
os havia escripto, e se estava disposto a retractar-se. Pediu algum
tempo para reflectir, e, sendo-lhe concedido o prazo de vinte
e quatro horas, foi reconduzido á casa onde se hospedára.

Quando, no dia seguinte, se dirigiu de novo á Dieta, teve de
abrir caminho atravez de uma grande multidão de gente, que o
animava e lhe recommendava firmeza; e, ao entrar na sala, o
velho general Frunsberg bateu-lhe no hombro e disse-lhe: «Nada
receies, fradinho!» Na vespera havia-se mostrado um tanto confuso,
havia denotado uma certa timidez, mas n’aquelle segundo
dia estava de posse da sua coragem habitual. O chanceller do
arcebispo de Trier começou a interrogal-o em nome do imperador.
«Reconheceis estes livros como vossos, e estaes disposto a
retirar o que escrevestes?» Luthero respondeu que n’alguns dos
seus livros se encontravam coisas que haviam merecido a approvação
até dos proprios adversarios, e que não se podia esperar
d’elle uma retractação no tocante a essas coisas; havia
tambem protestado contra manifestos abusos, e seria, decerto,
um hypocrita e um cobarde se n’aquella occasião affirmasse ser
falso o que elle e todos os homens de bem sabiam que era verdadeiro;
n’uma parte, finalmente, do que havia escripto, alvejava
os seus antagonistas, e, como o fizera um pouco precipitadamente,
era possivel que n’alguns pontos não tivesse razão,
estando, portanto, prompto a desdizer qualquer asseveração
cuja injustiça lhe fosse provada. «Esse vosso arrazoado é inopportuno»,
replicou Eck; «o que o imperador quer é uma resposta
definitiva. Estaes prompto a retirar o que dissestes contra
a Egreja, e especialmente o que disseste contra o concilio
de Constança?» «Quereis uma resposta definitiva?» disse Luthero.
«Vou dar-vol-a, pois. (Vou dar uma resposta sem pontas nem
dentes, diz o original). Não me retracto de coisa alguma, a não ser
que me convençam pela Escriptura ou por meio de argumentos
irrefutaveis. É claro como a luz do dia que tanto papas como
concilios teem algumas vezes errado. A minha consciencia tem
de submetter-se á Palavra de Deus; proceder contra a consciencia
é impio e perigoso; e, portanto, não posso nem quero retractar-me.
Assim Deus me ajude. Amen.» O representante da lei
chegou a crer que os seus ouvidos o tivessem enganado. «Affirmaes,
realmente, que um concilio é susceptivel de errar?», perguntou
elle, por fim. «Affirmo», retorquiu Luthero, «e affirmal-o-hei
sempre. Assim Deus me ajude. Amen». Aquella sua firmeza
tornou furiosos os hespanhoes e os italianos; queriam que o
imperador lhe cassasse o salvo-conducto e o condemnasse á
morte, sem mais preambulos. Os allemães, reconhecendo que
elle, ao mesmo tempo que combatia pela consciencia, combatia
tambem pela Allemanha, pozeram-se do seu lado. Conseguiram
que o imperador addiasse a sentença, e instaram depois com
Luthero para que se retractasse, sendo, porém, baldados todos
os seus esforços.

Por fim o imperador tomou uma resolução. Não querendo
tomar o partido de Luthero e da Allemanha, para não quebrar
relações com o papa, não desejava, comtudo, annullar o salvo-conducto,
faltando assim á sua palavra. Ordenou, pois, a Luthero
que se retirasse, mas fez publicar um edicto, condemnando
os livros do Reformador e collocando-o a elle proprio sob o anathema
do imperio. Ora, ser collocado sob o anathema do imperio
era ser collocado n’uma gravissima situação. De ali em deante
ninguem podia dar de comer ou de beber a Luthero, nem recebel-o
em sua casa: quem quer que o encontrasse era obrigado a deitar-lhe
a mão e entregal-o aos guardas do imperador, que ficavam com
plenos poderes para o matarem. Tudo isto, porém, só podia ter logar
depois de expirado o prazo que o salvo-conducto mencionava.

Luthero em Wartburgo.—Os amigos de Luthero foram de
parecer que, depois do edicto de Worms, a vida d’elle corria
perigo, até mesmo em Wittenberg; e o eleitor da Saxonia encarregou
uns tantos soldados de o irem esperar ao caminho,
apoderarem-se d’elle, e levarem-n’o para o castello de Wartburgo,
que ficava perto de Eisenach, e onde elle poderia esconder-se,
sem lhe succeder mal algum. Nenhum dos seus amigos
sabia, ao principio, onde elle se encontrava. Emquanto esteve
em Wartburgo, submetteu-se a uma vida de isolamento, e para
maior precaução deixou crescer a barba, vestiu-se de cavalleiro,
e adoptou o nome de Junker Jorge. Permaneceu dez mezes
n’aquelle seu esconderijo.



Foi lá que começou a mais importante das suas obras, a
traducção da Biblia, dos textos originaes grego e hebraico. Conseguiu
tornar conhecido dos amigos o seu paradeiro, e Melanchthon
mandava-lhe de Wittenberg todos os livros de que elle necessitava.
Começou com o Novo Testamento, e traduziu-o quasi
todo sem auxilio alheio. A ajudal-o no Velho Testamento teve o
que um dos seus biographos chama «um synhedrio privado, composto
de homens eruditos». Estes homens reuniam-se uma vez
por semana em casa de Luthero, para confronto de notas e mutuo
auxilio nas passagens difficeis.

Luthero estava empenhado em fazer da sua traducção da
Biblia um livro para o povo allemão. Não quiz introduzir n’ella
phrases finas, phrases palacianas; desejava tornal-a um livro
que fosse comprehendido por todos, homens, mulheres e creanças,
e dedicou a esse trabalho todo o seu talento e actividade.
Ainda se conservam alguns dos seus manuscriptos, em que se
vê o grande numero de emendas por que muitas das orações
passaram, chegando algumas a serem emendadas quinze vezes.
«Estamos trabalhando com todas as nossas forças», escreveu
elle em certa occasião, «para que os prophetas fallem na nossa
lingua. Que grande e difficil tarefa é esta, de fazer com que os
escriptores hebreus se exprimam em allemão! Elles offerecem
uma enorme resistencia. Não querem trocar o seu hebreu por
uma lingua barbara».

A tarefa tornava-se ainda mais difficultosa pela razão de
quasi se poder dizer que não existia a lingua allemã. O allemão
antes do tempo de Luthero, assim como o inglez antes do tempo
de Chaucer, era um aggregado de dialectos; e, de facto, a Biblia
de Luthero é que fez a lingua allemã, pois que tem servido desde
então como que de modelo, e o seu estylo tem sido imitado por
todos os auctores allemães; a prosa foi, portanto, tornando-se
gradualmente uniforme, os dialectos foram ficando para traz, e a
linguagem adquiriu uma unidade que resistiu áquella onda de
separação que passou depois por toda a Allemanha.

Regresso de Luthero a Wittenberg.—Emquanto Luthero esteve
em Wartburgo, andaram os seus amigos prégando o Evangelho
por toda a Allemanha, sem soffrerem o minimo incommodo, e os
seus livros eram lidos por toda a parte. Dir-se-hia que toda a
Allemanha se tornava protestante, a despeito do edicto do imperador.
Havia de todos os lados um grande movimento a favor
das doutrinas evangelicas, e contra a superstição e a idolatria.
Acontece muitas vezes, em epocas como aquella, de despertamento
religioso, que algumas pessoas perdem, por assim dizer,
a cabeça e querem que as coisas caminhem muitissimo depressa
ou vão até demasiadamente longe; foi o que succedeu
na Allemanha.

Ha na fronteira bohemio-saxonia, no meio da cordilheira de
Erzgebirge, ou Montanhas de Ferro, uma pequena cidade chamada
Zwickau. Os habitantes d’essa cidade acceitaram a Reforma.
Entre elles havia um tecelão, Claus Storch, homem excitavel,
que a abraçou com mais zelo do que sensatez, e que reuniu
em volta de si um certo numero de partidarios, creaturas de muito
pouco juizo tambem. Na sua opinião, não lhes eram precisos padres
nem ministros evangelicos, pois que Deus os instruia directamente;
a Biblia era inutil, pois que todos elles eram inspirados.
Metteram-se a limpar a sua terra de todos os indicios da
antiga religião—as ornamentações das egrejas, os altares, as
cruzes, o clero, etc.—e deram logar a alguns tumultos, levantando-se,
por fim, contra elles os seus conterraneos, que os pozeram
fóra.

Expulsos de Zwickau, foram para Wittenberg, e expozeram
as suas idéas ao impetuoso Carlstadt e ao condescendente Melanchthon,
que eram ali os dirigentes espirituaes na ausencia de
Luthero. Carlstadt adoptou por completo o seu modo de pensar,
Melanchthon deixou-se persuadir até a um certo ponto, e a agitação
começou a lavrar entre as massas populares. As imagens
foram derrubadas dos logares que occupavam nas egrejas; Carlstadt
prégou contra a instrucção, contra o estudo, contra as universidades;
a Reforma correu o perigo de uma rapida destruição.

Luthero teve conhecimento do que se passava na sua solidão
de Wartburgo, e resolveu sair de aquella especie de sequestração
em que se encontrava. Correu a Wittenberg, e o povo
tornou a ouvir a sua voz, com que tanto se familiarisara, trovejando
do pulpito contra a violencia, o fanatismo e a falta de caridade.
Luctou contra os fanaticos durante oito dias, e por fim
triumphou. A auctoridade da Escriptura ficou de novo estabelecida,
e o movimento lutherano mostrou que nada tinha de commum
com os excessos de Storch, e do seu companheiro Münzer.

Do curto reinado dos fanaticos em Wittenberg resultou uma
coisa boa. Produziu uma reforma de culto. Desappareceram as
ceremonias do catholicismo romano, que foram substituidas por
um serviço religioso mais em conformidade com as Escripturas.

A Dieta de Nürnberg.—O anathema do imperio ainda estava
sobre Luthero, pois que não havia sido revogado; mas ninguem
pensava em o pôr em execução. Luthero prégava, escrevia, e editava
os seus trabalhos, sem que pessoa alguma na Allemanha o
tivesse na conta de um proscripto. Ainda mais, alguns dos principes
allemães eram de parecer que o edicto de Worms devia
ser annullado. O imperador tinha-se retirado para Hespanha,
deixando em seu logar um Conselho Regente, cujos membros
conheciam bem o estado da Allemanha e os sentimentos do povo,
e não se sentiam inclinados a desposar a causa do papa.

Foi assim que, quando a Dieta se reuniu em Nürnberg, em
1522 e 1524, o nuncio do papa viu que os principes allemães não
eram de modo algum favoraveis á sua proposta para que Luthero
soffresse a pena de morte. Em vez de discutirem esse ponto,
apresentaram differentes reclamações, insistindo muito com o
nuncio para que chamasse para ellas a attenção do papa; e muitas
d’essas reclamações eram relativas a assumptos sobre os
quaes se baseou a condemnação de Luthero.

Por fim, depois de uma prolongada controversia entre os
principes allemães e o nuncio do papa, a Dieta declarou que era
necessario nomear uma Junta Geral da Egreja, afim de que certos
abusos fossem abolidos e se esclarecessem certos pontos duvidosos
de doutrina que tinham surgido, annunciando, ao mesmo
tempo, que toda essa questão de differenças religiosas havia de
ser liquidada n’um outro concilio que ia reunir-se em Spira. Toda
a Allemanha, em summa, parecia estar do lado de Luthero; e alguns
estados—como, por exemplo, o de Brandenburgo—, proclamavam
abertamente quaes as reformas por que a religião devia
passar. Pediam a abolição dos cinco falsos sacramentos, da
missa, do culto dos santos e da supremacia pontificia. A Reforma
havia-se espalhado tambem para além da Allemanha, e já em 1524
havia discipulos de Luthero em França, na Dinamarca e nos Paizes
Baixos.

A revolta dos nobres foi o primeiro dos grandes revezes que o
movimento da Reforma soffreu. Até 1524, as doutrinas de Luthero
tinham-se espalhado sem obstaculo de maior pela Allemanha
e pelo estrangeiro. De toda a parte se protestava contra os
cinco pretensos sacramentos, as indulgencias, a confissão auricular,
o culto dos santos e das reliquias, o celibato do clero, a negação
do calix aos leigos, o sacrificio da missa, a usurpação episcopal
e a supremacia do papa. O que todos ambicionavam era
uma fórma de culto mais simples e mais concorde com as Escripturas,
e uma fórma de governo que tornasse manifesto o sacerdocio
espiritual de todos os crentes. A Dieta tinha repetidamente,
na sua lista de aggravos, chamado a attenção do papa
para os abusos que se observavam na egreja, e propoz, por fim,
que se convocasse um concilio geral para tratar das necessarias
reformas.

Mas não era só ecclesiasticamente que a Allemanha precisava
de ser reorganizada. A posição dos cavalleiros imperiaes
era cada vez mais insustentavel; os principes, mais poderosos
do que elles, supplantavam-n’os e opprimiam-n’os. Os camponezes
viviam, pela maior parte, cruelmente escravisados, e preparavam-se
em segredo para uma revolução. Tanto de um lado
como do outro contava-se com a Reforma como com um poderoso
auxiliar. Os tempos corriam mal; tinha-se visto a inutilidade
dos velhos systemas, e todos proclamavam abertamente a
necessidade de uma mudança radical; não deveriam aproveitar-se
d’este estado geral de descontentamento? As duas classes desgostosas
assim o entenderam, e, porque assim o entendessem,
entraram no caminho da revolta.

A revolta dos nobres foi logo reprimida; nunca teve, mesmo,
probabilidades de bom exito. Os homens que se envolveram
n’ella estavam, realmente, luctando contra a orientação da epoca
e contra a corrente da historia. Viam todo o territorio allemão
caindo nas mãos de meia duzia de familias principescas, e
todo o povo das cidades enriquecendo por meio do commercio
e pondo-se ao abrigo de qualquer ataque. Previam que a Allemanha
não tardaria a estar dividida pelos principes, a quem
elles odiavam, e pelos cidadãos, a quem desprezavam, e queriam
voltar aos velhos tempos, em que os nobres germanicos não reconheciam
outra auctoridade que não fosse a do imperador.
Tinham por cabecilha Francisco von Sickingen, homem muito
notavel, de grande valor militar, e a quem se não podia negar
um certo patriotismo. A revolta mallogrou-se, e os principes
aproveitaram a opportunidade para reduzirem ainda mais o poder
dos nobres e compellirem-n’os a reconhecer a sua auctoridade.

O movimento revolucionario não tinha ligação alguma com
a Reforma, mas muita gente julgava que sim, e começou a antipathizar
com a Reforma por causa do seu odio aos nobres revoltados.
Sickingen tinha de muitos modos tentado fazer com
que parecesse que a causa que defendia era a causa da liberdade
religiosa. Quando a vida de Luthero corria perigo em Worms,
Sickingen reuniu algumas tropas e ameaçou atacar a cidade e
a dieta. Quando alguns dos secretarios de Luthero foram ameaçados
de perseguição depois da dieta de Worms, Sickingen
prometteu proteger todos aquelles que se acolhessem a elle; e,
ao levantar o estandarte da revolta contra os principes, declarou
que o seu fim era combater pela Reforma e estabelecer as novas
doutrinas. E assim, quando elle ficou vencido, alguns dos principes
apressaram-se em accusar Luthero e os prégadores de
terem ajudado e instigado esta guerra civil.

De todos estes acontecimentos proveiu a chamada Convenção
de Ratisbonna, ou Regensburgo, que era uma confederação, ou
liga, dos principes catholicos romanos contra a Reforma; e assim
a Allemanha, que até ali se tinha mantido n’uma união propicia ás
reformas, dividiu-se em duas partes, o que tornou o trabalho muito
mais difficil. Os confederados de Regensburgo diligenciaram chegar
a accordo com o partido papista de Roma. O papa prometteu
que não tornaria a haver indulgencias, que cessaria aquella grande
drenagem de dinheiro da Allemanha para Roma, e que seriam
escolhidos homens melhores para bispos e abbades; e os confederados
comprometteram-se a contrariar todas as tentativas de
reforma, oppondo-se tenazmente a qualquer modificação de culto
ou de doutrina. A Baviera, a Austria e as grandes provincias
ecclesiasticas do sul da Allemanha iam pôr-se ao lado de Roma
na lucta que estava imminente. A Convenção de Regensburgo
veiu, pois, dividir a Allemanha, e fez prever os episodios
horrorosos da Guerra dos Trinta Annos.

A revolta dos camponezes teve consequencias mais serias.
Não fez sómente tremer os principes com a idéa de uma proxima
reformação; deu motivo a que Luthero hesitasse, e mudasse,
por fim, de opinião a muitos respeitos. O movimento rural não
tinha por objecto a Reforma; a sua origem foi a miseria profunda
em que a gente do campo vivia. O soffrimento d’essa
gente não podia ser maior, e havia chegado a tal ponto que a
morte não lhes mettia medo algum. Desde o meiado do seculo
quinze que de quando em quando se levantava uma sedição de
camponezes n’um ou n’outro ponto da Europa, e todas essas
revoltas haviam sido suffocadas, sem que fossem concedidas as
almejadas reformas, de modo que as causas da rebellião continuavam
ainda inalteraveis. Os camponezes viviam do que as
terras que traziam arrendadas produziam, e as rendas que pagavam
eram as mais das vezes exhorbitantes, isto é, não estavam
em harmonia com o valor do terreno. Além das rendas,
eram tambem obrigados a prestar aos proprietarios certos serviços
de que não recebiam remuneração alguma; esses serviços
variavam segundo as localidades, mas em todas ellas o senhorio
tinha garantido o arroteamento dos seus campos sem lhe ser
preciso metter a mão á bolsa.

A tornar-lhes ainda mais duras as condições da vida, era-lhes
prohibido, sob pena de um severo castigo, o entregarem-se
ao exercicio da caça ou da pesca. Não podiam cortar lenha nos
bosques, era-lhes vedada uma grande parte dos baldios, e de
todos os modos se viam embaraçados no seu trabalho e na sua
actividade. Quando um rendeiro fallecia, o dono da propriedade
tinha o direito de arrebatar do poder da viuva e dos orphãos
qualquer coisa que lhe agradasse, como por exemplo, uma
vacca, uma ovelha, ou até a propria cama.

A egreja tambem tinha as suas imposições. Reivindicava
os dizimos: uma decima parte da colheita, que era chamada o
grande dizimo; e uma decima parte do producto dos animaes,
que era chamada o pequeno dizimo. Tinham de ser pagos depois
de se haver satisfeito ao senhorio; e depois de se ter pago a
renda e o salario dos serviçaes, e de se ter dado á egreja a decima
parte do trigo, das ovelhas, dos porcos e dos ovos, pouco
ficava para o pobre camponez e sua familia.

Mas ainda havia mais. Pode-se viver nas peiores circumstancias,
pode-se supportar as maiores agruras da vida, quando
ha a certeza de que se não corre o risco de peiorar, e de que justiça
será feita quando aquelles que occupam posições superiores
quizerem tirar partido da pobreza e fraqueza dos seus similhantes.
O camponez allemão, porém, não tinha essa certeza. O velho
codigo romano havia substituido gradualmente a legislação allemã,
e nós sabemos que no imperio de Roma os camponezes não
eram homens livres. Os proprietarios tinham escravos, ou servos,
para amanhar as suas terras, para trabalhar nos seus dominios,
e quando as leis romanas começaram a ser applicadas na Allemanha
viu-se logo que o camponez ficava, pouco mais ou menos,
na condição de escravo.

Os pobres, compenetrados de que a lei lhes era adversa,
não ousavam recorrer aos tribunaes. Eram castigados quando o
seu amo entendia que deviam sêl-o. A lei não lhes conferia direito
algum; o proprietario podia tornar-lhes mais pesados os
trabalhos, augmentar-lhes a renda, podia, em summa, exigir
d’elles o que quizesse.

N’uma epoca pouco anterior á da Reforma tinham sido
transportadas para a Europa enormes riquezas. A America, a
terra da prata e do oiro, tinha sido descoberta, e o commercio
augmentara consideravelmente. Estas riquezas tinham sido ganhas
por mercadores e negociantes aventureiros, e a classe
commercial havia começado, por esse motivo, a viver desafogada
e luxuosamente.

Ora os possuidores de terras não queriam fazer má figura
ao pé dos negociantes, mas faltava-lhes dinheiro para sustentarem
o mesmo fausto, e só poderiam conseguil-o á custa dos pobres
camponezes, cujo viver era cada vez mais miseravel, ao
passo que a gente das cidades se rodeiava de commodidades
que n’outro tempo desconhecia. O resultado foi serem augmentados
os trabalhos, augmentadas as rendas, aggravados todos
os impostos.

Estas oppresões deram logar a bastantes tumultos muito
antes do tempo de Luthero. Nos Paizes Baixos, na Franconia, no
Main e no Rheno os camponezes levantaram-se contra os seus
tyrannos, e as associações secretas organizadas durante essas
insurreições continuaram permanecendo até muito depois d’ellas
haverem sido reprimidas. A mais poderosa d’essas associações
era a de Bundschuh, isto é, a do sapato atado. A liga de
Bundschuh havia-se formado em 1423, e nunca fôra possivel extinguil-a
de todo; e durante a agitação produzida pela estada
de Luthero em Worms, quando todos os allemães receiavam pela
vida do seu reformador, a sinistra palavra Bundschuh appareceu
escripta a giz pelas paredes.

A revolta dos camponezes em 1524 foi uma legitima successora
das anteriores, foi mais um fructo das sociedades secretas,
e podemos affirmar que os seus promotores contavam com
que o Evangelho prégado por Luthero lhes proporcionasse um
bom exito. Thomaz Münzer, o discipulo de Claus Storch, que
havia sido expulso tanto de Wittenberg como de Zwickau, mettera-se
a prégar aos aldeãos da Thuringia e da Saxonia, e a sua
inflammada eloquencia havia-os animado para uma nova lucta.
A Bundschuh reapparecera em Würtemberg, devido á cruel
oppressão do duque Ulrico. Em 1524 os camponios do Rheno
ergueram o estandarte da revolta, e a chamma propagou-se em
todas as direcções.

Estas insurreições não foram, ao principio, effectuadas por
meio das armas. Se os camponezes tivessem começado por
uma acção violenta, teriam, talvez, sido mais bem succedidos.
A sua idéa era convocar grandes comicios onde fossem expostas
as suas reclamações, pois julgavam que por esse meio viriam
a conseguir tudo. Teem-se conservado até hoje algumas das
listas de reformas que elles reputavam indispensaveis. A mais
importante é a dos Doze Artigos. Os camponezes começaram
por dizer que só pediam aquillo que os principios do Evangelho
os auctorizavam a pedir, e que não desejavam entrar em
lucta, porque o Evangelho os mandava viver em paz e amor.
Pediam a todos os christãos que lessem os seguintes artigos, e
vissem se havia n’elles alguma coisa que estivesse em desaccordo
com o ensino da Palavra de Deus:

1. A congregação deve ter poder para eleger o seu ministro,
e para o demittir no caso do seu procedimento ser censuravel;
e o ministro deve prégar o Evangelho puro, sem lhe accrescentar
mais nada.

2. Promettem pagar o dizimo do trigo para a sustentação dos
ministros, comtanto que o que ficar, depois de pagos os respectivos
estipendios, seja applicado no soccorro dos pobres; mas recusam
pagar o pequeno dizimo, isto é, o dos porcos, dos ovos, etc.,
porque, dizem elles, Deus creou os animaes para uso do homem.

3. A servidão deve ser abolida. A Escriptura declara que os
homens são livres.

4 Deve haver inteira liberdade para caçar e para pescar,
pois que Deus creou as aves e os peixes para uso de todos.

5. As florestas que não pertençam a alguem por direito de
compra devem ser restituidas á communa, ou municipio; e todos
os habitantes devem ter liberdade para cortar madeira
de que necessitarem para combustivel ou para trabalhos de
carpinteria, devendo haver guardas, pagos pela communa, que
impeçam qualquer acto de vandalismo.

6. Os serviços obrigatorios devem ficar restrictos ao que
era permittido pelos antigos costumes.

7. Tudo o mais que se fizer deve ser condignamente pago.

8. As rendas estão muito elevadas; as terras devem ser avaliadas
de novo, e pagar-se pelo seu aluguer uma quantia razoavel.

9. A lei deve determinar as penas que correspondem aos
diversos crimes, ficando defezo a quem quer que seja a applicação
de um castigo arbitrario.

10. Os campos de pastagem e outros baldios de que os proprietarios
se teem apoderado devem ser restituidos ao logradouro
publico.



11. Deve ser abolido o direito de morte (A faculdade que tem
o senhorio de levar qualquer objecto da casa do rendeiro
fallecido).

12. Todas estas proposições devem passar pelo cadinho da
Escriptura, e serão retiradas as que fôrem susceptiveis de refutação.

Estes artigos eram, quasi todos elles, assaz equitativos, e
estão agora incluidos na legislação allemã. Se as reivindicações
dos camponezes fossem recebidas como elles esperavam, e como
tinham direito a esperar, ter-se-hia chegado a um accordo. Os
seus adversarios fingiram que se interessavam por ellas, para
ganharem tempo; e os camponezes, por fim, vendo-se atraiçoados,
pegaram em armas.

Recorreram a Luthero. Elle era filho de camponez; tinha
conhecido a necessidade. E Luthero, respondendo ao appello que
lhe fizeram, intercedeu por elles, dirigindo-se d’este modo aos
proprietarios: «Posso agora fazer causa commum com os camponezes,
porque vós attribuis esta insurreição ao Evangelho e
ao meu ensino, quando a verdade é que nunca cessei de intimar
obediencia á auctoridade, mesmo quando ella seja tão tyrannica
e tão intoleravel como a vossa. Não quero, porém, envenenar a
ferida; e, portanto, meus senhores, quer me sejaes benevolos
quer me sejaes hostis, não desprezeis os conselhos de um pobre
homem como eu, e não tenhaes em pouca conta esta sedição;
não quero dizer com isto que temaes os insurgentes, mas
que temaes a Deus, que está irritado contra vós. Elle póde punir-vos,
e converter todas as pedras em camponezas, sem que
nem as vossas couraças nem todo o poder de que dispondes vos
possam livrar. Ponde, pois, limites ás vossas exacções, deixae de
exercer uma deshumana tyrannia, e passae a tratar essa gente
com bondade, para que Deus não incendeie toda a Allemanha
com um fogo que ninguem será capaz de extinguir. O que n’esta
occasião, porventura, perderdes, ser-vos-ha centuplicado mediante
a paz futura.

«Ha tanta equidade n’alguns dos doze artigos dos camponezes,
que constituem uma deshonra para vós deante de Deus
e do mundo; cobrem os principes de vergonha, como diz o
Psalmo 108. Tinha outras coisas ainda mais graves a dizer-vos,
com respeito ao governo da Allemanha, e já me referi a vós no
meu livro dedicado á nobreza allemã. Não vos importastes, porém,
com as minhas palavras, e agora chovem sobre vós todas
estas reclamações. Não deveis desattender o seu pedido de auctorização
para escolherem pastores que lhes preguem o Evangelho;
compete sómente ao governo o obstar a que sejam prégadas
a insurreição e a rebellião; mas deve haver perfeita liberdade
para prégar tanto o verdadeiro como o falso Evangelho.
Os restantes artigos, que tratam do estado social do camponez,
são egualmente justos. Os governos não se estabelecem para
seu proprio interesse, nem para tornarem o povo subserviente
aos caprichos e ás más paixões, mas para zelarem o interesse
do povo. As vossas exacções são intoleraveis; arrancaes
ao camponez o fructo do seu trabalho para poderdes sustentar
o vosso luxo e os vossos prazeres. E é tudo quanto vos tinha
a dizer.

«Agora, com respeito a vós, meus queridos amigos camponezes.
Quereis que vos seja garantida a livre prégação do
Evangelho. Deus ha de defender a vossa causa, se procederdes
sempre com justiça e rectidão. Se o fizerdes, haveis de triumphar
por fim. Aquelles de entre vós que succumbirem na lucta
serão salvos. Se, porém, o vosso modo de proceder fôr outro, não
podereis salvar nem a alma nem o corpo, ainda mesmo que sejaes
bem succedidos e derroteis os principes e os senhores. Não
acrediteis nos falsos prophetas que se teem introduzido no meio
de vós, ainda mesmo que elles invoquem o santo nome do Evangelho.
Pode ser que elles me chamem hypocrita, mas isso pouco
se me dá. O que eu quero é salvar os que entre vós fôrem fieis
e honrados. Temo a Deus e a ninguem mais. Temei-o vós tambem,
e não useis o Seu nome em vão, para que Elle vos não
castigue. Não diz a Palavra de Deus: «Aquelle que lançar mão
da espada á espada morrerá,» e «Todos se submettam aos poderes
superiores?» Não deveis fazer justiça por vossas proprias
mãos; seria isso obedecer a um outro dictame da lei natural. Não
vêdes que vos fica mal a rebellião? O governo tira-vos parte do
que vos pertence, mas destruindo os principios estabelecidos
tiraes aos outros tudo o que lhes pertence. Christo, no Gethsemane,
reprehendeu S. Pedro por se ter servido da espada, ainda
que em defeza do seu Mestre; e quando já estava pregado na
cruz orou pelos Seus perseguidores. E o Seu reino não tem
triumphado? Porque é que o Papa e o imperador me não teem
feito calar? Porque é que o Evangelho progride á proporção que
elles se esforçam para lhe pôrem obstaculos e para o destruir?
Porque eu nunca recorri á fôrça, prégando, antes, a obediencia,
até mesmo áquelles que me perseguem, fazendo depender exclusivamente
de Deus a minha defeza. Façaes o que fizerdes,
nunca tenteis cobrir a vossa empreza com o manto do Evangelho
e o nome de Christo. Será uma guerra de pagãos, a que, porventura,
vier a ter logar, porque os christãos fazem uso de outras
armas: o seu General soffreu a cruz, e o triumpho d’elles é a
humildade. Supplico-vos, queridos amigos, que vos detenhaes, e
que considereis antes de dardes outro passo. O que citastes da
Biblia não é applicavel ao vosso caso».

E conclue assim: «Como vêdes, estaes procedendo mal,
tanto de um lado como do outro, e estaes attrahindo o castigo
divino sobre vós e sobre a Allemanha, vossa patria commum. O
meu conselho é que se escolham arbitros, sendo alguns nomeados
pela nobreza e outros pelas cidades. É preciso que ambos
os adversarios transijam n’alguma coisa: o negocio tem de ser
equitativamente liquidado por um tribunal.»

O seu alvitre não foi acatado.

Os camponezes romperam hostilidades, tornando impossivel
qualquer mediação. O proprio Luthero, logo que as coisas tomaram
este caminho, deixou de se interessar pelos revoltosos.

Os principes ligaram-se entre si, e fizeram sobre os camponezes
uma verdadeira chacina. Calcula-se que chegasse a cincoenta
mil o numero dos massacrados.

Esta espantosa catastrophe prejudicou immenso a Reforma.

Alguns dos nobres attribuiram a Luthero tudo quanto tinha
acontecido, e moveram-lhe uma feroz opposição. A Reforma perdeu
a influencia que tinha sobre as classes pobres, que se deixaram
dominar pela idéa de que Luthero as havia abandonado;
e entregaram-se com facilidade aos excessos anabaptistas, que
tanto damno causaram á religião n’aquelles tempos. O proprio
Luthero perdeu algum tanto da sua firmeza e da sua coragem,
e repudiou algumas das suas antigas opiniões. Todas estas coisas
foram um atrazo para a Reforma. Ha quem tenha, mesmo, pensado
que a revolta dos camponezes e a falta de coragem que
Luthero mostrou n’essa occasião e depois d’ella tiveram por
effeito o ser a obra evangelica tirada das mãos de Luthero e da
Allemanha e confiada ás de Zwinglio e da Suissa.

Luthero perdeu, durante a revolução, o seu protector e a
Allemanha o maior dos seus principes. Frederico o magnanimo,
eleitor da Saxonia, havia morrido.

Havia pedido ao irmão, que era o seu successor, e que havia
partido para a guerra, que usasse de benevolencia com os camponezes;
e os seus ultimos pensamentos foram para os maltratados
servos. «Nós, os principes, fazemos muitas coisas aos
pobres que não deviamos fazer.» exclamou elle, e pouco depois,
tendo sido sacramentado, falleceu.

As Dietas de Spira, em 1526 e 1529.—O imperador ainda não
havia voltado á Allemanha desde que se ausentara d’ella depois
da Dieta de Worms. Estava em Hespanha, constantemente
occupado com a sua idéa de abater o poder da França. Em 1525
esteve quasi a ver os seus planos coroados de bom exito. Deu-se
a batalha de Pavia, e Francisco I de França, desbaratado o seu
exercito, caiu prisioneiro nas mãos do imperador seu rival. A
Confederação de Madrid, que se seguiu a isto, punha Francisco
na obrigação de auxiliar Carlos a reprimir a revolta que contra
a Egreja se havia excitado na Allemanha; e os termos em que
essa obrigação estava formulada mostravam o quão attentamente
havia observado os progressos da Reforma e o quão empenhado
estava em subjugal-a. Deu ordem para que fossem postas
em pratica as disposições da Dieta de Worms, dando assim
claramente a entender que não consentia que dentro do imperio
se propagassem as doutrinas de Luthero, e para reforçar essa
sua intimativa propoz que ella fosse perfilhada por uma Dieta
que se reuniria em Spira.

As intrigas politicas mais uma vez o impediram de voltar
á Allemanha. O papa que dominava em Roma era Clemente VII,
da familia dos Medicis, e em toda esta questão zelou mais os
interesses do seu principado italiano do que os da egreja de que
era chefe. O papa não queria que Francisco e Carlos se reconciliassem.
Receiava que os pequenos estados italianos ficassem
prejudicados com a approximação dos dois grandes monarcas,
e por esse motivo acariciava o plano de uma outra guerra europea.
O imperador ainda não tinha conseguido o descanço de que
necessitava para poder ir em seguida liquidar pessoalmente os
negocios da Allemanha. E assim o proprio papa estava n’aquella
occasião favorecendo a Reforma.

Quando os principes allemães se reuniram em Spira, tornou-se
logo bem manifesto que um grande numero d’elles não
desejava que Luthero e as suas doutrinas fossem banidos da
Allemanha; e a Dieta, de que se esperava a aniquilação da
Reforma, promulgou um decreto tolerando-a. Este famoso edicto,
que foi n’aquelle tempo considerado como uma garantia de
tolerancia quanto á religião evangelica, declarava que em materia
de religião todos os estados se deviam comportar por tal
fórma que estivessem promptos a responder por si deante de
Deus e de sua Magestade Imperial. Assim ficou cada um dos
estados auctorizado a declarar que religião se professaria dentro
dos seus limites, e aquelle edicto foi como que uma predicção
da paz de Augsburgo, que determinou praticamente a religião
official da Allemanha, essa religião que ella ainda hoje mantem.
Os estados que abraçaram as doutrinas evangelicas ficaram,
segundo a lei imperial allemã, com a liberdade de reorganizar a
egreja dentro dos seus dominios, e levar a effeito as necessarias
reformas.

O edicto auctorizava cada um dos estados a tomar as decisões
que entendesse, e d’esse modo tornou-se impossivel qualquer
tentativa de introduzir nas provincias evangelicas um systema
uniforme de governo da egreja e do culto; cada uma d’ellas
estabeleceu os seus regulamentos. O primeiro a estabelecel-os,
em conformidade com os verdadeiros principios da Reforma,
foi Filippe, Landgrave de Hesse. Pediu a Martinho Lambert
que lhe redigisse os artigos de uma constituição ecclesiastica
para uso nos seus dominios. E estes artigos são interessantes,
porque reconhecem, até certo ponto, a auctoridade do povo
christão dentro da egreja; e confiam tambem a disciplina das
congregações a homens de seriedade, cujos deveres são parecidos
com os dos anciãos presbyteriannos.

Luthero, n’outro tempo, teria recebido com enthusiasmo
todas estas indicações do reconhecimento dos direitos do povo
christão, e do sacerdocio espiritual de todos os crentes, mas a
Guerra dos Camponezes tinha-o predisposto contra a auctoridade
do povo. Era de opinião que o povo não tinha competencia
para governar a egreja, e escreveu a Filippe, mostrando-lhe os
inconvenientes de similhante plano de organização ecclesiastica.

Luthero preferia entregar o governo da egreja nas mãos do
poder secular—dos principes quando se tratasse de principados,
e das camaras municipaes nas cidades livres. Esta sua idéa
deu logar ao que se chama o systema Consistorial do governo
da Egreja—systema peculiar da Egreja Lutherana, e de que,
não obstante só mais tarde ter sido posto em pratica, cabe fazer
aqui uma descripção resumida.

Em todas as egrejas christãs tem sido considerado da mais
alta importancia o guardar-se a chamada disciplina da egreja.
Deus quer que todos os seus filhos tenham uma vida honesta,
uma vida decente, e é do dever da Egreja cuidar que todos os
seus membros procedam de uma maneira condigna com a sua
profissão de fé. Quando qualquer membro sae do bom caminho
deve ser reprehendido, e, se persiste no mal, deve soffrer os castigos
que a egreja tem decretado, consistindo um d’elles em ser
excluido da communhão dos irmãos. Na Allemanha eram, na
edade media, os bispos responsaveis pela conducta dos membros
das egrejas que constituiam as suas respectivas dioceses; e,
como estas dioceses eram geralmente grandes, e os bispos não
podiam estar ao facto de tudo quanto acontecia, encarregavam
d’isso umas especies de comités, compostos de clerigos e jurisconsultos.
Estas commissões de vigilancia chamavam-se consistorios,
e, além de zelarem a disciplina das dioceses, eram
tambem encarregadas da execução de testamentos e doações, e
julgavam certos casos de calumnia e de maledicencia que os
tribunaes ordinarios lhes enviavam. Quando os bispos, nos estados
evangelicos, foram expulsos, esses consistorios continuaram
gerindo os negocios da Egreja. Luthero, que só alterava o que
era indispensavel alterar, propoz ao eleitor da Saxonia a conservação
dos comités episcopaes, e essa sua proposta foi acceite.
Passaram a chamar-se consistorios lutheranos, e a sua nomeação
ficou dependendo da suprema auctoridade civil, em cujo
nome governavam. Com o tempo foram introduzidas algumas
mudanças, cuja necessidade se reconheceu; mas ainda assim
pode-se dizer que o governo da egreja lutherana actual em nada
differe do da egreja allemã medieval, a não ser que a auctoridade
civil substituiu os bispos. Estas mudanças tiveram logar
em toda a Allemanha depois da Dieta de 1526, nos estados que
abraçaram a Reforma.

Luthero escreveu alguns hymnos, e publicou uma serie
d’elles para serem cantados nas egrejas; escreveu um catecismo
para uso da infancia; e assim em toda a Allemanha, onde
quer que as doutrinas evangelicas prevalecessem, eram organizadas
egrejas, onde se rendia a Deus um culto simples mas sincero,
e tratava-se de instruir e catequizar a juventude. Ainda
não havia uma confissão de fé, ou credo commum, mas o povo
sabia perfeitamente no que devia crer, devido aos opusculos de
Luthero, Melanchthon e outros, opusculos estes que andavam
de mão em mão.

Emquanto estas coisas se passavam na Allemanha, tinha
logar uma coisa que bastante contrariou o imperador: uma
alliança entre a França e os Estados Pontificios. Não esperava
que o papa o abandonasse, e menos esperava ainda que elle o
abandonasse na propria occasião em que elle se preparava para
submetter a Allemanha ao seu dominio (do papa), e resolveu
punil-o d’essa traição. Formou-se um numeroso exercito, reforçado
por um grande numero de soldados allemães lutheranos,
sob o commando de aquelle general Frundsberg que em Worms
animou Luthero, e, levando á frente o condestavel de Bourbon,
esse exercito penetrou na Italia, devastando tudo por onde quer
que passasse. Em 6 de maio de 1527 o general conduziu as suas
tropas até junto da cidade de Roma. Esta foi tomada de assalto. O
papa e os cardeaes fugiram para a fortaleza de St.º Angelo, e a
cidade foi horrivelmente posta a saque. Os habitantes foram
maltratados e mortos, as egrejas foram despojadas das suas riquezas,
e os rudes e mofadores allemães proclamaram papa a
Luthero. Os francezes não poderam prestar grande auxilio aos
seus alliados, e em 1529 fez-se a paz entre o imperador e o
papa, ficando Carlos novamente livre, segundo elle pensava,
para esmagar a heresia na Allemanha.

Na Allemanha parecia que as coisas iam caminhando mal
para a Reforma. O edicto de Spira havia concedido tolerancia
aos lutheranos, mas tambem tornou evidente, de uma maneira
até então desconhecida, a separação entre os dois partidos. Isto
viu-se bem quando a Dieta se reuniu de novo em Spira em
1529. O imperador não estava presente, mas o seu commissario
disse aos principes que o amo se recusava a reconhecer o
decreto de 1526, e que sustentava que o decreto de Worms estava
ainda em vigor e se lhe devia dar força. Pela primeira vez
pareceu que a maioria da Dieta estava disposta a obedecer á
ordem do imperador e a dar força ao edicto contra Luthero. O
decreto final intimava quem quer que tivesse posto o edicto em
execução a continuar a fazel-o, e que nos districtos onde não
se tivesse executado não se fizessem ulteriores innovações e
ninguem fosse impedido de celebrar missa.

Por mais brando que isto parecesse, significava que o edicto
de Spira estava posto de parte, e a minoria evangelica
resolveu protestar contra a decisão. Fizeram-n’o sobre o fundamento
de que as questões religiosas só podiam ser decididas
pela consciencia, e que não deviam ser submettidas á Dieta
para ficarem sob a decisão de uma maioria. «Em questões
que dizem respeito á gloria de Deus e á salvação da alma
de cada um de nós, é nosso imperioso dever, segundo o preceito
divino, e por causa das nossas proprias consciencias, respeitar,
antes de tudo, ao Senhor nosso Deus.» «Em questões que se
relacionam com a gloria de Deus e com a salvação das nossas
almas, devemos pôr-nos deante de Deus e dar-lhe contas de
nós mesmos». O protesto, em que se punha como coisa inadiavel
a liberdade de consciencia, era assignado por João da Saxonia,
Jorge de Brandenburgo, Ernesto de Lüneburgo, Filippe de
Hesse, Wolfgang de Anhalt, e pelos representantes das cidades
imperiaes de Nürnberg, Ulm, Constancia, Lindau, Memmingen,
Kempten, Nordlingen, Heilbronn, Reutlingen, Isny, St. Gall,
Weissenburgo e Windsheim.

Foi d’este protesto que se originou o termo protestantes.

O imperador pretende subjugar a Reforma.—Este protesto tornou
ainda mais saliente, mais definida, a linha de separação
entre os principes reformados e os seus visinhos. Ficavam como
que marcados por ella aquelles a quem o imperador, para restabelecer
o imperio medieval, tinha de subjugar; e parecia agora
ter chegado uma occasião propicia para elle o fazer. Na verdade,
entre elle e a realização dos seus planos só existia
aquelle punhado de principes. Tinha humilhado por completo a
França, obrigára o papa a submetter-se-lhe, e os turcos haviam
sido derrotados; unicamente a Reforma se oppunha ao restabelecimento
de um imperio medieval. Os principes protestantes
reconheceram a gravidade da sua situação. Deveriam resistir
ao imperador, e, no caso affirmativo, conservar-se-hiam firmemente
unidos? Luthero, que tinha até então dirigido o movimento,
servia agora de obstaculo a uma acção collectiva. Elle, ao principio,
era contrario a toda e qualquer resistencia. Reprovava,
mesmo, a alliança dos principes. Chegou a dissuadir o eleitor
da Saxonia de mandar delegados á assembléa de Schmalkald,
e, quando esses delegados voltaram e deram noticia de que não
se tinha chegado a decidir coisa alguma, mostrou-se excessivamente
satisfeito. Se Filippe de Hesse não tivesse trabalhado
incessantemente para uma união e para um esforço collectivo, a
Reforma teria soffrido muito.

A que se deve attribuir este procedimento de Luthero? Repugnava-lhe
a rebellião, fosse qual fosse a natureza d’esta, e
não acreditava que as batalhas do reino dos céus se podessem
vencer com as armas carnaes. Depois, tambem, havia n’elle
uma grande somma de quietismo, ou, por outra, de fatalismo,
em parte hereditario, e em parte devido á sua adhesão ás
idéas de Tauler e ás dos mysticos allemães. Filippe de Hesse
tinha, porém, sem duvida razão ao attribuir uma grande parte
d’esta obstinação de Luthero a uma polemica theologica. Tinha
sido proposto reunir todos os protestantes n’uma liga offensiva
e defensiva, e havia protestantes que não reconheciam em
Luthero o seu chefe religioso. Assim como havia uma reforma
allemã, havia tambem uma reforma suissa, com o seu particular
typo de doutrina—typo de que Luthero não gostava, e que,
com immenso desagrado da sua parte, se estava propagando
pelo sul da Allemanha. Filippe notou esse facto, e, com aquella
decisão que o caracterizava, tentou extrair a difficuldade pela
raiz. Propoz uma conferencia. Tinha a convicção de que, se pozesse
na presença uns dos outros aquelles cujas idéas divergiam,
elles haviam de comprehender-se melhor, e acabariam, por consequencia,
todas as differenças. Com esse intuito, pois, promoveu
em Marburgo, em 1529, uma conferencia entre os primeiros
theologos da Allemanha e da Suissa.

A Conferencia de Marburgo.—Pode-se imaginar o que seria
aquella reunião, em que ia tratar-se de um assumpto tão palpitante.
Zwinglio e Œcolampadius tinham vindo, com risco das
suas vidas, da Suissa; Bucer tinha vindo de Strasburgo; e Luthero
e Melanchthon tinham vindo de Wittenberg. Consultaram-se
sobre os grandes artigos da fé christã, e os allemães ficaram
convencidos de que os suissos tinham idéas perfeitamente
evangelicas. Foram redigidos quatorze artigos em que se
encerravam todos os principaes pontos da verdade evangelica,
sem que alguem discordasse d’elles, e em seguida os theologos
passaram a tratar do quinquagessimo e ultimo, que se occupava
da doutrina da Ceia do Senhor. Era esse o artigo ácerca do qual
os que desejavam uma união de todos os protestantes se mostravam
mais inquietos.

Anteriormente, antes da revolta dos camponezes o ter inclinado
a evitar mudanças, é muito possivel que Luthero apresentasse
qualquer asserção sobre pontos de doutrina que fosse
acceite pelos suissos; e muitos teem supposto, com bom fundamento,
que, se Calvino estivesse presente, e tivesse fallado
antes de Luthero, poder-se-hia ter chegado a uma união. Luthero,
porém, não tinha confiança nos suissos; tinha-os na
conta de irreflectidos e irreverentes theologos, e, a despeito das
anciedades dos principes allemães, tinha ido á conferencia resolvido
a não ceder em coisa alguma.

A controversia entre Luthero e os suissos.—O thema do debate
era este. Todos os reformadores, tanto allemães como suissos,
haviam rejeitado a doutrina catholica romana do sacramento
da Ceia do Senhor.

Os theologos catholicos romanos dividem este sacramento
em duas partes distinctas: a Eucaristia e a missa. A missa é
mais um sacrificio do que um sacramento. É a prolongação,
atravez do tempo, do sacrificio de Christo na cruz; o pão e o
vinho são, diz-se, os verdadeiros corpo e sangue de Christo, e
quando estes são saboreados pelo padre, no acto de comer e
beber, Christo soffre com esse acto aquillo que soffreu na cruz.
D’esta maneira os catholicos romanos ensinam que os christãos
vêem Christo realmente no seu meio—vêem-n’o supportando
os tormentos por sua causa, na sua propria presença. Assim,
segundo esta theoria, não ha a distancia de longos seculos entre
o crente e os soffrimentos de Christo por sua causa. Christo
soffrendo e o crente prestando culto estão em face um do outro
durante um momento, mediante a missa.

Os protestantes de todas as denominações rejeitaram a
doutrina da missa por a considerarem idolatra e supersticiosa, e
ensinaram os christãos a retrocederem, pela fé, até ao verdadeiro
sacrificio de Christo na cruz do Calvario por sua causa
e para resgate dos seus peccados. O debate entre os protestantes
é exclusivamente sobre aquillo a que os catholicos romanos
chamam a Eucaristia, ou sacramento do altar.

A doutrina catholica romana da missa e a sua doutrina da
Eucaristia teem um ponto em commum; ambas affirmam que
o verdadeiro corpo e o verdadeiro sangue de Christo estão presentes
no pão e no vinho, de modo que estes elementos já não
são o que parecem ser, mas sim o verdadeiro corpo e o verdadeiro
sangue de Christo. Ensinam que o padre, porque é padre,
e porque foi ordenado por um bispo, pode, mediante a oração
e a ceremonia, operar o milagre de transformar o pão e o vinho
no verdadeiro corpo e sangue de Christo, com a Sua alma racional
e a Sua natureza divina; e que pode, outrosim, operar o milagre
de O trazer do céu e de O mostrar ao povo, a fim de ser adorado
e partilhado por todos. Ensinam, ainda, posto que esta parte do
seu ensino não seja sempre muito clara, que os beneficios de
Christo são communicados ao Seu povo quando este come o
pão, que já não é pão, mas Christo. A graça, dizem elles, é concedida
a todos aquelles que participam, quer tenham quer
não tenham fé.

Todos os protestantes, tanto suissos como lutheranos, recusaram
acceitar pelo menos dois, e os dois principaes, pontos
d’esta doutrina catholica romana. Não quizeram crer que um
padre podesse operar o milagre que os catholicos romanos asseveram
que é operado; e foram tambem todos de opinião de
que é necessaria mais alguma coisa do que a participação para
que o sacramento tenha efficacia. Ao descreverem a connexão
entre o sacramento e o que o administra, negaram que tenha
logar a operação de um milagre; e, ao descreverem o effeito nos
participantes, asseveraram que a fé era indispensavel.

Tiraram o milagre d’uma parte da descripção do sacramento
e do seu effeito e inseriram a fé na outra. N’isto todos elles concordaram.
Todos elles sustentaram que, ainda que Christo
esteja presente no sacramento, não foi trazido para ali mediante
um milagre operado por um padre, e que, ainda que
Christo soccorresse o Seu povo, o fazia n’um sentido espiritual,
mediante a fé, e não pela simples participação do sacramento.

Posto, porém que Zwinglio e Luthero abundassem nas
mesmas idéas com respeito a estes dois importantes pontos,
e assim podessem escrever a primeira parte do artigo quinze
de tal maneira que podessem ambos acceitar cabalmente a asserção,
differiam no modo em que descreviam a entrada de
Christo no sacramento, e a maneira em que o crente sentia a
Sua presença e tirava o beneficio inherente.

Zwinglio dizia que Christo não estava realmente no sacramento
sob uma fórma corporea. O pão e o vinho, affirmava elle,
eram apenas signaes da Sua presença, quasi da mesma maneira
como uma carta é o signal da pessoa ausente que a escreveu, e,
quando os christãos participam do sacramento, colhem um beneficio,
porque os signaes, pão e vinho, lhes reavivam a memoria
e os fazem pensar em Christo e em tudo quanto Elle fez e
soffreu sobre a cruz.

Luthero entendia que no sacramento havia mais alguma
coisa. Elle tinha, anteriormente, ensinado que o pão e o vinho
eram promessas, ou sellos, assim como signaes, e essa idéa podia
têl-o levado, como mais tarde aconteceu a Calvino, a encarar
a questão com maior clareza e simplicidade. No seu modo
de vêr, o pão e o vinho eram, de uma maneira real, o genuino
corpo e sangue de Christo, e isto porque o Senhor disse ácerca do
pão «Isto é o meu corpo», e ácerca do vinho «Isto é o meu sangue».
E, como não gostava de fazer alterações em pontos doutrinaes,
fez reviver uma velha theoria sustentada na Edade Media.

Os philosophos medievaes, que eram muito amigos de fazer
distincções muito delicadas e muito subtis entre os sentidos de
umas e outras palavras, ensinaram que a palavra presença significava
duas coisas differentes; um corpo estava presente n’uma
certa porção de espaço quando occupava essa porção de espaço
de tal fórma que nenhum outro corpo podesse estar lá ao
mesmo tempo, e um corpo podia tambem estar presente quando
occupasse o mesmo espaço juntamente com outra qualquer
coisa. A alma do homem estava, diziam elles, no mesmo espaço
em que o corpo estava, e ao mesmo tempo. Um d’estes escolasticos,
como eram chamados, empregava esta segunda especie
de presença para descrever a presença do corpo de Christo
nos elementos. Estava presente no mesmo logar e ao mesmo
tempo. O pão não era transformado no corpo de Christo; as
duas coisas, o pão e o corpo de Christo, podiam estar, e estavam,
ao mesmo tempo no mesmo espaço, ou, para usar a phrase corrente,
o corpo de Christo estava, na Ceia do Senhor, no pão,
com o pão e sob a fórma de pão. Isto, porém, não explicava a presença
do corpo de Christo, nem como elle era transportado da
dextra de Deus para os elementos.



Para o explicar, Luthero serviu-se de uma outra idéa dos
theologos medievaes. Diziam elles que pelo facto de Christo ser
Deus e homem, duas naturezas n’uma pessoa, todos os attributos
da natureza divina de Christo se tornavam tambem propriedades
da Sua natureza humana. Um dos attributos de Deus é a
omnipresença. A natureza humana de Christo adquiriu da natureza
divina este attributo, e pode estar tambem em toda a parte.
Se o corpo de Christo está em toda a parte, deve estar nos elementos,
sobre a mesa do Senhor, sem que ocorra milagre
algum. Luthero serviu-se d’esta ubiquidade do corpo de Christo
para explicar como, sem a intervenção do milagre, elle podia
estar em, com e sob os elementos do pão e do vinho.

Quando lhe perguntaram porque é que havia uma virtude
especial n’este caso da presença de Christo—a Sua presença
no Sacramento—estando Elle, segundo a sua theoria, presente
em toda a parte, replicou que Deus tinha promettido, na Biblia,
abençoar o Seu povo mediante a presença do corpo e sangue de
Christo nos elementos do sacramento.

E assim Luthero tecia uma complicadissima doutrina da presença
de Christo no pão e no vinho; desembaraçava-se, certamente,
da transubstanciação e do milagre sacerdotal, mas introduzia,
em seu logar, inverosimeis idéas escolasticas. Podia, comtudo,
d’esta fórma, dizer que o corpo de Christo estava realmente
presente, em figura corporea, no pão e no vinho, e isso dava-lhe
grande satisfação. Quando, pois, se encontrou com Zwinglio para
discutirem a doutrina da Ceia do Senhor, diz-se que pegou n’um
pedaço de giz e escreveu em cima da mesa que estava no meio
da sala as palavras Hoc est corpus meum (Isto é o meu corpo).

Não acceitava explicação alguma d’estas palavras que affirmasse
que o corpo e o sangue de nosso Senhor não estavam
corporalmente presentes nos elementos, e accusava os seus
antagonistas de interpretarem mal a Escriptura quando se referiam
a metaphoras e a symbolos. Foi debalde que Zwinglio contestou
que a palavra «é» nem sempre significa identidade de
substancia; que quando nosso Senhor disse «Eu sou a videira
verdadeira», «Eu sou a porta», não queria dizer que fosse uma
vinha ou uma porta no sentido litteral da palavra. Luthero não
se demoveu, e a conferencia terminou sem aquella unidade de
coração e de proposito que o pio e affectuoso Landgrave esperava
que resultasse d’ella.

A Dieta de Augsburgo.—O imperador tinha sido victorioso
em toda a parte fóra da Allemanha, e estava prestes a vir subjugar
a Reforma, isto emquanto os protestantes, devido á obstinação
de Luthero, se encontravam divididos e desalentados.
O Landgrave Filippe fez tudo quanto estava ao seu alcance para
conservar unido o partido evangelico, e alguma coisa conseguiu
n’esse sentido.



O imperador entrou em Augsburgo com grande apparato,
e ao principio recebeu muito cordealmente os principes protestantes.
Luthero achava-se ausente da cidade. Considerou-se
que a sua presença daria logar a uma desnecessaria irritação,
e permaneceu, portanto, em Coburgo, onde facilmente poderia
ser consultado. Melanchthon ficou a substituil-o como conselheiro
theologico.

Os chefes dos protestantes eram—João, eleitor da Saxonia,
denominado João o constante, em razão da sua fidelidade aos
principios evangelicos; Filippe o magnanimo, Landgrave de
Hesse; e o edoso Margrave de Brandenburgo, antepassado do
ultimo imperador da Allemanha. Estes principes foram recebidos
pelo imperador com muita affabilidade. Deprehender-se-hia
de tudo isto que se tinha iniciado na Allemanha uma era
de paz e concordia.

Por detraz dos bastidores, porém, estava Fernando da
Austria, irmão do imperador, e cabeça do fanatico partido romanista,
com os seus conselheiros theologicos, protestando contra
o incitamento á herezia. Afim de o socegar, o imperador escreveu-lhe
o seguinte: «Entrarei em negocios, sem chegar a qualquer
conclusão: mas, ainda que isso aconteça, não ha motivo
para receios da tua parte: nunca te faltarão pretextos para castigar
os rebeldes, e has de sempre deparar com quem, com muito
gosto, se preste a servir de instrumento á tua vingança.» As suas
verdadeiras intenções depressa se tornaram manifestas.

Os capellães dos principes protestantes celebravam o culto
publico segundo o rito evangelico: e o imperador deu ordem
para que tal se não continuasse a fazer. O Eleitor declarou:
«Assim que tiver a certeza de que o imperador tenciona suspender
a prégação do Evangelho, retiro-me para minha casa.»
Quando Carlos, n’uma conferencia particular, pediu aos principes
que impozessem silencio aos seus capellães, o velho Margrave
de Brandenburgo avançou alguns passos, levou as mãos ao pescoço,
e, inclinando-se, disse: «Era mais facil a minha cabeça
rolar aos pés de Vossa Magestade do que eu privar-me da Palavra
de Deus e negar o meu Senhor». Carlos mostrou-se surprehendido.
«Ninguem pensa em cortar cabeças, meu caro Margrave»,
replicou elle. Comprehendia tão mal os seus subditos
protestantes que se encheu de ira quando elles recusaram incorporar-se
na procissão que teve logar por occasião da festa de
Corpus Christi. Seria condescender com a idolatria, seria prestar
adoração a uma particula de massa que a Egreja de Roma
dizia ter-se transformado na Divindade mediante um milagre
operado por um padre, e isso não podiam elles fazer. «Porque
não hão de agradar ao imperador? Porque não hão de mostrar
respeito ao cardeal?» exclamou Fernando. «Não podemos nem
queremos adorar senão a Deus» declararam elles. E assim foram
passando os dias.



Entretanto os prégadores protestantes dirigiam todos os
dias a palavra a grandes concursos de gente na egreja dos
franciscanos, e expunham eloquentemente as doutrinas do
Evangelho. Carlos resolveu pôr um termo a este estado de
coisas, e fêl-o por meio de um accordo cujas vantagens ficaram
todas do lado dos catholicos romanos. Melanchthon, sempre
timido e amigo da paz, insistiu para que se fizessem algumas
concessões. Os prégadores protestantes sairam angustiados da
cidade, e Luthero, que observava de longe os acontecimentos,
convenceu-se de que Melanchthon, apezar das suas boas intenções,
estava traindo a causa.

Quando se abriu a Dieta, o imperador quiz que os protestantes
expozessem as suas opiniões. Essa exigencia era esperada,
e assim Melanchthon tinha, com a collaboração de Luthero,
redigido uma Confissão de Fé, em que estavam mencionados,
com grande clareza de linguagem, os principaes artigos da sua
fé. Era esta a famosa Confissão de Augsburgo (Confessio Augustana),
o credo que tem sido acceite por todos os lutheranos,
embora entre elles tenha havido divergencias n’outros pontos.
Carlos queria que elle fosse lido em latim. «Não», respondeu
a isto João o Constante, «nós somos allemães, e estamos em
territorio allemão. Espero que vossa magestade nos permittirá
que fallemos na nossa lingua». E a Confissão foi lida em allemão,
não por um theologo, mas por uma outra pessoa que recebeu
dos principes esse encargo.

A Confissão de Augsburgo.—A primeira parte d’esta nobre
confissão expõe, um por um, todos os principios evangelicos da
Reforma, e em particular os grandes principios da justificação
pela fé. Diz-se que, quando o chanceller do Eleitor, Christiano
Beyer, leu estas palavras «a fé, que não é o mero conhecimento
de um facto historico, mas aquillo que crê, não sómente na
historia, mas no effeito que essa historia produz sobre o espirito»,
toda a assembléa se mostrou commovida. «Christo» disse
Justo Jonas, «está aqui na Dieta, e não Se conserva silencioso:
a Palavra de Deus não está presa».

Passou-se depois á segunda parte da Confissão, que denunciava
os abusos da Egreja de Roma. Começava assim: «Visto
as egrejas que ha entre nós não discordarem em artigo algum
de fé das Sagradas Escripturas ou da Egreja Catholica, e omittirem
apenas uns certos abusos, umas certas innovações, que
em parte se teem insinuado, e em parte teem sido violentamente
introduzidas, sendo todas ellas contrarias ao sentido
dos canones, rogamos a Vossa Magestade Imperial se digne
prestar ouvidos clementes ás razões que o povo apresenta
para que não deva ser forçado, contra as suas consciencias, a
observar estes abusos». Declara em seguida que o negar o
calix aos leigos é uma pratica que se oppõe, não só á Escriptura
como aos antigos canones e ao exemplo da Egreja: que
o celibato dos clerigos é uma transgressão do mandamento de
Deus: que a missa é «uma profanação do sacramento da Ceia
do Senhor»: que a distincção das comidas e as tradições «obscurecem
as doutrinas da graça, e induzem o povo a crêr que
o christianismo é tão sómente uma observancia de determinadas
festas, ritos, jejuns e vestuarios»: que a vida e votos monasticos
são altamente perniciosos, e servem para desencaminhar
homens e mulheres, pois que «se deve servir a Deus segundo
os preceitos que Elle promulgou, e não segundo os que
os homens inventam»: que o poder ecclesiastico não é senhoril,
mas ministerial.

A confissão continha tambem um pequeno artigo em que
vinha exposta a opinião lutherana ácerca da doutrina da Ceia
do Senhor, e isso compelliu os theologos suissos e os do sul da
Allemanha a apresentarem confissões separadas: mas a leitura
da confissão de Augsburgo, pelos principes, na Dieta produziu
um maravilhoso effeito em toda a Allemanha, e os protestantes
adquiriram a animadora convicção de que estavam todos unidos.

O imperador viu que só por meio de uma guerra poderia
destruir a Reforma, e não se achava preparado para esse recurso.
Lembrou-se então de promover umas conferencias que
fossem criando uma certa confusão entre os protestantes. Era
bem conhecido o caracter submisso de Melanchthon, que n’essas
conferencias propunha que, a bem da paz, se fosse cedendo em
todos os pontos. Luthero ficou indignadissimo quando, em Coburgo,
soube do caso. E escreveu: «A mestre Filippe Kleinmuth
(Coração pequeno): Segundo me parece, estaes fazendo
uma obra prodigiosa, qual a de reconciliar Luthero com o papa....
Advirto-vos, porém, de que, se é vossa intenção metter n’um
sacco essa aguia gloriosa que se chama o Evangelho, Luthero,
tão certo como Christo viver, ha-de, fazendo appello a todas as
suas forças, ir libertal-o.» Os principes e o povo ficaram tambem
pessimamente impressionados com a conducta de Melanchthon.
«Antes morrer com Jesus Christo», exclamavam, «do que
alcançar, sem Elle, as boas graças do mundo inteiro». Os catholicos
romanos pediam, por fim, mais do que Melanchthon podia
conceder, e, com grande regozijo dos protestantes, as conferencias
cessaram.

A liga protestante de Schmalkald.—Os principes sabiam que o
imperador queria esmagal-os. Elle tornou o papa sciente da sua
resolução, e pediu-lhe que excitasse todos os principes catholicos
a coadjuvarem-n’o n’aquella obra. Formou-se uma liga
catholica. A resposta dos protestantes foi recusarem todos os
subsidios emquanto os negocios da Allemanha permanecessem
por liquidar.

Os principes reuniram-se em Schmalkald, e formaram uma
liga protestante, de que Filippe de Hesse foi o membro mais
activo. Os estados catholicos romanos não desejavam entrar
n’uma guerra civil com os seus visinhos protestantes, e o imperador,
atacado pelos francezes e pelos turcos, viu-se na impossibilidade
de suffocar a revolta.

O ultimo decreto da Dieta havia estabelecido um prazo,
que se estendia até á proxima primavera, durante o qual os
protestantes podiam fazer a sua submissão voluntaria, e accrescentava
que aquelles que não se submetessem durante esse
prazo seriam exterminados. Ao chegar, porém, a primavera,
reconheceu-se impotente para exterminar os protestantes. A
Liga de Schmalkald havia-se tornado a mais poderosa aggremiação
da Allemanha. Assim, em 1532, apoz prolongadas negociações,
firmou-se um tratado de paz entre Carlos e os principes
protestantes. A Paz de Nürnberg, como ficou sendo chamada,
permittia aos adherentes á Confissão de Augsburgo o persistirem
nas suas doutrinas, e concedia-lhes outros privilegios.
Em troca, os principes protestantes, e entre elles Filippe de
Hesse, offereceram-se, muito cordialmente, para auxiliar o imperador
nas suas campanhas contra os francezes, os turcos e os
piratas da Barbaria.

A Liga de Schmalkald continuou de pé, e outros estados,
taes como o de Würtemberg, deram-lhe a sua adhesão. O imperador
não podia dissolvel-a, e, comtudo, ardia em desejos de
restabelecer na Allemanha a uniformidade religiosa. O exame
da sua correspondencia particular revelou a perplexidade em
que elle se encontrava. Tinha umas vezes a idéa da exterminação,
e outras a da conciliação. Um dos seus planos consistia
em promover na Allemanha um Concilio Geral da Egreja, sem
consultar nem o papa nem o rei de França.

Em 1538, Held, o seu vice-chanceller, formou em Nürnberg
uma Liga Catholica, com o expresso designio de acabar com o
protestantismo pela força das armas. Em 1540-41, o imperador
diligenciou, por meio de conferencias que se realisaram em Hagenau
Worms, e Regensburgo, chegar a um certo entendimento
com os protestantes em materia de religião, e chegou a ser
proposta em Roma a reforma da Egreja. Foi, finalmente, publicado,
em 1541, um decreto da Dieta, estabelecendo que não
se podia prohibir, a quem quer que fosse, o adoptar a religião
protestante.

D’estas victorias da Liga de Schmalkald resultou uma rapida
propagação do protestantismo. O Würtemberg, a Pomerania,
o Anhalt, o Mecklemburgo, e muitissimas cidades, tornaram-se
protestantes; os bispados de Magdeburgo, Halberstadt
e Naumberg deixaram de reconhecer a supremacia de Roma; e
duas provincias eleitoraes, o Brandenburgo e a Saxonia Albertina,
uniram-se á Liga. Os unicos estados que se conservaram
na opposição foram a Austria, a Baviera, o Palatinado e as provincias
ecclesiasticas do Rheno. Mas mesmo estas regiões começavam
a ser influenciadas. Na Austria a religião evangelica
ia ganhando terreno entre os proprietarios, os camponezes e os
habitantes das cidades. Os bavaros iam-se deixando invadir
rapidamente pelas novas idéas. Quanto ao Palatinado, a sua aggregação
á Liga de Schmalkald parecia ser apenas uma questão
de tempo.

O imperador não podia ver com indifferença este rapido
progresso do protestantismo; contrariava-o immenso que os
seus dominios nos Paizes Baixos ficassem separados d’elle por
uma faixa de paizes protestantes; não queria ouvir fallar na
possibilidade de uma maioria protestante no Collegio Eleitoral,
e de um sucessor do imperio protestante. O procedimento do
arcebispo-eleitor de Colonia mostrou-lhe que não havia tempo
a perder. Hermann von Wied estava havia muito convencido
da necessidade de reformas na Egreja, e depois da paz de
Nürnberg, incitado por um grande numero de clerigos, e correspondendo
ao evidente desejo de muitas outras pessoas, animou
o ensino protestante na sua vasta diocese, e mostrou-se disposto
a converter aquella provincia arqui-episcopal n’um estado
secular protestante.

A posição dos arcebispos e bispos da Allemanha era, nos dias
da Reforma, um tanto singular. Não eram simplesmente bispos,
mas tambem barões, e, como todos os outros grandes barões
sujeitos ao imperador na Allemanha, eram principes soberanos.
Os arcebispos de Kõln, Trier e Metz tinham sobre alguns territorios
um governo egual ao que João, o Constante, tinha sobre
a Saxonia eleitoral, e Filippe, o Magnanimo, sobre Hesse. Eram
as supremas auctoridades civicas, com os seus tribunaes, os
seus exercitos, os seus cobradores de impostos. O decreto de
1526 era-lhes tão applicavel como aos principes seculares. Podiam
fazer-se protestantes, dominar nos seus territorios, como
principes seculares, e declarar «que tomavam ante Deus e sua
magestade imperial a responsabilidade do seu modo de viver,
do seu systema de governo e das suas crenças».

Alguns bispos do norte da Allemanha tinham-n’o feito já:
a opportunidade era de tentar: podiam, aproveitando-se d’este
decreto, libertar-se da obediencia a Roma, casar, e legar a seus
filhos o que possuiam. Carlos viu tambem o alcance de aquella
opportunidade, mas durante muito tempo foi-lhe impossivel intervir.
Todas as vezes que tentou pôr em pratica os seus planos
via-se contrariado, ou pelo papa, ou pelo rei de França, ou
pelos turcos. Quando lhe constou que parecia estar proxima a
conversão de Hermann von Wied, reconheceu-se impotente
para luctar com a Liga de Schmalkald. Por fim, em 1544, conseguiu
derrotar os francezes, com os quaes tratou, depois, da paz
em condições vantajosas para elles, impondo-lhes, porém, a clausula
de uma união dos dois exercitos para combater os protestantes.
Na Dieta de Spira, que se reuniu no mesmo anno, mostrou-se
contemporizador, propondo que se suspendessem hostilidades
até á convocação do Concilio Geral; isto ao passo que
por outro lado trabalhava para desviar da liga protestante o
maior numero de principes que lhe fosse possivel.

A morte de Luthero, e a guerra de Schmalkald.—No entretanto
Luthero, que soffria havia bastante tempo de uma doença do
coração, morria em Eisleben, em 18 de fevereiro de 1546, perecendo
com elle aquella forte reluctancia dos protestantes em
tentarem a sorte das armas. Não estavam, porém, tão bem preparados
para a guerra como n’outro tempo. O bom exito que a
liga tivera ao principio fez com que elles confiassem demasiadamente
n’ella; além d’isso, surgiram rivalidades entre os estados
e as cidades, e entre os principes. Filippe de Hesse era o
unico chefe competente, mas tinha o defeito de ser um principe
de pouco elevada estirpe. Tinham ficado tambem muito prejudicados
com o facto de Mauricio ter succedido ao duque Jorge da
Saxonia, o grande inimigo de Luthero e da Reforma. Mauricio
era sobrinho do duque Jorge, havia sido educado no lutheranismo,
e desposou a primeira filha de Filippe de Hesse.
Por occasião de elle assumir a chefia, a Saxonia Albertina, como
era chamada, confirmou o seu lutheranismo, que durante a
vida do duque Jorge se havia propagado clandestinamente, e
que se havia tornado a religião reconhecida do paiz quando o
duque Henrique, pae de Mauricio, succedeu a seu irmão. Todas
estas coisas faziam com que os principes protestantes não podessem
prescindir do concurso de Mauricio, apezar do joven
não lhes inspirar muita confiança. De facto, Mauricio foi o primeiro
de aquelles principes allemães protestantes para quem a
Reforma era simplesmente uma arma politica de que lançassem
mão quando lhes fosse vantajosa. Mais tarde, durante a guerra
dos Trinta Annos, o seu numero augmentou consideravelmente,
graças ás interminaveis disputas dos theologos, que, interessados
apenas em que as suas insignificantes doutrinas ácerca da
ubiquidade e da presença real fossem correctamente definidas,
se mostravam quasi indifferentes perante a grande quantidade
de sangue derramado e o grande numero de lares desgraçados.
Nos primeiros tempos da Reforma, porém, os principes protestantes
eram homens sinceramente christãos e que não obedeciam
a fins interesseiros, não obstante a sua forçada camaradagem
com Mauricio.

O imperador quiz aproveitar a opportunidade, e com esse
intuito fez algumas propostas a Mauricio. Este começou por
abandonar a liga. Era um bom protestante, disse elle, e estava
prompto a defender a religião, mas não queria ajuntar-se com
aquelles que se oppunham ao seu soberano. O imperador, cobrando
animo com esta declaração, deu os ultimos toques aos seus preparativos.
Antes, porém, de entrar em acção, proclamou que a
sua idéa não era combater a religião, mas, sim, castigar aquelles
que conspiravam contra a integridade do imperio.

Não vamos agora narrar pormenorisadamente o que teve
logar em seguida. Devido á traição de Mauricio, á hesitação dos
outros, e á falta de mutua confiança entre os caudilhos da
liga, o imperador alcançou uma facil e, apparentemente, decisiva
victoria. A batalha de Mühlberg teve logar a 24 de abril de 1547,
e João Frederico, eleitor da Saxonia, ficou ferido e foi feito prisioneiro,
não tardando que Filippe de Hesse caisse egualmente
em poder dos inimigos.

Toda a Allemanha se prostrou deante do imperador, que declarou
logo a sua intenção de restabelecer a unidade religiosa.
Ia redigir um documento denominado o Interim de Augsburgo,
especie de confissão de fé que os allemães seriam obrigados
a acceitar. Eram por meio d’elle reintegrados a hierarquia
e o culto catholicos romanos, com todas as suas festividades,
jejuns e ceremonias, sendo apenas tolerado o casamento dos
clerigos e a faculdade do povo commungar nas duas especies.

O Interim era, por assim dizer, um plano de reformação, e
estava n’elle incluido, segundo a opinião de Carlos, tudo quanto
se devia conceder aos protestantes. Em parte alguma o acceitaram
de boa vontade. O imperador não o remetteu aos districtos
catholicos romanos, e em todos os protestantes encontrou
uma resistencia passiva. O proprio Mauricio hesitou em o proclamar
na Saxonia, publicando, em logar d’elle, o Interim de
Leipzig, que tendia a uma conciliação das ceremonias papistas
com as doutrinas protestantes.

Em breve se tornou evidente que o codigo religioso do imperador
só encontrava submissão da parte do povo nos pontos
onde a presença das tropas hespanholas obrigava a essa submissão.
O imperador havia triumphado, o seu exercito saira victorioso,
parecia ter adquirido um dominio na Allemanha como
não succedera a nenhum outro soberano durante muitos seculos,
e, comtudo, lá no seu intimo, sentia-se derrotado, pois não
conseguira o fim principal que tinha em vista. A invisivel força
da consciencia, esse adversario com que elle não contara, estava
erguida contra elle, e havia de, por fim, inutilisar todos os seus
bem elaborados planos politicos.

O imperador e o Concilio Geral.—Emquanto o imperador estivera
formando e pondo em pratica os seus projectos para a
conquista da Allemanha protestante, a côrte pontificia vira-se
forçada a convocar um Concilio Geral. Este concilio reuniu-se
em Trent, no Tyrol, e, emquanto o imperador andou mettido na
tarefa de subjugar os protestantes, esteve tomando deliberações
relativas á Egreja.

Nos primeiros periodos da controversia a que a Reforma
deu origem, os reformadores appellavam constantemente para
um concilio livre, e os concilios foram sempre os instrumentos
favoritos do imperador para a liquidação das contendas. Os
papas, porém, procuravam, antes, evital-os. No seculo quinze,
os concilios geraes de Basiléa, Pisa e Constancia foram os meios
de que os ecclesiasticos e principes se serviram para investir
contra o poder da côrte de Roma. Um concilio geral era um
ponto de reunião para todos aquelles que eram adversos ao
christianismo papal; e a um politico como Carlos V affigurava-se
ser um excellente meio de engrandecer o imperador e humilhar
o papa. Anteriormente á Reforma, os concilios geraes eram
olhados com muito respeito. Cria-se que o Espirito Santo fallava
mediante esses concilios, e muitos theologos medievaes, que
negavam a infallibilidade do papa, sustentavam que um concilio
não era susceptivel de errar.

Nos primeiros seculos da Egreja christã, um concilio geral,
ou ecumenico, significava simplesmente uma assembléa que se
podia com justiça dizer que representava a Egreja no seu conjuncto,
de modo que as suas decisões podiam ser chamadas as
opiniões de todos os christãos. N’esses remotos tempos os
bispos eram eleitos pelo clero e pelo povo, e eram, portanto,
representantes das regiões de onde tinham vindo, e assim um
concilio em que todos os bispos christãos estivessem presentes
achava-se realmente no caso de fallar em nome de todo o povo
christão. Mesmo nas epocas mais puras da egreja primitiva,
concilio algum se realisou a que concorressem todos os bispos,
e que fosse, por conseguinte, realmente ecumenico e representativo
de todos os christãos. No decurso da Edade Media a
Egreja perdeu inteiramente o seu antigo caracter popular, ou
democratico, e os bispos não podiam ser chamados, n’um sentido
rigoroso, os representantes do povo; eram, muitas vezes,
apenas os delegados do papa, e iam aos concilios para votar o
que elle houvesse dictado.

Estas e outras considerações tinham feito com que os protestantes
respeitassem menos os concilios, e mostraram ao imperador
que um concilio, para ser util, devia estar quanto possivel
fóra da influencia do papa. Os allemães tinham pedido que
se convocasse um concilio livre na Allemanha, e o imperador
tinha tambem ultimamente pedido o mesmo; o papa, por outro
lado, queria que o concilio se realisasse em Italia, onde elle poderia
mais facilmente ter mão nas suas deliberações e decisões.
Depois de muitas negociações entre o papa e o imperador, resolveu-se
afinal que o concilio se reunisse, não em Italia, onde
o papa poderia ter demasiado poder sobre elle, nem na Allemanha,
onde o imperador e os principes poderiam impôr a sua auctoridade,
mas em Trent, no Tyrol, n’um ponto equidistante
da Allemanha e da Italia.

O imperador esperava grandes coisas d’este concilio. Sabia
que havia na egreja romana muitos homens competentes que se
tinham preparado para grandes reformas, que ao proprio papa,
Paulo III, não eram indifferentes; não tinha, porém, contado com
a influencia de uma nova e poderosa organisação que estava
destinada a alcançar a sua primeira e grande victoria n’esse
mesmo concilio para cuja convocação elle havia trabalhado.

Loyola e os jesuitas.—Ignacio Loyola, joven fidalgo hespanhol,
educado no meio da cavallaria de Hespanha, onde as prolongadas
guerras com os moiros tinham tornado a dedicação ao
papado um grande elemento de patriotismo, ficou com uma perna
esmigalhada no cerco de Pamplona. Duas dolorosas operações
tinham-n’o convencido, por fim, de que a sua carreira militar
tinha findado, e os seus pensamentos voltaram-se na direcção
de um novo mister. Votou que havia de ser um soldado da
Egreja.

Nos accessos da febre produzidos pelo ferimento, tinha
phantasticas visões da Virgem; e, ao restabelecer-se, dedicou
a sua vida, com todo o ceremonial da cavallaria da Edade Media,
a Deus, á Virgem e á Egreja. Elle vivia alheiado da moderna
erudição. Não sabia nada de theologia. A sua religião era
medieval, e o seu sonho era ser, no seculo dezeseis, um novo
Francisco de Assis.

É singular que este enthusiastico fidalgo hespanhol fosse
excitado pela mesma idéa que ditou a fria politica de Carlos V.
Ambos queriam renovar seculos que tinham desapparecido
para sempre; e, emquanto um estava planeando a restauração
do Imperio do primeiro periodo da Edade Media, o outro estava
regalando a mente com uma nova ordem de frades, cujos feitos
missionarios haviam de rivalisar com os dos antigos franciscanos.
O imperador foi mal recebido; o solitario fidalgo teve um
exito que excedeu quasi os seus sonhos. Apoz alguns annos de
estudo, de decepções, de demoras, obteve permissão do papa
para fundar a Companhia de Jesus.

A nova ordem tinha apenas cinco annos de existencia
quando teve logar, em 1545, o concilio de Trento, mas já se havia
tornado famosa. Os seus sucessos como sociedade missionaria,
a sua devoção por Francisco Xavier, e o enthusiasmo de seus
membros, tudo contribuiu para a tornar formidavel. Lainez, um
dos primeiros discipulos de Loyola, e seu successor como cabeça
da companhia, cujo criterio deu á ordem o caracter que
lhe estava destinado, representou os seus companheiros no concilio
de Trento.

A maxima da Sociedade era uma inexoravel suppressão da
heresia, e o seu unico principio era a obediencia á Ordem e ao
papa; e, n’essa conformidade, Lainez tratou activamente de
evitar que o concilio fizesse quaesquer concessões aos protestantes.
O seu modo de discursar, a sua subtileza e a sua tenacidade
deram-lhe grande influencia. Poude logo ao principio
levar de vencida os cardeaes Contarini e Pole, esses grandes
catholicos romanos liberaes, e conseguir que o concilio não
auctorizasse reformas doutrinaes.

As victorias de Carlos na Allemanha ajudaram os jesuitas.
O papa não podia jámais pensar ou obrar simplesmente como
chefe da Egreja. Elle era uma potencia politica, e as razões de
estado influiram nas suas acções. N’esta conjunctura, os interesses
do principe italiano oppunham-se á existencia de uma
christandade una. O rei de França, Henrique II, chamou a attenção
para o facto de Carlos se tornar poderoso em demasia e de
ser provavel que assim continuasse se as concessões religiosas
estabelecessem a união na Allemanha. Quando Carlos venceu
a Liga protestante, e procurou obter de Roma concessões que
satisfizessem os subditos que havia submettido ao seu dominio,
o papa recusou auxilial-o, afastou de Trento o concilio, e installou-o
em Bolonha, na Italia, de modo que os planos do imperador
foram novamente contrariados pelo cabeça da egreja que elle
se empenhava por conservar catholica. Na sua ira, virou-se para
o papa e compelliu-o a dissolver o concilio. Este dispersou para
só se tornar a reunir quando toda e qualquer esperança de
reconciliar os protestantes tinha desapparecido, e d’esta vez
poude, sem a peia do protestantismo, consolidar a organização
externa de um dominio exclusivamente papal.

O imperador não foi mais bem succedido na Allemanha. As
crueldades de que os principes que tinha feito prisioneiros foram
victimas, a infidelidade de que deu prova na perseguição dos
protestantes, a despeito de tudo quanto tinha feito proclamar, e
as extorsões commettidas pelas tropas hespanholas—tudo isto
contribuiu para tornar a Allemanha hostil, e não faltavam indicios
de que o paiz não supportaria por muito tempo a tyrannia
de Carlos. E a revolta teria rebentado mais cedo, se Mauricio,
o traidor, não fosse tão odiado, ou se tivessem confiança
n’elle.

O imperador parecia não ter olhos para ver o que se estava
passando. Estava convencido de que Mauricio, a quem havia
nomeado eleitor, estava nas suas mãos, e de que sem elle, Mauricio,
a Allemanha não podia fazer coisa alguma. Entretanto,
os principes procuravam reunir-se de novo. Offereceram á
França uma parte do territorio allemão em troca do seu auxilio,
e por fim organisou-se uma confederação, em que entrava
Mauricio, e os principes trataram de guarnecer as fronteiras do
Tyrol, para que estas não fossem transpostas pelas tropas imperiaes.
Mauricio avançou impetuosamente e tomou de assalto
a fortaleza de Ehrenherg, que era a chave do Tyrol; e o imperador
para escapar teve de recorrer a uma fuga subita, e achou-se
em Steiermark, sem exercito, e expulso da Allemanha. Foi a
um tumulto que se levantou entre as tropas confederadas que
elle deveu não ser apanhado, pois que Mauricio fez todo o possivel
por agarrar «a velha raposa no covil», segundo a phrase
d’elle.

A paz religiosa de Augsburgo.—Carlos V nunca se resarciu
d’este desastre. A Reforma tinha-o, por fim, vencido, e elle reconhecia
esse facto, sem, comtudo, o comprehender. Elle não
quiz entrar directamente em negociações com os principes victoriosos,
encarregando d’isso o seu irmão Fernando. Filippe de
Hesse e João Frederico da Saxonia foram postos em liberdade.
Filippe reentrou na posse dos seus dominios; a João foram tambem
restituidas algumas das suas propriedades, mas Mauricio
continuou no logar de eleitor. Os preliminares de uma paz permanente
foram vasados nos velhos moldes de Nürnberg, pelo
tratado de Passau, em 1552.

Por fim, apoz longas negociações, saiu da Dieta de Augsburgo,
em 1555, uma paz religiosa, «a qual» dizia o decreto, «tem de
ser permanente, absoluta, e incondicional, e tem de durar para
sempre». Foi reconhecido aquelle principio que se estabeleceu
em 1526, isto é, que a suprema auctoridade civil de cada estado
tinha liberdade para escolher o respectivo credo, lutherano ou
catholico romano. Esta paz, por conseguinte, reconhecia o direito
das egrejas com separadas crenças existirem ao lado
umas das outras na Allemanha, tornando assim legal a existencia
da Reforma.

O principio a que obedecia este regulamento, cujus regio
ejus religio, acarretava difficuldades que não podem ser aqui descriptas,
e foi, na verdade, uma das causas da guerra dos Trinta
Annos, que tão calamitosa foi para a Allemanha. Não concedia
liberdade de consciencia; não fazia provisão para qualquer outra
fórma de protestantismo além da lutherana; e todos aquelles
que não tinham adherido á confissão de Augsburgo estavam
ainda fóra da lei, juridicamente fallando.

Aquelles que fizeram uso d’ella na Dieta tinham de modifical-a
de um ou de outro modo. Os protestantes viram que ella
auctorizava os principes catholicos romanos a perseguirem os
subditos que o não fossem; e os catholicos viram que ella permittia
aos principes ecclesiasticos secularizarem os seus estados.
Assim os protestantes obtiveram a inserção de uma clausula
que declarava que os subditos protestantes de principes
ecclesiasticos, que de ha muito tivessem adoptado a confissão
de Augsburgo, não seriam obrigados a abandonar as suas idéas
religiosas; e os catholicos obtiveram a inserção do que se ficou
chamando «a reserva ecclesiastica», que preceituava que, se
algum estado catholico romano se separasse de Roma, fosse
destituido de todas as prerogativas que as suas dioceses disfructavam.

Com a paz de Augsburgo terminaram as luctas para o
reconhecimento da Reforma lutherana. A egreja protestante da
Allemanha, que adheriu á confissão de Augsburgo, tinha ainda
que sustentar um grande combate para se defender da contrareforma
catholica romana, das intrigas jesuiticas, e da força das
armas durante a guerra dos Trinta Annos. Conservou a sua
integridade, mas foi só o que fez. A paz de Augsburgo foi a
maré cheia da egreja lutherana.

Na lucta que teve logar depois, foi a mais moderna e mais
perseverante fórma do protestantismo que arrostou com os impetos
do ataque, e que se tornou digna de receber os despojos
da conquista. O lutheranismo reteve a sua integridade, consolidou
as suas organizações ecclesiasticas, e aperfeiçoou a sua
theologia; mas, como vigoroso movimento reformador, a sua
historia terminou com a paz de Augsburgo.





CAPITULO II

A REFORMA LUTHERANA FÓRA DA ALLEMANHA


O lutheranismo fóra da Allemanha, pag. 49.—Na Dinamarca, pag. 50.—Na
Suecia, pag. 51.



O lutheranismo fóra da Allemanha.—Durante os primeiros
annos da Reforma, a influencia de Luthero transpoz os limites
da Allemanha. A Universidade de Wittenberg attrahiu muitos
estudantes estrangeiros, os quaes, voltando para as suas terras,
propagaram, clandestina ou abertamente, as novas doutrinas.

Aconteceu d’esse modo que os preliminares da Reforma
n’esses paizes, que depois se separaram de Roma e formaram
egrejas protestantes nacionaes, foram quasi inteiramente lutheranos.
Os primeiros reformadores e martyres dos Paizes Baixos
eram lutheranos, e os dogmas doutrinaes e ecclesiasticos de
Luthero foram durante muito tempo acatados na Hollanda.

Os movimentos reformadores na Hungria, na Polonia, na
Bohemia e na Escocia foram iniciados por homens que se apresentavam
como discipulos de Luthero, e mesmo na Inglaterra
os principios lutheranos progrediram algum tanto. Em todos
esses paizes, porém, foi ganhando, por fim, terreno um outro
typo de doutrina protestante, o Calvinismo, e a Reforma lutherana
eclipsou-se.

Unicamente dois paizes, a Dinamarca e a Suecia, com as
suas dependencias, adoptaram de um modo permanente a confissão
de Augsburgo e os principios lutheranos do governo da
egreja.

A Reforma estava n’estes paizes, mais do que em qualquer
outra parte, identificada com a revolução politica, e foi executada
por governantes que se haviam compenetrado de que não
era possivel melhorar o estado das coisas emquanto não fosse
abatido o poder de que o clero romano dispunha. A historia da
Reforma n’esses paizes é a historia de uma revolução, e a moderna
vida politica da Dinamarca e da Suecia principia com a
reforma das suas egrejas.

No principio do seculo dezeseis, a Dinamarca, a Suecia e
a Noruega estavam sob a soberania de um rei que tinha a sua
residencia no primeiro d’estes paizes, e que tinha sobre os outros
dois um poder apenas nominal. Estes paizes estavam quasi
n’um estado de anarquia. Duas grandes aristocracias, a da nobreza
e a da egreja, dividiam entre si a riqueza e o poderio,
sendo cada um dos barões e cada um dos bispos um verdadeiro
despota para com aquelles que estavam debaixo da sua auctoridade.
A união das tres nações, effectuada no fim do seculo
quatorze, era puramente dynastica, e vista com muito maus
olhos pelo povo.

Em 1513 subiu ao throno Christiano II, cruel, voluvel e
nescio monarca, que grangeara em ambos os paizes a antipathia
de todas as classes. Um massacre de fidalgos suecos, que
teve logar em Stockolmo, em circumstancias as mais revoltantes,
exgotou a paciencia do povo, e a Dinamarca e a Suecia levantaram-se
contra o tyranno. A revolução foi bem succedida;
Christianno II foi derrubado do throno, e as duas nações ficaram
de ahi em deante independentes uma da outra.

Na Dinamarca.—Os dinamarquezes offereceram a corôa a
Frederico I, duque de Schleswig-Holstein, que era um ardente
lutherano, e chefe d’um estado que já tinha acceite a Reforma.
Acceitou-a, e por occasião da sua coroação o clero obrigou-o a
declarar por escripto que não introduziria á força a religião reformada,
nem atacaria a egreja de Roma, nos seus novos dominios.
Frederico cumpriu essa obrigação segundo a letra, mas
não segundo o espirito, da mesma. Favoreceu e protegeu prégadores
e evangelistas lutheranos, e em particular a João
Jansen, frade dinamarquez, que tinha estado em Wittenberg;
e a nova fé fez taes progressos que dentro em pouco quasi todos
os nobres da Jütlandia a tinham abraçado, e nas ilhas o
numero de adeptos era consideravel. Em fins de 1527 reuniu-se
em Odensee uma Dieta, expressamente para ser tratada a questão
religiosa, e ficou assente a tolerancia do lutheranismo. Durante
os annos que immediatamente se seguiram, as novas doutrinas
espalharam-se com rapidez por entre o povo. Os catholicos
romanos intentaram readquirir o seu poder por occasião do
fallecimento de Frederico, em 1533, mas não o conseguiram, e
a auctoridade dos bispos foi desapparecendo a pouco e pouco,
até se extinguir de todo. Os nobres haviam cooperado com o rei
na sua obra de demolir a aristocracia ecclesiastica, e as terras
que eram da egreja ficaram, na sua maioria, pertencendo ao rei.

A Dinamarca ficou sendo, desde então, um paiz protestante.
O seu credo é a confissão de Augsburgo, porque os lutheranos
nunca adoptaram, na Dinamarca, a formula da concordata;
o seu catecismo é o de Luthero; e sua fórma de governo de
egreja, posto que admitta um episcopado, é consistorial. A constituição
vem exposta no Ordinatio ecclesiastica regnorum Danicæ
et Norwegeæ, de Bugenhagen. O rei possuia o jus episcopale, e
era a suprema dignidade ecclesiastica; os nobres eram os patronos;
e a Egreja era governada por sete superintendentes com
o titulo de bispos. Na grande lucta entre o protestantismo e o
catholicismo romano no seculo dezessete, a chamada guerra dos
Trinta Annos, a Dinamarca enviou aos protestantes da Allemanha
todo o auxilio de que o paiz podia dispôr.

Na Suecia.—Depois do massacre de Stockholmo, Gustavo
Vasa, joven fidalgo sueco, que havia perdido quasi todos os parentes
n’aquella carnificina, organisou a rebellião contra Christianno
II, e trabalhou muito para que ella tivesse bom exito. Em
1521 foi declarado regente do reino, e em 1523 foi, pela voz do
povo, chamado ao throno. Achou-se em presença de difficuldades
quasi invenciveis. Não tinha havido, praticamente, um governo
estabelecido na Suecia durante mais de um seculo, e cada
dono de terras era quasi um soberano independente. Dois terços
das terras pertenciam á Egreja: e o terço restante pertencia
quasi inteiramente á nobreza; os camponezes eram em toda
a parte opprimidos; o commercio estava nas mãos da Dinamarca
ou da Liga Hanseatica; e não havia classe media. Os nobres
e os ecclesiasticos exigiam isenção de contribuições, e os
camponezes não podiam supportar novos encargos.

N’estas circumstancias Gustavo Vasa voltou os olhos para
as terras da egreja, e planeou a demolição da aristocracia ecclesiastica
com o auxilio da Reforma lutherana.

Parece não haver razão para crer que o rei não fosse um
homem religioso, perfeitamente compenetrado da verdade e do
poder das doutrinas evangelicas; mas o seu zelo pela Reforma
obedecia tambem a outros motivos. Precisava de dinheiro para
as despezas publicas, queria proporcionar aos camponezes uma
situação mais desafogada, e ambicionava, acima de tudo, demolir
a poderosa aristocracia ecclesiastica, que se arrogava direitos
que só a elle pertenciam como rei. Teve de proceder cautelosamente.
A gente do campo não conhecia as doutrinas lutheranas,
nem queria mudar de religião; os nobres opinavam que
o rei estava atacando os direitos da propriedade, e que lhes
chegaria a vez a elles, se consentissem que os bens da egreja
fossem arrebatados; e, quanto á aristocracia ecclesiastica,
essa dispunha de muita força.

É necessario tambem lembrar que, quando Gustavo se poz
á frente do movimento que tinha por fim derrubar a tyrannia
da Dinamarca, essa tyrannia foi abençoada pelo papa e recebeu
o apoio dos bispos suecos. Elle era um homem excommungado,
um homem a quem a egreja havia proscripto. Essa circumstancia
pôl-o em contacto com os prégadores lutheranos, que já
andavam pela Suecia.

Dois irmãos, Olaf e Lourenço Petersen, que tinham estudado
em Wittenberg, e que no seu regresso á Suecia tinham prégado
contra um certo vendilhão de indulgencias que havia penetrado
no seu paiz, foram perseguidos pelos bispos e fugiram para Lubeck,
onde Gustavo travou conhecimento com elles. Elles e um
outro lutherano sueco, Lourenço Andersen, arcediago de
Strengnäs, eram abertamente protegidos pelo rei, e começaram
a prégar contra o culto dos santos, contra as peregrinações,
contra a vida monastica e contra a confissão auricular. Olaf
Petersen, sobretudo, andava por uma parte e por outra prégando
o Evangelho puro, «que Ansgar, o apostolo do norte, annunciara
na Suecia setecentos annos antes.».

Os bispos protestaram contra as suas predicas, e em resposta
o reformador desafiou-os para uma polemica, que elles não
acceitaram. O resultado d’isso foi uma rapida propagação das
doutrinas evangelicas. Gustavo poz Olaf Petersen como prégador
em Stockholmo, Lourenço Petersen foi leccionar para Upsala,
e Lourenço Andersen foi nomeado chanceller do reino. Promoveram-se
polemicas publicas, segundo o costume allemão, em
diversos pontos do reino; e por fim, em 1524, Olaf Petersen e o
dr. Galle de Upsala discutiram publicamente as doutrinas da
justificação pela fé, das indulgencias, da missa, do Purgatorio,
do celibato e do poder temporal do papa, o que foi assaz vantajoso
para a causa da Reforma.

Em 1526 Andersen concluiu a traducção do Novo Testamento
em sueco, e o povo, em cujas mãos o livro foi entregue,
poude então comparar o ensino dos prégadores e dos bispos com
o da palavra de Deus.

A falta de dinheiro para occorrer ás despezas publicas fazia-se
sentir de uma fórma assustadora, e em 1526 foram impostas,
por duas Dietas, pesadas contribuições sobre as propriedades
da Egreja. O partido ecclesiastico, com os bispos á frente,
promoveu uma revolta, que foi suffocada, e Gustavo conheceu
que havia chegado a occasião de pôr em pratica os seus planos.
Na Dieta de Westeräs expoz a situação financeira do reino, e
propoz que uma parte da enorme riqueza da Egreja fosse applicada
ao pagamento da divida nacional, revertendo de ahi em
deante as receitas em favor do cofre da nação. Os nobres rejeitaram
este alvitre; os clerigos declararam que só á força cederiam.
Vendo isto, Gustavo, apoz um eloquente discurso, abdicou.
Os diversos estados pozeram-se então em contenda uns
com os outros, e, depois de uma anarquia de alguns dias, assentiu-se
na proposta de Gustavo, a qual foi convertida em lei e
publicada n’um decreto da Dieta, que marca realmente o inicio
da historia moderna da Suecia. Ficou estabelecido, entre outras
coisas, que o rei tinha o direito de se apoderar dos castellos e
cidadellas dos bispos, e tomar posse de todos os bens ecclesiasticos;
e ficou egualmente reconhecida a existencia legal da
egreja lutherana.



D’essa epoca em deante a obra da reformação progrediu
rapidamente, e dentro em pouco o lutheranismo tornou-se a religião
official do paiz. Os bens da Egreja foram confiscados para
o Estado, deixando-se, porém, ficar o sufficiente para a sustentação
do culto. Conservou-se a fórma de governo episcopal, mas
ficou rigorosamente estabelecida a supremacia do rei, como na
egreja lutherana. Retiveram-se muitas ceremonias e costumes
papistas, taes como o uso da agua benta, dos retabulos e das
velas, mas tudo protestantemente interpretado. Lourenço Petersen
foi o primeiro arcebispo protestante de Upsala, cargo
que começou a exercer em 1531. Dez annos depois, isto é, em
1541, ficou completa uma nova traducção da Biblia, feita pelos
irmãos Petersen. Quando Gustavo morreu, todo o paiz estava
inteiramente consorciado com a egreja lutherana, e a sua affeição
ao severo lutheranismo demonstrou-a elle adoptando, em
1664, a Formula da Concordata.







II PARTE

A REFORMA SUISSA, QUE DEU ORIGEM ÁS EGREJAS REFORMADAS

Capitulos:



	I
	—A Reforma Suissa sob Zwinglio.



	II
	—A Reforma em Genebra, sob Calvino.



	III
	—A Reforma em França.



	IV
	—A Reforma nos Paizes Baixos.



	V
	—A Reforma na Escocia.










CAPITULO I

A REFORMA SUISSA SOB ZWINGLIO


As reformas suissa e allemã, pag. 57.—A situação politica da Suissa, pag. 58.—Ulrico
Zwinglio, pag. 60.—As theses de Zwinglio, pag. 62.—A Reforma
em Zurich, pag. 63.—Basiléa, pag. 64.—Berne, pag. 64.—Os Cantões Florestaes,
pag. 64.—Caracteristicos da Reforma de Zwinglio, pag. 65.



As reformas suissa e allemã.—A Reforma na Allemanha tem
geralmente chamado mais a attenção do que a revolta contra
Roma na Suissa. O conflicto com o imperador, que ella provocou,
o seu rapido alastramento, o numero de estados e reinos que
adheriram a ella, a parte que as universidades, onde estavam
matriculados muitos estudantes estrangeiros, tomaram no movimento,
tudo isso contribuiu para que Luthero e a Allemanha
adquirissem mais conspicuidade do que Zwinglio e a Suissa;
mas, se devemos julgar uma Reforma mais pelas suas consequencias
do que pelos seus principios, o movimento começado
na Suissa foi ainda mais importante do que o que teve Wittenberg
por centro. Com o decorrer do tempo, foi-se reconhecendo
que as idéas dos reformadores suissos, tanto pelo que lhes dizia
respeito como pelo que dizia respeito á organização da egreja,
podiam ser facilmente transplantadas para outros paizes, e de
ahi veiu que as egrejas de França, da Escocia, da Hungria e
uma grande parte das da Allemanha receberam melhor as tradições
de Zwinglio e de Calvino do que as de Luthero e de
Melanchthon.

Isto é talvez devido ao facto de que os grandes theologos
da Reforma no sul da Europa eram menos inclinados a submetter-se
ás tradições, tanto doutrinaes como de qualquer outro
genero, da egreja medieval, mesmo em assumptos que para algumas
pessoas pareciam ser de pouca importancia, sob o ponto
de vista da fé, e insistiram logo desde o principio em que se
devia seguir as claras instrucções da Escriptura, tanto as que
se referem aos pequenos casos como aos de muita importancia.
Nem Zwinglio nem Calvino queriam adoptar a doutrina da presença
real pela razão de a egreja medieval a ter adoptado, e não
experimentaram aquella dificuldade que Luthero teve sempre
em fazer uma coisa de um modo differente de aquella em que
os seus antepassados a faziam.

É provavel, comtudo, que houvesse uma outra razão que
tivesse a mesma força, e que essa razão se deva procurar nas
idéas politicas e na educação do povo suisso. Na egreja medieval
os direitos dos christãos tinham desaparecido inteiramente.
Quando alguem fallava em egreja, referia-se ao papa, aos bispos,
aos abbades, aos frades, ás freiras e aos padres; não se referia
á grande corporação dos christãos piedosos, que constituiam,
realmente, a egreja de Deus.

Na Reforma de Luthero, posto que elle e os outros reformadores
soubessem perfeitamente que a verdadeira egreja visivel
era constituida pelo povo piedoso que professava a fé em
Jesus Christo, não tinham podido dar uma expressão pratica a
esse sentimento, e o systema consistorial dos lutheranos collocava
os principes e as outras auctoridades civis no logar que
os bispos e as suas côrtes tinham occupado. Poderiam dizer
que o povo christão era a egreja; mas nunca diligenciaram dar
a essa egreja uma fórma tal que ella podesse pensar e agir por
si propria, como os christãos dos tempos apostolicos e postapostolicos
tinham feito. Pode-se quasi dizer que não trataram
de incutir na vida da egreja reformada as maximas de auto-governo
que inspiraram a communidade christã do Novo Testamento.
Tinham a noção medieval de que a egreja tinha de ser
dirigida de fóra, que não podia dirigir-se a si mesma.

Na Suissa, logo desde o principio se tornou bem evidente
que a egreja e o povo christão eram uma e a mesma coisa, e os
projectos de auto-governo, que, se não foram sempre bem succedidos,
eram, pelo menos, feitos com boa intenção, faziam parte
da Reforma proposta. Isto proveiu, indubitavelmente, de um
cuidadoso estudo do Novo Testamento; mas a vida popular dos
suissos, uma vida livre, ajudava-os a comprehender o sentido
do Novo Testamento, e assim poderam, logo de começo, enveredar
pelo bom caminho. Uma Reforma iniciada no amago da
livre e democratica vida suissa estava mais no caso de comprehender
a democracia espiritual do christianismo do Novo Testamento
do que aquella que principiou nas universidades e nas
côrtes dos principes allemães.

A situação politica da Suissa.—A Suissa era, n’aquelle tempo,
um paiz como não havia outro na Europa. Estava tão dividido
como a Italia ou a Allemanha, e, comtudo, apresentava uma
união que ellas não apresentavam. Era uma confederação de estados,
ou cantões, cada um dos quaes era independente de
aquelles com que confinava, mantendo, porém, com elles uma
perfeita alliança. Era uma confederação de republicas independentes,
ou, antes, «uma pequena republica de communas e
cidades do primitivo typo teutonico, em que o poder civil era
exercido pela communidade», cada uma d’ellas com um systema
governativo differente.

Os camponezes suissos tinham-se revoltado contra os proprietarios
no principio do seculo quatorze; a batalha de Morgarten,
onde 1.300 suissos derrotaram 10.000 austriacos, teve
logar em 1315. Cerca de dois seculos mais tarde, os cantões
florestaes formaram uma liga para defeza mutua, a que pouco
depois se aggregaram outras pequenas communidades de cidadãos
livres. A sua bandeira era vermelha com uma cruz branca
ao centro, e tinha a seguinte inscripção: «Um por todos, e todos
por um.»

Os cantões florestaes eram communas independentes, e os
seus habitantes, todos elles proprietarios rusticos, residiam em
valles quasi inaccessiveis. Zurich pertencia a uma cidade que
se havia formado em redor de uma colonia ecclesiastica; Berne
a um antigo logarejo que se aninhava junto á base de um castello
senhorial; e assim por deante. Os cantões florestaes tinham
um governo simples, patriarcal; em Zurich os nobres tinham a
mesma consideração que os commerciantes e artistas, e a constituição
era perfeitamente democratica; Berne era uma republica
aristocratica; e assim successivamente; mas em todas
ellas o governo estava nas mãos do povo, e todos os homens
eram livres.

Uma outra coisa digna de nota é que na Suissa não houve,
durante umas poucas de gerações, nada que se parecesse com
uma administração episcopal. As suas communicações com o
pontificado eram effectuadas por meio de delegados, ou emissarios,
e obedeciam apenas a motivos politicos. O territorio estava
sob a jurisdicção dos arcebispos de Mayença e de Besançon;
mas nem elles nem os prelados visinhos tinham em tempo algum
exercido qualquer pressão sobre o clero paroquial dos cantões
suissos, e d’este modo não havia tanta difficuldade em introduzir
reformas na egreja.

No principio do seculo dezeseis a civilisação estrangeira e
a convivencia com os paizes adjacentes foram mudando os velhos
e simples costumes do povo suisso. Na Edade Media era
crença geral que a força principal de um exercito estava na sua
cavallaria; mas as victorias que os suissos alcançaram sobre
as tropas austriacas e borgonhezas mostraram a superioridade
de uma boa infanteria, convenientemente adestrada. As tropas
suissas tinham fama de serem as melhores do mundo, sendo
muitas vezes solicitado o seu auxilio pelos estados visinhos
quando tinham de entrar em campanha, e entre os suissos havia-se
desenvolvido gradualmente o mau habito de alugar os
seus soldados a quem maior somma de dinheiro offerecesse.
Era costume, quando um regimento suisso partia para a guerra
por conta de qualquer nação estrangeira, levar comsigo, na
qualidade de capellão, o paroco da localidade a que o dito regimento
pertencia; e alguns d’esses capellães, verificando que
este serviço mercenario tendia a desmoralizar o exercito, faziam
todo o possivel, no seu regresso á patria, para que esta perniciosa
pratica fosse abolida.

Ulrico Zwinglio.—Um dos mais famosos d’estes patriotas
foi Ulrico Zwinglio, paroco de Glarus, e que mais tarde veiu
a ser o Reformador da Suissa.

Zwinglio nasceu em 1 de Janeiro de 1484, em Wildhaus, no
Toggenburgo, pequena região montanhosa, cuja altitude era tal
que não produzia arvores de fructo, sendo tambem impossivel
cortal-a de estradas. O pae d’elle era o chefe, ou magistrado, da
communa, e um dos seus tios era o deão de Wesen.

O pae resolvera destinal-o á carreira ecclesiastica, e como,
em vista da sua desafogada situação, estava no caso de proporcionar
ao filho uma boa educação, mandou-o estudar em Basiléa
e em Berne, de onde passou para a grande universidade de
Vienna. Ahi seguiu elle com grande brilho os estudos classicos,
enchendo-se de enthusiasmo pela nova instrucção que a Italia
estava ministrando á Allemanha e á França, e sentindo orgulho
em pertencer á classe dos humanistas. De Vienna voltou para
Basiléa, e estudou theologia com Thomaz Wyttenbach, um de
aquelles theologos liberaes que reprovavam abertamente as indulgencias,
sobre o fundamento de que Christo resgatou, com
a Sua morte, os peccados de todos os homens.

Foi pensando no seu velho professor que Zwinglio disse,
muitos annos depois: «Devemos ter consideração por Martinho
Luthero; mas o que é certo é que aquillo que temos em commum
com elle já o conheciamos muito antes de ouvir fallar no
seu nome».

Recebeu o seu grau de Mestre de Artes em 1506, e em
seguida foi nomeado cura da pequena paroquia de Glarus. Viveu
ahi dez annos, lendo e estudando os auctores classicos latinos,
e em especial Cicero, Seneca e Horacio; começou tambem a
aprender grego com muito afan, e a esse respeito escreveu a
um dos seus amigos: «Só se assim fôr da vontade de Deus é
que eu deixarei de me iniciar no grego; não o faço para adquirir
fama, mas para ter mais profundo conhecimento das Escripturas
Sagradas.» Os seus livros favoritos do Novo Testamento
eram, diz-se, as Epistolas de S. Paulo. Copiou-as com as suas
proprias mãos de mais de um manuscripto, e sabia-as, por fim,
de cór. Os seus estudos biblicos impelliram-n’o a declarar que o
unico meio de chegar ás verdadeiras doutrinas era prestar ouvidos
á exposição que a Biblia fazia de si propria, e que o papado
havia feito com que a egreja se corrompesse. Era este o
seu modo de pensar em Glarus, quando Luthero era ainda um
dedicado filho da egreja medieval, torturando-se com jejuns e
flagellações.

Em 1516 foi transferido para a paroquia de Einsiedeln, onde
havia uma abbadia que era, e ainda é, o santuario de uma celebre
imagem da Virgem, a que se attribuiam muitos milagres.
As multidões vinham em peregrinação a esta localidade, e
Zwinglio sentia crescer a sua indignação perante a idolatria e
superstição de aquella gente, e perante o embuste e sacrilegio
do abbade e dos padres que estavam sob as suas ordens. Começou
a fazer prégações aos peregrinos, mostrando-lhes a loucura
e o peccado de dar culto ás imagens e aos santos. N’um dos
seus sermões proferiu o seguinte: «Na hora da vossa morte
clamae só por Jesus Christo, que vos comprou com o Seu sangue,
e que é o unico Mediador entre Deus e os homens.» Estas
suas predicas produziram uma enorme excitação, e, tendo constado
em Roma, foi dada ordem ao legado do papa para reduzir
o prégador ao silencio, offerecendo-lhe uma promoção na egreja.
Elle recusou todos os offerecimentos de melhoria de situação
que o dito legado lhe fez, mas quando o conselho dos cidadãos
de Zurich lhe pediu, em 1519, para ir para lá como pastor,
acceitou muito gostosamente, e não tardou em ter uma grande
influencia n’aquella importante cidade e capital de cantão.

Pouco depois de elle se installar em Zurich, um vendedor
ambulante de indulgencias, Bernardo Samson, appareceu a offerecer
ao povo o artigo do seu commercio. Zwinglio protestou
contra o seu procedimento, e conseguiu que as auctoridades o
pozessem fóra. Começou tambem a fazer uma serie de conferencias
sobre o Novo Testamento, em que expoz as doutrinas
da graça e da justificação pela fé sómente. Estas conferencias
eram feitas na presença de centenares de pessoas, que ouviam
o Evangelho com agrado.

A Suissa tinha, em virtude de antigos tratados, provido de
infanteria o papa nas suas guerras com o imperador; a influencia
de Zwinglio, porém, era tão grande que em 1521 o cantão de
Zurich recusou alugar os seus soldados, como até ali tinha feito.
Esta patriotica resistencia a um infame trafico de sangue levantou
maior opposição do que todos os sermões prégados por
Zwinglio, e os clerigos papistas do cantão, assim como os bispos
das visinhas dioceses, empregaram todas as diligencias
para que a sua voz deixasse de ser ouvida. No anno anterior o
legado do papa tinha pedido á Dieta suissa que procurasse e
destruisse todos os livros lutheranos que haviam penetrado no
paiz, e a Dieta passou ordens n’esse sentido.

A junta da cidade de Zurich, influenciada por Zwinglio,
posto que obedecesse apparentemente á Dieta, intimou todos
os curas, pastores e prégadores a «prégarem os Santos Evangelhos
e as Epistolas em conformidade com o Espirito de Deus e
com as Sagradas Escripturas do Antigo e Novo Testamento.»
Esta intimação deu um impulso ao movimento evangelico, que
já havia principiado. Zwinglio publicou o seu tratado sobre o
jejum em 1522, e muitos habitantes de Zurich começaram logo,
durante a quaresma, a fazer uso das comidas prohibidas pela
egreja. Prégou contra o celibato clerical, e o povo applaudiu-o.
O papa, Adriano II, queria a todo o transe evitar uma questão
com os suissos, cujas tropas lhe eram tão uteis, e tentou dissuadir
Zwinglio por boas maneiras, nada conseguindo, porém.
Emquanto os legados percorriam leguas e leguas para lhe transmittirem
os lisongeiros recados de que eram portadores, escrevia
Zwinglio o seu Apologeticus, vigoroso ataque ás corrupções
da egreja.

O bispo de Constancia pediu aos habitantes de Zurich que
impozessem silencio ao reformador; Zwinglio solicitou d’elles
licença para uma discussão publica, e comprometteu-se a provar,
na presença de todos, que as suas opiniões se fundamentavam
na Biblia. A junta accedeu, e fixou, para essa discussão,
o dia 23 de Janeiro de 1523.

As theses de Zwinglio.—A fim de separar convenientemente
os assumptos a discutir, Zwinglio compoz uma lista de sessenta
theses, inscrevendo por sua ordem os pontos em que a sua doutrinação
differia da dos seus accusadores, constituindo o conjuncto
um bem elaborado resumo de theologia protestante. As
theses affirmavam, em poucas palavras, o seguinte:—Jesus
Christo, e só Elle, é o verdadeiro objecto do culto, e é só Elle a
quem se deve glorificar; e a unica coisa necessaria é abraçal-O
e abraçar o Seu Evangelho. Tudo quanto Roma apresenta para
intervir entre Christo e o Seu povo, ou para accrescentar ou
tirar alguma coisa do Evangelho, não passa, por consequencia,
de meras pretensões, com que insulta a Jesus Christo, nosso
unico Summo Sacerdote. Christo morreu na cruz, resgatando,
de uma vez para sempre, os peccados do Seu povo, e portanto
a missa, que se assevera continuar, ou repetir, esse sacrificio,
constitue uma falsidade, e a eucaristia é apenas uma ceremonia
commemorativa. Jesus Christo é o unico Mediador entre
Deus e o homem, e, assim, o culto dos santos é uma idolatria.
A Escriptura Sagrada não contém uma palavra ácerca do purgatorio,
e é coisa que não existe. Nada desagrada mais a Deus
do que a hypocrisia; segue-se, portanto, que tudo quanto
assume santidade aos olhos dos homens é loucura; e isto é uma
condemnação dos capuzes, dos symbolos, dos habitos e das tonsuras.—Por
similhante fórma, Zwinglio condemnou a ordenação,
a confissão auricular, a absolvição, o celibato clerical e todas as
ordenanças exclusivamente ecclesiasticas.

Ajuntou-se uma grande multidão de gente a ouvir a polemica,
e, na opinião dos assistentes, Zwinglio derrotou facilmente
os seus antagonistas.



Esta polemica foi seguida por outra, em 1523, e por uma
terceira, em 1524, e resultou das tres que o cantão de Zurich
e os seus magistrados se pozeram inteiramente ao lado de
Zwinglio.

A Reforma em Zurich.—Ficou resolvida, em Zurich, uma reforma
do culto e de todo o systema ecclesiastico. Declarou-se
que a missa não era tal um sacrificio; que não se devia venerar
as imagens; que a Ceia do Senhor era uma simples commemoração
da morte de Christo; que se devia ministrar o calix
aos seculares; e que todo o serviço religioso devia ser feito na
lingua corrente do povo. A procissão de Corpus Christi foi abolida,
e deixaram de ser pagas a extrema-uncção e a confissão.
Em 1524, Leão Judæus, amigo de Zwinglio, começou a traduzir
o Velho Testamento, e antes de decorridos dez annos tinha a
Suissa cinco versões da Biblia.

Em Zurich havia uma cathedral, com deão e capitulo, sendo
todas as suas despezas custeadas com o rendimento de vastas
propriedades. Os conegos, reunidos em capitulo, desistiram dos
seus beneficios. Uma parte do dinheiro foi destinada ao sustento
dos ministros da cidade, e o resto ficou constituindo um fundo de
instrucção. Era com este fundo que a assembléa de Zurich, seguindo
o conselho de Zwinglio, pagava ao professorado das escolas.
Foi tambem resolvido que se solicitasse em todos os conventos,
tanto de frades como de freiras, uma renuncia de bens em
beneficio da instrucção, e em muitos d’esses estabelecimentos
assim se fez, sob a condição de ficar garantida a sua subsistencia
emquanto vivessem.

A unica coisa que contrariou esta reformação foi a vinda,
do norte da Allemanha, de uns certos fanaticos anabaptistas.
Os discipulos de Thomaz Münzer não tardaram em causar perturbações.
Conseguiram, com a sua prégação, agregar a si
alguns adherentes de entre a população de Zurich. As suas doutrinas
eram muito extravagantes. Diziam que todos os crentes,
constituindo um sacerdocio espiritual, eram especialmente ensinados
de Deus e não precisavam de leis que não fossem as que
os seus corações e consciencias lhes dictassem. E, para se mostrarem
coherentes, queimaram as suas Biblias em publico. Tinham
idéas singularissimas. Como Christo tivesse dito que os
Seus discipulos se deviam tornar como creancinhas, os enthusiastas
anabaptistas, tomando esse preceito á letra, brincavam com
bonecos nas ruas de Zurich, e faziam outras coisas egualmente
absurdas. O enthusiasmo converteu-se por fim n’uma especie
de loucura, de que resultou haver sangue derramado. O conselho
tolerou durante bastante tempo as suas manias, mas viu-se
por fim obrigado a mandal-os retirar, proseguindo depois a obra
da reforma com a mesma tranquillidade como anteriormente.



A Reforma estendeu-se aos cantões circumvisinhos, taes
como Basiléa, Berne, Schaffhausen e Appenzell.

Basiléa era a séde de uma famosa universidade, muito frequentada
pelos sabios; Erasmo fazia d’ella o seu quartel general.
Era tambem o centro da industria do papel, e a maquina de
impressão de Froben deu-lhe uma grande celebridade. Era muito
visitada pelos artistas, e n’ella habitou o grande Holbein durante
o periodo tumultuoso da Reforma. Muitos dos lettrados
que n’ella residiam estavam sob a influencia de Wyttenbach,
professor de Zwinglio, e achavam-se predispostos para acolher
benevolamente as novas doutrinas. Capito, o futuro reformador
de Strasburgo, Polyhistor, o eminente hebraista e celebre physico,
Œcolampadius, o sabio de Reuchlin e futuro companheiro
de Zwinglio, e Farel, joven francez natural do Delphinado, que
tanto insistiu mais tarde com Calvino para que não deixasse
de ser o campeão da Reforma, eram, todos elles, habitantes de
Basiléa.

A polemica de Zurich estimulou alguns d’elles, e Œcolampadius
e Farel começaram a prégar contra a superstição.

Berne, a mais aristocratica das pequenas republicas suissas,
fez-se tambem representar na polemica de Zurich, e dentro em
pouco a Reforma começou a palpitar no meio dos cidadãos que
a compunham. O conselho foi instigado a annunciar que na cidade
só seria prégado o Evangelho puro, e tres prégadores, Kolb,
Haller e Sebastião Meyer, aproveitaram a permissão para fallarem
contra a missa e contra as ceremonias papistas.

Uma lucta similhante teve logar em quasi todos os outros
cantões, durante a qual a Reforma foi, ainda que lentamente,
ganhando sempre terreno, e por fim a Suissa ficou dividida em
duas partes pela questão religiosa.

Os cantões florestaes foram os unicos que se conservaram
aferrados ás suas antigas tradições, constituindo um centro de
opposição a toda e qualquer mudança em materia de religião.
Quando a Reforma começou a mostrar um indiscutivel progresso,
não só em Zurich como nos outros cantões, e Berne e
Basiléa a haviam adoptado por completo, produziu-se uma tal
exacerbação entre os estados catholicos romanos e os estados
protestantes que a guerra parecia inevitavel. Em 1529 estava,
em ambos os lados, tudo preparado para a lucta, e Zwinglio alimentava
a esperança de que tudo se liquidasse rapidamente e
de uma maneira decisiva. Ao primeiro recontro, porém, não se
poude dar o nome de batalha, e os cantões florestaes, sem terem
combatido, assignaram o Tratado de Cappel em 1529, cuja clausula
principal era esta: «Como a palavra de Deus e a fé não
são coisas em que seja licito usar de compulsão, ambos os partidos
ficam com a liberdade de observar o que entenderem ser
justo, e tanto nas provincias communs como nos territorios independentes
as congregações determinarão se a missa e outras
usanças devem ser conservadas ou abolidas.»

Este tratado não foi rigorosamente observado por nenhum
dos partidos, e deu logar a novas contendas, que terminaram
com a vinda subita dos Cantões Florestaes sobre Zurich, cujo
exercito derrotaram, ficando Zwinglio morto. Esta victoria não
deu um grande avanço á causa romanista. O segundo Tratado
de Cappel contém quasi as mesmas disposições que o primeiro,
e o resultado foi que, tanto na Suissa como na Allemanha, cada
estado ficou com a liberdade de escolher a sua religião.

Caracteristicos da Reforma de Zwinglio.—Com a morte de Zwinglio
termina a primeira phase da Reforma suissa, e, antes de elle
morrer, a conferencia de Marburgo, assim como a antipathia de
Luthero por uma constituição popular na egreja, mostrou claramente
que na Reforma tinha de haver dois movimentos distinctos,
que jámais se poderia unificar. Esta falta de união foi
causa de um grande prejuizo, e as culpas não devem ser atiradas
para cima de Zwinglio, mas sim para cima de Luthero. Ambos
tinham o mesmo fim em vista; ambos criam nos mesmos
principios evangelicos; as suas divergencias eram insignificantes,
em comparação de tudo aquillo em que concordavam. O
feitio caracteristico da Reforma de Zwinglio, porém, torna-se
muito mais manifesto na sua ultima fórma sob Calvino, e é referindo-nos
a esse periodo que a vamos comparar com o movimento
lutherano.

Zwinglio e os que com elle cooperaram na obra da reforma
fizeram muito pouco no sentido de resolver uma questão que
em breve tomou na egreja reformada uma importancia capital:
a maneira como a egreja tinha de ser governada. Para elle era
um ponto indiscutivel a necessidade de ter sempre presente no
espirito de todos que não havia ordem ou classe alguma de homens
que podessem ser chamados espirituaes, simplesmente
pelo facto de exercerem certas funcções. O que elle desejava
era que todos se compenetrassem do sacerdocio espiritual de
todos os crentes, ministros ou leigos. Mostrou tambem que era
dever de todos os magistrados administrar em nome de Christo
e obedecer ás Suas leis. D’estas inteiramente boas e verdadeiras
idéas passou a perfilhar a opinião de que na egreja não devia
haver um governo separado do que estivesse á testa dos negocios
civis da republica. N’essa conformidade, todos os regulamentos
respectivos ao culto publico, ás doutrinas e á disciplina da
egreja foram feitos, no tempo de Zwinglio, pelo Conselho de
Zurich, que era, n’aquelle estado, o supremo poder civil. Esta
sua idéa, mesmo durante a vida d’elle, apresentou muitos inconvenientes,
sendo um dos mais manifestos a ligação que se
formou entre a Reforma protestante e certas emprezas puramente
politicas. Zwinglio entendia que as nações modernas deviam
ter, como o antigo reino de Israel, governos theocraticos.
Se as idéas de Zwinglio tivessem continuado a prevalecer, não
é provavel que a Reforma suissa tivesse exercido o poder que
exerceu para além das fronteiras da republica; posto que, sob
a influencia directa de Zwinglio, se adaptassem facilmente a
um pequeno estado como o de Zurich, não se podiam ter applicado
a outros maiores, e de maneira alguma convinham a uma
pequena egreja protestante que tivesse de luctar pela sua existencia
contra um governo secular que lhe fosse hostil.





CAPITULO II

A REFORMA EM GENEBRA SOB CALVINO


Genebra perante a Reforma, pag. 67.—Farel em Genebra, pag. 68.—A mocidade
de Calvino, pag. 69.—Institutos da Religião Christã, pag. 71.—Calvino
em Genebra, pag. 73.—A sua expulsão, pag. 75.—Genebra não pode passar
sem elle, pag. 76.—As Ordenanças ecclesiasticas, pag. 77.—Em que differem
dos Institutos pag. 79.—O seu effeito sobre uma reforma de costumes, pag.
81.—A morte de Calvino, pag. 82.—Succede-lhe Beza, pag. 83.—A influencia
de Calvino sobre a theologia da Reforma, pag. 83.—A Confissão de
Zurich, pag. 84.



Genebra perante a Reforma.—Depois da morte de Zwinglio
e da segunda Paz de Cappel, em 1531, os incidentes mais notaveis
da Reforma suissa localisaram-se n’uma cidade que estava
quasi desligada da confederação.

Genebra era, desde o seculo doze, a séde de um bispado, e
os seus bispos tinham, como muitos outros do Imperio Allemão,
jurisdicção sobre os negocios civis. Os duques de Saboya reivindicavam
tambem os seus direitos sobre a cidade, e os dois
partidos, o do bispo e o do duque, andavam quasi constantemente
em guerra.

Durante o seculo quinze a população da cidade foi adquirindo
gradualmente o direito de se governar a si propria, podendo,
por fim, eleger um conselho constituido pelos seus concidadãos.
Em 1513 o papa Leão X poz á testa da diocese um
bispo que pertencia á casa de Saboya, e d’este modo os dois
partidos oppostos fundiram-se n’um só. Temos, pois, que no
principio da Reforma estavam em frente uma da outra, em Genebra,
duas facções rivaes: a dos saboyannos e a dos habitantes da
cidade. Um dos partidos trabalhava para que a cidade ficasse
por completo sob o dominio da casa de Saboya; o outro pretendia
tornal-a uma republica livre, como os cantões da Suissa, e
para conseguirem o fim que tinham em vista contrairam uma
alliança com Berne e com Freiburgo. Os saboyannos, que com
os seus modos atrevidos e licenciosos se haviam tornado muito
mal vistos pela pacifica população, eram conhecidos pelo nome
de «mamelukos», ao passo que os do partido republicano eram
cognominados «Eidgenossen», isto é, confederados. Este ultimo
nome desperta algum interesse, por ser provavelmente d’elle
que se originou o nome do grande partido protestante francez,
os huguenotes.

A erudição do periodo da Renascença havia penetrado na
cidade, assim como a devassidão italiana. O partido aristocratico
tinha-se tornado notorio pela sua má vida. O palacio do
bispo e o castello do duque de Saboya eram theatro dos mais
impudentes excessos, e estes maus exemplos tinham corrompido
muito a gente da cidade. O clero seguia o exemplo do seu
superior, e consta que havia apenas uma casa religiosa, o convento
das freiras franciscanas, em que se observava uma certa
pureza de vida. Os republicanos não eram isentos dos vicios
que deshonravam os seus adversarios; o seu desejo de liberdade
era muitas vezes um desejo de licença, e o seu enthusiasmo
republicano tinha em muitos casos uma origem pagã. Eram filhos
da Renascença, e possuiam todos os defeitos d’esse estranho
movimento. A cidade estava cheia de scepticismo, licenciosidade
e superstição. As indulgencias do papa tiveram sempre
muito boa venda em Genebra.

Farel em Genebra.—Estavam as coisas n’este pé quando,
em 1532, veiu residir para Genebra, começando a prégar violentos
e impetuosos sermões contra o «anti-christo romano» e a
idolatria e superstições da egreja romanista, um joven francez,
Guilherme Farel, que fôra um dos reformadores de Berne. As
suas predicas produziram um grande alvoroço; os partidarios
do bispo denunciaram-n’o, e os burguezes tinham a seu respeito
opiniões desencontradas.

Em 1525 os «eidgenossen» estavam definitivamente alliados
a Berne e a Freiburgo. Berne era protestante, e havia enviado
Farel a Genebra; Freiburgo era romanista, e havia encarregado
algumas pessoas de instarem com os burguezes para que pozessem
fóra da cidade o impetuoso orador. Elles pensaram muito
no caso, e por fim pediram a Farel que se retirasse. Este assim
fez. O conselho resolveu depois manter a alliança com Berne,
que era o cantão mais forte, e dar uma das egrejas á gente de
Berne, para celebrarem n’ella o culto protestante. Farel voltou
para Genebra, e foi nomeado pastor d’essa egreja. O povo vinha
em grandes multidões ouvil-o prégar, e a Reforma foi avançando.

O duque de Saboya e o cantão de Freiburgo fizeram causa
commum contra Genebra, atacaram-n’a, e foram repellidos. O
Conselho declarou abolida a diocese, concedeu a Farel plena
liberdade para prégar, e os seus sermões sobre liberdade civil
e religiosa accenderam o enthusiasmo do povo. Em 1535 teve
logar, por ordem do conselho, uma assembléa publica, em que
Farel e tres companheiros seus desafiaram todos os presentes,
como os cavalleiros faziam nos torneios, para discutirem com
elles os pontos sobre theologia e moral que estavam em debate
entre a egreja de Roma e os reformadores.

O povo de Genebra, impetuoso e desordenado, que não sabia
conter-se, nem comprehendia que as coisas tinham de ser
feitas devagar e com a devida legalidade, precipitou-se, depois
da polemica, para as egrejas, destruiu as reliquias, derrubou as
imagens, rasgou os paramentos, e commetteu muitos outros
actos de violencia. Em 27 de agosto o conselho declarou abolido
o catholicismo romano, e ordenou a todos os cidadãos que
adoptassem a religião reformada. A conversão forçada de uma
cidade inteira, por mandado do conselho municipal, suprema
auctoridade civil, não poderia, decerto, melhorar o caracter do
povo. Havia, sem duvida, muita gente sobre quem a prégação
de Farel produzira bom effeito, mas o Evangelho não pode conquistar
os corações quando é imposto d’aquella fórma. O estado
moral da cidade era tão mau como no tempo do bispo, e tudo
indicava uma mudança para peior. Uns certos enthusiastas devassos
começaram a apregoar doutrinas falsas e immoraes ácerca
da natureza da liberdade christã. Parecia não haver meio de suster
o povo. Farel tinha esgotado todos os recursos da sua intelligencia.
Por fim teve mão n’um moço estudante francez que,
quasi accidentalmente, se encontrava na cidade, e supplicou-lhe
que se conservasse junto d’elle e o auxiliasse. Esse moço estudante
era João Calvino, e aquella visita casual foi o inicio da
obra de Calvino em Genebra, tão importante para todas as egrejas
reformadas da Europa.

A mocidade de Calvino.—João Calvino, ou Chauvin, nasceu
em Noyon, na Picardia, em 10 de Julho de 1509. Era, portanto,
uma creança quando Luthero e Zwinglio começaram a atacar a
egreja romanista, e pode-se dizer que pertence á segunda geração
da Reforma. O pae exercia um cargo publico em Noyon,
e era, além d’isso, secretario do bispo; a mãe, uma senhora muito
religiosa, chamava-se Joanna Le Franc de Cambrai. As relações
que o pae mantinha com as familias nobres da região e com
o bispo habilitaram-n’o a dar ao filho a melhor educação que
n’aquelle tempo era possivel adquirir-se. O rapaz foi creado com
os filhos da nobre familia de Mommor, e havia-lhe sido destinada,
desde os primeiros annos, a carreira ecclesiastica.

Quando o joven Calvino contava apenas treze annos, o pae
obteve para elle a apresentação para um beneficio ecclesiastico,
e mandou-o para a universidade de Paris. Foi primeiro para o
Collegio de La Marche, onde teve por professor o celebre Mathurino
Corderier,[1] e em seguida para o Collegio Montaigu, que
mais tarde recebeu um outro alumno que egualmente se celebrizou,
Ignacio de Loyola.

Consta que o joven Calvino era pouco sociavel, e que os
seus condiscipulos lhe pozeram a alcunha de «caso accusativo»,
pelo motivo de estar sempre a queixar-se d’este ou de aquelle.
Quando elle tinha dezoito annos, o pae obteve-lhe outro beneficio,
e, para receber o respectivo estipendio, teve de sujeitar-se
á tonsura, sendo esta a unica coisa que elle teve em commum
com os padres da egreja de Roma. Não chegou a ordenar-se,
nem fez voto de celibato.

Em 1528 o pae teve uma desintelligencia com o bispo, e resolveu
que o filho, em vez de padre, fosse advogado, mandando-o,
com esse intuito, estudar jurisprudencia em Orleans. O mancebo
obedeceu; tornou-se um applicado estudante de direito, posto
que similhantes estudos não fossem do seu gosto; e, trabalhando
de dia e de noite, conseguiu cursar com egual exito tanto aquella
faculdade como a de theologia. Alcançou fama de ser o estudante
mais distincto do seu tempo, e era voz corrente que com
as suas aptidões podia aspirar á mais elevada posição na carreira
juridica.

Com a morte do pae, em 1531, Calvino adquiriu a liberdade
para seguir a vida que mais lhe agradasse. Abandonou os estudos
de direito, voltou, em 1532, para Paris, e aggregou-se socegadamente
á pequena communidade de protestantes que costumavam
reunir-se n’essa cidade para lerem e estudarem as
Escripturas, e para fazerem oração. Elle não nos diz porque deu
esse passo. Fêl-o tão naturalmente que com certeza já havia
muito que andava pensando no caso. Calvino fugia sempre de
fallar no que se tinha passado com elle sob o ponto de vista religioso.
Era, a este respeito, muito differente de Luthero. Este
contava a sua historia com a maxima franqueza, a todos expunha
as suas duvidas, os seus temores, a sua fé. Cada um tinha
a sua natureza especial. Só uma vez é que Calvino tirou de cima
de si o véu com que se cobria. No prefacio ao assombroso Commentario
ao Livro dos Psalmos diz-nos que Deus o attraiu a Si
mediante uma «subita conversão». Devia ter acontecido isso
quando Calvino estava em Orleans. Desde esse momento renunciou
a uma brilhante carreira, não quiz acceitar mais os proventos
ecclesiasticos, e ajuntou-se á pequena communidade
evangelica de Paris, disposto a partilhar os perigos que ella
corresse.

Entregou-se a uma tranquilla vida litteraria, e já tinha começado
a publicar algumas obras, quando teve de fugir de Paris
a toda a pressa, para não ser preso por causa da sua religião.
Foi para Strasburgo, onde travou conhecimento com o reformador
Martinho Bucer, e de ahi para Basiléa e varios outros pontos,
levando uma vida de estudante nomada.



[1] Corderier, Corderius, ou Cordery era, ha cincoenta annos, um nome bem
conhecido nas escolas paroquiaes da Escocia, onde se fazia uso dos seus exercicios
em todas as aulas de latim. Converteu-se á fé reformada mediante o seu
famoso discipulo, e fez tudo quanto estava ao seu alcance para espalhar as doutrinas
evangelicas, utilisando para esse fim as phrases que nos seus exercicios
deviam ser traduzidas em latim. Na edição que publicou pouco depois da sua
conversão, as referidas phrases eram breves exposições das verdades evangelicas,
ou energicos, ainda que laconicos, ataques ás superstições romanistas. Seguiu
Calvino para Genebra, e falleceu ahi aos 88 annos.





Os Institutos da Religião Christã.—Na primavera de 1536 publicou
em Basiléa a primeira edição dos seus Institutos da Religião
Christã. A obra estava escripta em latim, e foi depois traduzida
em francez, para uso, como elle proprio disse, dos seus
compatriotas. A primeira edição era mais pequena, e a todos os
respeitos inferior, ás edições revistas de 1539 e 1559; mas como
producção de um rapaz de vinte e seis annos, que era a edade
que Calvino tinha quando a publicou, não tem talvez rival.
Grangeou para o seu auctor o titulo de «Aristoteles da Reforma»,
e, mais do que qualquer outro trabalho theologico, influiu
nas idéas e amoldou o caracter da Reforma Protestante.

Calvino diz-nos, no seu prefacio, que escreveu este livro
com um duplo fim. Quiz, com elle, «preparar os estudantes de
theologia para a leitura da Palavra divina, fornecendo-lhes uma
facil introducção, e habilitando-os a vencer todos os embaraços».
Mas tinha tambem em vista justificar o ensino dos reformadores
e desfazer as calumnias dos seus inimigos, que haviam
instado com o rei de França para que os perseguisse, e os expulsasse
de França. Tinha a seguinte dedicatoria: «A Sua Christianissima
Magestade, Francisco, rei de França, e seu soberano,
João Calvino deseja paz e salvação em Christo». E ajuntava: «Exponho-vos
a minha confissão, para que conheçaes a natureza
d’essa doutrina que tem provocado uma tão ilimitada raiva a
esses desvairados que estão agora, por meio do fogo e da espada,
pondo o vosso reino em desasocego. Pois não tenho receio
algum de confessar que este tratado contém um summario d’essa
mesma doutrina que, segundo os clamores d’elles, merece ser
castigada com prisão, desterro, proscripção e fogueira, e exterminada
da superficie da terra».

Quiz, de um modo preciso, e com toda a brandura, mostrar
o que os protestantes queriam, e fêl-o tão habilmente que incitou
logo á comparação d’essas crenças com o ensino da egreja
medieval. Luthero fez grande ostentação do Credo dos Apostolos,
e nunca se cançava de dizer que elle e os seus correligionarios
acceitavam aquella antiga e venerada summula da fé christã,
e que, portanto, os protestantes pertenciam á Egreja Catholica
de Christo. Calvino reivindicou o mesmo; mas não ficou por
ahi: mostrou que aquella asserção era verdadeira, ainda mesmo
quando se descesse aos mais pequenos detalhes, e que, postos
á prova do Credo dos Apostolos, os protestantes eram catholicos
mais genuinos do que os romanistas.

Para ver claramente o que Calvino tinha na idéa com a
publicação dos seus Institutos é necessario lembrar o que era o
Credo dos Apostolos. Nosso Senhor, antes da Sua ascensão,
disse aos Seus discipulos que fossem a todas as nações, baptizando-as
em nome do Pae, do Filho e do Espirito Santo; e assim
os pastores christãos da era apostolica e post-apostolica, quando
recebiam na Egreja as pessoas que se convertiam, exigiam d’ellas
que fizessem a seguinte profissão de fé: «Creio em Deus Pae, e
em Seu Filho Jesus Christo, e no Espirito Santo, sendo esta a
mais antiga e mais simples formula do Credo. Depois accrescentou-se-lhe
mais estas palavras: e na Santa Egreja Catholica.
Estas quatro orações eram proferidas por todos os neophytos
por occasião do baptismo. O Credo dos Apostolos e todos os
outros credos primitivos são simplesmente desenvolvimentos
d’essas quatro phrases; e os primeiros livros theologicos que
explicavam todos os pontos referentes á doutrina christã eram
exposições do Credo, assim como o Credo era, por seu turno,
uma exposição da confissão baptismal. Isto mostra-nos, entre
outras coisas, que a verdadeira theologia nasceu da simples
expressão de uma confiança em Deus acompanhada de adoração.

Os Institutos de Calvino são, na realidade, uma exposição
do Credo, e dividem-se em quatro partes, cada uma d’ellas explicando
uma porção do Credo. A primeira parte falla de Deus
o Creador, ou, como o Credo diz: «Deus, Pae Omnipotente,
Creador do céu e da terra»; a segunda parte de Deus Filho, o
Redemptor, e da Sua redempção; a terceira parte, de Deus
Espirito Santo e dos Seus meios de graça; e a quarta, da Egreja
Catholica, e da sua natureza e distinctivos.

A disposição, pois, que elle deu á sua obra, seguindo passo
a passo o Credo dos Apostolos, mostra que Calvino mantinha
ácerca da Reforma aquella mesma opinião que Luthero diligenciou
expôr nitidamente no seu tratado sobre o Captiveiro Babylonico
da Egreja de Deus. Nunca lhe acudiu á mente que estivesse
contribuindo para a fundação de uma nova egreja, ou que
estivesse elaborando um novo credo, ou escrevendo uma nova
theologia. Não cria que os protestantes fossem homens que
mantivessem opiniões originaes, até então desconhecidas. A
theologia da Reforma era a velha theologia da Egreja de Christo,
e as opiniões dos protestantes eram convicções da verdade que
se baseiavam na Palavra de Deus, e que, conforme constava da
historia da Christandade, haviam sido partilhadas por todo o
povo religioso. A theologia em que elle cria e que elle ensinava
era a velha theologia dos primitivos credos, exposta com toda
a clareza, e despojada das supersticiosas e falsas noções que
pelos pensadores medievaes haviam sido copiadas dos ritos e
philosophia do paganismo. A Reforma, dizia-se nos Institutos,
não engendra opiniões novas, trata apenas de desmascarar as
falsidades e apresentar, em toda a sua pureza, as verdades antigas.

Calvino em Genebra.—A publicação dos Institutos fez com
que Calvino se tornasse bem conhecido dos primeiros vultos
da Reforma; e quando, nas suas peregrinações, deu comsigo
em Genebra, tencionando passar ali a noite e abalar em seguida,
Farel pediu-lhe que ficasse ali com elle e o auxiliasse
nas difficuldades em que se encontrava. Calvino não queria de
fórma alguma abandonar aquella sua vida de estudante, mas ao
mesmo tempo reconhecia que era um dever para elle deitar
mãos ao trabalho que podia executar em Genebra, e por fim resolveu
ficar na companhia de Farel.

Diz elle no prefacio ao seu Commentario sobre o Livro dos
Psalmos: «Como o caminho mais direito para Strasburgo, para
onde tencionava retirar-me, estava impedido por causa da guerra,
tinha resolvido passar rapidamente por Genebra, demorando-me
na cidade uma noite apenas.... Sabedor d’isto, Farel, que
trabalhava com extraordinario zelo para que o Evangelho progredisse,
empregou logo os maiores esforços para me deter.
E, depois de lhe ter dito que toda a minha ambição era poder
entregar-me socegadamente aos meus estudos, não me encontrando,
portanto, predisposto para qualquer outro encargo,
elle, perdida a esperança de conseguir qualquer coisa por meio
de rogos, começou com imprecações, invocando a maldição de
Deus sobre os estudos que eu desejava fazer com toda a tranquilidade,
se eu me retirasse, deixando de prestar o meu concurso
n’uma occasião de aquellas em que era tão necessario.
Ouvindo estas suas palavras, senti-me tão atterrorisado que desisti
da viagem que projectava.»

Calvino tinha vinte e sete annos e Farel quarenta e sete,
quando começaram a trabalhar juntos em Genebra, e, não obstante
a differença das edades, tornaram-se amicissimos um do
outro. «Tinhamos um coração e uma alma», diz Calvino. Farel
apresentou-o aos conselheiros da cidade. Principiou a sua obra
fazendo conferencias na cathedral, e immediatamente se reconheceu
que a sua palavra era attrahente e efficaz. A junta nomeou-o
pastor, e, de collaboração com Farel, metteu hombros á
grave tarefa de organizar a Reforma. Somos informados de que
elle redigiu os artigos de fé e os regulamentos para o governo
da Egreja, tendo antes d’isso, isto é, pouco depois da sua chegada
a Genebra, escripto um catecismo para a infancia. A obra
dos reformadores foi approvada pelo conselho da cidade, e esta,
pelo que dizia respeito a todos os seus aspectos exteriores,
adoptou por completo a religião reformada.



Farel sabia, porém, havia muito, e Calvino em breve o reconheceu
tambem, que o de que Genebra necessitava era uma
reforma moral. A cidade era o mais que podia ser de dissoluta,
e havia muito tempo que permanecia n’aquelle estado. Os que
durante muitas gerações tinham estado á testa dos negocios
publicos conheciam esse facto, e tinham promulgado leis contra
o viver licencioso. Entre os arquivos de Genebra relativos ao
principio do seculo dezeseis, e ainda entre alguns do seculo
quinze, apparecem leis sumptuarias contra o jogo, a embriaguez,
as mascaradas, as danças e o luxo no vestuario; e, examinando
os documentos judiciaes, encontram-se referencias a condemnações
por infracções d’essas leis, commettidas muito antes de
Calvino ter fixado lá a sua residencia.

Isto tem sido esquecido pelos historiadores quando accusam
Calvino de ter tentado reformar o povo, mediante, como nós diriamos,
leis votadas no parlamento. Calvino não fez essas
leis, nem ha evidencia de elle as considerar muito importantes.
Era, porém, de opinião, que sustentou sempre com toda a
firmeza, de que ás pessoas que tinham uma vida immoral, cujas
acções e linguagem não estavam em harmonia com a sua profissão
christã, não se devia permittir que participassem da solemne
instituição da Ceia do Senhor, e esse seu modo de vêr
não tardou em indispôl-o com os habitantes de Genebra.

Ao cabo de muitas admoestações, os reformadores resolveram,
por fim, exercer a disciplina ecclesiastica, afastando solemnemente
da Mesa do Senhor os commungantes indignos. Os
magistrados, que estavam sempre promptos a promulgar leis
restrictivas do vicio, e até mesmo do viver faustoso, não quizeram
consentir em que se pozesse em execução esta ordem de
quem tinha a superintendencia na Egreja, e, ainda mais, o pulpito
ficou de ahi em deante vedado a Calvino e a Farel. Estes
não se submetteram, e no domingo de Pascoa de 1538 prégaram
a uma multidão excitada e armada, recusando administrar
á congregação a Ceia do Senhor, para evitar que esta fosse profanada.

No dia seguinte a junta da cidade reuniu-se para apreciar
a conducta de Calvino e Farel. Os reformadores foram accusados
de pretender usurpar o poder mediante os seus regulamentos
ecclesiasticos, entre os quaes figuravam o da abolição de todos
os dias santos, excepto o domingo, e o do desuso da pia
baptismal e do pão asmo na Ceia do Senhor.

Estas accusações eram, evidentemente, meros pretextos,
pois que o proprio Calvino havia declarado que lhe era quasi indifferente
que as coisas que atraz mencionamos fossem ou não
postas em pratica. O que os realmente predispunha contra Calvino
e Farel era a supposição em que estavam de que elles pretendiam
estabelecer um novo papado; os magistrados desejavam
conservar nas suas mãos, não só a administração civil como
a disciplina da Egreja. O resultado de tudo isto foi Calvino e
Farel serem expulsos da cidade, não pelos papistas, mas por
aquelles que até ali tinham contribuido para o avanço da Reforma.

O facto d’este conflicto entre os reformadores e os genebrenses
ter ocorrido logo no principio da vida publica de Calvino
revela uma grande differença entre os dois ramos da Reforma,
o reformado, ou calvinista, e o lutherano. Calvino mostrou ter,
desde o inicio da sua carreira, noções muito claras ácerca da
disciplina da Egreja e do direito que a communidade christã
tinha de se governar a si propria em assumptos espirituaes e
do direito dos que estavam em auctoridade na Egreja tinham de
excluir dos privilegios a todos aquelles que fossem indignos de
participar d’elles. Luthero e Melanchthon tinham as mesmas
idéas, mas não as pozeram em pratica. Luthero não modificou
o modo como a superintendencia era exercida, limitando-se a
transferil-a das mãos dos bispos para as das auctoridades civis;
e o effeito pratico, posto que não premeditado, d’isto foi ficarem
sendo os magistrados os que arbitravam se esta ou aquella pessoa
devia ou não approximar-se da mesa do Senhor. Calvino,
por outro lado, viu logo desde o principio que a Egreja, para ter
uma existencia visivel, e conservar-se distincta do Estado, devia
ter o direito de declarar quaes as pessoas que estavam no caso
de ser admittidas como membros da Egreja e partilhar todos os
privilegios da mesma, e ter a auctoridade para censurar os aggravos
espirituaes e punil-os mediante a perda dos sacramentos.

Não consta que Calvino pedisse em tempo algum outra
coisa além de que a disciplina da Egreja fosse exercida pela
propria Egreja, representada pelos seus officiaes. Calvino, logo
no começo da sua carreira, proclamou a independencia da Egreja
em assumptos espirituaes, taes como a admissão á mesa do
Senhor e a exclusão d’ella.

Calvino é expulso de Genebra.—Expulso de Genebra, Calvino
foi para Basiléa, e d’ahi para Strasburgo, onde permaneceu tranquillamente
tres annos, ministrando a uma numerosa congregação
de refugiados francezes, e occupando-se com trabalhos litterarios.
Strasburgo tinha sido um logar intermediario entre a
Allemanha e a Suissa, e Calvino travou ahi conhecimento com
muitos theologos allemães. Contraiu uma intima amizade com
Melanchthon, e encontrou-se com elle e com outros reformadores
allemães nas conferencias religiosas que se realizaram em
Francfort, Worms e Regensburgo. Em Setembro de 1540 casou
com Idelette de Bure, viuva de João Storder. Idelette era uma
senhora muito temente a Deus e muito instruida, e teve, do seu
casamento com Calvino, tres filhos, que morreram todos na infancia.
Calvino não se refere muito, na sua correspondencia, á
sua vida domestica, mas as cartas que escreveu a alguns amigos
muito intimos ácerca do fallecimento da esposa e do fallecimento
dos filhinhos demonstram que no peito do austero e ceremonioso
francez batia um coração susceptivel de grandes affectos.

Genebra não pode passar sem Calvino.—No entretanto, Genebra
continuava agitada. Farel e Calvino haviam sido expulsos, e estavam
longe da cidade, mas o povo sentia a necessidade da sua
presença. Não havia agora ali uma influencia que a todos dominasse,
e as coisas caminhavam de mal para peior. Calvino tinha
dito que a infidelidade tinha por origem a depravação a que elle
se oppozera, e os cidadãos mais esclarecidos começaram a ver o
quanto de verdade havia n’esta observação. As desordens sociaes
iam quasi conduzindo a desastres politicos. Os bernenses
intentaram apoderar-se da cidade; os catholicos romanos, tendo
á frente o cardeal Sadolet, trabalharam por submettel-a de novo
ao papismo; os anabaptistas, inimigos de toda a organização
ecclesiastica e social, os libertinos, os livres pensadores, todos
luctaram por obter o predominio em Genebra, e por fim a população
começou a sentir-se cançada de aquella tumultuosa situação
e a anhelar pelo regresso dos seus desterrados ministros.

A junta da cidade dirigiu-se a Calvino, pedindo-lhe que voltasse.
Elle ao principio recusou. «Não ha localidade que me
aterrorize tanto como Genebra», escreveu elle a um amigo.
Continuaram, porém, a instar com elle para que voltasse; muitos
dos amigos que elle tinha entre os reformadores francezes
e allemães solicitaram-lhe que accedesse ao pedido dos genebrenses,
e as cidades suissas de Berne, Zurich e Basiléa fizeram
côro com elles. Condescendendo finalmente, regressou a
Genebra.

Os magistrados offereceram-lhe para moradia uma casa com
jardim situada nas proximidades da sumptuosa egreja, nomearam-n’o
ministro e professor de theologia, e fixaram-lhe um
estipendio annual de quinhentos florins, doze medidas de trigo
e duas cubas de vinho. Além d’isso, prometteram que na Egreja
de Genebra seria posta em vigor a disciplina ecclesiastica, pois
que Calvino havia insistido n’esse ponto. A convivencia que
tivera com os lutheranos ainda o tornara mais cuidadoso em
manter o direito que á Egreja assiste de velar pela sua pureza.
Voltou triumphante a Genebra, e foi recebido com as mais
extravagantes manifestações de regozijo. Foi mais uma vez
desapontado no seu grande desejo de uma tranquilla vida litteraria,
e durante o resto dos seus dias teve de dedicar-se inteiramente
á causa publica.

Depois d’isso nunca mais saiu de Genebra, de que foi, segundo
dizem, durante vinte e quatro annos o senhor. Os historiadores
teem-n’o comparado a individualidades de indole muitissimo
differente. Segundo uns, foi o Lycurgo de Genebra;
segundo outros, um dictador romano, ou um novo Hildebrando,
ou um Califa musulmano. O que é certo é que fez uma grande
obra, e passou a vida n’uma incessante actividade, apezar de
estar quasi sempre doente, soffrendo muito de dôres de cabeça
e de asthma.

Prégava umas poucas de vezes por semana, e todos os dias
dava aula. Escreveu commentarios a todos os livros da Biblia,
compoz tratados theologicos, e tinha sempre que attender a
uma immensa correspondencia. Era elle quem dirigia a Egreja
reformada em toda a Europa, e, segundo a idéa de muitas pessoas,
era, por assim dizer, omnipotente em Genebra, tendo sido
attribuidos á sua influencia tanto os bons como os maus resultados
da chamada theocracia genebrense.

É inquestionavel que durante o seu governo em Genebra
o caracter da cidade mudou inteiramente. Tendo sido a mais
frivola e mais devassa de todas as cidades europeas, tornou-se
o berço do puritanismo, tanto francez, como hollandez, como
inglez, como escocez. As danças e mascaradas passaram a ser
coisas desconhecidas; as tabernas e o theatro estavam sempre
ás moscas, ao passo que as egrejas e os salões de conferencias
se enchiam até á porta.

As ordenanças ecclesiasticas.—O que effectuou tudo isto foram
as famosas ordenanças ecclesiasticas da Egreja de Genebra,
e o modo em que ellas foram applicadas pelos magistrados.
Estas ordenanças eram, segundo as poucas palavras do preambulo,
o «regimen espiritual, que Deus ordenou na Sua Egreja,
e que, sob uma fórma propria, tinha de ser observado na cidade
de Genebra», e teem sido adoptadas por todas as egrejas presbyteriannas.

Em conformidade com estas ordenanças, ha quatro especies
ou graus de officio na Egreja christã, estabelecidos por Deus
para o governo da mesma, e os que os exercem são chamados
pastores, professores, presbyteros e diaconos.

Compete aos pastores, que teem tambem o nome de superintendentes
e bispos, expôr a Palavra, administrar os sacramentos,
e, conjunctamente com os presbyteros, exercer a disciplina;
eram geralmente escolhidos pelos ministros em exercicio,
e nomeados pelos magistrados, com o consentimento do povo;
tinham de dar contas dos seus actos nas conferencias que para
esse fim tinham logar trimestralmente na Egreja, e eram, outrosim,
responsaveis perante o consistorio e a junta da cidade.

Da classe dos professores faziam parte todos os lentes da
universidade e os mestres das escolas. Os presbyteros tinham
a seu cargo a disciplina. Não eram eleitos pela congregação,
mas, sim, nomeados pela junta da cidade, com previa consulta
dos pastores; e todos elles tinham de ser membros das juntas.
Conjunctamente com os pastores, faziam uma visita annual a
toda a area que lhes pertencia, e experimentavam, de um modo
simples, a fé e o proceder de todos os membros da egreja.

A assembléa de todos os presbyteros e de todos os pastores
constituia o Consistorio, que era o conselho executivo e legislativo
da Egreja. O Consistorio reunia-se todas as semanas, sob
a presidencia de um dos quatro syndicos, ou primeiros magistrados,
de Genebra, afim de receber e examinar todos os documentos
relativos a irregularidades na vida e na conducta de
quaesquer membros da Egreja, e deliberar ácerca da pena ecclesiastica
a applicar a este ou áquelle caso, pena que podia ir até
á exclusão da Mesa do Senhor. Não estavam auctorizados a infligir
qualquer censura ou castigo que não fosse espiritual, mas
tinham obrigação de participar todos os delictos á auctoridade
civil, que era a unica que tinha o direito de punil-os. Todos os
presbyteros eram escolhidos pela junta, e tinham de ser membros
d’ella, resultando de ahi que os magistrados genebrenses
que tomavam assento no consistorio na qualidade de presbyteros
recolhiam as informações relativas a factos criminosos e
transmittiam-n’as a si proprios quando tomavam assento na
junta na qualidade de magistrados.

Os diaconos cuidavam dos pobres e dos enfermos, e eram
egualmente nomeados pela junta.

O plano do governo da Egreja concorda, nas linhas geraes,
com os principios que Calvino expoz nos seus Institutos, mas
differe d’elles em tantos detalhes importantes que se torna impossivel
acreditar que todo elle fosse obra do Reformador.

Nos Institutos expoz Calvino com a maxima clareza quaes
são os verdadeiros principios do governo e disciplina ecclesiasticos.
Prova que Deus educa e aperfeiçôa o Seu povo n’esta vida
mediante a Sua Egreja, e que para a edificação da Egreja proveu
uma variedade de dons, que não são concedidos indescriminadamente
a todos os christãos, sendo limitado o numero d’estes
que os teem recebido em maior escala. Estes dons podem ser
classificados em tres categorias, instrucção, governo e caridade,
ou, como os reformadores escocezes disseram, doutrina, disciplina
e distribuição, e a Egreja pode verificar que alguns dos
seus membros teem um talento especial para instruir, outros
para dirigir, e outros para tomarem conta das collectas e da
distribuição do dinheiro. Deus conferiu estes dons, e collocou
na Egreja homens capazes de os exercerem, para edificação do
Seu povo, e, por consequencia, as funcções que se desempenham
na Egreja são de caracter ministerial e não tendem a exaltar
pessoa alguma. Os officiaes são homens que melhores serviços
podem prestar á communidade, e são, portanto, responsaveis
perante esta e perante Deus pelo modo como os prestam. Calvino
insistiu muito na verdadeira natureza e valor do presbytereado,
que elle considerava a mais efficaz barreira contra a
conquista de uma supremacia sobre a Egreja, como aquella que
tinha sido uma das mais censuraveis usurpações da Egreja de
Roma. Mediante este officio tem a Egreja aquelle governo methodico
sem o qual nenhuma sociedade pode existir, e a communidade
christã pode conservar-se livre da usurpação do poder
e da tyrannia ecclesiastica por meio de um governo verdadeiramente
representativo, isto é, livremente escolhido pelos membros
da congregação. Calvino affirmou tambem, com muita insistencia,
que este governo era espiritual, e que só lhe pertencia
julgar as infracções espirituaes e infligir castigos espirituaes.
O maior castigo espiritual era, segundo elle, a excommunhão.

As ordenanças ecclesiasticas differem, a muitos respeitos, dos
principios expostos nos Institutos.—Calvino combateu sempre
energicamente qualquer confusão entre a jurisdicção civil e a
jurisdicção ecclesiastica, declarando que as duas deviam estar
completamente separadas uma da outra. Nas Ordenanças não se
mantem esta separação. A censura do consistorio era de continuo
seguida, como veremos, de multa, de desterro, e, até, de
morte; quando, segundo a theoria de Calvino, só castigos espirituaes
se devem seguir a offensas espirituaes. Os anciãos que
exerciam o governo ou a disciplina não eram escolhidos pela
Egreja, nem eram realmente seus representantes. Eram designados
pelos magistrados civis da cidade, e só eram elegiveis
os que já fossem membros de uma organização politica. Os
direitos da communidade christã eram praticamente desprezados,
posto que Calvino houvesse declarado que o poder ecclesiastico
pertencia realmente a toda a assembléa dos crentes.
A junta escolhia os pastores, podendo a Egreja impôr o seu
veto; escolhia d’entre si os presbyteros, e escolhia egualmente
os diaconos.

Esta notavel desharmonia com os principios de Calvino era
devida aos magistrados de Genebra, que assim procediam em
opposição aos desejos do Reformador. Sentia-se especialmente
molestado com o modo como eram escolhidos os presbyteros, e
declarou que não considerava as Ordenanças um plano perfeito
de governo ecclesiastico; pareceu-lhe evidentemente, porém,
que era o melhor que n’aquella occasião se poderia obter, e acceitou-o,
alimentando a esperança de que seria, mais tarde, modificado.
Agradava-lhe tanto, apezar dos seus defeitos, que o
considerava um modelo que podia ser copiado n’outros logares,
e exprimiu a esperança de que Genebra, situada na fronteira da
França, da Allemanha e da Italia, incitaria esses paizes a uma
Reforma de caracter, perfeita e permanente.

Não obstante, os pontos em que as Ordenanças divergiam
dos principios que Calvino expoz nos seus Institutos deram
occasião a esses caracteristicos do governo genebrense que
mais teem sido reprovados pelos historiadores. É fóra de duvida
que a corrupção moral que predominava em Genebra foi
combatida por leis severissimas, que chegavam mesmo a ser
crueis. A antiga legislação genebrense era, em muitos casos,
bastante severa, e quando se tratava de delictos especiaes a sua
severidade tornava-se extrema; mas depois de publicadas as
Ordenanças Ecclesiasticas as leis foram applicadas com um rigor
anteriormente desconhecido.

O consistorio reunia-se todas as semanas, ás quintas feiras,
e eram-lhe fornecidas informações ácerca da maneira como o
povo se comportava; e essas informações eram communicadas
á junta, ou conselho, que era o mesmo Consistorio, mas revestido
da auctoridade civil. Eram prohibidos os divertimentos ruidosos,
os jogos de azar, as danças, as canções profanas, as pragas
e as blasphemias. Todo o cidadão tinha de estar em casa
ás nove horas, sob pena de uma pesada condemnação. O adulterio
era punido com a morte. Uma creança que atirou com
umas pedras á mãe foi publicamente açoitada, e depois suspensa
do patibulo pelos braços. Foram abolidas todas as folganças que
tinham logar por occasião dos casamentos; os cortejos deixaram
de levar tambores ou instrumentos musicaes á frente, e
não mais se dançou nas bodas. Os theatros só podiam levar á
scena peças biblicas. Ficou inteiramente prohibida a leitura de
romances, e o auctor de qualquer obra que desagradasse ao
Consistorio era mettido na prisão. Era preciso o maximo cuidado
com o que se dizia, chegando as coisas a tal ponto que os hoteleiros
eram obrigados a referir as conversas que os seus hospedes
tinham tido á mesa. Nas hospedarias era tambem prohibido
fornecer comida ou bebida a quem não pedisse, antes de
se servir, a benção de Deus. Não era permittido jejuar, e um
certo individuo foi castigado por não comer carne á sexta-feira.

É impossivel dizer que parte tomou Calvino n’estes regulamentos,
de uma desnecessaria severidade. Muitos historiadores
teem affirmado que elle dispunha de todo o poder em Genebra,
e que poderia ter evitado muita coisa se quizesse. Elle era
francez, e nenhuma nação tem como a França apresentado, em
epocas de grande crise, tão duros legisladores. Calvino não
tinha, por outro lado, abjurado a parte mais odiosa da theoria
medieval quanto á disciplina da Egreja, isto é, a que auctorizava
os tribunaes ecclesiasticos a recorrerem ao poder civil
para que a certas offensas espirituaes fosse applicada multa,
prisão ou execução capital, com o fundamento de que constituiam
crimes contra a ordem e a paz da sociedade. Calvino
acceitou esta doutrina; e o mesmo fez Beza, que chamava á
liberdade de consciencia uma doutrina diabolica. Os theologos
de Westminster admittiram egualmente a theoria medieval, e
trabalharam para que ella fosse posta em pratica, em detrimento
da reforma da egreja de Inglaterra. Não só Calvino como todos
os principaes reformadores approvaram a morte de Servetus
pelo motivo de haver negado a doutrina da Trindade e apresentado
blasphemas asserções em defeza da sua opinião. Tudo isto
tem de ser admittido.

As ordenanças ecclesiasticas e a reforma dos costumes.—Devemos
lembrar-nos, por outro lado, de que não podemos dizer o que seria
preciso para obter uma reforma de costumes n’uma cidade
tão immoral e tão turbulenta como Genebra.

A Reforma, justamente porque era um protesto contra o
então existente estado de coisas, teve de navegar contra a corrente
do mal, que ella propria provocou. É-nos quasi tão impossivel
comprehender o perigo dos excessos anabaptistas e outros
como comprehender a corrupção moral da epoca em que o
christianismo surgiu e se propagou. Professava-se o libertinismo
pantheistico como se fosse um credo, e os documentos litterarios
do periodo da Renascença revelam uma desaforada sensualidade
que deve ser tomada em conta. O que Calvino viu
deante de si em Genebra foi uma indulgencia para tudo quanto
fosse immoral, indulgencia que a propria religião prescrevia,
visto tratar-se de uma coisa natural. Era este o lado sombrio
da Reforma, para o qual não era agradavel olhar, mas que existia,
e que deve ser tomado em conta antes de se julgar o procedimento
do conselho de Genebra ou o de Calvino.

O governo de Calvino, se é que era d’elle, não causou a
decima parte do soffrimento que, a instigação de Luthero, os
principes da Allemanha infligiram aos camponezes revoltosos,
e aos seus cabeças, os enthusiasmados prophetas; mas o soffrimento
causado pela paixão cega, quer provenha do medo quer
provenha do odio, tem, o que é coisa curiosa, sido sempre
olhado com maior brandura do que o soffrimento que é infligido
no proseguimento de um rigoroso proposito de reforma.

Á parte de tudo isto, comtudo, não é improvavel que Calvino
fosse menos omnipotente em Genebra do que se suppõe
ter sido. A um francez, e de mais a mais logico como elle era,
custa a attribuir as incoherencias que se notam entre os Institutos
e as Ordenanças Ecclesiasticas. É preciso não esquecer que
o que tornou possiveis estes castigos que teem sido tão condemnados
foram aquelles pontos das Ordenanças que não eram da
responsabilidade de Calvino, e contra os quaes escreveu. A verdadeira
causa do mal era a relação que havia entre o consistorio
e o governo civil da cidade. Supponhamos que uma das nossas
camaras municipaes se constituia uma vez por semana em commissão
zeladora da moralidade publica. Não se sentiriam escandalizados
os vereadores se os casos que elles apresentassem á
commissão, e que mereciam a reprovação d’ella, ficassem impunes?
Não seriam tentados quando, no mesmo dia ou no dia
seguinte, se encontrassem em plena sessão camararia, e revestidos
de toda a sua auctoridade, a insistir na applicação do castigo?
Não se deve attribuir a culpa de todos estes males a Calvino,
ou mesmo ao conselho de Genebra. Surgiram naturalmente
das tres vezes abominavel mistura da direcção dos negocios seculares
com a direcção dos negocios espirituaes, que constitue
habitual peccado contra o qual a Egreja e o Estado se devem
precaver.

A morte de Calvino.—Durante a residencia de Calvino em
Genebra, foi esta adquirindo cada vez mais opulencia e preponderancia.
Os magistrados fundaram uma universidade, cujo primeiro
reitor foi Theodoro Beza, e as suas aulas foram, durante
o primeiro anno, frequentadas por oitocentos estudantes. Procuraram
refugio na cidade, onde receberam um excellente acolhimento,
numerosissimos protestantes italianos, francezes e escocezes.
«Calvino converteu Genebra n’uma outra Roma». Pelas
suas cartas se vê o poder de que elle dispunha e a influencia
que exercia. Pediam-lhe conselhos, que nunca eram negados, os
huguenotes da França, os reformadores de Inglaterra, a congregação
escoceza, e os dirigentes da Reforma na Allemanha.

Morreu novo. O seu organismo, que nunca fôra robusto, resentiu-se
do excessivo trabalho a que elle se entregava. Prégou
o seu ultimo sermão no dia 6 de fevereiro de 1564, e falleceu a
27 de maio do mesmo anno, contando cincoenta e cinco annos
incompletos.

Conhecendo a approximação da morte, chamou para junto
de si os syndicos, ou primeiros magistrados de Genebra, e em
seguida todos os ministros. Prohibiu que sobre a sua sepultura
se erigisse qualquer monumento, acontecendo, d’esse modo, que
se desconhece o sitio onde foi enterrado.

Era de pequena estatura, magro, de feições delicadas, nariz
proeminente, testa elevada, e olhos que em dadas occasiões
chammejavam. Trajava sempre com o mais escrupuloso esmero,
e alimentava-se muito sobriamente.

Contrastando com Luthero, era um aristocrata pela educação
e pelo temperamento; grande observador de todas as regras
da etiqueta, sentia-se muito mais á vontade no meio das pessoas
de posição do que no meio do povo baixo. Tem-lhe alguem chamado
frio e insensivel, mas o que é facto é que os seus amigos
e contemporaneos se referem sempre a esse frio, timido, austero
e polido francez em termos os mais affaveis e respeitosos; e os
mancebos davam-se perfeitamente com elle.

Muitos escriptores teem começado a estudar o caracter de
Calvino com um certo sentimento de hostilidade, e, depois de o
haverem estudado, descobrem que a sua antipathia se transformou
em affectuosa admiração. Como será sufficiente um exemplo,
vejamos o que Ernesto Renan diz d’elle:

«Calvino era um de aquelles homens absolutos que parecem
ter sido vasados de um só jacto n’um molde, e que se estudam
por meio de um simples olhar; uma carta das que escrevam,
um acto dos que pratiquem, é o bastante para se fazer
um juizo d’elles.... Não se importava com riquezas, nem com titulos,
nem com honras; indifferente ás pompas, modesto no viver,
apparentemente humilde, tudo sacrificava ao desejo de tornar os
outros eguaes a si. Exceptuando Ignacio de Loyola, não conheço
outro homem que podesse rivalisar com elle n’estes raros
predicados. É surprehendente como um homem cuja vida e
cujos escriptos attrahem tão pouco as nossas sympathias, se
tornasse o centro de um tão grande movimento, e que as suas
palavras tão asperas, a sua elocução tão severa, podessem ter
uma tão espantosa influencia sobre os espiritos dos seus contemporaneos.
Como se pode explicar, por exemplo, que uma das
mulheres mais distinctas do seu tempo, Renée de França, que
no seu palacio de Ferrara se via cercada dos mais brilhantes
talentos da Europa, se deixasse captivar por aquelle severo doutrinador,
enveredando, por sua influencia, n’uma senda que tão
espinhosa lhe deveria ter sido? Similhantes victorias só podem
ser alcançadas por aquelles que trabalham com sincera convicção.
Sem manifestar aquelle ardente desejo de promover o bem
dos outros, que foi o que assegurou a Luthero o bom exito dos
seus trabalhos, sem possuir o encanto, a perigosa, posto que
languida, doçura de S. Francisco de Sales, Calvino saiu victorioso,
n’uma epoca e n’um paiz em que tudo annunciava uma
reacção contra o christianismo, e isso simplesmente por ser o
maior christão do seu tempo».

Beza, o successor de Calvino.—Theodoro Beza succedeu a
Calvino em Genebra, e manteve a reputação que a Egreja tinha
adquirido; e até ao meiado do seculo dezesete a voz de Genebra
foi a que as numerosas egrejas protestantes escutaram com
maior acatamento.

A influencia de Calvino sobre a theologia da Reforma.—Sob a
influencia de Calvino, desappareceram as differenças theologicas
que havia na Suissa, e todas as egrejas que se chamavam
reformadas adoptaram um typo de doutrina. Estas egrejas não
tinham, como as lutheranas, um Catecismo e uma Confissão,
mas, não obstante os varios credos, notava-se n’ellas uma perfeita
unidade de pensamento e de sentimento. Calvino não escreveu
Confissão alguma que viesse occupar o primeiro logar
entre os credos das egrejas que se chamam do seu nome, mas a
sua influencia em toda a parte se manifesta. Elle vive novamente,
na obra dos seus discipulos.



Os seus mais importantes trabalhos que teem relação com
o assumpto de que nos estamos occupando são o Catecismo
para a Infancia e a Confissão de Zurich.

O Catecismo tinha por fim, disse elle, repôr no devido logar
a instrucção religiosa das creanças, que tão lamentavelmente
havia sido descurada pelos romanistas. Calvino, para a confecção
do seu catecismo, serviu-se do Credo dos Apostolos, dos Dez
Mandamentos e da Oração Dominical. Tiveram origem n’elle
dois grandes Catecismos da Egreja Reformada: o de Heidelberg,
que contém o Credo das Egrejas da Allemanha, e o Breve
Catecismo da Assembléa de Westminster.

A Confissão de Zurich foi muito proveitosa, porque uniu as
Egrejas Reformadas quanto á doutrina dos sacramentos pelo
facto de reconciliar n’uma mais profunda unidade as opiniões
de Luthero e de Zwinglio. Poz de parte a metaphysica medieval
com que Luthero havia sobrecarregado a sua theoria, e ao
mesmo tempo repudiou as idéas mais superficiaes de Zwinglio e
dos primeiros reformadores suissos, que ensinavam que os sacramentos
eram apenas signaes, ou imagens, das bençãos espirituaes.

Calvino fez um resumo da sua doutrina ao expôr esta Confissão:
«Os sacramentos são auxiliares por meio dos quaes ou
somos implantados no corpo de Christo, ou, no caso de já o estarmos,
nos ligamos a Elle cada vez mais, até que seja perfeita a
nossa união com Christo, na vida celestial».

A influencia de Calvino e de Genebra é, porém, mais nitidamente
visivel na geração de protestantes que ella educou e
enviou a combater com o romanismo. «N’uma occasião em que
a Europa», diz Haüsser, «não podia mostrar solidos resultados
da reforma, este pequeno estado de Genebra erguia-se como
uma grande potencia; anno após anno, enviava apostolos para
todo o mundo, mediante os quaes eram apregoadas as suas doutrinas,
e tornou-se o mais temido contrapeso de Roma.... Os
missionarios provenientes d’este pequeno nucleo manifestavam
o elevado e intrepido espirito que procede de uma estoica educação
e adestramento; tinham o cunho da abnegação e do heroismo,
que em toda a parte era absorvido pela estreiteza theologica.
Constituiram uma raça para a qual coisa alguma era
demasiadamente ousada, e que deu uma nova direcção ao protestantismo,
separando-o da velha e tradicional auctoridade
monarquica, e fazendo com que elle adoptasse o evangelho da
democracia como parte do seu credo.... Genebra dictou um pequeno
trecho da historia universal, trecho que constitue a parte
de que os seculos dezeseis e dezesete mais se devem orgulhar.
O seu Credo foi professado por muitos dos mais eminentes homens
da França, dos Paizes Baixos e da Gran-Bretanha; estes
homens possuiam almas fortes, caracteres de ferro vasados
n’um molde em que havia uma mistura de elementos romanos,
germanicos, medievaes e modernos; e as consequencias nacionaes
e politicas da nova fé foram por elles defendidas com o
maximo rigor e coherencia.»

A Reforma lutherana fez poucos progressos fóra da Allemanha.
A pequena republica de Genebra uniu primeiro a Reforma
suissa, e em seguida deu os caracteristicos distinctivos
aos movimentos reformadores da França, da Hollanda, da Escocia,
da Bohemia, da Hungria, da Moravia e de uma grande parte
da Allemanha. Luthero, o homem de festiva disposição de espirito,
tão humano em todos os sentidos, foi, afinal de contas, o
reformador de uma parte, apenas, da Allemanha; Calvino, tão
insensivel, tão frio, tão ceremonioso, tão sarcastico, de uma logica
tão desapiedada, foi o reformador de uma grande parte da
christandade. A Reforma suissa passou muito para além da
Republica Helvetica, e abrangeu as egrejas da França, da
Hollanda e da Gran-Bretanha, com tudo o que d’ellas brotou.







CAPITULO III

A REFORMA EM FRANÇA


Principios da Reforma em França, pag. 87.—Francisco I, pag. 89.—A Concordata
de 1516, e a feição que ella deu á Reforma, pag. 89.—«Uma egreja
debaixo da cruz», pag. 90.—O anno dos placards, pag. 92.—O Vaudois
da Durance, pag. 92.—Henrique II e os Guises, pag. 93.—Organisação da
Egreja Reformada, pag. 95.—Os huguenotes: Coligny e os irmãos Bourbon,
pag. 96.—O primeiro Synodo Nacional, pag. 97.—Anne de Bourg,
pag. 98.—O massacre de Amboise, pag. 99.—Coligny na Assembléa dos
Notaveis, pag. 100.—Catharina de Medicis, pag. 100.—A Conferencia de
Poissy, pag. 102.—O massacre de Vassy, e outros, pag. 103.—A guerra
civil, os iconoclastas, pag. 103.—Coligny e Carlos IX, pag. 106.—O massacre
de S. Bartholomeu, pag. 107.—A Santa Liga, pag. 109.—Henrique
de Navarra, pag. 110.—O edicto de Nantes, pag. 110.



Principios da Reforma em França.—Antes da Reforma se ter
tornado em França um grande e importante movimento, appareceram
dois typos da cristandade reformada, sellados com as
individualidades de dois homens: Luthero e Calvino, o Pedro e
o Paulo da Reforma, Na renhida lucta que em seguida teve de
ser sustentada com o romanismo, o movimento mais moderno
foi o que adquiriu maior importancia; foi Genebra, deixando
Wittenberg em segundo plano, que se mostrou em condições de
se defrontar com Roma. A dupla corrente da Reforma partiu
d’estes dois centros para toda a Europa, mas nos terriveis combates
que se travaram a feroz democracia do Calvinismo poude
desenvolver uma força que era o dobro da do claudicante conservantismo
do movimento lutherano. A historia do progresso
da Reforma fóra da Allemanha é quasi inteiramente a historia
do calvinismo, e do triumpho das idéas calvinistas. Foi assim
em França.

Os principios da Reforma franceza ficam lá muito para traz,
datam de uma epoca muito anterior á do nascimento de Calvino.
Havia no sul e no sueste, no fim do seculo quinze e no
principio do seculo dezesseis, uns taes ou quaes vestigios dos
velhos albigenses; e os valdenses mantiveram-se, e foram protegidos,
em virtude de antigos tratados, durante as perseguições
dos huguenotes. A Egreja franceza havia-se distinguido sempre
pela sua opposição ás reivindicações da côrte pontificia e do
papa. Quando o papado, no seculo quinze, chegou a uma grande
decadencia, e papas libertinos occuparam a sé de Roma, a
Egreja franceza, tendo á frente os famosos chancelleres da universidade
de Paris, João Gerson e Pedro d’Ailly, desempenhou
a parte principal na convocação dos concilios reformadores de
Pisa, Basiléa e Constancia, e no refreamento da curia romana.
A Egreja franceza tinha-se sempre opposto energicamente ao
ultramontanismo, e, protegida pela Sancção Pragmatica de
Bourges, era talvez mais genuinamente nacional do que qualquer
outro ramo da Egreja medieval. Muitas pessoas esperavam que
a França, em vista da sua historia passada, tomasse a iniciativa
de um movimento reformador. A Reforma, porém, que as summidades
ecclesiasticas promoveram no seculo quinze não foi
uma reforma de doutrina ou uma revivificação da religião espiritual.
Os reformadores de Constancia queimaram João Huss.

Além d’isso, havia na Egreja franceza, pouco antes da Reforma,
a mesma immoralidade, a mesma incuria, a mesma ignorancia
que desacreditou a Egreja medieval do seculo dezeseis
na Allemanha e na Italia; o inicio da Reforma em França proveiu
do despertamento das lettras e da leitura das Escripturas
nas linguas originaes.

Os primeiros sermões reformistas foram prégados em Meaux,
onde o bispo, Guilherme Briçonnet, viu que havia urgente necessidade
de reprehender a immoralidade monastica, e que o
povo anhelava por um verdadeiro ensino religioso. Elle tinha
ouvido fallar da erudição de Jayme Lefévre, de Etaples, e da
perseguição que elle soffrera da parte dos doutores da Sorbonne
por causa dos seus estudos biblicos; e convidou-o, a elle e ao
seu ardente e joven discipulo, Guilherme Farel, o futuro amigo
de Calvino, para irem para a sua diocese e estudarem, ensinarem
e prégarem debaixo da sua protecção. Lefévre publicou,
em 1523, uma traducção do Novo Testamento em francez, e o
povo comprou o livro e leu-o com soffreguidão.

Os franciscanos, anciosos por se vingarem do que Briçonnet
n’outro tempo lhes havia feito, accusaram-n’o de heresia, e
de favorecer herejes. No meio da tempestade que então se levantou,
o bispo perdeu a coragem. Farel fugiu para Strasburgo,
seguido pouco depois por Lefévre e Roussel, outro prégador, e
a Reforma ficou, apparentemente, suffocada. O povo, porém, que
possuia a Biblia, lia tratados de Luthero, e conservava na
memoria os sermões de Farel e de Roussel persistiu na fé
evangelica. Alguns crentes tiveram de soffrer o martyrio, mas
o fermento espalhou-se, ainda que occultamente, por toda a
França.



Francisco I.—O rei de França, n’esses primeiros annos da
Reforma, era Francisco I, a quem depois Calvino dedicou os
seus Institutos da Religião Christã. Enthusiasta, e dotado de alguma
intelligencia, havia saudado a revivificação das letras,
protegeu Lefévre durante o tempo em que este sabio residiu
em Paris, e orgulhava-se da correspondencia que mantinha com
homens de grandes conhecimentos, taes como Erasmo e Budaeus.
Suppunha-se um grande protector das letras, e toda a
sua ambição era que o considerassem como tal; a universidade
de Paris havia-lhe merecido uma especial attenção, e interessou-se
tambem immenso na famosa maquina de impressão inventada
por Henrique Estevão. Estabeleceu as cadeiras de
Grego, Hebraico, e oratoria latina. Julgava-se poeta, e escreveu
algumas poesias. A irmã, Margarida de Angouleme, mais tarde
rainha de Navarra, foi uma das mais espirituosas conversadoras
e uma das mais brilhantes escriptoras do seu tempo. Francisco
não sympatizava nada com o desleixo e ignorancia de muitos
dos clerigos de aquella epoca, e, particularmente, considerava
o movimento da Reforma uma lucta da intelligencia com a estupidez.
Protegeu os primeiros reformadores, chegando mesmo
a auxilial-os. Francisco era um principe frivolo e egoista, que
ambicionava brilhar como habil guerreiro, e cujo intento era estabelecer
a absoluta supremacia do soberano. Não sympatizava
com o caracter profundamente espiritual da Reforma, e as suas
necessidades politicas não tardaram a prevalecer sobre o seu
amor pela instrucção.

A Concordata de 1516, e a feição que ella deu á Reforma.—A
independencia da Egreja franceza e os direitos do reino de
França em opposição ao papado haviam sido mantidos pela Sancção
Pragmatica de Bourges, que definia as liberdades das egrejas
nacionaes de uma maneira clara e energica. Declarou que o
papa estava sujeito a um concilio ecumenico, e que este concilio
se devia reunir de dez em dez annos. Declarou que todos os provimentos
de elevados cargos ecclesiasticos, taes como os bispados
e abbadias, deviam ser feitos por eleição, e não por designação
do papa. Restringiu os dispendiosos e incommodos appellos
a Roma, e sanccionou o principio de que nenhum interdicto
pode abranger tanto os innocentes como os culpados. A Sancção
Pragmatica tinha sido sempre cuidadosamente defendida pela
Egreja franceza, e pela maioria dos soberanos de França. Era
intensamente abominada pelos papas, e não podia ser olhada com
muito amor por um rei que pretendia a absoluta supremacia do
throno. Uma egreja independente deve zelar a independencia
do povo. Francisco comprehendia que, se podesse collocar a
Egreja debaixo do seu dominio, ser-lhe-hia mais facil chegar ao
absolutismo. Entendeu-se, portanto, com o papa, e trocou a Sancção
Pragmatica por uma Concordata, que foi, no futuro, uma
grande desgraça para a França.

Mediante esta Concordata o rei renunciou aos principios
dos Concilios reformistas de Basiléa e de Constancia, e consentiu
em que o papa ficasse com direito ao Annates, isto é, o vencimento
relativo ao primeiro anno de todos os beneficios que
eram providos, concedendo o papa, em troca, que a nomeação
de todos os cargos ecclesiasticos ficasse dependente do rei. Por
outras palavras, era reconhecida a posição dos papas como chefes
supremos da Egreja, e dava-se-lhes annualmente uma consideravel
somma de dinheiro; e o rei de França era praticamente,
dentro do seu reino, o chefe da Egreja, podendo dispôr de todos
os arcebispados, bispados, abbadias e priorados. Fez-se denuncia
d’esse tratado, e de todos os modos se trabalhou para o annullar,
mas conseguiu vencer todas as opposições, e permaneceu
em vigor até á Revolução.

A Concordata de 1516 é a chave da historia da Reforma
franceza, e não é possivel exaggerar a importancia que ella tem
para a historia ecclesiastica franceza desde o principio do seculo
dezeseis. Por um lado, secularizou a Egreja franceza. Todos
os officios ecclesiasticos de valor eram doados pelo rei, e tinham
de ser disputados por cortezãos que só nas coisas do mundo
pensavam. Por outro lado, tornou identicos os interesses da
Egreja e os do throno. Opposição ao systema ecclesiastico da
Egreja franceza era necessariamente opposição ao absolutismo
do soberano. Esta Concordata deu uma indole particular á lucta
que a Reforma produziu em França. Os reformadores não podiam
deixar de ser tambem os adversarios do absolutismo; e o rei,
para ter o paiz sujeito a si na sua qualidade de chefe da Egreja,
via-se obrigado a sustentar o papa, que lhe concedera a supremacia.

Aconteceu d’este modo que os protestantes tiveram em
França um trabalho muito diverso do trabalho de Luthero na
Allemanha, porque tinham de se oppôr não só á Egreja como
ao Estado. Succedeu-lhes como aos reformadores escocezes e
aos protestantes dos Paizes Baixos; na Escocia, porém, a Reforma
poude, por fim, estabelecer uma monarquia limitada, e na
Hollanda uma republica. Em França, por outro lado, o poder real
foi augmentando lentamente; e, quando chegou a um ponto elevado,
a um absolutismo como o de Luiz XIV, o soberano encontrou-se
apto para exterminar a egreja protestante, por meio de
uma sanguinolenta perseguição.

«A Egreja que estava debaixo da Cruz».—Luthero tinha, na
Allemanha, um principe do seu lado, e Calvino foi, em Genebra,
auxiliado pela suprema auctoridade civil. Em França os reformadores
tiveram de luctar não só contra o poder do rei como
contra o poder da Egreja. A Egreja reformada, em França, não
recebeu, portanto, auxilio algum do poder civil, e teve de sustentar
um combate tão severo e tão rude como o que teve de
sustentar a Egreja dos primeiros tres seculos. A Egreja antenicena
tinha duas coisas contra si; a religião estabelecida, que
era o paganismo, e o Estado, que era egualmente pagão. A
Egreja reformada de França teve duas coisas contra si; foi perseguida
pela egreja estabelecida no reino, que era a romana, e
foi perseguida pelas auctoridades civis, pois que o poder do rei
era, pela Concordata, em grande escala dependente do reconhecimento
do pontifice. Foi creando lentamente forças, sob uma
dupla perseguição, como a Egreja primitiva dos martyres e dos
apologistas. Eram dois os emblemas que ella gravava nos seus
livros e esculpia nos seus monumentos: a sarça que ardia sem
se consumir, e a bigorna que levava martelladas e estava sempre
inteira. O grande Beza disse um dia ao rei de Navarra: «Sire,
a Egreja de Deus é uma bigorna que tem partido muitos martellos».

Francisco, ao principio, não incommodou muito os protestantes
que existiam nos seus dominios; mas a sua derrota em
Pavia, em 1525, e a sua alliança com o papa, mostrou-lhe que
era prudente, lá no seu modo de ver as coisas, mostrar alguma
vontade de expurgar da heresia as terras de que era senhor, e
deu licença para que se pozessem em pratica as perseguições
que tão ardentemente lhe eram pedidas pela Sorbonna, pelo Parlamento
de Paris, por muitos dos bispos, pela mãe, a rainha
Luiza, e por Du Pratt, o chanceller do reino. Foi só, porém, depois
de Francisco ser feito prisioneiro pela segunda vez, e n’uma
occasião em que precisava de dinheiro para as suas guerras, dinheiro
que já não era possivel obter por meio de impostos, que
elle permittiu que a heresia fosse exterminada de vez. O clero
pôz á sua disposição elevadas quantias, exigindo-lhe em troca
que o coadjuvasse no aniquilamento dos herejes, e o rei viu-se
fornecido dos recursos de que necessitava, á custa da tortura
e da carnificina dos seus subditos protestantes. Isto foi em
1528.

Severas medidas foram decretadas contra os protestantes.
Era prohibida a leitura de obras protestantes; a ligação com
pessoas suspeitas de heresia importava condemnação; e os herejes,
onde quer que fossem descobertos, eram entregues ás auctoridades
civis para serem castigados. Luiz de Berguin, homem
erudito e de nobre estirpe, e n’outro tempo amigo do rei,
e correspondente de Erasmo, foi a mais notavel victima d’estas
disposições.

A inconstancia da politica do rei veiu alterar o estado das
coisas. Francisco I intentou fazer uma alliança com os principes
protestantes allemães, e recusou, portanto, associar-se a um
plano geral para a exterminação da heresia.



O anno dos placards.—Em breve, porém, poz de parte este
seu intento, e começaram novamente as perseguições. Os protestantes,
por seu lado, mostraram uma grande somma de coragem.
Imprimiram curtos folhetos em que se atacava a missa e
outros ritos da Egreja Catholica Romana, e espalhavam-n’os
pelas ruas e pelas escadas. O anno de 1535 foi chamado o anno
dos placards. Um imprudente introduziu nos aposentos do rei
um d’esses papeis em que a missa era apreciada com extrema
dureza, e Francisco ficou indignadissimo. No primeiro impulso,
prohibiu que se imprimisse fosse o que fosse, mas depois, revogando
este decreto, entrou a serio no seu papel de perseguidor.
Decretou que a heresia fosse punida com a morte; aquelle que
denunciasse um hereje tinha direito á quarta parte dos bens
que este possuisse, no caso de se provar a veracidade da accusação.
Isto redobrou a perseguição, e em toda a França os protestantes
eram accusados, condemnados, e punidos com prisão,
perda de bens, e morte. Foi por este tempo que Calvino dedicou
ao rei os seus Institutos.

Os ultimos annos do reinado de Francisco I foram uns annos
de terrivel effusão de sangue e oppressão; e, comtudo, os
protestantes augmentaram em numero, e a repressão, posto
que sanguinolenta, mostrava-se inefficaz. O sangue dos martyres
era a semente da Egreja. Em 1540 o Edicto de Fontainebleau
intimava os officiaes de justiça a processarem todos
aquelles em que houvesse mancha de heresia; a essas pessoas
era negado o direito de appellação; os juizes negligentes eram
ameaçados com o desagrado do rei, e os ecclesiasticos tiveram
ordem para mostrar maior zelo. «Todos os subditos leaes», dizia
o edicto, «devem denunciar os herejes, e empregar todos os
meios para os extirparem, do mesmo modo que são obrigados
a contribuir para que se ponha termo a qualquer conflagração
publica». Seguiram-se outros edictos ainda mais severos, mas
a Reforma foi progredindo, e tanto homens como mulheres soffriam
resignadamente, por amor de Christo, todas aquellas calamidades.

Os valdenses da Durance.—A maior atrocidade commettida
durante a perseguição foi o massacre dos valdenses da Durance.
Uma parte da Provença que confina com a Durance chegara,
dois seculos atraz, a estar quasi despovoada, e os proprietarios
das terras dirigiram um convite aos camponezes dos Alpes para
irem estabelecer-se nos seus territorios. Os novos colonisadores
eram valdenses, e a sua industria e indole economica em breve
encheram de ferteis herdades aquellas regiões desoladas. Garantiu-se-lhes
que a sua religião seria protegida, pois que os seus
senhorios, catholicos romanos, estavam satisfeitissimos com os
serviços que elles prestavam.
Quando na Allemanha e na Suissa começou a Reforma, estes
aldeãos mandaram por alguns dos seus saudar os Reformadores,
e em 1535 associaram-se por tal fórma ao movimento que
forneceram o dinheiro necessario para publicar a traducção das
Escripturas Sagradas em francez, feita por Roberto Olivetan, e
corrigida por Calvino. Este procedimento despertou a hostilidade
de alguns ecclesiasticos francezes.

O bispo de Aix excitou o parlamento local; fizeram-se prisões,
e alguns dos aldeãos foram submettidos á tortura e soffreram
morte violenta. Em 1540 o parlamento intimou quinze
aldeãos de Mérindol a comparecer perante elle como suspeitos
de heresia. Os aldeãos, tendo sabido que a sua morte estava
resolvida, não appareceram; pelo que o parlamento fez sair o
infame Arrêt de Mérindol, que, em resumo, ordenava a destruição
de toda a aldeia.

A publicação d’este decreto provocou alguns protestos; o
rei teve conhecimento d’elle, mandou proceder a investigações,
e em resultado d’ellas deu ordem para que o referido decreto
ficasse sem effeito. Foi, porém, induzido a revogar essa ordem,
organizou-se clandestinamente uma expedição, e durante sete
mezes de carnificina, com todos os seus acompanhamentos de
traição e de infame brutalidade, foram totalmente destruidas
vinte e duas cidades e aldeias, pereceram 4:000 homens e mulheres,
e perto de 700 foram enviados para as galés.

Assim desappareceu uma geração, e a Reforma em França
estava ainda luctando pela sua existencia no meio de perseguições
mais terriveis do que aquellas de que os protestantes foram
victimas n’outro qualquer paiz.

Henrique II e os Guises.—Em 1547 Francisco I morreu, succedendo-lhe
Henrique II, seu filho, que seguiu a politica de seu
pae, a qual obedecia ao intuito de enfraquecer o imperio da
Allemanha e consolidar, em França, o poder real. Isto obrigava
a occasionaes allianças com os principes protestantes allemães,
e dava logar, em França, a uma continua perseguição aos protestantes.
Todos os favoritos que tinha na sua côrte eram inimigos
da fé protestante. O rei desposara a celebre e infame
Catharina de Medicis, sobrinha do papa Clemente VII; e, além
da rainha, o protestantismo tinha por inimigos poderosos e sem
escrupulos: Diana de Poitiers, o Condestavel de Montmorency,
primeiro ministro da corôa, que gozava de grande reputação
como perito na arte da guerra e na gerencia dos negocios publicos,
e os Guizes, notavel familia de procedencia estrangeira,
que alcançara grande poder em França. Francisco, duque de
Guize, tinha já conquistado grande renome como general; e seu
irmão, o cardeal de Lorraine, que foi durante vinte e tres annos
o conselheiro de Henrique II, era um dos homens mais sagazes
da Europa. A irmã casou com Jayme V da Escocia, e tiveram
por sobrinha Maria Stuart, rainha da Escocia, educada em
França debaixo do cuidado d’elles, e casada por elles com o
Delphim de França.

Francisco fizera da perseguição aos protestantes um negocio
tão urgente que os tribunaes de justiça tiveram de interromper
o julgamento de varias causas. Henrique creou uma nova
divisão judicial, que se occupava exclusivamente dos casos de
heresia, e as sentenças proferidas por estes tribunaes especiaes
eram tão severas que o povo chamava-lhes chambres ardentes.
Os martyres exhibiram um extraordinario heroismo, e a perseguição
não estorvou o derramamento do Evangelho.

Conta-se que Henrique manifestou em certa occasião o
desejo de ver com os seus proprios olhos, e interrogar, um d’esses
obstinados herejes. Foi levado á sua presença um pobre
alfayate, preso sob a accusação de ter trabalhado n’um dia
santo, e esse homem, com grande espanto da côrte, respondeu
ousada e respeitosamente a todas as perguntas sobre theologia
que lhe foram feitas. Diana de Poitiers emprehendeu reduzil-o
ao silencio mediante a zombaria; mas o alfayate, que lhe conhecia
o caracter e estava ao facto da posição occupada por ella,
retorquiu-lhe solemnemente: «Senhora, dê-se por satisfeita em
ter contaminado a França, e não queira tocar com o seu veneno
e com a sua immundicie uma coisa tão pura e tão sagrada como
é a religião de nosso Senhor Jesus Christo.» O rei, encolerisado
porque á amante fossem dirigidas estas palavras, deu ordem
para que immediatamente o julgassem e executassem, e quiz
assistir ao supplicio. Quando Henrique assomou a uma janella
que dava para a praça onde o martyr ia ser queimado, este
viu-o, e não despregou mais d’elle os olhos. Mesmo já depois
de rodeiado pelas labaredas não deixou de perseguir o rei com
aquelle olhar, e Henrique referiu depois que durante muito
tempo aquelle espectaculo não se lhe varria da memoria durante
o dia e lhe perturbava o somno durante a noite.

Tornou-se manifesto para todo o reino, incluindo a côrte,
que estas repetidas execuções não estavam contribuindo para
a repressão da Reforma. Outros martyres se apresentavam jubilosamente
para substituir aquelles que os tinham antecedido;
viuvas, mancebos, estudantes, raparigas mimosas, fidalgos da
mais elevada estirpe, todos preferiam o cruel martyrio a negarem
Christo. A côrte não pensava senão em medidas mais
severas de repressão, e em 1551 foi promulgado um novo edicto,
o de Chateaubriand, o qual, como os edictos de Decio, nos primeiros
seculos, mandava destruir toda a litteratura christã, na
idéa de que por essa fórma se faria desapparecer o christianismo.

Genebra estava situada na fronteira da França. Toda ella
se encheu de refugiados francezes. Um certo numero de rapazes,
cheios de coragem e de fé, instruidos por Calvino e seus companheiros
nas verdades do Evangelho, havia-se offerecido para
distribuir livros e folhetos por todos os pontos da França. O
Edicto de Chateaubriand visava estes colportores, assim como os
livros e tratados que elles vendiam. Prohibia terminantemente
a entrada de quaesquer livros provenientes de Genebra ou de
outras localidades notoriamente rebeldes á Santa Sé, a existencia
nas livrarias de obras condemnadas, e toda a impressão
clandestina. Estabelecia uma inspecção semestral a todas as typographias,
mandava examinar todos os volumes que chegassem
do estrangeiro, e submettia, de quatro em quatro mezes, a grande
feira de Lyão a uma fiscalisação especial, pois que mediante
ella é que se haviam espalhado pelo reino muitos livros suspeitos.
Foi prohibida a venda ambulante de livros, fossem elles de
que natureza fossem. Todo aquelle em cujo poder fossem encontradas
cartas de Genebra era preso e castigado. Ás pessoas
analphabetas não se consentia que discutissem pontos de fé
nas tabernas, nas officinas, nos campos, ou em reuniões clandestinas.
Por determinação da côrte, ficava, portanto, o povo impedido
de se instruir, se é que edictos e officiaes de justiça o
poderiam impedir. A sementeira proseguia. Dispostos para a
vida ou para a morte, partiram de Genebra e de Strasburgo,
para diversos pontos da França, muitos mancebos, levando comsigo
Biblias, assim como livros e folhetos evangelicos. Beza
mandou dizer n’uma carta a Bullinger que foram em numero
espantoso os homens que se offereceram para arrostar com todos
os perigos para que a Egreja de Deus avançasse.

Organisação da Egreja reformada.—No meio d’estas terriveis
perseguições, os protestantes de França começaram a organizar-se
em Egreja. Havia mais de trinta annos que elles, ou estudavam
isoladamente a Biblia, ou formavam pequenos nucleos
de crentes. A perseguição augmentou-lhes a coragem, e resolveram
por fim constituir uma communidade.

O nascimento de um filho de La Ferriêre, fidalgo francez
residente em Paris, em cuja casa um pequeno grupo de protestantes
costumava reunir-se, é que motivou essa decisão. O pae
do recemnascido declarou aos seus irmãos na fé que não podia
ausentar-se de França, afim de obter que lhe fosse administrado
um sacramento puro, e que de fórma alguma consentiria em
que o baptismo se fizesse segundo o rito da Egreja romana.
Implorou-lhes, pois, que formassem uma Egreja, e escolhessem
um pastor, pondo assim termo a todas as difficuldades.

Acharam bom o alvitre, e, depois de jejuarem e fazerem
oração, escolheram para pastor a João Le Maçon, que tinha por
sobrenome La Riviére, contava vinte e dois annos, e havia abandonado
familia, riqueza e perspectivas de um brilhante futuro
pela causa de Christo. A pequena assembléa passou em seguida
a escolher os presbyteros e os diaconos, estabeleceu-se uma
Egreja segundo o modelo de Genebra, e foi adoptada uma breve
constituição.

Faltava só em França, ao que parecia, quem se collocasse
á testa do movimento. Succedendo-se rapidamente umas ás outras,
as communidades constituiram-se em congregações, com
os seus presbyteros e diaconos. Tres mezes depois da eleição
de La Riviére, foi de Paris enviada a Genebra uma carta em
que se pedia outro ministro. Passado um mez, Angers tinha
tres pastores protestantes; e, posto que a perseguição continuasse
sempre com a mesma violencia, nunca deixava de haver
quem se offerecesse para esses perigosos logares, e a Reforma
ia fazendo progressos.

Os Huguenotes: Coligny e os irmãos Bourbon.—Vendo que
eram inuteis todos os esforços empregados para impedir a Reforma,
o cardeal propoz o estabelecimento, em França, de uma
Inquisição, modelada pela de Hespanha, de que Fillippe se havia
servido, com tanta efficacia, para escorraçar de seus dominios
a heresia. O espirito de liberdade constitucional não estava,
porém, tão morto em França que se permittisse a perda total
de todas as garantias que as leis concedem aos innocentes, o
que necessariamente viria a acontecer se se introduzisse a inquisição
hespanhola. Os varios tribunaes, e em particular os
parlamentos, protestaram contra essa proposta. O rei e os seus
conselheiros insistiram na adopção de similhante medida, mas
em breve descobriram, para seu espanto, que o unico resultado
colhido foi algumas pessoas nobres, das que de maior influencia
dispunham, se declararem protestantes; e de ahi em deante
(1558) a côrte e os romanistas tiveram de se defrontar com um
forte partido huguenote.

A devassidão da côrte franceza trazia desgostosos muitos
dos principaes representantes da nobreza, e o que elles observaram
tambem no procedimento do clero levou-os a procurarem
homens de vida pura que os instruissem no christianismo.
Alguns membros da mais alta aristocracia que antipathizavam
com os Guizes aggregaram-se aos calvinistas, uns por simples
politica, mas muitos outros por convicção. Estes homens faziam
uma opposição moral á licenciosidade da libidinosa vida palaciana,
que Francisco I tinha animado, e uma opposição politica
ao systema absolutista do rei e dos seus conselheiros.

Á testa d’este partido estavam os irmãos Bourbon, o almirante
Coligny e seu irmão Francisco d’Andelot.

Um filho de S. Luiz havia desposado a herdeira da casa
Bourbon, e esta familia era, no meiado do seculo dezeseis, representada
por Antonio, duque de Bourbon, que, na falta do rei e
dos filhos d’este, era o herdeiro do throno de França, e por seu
irmão Luiz, duque de Condé. Antonio Bourbon tinha casado
com a piedosa e heroica filha de Margarida de Angouleme,
Joanna d’Albret, herdeira da corôa de Navarra, cujo filho foi
Henrique IV de França. Em virtude do seu casamento, recebeu
o titulo de rei de Navarra, e residia uma grande parte do tempo
em Pau, onde assistia ás prégações dos pastores protestantes.
Quando voltou para a côrte, começou tambem lá a frequentar
as reuniões evangelicas, e declarou-se, por fim, protestante. O
duque de Condé fez o mesmo. Andelot, o irmão mais novo do
almirante Coligny, e a quem o povo chamava «o cavalleiro sem
pavor», introduziu prégadores protestantes no seu castello da
Bretanha, os quaes dirigiam a palavra a grandes agglomerações
de gente. Foi preso, mas, em vista da sua gerarquia e do seu poder,
não se atreveram a castigal-o.

Henrique, derrotado pelo partido opposicionista, concluiu
um tratado de paz com a Hespanha para poder dedicar toda a
sua actividade á destruição dos calvinistas. Era vastissimo,
segundo se diz, o plano que elle tinha preparado. Genebra e
Strasburgo iam ser destruidas, e a heresia soffreria um golpe
mortal, tanto em França como nos Paizes Baixos. No meio, porém,
d’estes preparativos, Henrique, ferido accidentalmente n’um
torneio que teve logar em Junho de 1559, morreu.

O primeiro synodo nacional.—Um caso interessante é que, ao
mesmo tempo em que se estavam planeando novas medidas de
repressão, os protestantes francezes houvessem tomado uma
deliberação que era mais um testemunho da sua progressiva
força. Debaixo de muito segredo, reuniram, n’uma casa do Faubourg
St. Germain, o seu primeiro Synodo Nacional. O que motivou
essa reunião foi o seguinte: Em 1558, quasi no fim do
anno, Antonio Chandieu, pastor de uma das egrejas de Paris,
foi a Poitiers, afim de auxiliar o serviço da Communhão que se
ia celebrar n’esta cidade. Encontrou-se lá, como era vulgar em
similhantes occasiões, com pastores que tinham vindo de varios
pontos, e, conversando ácerca do estado da Egreja, lamentaram
a falta de unidade, assim como de modelos doutrinaes. Chandieu
foi encarregado de apresentar no consistorio de Paris as opiniões
dos irmãos. Resultou de ahi que a congregação parisiense enviou
cartas ás outras congregações, convidando-as a mandar
delegados a uma conferencia que ia realisar-se em Paris. Foi
d’esta maneira que teve origem o primeiro Synodo Nacional.
Era uma pequena assembléa, em que estavam representadas
onze congregações apenas; mas proveu a Egreja franceza de
uma Confissão de Fé e de um Livro de Disciplina.

A Confissão, conhecida depois pelo nome de Confessio Gallica,
foi provavelmente redigida por Chandieu, e baseava-se
n’uma resumida Confissão que Calvino compoz, chamando para
ella a attenção do rei. Foi mais tarde revista por mais de uma
vez, mas podemos ainda chamar-lhe a Confissão da Egreja Protestante
Franceza.



O Livro da Disciplina Ecclesiastica foi modelado pelas Ordenanças
que Calvino escreveu para uso das egrejas de Genebra,
mas contém notaveis differenças, e mostra o que o livro de
Calvino teria sido se o conselho de Genebra lhe houvesse dado
toda a liberdade de acção. A constituição da Egreja franceza
era inteiramente democratica e de um caracter representativo.
Reconhecia os consistorios, que já existiam nas congregações,
e, para os tornar verdadeiramente representativos, preceituava
que as eleições para presbyteros e diaconos fossem annuaes.
Provia tribunaes de appellação nos synodos provinciaes, que se
reuniam duas vezes por anno, e em que cada congregação era
representada por um pastor e um presbytero; e unia a Egreja
toda sob um Synodo Nacional, ou Assembléa Geral, que constituia
o ultimo tribunal de appellação, e a suprema auctoridade
ecclesiastica.

É interessante observar como n’um paiz cujo governo se
tornava de anno para anno mais arbitrario e absolutista esta
«Egreja sob o peso da Cruz» organizava para seu uso um governo,
que reconciliava mais perfeitamente talvez do que todos
quantos teem sido organizados desde então, o principio da soberania
popular com o de uma suprema auctoridade central.
Para a constituição do presbyterianismo escocez a França contribuiu
mais do que Genebra, e a organização da primitiva Egreja
escoceza, a de Knox, era quasi uma exacta reproducção da franceza,
O facto d’ella se afastar posteriormente do modelo francez,
tornando vitalicios os cargos de presbytero e diacono, e a usurpação
do exclusivo direito, pela junta mais moderna do presbyterio,
de enviar representantes á Assembléa Geral, privou
o presbyterianismo escocez, inglez e americano de uma
grande parte do elemento popular que constituia a força das
primitivas egrejas escocezas e francezas.

Anne de Bourg.—A morte do rei não alterou em coisa alguma
a politica da côrte. Succedeu-lhe Francisco II, um mancebo
de dezeseis annos. Este tinha por esposa Maria, rainha da
Escocia, e sobrinha dos Guises, e a sua subida ao throno atirou
com o poder para as mãos d’este fanatico partido, que era capaz
de tudo para conseguir os seus fins. Os Guises, porém, não
podiam fazer aquillo que só um legitimo soberano, consciente
do poder que n’elle reside, pode fazer. Pediram com instancia
medidas para a repressão dos protestantes mediante a exterminação,
e aquelle seu grande empenho em que se derramasse
sangue veiu por fim voltar-se contra elles proprios.

O partido recebeu um golpe tremendo com o julgamento e
execução de Anne de Bourg, sobrinha de um dos chancelleres de
França, que era tambem juiz. O seu crime consistiu em ter,
em conselho publico, dito a Henrique II que era uma coisa
muito seria condemnar aquelles que, no meio das chammas,
invocavam o nome do Salvador dos homens. Quando, mais tarde,
foi interrogada pelos Guises, fallou com tanta eloquencia e ousadia
que ganhou o apoio de uma grande parte do publico. Ao
ser proferida a sentença de condemnação á morte por meio da
fogueira, tornou a fallar com um tão tocante fervor, com uma
resolução tão pathetica, que até os proprios juizes se commoveram
«Coisa alguma nos poderá separar de Christo, sejam quaes
forem as ciladas que nos armem, sejam quaes forem as enfermidades
que ataquem os nossos corpos. Sabemos que somos ha
muito como ovelhas que são levadas para o matadouro. Que nos
matem, pois, que nos despedacem; os que morrem no Senhor
não deixam jámais de viver, e todos hão de apparecer na resurreição
geral.... E, sendo assim, para que hei de eu permanecer
mais tempo n’este mundo? Apodera-te de mim, verdugo, e conduze-me
ao logar do supplicio.»

Desde a execução de Bourg a historia do protestantismo
francez começa a ser outra. Os protestantes, que a pouco e pouco
se haviam compenetrado da força de que dispunham, começaram
de aquelle ponto em deante a reunir-se para tratarem do
modo como se deviam manter na defensiva, e do modo como
deviam aproveitar a crescente impopularidade dos Guises. Alguns
dos mais impetuosos foram de parecer que se arvorasse
immediatamente o estandarte da revolta. Calvino e Beza, a
quem consultaram, dissuadiram-n’os de uma insurreição declarada.
Não obstante, organizou-se uma conspiração. La Renaudie,
protestante, e inimigo declarado dos Guises, foi o chefe d’essa
conspiração, e a guerra civil que depois se seguiu teria sortido
bom effeito se a conspiração não houvesse sido denunciada.
Os Guises tiraram uma sangrenta vingança dos humildes adversarios
da sua politica, e houve enormes carnificinas, particularmente
em Amboise, que ficaram bem gravadas na memoria dos
huguenotes. Os Guises accusaram judicialmente Condé de ser
o cabeça da conspiração. Este requereu uma assembléa de todos
os principes e de todos os membros do Conselho privado, e
desafiou os seus inimigos a que o denunciassem. O duque de
Guise não se sentiu com animo de o atacar de novo.

O morticinio de Amboise, longe de aterrorizar os protestantes,
parece que lhes deu uma nova coragem. Começaram então a ser
conhecidos pelo nome de Huguenotes. A origem d’este nome é
obscura; tudo o que ao certo sabemos a seu respeito è que
depois da conspiração de Amboise andava na bocca de toda a
gente. Em Valence um bando armado apoderou-se da Egreja
dos franciscanos, onde os serviços religiosos passaram a ser
feitos por prégadores protestantes, sendo enorme a assistencia
do povo. A Ceia do Senhor foi, por bandos armados, celebrada
«á moda de Genebra», em Nismes, no Languedoc. O tempo das
assembléas secretas tinha passado, e grandes reuniões ao ar
livre, no norte, meio-dia e sul da França, demonstravam que a
Reforma tinha sido abraçada por uma immensa quantidade de
gente.

Coligny na Assembléa dos Notaveis.—A côrte, comtudo, estava
convencida de que a unica politica a seguir era a de exterminaçao,
e as perseguições continuavam com o mesmo vigor. Necessitava,
porém, de dinheiro, pois que as despezas do reino foram
gradualmente excedendo as receitas, e em Fontainebleau foi, por
fim, convocada uma Assembléa dos Notaveis. Os protestantes
aproveitaram a opportunidade, apresentando o almirante Coligny,
chefe da grande casa de Chatillon, duas supplicas, uma ao
rei, outra á rainha mãe, da parte dos huguenotes da Normandia.
Pediam a cessação das perseguições e a liberdade para celebrarem
publicamente o culto divino.

Este corajoso acto de Coligny fez com que outros ganhassem
animo. O bispo de Valence fallou a favor dos huguenotes da
sua diocese, e pediu que fossem revogadas as leis que se oppunham
á entoação dos hymnos e á leitura das Escripturas, e que
se convocasse um concilio geral. O arcebispo de Vienne ainda
se atreveu a mais. Perguntou se «estava resolvida a morte da
França para agradar a Sua Santidade». A côrte viu-se obrigada
a permittir que se realisasse a tal assembléa geral.

Os Guises não desanimaram. Para exterminio do protestantismo,
tomaram a resolução de matar os seus homens de maior
nomeada, e, segundo parece, tinham tambem em mente um massacre
geral dos huguenotes. Fizeram com que o rei chamasse á
côrte os Bourbons, isto é, o rei de Navarra, e seu irmão Luiz,
duque de Conde, os quaes, sem se importarem com o perigo,
para lá partiram.

O duque foi preso e sentenciado á morte, e o rei de Navarra
por pouco escapou de ser assassinado. Quando, porém, a tempestade
estava prestes a estalar, o rei adoeceu e morreu.

«Já lêstes ou vos referiram» diz Calvino n’uma carta que
enviou a Sturm, «algum acontecimento mais opportuno do que
esta morte do rei? Quando a desgraça tinha chegado a tal ponto
que não se podia remediar, Deus revela-Se de subito lá do céu.
Aquelle que traspassou os olhos do pae feriu agora os ouvidos
do filho».

Catharina de Medicis.—Pela morte de Francisco ficou herdeiro
do throno Carlos IX, que tinha então dez annos. Para regente
foi nomeado o protestante Antonio de Bourbon, rei de Navarra.
A mãe do joven rei, Catharina de Medicis, de quem
haviam feito pouco caso durante a vida do marido, e que
havia sido offuscada pelos Guises durante o reinado de seu filho
mais velho, reivindicou então o direito de governar, na qualidade
de tutora natural de seu filho. Os amigos do rei de Navarra
instaram com este para que tambem fizesse valer os seus
direitos. Se elle assim tivesse procedido, o futuro da França seria,
porventura, mais pacifico. Ter-se-hia alcançado uma duradoura
tolerancia religiosa, e ter-se-hiam lançado os alicerces de
uma monarquia constitucional; elle, porém, teve a fraqueza de
não fazer valer esses seus direitos, e Catharina foi investida no
poder.

As circumstancias, porém, obrigaram-n’a a fazer concessões
a todos os partidos. Não podia passar sem o apoio dos Guises,
e ao mesmo tempo era indispensavel entrar em negociações com
os huguenotes. Todos os herejes que estavam presos recuperaram,
por meio de um edicto, a sua liberdade, mas foram avisados
de que deviam não dar mais motivo de queixa. No entretanto
reunia-se o Estado Geral, que havia sido convocado antes da
morte do ultimo rei.

Coligny pediu, em nome dos huguenotes, liberdade de religião;
uma reforma no governo da Egreja, e, em particular, a eleição
livre dos bispos e do clero; um concilio nacional, sob a presidencia
do rei, para discutir as questões religiosas, e, no entretanto,
egrejas para os protestantes, e uma reunião da Assembléa
dos Notaveis de dois em dois annos. Offereceu-se tambem para
auxiliar o governo na promulgação de uma lei que auctorizasse
a venda dos bens da Egreja para occorrer ás despezas do Estado.

As reclamações de Coligny constituiam, no dizer de Ranke,
o programma da revolução do seculo dezoito; e, se ellas tivessem
sido attendidas, essa revolução não seria assignalada com
o atheismo que a desacreditou, e não seria necessario derrubar
a monarquia e a aristocracia. A côrte não estava preparada para
essas mudanças radicaes, e o mais que se poude obter de Catharina
foi uma conferencia religiosa em Poissy, onde podessem
ser discutidos pontos de fé entre pastores protestantes e padres
catholicos romanos.

Em virtude da tolerancia que havia sido concedida aos huguenotes,
voltou para França muita gente que se tinha refugiado
na Inglaterra, na Allemanha, nos Paizes Baixos, e até mesmo na
Italia. Vieram tambem alguns pastores de Genebra, não faltando,
d’esse modo, homens bem instruidos que dirigissem as congregações
protestantes. Era impossivel, porém, mudar todas as
coisas por meio de um compromisso politico. Os Guises ameaçavam
vingar-se. O idoso condestavel de Montmorency, que se
tinha na conta de ser o campeão da antiga fé, resolvera oppôr-se
áquella corrente conciliatoria, e fanaticas turbas se levantaram
contra as assembléas protestantes. Nas localidades onde os huguenotes
estavam em maioria, tornou-se difficil evitar que elles
decisiva e energicamente defendessem os seus direitos. N’algumas
cidades o povo correu em massa ás egrejas, derrubou as
imagens e os quadros, e queimou as reliquias. Os que entre os
huguenotes occupavam os primeiros logares fizeram todo o possivel
por conter os seus correligionarios. Calvino escreveu de
Genebra, protestando energicamente contra toda e qualquer illegalidade.
«Deus nunca disse a pessoa alguma que destruisse
os idolos, exceptuando aquelles que cada um tenha em sua casa,
ou os que em publico se encontrarem revestidos de auctoridade....
A obediencia é melhor do que o sacrificio, e devemos
ver bem o que nos é licito fazer, e manter-nos dentro de certos
limites».

A Conferencia de Poissy.—A data designada para a Conferencia
approximava-se com rapidez, e por toda a parte eram
convidados todos os francezes que tivessem qualquer coisa a
dizer em materia de religião a apresentarem-se na proxima assembléa
de Poissy, na certeza de que não correriam perigo algum
e seriam escutados com a maxima attenção. Os huguenotes
tinham grande empenho em que Beza comparecesse, e pediram-lhe
encarecidamente que fosse lá represental-os. Elle ao principio
não queria ir, pois que estava convencido de que de similhante
rainha se não tiraria resultado algum. Por fim acquiesceu,
e os huguenotes ficaram descançados por saberem que os seus
interesses estavam entregues em tão boas mãos.

Francez, nascido, em 1519, em Vezelay, e de nobre ascendencia,
renunciara a um brilhante futuro ao abraçar a causa da
Reforma. Era um homem de magestosa presença, muito illustrado,
e de um trato captivante. Abaixo de Calvino, era elle a
pessoa por quem as egrejas reformadas se deixavam guiar com
maior confiança, e em quem viam o seu mais legitimo representante.
Foi recebido pelo rei de Navarra, e por seu irmão, Luiz
de Condé, e apresentado por elles á rainha mãe e ao cardeal de
Lorraine. O seu porte, a sua erudição, e os seus modos de grande
personagem, produziram sensação na côrte.

Quando teve logar a discussão publica, tornou-se tristemente
manifesta a ignorancia dos bispos francezes, e o cardeal
de Lorraine e outros mais trataram logo de pôr termo á conferencia,
ou, no caso de não conseguirem esse proposito, de a tornarem
completamente esteril. O resultado da discussão foi ambas
as partes nomearem delegados para conferirem sobre determinados
pontos, e d’essas conferencias proveiu um Edicto de
Tolerancia, publicado em Janeiro de 1562.

Os protestantes tinham de renunciar ás suas egrejas e ás
suas reuniões secretas, mas era-lhes permittido fazer os seus
cultos ás claras, e a qualquer hora do dia, fora das povoações;
e todos os seus ministros eram obrigados a declarar, sob juramento,
que não ensinariam coisa alguma que não estivesse de
accordo com as Escripturas e com o Credo de Nicéa. A tolerancia
era, como se vê, muito limitada; mas desapparecia o fundamento
legal para qualquer perseguição, e Calvino e Beza foram
de parecer que um tal compromisso, não obstante as pouco favoraveis
condições em que era feito, devia ser acceite. «Se a liberdade
que o Edicto nos promette fôr duradoura», escreveu
Calvino, «o papismo cae por si mesmo».

Os catholicos romanos não estavam de fórma alguma dispostos
a chegar a um accordo com os protestantes. Os funccionarios
civis, nas cidades e nas provincias, pertenciam á religião
do estado, e os parlamentos, ou tribunaes de justiça permanentes,
abominavam o protestantismo. Sabia-se, além d’isso, que o
Edicto da Tolerancia era apenas um ardil de Catharina para ganhar
tempo. Por outro lado, os Guises eram formalmente oppostos
a qualquer convenio, e todas estas circumstancias incitaram
os dois partidos a prepararem-se para uma guerra civil.

O massacre de Vassy: outros massacres.—O signal foi dado
pelo duque de Guise, o qual, com o maior atrevimento, violou o
Edicto da Tolerancia. No dia 1.º de Março de 1562, a um domingo
de manhã, entrou, á frente de um grupo de cavalleiros armados,
na cidade de Vassy, onde uma pequena e indefeza congregação
de protestantes estava prestando culto a Deus n’um celleiro.
Quasi no fim levantou-se um tumulto, e as pessoas presentes,
que não tinham armas para se defender, foram, na sua grande
maioria, assassinadas. Foi este o inicio d’essas medonhas guerras
civis que tanta devastação produziram em França até Henrique
IV subir ao throno.

O exemplo da carnificina que teve logar em Vassy foi seguido
em muitos outros pontos em que os catholicos romanos
estavam em maioria. Em Paris, em Sens, em Rouen, em toda a
parte, emfim, os logares de culto protestantes foram atacados
e os que n’elles se haviam reunido tiveram morte violenta. Em
Toulouse os protestantes, temendo uma carnificina, fecharam-se
no Capitolio; foram atacados pelos catholicos romanos, e, ao
cabo de uma certa resistencia, entregaram-se sob a promessa
de que lhes seria permittido sair da cidade sem serem molestados.
Uma vez cá fóra, foram todos massacrados—homens, mulheres
e creanças, tendo perecido, ao todo, para cima de 3000
pessoas. Este morticinio de protestantes, em que houve violação
de um juramento, foi commemorado pelos catholicos romanos
de Toulouse em 1662 e 1762, e tel-o-hia sido egualmente em
1862 se o governo de Napoleão III se não houvesse opposto á celebração
do centenario.

Estes sanguinolentos massacres provocaram represalias.
Os huguenotes precipitaram-se para as egrejas papistas, e destruiram
as imagens, os altares e as reliquias. Destruição de
imagens e derramamento de sangue era a ordem do dia na maior
parte das provincias de França.

A guerra civil. Os iconoclastas.—No meio de tudo isto os dois
partidos formaram-se gradualmente em dois exercitos inimigos,
ficando um, o papista, sob o commando de Francisco, duque de
Guise, e o outro, o protestante, sob o commando de Luiz, duque
de Condé, e do almirante Coligny. A França poude então presenciar
todos os horrores de uma guerra civil, em que o fanatismo
religioso accrescentou, ás barbaridades communs a todas
as guerras, as mais atrozes crueldades.

O embaixador de Veneza, escrevendo aos chefes do seu Estado,
exprimiu a opinião de que esta primeira guerra religiosa
obstou a que a França se tornasse protestante. As crueldades
dos papistas tinham desgostado um grande numero de cidadãos
francezes, que, sem serem impulsionados por fortes sentimentos
religiosos, ter-se-hiam de muito bom grado alliado áquelles que,
pela sua moderação, se mostravam competentes para inaugurar,
e manter na pratica, um systema de tolerancia. Os chefes huguenotes
faziam o maximo empenho em poder provar que os
seus adherentes sabiam fugir aos excessos, e Calvino e Beza
recommendaram que não se interviesse no culto dos catholicos
romanos, excepto quando o caso fosse tratado judicialmente, e
ainda assim com muita serenidade. Não, foi, porém, possivel evitar
que os protestantes despedaçassem as imagens e dessem
cabo de tudo quanto encontraram nas egrejas.

Em Orleans foram umas poucas de egrejas atacadas ao
mesmo tempo. Condé, acompanhado de Coligny e de outros vultos
importantes, dirigiu-se a toda a pressa para a egreja de
Santa Cruz, onde o tumulto era maior. Ao chegarem á egreja,
Condé reparou n’um soldado huguenote, que havia subido a um
ponto elevado da frontaria e se preparava para atirar cá para
baixo com a imagem de um santo. O duque pegou n’um arcabuz,
apontou-o ao dito soldado, e ordenou-lhe que descesse
quanto antes. Elle não parou com o que estava fazendo, proferindo,
porém, estas palavras: «Deixe-me primeiro fazer este
idolo em migalhas, e depois mate-me, se isso fôr da sua vontade».
Tratando-se de gente assim, que preferia morrer a deixar
de destruir as imagens, era impossivel esperar que se podesse
pôr um dique á iconoclastia, e onde quer que as tropas protestantes
entrassem as egrejas ficavam n’uma completa desordem.
Este procedimento foi tomado em toda a França como um indicio
de que os protestantes, se chegassem a ter o poder nas
mãos, seriam tão intolerantes como os catholicos, e, por consequencia,
a sympathia pela sua causa, que até ali fôra sempre
crescendo, começou a declinar.

O desenvolvimento da guerra foi, no seu conjuncto, desfavoravel
aos huguenotes. Francisco, duque de Guise, era um
admiravel general, e os papistas estavam bem providos de dinheiro
e recebiam auxilio de fóra; ao passo que os huguenotes
estavam quasi exclusivamente dependentes dos seus proprios
recursos, e achavam-se muito mal fornecidos de fundos para o
proseguimento da lucta. Os huguenotes perderam a batalha de
Dreux, em Dezembro de 1562, graças, principalmente, á admiravel
disciplina dos auxiliares suissos de Guise; mas, por seu
turno, os papistas perderam o duque de Guise, que foi assassinado
em Fevereiro de 1563.

Com a morte do duque, Catharina adquiriu maior poder, e
tornou-se mais facil a paz. Os huguenotes não tinham conseguido
vencer os papistas; e, do mesmo modo, os papistas não
tinham conseguido exterminar os protestantes. Não se haviam
reconciliado uns com os outros, mas achavam-se cançados; e
convieram n’uma suspensão de hostilidades. O Edicto da Paz
garantia aos protestantes os privilegios que lhes haviam sido
concedidos um anno atraz, e accrescentava outros, sendo o mais
importante este: «Em cada baliado será escolhida uma cidade
em cujos arrabaldes os protestantes poderão realisar os seus
cultos, e em todas as cidades, excluindo Paris, onde em 7 de
Março do anno corrente era praticada a religião protestante,
será a pratica d’esta permittida em dois recintos intra-muros,
que serão opportunamente designados pelo rei». O Edicto de
Amboise, saido em 12 de Março de 1563, só resolveu as coisas
por metade, o que irritou ambas as facções. Os catholicos romanos
não gostavam d’elle por tolerar a religião reformada, e os
protestantes por não lhes conceder tudo quanto elles desejavam.
Foi obra de Catharina e de Condé, cada um dos quaes
confiava em que o futuro se encarregaria de tornar inoffensivas
para o seu partido as concessões que fazia.

As treguas duraram cerca de cinco annos, ao cabo dos quaes
arrebentou a segunda guerra religiosa. A lucta durou mais de
um anno. A unica acção decisiva foi a batalha de St. Denis, em
que Montmorency foi morto. Seguiu-se então o armisticio de
Longjumeaux, cujas condições eram identicas ás do Edicto
de 1562.

Este armisticio durou apenas alguns mezes, findos os quaes
começou a terceira guerra religiosa. Os protestantes receiavam-se
do duque de Alba, o feroz governador dos Paizes Baixos, que
se estava preparando para ajudar a côrte franceza a exterminar
todos aquelles que não quizessem submetter-se á Egreja Catholica
Romana, e resolveram tomar a offensiva. Condé e Coligny
souberam que o duque tinha aconselhado a rainha a tirar a vida
aos chefes huguenotes, cair depois sobre o povo, e, finalmente,
supprimir a obnoxia fé.

Os cabeças fugiram para La Rochelle, e a guerra começou.
Combateu-se durante quasi todo o anno de 1569, com alternativas
de bom e mau exito, tanto diplomatico como militar. Por
fim, teve logar a batalha de Jarnac, onde os huguenotes foram
derrotados, e onde Condé e varios outros encontraram a morte.
A sorte parecia ter-se tornado crudelissima para os huguenotes.
Os chefes hereditarios do partido eram Henrique de Navarra,
moço de quinze annos, e seu primo Henrique de Conde, que não
tinha muito mais edade do que elle, de modo que Gaspar de Coligny
é que teve de arcar com toda a responsabilidade. Tratou
de reunir as forças dispersas, e, não obstante alguns revezes,
poude obter um tratado de paz que offerecia vantagens como
nunca os huguenotes tinham logrado alcançar. Foi auctorizado
o culto publico n’um grande numero de cidades, e quatro d’ellas—La
Rochelle, Montauban, Cognac e La Charité—foram dadas
aos protestantes como logares de refugio.

Coligny e Carlos IX.—O almirante Coligny ficou sendo, em
virtude d’este tratado de paz, o chefe em quem os huguenotes
mais confiavam. Deixou-se ficar em La Rochelle, no meio dos seus
correligionarios, e encarregou-se da tutella dos dois jovens
principes que eram as esperanças dos protestantes, Henrique
de Navarra e Henrique de Condé. O fim principal que elle tinha
em vista era de tornar permanentes as vantagens que os reformados
tinham conquistado mediante as terriveis guerras religiosas.
Convidaram-n’o a ir á côrte, e, a despeito de todos os
avisos em contrario, foi. «Prefiro», disse elle, «morrer mil vezes
do que, por uma indevida solicitude pela minha vida, dar occasião
a que se avente uma suspeita em todo o reino».

Como quer que fosse, o nescio, fraco e dissoluto Carlos IX
sympathizou com o velho fidalgo. O pobre rei, que tinha então
uns vinte annos, não havia conhecido nunca um homem como
aquelle. A enfermidade não o havia deixado desde a infancia, e
estivera rodeiado por pessoas que tinham interesse em o educar
na imbecilidade e na devassidão. Assim que se poz em contacto
com Coligny, que era um homem que inspirava um instinctivo
respeito, que nada dizia ou fazia que não estivesse de accordo
com as suas convicções, que se havia tornado a mais celebre
individualidade da França, que fora o organisador do partido
protestante, que era quasi adorado pelos seus amigos, e que,
apezar da sua edade avançada, estava ainda em todo o vigor da
vida, não poude deixar de confiar n’elle como nunca tinha confiado
em pessoa alguma.

Catharina, Henrique de Anjou, seu filho, e os Guises conheceram
que o rei estava sob uma nova influencia, a que precisavam
de subtrahil-o a todo o transe. Tinham medo de que o
rei, tendo a seu lado um homem pundonoroso, lhes escapasse
das mãos; e esta extraordinaria affeição que o debil Carlos sentiu
por Coligny foi, segundo affirmam alguns historiadoros, a
causa do massacre de S. Bartholomeu.

Catharina e Henrique de Guise tramaram o assassinio de
Coligny. O attentado, porém, falhou. Catharina foi então ter
com seu filho, e referiu-lhe que Coligny e todos os demais huguenotes
estavam convencidos de que elle, Carlos, entrara também
na conspiração que tinha por fim a sua morte, e que, portanto
nunca havia de ter paz emquanto os protestantes não
fossem exterminados. Em seguida propoz uma chacina dos vultos
preponderantes, em que o rei, fortemente instado, consentiu.

A matança de S. Bartholomeu.—Esta terrivel carnificina de
protestantes, que teve logar na vespera de S. Bartholomeu (24
de Agosto de 1572) foi obra de Catharina de Medicis, de Henrique
de Anjou e dos Guises. A matança foi feita em Paris por
20:000 milicianos da cidade, coadjuvados por alguns soldados e
pelos mercenarios suissos, que eram pagos pelo duque de Guise.
As forças a que se commetteu aquella tarefa eram commandadas
pelos irmãos Guise.

Assassinaram em primeiro logar Coligny e alguns dos principaes
cabeças, e depois o massacre tornou-se geral. As casas
dos protestantes tinham sido previamente marcadas com cruzes
brancas, e os assassinos, para reconhecimento mutuo, traziam
faxas brancas, além de outros signaes. Só em Paris foram mortos,
pelo menos, 2000 homens, metade dos quaes eram pessoas
de distincção. O historiador protestante Crespin diz que foram
mortos em Paris 10:000; e Brantôme, creatura sceptica e dissoluta,
fixa o numero em 4000. Organizaram-se carnificinas pelas
provincias, e o numero das victimas tem sido calculado entre
30:000 e 100:000. Sully, primeiro ministro de Henrique IV, que
estava provavelmente bem inteirado, affirma que cairam sem
vida 70:000 pessoas.

Ultimamente os escriptores catholicos romanos não se teem
mostrado muito orgulhosos de aquelle commettimento, mas
quando a matança teve logar muitos d’elles exultaram. Sabe-se
perfeitamente que, se o acto não foi instigado de Roma, o papa
e a curia estavam, pelo menos, scientes de que elle ia realisar-se.
Houve illuminações em Roma para festejar o acontecimento, os
canhões do castello de S. Angelo salvaram, organizou-se uma
procissão que foi até á egreja de S. Marcos, e cunhou-se uma
medalha para commemorar o Hugonotorum Strages. Alguns dos
principes catholicos romanos enviaram mensagens de congratulação,
e diz-se que o pobre e corrompido Filippe II de Hespanha
sorriu, pela primeira e ultima vez na sua vida, quando a
noticia lhe constou.

O massacre diminuiu cruelmente o poder dos huguenotes, e
privou-os de quasi todos os seus caudilhos; mas elles continuavam
a existir, e, em vez de se intimidarem, de se darem por
vencidos, perante aquelle acto sanguinario, resolveram em seus
corações vingar-se d’elle. Ainda restavam algumas cidades em
poder dos protestantes; La Rochelle, Sancerre, Nismes, Montauban,
e ainda outras, fecharam as suas portas, e negaram-se
a dar entrada aos governadores que de Paris lhes enviaram.

La Rochelle foi atacada pelas tropas reaes commandadas
por Henrique de Anjou, e os habitantes soffreram todas as calamidades
de um cerco, obrigando, por fim, os sitiantes a retirar-se.
Uma egualmente bem succedida resistencia da parte de
outras cidades forçou a côrte a entrar em negociações com os
seus odiados subditos protestantes, e ficou restabelecida a paz.

D’esta vez os huguenotes convenceram-se de que deviam
estar sempre preparados para a guerra. Os horrores da vespera
de S. Bartholomeu haviam-lhes mostrado o quão implacaveis
eram os seus inimigos, e a traição por elles commetida quando
foi do cerco e capitulação de Sancerre deu-lhes uma prova da
sua deslealdade. Os protestantes estiveram sitiados oito mezes,
e durante esse periodo morreram de fome quinhentos homens,
pelo menos, e todas as creanças com menos de doze annos.
«Porque chora», exclamou um rapazito de dez annos, «ao ver-me
morrer de fome? Eu não lhe peço pão, mãe; sei que não tem
nenhum para me dar. Visto Deus querer que eu morra d’esta
forma, devemos acceitar isso alegremente. Lazaro, aquelle homem
santo, não tinha tambem fome? Não o li eu na Biblia?»
E depois de a cidade se haver rendido teve logar, não obstante
a promessa que lhe tinha sido feita sob juramento, uma horrivel
scena de homicidio e pilhagem.

Os huguenotes, que não tinham quem os dirigisse, resolveram
organizar-se, para que podessem estar sempre promptos,
e tão diligentemente pozeram os seus planos em execução que
n’um curto prazo se encontraram aptos para pôrem 20.000 homens
em campo, á primeira voz. Foi em Montauban que tudo
organizaram, e foi de lá que dirigiram uma representação ao rei,
em que Coligny havia insistido pouco antes de principiarem as
guerras religiosas. A côrte ficou sabendo que o espirito huguenote
não se havia extinguido. Desde a matança de S. Bartholomeu
um outro partido ia adquirindo lentamente importancia em
França. Era elle constituido pelos catholicos romanos moderados,
que estavam fartos de carnificinas, e que attribuiam todos
os males do Estado ao poder de que os estrangeiros dispunham
no reino. Exigiam a expulsão dos florentinos e dos lorrenezes,
isto é, da rainha-mãe e dos Guises; e insistiam na reintegração
das antigas liberdades da nação. Estes «Politicos», como
também eram chamados, ainda mais se aferraram ás suas idéas
quando tiveram conhecimento do traiçoeiro ataque a La Rochelle,
e do programma politico que os huguenotes expozeram
em Milhau, e, revestidos de paciencia, esperaram a occasião de
intervir.

Posto que o cerco de La Rochelle e de outras cidades protestantes—a
quarta guerra religiosa, como lhe chamaram—fosse
seguido de um tratado de paz, nunca, de um modo ou do
outro, se deixou de combater, e a rejeição do pedido feito pelos
huguenotes não permittia duvidas quanto á imminencia de outra
guerra ainda. Entretanto Carlos IX morria, em Maio de 1574,
de uma terrivel enfermidade em virtude da qual o sangue lhe
sahia por todos os poros da pelle, e o povo attribuiu-a a um castigo
da carnificina de S. Bartholomeu. Succedeu-lhe Henrique
de Anjou, o terceiro e mais vil dos filhos de Catharina, e que
era o favorito d’esta. Henrique era ao mesmo tempo um papista
cheio de superstições e um libertino cheio de impudencia.

Henrique III tinha-se, durante a vida de seu irmão, associado
aos Guises, e adherira ao partido papista; pouco depois
de subir ao throno, porém, como o amedrontasse a possibilidade
de uma alliança entre os «politicos» e os huguenotes, concedeu,
por meio de um edicto, uma parte do que os protestantes pediam.
Concedeu, exceptuando em Paris, uma illimitada liberdade religiosa,
egualdade de privilegios sociaes, o direito de ser julgado
por um tribunal composto, em partes eguaes, de romanistas e
de protestantes, e, além d’isso, ficavam oito fortalezas, como
penhor, nas mãos dos protestantes.

A Santa Liga.—Este procedimento do rei deu logar á fundação
da Santa Liga, sociedade formada pelos Guises e pelos
jesuitas, cujo fim era promover uma alliança dos catholicos
francezes com Filipe II de Hespanha e com o papa. Visava,
em primeiro logar, a governar a França no interesse da fé catholica
romana, não transigir em coisa alguma com os huguenotes,
e impôr-se ao rei; para mais tarde ficaria o aniquilar os
Bourbons, ou, pelo menos, o impedir que a corôa passasse para
Henrique de Navarra.

Originaram-se de aqui as chamadas Guerras da Liga, em
cujos variados incidentes não necessitamos de entrar. Tanto a
quinta, como a sexta, como a setima guerra civil concluiu por
um tratado de paz favoravel aos protestantes.

Em 1585 a Liga foi remodelada, consolidando-se o poderio
dos Guises. A oitava guerra civil terminou em julho, mediante
o tratado de Nemours, que não era tão favoravel para os protestantes.
A nona guerra civil teve logar pouco depois. Foi denominada
a Guerra dos Tres Henriques—Henrique III, Henrique
de Guise, e Henrique de Navarra, o qual, apezar da sua pouca
edade, havia ganho a confiança dos huguenotes. Essa guerra
teve o seu termo na batalha de Coultras, em que os huguenotes
ficaram victoriosos.

As luctas foram interrompidas pelas questões que surgiram
entre o rei e o duque de Guise, presidente da Liga. O rei percebeu
que a sua auctoridade diminuia rapidamente. Os Estados Geraes,
que se reuniram em Blois, em Outubro de 1588, mostraram-lhe
que a França estava sob o dominio do duque; e a insurreição que
teve logar algumas semanas antes foi uma revelação do quanto
a Liga se havia ramificado. Não querendo sujeitar-se por mais
tempo áquella dependencia, resolveu libertar-se da Liga mediante
a morte dos seus dirigentes. Henrique, duque de Guise,
e Carlos, o cardeal, foram, portanto, assassinados em Dezembro
de 1588, juntamente com muitos dos seus amigos; mas a Liga
continuou a existir. É que ella havia estabelecido em toda a
França associações similhantes aos clubs jacobinos do periodo
revolucionario; e, quando os Guises foram assassinados, a sociedade
mãe, ou, por outra, a Liga dos Dezeseis, como era conhecida,
apoderou-se do governo, collocou adherentes seus em todos
os logares de confiança, e submetteu os actos do rei á apreciação
do parlamento. Henrique III, accomettido de um desprezivel
medo, fugiu para o meio dos huguenotes, entregando-se
ao seu grande rival, o rei de Navarra. Jacques Clemente, frade
dominicano, e um dos fanaticos da Liga, foi, porém, em sua perseguição,
e apunhalou-o. Algumas horas depois Henrique III expirava,
e o general huguenote ficava sendo o legitimo herdeiro
da corôa de França.

Henrique de Navarra.—Ao principio foi apenas reconhecido
pela parte protestante da França. A Liga dispunha de grande
poder, e estava resolvida a impedir que o throno fosse occupado
por um huguenote. Até mesmo os catholicos romanos moderados
com dificuldade podiam admittir que reinasse em toda a
França um rei que professava a religião da minoria. O papa recusava-se
a reconhecer um soberano protestante, e Filippe II
de Hespanha fez a ameaça de uma invasão das suas tropas.
N’estas circumstancias, Henrique de Navarra fez uma coisa extraordinaria:
pediu para ser instruido nas doutrinas da religião
catholica romana. Isto chamou para o seu partido um grande
numero de romanistas moderados, e o rei poude desbaratar a
Liga nas batalhas de Arques e Ivry.

A Liga continuava ainda a intimidai-o muito e projectava
levar ao throno Carlos de Guise, duque de Mayenne, ou o Cardeal
Bourbon, tio de Henrique, (que reinou effectivamente sob o
nome de Carlos X), ou Filippe II de Hespanha, que tinha casado
com uma Valois.

Em face de todas estas complicações, Henrique deu um
passo que a sua heróica mãe nunca teria dado. Fez-se catholico
romano. O effeito d’isto foi que n’um maravilhosamente curto
espaço de tempo a Liga se dissolveu, e Henrique IV foi acclamado
rei por quasi toda a França. Os seus velhos companheiros
de armas e correligionarios, posto que deplorassem a sua apostasia,
não abandonaram o joven que desde a infancia havia sido
seu associado e chefe, e que, depois dos afflictivos dias de Bartholomeu,
havia deixado a côrte assim que isso lhe fôra possivel,
para combater junto d’elles. Elle, em troca, concedeu-lhes
aquillo por que haviam luctado durante trinta annos.

O Edicto de Nantes.—Em 1598 foi assignado o famoso Edicto
de Nantes, que se adeantava mais em tolerancia religiosa
do que qualquer outro edicto do seculo dezeseis. Tinha, porém,
um grande defeito, e era que as circumstancias em que a França
se encontrava tornavam impossivel garantir liberdade religiosa
sem conceder aos protestantes certos privilegios politicos que
os constituiam um estado no estado, e que mais tarde obstaram
á completa fusão dos dois partidos n’um governo.

Este edicto outorgava completa liberdade de consciencia;
de ahi em deante ninguem mais seria perseguido por causa das
suas idéas religiosas. Todos os nobres que possuissem aquillo a
que se chamava «superior jurisdicção» tinham auctorização para
ensinar o calvinismo, e toda a gente podia aproveitar-se das suas
lições. Os nobres que não possuissem essa jurisdicção gozavam
do mesmo privilegio, e podiam ter ao seu serviço quantas pessoas
quizessem, quando residissem em localidades onde não houvesse
catholicos romanos com a «superior jurisdicção». Dava
licença para que continuasse, ou fosse restaurado, o culto publico
«a que chamam reformado» em todas as cidades onde elle
já existia em Agosto de 1597. Quando os protestantes estivessem
espalhados por um districto provinciano, designar-se-hia para
local do culto uma das povoações. Prohibia-se aos protestantes
o culto publico em Paris, ou a cinco milhas de distancia d’essa
cidade, e nas seguintes cidades, onde predominava o fanatismo
catholico romano: Reims, Toulouse, Dijon e Lyon. N’outra qualquer
parte os protestantes podiam ter egrejas, sinos, escolas,
etc. Os principaes limites da liberdade religiosa consistiam em
que a religião romana era declarada a religião estabelecida, e
em que os protestantes tinham de pagar dizimos ao clero official,
não podiam trabalhar nos dias santificados, e eram obrigados
a conformar-se com as leis matrimoniaes da egreja catholica.

Os protestantes, ficou também declarado, tinham os mesmos
deveres civis e os mesmos privilegios dos catholicos romanos,
e podiam concorrer a todos os empregos e dignidades do Estado.
Estabeleciam-se tribunaes de justiça especiaes, para julgamento
dos protestantes. Estes retinham durante oito annos
todas as cidadellas que lhes pertenciam anteriormente a 1597,
com todo o material de guerra; e n’essas cidades os governadores
eram nomeados pelos huguenotes.







CAPITULO IV

A REFORMA NOS PAIZES BAIXOS


Os Paizes Baixos, pag. 113.—A politica de Carlos V, pag. 114.—Os principios
da Reforma, pag. 115.—Filippe II e os Paizes Baixos, pag. 115.—A
inquisição, pag. 117.—Os novos bispados, pag. 118.—Tornar-se-ha hespanhol
o paiz? pag. 119.—Os mendicantes, pag. 120.—Prégações ruraes,
pag. 120.—O duque de Alba nos Paizes Baixos, pag. 121.—A prisão do
conde Egmont e do conde Horn, pag. 122.—A guerra civil. O principe de
Orange, pag. 124.—Os mendigos do mar, pag. 124.—A tomada de Brill,
pag. 126.—Requescens y Zuniga, pag. 128.—O cerco de Leyden, pag. 129.
Negociações entre as provincias do sul e as do norte, pag. 130.—D. João
de Austria, pag. 131.—Alexandre de Parma, pag. 132.—O tratado de
Utrecht, pag. 132.—A Egreja hollandeza, sua organização e confissão,
pag. 133.—O Confessio Belgica, pag. 134.—A constituição da Egreja hollandeza,
pag. 134.—A força da Egreja na Hollanda, pag. 136.



Os Paizes Baixos.—A revolta dos Paizes Baixos contra Roma
foi talvez a ultima d’esse genero se a datarmos do triumpho final,
mas aquelle paiz teve a honra de fornecer os primeiros
martyres da fé protestante.

Os Paizes Baixos ficavam em volta das boccas do Scheldt
e do Rheno, e na edade media constituiam o lado norte do velho
reino de Lotharingia, ou Lorrena, o celebre reino central, como
era chamado. A sua situação, com uma extensa costa maritima,
e os grandes rios que o atravessavam, tornava-o naturalmente
um paiz commercial. O mar estava constantemente usurpando
a parte secca, e era necessario oppôr-lhe diques; os rios trasbordavam,
e era necessario evitar que os campos ficassem submergidos.

A perpetua lucta com a natureza a que estes perigos forçavam
o povo fez d’elle uma gente endurecida e apta para tratar
de si sem o auxilio alheio. O paiz abundava em grandes
cidades, habitadas por gente livre e opulenta. A vida burgueza
começou mais cedo nos Paizes Baixos do que na maioria das
nações europeas. A liberdade civica era conhecida apreciada.
N’alguns pontos os dirigentes eram principes, ou bispos-principes;
n’outros havia um conselho districtal, o qual, como succedia
em Utrecht, considerava seu subdito o bispo da provincia.



Outras influencias contribuiam, para que se preservasse o
espirito da liberdade. O sul dos Paizes Baixos tinha sido a terra
dos Trouvères, e a sua influencia era ainda bastante para que
no povo se conservasse vivo o espirito anti-clerical. O clero
romano nunca teve muito predominio nas cidades mais importantes,
e mesmo nas provincias não conseguiu jámais levar
de vencida as «Camaras de Oradores», como eram chamadas,
as quaes algumas vezes, sob o disfarce de clubs de archeiros,
ou sociedades de canto, eram na realidade agrupamentos que tinham
por fim cultivar os talentos dramaticos dos seus membros,
ou para representarem os oratorios medievaes, ou, mais
frequentemente, para comporem e recitarem poesias satyricas
e comicas em que os vicios dos homens da Egreja eram inexoravelmente
atacados.

Os Paizes Baixos tinham sido tambem o theatro dos labores
de Gerardo Groot, o fundador das escolas para creanças pobres
e dos asylos para orphãos; e os seus collaboradores, os
Irmãos da Vida Commum, tinham diffundido os seus sentimentos
de mystico desprezo por uma Egreja mecanica e politica,
e a sua ambição de que todos os paizes em redor fossem devidamente
educados e seguissem a religião do coração. Thomaz
á Kempis, João Wessel, João Goch, e outros reformadores que
viveram antes da Reforma, todos elles eram dos Paizes Baixos.

A politica de Carlos V.—No seculo quinze a maior parte
d’estes estados livres e d’estas cidades opulentas tinha caido
sob o dominio dos duques de Borgonha, que eram ao mesmo
tempo vassalos da corôa franceza e do Imperio. Não vem agora
a proposito relatar a avidez com que Filippe o Bom, e seu filho,
Carlos o Ousado, luctaram para fazer do seu ducado um reino, e
para mostrar como o genio violento de Carlos deu motivo a que
os seus planos fracassassem. Os paizes arrancados ás garras da
França constituiram o dote de Maria de Borgonha, filha de Carlos,
quando casou com Maximiliano de Austria, que era neto
de Carlos V, o imperador na epoca em que se deram os primeiros
episodios da Reforma.

Carlos V, que era conde de Hollanda, e stadtholder dos
Paizes Baixos, assim como rei de Hespanha e imperador da
Allemanha, nasceu e foi educado nos Paizes Baixos, e reputava
essas provincias suas propriedades exclusivas. A politica constante
do imperador foi a de auxiliar, até onde podesse ser, os
privilegios provinciaes e a liberdade civica, e nos Paizes Baixos
fez tudo quanto estava ao seu alcance para centralizar o governo
e remover os antigos privilegios constitucionaes. O povo não
recebia com agrado estas medidas, mas attribuia-as a conselhos
de procedencia hespanhola.



Os principios da Reforma.—Quando a Reforma começou na
Allemanha, e foi publicado o famoso edicto de Worms, collocando
Luthero, os seus adherentes e as suas obras sob o anathema
do Imperio, Carlos fez sair nos Paizes Baixos um decreto
que continha disposições similhantes. O edicto foi inefficaz na
Allemanha, mas Carlos poude constranger á obediencia nos
Paizes Baixos. Em 1523, dois frades agostinhos, Henrique Voes
e João Esch, foram detidos pelas auctoridades, e, apoz um inquerito,
foram queimados em Bruxellas, sendo elles os primeiros
martyres da Reforma. Luthero compoz um hymno em sua
honra, que intitulou «Cantico dos dois martyres de Christo em
Bruxellas, queimados pelos Sophistas de Louvain.» Foram prohibidas
as reuniões religiosas, assim como a introducção das
obras de Luthero.

Não obstante estas restricções, o Novo Testamento de Luthero
foi traduzido em hollandez, e impresso em Amsterdam em
1523, e as doutrinas da Reforma tornaram-se largamente conhecidas.

Os regentes que estavam á frente das dezesete provincias
em nome de Carlos não deram plena execução aos severos edictos
que lhes foram confiados. Margarida de Saboya, tia de Carlos,
era inclinada á tolerancia em materia de religião, e Maria
da Hungria, sua irmã, era, segundo se diz, secretamente partidaria
da Reforma. N’estas circumstancias o movimento alastrou-se
com rapidez no meio do povo, que estava acostumado a ler,
pensar e julgar por si proprio; pois que, diz um historiador,
«até nas cabanas dos pescadores da Frisilandia se depara com
pessoas aptas não somente para ler e escrever, como tambem
para discutir, quaes letrados, as interpretações biblicas.»

O movimento soffreu um grande revez com uma irupção do
fanatismo anabaptista em 1534. Em Leyden os fanaticos tentaram
apoderar-se da cidade e incendial-a. Em Amsterdam percorreram
as ruas soltando loucos vaticinios. Na Frisilandia
penetraram n’um convento, e combateram desesperadamente
com os soldados que pretendiam fazel-os abandonar o edificio.
O governo foi inexoravel com elles. Deu-se-lhes uma verdadeira
caça, e foram torturados e mortos, affirmando-se que pereceram
quasi trinta mil pessoas, e entre ellas muitos e pacificos protestantes
que não approvavam de modo algum aquelles ardores
anabaptistas. A Reforma, apezar d’este contratempo, foi fazendo
progressos nos Paizes Baixos, até que, em 1555, Carlos V abdicou
em seu filho Filippe II, começando então o povo a luctar
pela liberdade politica e religiosa.

Filippe II nos Paizes Baixos.—Carlos viu todos os seus projectos
transtornados pela Reforma; seu filho Filippe resolveu
adoptar a mesma politica, usando, porém, do maior rigor e severidade.
«Queria impôr, illimitada e incondicionalmente, o despotismo
temporal e espiritual a que o restabelecido poder pontificio
aspirava.» Sabemos agora que o empreendimento de Filippe
era, desde o principio, irrealisavel; mas o elle ser ou não bem
succedido constituiu um problema que teve a Europa suspensa
durante quasi meio seculo. Por fim só em Hespanha é que logrou
bom exito, para desgraça d’esta nação. O interesse que a
lucta nos Paizes Baixos desperta provém do facto de ser a primeira
revolta contra a politica de Filippe, e devido a ella o poder
de Hespanha ficou tão abalado que a Europa poude sentir-se
em segurança.

Ao tomar conta dos dominios hereditarios de seu pae, Filippe
achava-se nos Paizes Baixos. Elle tinha observado com
desgosto os progressos que a religião reformada fazia n’essa
terra. A Hespanha estava segura, pois que se havia inteiramente
extinguido n’ella toda a liberdade civil e religiosa. Filippe
podia, portanto, permanecer nos Paizes Baixos, e superintender
pessoalmente o inicio da sua obra de repressão. Descobriu que
a Biblia estava toda traduzida em hollandez, por Jacob Liesfeld,
que muitos dos nobres estavam em constante communicação
com os principes lutheranos da Allemanha, e que os protestantes
dos Paizes Baixos se entendiam tambem perfeitamente com
os huguenotes francezes. As suas medidas para exterminio
da heresia foram cuidadosamente elaboradas e com muita paciencia
postas em pratica. Confiava, para o bom exito, na presença
do exercito hespanhol, n’uma especie de conselho que
lhe fosse dedicado e executasse a sua vontade nos mais minuciosos
detalhes, no estabelecimento da inquisição, e n’uma remodelação
do episcopado das provincias.

Os territorios da Hespanha, incluindo a parte que ficava ao
sul dos Pyrenéus e os Paizes Baixos, confinavam com a França,
tanto ao norte como ao sul, e quando em guerra com este paiz
as tropas hespanholas haviam-se aquartellado nas dezesete provincias,
com o fim de se encontraram com o exercito francez
n’essa fronteira. Filippe resolveu conservar ahi essas tropas
e servir-se da presença d’ellas para impôr os seus designios.
Esta permanencia de tropas estrangeiras no seu territorio sem
o seu consentimento representava um attentado contra um dos
privilegios que as provincias mais apreciavam; o paiz, além
d’isso, tinha acabado de passar por uma grande fome, e a brutalidade
dos soldados ainda mais exasperava o povo, chegando os
habitantes da Zelandia a declarar que antes queriam morrer
afogados do que continuarem por mais tempo sujeitos aos ultrajes
da soldadesca.

Filippe não podia ficar para sempre nos Paizes Baixos, pois
que a sua presença era necessaria na Hespanha, e antes de se
retirar precisava de nomear uma pessoa que ficasse governando
em seu nome. As provincias queriam que esse encargo recaisse
sobre um dos seus nobres, e os nomes de dois membros da aristocracia,
Guilherme de Orange e o Conde Egmont, que eram
tambem principes do Imperio Allemão, foram frequentemente
pronunciados na presença do rei. Tinham sido ambos muito
affeiçoados a Carlos V, havendo demonstrado por meio de actos
a sua dedicação, e possuíam todos os requisitos para o desempenho
de aquelle logar. A escolha de Filippe, porém, caiu em
sua cunhada, Margarida de Parma, que estava inteiramente
dependente d’elle, era estranha ao paiz, cuja lingua ignorava,
e conforme Filippe suppunha, lhe obedeceria cegamente. Deixou
junto d’ella, como primeiro conselheiro, Antonio Perrenot,
mais conhecido pelo cardeal Granvella, creatura sua, e mais
um ou dois que elle sabia ao certo que executariam sem hesitação
qualquer ordem que mandasse.

A Inquisiçao.—O mais importante elemento de repressão,
comtudo, foi a inquisição. Esta terrivel instituição differia inteiramente
da organização que, com o mesmo nome, existiu
antes da Reforma. A primeira inquisição, estabelecida para
exterminio dos albigenses do sul da França, causou grandes
soffrimentos aos não-conformistas da edade media, mas as suas
funcções eram geralmente entregues aos dominicanos e aos
franciscanos, e a rivalidade que havia entre uns e outros, combinada
com o facto de terem sido estas duas grandes ordens as
que deram acolhida á heresia medieval, obstou a que ella fosse
o perseverante instrumento de repressão de que os papas de
epocas posteriores á da Reforma, os jesuitas e os monarcas
como Filippe II careciam. Foi, por conseguinte, remodelada em
Roma sob a superintendencia do cardeal Caraffa, que mais tarde
se chamou Paulo IV, separada das ordens monasticas, e restabelecida
sobre uma base independente.

Tinha por fim, segundo a bulla que presidiu á sua fundação,
extirpar a heresia, primeiro em Italia, e em seguida em todo o
mundo; e no seu funccionamento havia quatro regras a observar.
Em materias de fè não se permittia um momento de demora,
e a inquisição tinha de proceder com o maior rigor á mais leve
suspeita, não se respeitava as pessoas dos principes ou dos
prelados, por mais elevada que fosse a sua posição; usar-se-hia
de um rigor especial para com aquelles que se acolhessem á
protecção de um rei ou de uma personagem equivalente; e não
se concederia uma falsa tolerancia a qualquer heresia, sobretudo
ao calvinismo.

A idéa do cardeal Caraffa era tornar a inquisição alliada do
Estado, prestando o poder civil a sua coadjuvação para que as
ordens da Egreja fossem cumpridas, e acoimando esta de heresia
qualquer acto ou phrase que um Estado despotico entendesse
que lhe era hostil. A inquisição tornava-se assim uma terrivel
maquina nas mãos de um governo despotico, e, na verdade, onde
quer que a sua presença se fez sentir por muito tempo, toda a
liberdade civil e religiosa foi suffocada.

A Italia e a Hespanha ainda não se restabeleceram das feridas
por ella abertas.

Carlos V estabeleceu a Inquisição tanto em Hespanha como
nos Paizes Baixos, e, de accordo com o que ella preceituava,
publicou alguns edictos cheios de violencia, aos quaes, não
obstante a passiva opposição dos regentes, não houve remedio
senão obedecer. Foi prohibido imprimir, copiar, conservar
escondido, comprar, vender ou dar qualquer livro de Luthero,
Œcolampadius, Zwinglio, Bucer, Calvino, ou qualquer outro hereje.
Foi tambem prohibido damnificar, de uma ou outra fórma, a
imagem de qualquer santo canonizado, assistir a reuniões hereticas,
ler as Escripturas, e entrar n’uma discussão ou controversia
religiosa. Os transgressores, se se retractassem, eram mortos
á espada ou enterrados vivos; se não se retractassem, eram
queimados, com confiscação de todos os seus bens. Aquelle que
denunciasse um hereje recebia uma boa parte da sua fortuna,
logo que fosse provada a veracidade da accusação. Os suspeitos
de heresia eram obrigados a abjurar, e, se tornava a haver duvidas
a seu respeito, procedia-se com elles como se fossem herejes
declarados. Durante o reinado de Carlos houve todos os
annos um bom numero de execuções, e, não obstante, a Reforma
ia-se propagando. Em 1550 já tinham fugido á inquisição 10:000
pessoas, que procuraram refugio em paizes estrangeiros. Filippe,
a cujo conhecimento isto chegou, era de opinião que o terrorismo
ainda não tinha sido exercido senão em pequena escala;
concedeu, portanto, mais amplos poderes á inquisição, e ordenou
á regente e ao seu conselho que prestassem aos inquisidores
todo o auxilio que lhes fosse necessario.

Os novos bispados.—No principio do seculo dezesseis havia
nos Paizes Baixos quatro bispados: o de Arras, o de Cambray,
o de Tournay e o de Utrecht. Filippe, só com uma pennada,
propoz que se acerescentassem quatorze. O cardeal Caraffa, já
então o papa Paulo IV, deu logo o seu apoio a essa proposta,
pois que, disse elle, a heresia andava desenfreiada pelos Paizes
Baixos, e a seara era abundante mas poucos os obreiros. O clero
dos Paizes Baixos protestou; o povo, indignado, appellou para a
constituição do paiz, que não permittia que o clero fosse augmentado
sem o consentimento d’este. Todos os protestos, porém,
foram baldados. Em 1560 o paiz foi dividido em quinze bispados,
que ficaram sobre as ordens de tres arcebispos, tendo
por primaz o arcebispo de Mechlin; e Filippe alcançou assim
um bom numero de voluntarios instrumentos de repressão,
assim como uns poucos de tribunaes onde os casos de heresia
fossem julgados e sentenciados.



Tornar-se-ha hespanhol o paiz?—No entretanto o paiz ia-se
alarmando. Estas mudanças foram para a maioria dos neerlandezes
indicios de que se intentava reduzir os Paizes Baixos á
condição de Hespanha. O patriotismo identificou-se com a Reforma,
e a causa nacional e a religião evangelica caminharam,
por assim dizer, de mãos dadas.

Isto deu um grande impulso ao movimento protestante.
Tornou-se a causa popular. Multidões intervieram nos castigos
ecclesiasticos, apoderaram-se das victimas condemnadas á morte
pela inquisição, promoveram tumultos por occasião da missa,
e por vezes atacaram as egrejas e derrubaram as imagens.

Os nobres assustaram-se, e reuniram-se para formularem
as suas queixas. O objecto da sua ira era Granvella, que tornaram
culpado de todas as medidas dignas de censura. Filippe, fingindo
concordar com os nobres, transferiu Granvella para outro
ponto; mas o velho systema de terrorismo continuou, e os nobres
perceberam que o rei, com a sua usual duplicidade, os queria
fazer passar por culpados da tyrannia contra a qual haviam
protestado.

A proclamação dos decretos do Concilio de Trento provocou
uma nova resistencia. O principe de Orange, com toda a intrepidez,
fallou contra a proposta em termos violentos; houve uma
assembléa de nobres, e resolveu-se encarregar o conde Egmont
da missão especial de informar o rei dos sentimentos do povo
das provincias; porque ainda se julgava que Filippe ignorava
certas coisas de que aliás estava perfeitamente informado.

Egmont era um zeloso romanista, e tinha provado ser um
subdito leal do monarca hespanhol. Se alguem podia tirar partido
de Filippe, esse alguém, segundo a opinião geral, era Egmont.
Partiu para Madrid em 1565, onde foi recebido com apparente
cordialidade, e assegurou-se-lhe que as representações dos nobres
seriam attendidas.

Como de costume, Filippe II não tinha intenção alguma de
cumprir as suas promessas. Deu, pelo contrario, ordem para
que em todas as cidades fossem proclamados, de seis em seis
mezes, os decretos de Trento, os edictos com caracter de perseguição
e os sanguinarios mandatos da inquisição. Segundo contam
os historiadores, o effeito d’isto foi quasi indescriptivel; o
commercio ficou paralysado, as industrias desappareceram, e
todo o paiz parecia ter passado por um enorme cataclismo.
Distribuiam-se pamphletos, que eram avidamente lidos, contendo
apaixonados appellos ao povo para que pozesse termo á tyrannia.
Um d’elles, que tomou a fórma de uma carta aberta ao rei,
dizia: «Estamos prontos a morrer pelo Evangelho, mas lemos
n’elle «Dae a Cesar o que é de Cesar, e a Deus o que é de
Deus.» Damos graças a Deus por até os nossos inimigos se
verem constrangidos a dar testemunho da nossa piedade e da
nossa innocencia, e tanto assim que se diz commummente: «Fulano
não pragueja, porque é protestante.» «Fulano não pratíca
immoralidades nem se embriaga, porque pertence á nova seita».
«E, comtudo, atormentam-nos com toda a especie de castigo
que se pode inventar.»

Os mendicantes.—Os que entre os jovens fidalgos e burguezes
tinham um espirito mais ousado resolveram unir-se para
resistirem á tyrannia. Os seus chefes naturaes, que eram o principe
de Orange e os condes de Egmont e de Horn, conservaram-se
afastados, por considerarem insensata aquella empreza. Os
confederados resolveram começar dirigindo-se em solemne procissão
á regente para lhe pedirem a abolição da inquisição e a
revogação de alguns dos edictos. Encontraram-se com a duqueza
em 5 de Abril de 1556, e leram-lhe a representação que tinham
preparado; e a regente, perturbada com a imponencia do acto,
convocou a toda a pressa o conselho para saber o que havia de
responder. Barlaymont, um dos seus conselheiros, e pessoa
muito da intimidade de Filippe, foi de opinião que «aquelle
bando de mendicantes» devia ser posto, á força, fóra do palacio,
A duqueza despediu-os cortezmente, mas houve quem lhes referisse
as palavras de Barlaymont. Achando-se trezentos d’elles
reunidos n’um banquete para deliberarem, o conde Brederode
levantou-se, e disse: «Chamam-nos mendicantes. Acceitamos
esse nome. Empenhamos a nossa palavra em como havemos de
resistir á Inquisição, e conservar-nos fieis ao rei e á Sacola do
Pedinte.» Em seguida poz aos hombros uma sacola de coiro
como as que usam os mendigos que andam de terra em terra,
e, deitando vinho n’um copo de madeira, bebeu á prosperidade
da causa.

Prégações ruraes.—O nome de mendicantes foi adoptado com
grande enthusiasmo, e fez-se do distinctivo um uso quasi universal.
Por toda a parte se viam burguezes, advogados, aldeãos
e fidalgos com a sacola de coiro dos mendigos vagabundos. O
povo começou a compenetrar-se da força de aquella aggremiação.
Realisaram-se logo grandes conventiculos, ou prégações
ruraes, em todo o paiz. O povo vinha armado, accomodava as
mulheres e as creanças no ponto mais central, e punha sentinellas
em redor, collocando-se os homens, armados, um pouco
fóra do ajuntamento, e assim escutavam as pregações dos ministros
excommungados. Liam as Escripturas, cantavam hymnos,
e ouviam orações feitas na sua lingua natal. Era tal a agglomeração
de gente, e estavam tão vigilantes e tão bem armados, que
os soldados não se atreviam a atacal-os. A regente convenceu-se
de que, se não lhe mandassem mais forças hespanholas, não
poderia conter a excitação popular.

O povo, encorajado com a immunidade com que as prégações
ao ar livre se faziam, começou a atacar os logares de culto catholicos
romanos. Quando os padres passavam pelas ruas de
Antuerpia levando processionalmente a milagrosa imagem da
Virgem o Povo exclamava: «Mayken! Mayken! (Mariasinha)
chegou a tua hora!» Uma turba de marinheiros invadiu a cathedral
e destruiu os paramentos, as imagens e os quadros.
N’outros pontos, como Tournay e Valenciennes, tiveram logar
outros actos de violencia. A regente via-se sem forças para pôr
termo aos tumultos, e, em desespero, concedeu ao povo a abolição
da inquisição e a tolerancia da doutrina protestante. Confiando
na sinceridade d’estas concessões, os nobres tomaram
sobre si o encargo de apaziguar a população e de reprimir as
desordens que se tinham levantado, e Guilherme de Orange e o
conde Egmont tomaram uma parte proeminente na obra da pacificação.

Filippe, encolerizado pelo facto de a regente se haver desviado
do regimen que elle adoptara, de desapiedada repressão,
determinou, na primeira opportunidade, subjugar aquelle paiz
e exterminar os cabeças de motim. Com a sua habitual dissimulação,
procurou disfarçar os seus intentos, e o conde Egmont
foi por elle enganado. O principe de Orange, sempre bem informado,
e cauteloso por indole, sabia algumas coisas e suspeitava
de outras que estavam para sobrevir á sua desditosa patria, e
preveniu Egmont do perigo que este corria. Elle sabia que o rei
havia de voltar ao seu velho systema de repressão; que os nobres
que haviam dirigido o movimento não estavam suficientemente
unidos para resistir; que os chefes menos cautos dos
Mendicantes se haviam de revoltar; e que o rei havia de tomar,
indescriminadamente, uma furiosa represalia.

Os mendicantes fizeram uma tentativa para se apoderarem
de Walcheren; reuniram-se em grande numero em Anstruweel,
e ameaçaram Antuerpia. Na sua marcha, destruiram reliquias
e despojaram as egrejas das imagens e dos paineis. Egmont,
querendo provar a sua fidelidade ao rei, caiu sobre esses insurgentes
e desbaratou-os, terminando, por esse modo, a rebellião.

O rei, porém, tinha achado o pretexto que procurava; e o
principe de Orange tinha tão exactamente interpretado o curso
dos acontecimentos que, quando elle ainda ia a caminho do seu
voluntario exilio, da Allemanha, ia nos Paizes Baixos o duque
de Alba, á frente de um novo corpo de exercito hespanhol.

O duque de Alba nos Paizes Baixos.—Fernando Alvarez de
Toledo, duque de Alba, era um dos servidores de Filippe II que
mais se parecia com o seu amo. Era um hespanhol fanatico, um
ignorante em todos os assumptos politicos e economicos, um
avarento, e um impudente enganador. Publicações recentes teem
demonstrado que elle possuía muito pouco do talento que os
remotos historiadores lhe teem attribuido. O que o recommendou
a Filippe foi a sua cruel obstinação, a sua dedicação por
elle, rei, a sua fanatica inclinação pela egreja catholica romana,
e o seu desprezo por todas as fórmas constitucionaes e por todos
os impulsos de misericordia.

Filippe, ao mandar o duque de Alba e as tropas, continuava
a dissimular. Assegurou á regente que não era sua intenção
fazel-a substituir por elle, e fez todo o possivel para acalmar as
suspeitas dos nobres e dos estados dos Paizes Baixos. Ao mesmo
tempo dava ordem ao duque para acabar com a Reforma de um
modo radical; para tirar uma sanguinolenta vingança de todos
os disturbios que tinham sido commettidos; e para impôr conversões
á ponta da espada. As instrucções que o rei enviou, por
carta, ao duque de Alba eram: «Apoderar-se dos homens mais
eminentes que haviam tomado parte nos tumultos e pôl-os em
condições de não tornarem a fazer damno; prender e castigar
os que de entre o povo estivessem criminosos; obter pela violencia
todas as riquezas do paiz para abastecimento dos cofres
de Madrid e para sustento das tropas; pôr em execução, com a
maxima severidade, os edictos contra a heresia; ultimar a organização
dos novos bispados, e punir as cidades rebeldes com a
Inquisição e com a imposição de subsidios.» As tropas embarcaram
em Carthagena, desembarcaram em Genova, e marcharam,
atravez de Saboya, da Borgonha e da Lorrena, para o
Luxemburgo e Paizes Baixos.

Alba sabia perfeitamente o que se esperava d’elle, e todo o
seu desejo era desempenhar a missão que Filippe lhe confiara
de um modo que agradasse a seu amo. Uma das suas maximas
favoritas era: «Antes assolar uma nação por meio da guerra,
se d’esse modo ella se conservar fiel a Deus e ao rei, do que
deixal-a intacta em beneficio de Satanaz e de seus adherentes,
os herejes.» Elle entrou nos Paizes Baixos inteiramente convencido
de que poderia subjugar o espirito nacional e religioso
dos seus habitantes. «Eu, que já submetti uma gente de ferro,
em pouco tempo domesticarei esta gente de manteiga», disse
elle, pouco depois de ter entrado no paiz.

A prisão dos Condes Egmont e Horn.—A primeira coisa que
elle fez foi lançar mão dos dirigentes do povo, e para isso recorreu
á mais vil dissimulação. Convidou-os para irem a Bruxellas,
dispensou-lhes todas as amabilidades, e fez todo o possivel
para os conservar ao seu alcance até ter opportunidade da
os mandar prender. Ficou muito desapontado quando Guilherme
de Orange se lhe escapou das mãos, e empregou todos os esforços
para o attrair novamente. De subito, sem o menor aviso,
prendeu o Conde Egmont e o almirante Horn, e mandou encerral-os
n’um carcere.

Este facto produziu uma enorme consternação. Ambos aquelles
fidalgos tinham mostrado a sua grande lealdade ao rei.
Egmont havia incorrido no odio do povo pela firmeza com que
procurou reprimir a insurreição, e Horn perdera todos os seus
bens e todo o seu dinheiro no serviço de Filippe. Aquellas prisões
mostraram aos neerlandezes e á Europa que o reinado do
«rigor» tinha começado. A fuga de Guilherme de Orange foi publicamente
lamentada pelos hespanhoes. Quando Granvella
soube em Roma, do feito de Alba, perguntou: «Elle tem em
seu poder o Silencioso?» E, depois de o informarem de que Guilherme
estava em liberdade, disse que Alba não tinha conseguido
coisa alguma, afinal de contas, pois que o homem que se
lhe havia escapado tinha mais valor do que todos os outros
juntos.

Havendo-se apoderado dos dois fidalgos, Alba tratou em
seguida de aterrorisar o povo. Organizou um Conselho de Disturbios,
que substituiu o antigo Conselho de Estado, e que teve
a sua primeira, reunião em 20 de Setembro de 1567. Este conselho
suspendeu todo o julgamento de causas pelos tribunaes ordinarios,
e o povo chamava-lhe o «Conselho de Sangue». Alba
presidia a elle, e procurava com todo o afan dar os crimes por
provados e infligir o respectivo castigo. Fazia todo o possivel
para evitar que os jurisconsultos interviessem. «Os juizes» dizia
elle, «só teem servido até aqui para lavrar a sentença depois
de se fazer prova do crime; mas agora as coisas passam-se de
outra fórma». Este conselho de disturbios privava toda a gente
das suas garantias individuaes, e ia investigar todos os delictos
commettidos no passado. A accusação vulgar era a de ter conspirado
contra o rei e contra a egreja, ou, na linguagem do codigo
medieval, de ser réu de traição a Deus e ao rei. Todos os
que haviam assignado petições para que os edictos contra a
heresia deixassem de ser applicados, todos os que se haviam,
de algum modo, opposto á creação dos novos bispados, todos os
que haviam dito que o rei tinha obrigação de respeitar as liberdades
das provincias, eram tidos como traidores, e castigados com
multas, com prisões e com a pena capital. Todos os que eram
apanhados a cantar o hymno dos mendicantes, todos os que
não se haviam opposto activamente ás prégações feitas ao ar
livre, ou que não haviam reagido contra a destruição das imagens,
eram egualmente tidos como traidores. Era sufficiente a
suspeita, dispensava-se a convicção, e em tres mezes o Conselho
de Sangue enviou para o cadafalso mil e oitocentas pessoas. Isto
teve logar durante annos. Guilherme de Orange pasmava da
paciencia dos seus compatriotas, que soffreram sem uma organizada
resistencia, e escreveu apaixonadamente: «Onde está o
vosso espirito de liberdade? Onde está a vossa antiga bravura?»

No entretanto os Mendicantes continuavam a existir. Grupos
d’elles vagueiavam pelo paiz, escapando á vigilancia das
tropas hespanholas, roubando egrejas, mosteiros e residencias
de clerigos. O paiz havia caido na anarquia.



A guerra civil. O principe de Orange.—Em 1568 o principe de
Orange conjecturou que o paiz estava preparado para a revolta.
Seu irmão, Luiz de Nassau, entrou na Frisilandia, e conseguiu
evitar que o inimigo se apoderasse d’essa provincia. O duque
de Alba marchou então contra os protestantes. Antes de se pôr
a caminho, porém, executou, para espalhar o terror na capital,
vinte membros da nobreza, e entre elles os condes Egmont e
Horn. A patriotica milicia não poude bater-se vantajosamente
com os disciplinados soldados de Alba, que derrotou por completo
o exercito de Luiz e o obrigou a sair dos Paizes Baixos.
Regressou depois a Bruxellas, para assistir ás sessões do Conselho
de Sangue.

O principe de Orange, á frente de outro exercito, passou a
vau o Meuse, chegando, segundo se diz, a agua ao pescoço dos
soldados, marchou sobre o Brabant, e procurou dar batalha a
Alba. O duque, que conhecia a sua inferioridade, diligenciou
evital-o, cançar-lhe as tropas com exhaustivas marchas, e desalental-as.
O exercito protestante, que era composto, na sua
maior parte, de mercenarios allemães, começou a exigir clamorosamente
o seu soldo, e o principe, a quem os hespanhoes deixavam
sempre de mau partido, viu-se obrigado, com a approximação
do inverno, a licenciar as suas tropas. Uma parte do
exercito, composta de neerlandezes, conservou-se junto d’elle;
e o principe de Orange, com os seus dois irmãos (o terceiro
havia sido morto em combate) atravessou a fronteira, e foi em
auxilio dos huguenotes francezes.

Guilherme, o silencioso, como os seus contemporaneos lhe
chamavam, tinha até esse tempo sido catholico romano. Havia
combatido contra os hespanhoes mais por patriotismo do que
por motivos religiosos; mas durante o segundo desterro, quando
a situação da sua patria se tornou extremamente precaria,
transformou-se, fez-se outro homem. Acceitou as verdades da
religião reformada, e tornou-se um firme protestante. Desde esse
tempo em deante foi um homem sincero e profundamente religioso,
descançando confiadamente na direcção e protecção de
Deus.

Os mendigos do mar.—A parte mais valente da população
neerlandeza eram os marinheiros e os habitantes da costa, que
luctavam quotidianamente com as ondas do oceano germanico.
Essa gente tinha, em grandissima parte, acceitado as doutrinas
dos pastores reformados, e havia sempre nutrido o amor da liberdade,
a despeito da implacavel oppressão dos hespanhoes e
a despeito da inquisição. Diz-se que o almirante Coligny, o prestigioso
chefe dos huguenotes francezes, chamou a attenção do
principe de Orange para a utilidade de constituir com estes
marinheiros, pescadores e traficantes maritimos uma força naval.



Quando Alba regressou á Bruxellas, para continuar a sua
obra de execução por meio do fogo, da agua e da decapitação,
o principe conseguiu pôr-se em communicação com os marinheiros
e pescadores hollandezes. Tinha resolvido crear uma
armada para dar caça aos navios hespanhoes, e conservar acceso
o espirito patriotico das provincias. Deu as suas instrucções
aos commandantes dos improvisados vasos de guerra, e
os «Mendigos do Mar» tornaram-se dentro em pouco o terror
dos hespanhoes. Estes corsarios hollandezes recrutavam, ao
principio, as suas tripulações, e abasteciam-se, nos portos inglezes,
mas, em virtude de uma reclamação do embaixador hespanhol,
a rainha Isabel prohibiu que desembarcassem em Inglaterra.
Viram-se compellidos a saquear as costas da Hollanda,
tornando-se assim o terror dos hespanhoes tanto no mar como
em terra.

O governo de Alba tinha quasi conduzido o paiz á ruina.
As suas proscripções e execuções haviam diminuido muito a
população. O commercio tinha chegado á ultima; da agricultura
ninguem cuidava; as industrias estavam paralysadas. Alba estava
embaraçado por não ter dinheiro com que pagasse ás tropas.
Elle tinha promettido, ao sair de Hespanha, que havia de
fazer com que desde Antuerpia até Madrid o oiro constituisse
um rio com umas poucas de braças de profundidade. Era um
leigo no que diz respeito a economia politica, e não comprehendia
que com as disposições que tomara havia feito seccar os
mananciaes da riqueza, transformando em poucos annos um
paiz rico n’um paiz pobre. Julgou que ainda seria possivel extrair
dinheiro dos hollandezes, e para conseguir esse fim estabeleceu
novos impostos. Acudiu-lhe á mente um genero de contribuição
que em Hespanha estava matando a vida commercial,
e propoz o introduzil-a nos Paizes Baixos.

O seu plano consistia em tributar um por cento sobre toda
a propriedade; esse imposto ficou sendo chamado a Centesima.
A accrescentar a isto, ficava-se tambem na obrigação de contribuir
com cinco por cento, ou seja a vigesima parte, de todas
as rendas de terras, ou bens immoveis, e com dez por cento, ou
a decima parte, de todas as vendas de generos ou de bens moveis.
Este novo imposto, dividido em tres taxas, representava
a ruina completa do paiz. Seria impossivel existir commercio
n’uma terra onde elle tivesse de ser pago. Provocou maior opposição
do que tudo quanto Alba tinha até então posto em pratica.
A primeira provincia que protestou foi a de Utrecht, e logo
depois todas as outras fizeram coro com ella. Alba, comtudo,
estava precisadissimo de dinheiro. O seu poder dependia do
exercito, e este tinha de ser pago; reconhecendo, porém, que
tinha avançado de mais, addiou a cobrança das decimas para
de ali a dois annos. A necessidade de dinheiro forçou-o, por fim,
a pôr desde logo em execução o que tinha decretado, e deu ordens
terminantes para se começarem a cobrar os dez e os vinte
por cento. O resultado foi parar logo todo o commercio e industria.
Os padeiros não quizeram cozer pão, os cervejeiros não
quizeram fabricar cerveja, os sapateiros recusaram-se a fazer
calçado; e não havia quem vendesse os artigos de primeira necessidade. E,
como coisa alguma se vendesse, é claro que o imposto
sobre as vendas não podia ser cobrado.

A tomada de Brill.—Emquanto os estados permaneciam
n’uma insurreição passiva, a esquadra: dos «Mendigos do Mar»,
organizada por Guilherme, guerreava incessantemente os hespanhoes,
e, com uma ousadia que o bom exito até ali alcançado
lhes dava, aproaram de subito á ilha de Voorn, e tomaram a cidade
de Brill, que era considerada uma das chaves da Hollanda.
A posse d’essa cidade assegurava-lhes um ponto de ataque sobre
toda a costa dos Paizes Baixos e da Islandia, e foi a ella que
ficou devendo a sua origem o Estado das Sete Provincias.

De ahi em deante os hespanhoes nunca mais foram completamente
senhores dos Paizes Baixos. A sorte das armas esteve
incerta durante muito tempo, mas houve sempre uma parte do
territorio flamengo independente de Hespanha. Os «Mendigos
do Mar», perfeitamente seguros em Brill, dirigiram repetidos
ataques ás povoações da costa, e em breve todas as principaes
cidades da Hollanda e da Zelandia estavam em seu poder, acabando
por proclamar Guilherme, principe de Orange, chefe da
nação. O principe acceitou esse perigoso cargo. Estava em
França quando lhe deram a noticia, e, disfarçando-se de camponez,
atravessou as linhas do inimigo, e deu-se pressa em tomar
o commando dos insurgentes. Antes de chegar até junto
d’elles, a Hollanda e a Zelandia tinham-se pronunciado a seu
favor. Convocou uma assembléa dos Estados em Dordrecht, ou
Dort, onde de eommum accordo se resolveu estabelecer uma
nova constituição, e, por unanimidade de votos, o principe foi
reconhecido «o verdadeiro representante do rei na Hollanda,
Zelandia, Frisilandia e Utrecht. Os estados, ali reunidos, convieram
em reconhecer a sua auctoridade, em votar impostos, e em
proseguir na politica d’elle. O seu primeiro decreto foi proclamar
liberdade de culto tanto aos catholicos como aos protestantes.

Organizou-se um novo exercito, e o principe de Orange,
atravessando o Meuse, tomou Oudenarde, Roermonde, e diversas
outras cidades. Foi acclamado em toda a parte, e a sua marcha
foi tão facil que elle contava chegar em pouco tempo a Bruxellas.
Uma vez lá, confiou na promessa que Coligny lhe fez de
o ajudar a expulsar os hespanhoes do territorio flamengo.
Quando, porém, parecia estar em pleno successo, eis que chega
uma noticia que o deixou atordoado, como se (segundo as suas
proprias palavras) «tivesse levado com um malho na cabeça».
Coligny e os huguenotes francezes tinham sido massacrados na
vespera de S. Bartholomeu. Tudo estava perdido, pelos modos.
Tornava-se necessario abandonar Mons, que Luiz de Nassau tinha
tomado pouco antes; e o exercito do principe, apoz a retirada,
foi dispensado do serviço.

Alba saiu de Bruxellas, e vingou-se atrozmente de Mons,
Mechlin, Tergoes, Naarden, Haarlem e Zutphen. As clausulas da
capitulação de Mons foram ignominiosamente violadas. Mechlin
foi, de caso pensado, saqueada e incendiada pelas tropas hespanholas.
O general a quem foi confiado o esbulho de Zutphen
recebeu ordem para queimar todas as casas e matar todos os
habitantes. Haarlem foi sitiada, resistiu desesperadamente, e
por fim capitulou sob a promessa de um tratamento benevolo.
Quando os hespanhoes tomaram posse d’ella, degolaram, a sangue
frio, todos os soldados hollandezes, e com elles muitos centos
de cidadãos, e, ligando os corpos a dois e dois, lançaram-n’os
na lagoa de Haarlem. Dir-se-hia que os catholicos romanos tinham
resolvido exterminar os protestantes quando vissem que
não podiam convertel-os.

Algumas cidades resistiram, e a causa da liberdade não estava
inteiramente perdida. O filho de Alba, D. Frederico, o verdugo
de Haarlem, foi derrotado na pequena cidade de Alkmaar,
sendo obrigado a retirar-se. Os «Mendigos do Mar» fizeram frente
á esquadra hespanhola que fôra enviada para os destroçar, dispersaram
os navios e fizeram prisioneiro o almirante. A nação
de pescadores e de lojistas, de quem a Hespanha e a Europa
haviam escarnecido por verem a paciencia com que supportavam
as indignidades, tinha-se por fim mostrado uma raça de
heroes resolvidos a não se sujeitarem mais ao jugo hespanhol.
Guilherme o silencioso, a alma da revolta, tornou-se de um momento
para o outro uma importante personagem na Europa, que
os reis precisariam de lisongear. Publicou uma carta dirigida
aos principes da christandade, para justificar a revolta dos seus
compatriotas. «Alba», disse elle, «ha de tingir todos os rios e
regatos com o nosso sangue e pendurar em cada arvore da Hollanda
um hollandez para que os seus desejos de vingança fiquem
satisfeitos. Pegámos, pois, em armas contra elle, em defeza
das nossas mulheres e dos nossos filhos. Se elle tiver mais
força do que nós, pereceremos, mas antes ter uma morte honrosa,
e legar um nome aureolado de gloria, do que curvar os
pescoços deante do jugo e permittir que a nossa terra fique escravisada.
É por isso que as nossas cidades se comprometteram
a resistir a todos os cercos, a soffrer todas as calamidades,
a mesmo, se tanto necessario fôr, lançar fogo ás casas e deixar-se
morrer nas chammas, o que tudo seria preferivel a obedecer
ás intimativas d’esse algoz sedento de sangue».

A tormenta não podia deixar de inquietar Alba, apezar de
toda a confiança que elle tinha em si proprio. Pediu ao monarca
que o mandasse retirar dos Paizes Baixos. Como todos os tyrannos,
considerou sempre efficacissimo o seu systema, mesmo depois
dos revezes soffridos. Era sua opinião que se tivesse sido
um pouco mais severo, se tivesse accrescentado mais algumas
gotas do sangue que fez derramar, o seu exito seria completo.
Quando Filippe, accedendo ao seu pedido, o demittiu do cargo
que occupava, não teve outro conselho a dar ao seu successor
senão o de mandar arrazar as cidades em que elle não podera
pôr uma guarnição hespanhola.

Requescens y Zuniga, o novo representante do rei.—A pessoa
que Filippe II escolheu para substituir o duque de Alba foi
D. Luiz Requescens y Zuniga, membro da mais alta aristocracia
de Hespanha e cavalleiro de Malta. Era elle um homem de indole
magnanima, de nobre caracter, e, se tivesse sido enviado
á Hollanda dez annos mais cedo, a historia d’esse paiz teria
sido, certamente, muito diversa. Chegou, porém, tarde de mais,
e elle em breve o reconheceu. A Hespanha dispunha ainda,
n’aquella epoca, de um thesouro inexgotavel e de um illimitado
numero de soldados. Os patrioticos defensores da Hollanda
não poderiam leval-a de vencida em campo aberto; comtudo, o novo
commandante hespanhol não os intimidou. Em todas as cidades fortificadas
se luctava com a energia do desespero, e os «Mendigos
do Mar» alcançavam triumphos sobre triumphos. E, comtudo,
aos patriotas faltava gente e dinheiro. Requescens, depois
de observar tudo isto, escreveu a Filippe: «Antes da minha chegada
aqui, não comprehendia como os rebeldes podiam sustentar
frotas tão consideraveis, quando vossa magestade nem uma,
sequer, podia. Agora vejo que os homens que se batem pelas suas
vidas, pelas suas familias, pelos seus bens, pela sua religião,
embora falsa, pela sua causa, em summa, não exigem paga;
dão-se por satisfeitos com a sua ração quotidiana». Tratou logo
de adoptar um methodo inteiramente opposto ao de Alba. Aboliu
os odiados impostos, dissolveu o Conselho de Sangue, e proclamou
uma amnistia geral. Procurou também chegar a um accordo
com os insurrectos.

Os habitantes da Hollanda e da Zelandia tinham tido uma
amarga experiencia de amnistias e accordos hespanhoes. «Temos
ouvido demasiadas vezes», disse Guilherme, «as palavras
Combinado e Perpetuo. Ainda mesmo que dessemos ouvidos ás vossas
propostas, quem nos garante que o rei as não daria depois
por não feitas, sendo absolvido d’esse delicto pelo papa?» A lucta
continuou, portanto, e Requescens, que detestava a politica
do seu predecessor, teve de proseguir n’uma guerra que essa mesma
politica havia provocado.

A sorte das armas parecia manter-se inalteravel. Os hespanhoes
tinham saido sempre victoriosos em campo aberto, e
quando no principio da primavera de 1574 Guilherme e seu irmão
Luiz entraram na Hollanda á frente de um novo exercito
composto, na sua maioria, de mercenarios allemães, alcançaram
outra victoria na Mooker Haide, mais decisiva, segundo pareceu,
do que qualquer outra que tivessem ganho anteriormente.
O exercito de Guilherme foi inteiramente derrotado, perecendo
os seus dois irmãos Luiz e Henrique, e com elles Christovão,
Conde Palatino. Mais uma vez se afigurou que os hollandezes
acabariam, por fim, n’uma completa submissão aos hespanhoes.
Como sempre, porém, os heroes da patria, vencidos em terra,
eram vencedores no mar, e nas cidades fortificadas combateu-se
com tal denodo e perseverança que os hespanhoes não poderam
deixar de reconhecer a sua derrota.

Os «Mendigos do Mar» pozeram em debandada uma frota
no principio d’esse anno. Atacaram outra no Scheldt, apoderando-se
de quarenta navios e mettendo o resto no fundo.

O cerco de Leyden.—A cidade conservava-se havia muito
tempo em poder dos patriotas, e os hespanhoes faziam o maximo
empenho em se apoderar d’ella. Luiz de Nassau fez levantar
o primeiro cerco que lhe pozeram, mas desde maio de 1574
que o inimigo lhe dirigia repetidos e vigorosos ataques. Não foi
possivel a Guilherme, depois da batalha de Mooker Haide, encontrar-se
frente a frente com as tropas hespanholas. Precisava de
todos os seus homens para guarnecer as cidades fortificadas.
Leyden estava em perigo de ser conquistada, e não se lhe podia
enviar soccorro algum. Achava-se situada n’uma planicie cheia
de pomares e de searas que já pouco tempo esperariam pela
ceifa, e esta planicie, como quasi todas as da Hollanda, estava
abaixo do nivel do mar, sendo, por conseguinte, facil inundal-a,
bastando para isso destruir os diques que se oppunham á invasão
das ondas. Guilherme não viu outro meio de a soccorrer senão
fazendo chegar a esquadra junto dos seus muros, e apresentou
esse alvitre aos respectivos habitantes, que o acceitaram.
Foram, pois, abertos os diques, e a esquadra dos «Mendigos do
Mar» preparou-se para entrar com a maré e navegar em seguida
sobre submersas hortas, pomares e campos de semeadura. O
plano era este, mas levantou-se a contrarial-o uma chusma de
difficuldades. Tornou-se uma tarefa difficil arrombar os diques;
a agua começou a entrar, mas lentamente; violentissimos ventos
a impelliam para fóra. Entretanto os viveres eram cada vez
mais escassos na cidade, e a faminta população, subindo aos
campanarios, via a agua sempre lá ao longe, via que os soccorros
se approximavam muito vagarosamente, como se nunca houvessem
de chegar, ou então como se houvessem de chegar tarde
de mais. Os hespanhoes, que tambem conheciam o perigo e a miseria
em que a cidade se encontrava, promettiam amnistias e
uma honrosa capitulação. «Temos dois braços», exclamou do alto
das muralhas um dos defensores, «e quando a fome nos apertar
muito comemos o esquerdo, e deixamos o outro para manejar a
espada». Quatro mezes se passaram n’um indescriptivel soffrimento,
e por fim, em 3 de outubro, o mar chegou ao sopé das
fortificações, e com elle a frota hollandeza. Os hespanhoes fugiram
aterrorisados, pois que os «Mendigos do Mar» cairam sobre
elles, soltando o seu costumado grito de guerra: «Antes turcos
do que papistas». Os marinheiros e os habitantes da cidade dirigiram-se
á sumptuosa egreja para dar graças a Deus pelo livramento
que, por Sua misericordia, lhes viera do mar. Quando
a numerosa congregação estava entoando um psalmo de libertação,
as vozes calaram-se de subito, e não se ouvia senão soluços.
Toda a gente, enfraquecida pelas longas vigilias e pelas
privações, tendo agora uma consciencia nitida do seu inesperado
livramento, se pozera a chorar.

A boa nova foi levada a Delft por Hans de Brugge, que
chegou a esta localidade quando o principe de Orange estava
assistindo ao serviço religioso da tarde, sendo só depois de elle
terminar que o povo soube do succedido. O principe, apezar de
doente, montou a cavallo, e partiu logo para Leyden, para tomar
parte no regozijo publico. Propoz que, em acção de graças, se
fundasse na cidade um estabelecimento de instrucção, e foi
assim que teve origem a famosa universidade de Leyden. A cidade
tornou-se o centro do protestantismo das provincias. Picou
sendo na Hollanda o que Wittenberg era na Allemanha, Genebra
na Suissa, e Saumur em França.

Negociações entre as provincias do sul e as do norte.—O levantamento
do cerco de Leyden mareou um novo periodo na
guerra da independencia. O oommissario hespanhol via que se
estava formando, vagarosa e quasi imperceptivelmente, um novo
estado protestante, e as difficuldades que de todos os lados o
assediavam eram, pode-se dizer, invenciveis. Estava elle luctando
com ellas, quando de subito morreu, em 5 de Março de 1576. A
sua morte inesperada foi um golpe para a dominação hespanhola,
e os acontecimentos que se lhe seguiram mostraram aos
neerlandeses que eram catholicos romanos aonde o governo
hespanhol poderia tel-os conduzido. A morte de Requescens produziu
uma certa perturbação na politica hespanhola. Desde o
tempo do duque de Alba o pagamento das tropas tinha sido feito
com difficuldade, e agora os cofres publicos estavam despejados,
e os soldados queixavam-se de se lhes dever alguns mezes de
soldo. Por fim, perdida a esperança de que essa divida fosse
liquidada, revolucionaram-se. «Dinheiro ou liberdade para saquear
qualquer cidade», era o seu grito. A guarnição de Aalst
foi a primeira a revoltar-se, sendo secundada pelas de quasi
todas as cidades fortificadas das provincias do sul. Os revoltosos
pozeram a saque as cidades de Aalst, Maestricat e Antuerpia.
Deram-se por toda a parte horriveis scenas de roubo e assassinio
e durante tres calamitosos dias de novembro a populosa e
opulenta cidade de Antuerpia soffreu tudo quanto sobre ella podia
ser exercido por uma soldadesca dissoluta e brutal.

O principe de Orange aproveitou esta sublevação para avançar
com as suas tropas, e dentro em pouco estava de posse da
importante cidade de Ghent. Os habitantes das provincias do
sul tanto nobres como plebeus, tinham, por sua vez, sido victimas
de aquellas horrorosas calamidades que os seus compatriotas
os protestantes do norte, tinham, havia muito, experimentado.
Antuerpia tinha soffrido; Bruxellas, mais resoluta, pegou
em armas e expulsou os soldados hespanhoes. Os nobres de
Flandres e de Brabante estavam anciosos por se unirem ás provincias
do norte; e pediram a Guilherme que os livrasse dos
hespanhoes. Em Ghent realisou-se um congresso de representantes
das provinciais do norte e do sul, ficando assentes os preliminares
de uma duradoura união. Foi a isto que se chamou a
Pacificação de Ghent, que foi assignada por delegados de dezesete
provincias.

Por este tratado eram expulsos os hespanhoes, estabelecia-se
uma completa liberdade de commercio entre as provincias
do norte e as do sul, ficavam revogados todos os edictos contra
os protestantes, concedia-se protecção aos catholicos romanos,
todas as provincias se uniam para constituir um unico Estado,
e o principe de Orange ficava sendo statholder até posterior decisão,
que seria tomada depois de se retirarem os hespanhoes.

D. João de Austria nos Paizes Baixos.—A Pacificação de Ghent
alarmou em subido grau os politicos de Madrid. D. João de Austria,
irmão de Filippe, e homem de brilhante reputação, foi enviado
aos Paizes Baixos na qualidade de statholder com plenos
poderes. Os estados recusaram reconhecel-o emquanto elle não
fizesse sair as tropas hespanholas. Apoz algumas negociações,
as provincias obtiveram, apparentemente, que elle attendesse ás
suas aspirações com a publicação do Edictum Perpetuum, que
garantia a expulsão das tropas, a tolerancia para com os protestantes,
e a unificação dos estados; por algumas cartas confidenciaes
que foram interceptadas, viu-se, porém, que Filippe e
o seu regente não haviam abandonado a antiga politica de repressão,
e o conhecimento d’este facto uniu novamente os catholicos
romanos do sul com os protestantes do norte. Os Estados
Geraes não reconheceram a sua auctoridade, e designaram
o principe de Orange para governador de Brabante. Havia, comtudo,
muita difficuldade em que o norte e o sul se unissem por
laços affectuosos. A tolerancia era impossivel n’aquelles tempos,
em que os credos differentes se hostilisavam por uma fórma
violenta, e as rivalidades locaes não se podiam vencer facilmente.
Os nobres de Flandres e de Brabante representavam
dois papeis, e essa sua duplicidade animou D. João de Austria
a atacar as forças do principe de Orange. A guerra terminou
com a batalha de Gemblours, em que os hespanhoes alcançaram
uma completa victoria. O principe, comtudo, mostrou-se, como
sempre, tão grande na derrota como na victoria, e o statholder
sentia fugir-lhe a esperança de que a totalidade da Hollanda,
se conservasse fiel ao rei hespanhol. Morreu, cercado por todas
estas difficuldades, em 1 de Outubro de 1578, e succedeu-lhe
Alexandre de Parma, o mais habil, talvez, dos representantes de
Filippe.

Alexandre de Parma nos Paizes Baixos.—Alexandre Farnese,
principe de Parma, filho de Margarida de Parma, já tinha desempenhado
anteriormente aquelle cargo, e, no dizer de alguns
auctores, foi o ultimo dos grandes homens que a Hespanha possuiu
no seculo dezeseis. Era um excellente general, um habil
politico, e um homem de tacto. Encontrou as coisas nas provincias
n’uma grande confusão. O seu unico elemento de força
era a rivalidade que existia entre o norte protestante e o sul
catholico romano.

O Tratado de Ghent tornou-se letra morta. As provincias
do norte suppozeram que Flandres e Brabante as tinham traido
nos negocios de que resultou a batalha de Gemblours. As provincias
do sul não queriam submetter-se á dominação dos
herejes do norte. Alexandre aproveitou-se habilmente d’esta
desunião para prender as provincias do sul á Hespanha, com o
inevitavel resultado de que os protestantes do norte se uniram
mais estreitamente uns aos outros e se tornaram mais resolutos
na sua determinação de permanecerem livres.

O Tratado de Utrecht.—Em 1579, a Hollanda, a Zelandia,
Guelders, Zutphen, Utrecht, Overyssel e Gröningen fizeram-se
representar n’uma assembléa, e redigiram o celebre Tratado de
Utrecht, que continha, em esboço, a futura constituição das provincias
unidas. As Sete Provincias não se separaram da Hespanha.
Diziam-se ainda subditas da corôa hespanhola, mas reivindicavam
o direito de darem culto a Deus e de se governarem
segundo o seu modo de ver. Dois annos depois repelliram inteiramente
o jugo hespanhol, e proclamaram a sua independencia,
escolhendo Guilherme de Orange para seu governador perpetuo.
Isto teve logar em Julho de 1581, em resposta a uma proclamação
de Filippe, em que este denunciava Guilherme como
um inimigo da humanidade, e offerecia uma recompensa de
vinte e cinco mil corôas de oiro, e, além d’isso, um titulo de
nobreza e o perdão de todos os crimes commettidos anteriormente,
a quem assassinasse o principe.

Do Tratado de Utrecht em deante, as Provincias Unidas foram
attingindo gradualmente uma completa independencia politica
e tornaram-se uma potencia protestante. Guilherme da
Orange foi em 1584, morto a tiro por um fanatico catholico romano
chamado Gerardo, cujos herdeiros reclamaram e obtiveram
parte da recompensa promettida por Filippe. A sua obra não
terminou com a sua morte. As Sete Provincias elegeram, para
Governador em seu logar, a seu filho Mauricio, mancebo de dezesete
annos, mas já educado por seu pae para ser um habil general
e um prudente chefe politico. Poz-se resolutamente á testa
de aquelle conflicto com a Hespanha, que parecia interminavel.
Isabel de Inglaterra prestou-lhe o seu auxilio, com o qual ella
ficou mais prejudicado do que outra coisa. Depois da destruição
da Armada, e do golpe que esse facto vibrou na monarquia hespanhola,
alcançou uma notavel victoria sobre as tropas catholicas
romanas. A guerra durou até 1604, ora vencendo uns ora
vencendo outros, e, por fim, no referido anno os hollandezes
abalaram fortemente o dominio hespanhol, apoderando-se dos
navios que voltavam das indias Occidentaes e Orientaes, carregados
de preciosidades. Em 1607 combinou-se um armisticio,
e em 1609 ficou resolvido que houvesse treguas durante doze
annos, tendo-se, porém, convertido essas treguas n’uma paz definitiva.
Os hollandezes tinham conquistado a sua independencia,
e constituiam uma poderosa nação protestante, cuja supremacia
no mar só era disputada pela Inglaterra.

A Egreja Hollandeza. Sua organização e confissão.—Durante os
annos de dura perseguição que o protestantismo soffreu nos
Paizes Baixos desde o principio da sua existencia, os protestantes,
não obstante os rigores postos em pratica contra elles,
poderam organizar-se sob a fórma de egreja, e publicar uma
confissão. Isto não foi feito sem dificuldades, que até entre elles
proprios surgiram. Os habitantes dos Paizes Baixos tinham
recebido de varias origens a nova fé, e cada qual entendia que
só era verdadeira Reforma aquella que primeiramente havia
chegado ao seu conhecimento. Os primeiros reformadores dos
Paizes Baixos haviam aprendido o Evangelho em Wittemberg,
com Luthero, e nas provincias do norte eram numerosos os lutheranos.
Um pouco mais tarde as opiniões de Zwinglio penetraram
na Hollanda, e foram adoptadas por pessoas que tomavam
muito a peito a pureza da religião. Nas provincias do sul
a Reforma foi transmittida ao povo por theologos francezes,
educados no calvinismo. E assim, nos Paizes Baixos, havia
adherentes de Luthero, de Zwinglio e de Calvino. Cada um dos
partidos differençava-se dos outros, especialmente pelo que dizia
respeito ao governo da egreja; e, posto que estas differenças
fossem quasi vencidas, reappareceram mais tarde na contestação
que teve logar entre a egreja e o Estado Protestante,
acerca da vida e governo da egreja. Gradualmente, comtudo, o
calvinismo foi levando de vencida o lutheranismo e o zwinglianismo,
e a egreja dos neerlandezes tornou-se calvinista, tanto
na doutrina como na disciplina.

A Confissão Hollandeza.—N’uma epoca relativamente afastada,
isto é, em 1559 (alguns dizem que em 1561) um joven pastor
flamengo, Guido de Brés, juntamente com Adriano de Saravia,
Modetus, capellão de Guilherme de Orange, e Wingen,
prepararam uma Confissão de Fé, para, diziam elles, justificar
pela Escriptura a religião reformada.

Guido de Brés, que foi um dos primeiros evangelistas e
martyres dos Paizes Baixos, nasceu em 1540, na cidade de
Mons. Havia estudado para padre, e converteu-se dos erros
do romanismo mediante o estudo das Escripturas Sagradas.
Depois da sua conversão fugiu para Inglaterra, onde, nos
dias de Eduardo VI, aprendeu theologia protestante. Foi depois
para a Suissa, e ao voltar tornou-se um ardente evangelista
no norte da França e no sul dos Paizes Baixos. Era um
ardente admirador da Confissão da Egreja Franceza, e modelou
a sua Confissão para a Egreja Flamenga pela celebre Confessio
Gallica.

Esta Confissão, a Confissão Belga, como lhe chamavam, foi
revista por Francisco Junio, discipulo de Calvino, em 1561, e foi
apresentada ao rei, Filippe II, em 1562, assim como a Confissão
de Augsburgo foi apresentada a seu pae Carlos V. O eloquente
discurso que acompanhou a Confissão pode ser comparado á
dedicatoria a Francisco I, que prefaciou os Institutos de Calvino.
Os protestantes negam que sejam rebeldes ao governo, e declaram
que só o que desejam é liberdade para adorar a Deus segundo
a consciencia e a Divina Palavra. De modo algum negarão
a Christo, ainda mesmo que tenham, segundo a linguagem
que empregaram, de «offerecer as costas ás chibatas, as linguas
ás facas, e os corpos ao fogo, certos de que os que seguem
a Christo devem carregar com a cruz de Christo, e renunciar-se
a si proprios».

Esta Confissão, gradualmente adoptada pelos protestantes
dos Paizes Baixos, introduziu o calvinismo nas egrejas d’essa
parte do mundo.

A Constituição da Egreja Hollandeza.—Em 1563, isto é, quando
ainda havia perseguição, os delegados de varias congregações
protestantes reuniram-se em synodo, e concordaram n’um systema
de governo de egreja, que copiou, em grande parte, os seus
principios das Ordenanças Ecclesiasticas de Genebra; e a constituição
da egreja, quasi desde o seu inicio, foi baseada no modelo
de Genebra. A organização presbyteriana, com pastores,
professores, presbyteros e diaconos, não foi adoptada nos Paizes
Baixos sem protesto da parte dos lutheranos, mas quando veiu
sobre elles a feroz perseguição do duque de Alba a fórma presbyteriana
do governo da Egreja foi a que melhor resistiu a todos
os embates, sendo por fim a que se tornou preponderante.
O systema consistorial de Luthero é apenas possivel quando o
Estado esteja em favoraveis disposições para com a egreja, mas
o presbyterianismo, como a França, a Escocia e os Paizes Baixos
mostraram, pode manter-se, até mesmo quando a «Egreja
sentir o peso da cruz.»

N’uma assembléa da Egreja que teve logar em Dordrecht,
em 1574, a primeira assembléa geral da Egreja Hollandeza, foi
revista, ampliada e formalmente adoptada uma serie de artigos
que já haviam sido approvados n’uma reunião em Emden, e que
continham os principaes elementos da organização presbyteriana.
Todos os ministros tinham de obedecer ás assembléas classicas,
ou presbyterios; e todos os presbyteros e diaconos tinham
de assignar a Confissão de Fé e os artigos respeitantes ao governo
da Egreja.

Torna-se necessario explicar duas particularidades do presbyterianismo
hollandez. As sessões da egreja não são, como na
maioria das outras egrejas presbyterianas, assembléas congregacionaes
que se occupem do governo de uma congregação. A
sessão da egreja é composta de ministros e presbyteros de um
certo numero de congregações, e, a certos respeitos, assimilha-se
a um presbyterio. E, comtudo, como as das outras egrejas
presbyterianas, o tribunal de primeira instancia.

A outra particularidade da organização da Egreja hollandeza
consiste em que raras vezes podia deliberar como egreja.
Isto era devido em parte ao ciume do Estado protestante, e em
parte á constituição politica das Provincias Unidas. A Hollanda,
ou as Provincias Unidas, era uma confederação de estados,
a muitos respeitos independentes uns dos outros. A Reforma
tendia a descentralizar a Egreja, e a produzir uma organização
ecclesiastica separada para cada estado politico independente.
Tambem se notava na Hollanda a tendencia para a formação
de tantas egrejas separadas quantas eram as provincias.

As Sete Provincias não constituiam uma nação; constituiam,
antes, uma confederação. Tinham-se obrigado a proteger-se
umas ás outras na guerra, e, portanto, a manter um
exercito commum, e a contribuir para um fundo militar commum;
mas não formavam um estado. Os negocios internos de
cada provincia estavam sob a superintendencia de cada estado
separado.

Quando Guilherme de Orange foi eleito governador vitalicio,
uma das clausulas a que elle ficava obrigado era a de que não
reconheceria qualquer concilio ou consistorio ecclesiastico que
não tivesse a approvação da provincia em que propozesse reunir-se.
Os negocios religiosos de cada provincia tinham de ser
regulados por essa provincia.

Isto dava um aspecto de divisão á Egreja hollandeza, e impedia,
realmente, a acção incorporada e unida. A Egreja só podia
reunir-se em assembléa geral quando todas as Sete Provincias
concordassem em dar-lhe permissão. Este embaraço politico
obstou muito á utilidade e influencia da Egreja Reformada Hollandeza,
e deu logar a uma continua lucta, na Hollanda, entre a
Egreja e o Estado.

A força da Egreja na Hollanda.—A prolongada peleja de quarenta
e cinco annos contra a Hespanha e o papismo parecia
estimular as energias da Egreja hollandeza e das suas universidades,
e os seus collegios theologicos em breve rivalizaram
com mais antigas sédes de instrucção. A universidade de Leyden,
erguida em acção de graças quanto a uma milagrosa libertação,
foi fundada em 1575; Franecker começou a existir dez
annos depois (1585); as universidades de Gröningen (1612)
Utrecht (1636) e Harderwyk (1648) seguiram em successão apoz
alguns annos de intervallo. Todas estas universidades eram escolas
theologicas, frequentadas por alumnos procedentes de
quasi todos os paizes protestantes da Europa. Os theologos hollandezes
do seculo dezesete tornaram-se famosos quanto á sua
erudição, zelo e agudeza theologica. Quando surgiu a grande
controversia armenia, que agitou mais tarde a Egreja hollandeza,
os theologos da Hollanda foram os que na Europa se celebrizaram
mais, tanto pelo que diz respeito á illustração como pelo que diz
respeito á orthodoxia.

A Confissão de Westminster, que se tornou o credo da maior
parte das egrejas presbyterianas em paizes onde se fallava a
lingua ingleza, é em grande parte baseiada na antiga Confissão
Hollandeza; e os theologos que coordenaram os seus artigos
copiaram muita coisa d’esses reformadores hollandezes recentemente
emergidos da sua terrivel e prolongada lucta com o
papismo hespanhol.





CAPITULO V

A REFORMA NA ESCOCIA


Preparação para a reforma, pag. 137.—A antiga Egreja celtica o a Educação,
pag. 137.—A Escocia e o lollardismo, pag. 138.—A Escocia e Huss, pag.
138.—A Egreja romana na Escocia e a situação politica, pag. 142.—João
Knox, pag. 141.—A Congregação e a Primeira Convenção, pag. 142.—A
Confissão escoceza, pag. 144.—A rainha Maria e a Reforma, pag. 145.—O
Livro de Disciplina, e a Primeira Assembléa Geral, pag. 147.—A educação,
pag. 148.—A morte de Knox, pag. 149.—Os bispos tulchanos, pag. 150.—André
Melville, pag. 152.—O Segundo Livro de Disciplina, pag. 152.



Preparação para a Reforma.—A Escocia, longe do centro da
vida europeia no seculo dezeseis, recebeu, apezar d’isso, a Reforma
quasi tão cedo como a maioria dos outros paizes, e acceitou-a
mais completamente do que elles.

A região tinha sido preparada para ella mediante a educação
do povo, mediante o constante commercio entre a Escocia
e as nações continentaes, especialmente a França e a Allemanha,
e mediante a sympathia dos estudantes escocezes para com
os primeiros movimentos religiosos na Inglaterra e na Bohemia;
e por outro lado a condição da Egreja romana, a pobreza das
classes aristocraticas, e a situação politica do paiz coadjuvaram
em certa escala os esforços de aquelles que anhelavam por uma
reformação religiosa na Escocia.

A antiga Egreja celtica e a Educação.—A antiga Egreja celtica
na Escocia, que havia conservado a sua influencia no paiz
durante perto de setecentos annos, tinha sempre considerado a
educação do povo como um dever religioso. Os seus regulamentos
declaram que é tão importante ensinar os rapazes e as raparigas
a ler e a escrever como administrar os sacramentos ou
tomar parte na intimidade das almas, que era o nome que davam
á confissão. O mosteiro celta era sempre um centro educativo, e
n’alguns casos a instrução ahi ministrada era a melhor que se
podia obter fóra de Constantinopla. Carlos Magno, ao estabelecer
aquellas escolas superiores, que depois se tornaram as mais
antigas universidades da Europa, procurou nos mosteiros celtas
os primeiros professores. Quando a Egreja celta da Escocia cedeu
o logar á Egreja romana, o seu systema educativo foi, em
grande escala, adoptado, e a educação na Escocia continuou a
ser muito melhor do que se poderia esperar do seu estado de
civilisação.

As escolas cathedraes e monasticas produziram um grande
numero de professores e alumnos que desejavam ver os seus
trabalhos continuados n’uma universidade como as que n’aquella
epoca estavam apparecendo em toda a Europa.

Ao principio os poucos recursos do paiz obstavam á fundação
de universidades na Escocia, e mediante uma provisão
feita pelo rei e pelos bispos foram enviados os melhores estudantes
a Oxford, Cambridge e Paris. Professores viajantes foram
da Escocia, com um certo numero de estudantes, aos centros,
inglezes e continentaes, de instrucção. E era frequente
que os jovens escocezes permanecessem fóra da patria na qualidade
de leccionistas ou estudantes nomadas.

A Escocia e o lollardismo.—Este contacto academico approximou
muito a Escocia dos grandes movimentos intellectuaes
da Europa. No período em que os estudantes escocezes iam em
grande numero para Oxford, Wycliffe exercia o professorado, e
o lollardismo triumphava na grande universidade ingleza. Os
estudantes escocezes voltavam contaminados com as maximas
constitucionaes e as aspirações religiosas dos grandes homens
de Inglaterra, e o lollardismo propagou-se na Escocia. Depois
das universidades de Aberdeen, Glasgow e St.º André terem
sido fundadas, no seculo quinze, os velhos arquivos dizem-nos
que as auctoridades ecclesiasticas effectuaram inspecções com
o fim de expurgar o corpo docente dos erros de Lollard. A seu
devido tempo, o lollardismo passou das universidades para o publico,
e os primeiros chronistas da Reforma nunca deixam de
se referir aos lollards, ou homens biblicos de Kent, e á entrevista
que tiveram com James IV.

Havia estudantes escocezes em Paris quando Pedro Dubois,
Marsilio de Padua e Guilherme de Ockham ensinavam publicamente
que a egreja è o povo christão, e que pode existir uma
egreja sem papa e sem padres.

A Escocia e Huss.—A Bohemia e os actos de João Huss
n’esse paiz eram bem conhecidos na Escocia. Calderwood falla-nos
de Paulo Craw, bohemio que foi convencido de heresia a
instancias de Henrique Wardlaw, bispo de St.º André, perante
sete doutores em theologia, por divulgar as doutrinas de João
Huss e de Wycliffe, «negando que houvesse qualquer modificação
da substancia do pão e do vinho na Ceia do Senhor, e reprovando
a confissão auricular e as orações aos santos defuntos.»
Foi condenado á fogueira, e no momento da execução «metteram-lhe
uma bola de cobre na bocca; para que o povo não ouvisse
o seu justo protesto contra a injusta sentença d’elles.»
Recentes investigações arqueologicas teem tornado evidente
uma mais intima connexão entre a Escocia e a Bohemia do que
até então se suspeitava.

A Egreja romana na Escocia o a situação politica.—A Egreja
romana na Escocia era muito rica, e era talvez mais corrupta
do que em qualquer outra parte fóra da Italia. A herança que
lhe foi legada pela Egreja celta não era toda boa; os satyricos
tinham começado a chamar a attenção para o contraste entre
as profissões e as vidas dos ecclesiasticos, e os seus livros produziam
grande impressão no povo baixo. «Quanto aos modos
mais particulares por que muita gente na Escocia adquiriu algum
conhecimento da verdade de Deus na epoca das grandes
trevas,» diz João Row, «havia alguns livros, taes como Sir David
Lindsay, e as suas poesias ácerca das Quatro Monarquias, que
trata tambem de muitos outros pontos, e expõe os abusos do
clero de aquelle tempo; os Psalmos de Wedderburn e as Balladas
de Godlie, em que se alteram para fins piedosos muitos dos antigos
canticos papistas: e uma Queixa feita pelos estropiados, cegos
e pobres de Inglaterra contra os prelados, padres, freiras e
outras individualidades da egreja que dispendiam prodigamente
todos os dizimos e outros rendimentos ecclesiasticos em prazeres
illicitos, de modo que elles, os queixosos, não podiam
adquirir alimentação nem allivio, como Deus tinha ordenado.
Estas coisas foram impressas, e penetraram na Escocia. Havia
tambem peças dramaticas, comedias e outras historias notaveis,
que eram representadas em publico; a Satyra de Sir David Lindsay
foi representada no amphitheatro de S. Johnston (Perth),
na presença do rei James V, e de uma grande parte da nobreza
e da classe abastada, durando a representação um dia inteiro, e
fazendo sentir ao publico as trevas em que estava envolvido, e
a perversidade dos homens da egreja, e mostrando-lhe como a
Egreja de Deus seria se fosse dirigida de uma maneira differente,
o que tudo foi muito benefico n’aquella ocasião.

As riquezas da Egreja romana da Escocia tinham, havia
muito, excitado a inveja dos barões, que esperavam a ocasião
em que podessem, sem risco, apoderar-se de parte dos bens
ecclesiasticos. Durante muito tempo não occorreu similhante
opportunidade. O clero era um senhorio que gozava da estima
geral. Os vassallos da Egreja estavam em muito melhores condições,
e tinham uma vida mais descançada, do que aquelles que
cultivavam as terras dos barões e de outras personagens de
menor cathegoria. Os camponezes escocezes rir-se-hiam, talvez,
com as satyras de David Lindsay, mas gostavam da Egreja,
e perdoavam-lhe os defeitos.



Quando os prégadores escocezes que tinham estado em
Wittenberg, ou que tinham estudado as obras de Luthero e
dos outros reformadores, ou que sabiam pela Escriptura o que
era desejar ardentemente o perdão e a salvação, começaram a
prégar um Evangelho reformado, então, e só então, é que o povo
principiou a comprehender a mordaz significação das satyras
que alvejavam a clerezia. As auctoridades ecclesiasticas fizeram
todo o possivel para supprimir estes reformadores. Patricio
Hamilton, Jorge Wishart e muitos outros prégadores cheios
de fervor e de espiritualidade foram martyrisados; e estas crueldades
contribuiram mais do que os sermões ou as satyras para
que o povo escocez se desgostasse da Egreja romana. A sanguinaria
Maria tinha tornado a Inglaterra protestante; e o cardeal
Beaton, com os seus homicidios judiciaes, e particularmente
com o homicidio do velho Walter Mill, fez com que o povo da
Escocia se preparasse para Knox e para os lords da Congregação.

Durante umas poucas de gerações a politica exterior da
Escocia tinha sido de inimizade para com a Inglaterra e de
amizade para com a França. A alliança com esta nação havia
motivado o casamento da James V com uma princeza da casa
de Guise, e, mais tarde, os esponsaes e casamento da herdeira
do throno da Escocia com o delphim da França. James V morreu,
ficando regente a rainha franceza, cuja conducta incutiu
nos espiritos de muitos escocezes o receio de que a Escocia
viesse a tornar-se uma provincia de França. Tinham sido nomeados
francezes para cargos de confiança na Escocia; o castello
de Dunbar tinha uma guarnição franceza; e a regente projectava
crear um exercito permanente, segundo o systema francez.
Este alarme foi tomando tal vulto que o partido nacional,
que por fim triumphou, chegou a inverter a politica hereditaria
da Escocia, e ficou tendo por objecto uma alliança com a Inglaterra
e uma guerra com a França. A Inglaterra era protestante,
emquanto que os verdadeiros senhores da França eram os Guises,
os cabecilhas do fanatico partido romanista, os homens que
planearam a carnificina de S. Bartholomeu.

Tal era o estado das coisas na Escocia quando João Knox
começou a sua admiravel obra de reformador.

O povo estava educado acima da sua civilisação, e podia
comprehender e saudar as novas idéas, tendo, como tinha, costumes
grosseiros, e vivendo, como vivia, uma vida rude. A egreja
tinha perdido a confiança da nação em virtude da immoralidade
do clero, e por ultimo tinha excitado as paixões do povo contra
si com a sua cruel perseguição de homens de uma vida immaculada
que prégavam um Evangelho puro. Alguns dos barões
tinham partilhado a revivificação religiosa começada pelos prégadores
reformados; outros estavam anciosos por livrar o paiz
do dominio francez, e outros, ainda, queriam a todo o transe
seguir o exemplo da Inglaterra e enriquecer á custa da egreja.
Todos estes motivos, uns puros e outros não, estavam agitando
o povo da Escocia nos annos que precederam o de 1560.

João Knox, nascido em Giffordsgate, nos arredores de Haddington,
em 1505, educado na universidade de Glasgow, e ordenado
padre em 1542, tornou-se primeiramente conhecido do
povo da Escocia quando, muito novo ainda, andou em companhia
de Jorge Wishart para proteger este prégador reformado
emquanto elle dirigia a palavra a immensos auditorios. Depois
do martyrio de Wishart, e do assassinio do cardeal Beaton,
Knox aggregou-se á facção que havia tomado de assalto o castello
de St.º André. Quando os defensores se viram forçados a
capitular, os poucos membros da guarnição que estavam, incluindo
Knox, foram enviados para França e condemnados á
escravidão das galés. N’uma occasião em que puxava pelos remos,
foi-lhe apresentada uma imagem da Virgem, de pau, para
elle a beijar como meio de adoração. Knox recusou-se a honrar
«o madeiro pintado», e atirou com a imagem ao mar, dizendo
que, como ella era de pau, «não havia de ir para o fundo».
Apoz um captiveiro de dezenove mezes, elle, juntamente com
outros que haviam sido aprisionados em St.º André, foi solto a
pedido de Eduardo VI de Inglaterra. Restituido á liberdade em
fevereiro de 1549, foi direito a Inglaterra, onde se empregou
como prégador viajante. A sua eloquencia, zelo e incomparavel
coragem em breve o collocaram em primeiro plano. Foi-lhe offerecida
a diocese de Rochester, mas recusou-a sob o fundamento
de que não era sua crença que similhante cargo fosse auctorizado
pelas Escripturas. Foi consultado ácerca da revisão dos
Artigos da Religião, e suggeriu a celebre declaração sobre o assumpto
de ajoelhar na Communhão, que ficou inserta no Segundo
Livro de Oração Commum de Eduardo VI (1552). A subida de
Maria ao throno obrigou-o, apoz uma arrojada tentativa de proseguir
na sua obra de prégador nomada, a retirar-se para o continente.

Um anno foi gasto a visitar varias localidades da França
e da Suissa. Em Genebra tornou-se o intimo amigo de Calvino.
Apoz uma curta estada em Frankfort sobre o Maine, onde foi
pastor da congregação de refugiados inglezes que se haviam
ajuntado ahi, tornou-se o pastor da Congregação ingleza de Genebra
em 1555. Durante a sua curta permanencia ahi tomou
parte na composição de aquelle directorio do culto publico, que,
sob os varios nomes de Livro de Ordem Commum, Livro de
Genebra e Lithurgia de Knox, serviu de guia no culto publico
da Egreja reformada da Escocia até á publicação e adopção do
Directorio dos Theologos de Westminster. Collaborou tambem
ma traducção da mais popular das primitivas versões da Sagrada
Escriptura, a Biblia de Genebra.



Durante a sua ausencia foi ganhando a pouco e pouco a
reputação de ser o unico homem competente para conduzir os
esforços do partido reformista da Escocia a satisfactorio resultado
final; e no outomno de 1555 regressou á sua terra natal.
Com a sua coragem habitual, começou logo a fazer predicas nos
aposentos que occupava em Edinburgo, e fez alguns gyros predicativos,
como, por exemplo, a Forfarshire, sob a protecção de
Erskine de Dun, e a West Lothian, sob a protecção de Lord
Torphichen. Foi durante esta visita que Knox principiou a administrar
a Ceia do Senhor á moda reformada. A primeira celebração
foi em casa do conde de Glencairn, na primavera de 1556.

O Reformador, provavelmente, não achou o paiz em estado
de entrar em qualquer grande movimento que o approximasse
da Reforma, e partiu da Escocia para Genebra em Julho de 1556.
Queixou-se da lentidão, timidez e falta de união entre os protestantes,
quando alguns dos fidalgos lhe solicitaram, em Março
de 1557, que voltasse, e mandou dizer que achava melhor addiar
o seu regresso. Esta reprehenção deu logar a uma Confederação
dos nobres, que depois se tornou bem conhecida na Escocia
sob o titulo de Lords da Congregação.

A Congregação e a Primeira Convenção.—O turbulento caracter
dos barões escocezes, e a fraqueza da auctoridade central,
tanto do rei como dos estados, eram origem de constantes confederações
de homens de todas as classes para realisarem, com
segurança, emprezas, umas vezes legaes, e outras illegaes. Os
confederados promettiam ajudar-se uns aos outros na obra que
se propunham executar, e defender-se mutuamente das consequencias
que se lhe seguissem. Estas combinações eram geralmente
redigidas em fórma legal por notarios publicos, e o seu
cumprimento tornava-se obrigatorio mediante todas as formulas
de garantia que a lei facultava. Estes Lords da Congregação
seguiram um costume predominante em todas as confederações
quando se alliaram para manter e dar maior desenvolvimento á
bemdita palavra de Deus e á Sua congregação, e para renunciar
á congregação de Satanaz com todas as supersticiosas abominações
e idolatria que lhe eram inherentes; mas introduziram
um novo sentido espiritual n’esta alliança quando o seu
pacto de federação se tornou tambem uma promessa feita a
Deus em publico, como as que encontramos no Antigo Testamento,
de serem verdadeiros e fieis á Sua palavra e direcção.
Esta «faixa assignada pelos Lords», como Calderwood lhe chama,
foi a primeira das cinco convenções que se tornaram famosas
na historia da Egreja Reformada da Escocia.

A esta convenção estavam ligadas duas resoluções, em que
os confederados resolveram insistir no uso do Livro de Oração
de Eduardo VI nas paroquias que estivessem debaixo do seu
governo e dar incremento á exposição das Escripturas, particularmente,
pelas casas, até que as auctoridades permittissem a
prégação publica «por verdadeiros e fieis ministros».

Este acto reanimou grandemente todos aquelles que desejavam
uma reformação, e fez com que o povo tivesse ousadia
para exprimir a sua aversão pelas supersticiosas ceremonias
da Egreja Catholica Romana. A Côrte, em 1559, prohibiu de prégar
todos aquelles que não estivessem auctorizados pelos bispos;
e, como não se fizesse caso d’essa prohibição, os prégadores
foram intimados a apresentar-se no tribunal de Stirling.

N’este entretanto Knox voltou á Escocia. Desembarcou em
Leith, a 2 de Maio, e dirigiu-se a Perth, onde os Lords da Congregação
se haviam reunido para proteger o seu prégador. Chegou
a Perth a noticia, emquanto Knox estava prégando, de que
os ministros reformados estavam proscriptos, e no dia seguinte,
depois do sermão, quando um padre tentou dizer missa na presença
de uma excitada multidão, produziu-se um tumulto, e a
«vil turbamulta», segundo a expressão de Knox, entrou nos
conventos dos franciscanos e dos cartuxos, e pôl-os a saque. A
rainha regente marchou a atacar os sediciosos; o conde de
Glencairn saiu a proteger os reformados; estava prestes uma
guerra civil. Quasi immediatamente, porém, a rainha cedeu; de
ambos os lados se entrou em negociações sem uma mutua confiança.
Por fim os Senhores da Congregação marcharam sobre
Edinburgo, tomaram posse da cidade em Outubro de 1559, e, convocando
os estados, depozeram a regente. Concluiu-se um tratado
com a Inglaterra, e Isabel mandou tropas inglezas para
protegerem a Congregação. Houve um combate entre a facção
romanista, auxiliada pelo exercito francez, e a Congregação,
auxiliada pelas tropas que tinham ido de Inglaterra, e os francezes
foram repellidos. A rainha regente morreu em junho do
anno seguinte, e a Congregação ficou senhora da Escocia.

Os estados do reino reuniram-se, e foi posto á sua deliberação
um pedido da Congregação, referente a uma reforma de
doutrina, de disciplina, de administração dos sacramentos, e da
distribuição do patrimonio da egreja. Em resposta, os estados
requisitaram um summario das desejadas reformas doutrinaes;
e de ali a quatro dias foi-lhes apresentado um decumento, conhecido
depois pelo nome de Confissão Escoceza. Foi tomado em
consideração, os prelados fizeram algumas, poucas, observações,
e, posto a votos, foi approvado quasi por unanimidade. Egual
sorte tiveram as outras tres Actas, que aboliam a jurisdicção do
papa no interior do reino, revogavam todas as anteriores determinações
do parlamento que eram contrarias á Palavra de Deus
e á Confissão de Fé recentemente adoptada, e prohibida a assistencia
á missa e a outras ceremonias idolatras. E a religião reformada
ficou sendo a religião da Escocia legalmente auctorizada.
A auctoridade, comtudo, era o poder dos Estados, independentemente
do soberano; pois que a rainha regente tinha fallecido,
e a sua filha, Maria, rainha da Escocia, ainda não havia regressado
da França.

A Confissão Escoceza, ou Confessio Scotica.—Apresentada aos
Estados, e englobada nas suas Actas quando adoptada por elles,
foi a obra de seis reformadores escocezes: Knox, Spottiswood,
Willock, Row, Douglas e Winram. Diz-se que Maitland de Lethington,
tido na conta de um dos mais habeis estadistas do seu
tempo, reviu o livro e attenuou algumas das suas declarações.
Redigido á pressa por um pequeno numero de theologos, é mais
complacente e humano do que a maioria dos credos, e por essa
razão tem-se recommendado a muitas pessoas que não se conformam
com a logica impessoal da Confissão de Westminster.
As primeiras phrases do prefacio dão uma idéa geral do todo.
«Ha muito tempo que anceiavamos, queridos irmãos, por notificar
ao mundo a summula de aquella doutrina que professamos,
e pela qual nos havemos sujeitado ás ignominias e aos perigos.
Tal tem sido, porém, a ira de Satanaz contra nós e contra Jesus
Christo, cuja verdade eterna se manifestou ultimamente entre
nós, que até hoje não nos tem sido concedido tempo para desobstruir
as nossas consciencias, o que com muito regozijo
teriamos feito.» O prefacio expõe tambem mais claramemte do
que qualquer outra Confissão do mesmo genero a reverencia com
que os vultos da Reforma tratavam a Palavra de Deus. «Pedimos
a qualquer pessoa que notar n’esta nossa Confissão algum
artigo ou phrase que esteja em desacordo com a Santa Palavra
de Deus, que, dando prova da sua caridade christã, nos advirta
d’esse erro por escripto, e, pela nossa honra e fidelidade, promettemos
dar-lhe satisfação pela bocca de Deus, isto é, mediante
a Sua Santa Escriptura, ou então emendarmos aquillo
que se demonstrar que precisa de correcção. Perante Deus deixamos
escripto nas nossas consciencias que abominamos, do
fundo do coração, todas as seitas hereticas, e todos os promulgadores
de doutrinas erroneas; e que com toda a humildade abraçamos
a pureza do Evangelho de Christo, que é o unico alimento
das nossas almas.»

A Confissão contém as crenças communs a todas as ramificações
da Reforma. Encerra, outrosim, todas as doutrinas chamadas
ecumenicas, isto é, as verdades expostas nos primeiros
concilies ecumenicos, e incorporadas no Credo dos Apostolos e
ao Credo Niceno; e accrescenta aquellas doutrinas de graça, de
perdão e de luz mediante a Palavra e o Espirito que com a
reviviscencia da religião adquiriram uma proeminencia especial.
Esta Confissão é mais notavel pelos seus titulos suggestivos
do que por qualquer peculiaridade de doutrina. A doutrina da
revelação é, por exemplo, definida por si propria, independentemente
da doutrina da Escriptura, mediante este titulo:
«A Revelação da Promessa». A Eleição é considerada, segundo
o antigo calvinismo, um meio de graça, uma evidencia do «invencivel
poder» de Deus quanto á salvação. Os pontos em que a
verdadeira egreja se distingue da falsa são, diz-se na dita Confissão
a genuina prégação da Palavra de Deus, a adequada
administração dos sacramentos, e a justiça na applicação da
disciplina ecclesiastica. A auctoridade das Escripturas, affirma
tambem, procede de Deus, nada tem que ver nem com homens
nem com anjos; e a egreja sabe que ellas são verdadeiras,
porque «a verdadeira egreja ouve e obedece sempre á voz do
seu Esposo e Pastor.»

Esta Confissão foi primeiro lida toda de uma vez no parlamento,
e depois tornada a ler clausula por clausula. Randolpho,
o embaixador inglez, que assistiu a essa leitura, descreveu-a a
Cecilio, o grande ministro de Isabel, e entre outras coisas diz-nos
que, quando se leram os artigos, alguns dos barões ficaram
tão commovidos que se levantaram dos seus logares, declarando
que estavam promptos a derramar o seu sangue em defeza da
Confissão», e que Lord Lindsay, com uma gravidade raras vezes
presenciada, disse: «Tenho vivido muitos annos; sou o mais
edoso de todos quantos aqui se encontram; e agora que aprouve
a Deus deixar-me chegar a este dia, em que tantas pessoas,
algumas d’ellas pertencentes á nobreza, sanccionaram uma obra
tão digna, direi como Simeão, Nunc dimitis».

A rainha Maria e a Reforma.—A Reforma não tinha de triumphar
na Escocia tão de repente e com tanta facilidade. Sir James
Sandilands, encarregado de levar a Paris a Confissão de Fé, não
só não conseguiu que a joven rainha a assignasse, como o informaram
do desagrado com que ella soube dos acontecimentos
occorridos na Escocia; e só apoz sete annos de lucta, que terminou
com a deposição da soberana, é que a Confissão foi finalmente
ratificada e a Egreja Reformada alcançou na Escocia um
completo reconhecimento official.

Francisco II, esposo de Maria, morreu em 1561, e a joven
rainha chegou á Escocia em agosto do mesmo anno. Vinha
acompanhada de um numeroso e brilhante sequito, do qual tambem
faziam parte tres de seus tios, membros da casa de Guise,
e o filho do famoso Condestavel de Montmorency. O duque de
Guise e o cardeal de Lorena acompanharam-n’a até Calais. Os
reformadores escocezes conheciam bem os homens que rodeiavam
a sua rainha, e que tão ostensivamente se achavam dispostos
a protegel-a. Era do dominio publico que o duque de Guise
estava á frente de aquelle partido que ambicionava exterminar
os protestantes francezes por meio de um massacre geral. Fôra
elle, segundo se presumia, o instigador do assassinio judicial
de Anne de Bourg, e que havia planeada a, carnificina de Amboise.
A devassidão dos Guises só era excedida pela sua deshumana
crueldade. Taes eram os homens que passaram á Escocia
para acompanhar e aconselhar a joven rainha.

Não é, pois, para surprehender que, ponderando estas coisas,
Knox e os seus amigos reputassem a vinda da rainha uma
grande calamidade, e que vissem no nevoeiro e chuva que
durante dois dias caiu sobre a costa oriental da Escocia, um
como que aviso do céu, uma manifesta exposição da felicidade
que ella trouxera comsigo para aquelle paiz, felicidade que
se poderia traduzir por estas palavras: afflicção, dôr, obscurantismo
e impiedade.

A belleza physica, o privilegiado talento, os infortunios e o
tragico fim da joven rainha teem-n’a circumdado de uma aureola
romantica. E, comtudo, nem mesmo os seus admiradores teem
feito inteira justiça á sua indomavel coragem e aos seus grandes
dotes intellectuaes. Estava quasi só ao voltar para o seu
paiz natal, e viu immediatamente que coisa alguma devia esperar
da França e que necessitava de crear um partido em que
podesse descançar confiadamente. Era uma rapariga de dezenove
annos quando saiu de França; apezar d’isso, Knox, que
teve com ella algumas entrevistas pouco depois da sua chegada,
parece ter reconhecido n’ella uma mulher superior, e ter-se
compenetrado de que havia motivo para receiar que uma das
duas, ou a rainha ou a Reforma, tivesse de ir a terra. O combate
que ella sustentou sósinha com a Reforma foi observado
com anciedade por toda a Europa; e, se ella não tivesse sido
educada n’uma côrte tão corrompida, e se não tivesse convergido
para ella o odio que aquelles seus parentes, os Guises,
haviam inspirado, podia muito bem ser que ficasse victoriosa.
Poderá parecer cruel fallar d’este modo, agora que o perigo já
lá vae ha seculos, mas o que é verdade é que bastantes familias
pacificas e religiosas, tanto na Hollanda, como na França, como
no Paiz do Rheno, e com mais razão ainda na Escocia e na
Inglaterra, só respiraram á vontade quando o machado poz
finalmente, em Fotheringay, termo á triste e agitada vida da
rainha Maria.

A lucta começou com a sua chegada. Ella e a sua côrte
foram, com todo o espavento, ouvir missa logo no primeiro
domingo, posto que fosse prohibido dizer e ouvir missa, sob
pena de um severo castigo. Principiou, pois, por infringir as
leis do estado, d’esse mesmo estado que havia implantado a
Reforma. Se quizessemos contar detalhadamente o que de ahi
em deante se passou encheríamos umas poucas de paginas.
Apoz sete annos de lucta, Maria foi aprisionada no castello de
Lochleven, e deposta, sendo collocado no throno o seu filho,
ainda na infancia, James VI, e ficando como regente do reino
seu irmão James Stewart, conde de Moray. O parlamento escocez
votou novamente a Confissão de Fé; o regente assignou-a
em nome do soberano; e, assim ratificado, foi incluido na legislação
do paiz e a religião reformada ficou sendo a reforma do
christianismo legalmente reconhecida na Escocia.

O Livro de Disciplina e a primeira assembléa geral.—Pouco
depois de o parlamento de 1560 ter encerrado as suas sessões, os
auctores da Confissão foram encarregados de apresentar uma
breve exposição do melhor systema de governo de uma egreja
reformada. Surgiu então aquelle notavel documento que depois
se chamou o Primeiro Livro de Disciplina, e que constituiu a
primeira formula de governo ecclesiastico na Escocia. Dividia-se
em sessões da egreja, synodos e assembléas geraes; e
concedia o titulo de officiaes da egreja aos ministros, professores,
presbyteros, diaconos, superintendentes e ledores. Os
auctores do Livro de Disciplina declararam ter ido procurar
directamente ás Escripturas as linhas geraes de aquelle systema
de governo ecclesiastico a adoptar o qual elles aconselhavam
os seus compatriotas, e havia, indubitavelmente, muita sinceridade,
a par de muita exactidão, n’essa sua affirmativa. Eram,
comtudo, todos elles, homens affeiçoados á Egreja de Genebra,
e tinham tido relações pessoaes com os protestantes da França.
A sua fórma de governo foi, evidentemente, inspirada pelas
idéas de Calvino, e segue de perto as Ordenanças Ecclesiasticas
da Egreja franceza. Os officios de superintendente e leitor foram
addicionados aos outros tres, ou quatro, que caracterizam a
fórma de governo presbyteriana. O cargo de superintendente
devia a sua origem á situação incerta do paiz e á escassez de
pastores protestantes. Os superintendentes tinham a seu cargo
divisões territoriaes que não correspondiam exactamente ás
dioceses episcopaes, e competia-lhes apresentar á Assembléa
Geral relatorios annuaes do estado ecclesiastico e religioso das
respectivas provincias. Os leitores deviam a sua existencia ao
reduzido numero de pastores protestantes, á grande importancia
que os primitivos reformadores escocezes davam a um ministerio
educado, e tambem á difficuldade de obter fundos para
a sustentação dos pastores de todas as paroquias. O Livro de
Disciplina contém um capitulo sobre o patrimonio da egreja,
que insiste na necessidade de reservar os dinheiros possuidos
pela egreja para a manutenção da religião, as despezas com a
educação, e os socorros dos pobres. Foi a existencia d’este capitulo
que fez com que os Estados não aceitassem o livro com
tanta promptidão como o fizeram com a Confissão de Fé. Os
barões de diversas categorias, que tinham assento na camara,
haviam-se, em muitos casos, apropriado do patrimonio da egreja
em seu beneficio particular, e não queriam assignar um documento
que condemnava o seu modo de proceder. O Livro de
Disciplina, approvado pela Assembléa Geral, e assignado por
um grande numero de nobres e burguezes, nunca recebeu a
sancção official concedida á Confissão.



A Assembléa Geral da Egreja Reformada da Escocia reuniu-se
pela primeira vez em 1560, e, a despeito da luta em que
a egreja se achava envolvida, houve, pelo menos, uma reunião
por anno, e algumas vezes mais, podendo assim a egreja organizar-se
e entrar em plena actividade.

Fez-se uma traducção do Catecismo para a Infancia, de Calvino,
e deu-se ordem para que se fizesse uso d’ella. O Livro de
Ordem Commum, ou a Lithurgia de Knox, foi substituindo a
pouco e pouco a Lithurgia do rei Eduardo VI, e a Egreja Reformada
da Escocia, com a sua Confissão, a sua constituição ecclesiastica,
o seu methodo de culto publico e as suas provisões
para a instrucção das creanças, espalhou-se pelo paiz, levantando
egrejas, melhorando o estado moral do povo e contribuindo
efficazmente para a educação do mesmo.

Uma das principaes dificuldades com que a egreja teve de
luctar foi falta de dinheiro para pagar aos ministros. A Egreja
Catholica Romana tinha sido officialmente abolida, e, comtudo,
não se havia feito provisão alguma para a manutenção do clero
reformado. A propriedade ecclesiastica estava em condições
anormaes. Até 1560 a Egreja Catholica Romana da Escocia
vinha sido muito opulenta, e havia estado de posse de uma
grande parte do territorio da nação. Emquanto a egreja estivera
luctando com Maria e procurando frustrar os esforços que ella
empregava para introduzir de novo a religião e hierarquia romanista,
os prelados distribuiram uma grande parte dos bens
ecclesiasticos por quem elles muito bem entenderam, os nobres
apoderaram-se de uma parte d’elles ainda maior, e o que restava
e nominalmente pertencia á egreja estava nas mãos de
homens que se intitulavam bispos, abbades, priores, deãos e
curas, mas que nunca haviam recebido ordens, eram protestantes
só no nome, e se serviam de aquelles titulos ecclesiasticos para
poderem usufruir as propriedades a que o cargo dava direito.
Depois de alguma discussão, a Assembléa obteve do Estado que
aquelas pessoas que conservavam em seu poder bens que nominalmente
pertenciam á egreja ficassem com dois terços de rendimento
para as suas despezas particulares, e entregassem a
restante terça parte para a manutenção do ministerio e das
escolas, e para os encargos de beneficencia. A Egreja Reformada,
porém, teve muita difficuldade em ver esta disposição convertida
em lei, e assim, durante os primeiros annos da Reforma os
ministros e as escolas foram principalmente mantidos por meio
de offertas voluntarias, ou «benevolencias», como Knox pittorescamente
lhes chamava.

A Educação.—As idéas democraticas do presbyterianismo,
avolumadas pela necessidade de cooperar com o povo, fizeram
com que os reformadores escocezes se ocupassem seriamente
da educação popular. Todos os impulsionadores da Reforma,
quer na Allemanha, quer na França, quer na Hollanda, tinham
reconhecido a importancia de esclarecer o povo; mas a Hollanda
e a Escocia foram talvez os dois paizes onde a tentativa foi mais
bem succedida. A educação do povo não era uma novidade na
Escocia e, posto que nos agitados tempos que precederam a
Reforma as escolas superiores tivessem desapparecido, e as
universidades tivessem caido em decadencia, o desejo de aprender
não se havia extinguido por completo. Knox e o seu amigo
Jorge Buchanan tinham um plano magnifico para crear escolas
em todas as freguezias, estabelecer collegios superiores em
todas as cidades importantes e augmentar o poder e influencia
das universidades. O seu plano, devido á cubiça dos barões que
se haviam apoderado dos bens da egreja, pouco mais era do
que uma devota imaginação, mas havia-se apossado do espirito
da Escocia, e a falta de dotações era mais do que compensada
pelo desejo ardente que o povo tinha de se instruir. As tres
universidades, de Santo André, de Glasgow e de Aberdeen,
receberam uma nova vida, e fundou-se uma quarta universidade,
a de Edinburgo. Alguns estudantes escocezes que haviam
recebido educação nas escolas continentaes, e que haviam abraçado
a fé reformada, foram encarregados de superintender o
re-organizado systema educativo do paiz, e tudo se fez em harmonia
com o viver do povo, preferindo-se, nas escolas, e externato
ao internato, e estabelecendo um systema de inspecção
que era exercido, em cada circumscripção escolar, por um dos
homens mais espirituaes e de maiores conhecimentos. Knox
estava tambem disposto a impôr ás duas classes da sociedade,
a mais baixa e a mais elevada, uma frequencia obrigatoria ás
aulas; quanto á classe media, elle confiava no seu natural desejo
de aprender. E desejava que o Estado exercesse a sua
auctoridade no sentido de compellir os mancebos de posição a
matricularem-se nas escolas superiores e nas universidades,
para que podessem prestar serviços uteis á nação.

A morte de Knox.—João Knox morreu em novembro de 1572.
O assassinio do seu amigo, o conde de Moray, o Bom Regente,
havia-lhe feito uma grande impressão, e a noticia do massacre
de S. Bartholomeu, que havia chegado recentemente á Escocia,
produziu-lhe um tremendo abalo. Elle nunca havia sido um
homem robusto, e durante a sua vida havia passado por muitos
trabalhos, mas o seu intrepido espirito a tudo resistira. «Ignoro»
diz Smeaton, «se Deus poz jámais n’um corpo debil e franzino
uma alma maior e mais santa do que a d’elle». As forças começaram
a faltar-lhe muito antes de adoecer gravemente, mas luctou
sempre contra o seu precario estado de saude, e nunca deixou
de prégar e exhortar como costumava fazer. James Melville,
que teve occasião de o ver quando estudava em Santo André,
apresenta-nos um retrato d’elle pouco antes da sua morte. «Via-se
que andava doente. Todos os dias eu o via passar para a
egreja paroquial, andando muito cautelosamente, com o pescoço
resguardado por uma pelle, de bengala na mão, e acompanhado
pelo seu creado, o bom Ricardo Ballanden. Era esse dito Ricardo
e um outro creado que o ajudavam a subir para o pulpito, a que
elle se encostava durante algum tempo; logo, porém, que entrava
no sermão, enchia-se de uma actividade e de um vigor
taes que esse mesmo pulpito por pouco escapava de ficar feito
em cavacos.»

Morreu antes de ter effectuado por completo a sua obra,
pois que a Egreja Reformada ainda tinha muitos obstaculos a
vencer, e o facto de Knox não tomar parte na batalha tornava-lhe
mais difficil o sair victoriosa. Elle não possuia a erudição
de Calvino, nem uma disposição para se tornar popular, como
Luthero, mas nenhum homem o poderia egualar em coragem.
«Elle nada temia da carne, nem tão pouco a lisongeava.» E foi
isso o que fez o reformador da Escocia.

Como os seus contemporaneos francezes, tinha tanto de estadista
como de dirigente ecclesiastico, e emquanto viveu foi o
guia do povo escocez. Os nobres de bom grado teriam intervindo
no movimento, e lhe teriam dado uma feição mais em obediencia
ao seu modo de pensar, mas Knox fez do pulpito a força
mais poderosa da Escocia, e com as suas ousadas prégações
creou uma opinião publica com que era preciso contar. Elle era,
individualmente, um homem de profunda espiritualidade, e «temia
a Deus, mas coisa alguma fóra d’Elle lhe mettia medo».

Os bispos tulchanos.—O poder da Egreja Reformada da Escocia
foi consideravelmente fortalecido e consolidado mediante
o caracter representativo dos seus conselhos, e, mais especialmente,
da sua Assembléa Geral, e a liberdade com que todos
os assumptos de interesse para a nação eram ahi tratados e discutidos
deu á Assembléa da Egreja o caracter de um parlamento
nacional onde o povo da Escocia encontrava uma defeza
mais efficaz do que nos Estados do reino. Os olhos perspicazes
da rainha Maria haviam discernido esta força da egreja, e ella
empregou varios esforços, sempre infructiferos, para impedir a
reunião da Assembléa Geral. Depois da morte do conde Moray,
o Bom Regente, isto é, durante as regencias de Lennox, Mar e
Morton, e durante o reinado de James, a Assembléa foi sempre
mal vista por aquelles que ambicionavam um poder exclusivo.
Sabia-se, porém, que era perigoso dirigir-se á Assembléa um
ataque directo, e aqueles que no Estado dispunham do poder
tentaram diminuir-lhe a auctoridade promovendo ecclesiasticos
e elevando-os a posições que lhes permittissem tomar assento
nos Estados e defender ahi as prerogativas da egreja. Depois
da morte do regente Moray, a nobreza tratou constantemente
de derrubar o governo episcopal, e collocar a Egreja sob o dominio
dos bispos.

Uma outra, e talvez mais visivel, causa por que aquelles
estavam em auctoridade antipathisavam com a simples
constituição presbyteriana que o Livro de Disciplina havia
preceituado á Egreja era o facto de ella dar pouca occasião a
que as receitas fossem espoliadas, ao passo que a nomeação
de bispos reunia uma grande proporção dos dinheiros da Egreja
em meia duzia de mãos, habilitava os patronos e entrar em
negocios com os ecclesiasticos que elles nomeassem para esses
cargos, desviando-se assim uma grande parte dos fundos de que
a Egreja ainda estava de posse para as algibeiras dos fidalgos
de primeira plana.

Pouco antes da morte de Knox, a Assembléa, não sem protesto,
tinha, a instancias dos Lords do Conselho, concordado em
acceitar ecclesiasticos com o titulo de bispos, debaixo de certas
condições, sendo as principaes as seguintes: os bispos não teriam
um poder superior ao dos superintendentes, haviam de
estar sujeitos á Assembléa Geral, e não seriam nomeados
sem que devidamente se providenciasse quanto ao sustento do
ministerio regular. Este accordo, chamado a Convenção de Leith,
foi devido principalmente ás diligencias de João Erskine, o antigo
amigo de Knox, um dos primitivos superintendentes, e que
por mais de uma vez exerceu na Assembléa o logar de Moderador.
Alguns annos de experiencia mostraram á egreja escoceza
o perigo que para a sua vida livre, para a sua vida democratica,
provinha das disposições desta convenção, e pouco depois da
morte de Knox appareceram symptomas de um proximo conflicto.

O mais flagrante exemplo do uso que os nobres mais proeminentes
faziam d’estes bispos para defraudar a Egreja occorreu
em 1581, que foi quando Boyd, o arcebispo de Santo André,
morreu. Assim que o edoso prelado faleceu, o duque de Lennox
resolveu apoderar-se das propriedades da sé. Era impossivel
pôr similhante coisa em pratica sem um legalisado artificio, e
o plano escolhido foi induzir Roberto Montgomery, ministro em
Stirling, a acceitar o cargo de arcebispo, tornar-se d’esse modo
herdeiro dos bens da sé, e passar depois os respectivos rendimentos
para as mãos de Lennox. Este caso foi, talvez, o peior
d’elles todos; mas em toda a Escocia se procedeu de uma fórma
analoga, nomeando-se bispos, abbades, etc., para que podessem
tomar legalmente posse dos dinheiros da Egreja, e, em vez de
se lhes dar a devida applicação, passal-os para os bolsos dos
patronos seculares. O povo chamava a estes bispos, assim como
a quaesquer outros dignitarios que se prestavam a essas burlas,
tulchanos, e a primeira lucta com os bispos escocezes não foi
uma contestação entre o presbyterio e o episcopado, mas entre
a Egreja, que queria a todo o custo conservar o seu patrimonio,
e esses tulchanos. Quando na Assembléa se tratou do caso de
Montgomery, «o moderador, David Dickson, pediu licença para
expôr a significação de bispos tulchanos. Tratava-se de uma
palavra em uso vulgar entre os montanhezes da Escocia. Quando
uma vacca não se deixa mungir, põem junto d’ella uma pelle de
vitello, empalhada, e é a essa pelle que chamam tulchan. Ora
para esses bispos que possuíam o titulo e o beneficio, sem desempenharem
o cargo, não se encontrou denominação mais significativa
do que a de bispos tulchanos.»

André Melville.—João Knox morreu quando este conflicto
entre a Côrte e a Egreja estava no principio, e era necessario
fazel-o substituir por outro dirigente. Entre os escocezes illustrados
que o triumpho da Reforma e a renascença das letras
haviam attraido para o seu paiz natal, André Melville era o que
mais se tinha distinguido. Nascido, em 1545, em Baldovy, perto
de Montrose, recebeu a sua educação na Escola Primaria d’essa
cidade, e no Collegio de St.ª Maria, em St.º André. De ahi foi
para Paris, onde teve por professor o celebre Pedro Ramus.
Depois de terminar os estudos, obteve em Genebra uma cadeira
de latim, e em 1574 voltou á Escocia, com a reputação de um
dos mais eminentes sabios da Europa. Pouco depois do seu regresso
foi nomeado reitor da universidade de Glasgow, e por
tal fórma dirigiu esse estabelecimento de instrucção que correu
a matricular-se n’elle um elevadissimo numero de mancebos, não
só escocezes como estrangeiros.

Foi um dos membros da Assembléa de 1575, em que a questão
do presbyterio e do episcopado tomou pela primeira vez um
caracter serio; e fez parte da comissão nomeada por essa Assembléa
para considerar se o nome e deveres de um bispo tinham
alguma auctorização biblica, isto é, se os bispos que havia
n’aquelle tempo na Egreja da Escocia estavam ali, e desempenhavam
os seus cargos, em obediencia á Palavra de Deus. A
decisão a que se chegou foi que o nome de bispo pertencia a
todos os pastores da Egreja de quem se havia confiado congregações,
mas que tambem podia ser applicado aos ministros escolhidos
por seus irmãos para implantar egrejas e inspeccionar
as egrejas existentes, e o sentimento geral da Egreja a este
respeito pode colligir-se d’estas tres expressões, que indicam
tres especies de bispos: My Lord Bishop (Meu Senhor Bispo),
My Lord’s Bishop (Bispo do Meu Senhor), e Lord’s Bishop (Bispo
do Senhor), sendo os primeiros catholicos romanos, os segundos
tulchanos, e os terceiros pastores das congregações.

O Segundo Livro de Disciplina.—Quando a Egreja Reformada
da Escocia se encontrou face a face com estes novos problemas
ecclesiasticos, sentiu necessidade de um mais distincto e mais
completo schema de governo da egreja do que aquelle que o
Primeiro Livro de Disciplina continha. Esse systema de governo
da egreja havia sido preparado á pressa, e fazia menção de differentes
materias que estavam fôra da esphera de um livro de
preceitos ecclesiasticos. A Assembléa de 1576 nomeou uma
commissão para tratar d’esse assumpto, e redigir um livro que
podesse substituir a obra de Knox e de Row. O dito livro foi
escripto de vagar, com muita perseverança, e finalmente em 1578
deu-se ordem para que o O Segundo Livro de Disciplina fosse impresso,
afim de sujeital-o á critica e se fazerem as necessarias
correcções. Tres annos se dispenderam em ponderar todos os
seus pontos, todas as suas phrases, e o Livro de Politica, como
se lhe chamou, foi então acceite pela Assembléa e incluido nas
suas Actas.

Este livro, que apresenta, n’um estylo conciso e claro, o esboço
do governo da Egreja Presbyteriana na Escocia, começa
por fazer distincção entre as leis ecclesiasticas e civis, e reivindica
para a Egreja «uma politica differente da politica do
Estado». O conjuncto do governo da egreja, diz o livro, comprehende
doutrina, disciplina e distribuição; e para este triplice
governo ha um triplice officialato, que se divide em pastor, ou
bispo, presbytero e diacono. O Livro de Disciplina addiciona um
quarto oficio, ou de doutor, ou ensinador. N’um curto capitulo
vem descripta a natureza da vocação, assim como o modo da
eleição e ordenação dos pastores. Faz-se tambem uma descripção
dos deveres que cabem a cada uma das dignidades, e das
varias assembléas em que aquelles que estão d’ellas revestidos
teem de comparecer, no exercicio dos seus cargos. É singular
que no anno que precedeu o da adopção do Livro de Disciplina
pela Assembléa recebesse o seu complemento a organização
presbyteriana da Egreja Escoceza mediante o universal reconhecimento
do presbyterio como um tribunal superior á sessão
da egreja, mas inferior ao synodo; e que este livro de politica
não faça menção especial de similhante tribunal, que actualmente
exerce funcções tão importantes na organização presbyteriana
escoceza.

Como a publicação do Segundo Livro de Disciplina a Egreja
Reformada da Escocia completou a sua organização ecclesiastica,
e terminou a primeira parte da sua historia. A Reforma
estava por esse tempo firmemente estabelecida, e o protestantismo
tinha empolgado o povo da Escocia. A Egreja tinha deante
de si uma longa lucta; o conflito, porém, não era com o papismo,
mas com o Estado; não era no sentido de reformar a religião,
mas de desenvolver e preservar a fórma democratica do governo
da Egreja, que se impunha ao povo como sendo a mais
conforme com a Palavra de Deus, e a mais adequada para a habilitar
a desempenhar os seus deveres de Egreja de Christo.

Em 1574 a Escocia achava-se em curiosas circumstancias
ecclesiasticas. Haviam-se conservado as paroquias que existiam
antes da Reforma, e cujo numero era superior a mil. Para seu
funccionamento havia 289 ministros e 715 leitores, e muitos
d’estes ultimos eram os padres catholicos romanos que tinham
vindo para a religião reformada mas que não possuiam uma
educação sufficiente para justificar a sua ordenação como pastores
protestantes. Estas paroquias passaram depois a constituir
presbyterios, os presbyterios foram agrupados em synodos,
e o conjuncto estava sob a direcção da Assembléa Geral. A organização
presbyteriana era, n’um certo sentido, completa. A
par d’isto, porém, existiam as velhas dioceses, anteriores á Reforma,
em numero de treze, na sua maior parte occupadas por
homens que eram ministros protestantes, que haviam tomado
o titulo de bispos, mas que não exerciam funcções episcopaes.
Apenas tres d’esses bispos, o de St.º André, o de Glasgow e o
de Aberdeen, haviam tentado exercer a jurisdicção episcopal, e
não o tinham feito tanto na qualidade de bispos, como de superintendentes.
Os bispos tinham assento no parlamento escocez,
e os seus deveres principaes eram administrar as receitas
da cathedral e desempenhar as funcções judiciaes que eram da
competencia dos bispos n’outro tempo, anteriormente á Reforma.

Esta organização episcopal vivia lado a lado com a activa e
aggressiva constituição presbyteriana da Egreja. O estado dos
negocios ainda mais anomalo se tornava com o facto de ainda
viverem, e exercerem a sua fiscalização, tres dos antigos superintendentes;
e os districtos dos outros superintendentes
eram governados por commissarios provisorios nomeados pela
Assembléa, que podia demittil-os quando entendesse.

O fim que a Egreja tinha em vista com o conflicto que durou
desde 1574 até 1638 era acabar inteiramente com aquillo a
que chamava a inutil e nociva organização episcopal, que não
tinha ligação alguma com a obra espiritual da Egreja, e substituir
os superintendentes e commissarios por presbyteros, unindo
assim a Egreja n’um todo harmonico. O fim que a côrte tinha
em vista era conservar o velho systema episcopal, e, mediante
elle, ir gradualmente dividindo a Egreja em fragmentos, cada
um d’elles governado por um bispo que só era responsavel para
com o parlamento; e, no fim de tudo, restabelecer o episcopado
no velho sentido da palavra, e derribar por completo a constituição
presbyteriana.

O anno de 1638 foi o do triumpho da Egreja, mas a historia
completa d’esta lucta ultrapassa os limites da presente obra.





III PARTE

A REFORMA ANGLICANA

Capitulos:



	I
	—A Egreja de Inglaterra durante o reinado de Henrique VIII.



	II
	—A Reforma sob Eduardo VI, e a reacção sob Maria.



	III
	—A Reforma sob Isabel.










CAPITULO I

A EGREJA DE INGLATERRA DURANTE O REINADO DE HENRIQUE VIII


O caracter excepcional do principio da Reforma ingleza, pag. 157.—Antecipações
da Reforma em Inglaterra, pag. 158.—O estado ecclesiastico de Inglaterra no
principio da Reforma, pag. 159.—As relações de Inglaterra com o pontificado,
pag. 160.—As antigas relações de Henrique VIII com o pontificado, pag. 161.—Henrique
muda de opinião, pag. 163.—Henrique VIII, Francisco I, Carlos V,
e a rivalidade que havia entre elles, pag. 164.—A submissão do clero, pag. 165.—O
progresso da separação de Roma, pag. 166.—Separação de Roma e
Reforma: duas coisas differentes, pag. 168.—Execução da sir Thomaz More,
pag. 169.—Suppressão dos conventos e confiscação das propriedades da Egreja,
pag. 170.—Os Dez Artigos, pag. 171.—O Estatuto Sanguinario, pag. 173.—A
Egreja de Inglaterra em 1547, pag. 173.



O caracter excepcional do Principio da Reforma inglesa.—A Egreja
e o povo inglez romperam com o systema ecclesiastico medieval
em circumstancias tão excepcionaes que é impossivel considerar
esse rompimento como fazendo parte da Reforma, ou como tendo
muita coisa em commum com os movimentos contemporaneos
na Allemanha e na França. Emquanto durou o reinado de Henrique
VIII, a Egreja de Inglaterra, que se havia separado do
papa, pouco ou nada tinha de commum com a Reforma. O que
durante aquelle reinado se fez foi simplesmente demolir a Egreja
da edade media. A verdadeira Reforma começou no reinado de
Eduardo VI, e a sua adopção formal teve logar no de Isabel.
Henrique VIII destruiu a supremacia do papa, tanto espiritual
como temporal; derrubou a grade ecclesiastica que unia a Egreja
de Inglaterra á grande Egreja Occidental governada pelo bispo
de Roma, mas não poz coisa alguma duradoura em seu logar.
O seu fim era estabelecer um papado real, tão despotico e ainda
mas secular do que aquelle que elle estava destruindo, sobre
as minas da jurisdicção do bispo de Roma. A Egreja que elle
construiu segundo o seu modelo não durou mais do que a vida
d’elle; mas a sua obra durou o bastante para dar á Reforma da
Egreja de Inglaterra, quando ella mais tarde se tornou um facto,
aquelle caracter particular que a distinguiu dos movimentos do
mesmo genero occorridos n’outros paizes. O objecto de Henrique
era modificar de tal modo as condições ecclesiasticas da Inglaterra
que o rei occupasse o logar do papa, e ficasse governando,
não só temporal como espiritualmente, de modo que, mediante
a Egreja, tivesse sobre os seus subditos um dominio absoluto.
Todas as reformas de doutrina, de culto e de costumes eram tão
abominaveis para Henrique como para o bispo de Roma.

Antecipações da Reforma em Inglaterra.—Os historiadores ecclesiasticos
fazem, geralmente, datar os principios da Reforma do
tempo de João Wycliffe, o qual, no seculo quatorze, era, por assim
dizer, a bocca da Inglaterra, revoltando-se contra a supremacia
espiritual e temporal que o papa tinha no reino; mas é muito
para duvidar que a sua influencia continuasse a ser exercida
sobre o povo inglez até ao seculo dezeseis, e por tal fórma que
a ella se devam attribuir os desejos de Reforma que enchiam
os corações de muitas pessoas de bons sentimentos religiosos.

Como Francisco de Assis e outros reformadores e revivificadores
da Edade Media, Wycliffe tinha abraçado apaixonadamente
a idéa de que os beneficios da salvação só podem ser
aproveitados por aquelles que imitam Christo, e que para imitar
Jesus Christo torna-se indispensavel viver na pobreza como
Elle. Declarou, portanto, guerra aberta ao bem estipendiado
clero da opulenta Egreja de Inglaterra, e prégava que a Egreja,
para ser realmente de Christo, devia ser, pobre. Dizia que o
Estado não faria mais do que beneficiar a Egreja tirando-lhe a
riqueza, pois que era esta um obstaculo a que ella se parecesse
com o seu Mestre. Em conformidade com estas idéas, organisou
um corpo de prégadores ambulantes, denominados prégadores
pobres, os quaes, tendo, a muitos respeitos, parecenças com os
evangelistas do movimento wesleyanno, andavam por toda a
Inglaterra, proclamando a doutrina da humildade. Era um fervoroso
admirador dos grandes juristas medievaes, taes como
Guilherme de Ockham, o querido mestre de Luthero, Marsillio
de Padua, e Pedro Dubois de Paris. Elles haviam proclamado,
n’uma epoca muito anterior, que o Estado não era
outra coisa senão o povo; e Wycliffe, seguindo-lhes o exemplo,
insistia em que a Egreja não era outra coisa senão o povo. Ora
isto atacava o systema da Egreja medieval, que se apoiava na
noção de que a verdadeira Egreja era o clero, e de que o povo só
fazia parte d’ella quando se punha em contacto com os clerigos,
que eram depositarios dos sacramentos. Foi por esse motivo
que elle traduziu a Biblia, que era o Livro da Egreja, e, portanto,
do povo christão, e não sómente do clero. As idéas da
Wycliffe foram avidamente adoptadas por uma grande parte da
população ingleza, e os seus discipulos, os lollardos, constituiram,
por algum tempo, uma fortissima aggremiação.

O lollardismo foi indubitavelmente uma preparação para a
Reforma, e os homens biblicos, como lhes chamavam, teriam
exercido uma grande influencia sobre o povo, no sentido de o
predisporem para uma revivificação da religião espiritual se
tivessem existido na epoca em que se operou o movimento
reformador. Não se pode, porém, provar que elles communicassem
com essa geração, e não ha indicio algum de que nos reinados
de Henrique VII e Henrique VIII estivesse desenvolvido
o gosto pela leitura da Biblia ou houvesse uma corrente de sympathia
pelos prégadores pobres. O povo inglez, tomado na sua
totalidade, parece não se ter inclinado para a Reforma antes do
tempo de Isabel.

O estado ecclesiastico da Inglaterra no principio da Reforma.—Quando
começou na Allemanha o movimento da Reforma, houve,
sem duvida, muitos inglezes que se sentiram attraidos para o
reformador saxonio, e que desejaram ver introduzido na Egreja
um credo mais simples e mais em harmonia com a Palavra de
Deus, e uma fórma de culto como a que era usada nos tempos
apostolicos; mas a maioria não partilhava essas idéas. Havia,
certamente, muitissimas pessoas que desejariam ver modificados
os costumes dos clerigos, e especialmente o caracter moral
dos frades, e que ficariam satisfeitas se as propriedades da Egreja
fossem sujeitas a impostos e os grandes rendimentos dos bispados
e das abbadias soffressem alguma diminuição. E eram em
numero sempre crescente as que se sentiam desgostosas com
a ignorancia do clero, e que, por motivos politicos ou sociaes,
desejavam ver cerceada a influencia do bispo de Roma. Não
lhes agradava a sua interferencia nas questões politicas, e indignava-os
a saida de grossas quantias para fóra do reino.

Não é provavel que o caracter moral do clero romano fosse
peior em Inglaterra do que em qualquer outro paiz, mas o que é
verdade é que os padres, com a sua conducta, desacreditavam
a Egreja. O clero era de uma ignorancia crassa, e havia, talvez,
em Inglaterra menos conhecimento das Escripturas do que na
França ou na Allemanha, pois que, desde a epoca do lollardismo,
a leitura da Biblia era considerada um acto criminoso.
A Biblia era um livro desconhecido para os padres, e Erasmo
conta que viu, preso por uma corrente a uma coluna da cathedral
de Canterbury um Evangelho de Nicodemos que era lido
como fazendo parte da Escriptura canonica.

O alto clero pouco tinha que fazer na Egreja, e occupava-se
em dirigir os negocios do Estado, ou em presidir ás audiencias
nos tribunaes de justiça. O arcebispo de Canterbury era Lord
Chanceller, o bispo de Winchester director geral da Thesouraria,
o bispo de Durham secretario de Estado, e o bispo de Londres
guarda-mór dos arquivos. Os bispos de Bath, Hereford,
Llandaff e Worcester nem sequer residiam no reino.

Dadas estas circunstancias, não é para estranhar que aquelles
que amavam sinceramente a instrucção se sentissem indignados
perante a ignorancia do clero, e procurassem abrir os
olhos, não só a estes como ao povo em geral; e que os patriotas
inglezes, lembrando-se das antigas tradições de um paiz que
durante seculos havia mantido uma attitude altiva e reservada
para com as pretensões da Curia Romana, tivessem immensa
vontade de annular o poder do papa em Inglaterra. Como que
exteriorisando o desejo preponderante, surgiu um grupo de mancebos
instruidos, capitaneados por Colet, deão de S. Paulo, e
Thomaz More, cujo intuito era purificar a Egreja, o povo e o
clero, e incitar a Egreja nacional de Inglaterra a resistir ás
usurpações do bispo de Roma.

As relações de Inglaterra com o pontificado.—Os bispos de
Roma, na Edade Media, reivindicavam a supremacia, tanto espiritual
como temporal, e o povo inglez havia resistido, por mais
de uma vez, ás suas reivindicações. Os papas, desde o tempo de
Innocencio III, sustentavam que todos os reis e principes eram
seus vassallos, tanto pelo que dizia respeito ás coisas sagradas
como aos negocios civis. Este direito havia sido imposto no reinado
de João, que pagara tributo a Roma em reconhecimento
da supremacia papal. Quando, porém, foi exigido esse tributo
aos sucessores de João, elles, indignados, recusaram pagal-o.
E a Inglaterra, sem deixar de pertencer á Egreja Catholica medieval,
havia repudiado o direito do papa a intervir nas questões
nacionaes. Rei algum inglez, excepto João, se considerou vassallo
do papa. Não era uma coisa nova em Inglaterra, o não reconhecer
a supremacia do papa nos negocios temporaes.

Os papas tinham, desde o principio da Edade Media, exigido
que os reputassem arbitros supremos em todos os negocios
espirituaes, e, por consequencia, a Egreja ingleza devia
estar sujeita ao seu dominio absoluto. Estas reivindicações
apresentavam-se, na pratica, debaixo das seguintes fórmas: Os
papas queriam que lhes fosse reconhecida a decisão final em
todas as nomeações ecclesiasticas; isto é, nenhum bispo, ou
abbade, ou outro qualquer dignitario da Egreja podia ser collocado
n’este ou n’aquelle posto sem a approvação do papa em
ultima instancia, e esta sua supremacia queriam que lhes fosse
reconhecida de uma fórma prática mediante o pagamento do
primeiro anno do estipendio que correspondia a cada oficio
ecclesiastico. Queriam ter a decisão final em todas as questões
que se levantassem no seio da Egreja ingleza. E isto significava,
praticamente, que todos os clerigos, bispos, abbades, simples
padres e frades só podiam ser julgados pelos tribunaes
ecclesiasticos, e que o accusador ou o defensor tinha sempre o
direito de appellar dos tribunaes inglezes para o tribunal pontificio.
Reivindicavam tambem que as leis canonicas, isto é, as
leis da Egreja promulgadas pelos concilios e pelos papas, fossem
reconhecidas em Inglaterra e tivessem a mesma força que as
leis ordinarias.

A supremacia espiritual do papa tinha sido repetidas vezes
repellida pelo povo inglez. Os reis de Inglaterra tinham declarado
e tornado a declarar que em caso algum se poderia
appellar dos tribunaes inglezes para a Curia Romana. Estas
declarações tinham tomado a fórma de decretos, e no reinado
de Ricardo II ficaram englobadas no famoso codigo de Proemunire.
Segundo este codigo, ou estatuto, como lhe chamavam,
qualquer appellação para um tribunal de justiça estrangeiro,
romano ou de outra qualquer nacionalidade, era um crime a que
correspondia um castigo severo. Sustentava, de uma maneira
peremptoria, que o rei era o arbitro supremo em todas as questões
civis ou ecclesiasticas, e tornava punivel qualquer appellação
de sentenças proferidas nos tribunaes civis para juizos
ecclesiasticos, quer da Inglaterra quer da Italia.

Além dos protestos do rei e do parlamento, reunidos n’este
estatuto, o povo, n’uma grande occasião pelo menos, negou solemnemente
a supremacia do papa, e asseverou a independencia
da Egreja ingleza. A Magna Charta foi feita com o intuito de
restringir o poder pontificio, assim como de reprimir o do rei;
e a sua primeira clausula reivindicou a independencia da Egreja
de Inglaterra—Quod ecclesia anglicana libera sit et habeat omnia
jura sua integra et libertates suas illaesas.

E Egreja e o povo inglez haviam-se acostumado a protestar
contra a interferencia papal, e os reformadores que tinham simplesmente
em vista promover a instrucção do clero, e reprimir
a auctoridade que o papa exercia na Inglaterra, podiam dizer, com
exactidão historica, que não punham em pratica uma coisa nova.

As aspirações d’esses reformadores podem ser apreciadas
no romance politico escripto por um dos mais intelligentes
d’entre elles,—a Utopia, de Thomaz More. Para esses homens
a Reforma era apenas um movimento intellectual e politico.
Não era uma revivificação religiosa. Podiam sympathizar com
os concilios reformistas do secolo quinze, mas entre elles e Wittenberg
ou Genebra havia poucos pontos de contacto.

As primitivas relações de Henrique VIII com o pontificado. Defensor
da Supremacia papal.—Estes reformadores do estudo e da camara
do conselho saudaram com regozijo a subida de Henrique VIII
ao throno de Inglaterra. Suppunha-se, exactamente como aconteceu
com o seu contemporaneo, Francisco I de França, que o
joven rei fosse um amigo da nova litteratura, e um soberano
predisposto a extirpar abusos. A desillusão não se fez esperar.
Logo de principio mostrou ser um dedicado defensor da supremacia
papal. A sua posição era estranha, e necessita de uma
explicação.



Henrique VII, o primeiro rei da casa de Tudor, havia conquistado
o throno de Inglaterra no campo de Bosworth, e conservava-o
mediante uma precaria subemphyteuse. Anhelava por
tornar mais firme o seu poder mediante uma alliança com um
paiz estrangeiro, e, passando a Europa em revista, certificou-se
de que Fernando de Hespanha era quem o poderia auxiliar melhor.
Effectuou, portanto, com alguma dificuldade, o casamento
de seu filho mais velho, Arthur, com Catharina de Aragão, uma
das filhas de Fernando. Arthur morreu passado pouco tempo;
e Henrique, desejando manter a todo o transe a alliança hespanhola,
tratou com todo o afan de casar Catharina com o seu segundo
filho, Henrique, que foi depois Henrique VIII. O papa
concedeu uma dispensa, e o casamento realisou-se. Henrique
VIII teve, pois, por mulher a viuva de seu irmão.

Nunca se poude saber ao certo se Arthur e Catharina foram
realmente casados. Se o casamento não passou de um contracto
legal, não havia motivo para que a dispensa do papa não
fosse bem acceite mesmo por aquelles que não viam com muito
bons olhos a supremacia papal; se foi, porém, um casamento em
toda a accepcão da palavra, ficou então demonstrado que o papa
tinha auctoridade para conceder uma dispensa que ia de encontro
as leis divinas de parentesco. Segundo a opinião geral, Arthur
e Catharina viveram conjugalmente, de modo que Henrique
casou realmente com a viuva de seu irmão, e assim a dispensa
do papa só poderia ser concedida no caso de elle possuir aquelles
supremos poderes que os ultramontanos lhe atribuem. A legalidade
do casamento de Henrique e a legitimidade de sua filha
Maria baseiava-se, portanto, na supremacia do papa. E não é
para admirar que Henrique VIII, no principio do seu reinado,
se conduzisse, no tocante a essa supremacia, mais em conformidade
com a opinião dos ultramontanos do que com as tradições
da corôa de Inglaterra. É que a validade do seu casamento,
a legitimidade de seus filhos, e o direito que a estes assistia de
lhe succederem no throno, dependiam, como já dissemos, da
supremacia do papa.

Quando Luthero atacou o papa, Henrique tomou ostensivamente
a defeza do Bispo de Roma, e rei algum, depois de João,
apoiou mais em absoluto as reivindicações do papa do que elle.
Os seus interesses pessoaes, assim como os interesses de sua
mulher e de seus filhos, estavam dependentes d’esse seu apoio.
A Inglaterra, no principio do reinado de Henrique, estava positivamente
avassallada á Sé de Roma. Henrique, posto que se
sentisse inclinado, pela educação recebida, a adoptar as idéas
de Colet, More e Erasmo, via-se obrigado, em vista da situação
particular em que se encontrava, a manter-se n’uma attitude
de irreconciliavel hostilidade, e o facto de ter reprovado os
actos de Luthero conquistou-lhe o titulo de Defensor da Fé.



Henrique muda de opinião.—Henrique nunca deixou de reconhecer
a supremacia do papa em todos os assumptos, durante
os primeiros dezoito annos do seu reinado. De um momento
para o outro, porém, começou a pensar de differente modo, e
podem-se apresentar bastantes razões para essa subita mudança
de idéas. Parece que elle teve sempre duvidas ácerca da
legitimidade do seu casamento com Catharina, e que essas duvidas
se avolumaram á medida que ia perdendo a esperança de
ter um filho varão que lhe succedesse, chegando a convencer-se
de que esse facto representava um castigo divino por haver desposado
a viuva de seu irmão. Durante todo esse tempo, comtudo,
a alliança hespanhola, que fôra tratada primeiramente com
Fernando, e mais tarde com o neto d’este, o imperador Carlos V,
havia sido de grande utilidade para Henrique e para a Inglaterra;
e essa mesma aliança é que havia, na opinião do rei, de
firmar o throno de sua filha, cuja legitimidade, declarada pelo
papa, encontraria no imperador um inabalavel sustentaculo.

Carlos V, porém, estava absorvido nos seus planos de anniquilar
a Reforma, e estabelecer o imperio medieval, e o papa
só pensava em conquistar para si uma posição independente,
em se tornar o primeiro dos principes italianos, revestido de
todo o poder secular, de modo que nenhum d’elles correspondia
á expectativa de Henrique. Este deixou de ter confiança na
fidelidade d’elles á sua casa, quanto á sucessão do throno.
Encontrava-se n’uma situação embaraçosa, e, como meio mais
rapido de sair das suas difficuldades, resolveu pedir ao papa que
o divorciasse de Catharina de Aragão. Cessariam d’esse modo
os seus escrupulos de consciencia por haver casado com a cunhada;
poderia contrair novo casamento, a alimentar a esperança
de ter um filho macho, seu legitimo herdeiro. Entendeu-se,
pois, com o cardeal Wolsey, seu ministro, e dirigiu ao papa
um pedido de divorcio.

N’aquela ocasião, porém, o papa queria evitar qualquer
desintelligencia com Carlos V, sobrinho de Catharina, e recusou
dar o seu consentimento para o divorcio, sendo então que Henrique,
homem muito exaltado, e a quem os obstaculos não faziam
recuar, decidiu divorciar-se não obtante a recusa do papa. Todos
os interesses pessoaes que até certo tempo levaram o rei a
apoiar a supremacia papal se ligavam agora para que elle fizesse
exactamente o contrario. Se o papa tivesse sanccionado o divorcio,
não teria havido, provavelmente, ruptura com Roma, porque
o rei continuaria a ter interesse em que se mantivesse a
supremacia papal; as circumstancias, porém, aconselhavam-n’o
a enveredar por outro caminho, e foi o que elle fez.

Thomaz Cromwell alvitrou que se consultassem as universidades
da Europa sobre a legalidade do casamento de Henrique
e este acceitou o alvitre com grande alvoroço. Tratou-se, por
conseguinte, de pôr esta idéa em execução, entregando-se a eminentes
vultos, a verdadeiras summidades, o decidirem a questão
segundo as leis canonicas, tendo ao mesmo tempo na devida
consideração a sensivel consciencia do rei. Apoz algum tempo,
e tendo-se dispendido com isso uma fabulosa quantia, as universidades
declararam, por uma muito pequena maioria, que o
casamento de Henrique com Catharina não era valido, concluindo-se
d’esta decisão que Henrique não tinha herdeiro algum
legitimo.

Animado com este veridictum, resolveu pôr em pratica
qualquer das duas coisas seguintes: alarmar o papa, obrigando-o
assim o conceder o divorcio, ou repudiar a sua auctoridade
suprema.

Foram muitos os motivos secundarios que contribuiram
para que elle tomasse esta ultima deliberação. Henrique, que
gostava de viver com muita ostentação, tinha desbaratado, havia
muito, as riquezas que o pae amontoara, e era-lhe impossivel
augmentar os impostos. Os cofres do Estado estavam despejados,
e para os encher bastaria o espolio dos conventos e
mosteiros. Isto constituiu uma das razões, mas havia uma outra
que appellava mais fortemente para a sua vaidade.

Henrique VIII, Francisco I, Carlos V, e a rivalidade que havia
entre elles.—As tres grandes potencias europêas no tempo da
Reforma eram Hespanha, França e Inglaterra, e não podia deixar
de haver rivalidade entre os respectivos monarcas. O rei
de Hespanha, que era o mais poderoso dos tres, era tambem imperador
da Allemanha, e todo o seu empenho consistia em restabelecer
no imperio o esplendor que este tivera na Edade Media.
Segundo as antigas noções medievaes, não havia mais do que
uma christandade, o imperador era supremo e soberano, e todos
os outros reis estavam sob a sua dependencia. Se Carlos fosse
bem succedido nos seus esforços, Francisco e Henrique passavam
a occupar uma posição inferior á que tinham, e, portanto,
convinha-lhes trabalhar para que o plano de restauração não
vingasse. Uma christandade medieval implicava uma egreja indivisa,
centralizada no papa, o bispo de Roma. A politica dos
reis da França e de Inglaterra insistia em obstar a essa centralização
ecclesiastica, e fazer com que as egrejas das suas
respectivas nações se tornassem o mais independentes de Roma
que fosse possivel.

Francisco havia conseguido isso quanto á França, e de um
modo que contribuiu bastante para que o seu prestigio augmentasse,
e o seu poder se consolidasse dentro do proprio reino. O
papa, mediante a Concordata de 1516, havia, sob a condição de
que os annates seriam pagos com regularidade, e de que lhe seriam
feitas certas e determinadas concessões, investido praticamente
o rei de França na chefatura da egreja franceza, dando-lhe
liberdade para prover como entendesse os differentes
cargos ecclesiasticos.

Henrique, rival de Francisco, era tambem seu imitador, e
havia de lhe ser difficil deixar de ter inveja das regalias que o
papa lhe tinha concedido. O que Francisco recebeu pela Concordata
de 1516, deu o parlamento inglez a Henrique quando o
proclamou chefe supremo, sobre a terra, da egreja de Inglaterra.
De modo que em França a supremacia do rei sobre a egreja fez
com que fossem toleradas as reivindicações papaes, ao passo
que em Inglaterra promoveu a revolta contra Roma. A França,
liberta do dominio papal por livre vontade do proprio papa, podia
ficar por ahi, mantendo, a todos os outros respeitos, as velhas
tradições da egreja. A Inglaterra, que alcançara a sua independencia
contra a vontade do papa, e por meio de um acto de rebellião
contra a sua auctoridade, tinha de ir mais longe; para
conservar a posição que tomara era-lhe necessario afastar-se
cada vez mais de Roma.

Sucedeu, assim, que a Reforma em Inglaterra foi o avanço
quasi involuntario de uma nação revoltada contra Roma, pois
que a sua resistencia á curia romana foi, em primeiro logar, o
meio de que um imperioso monarca se serviu para conseguir
o seu engrandecimento pessoal, e, em segundo logar, o meio de
que um povo se serviu para conseguir a sua independencia. A
França, a despeito dos huguenotes, conservou-se catholica romana;
a Inglaterra, a despeito de Henrique VIII, tornou-se uma
nação protestante.

A submissão do clero.—Henrique depressa se certificou de
que não era possivel constranger o papa, mediante o medo, a
conceder-lhes o divorcio, mas resolveu obrigar o clero inglez a
conformar-se pelo medo com as suas deliberações. O cardeal
Wolsey foi nomeado nuncio do papa em Inglaterra, e todos os
bispos e mais clerigos o reconheceram como tal. Ora em 1531 o
rei acusou-o abruptamente de haver transgredido a lei do Proemunire
pelo facto de acceitar aquelle cargo e cumprir, ainda que
só apparentemente, os deveres que lhe eram inherentes, e accusou
egualmente todos os clerigos de Inglaterra de serem
cumplices d’esse crime pelo facto de o aceitarem na qualidade
de embaixador do papa. Declarou, outrosim, que tanto Wolsey
como todos os clerigos da egreja ingleza haviam incorrido, em
virtude d’esse delicto, na perda de todos os bens ecclesiasticos
de que estavam de posse. O clero ficou seriamente alarmado, e,
para evitar uma catastrophe maior, sujeitou-se a pagar uma
multa de 118:000 libras e a assignar, ainda que de má vontade,
uma declaração de que o rei era «o unico protector, o unico senhor
supremo, e, até onde é permittido pela lei de Christo, o supremo
cabeça da egreja e do clero». A ambiguidade que se nota
n’este reconhecimento foi intencional. Era um subterfugio para
as consciencias fracas, mas o rei ficou satisfeito com a phrase,
certo como estava de que poderia obrigar o clero a proceder segundo
a interpretação que elle proprio lhe dava.

Tratou sem demora de mostrar como era por ele compreendido
o sentido pratico de similhante declaração, desdobrando-o
em tres artigos, que os clerigos tiveram tambem de assignar.
Declaravam que regulamento ou preceito algum ecclesiastico
seria de ali em deante promulgado ou publicado pelo clero
sem previo consentimento do rei; que approvavam a nomeação
de uma commissão de trinta e duas pessoas para rever os antigos
canones da egreja e cortar todos aqueles que fossem prejudicaes
á autoridade do rei; e, finalmente que os canones ecclesiasticos
só eram validos depois de ratificados com auctorização
do rei. Estas proposições foram submetidas á Convocação,
ou Assembléa Geral da Egreja de Inglaterra, e, depois de alguma
hesitação, o clero, reunido, acceitou-as. A Convocação foi um
pouco mais longe do que o rei, pois que pediu para que o clero
inglez não pagasse mais os annates á sé de Roma.

Esta decisão tomada pela Convocação, de que a egreja de
Inglaterra não podia fazer leis para sua direcção ou governo
sem a sancção ou ratificação do rei, tem sido chamada a Submissão
do Clero. Assim no ano de 1532 a egreja de Inglaterra, por
ordem do rei e do parlamento, renunciava á sua obediencia a
Roma. Esta renuncia ao governo papal incluia (1) o reconhecimento
da supremacia real; (2) submissão á corôa pela cedencia
do direito de fazer leis; e (3) a recusa ao papa das receitas que
lhe haviam sido pagas durante gerações. A egreja conservava
as mesmas doutrinas, governo e culto, consistindo apenas a differença
em o rei tomar o logar que o papa tinha ocupado.

O clero tinha alimentado a esperança de que lhe fosse permittido
reter os annates em seu poder, mas o rei mostrou que
estava resolvido a que a supremacia real fosse tão genuina como
a antiga supremacia do bispo de Roma, e insistiu em que o imposto
pontificio fosse pago na thesouraria real.

O progresso da Separação de Roma.—O parlamento inglez, em
1529-1536.—Durante os primeiros annos do reinado de Henrique
VIII, quando era do interesse do rei estar bem com o
papa e com o rei de Hespanha, todas as queixas contra a
egreja haviam sido reprimidas. Agora, porém, que Henrique
queria aterrorisar o papa para o obrigar a conceder-lhe o divorcio,
as queixas eram animadas. Henrique servia-se do parlamento
como Carlos V se podia ter servido da Dieta allemã.
Todas as nações tinham accusações a apresentar contra a
egreja. Os allemães publicaram as suas Cem Afrontas; o parlamento
inglez, convocado para se reunir em 1529, tinha tambem
queixas a fazer ácerca da libertação do clero da jurisdicção dos
tribunaes judiciaes da nação, ácerca da auctoridade absoluta
exercida pelos tribunaes ecclesiasticos sobre os leigos em pleiteados
casos de casamento, testamentos, successão, calumnia,
etc., ácerca das avarezas do clero e do elevado custo dos enterros
e dos baptismos, e assim successivamente. O parlamento formulou
estas queixas, e com isso alarmou, e não pouco, o clero,
tornando-o mais submisso ás imperiosas ordens do rei.

Em Janeiro de 1532 Henrique VIII desposou Anna Boleyn,
provocando, d’esse modo, pessoalmente o papa. O seu casamento
com Catharina de Aragão foi declarado nullo e sem effeito pelo
arcebispo de Canterbury, que fallou em nome da Egreja de
Inglaterra, e por deliberação do parlamento. O rei, a nação, e,
um pouco constrangidamente, a egreja uniram-se, pois, para
desafiar collectivamente o papa, e para se revoltarem contra o
imperio ecclesiastico da Edade Media. O parlamento secundou
este desafio approvando leis que tendiam a uma separação completa,
e que, pelo lado politico, eram inoffensivas para os subditos
inglezes. Sete dos seus decretos teem uma importancia
especial.

(1) Em 1533 o parlamento prohibiu ao clero o pagar os
annates, ou o vencimento do primeiro anno, quando se entrava
na posse de qualquer beneficio. Estas «primicias» tinham sido
sempre consideradas uma homenagem devida á supremacia do
papa.

(2) Na mesma sessão o parlamento aboliu as appellações
para Roma. O Estatuto para Repressão das Appellações declarava
que nenhum subdito inglez podia appellar de um tribunal da
sua nação para outro qualquer, e que similhante appellação
constituia uma violação do Estatuto de Proemunire, ficando
sujeita ás devidas consequencias. Todas as questões que tivessem
de ser submettidas ao juizo da Egreja deviam ser entregues
aos tribunaes ecclesiasticos do reino. Continuavam a ser permittidas
as appellações de um arcediago para um bispo, e de
um bispo para um arcebispo; mas aqui parava o direito de
appellar, e o tribunal do arcebispo era o supremo tribunal de
appellação. Só o rei podia appellar d’este supremo tribunal
ecclesiastico, e podia levar a sua appellação para a Convocação,
mas não fóra do reino.

(3) Em 1534 a Submissão do Clero foi ratificada pelo parlamento.
Ficou declarado que era necessario o consentimento do
rei para todas as leis ecclesiasticas, e, para dar a isto um valor
pratico, estabeleceu-se que em todos os pleitos havia o direito
de appellar do supremo tribunal espiritual, que era o do arcebispo,
para o rei.

(4) O parlamento declarou, outrosim, que o papa não tinha
direito de intervir na eleição dos bispos, e que todo e qualquer
poder que se attribuia ao papa pertencia realmente ao rei. Esse
direito era definido de tal fórma que se podesse dar todo o
direito de nomeação ao rei, ao passo que se preservava a sombra
do antigo uso ecclesiastico. Quando uma sé vagava, assistia ao
rei o direito de auctorizar o deão e o capitulo a eleger para o
cargo vago qualquer pessoa mencionada na carta de licença. As
dispensações papaes eram tambem declaradas illegaes, e o poder
dispensativo que n’outro tempo, segundo era por todos reconhecido,
pertencia ao papa, ficava residindo agora na Egreja de
Inglaterra, e o seu exercicio pertencia aos arcebispos de Canterbury
e de York.

(5) Para mostrar, comtudo, que todos estes Actos não
tinham em vista reforma alguma, mas sómente uma separação
politica da Egreja de Inglaterra quanto ao papado, o parlamento
promulgou uma lei sobre a heresia, em que se declarava que os
herejes seriam queimados como antigamente, em obediencia ao
velho decreto de combatendo hereticos, e o rei, como cabeça da
Egreja, recebia o encargo de a purificar de falsas doutrinas.
Declarava-se, porém, que fallar mal do papa não constituia
heresia.

(6) Por ultimo, saiu d’este notavel parlamento o Acto de Successão
e o Acto de Traição. O primeiro declarava que a princeza
Maria, filha de Catharina de Aragão, era illegitima, e transferia
o direito de successão para a princesa Isabel, filha de Anna
Boleyn. O Acto de Traição punia com a morte todos aquelles
que recusassem acceitar o Acto de Successão ou reconhecer o
novo titulo e as novas prerogativas do rei.

Separação de Roma e Reforma: duas coisas differentes.—Em
todos os Actos d’este parlamento, e em todas as decisões de
uma submissa Convocação, nada houve que não fosse puramente
politico. A Inglaterra não se havia tornado protestante
ou lutherana, e Egreja reformada em Inglaterra era coisa que
não existia. A Inglaterra havia-se, tão sómente, desligado de
aquella alliança que, sob a superintendencia do imperador e do
papa, realisava a idéa medieval de um systema de governação,
tanto civil como ecclesiastico. O que torna importantissimas
aquellas deliberações do parlamento é o facto de ter sido a
Inglaterra a primeira nação que rompeu com o medievalismo e
deixou de reconhecer o velho imperio ecclesiastico da Edade
Media. Os herejes, isto é, aquelles que haviam acceitado as doutrinas
de Luthero, ou que, entregando-se ao estudo da Biblia,
tinham chegado ao conhecimento de um mais puro christianismo,
eram perseguidos e mortos, usando-se com elles da mesma
crueldade, do mesmo espirito de vingança, como quando a Inglaterra
era uma escrava obediente do papa. Diz-se que Wolsey,
no seu leito de morte, supplicou ao rei que destruisse todos os
signaes de lutheranismo; e, a despeito da grande tolerancia de
Thomaz More, os herejes eram procurados e castigados. Tindal,
que tinha traduzido em inglez o Novo Testamento de Erasmo,
foi caçado de logar em logar, como se fosse um animal feroz.
Todos os que se atrevessem a fallar contra a missa, a transubstanciação,
o culto dos santos e a efficacia das boas obras
corriam o risco de ser presos e queimados como herejes. Os
Actos do Parlamento não haviam promovido a liberdade de
consciencia, tinham simplesmente dado logar a novos ensejos
para perseguir e matar. Para ajuntar aos antigos crimes theologicos,
appareceu um outro. Quem se recusasse a prestar o
juramento de supremacia, quem se atrevesse a dizer que Catharina
de Aragão era a esposa legitima do rei, e que a princeza
Maria era a herdeira do throno, estava sujeito a ser preso, processado
e executado. A Inglaterra encontrava-se n’um estado
anormal, n’um estado de grande agitação, e os homens conscienciosos
tudo soffriam por causa da consciencia.

A execução de Tomaz More.—Thomaz More era o chanceller
quando o parlamento, reunido em 1529, separou a nação, mediante
successivos Actos do imperio ecclesiastico de Roma.
Tinha sido na sua mocidade um distincto estudante, e havia-se
entregue com amor aos «estudos modernos» de latim, grego e
hebraico quando, em Oxford, assistira ás prelecções de Tinacre,
um dos primeiros humanistas inglezes, que se havia educado
em Italia para o seu trabalho escolastico em Inglaterra. Dedicara-se
á carreira da jurisprudencia, foi magistrado em Londres,
e tornou-se notoria a sua amizade ao deão Colet e a Erasmo.
O seu livro Utopias dá testemunho de que elle havia adoptado
muitas das opiniões de Marcello de Padua e de outros juristas
liberaes do fim da Edade Media. Elle opinava que tanto a Egreja
como o Estado existiam para beneficio do povo, e todo o seu
anhelo era uma reforma de costumes na Egreja. Investido no
cargo de chanceller, toda a gente notou a brandura de que elle
usava com os herejes; permaneceu, porém, ligado ás doutrinas
da Egreja Catholica Romana, e abandonou algumas das suas
primitivas opiniões em favor de mais estrictas idéas ácerca da
origem divina da supremacia do papa. Reprovou, portanto, todo
o procedimento da côrte e do parlamento inglez depois da queda
de Wolsey. Avisou o rei de que não podia ser parte no divorcio
de Catharina de Aragão. Não quiz assistir ao casamento e coroação
de Anna Boleyn, e, ao ser ameaçado com as consequencias,
disse ao rei que as ameaças eram para as creanças e não
para elle. Henrique tinha uma forte affeição pelo seu chanceller;
mas coisa alguma poderia augmentar mais a duvida com respeito
á validade do divorcio, do novo casamento e da successão
ao throno derivada d’este, do que a recusa da maior auctoridade
juridica da nação de ver em Catharina de Aragão uma mulher
que não era a esposa legitima de Henrique VIII.



More foi, portanto, obrigado a prestar juramento de fidelidade
á nova rainha, reconhecendo Anna Boleyn como a esposa
legitima de Henrique VIII, e a confirmar a legalidade do Acto de
Successão. N’esta conjunctura, elle tinha de obedecer á consciencia
ou salvar a vida, e, com uma grande serenidade de espirito,
preferiu obedecer á consciencia. A mulher foi ter com elle á
prisão, rogando-lhe que se submettesse á ordem do rei. «Senhora
Alice», retorquiu elle, com toda a ternura, «esta casa não estará
tão perto do céu como a nossa?» A filha, Margarida Roper, que
era afamada pela sua erudição, pela sua affabilidade e pela sua
formosura, foi tambem vêl-o repetidas vezes, e as suas visitas
como que lhe fortaleceram a serena coragem. Morreu em Julho
de 1535. Erasmo soube da morte d’elle quando tinha entre
mãos a sua Pureza da Egreja, a que ajuntou um prefacio que é
quasi uma biographia do seu velho amigo, a que attribue uma
alma mais pura do que a neve.

O assassinio judicial de Thomaz More e do bispo Fisher,
seu companheiro no soffrimento, veiu demonstrar o estado
cahotico em que Henrique VIII havia feito cair a Inglaterra,
pois que, ao passo que eram queimados os homens accusados de
lutheranismo, executavam-se aquelles que mantinham a auctoridade
do papa no que dizia respeito aos costumes e á doutrina.

A suppressão dos mosteiros e a confiscação dos bens da Egreja.—Henrique
VIII tinha sido sempre um grande gastador. Tudo
quanto o pae lhe deixara havia desapparecido logo no principio
do seu reinado, em virtude da guerra com a França. O rei e a
côrte tinham grande necessidade de dinheiro. Thomaz Cromwell
lembrou então que este podia ser obtido mediante a suppressão
de alguns dos mosteiros.

Do clero ninguem foi mais justamente atacado do que os
monges, durante o periodo da Reforma. A sua preguiça, as suas
riquezas, a sua cupidez e a sua má vida eram notorias em toda
a Europa. Os auctores populares haviam composto satyras a
seu respeito, e graves estadistas tinham chamado a attenção
do papa para uma reforma das varias ordens.

Gromwell insistiu n’uma syndicancia aos mosteiros, com o
fim de se ficar sabendo se as queixas formuladas tinham fundamento.
Foram visitadas tres d’essas casas, e constatou-se que
as vidas dos frades e das freiras estavam longe de ser o que
deviam ser, que a propriedade monacal havia sido pessimamente
administrada, e que muitos dos religiosos, de ambos os
sexos, desejavam desligar-se dos votos. O parlamento approvou
uma proposta de lei para que fossem supprimidos os conventos
menos importantes, e, passado algum tempo, eram encerrados
todos os estabelecimentos monacaes. Os respectivos bens
foram confiscados em proveito do rei. A grande somma de
dinheiro que se obteve por esta fórma podia, nas mãos de um
monarca astuto e economico, ter constituido um vasto capital
cujo rendimento habilitaria o rei a prescindir de impostos, e,
por consequencia, a prescindir de parlamento, o que redundaria
na ruina, em Inglaterra, de todas as liberdades. Henrique era,
por indole, um despota, mas não tinha em si a força de vontade
necessaria para pôr em execução aquillo que lhe vinha á idéa.
A sua ambição principal era poder dispôr de muito dinheiro, e
as propriedades confiscadas aos frades foram postas em praça
a vendidas pelo maior preço que foi possivel obter. O resultado
d’isso foi augmentar consideravelmente o numero dos proprietarios
em Inglaterra. Henrique dissipou em poucos annos todo
o dinheiro que d’aquelle fórma lhe fôra parar ás mãos, e ficou
tão pobre e tão necessitado do auxilio dos seus subditos como
anteriormente.

Os dez artigos.—Cranmer, o arcebispo de Canterbury, que
havia sido um instrumento facil nas mãos do rei, quando este
andou tratando de se assenhorear das liberdades da Egreja e
de uma grande parte das suas riquezas, tinha uma secreta predilecção
pelas doutrinas reformadas de Luthero e de Zwinglio.
Thomaz Cromwell, que desde o fallecimento de Wolsey exercia
o cargo de conselheiro politico do rei, era tambem um admirador
dos homens da Reforma. Ambos tinham o desejo, depois da
Inglaterra se ter separado politicamente do papado, e de se ter
effectuado a suppressão dos mosteiros, de introduzir uma reforma
de doutrina e de culto, e de equiparar a Egreja de Inglaterra ás
egrejas reformadas da Allemanha e da Suissa.

O schema politico de Cromwell consistia em collocar Henrique
á frente de uma confederação protestante que podesse
rivalisar com o imperio medieval de Carlos V. Isto sómente se
poderia fazer, comtudo, se a Egreja da Inglaterra abraçasse as
doutrinas da Reforma e animasse os homens que até ali tinham
sido perseguidos como herejes.

O rei desapprovou energicamente a proposta, mas por fim
cedeu, e em 1536 foram publicados, com a approvação da Convocação,
os Dez Artigos, que eram um breve formulario de doutrinas.
Estes artigos asseveravam a auctoridade da Escriptura,
dos tres grandes e antigos credos, e dos quatro concilios ecumenicos;
affirmavam que o baptismo era necessario para a salvação;
que a penitencia, a confissão e a absolvição eram egualmente
coisas necessarias; que o corpo e sangue de Christo
estavam substancial, real e corporalmente presentes no pão e
vinho da Eucaristia; que a justificação tinha logar mediante a
fé, junta com a caridade e com a obediencia; que nas egrejas
era licito o uso das imagens; que se devia glorificar a Virgem e
invocar os santos; que se devia conservar os varios ritos e dias
santificados da Egreja medieval, fazendo-se uso dos paramentos,
dos crucifixos e da agua benta; que existia o purgatorio; e que,
finalmente, se devia fazer orações pelos defuntos.

Estes Artigos, como se vê, não estavam em conformidade
com a fé protestante. Alguns historiadores ecclesiasticos teem
dito que elles foram muito judiciosamente collocados entre a
doutrina dos reformadores mais pronunciadamente biblicos e as
velhas superstições; mas teem sido mais bem descriptos como
essencialmente «romanistas, com o papa atirado para a margem».
Fuller diz que elles foram destinados para creancinhas
«recentemente tiradas dos peitos de Roma.»

Emquanto estes acontecimentos iam tendo logar, Catharina
de Aragão morreu, em 1536, e o rei desembaraçou-se de Anna
Boleyn, mandando-a decapitar sob a accusação de infidelidade.
Sua rilha, a princeza Isabel, foi, pelo parlamento, declarada illegitima,
e a successão tornou-se de novo incerta.

O rei casou então com Jane Seymour, a cuja descendencia
ficaram reservados os direitos á corôa.

A peregrinação da graça.—As execuções de Thomaz More e
do Bispo Fisher haviam desgostado muitissimos subditos do
rei que eram affeiçoados a Roma, e estes, animando-se com a
declaração da illegitimidade de Isabel e com a incerteza quanto
á successão, promoveram rebelliões em Yorkshire e Lincolnshire.
Os rebeldes contavam com o auxilio da Hespanha, e tinham
tambem muita confiança no effeito que havia de produzir a
bulla, que acabava de ser publicada, em que o papa excommungava
Henrique VIII.

Os seus projectos, porém, foram com facilidade mallogrados,
e o nascimento de um filho de Jane Seymour, a quem o rei
havia desposado depois da morte de Catharina de Aragão, deu
ao rei a cubiçada successão legitima e fez cessar todos os sentimentos
anarquicos entre o povo.

Infelizmente, a rainha falleceu ao dar á luz o filho.

Cromwell e Cranmer voltaram novamente com as suas idéas
de uma união protestante. Cranmer, juntamente com uma commissão
de prelados, redigiu, em 1537, o que se ficou chamando
o Livro do Bispo, ou a Instituição de um Christão, e que continha
uma exposição de theologia muito mais protestante do que os
Dez Artigos.

No anno seguinte Cranmer, que havia estado em correspondencia
com os theologos de Wittenberg, organizou um outro
credo chamado os Treze Artigos, e que era largamente baseado
na Confissão de Augsburgo.

O rei recusou sanccionar estes Artigos, e foi-se gradualmente
afastando do plano de uma alliança protestante. Cromwell
caiu no desagrado de seu amo em virtude da persistencia com
que advogava esse plano, chegando a apresentar um projecto
de casamento de Henrique com Anna de Cleves, com o fim de
cimentar a alliança. Morreu no cadafalso, como havia succedido
a More e a Fisher, e o rei foi-se tornando cada vez mais reaccionario.

O Estatuto Sanguinario, ou os Seis artigos.—O primeiro indicio
d’esse facto foi a publicação do Livro do Rei, ou a Necessaria
Doutrina e Erudição para todos os Christãos. Em 1539, Henrique
resolveu voltar á politica do primeiro periodo do seu reinado, e
poz-se em communicação com Carlos V. A mudança na politica
exterior do rei teve repercussão nos negocios internos. Foram
promulgados os Seis Artigos, «para abolir a diversidade de opiniões»,
e foi revogoda a permissão de ler a Biblia traduzida por
Tindal.

Estes Artigos exigiam de todos os inglezes, sob pena de
confiscação dos bens, e de morte, que cressem na transubstanciação,
que negassem a necessidade dos leigos participarem do
calix na communhão e que admittissem o celibato do clero, a
obrigação dos votos de castidade e a necessidade das missas e
da confissão auricular.

As doutrinas das egrejas reformadas da Allemanha e da
Suissa tinham feito algum progresso na Inglaterra, não obstante
as perseguições, e haviam sido abraçadas por um grande numero
de pessoas durante aquelles annos de tolerancia em que Cranmer
e Cromwell dirigiram a politica do rei, e esta lei dos Seis Artigos
deu logar a uma grande perseguição. O povo chamava-lhe o
Estatuto Sanguinario e o Chicote das Seis Cordas. Deu principio
a um reinado de terror, que só terminou com a morte do rei.
Felizmente para a nação, esta não se fez esperar muito.

O estado da Egreja de Inglaterra em 1547.—Henrique morreu
em 1547, deixando tres filhos: Maria, filha de Catharina de Aragão,
com 31 annos; Isabel, filha de Anna Boleyn, com 14; e
Eduardo, filho de Jane Seymour, com 10. Maria e Isabel haviam
sido declaradas illegitimas pelo parlamento. Eduardo succedeu
a seu pae no throno.

Henrique deixou atraz de si um caos, para sair do qual
teve a nação de sustentar uma tremenda lucta. O rei, emquanto
viveu, susteve com mão ferrea os romanistas extremos e o partido
protestante, e manteve até ao fim o seu ideal, que era uma
egreja catholica, desligada do papa. E conseguiu-o, pondo-se no
logar outr’ora occupado pelo papa. Exercia sobre a Egreja uma
auctoridade muito mais absoluta do que sobre o Estado. A
posição era difficil de sustentar, e foi-o muito mais para os
monarcas que succederam a Henrique, pois que as idéas reformistas
iam-se propagando cada vez mais. Deixou tambem
sem solução muitos problemas politicos. Os cofres publicos
estavam vasios. A sua politica exterior foi um subterfugio, que
collocou em grandes embaraços os seus successores. A venda
dos bens da Egreja produziu uma mudança, tanto social como
economica, que difficultou a vida da nação.

O assumpto, porém, que exigia immediata resolução era:
A Inglaterra devia abraçar a Reforma, ou voltar de novo para o
romanismo? A Egreja não podia permanecer na situação em
que Henrique a havia deixado.





CAPITULO II

A REFORMA NO TEMPO DE EDUARDO VI, E A REACÇÃO
NO TEMPO DE MARIA


Será adoptada a Reforma? pag. 175.—A visita real, o Livro de Homilias e o
Livro de Oração Commum, pag. 176.—A alliança com o protestantismo continental,
pag. 178.—Os Quarenta e Dois Artigos, pag. 178.—Os principios
do puritanismo, pag. 179.—A morte de Eduardo VI, pag. 181.—O estado
da Inglaterra por occasião da acclamação de Maria, pag. 182.—A Hespanha
necessitava do auxilio da Inglaterra, pag. 183.—Como Maria se firmou
no throno, pag. 183.—A alliança hespanhola, pag. 184.—A reconciliação
com Roma, pag. 184.—Porque não foi bem succedida a reacção papal?
pag. 185.—As perseguições durante o reinado de Maria, pag. 186.—A
questão dos bens de raiz da Egreja, pag. 186.—Os fructos do ensino no
reinado de Eduardo, pag. 187.—A morte de Maria, pag. 187.



Será adoptada a Reforma?—Quando Henrique morreu, succedeu-lhe
seu filho, Eduardo VI, que era então um rapazito de dez
annos. Pouco antes de morrer, Henrique fez testamento, em que
deixou instituido um conselho de regencia, composto de dezeseis
membros da nobreza, o qual entrou logo no exercicio das
suas funcções, começando a governar. O referido conselho escolheu
o conde de Hertford, que fazia parte d’elle, para o logar de
protector do reino, recebendo n’essa occasião, em conformidade,
segundo se diz, com o que estava estabelecido no testamento, o
titulo de duque de Somerset. A questão mais grave que este
conselho de regencia tinha de resolver era a questão religiosa.
A Inglaterra não podia continuar no estado em que se encontrava.
Ou a Egreja se reformava, ou a nação tinha de renovar a
sua alliança com Roma. Se se tivesse consultado a opinião publica,
ver-se-hia, provavelmente, que uma grande maioria era
partidaria do romanismo. Os ultimos annos do reinado de Henrique
tinham sido uns annos de terror, e todas as desventuras
eram attribuidas á supremacia real em materia de religião. O
povo de Inglaterra, por outro lado, estava pouco ao facto das
doutrinas reformadas, e a Biblia não estava vulgarisada. A Reforma
não havia sido prégada na Inglaterra, como o fôra na
Allemanha e na França. Não havia excitado o enthusiasmo popular.



A extincção dos conventos tinha feito com que a gente do
campo desejasse voltar ao antigo systema. Os inglezes não haviam
opposto obstaculo algum á extincção dos conventos e á confiscação
dos bens da Egreja quando isso foi pela primeira vez
decretado; mas os camponezes em breve descobriram que a unica
coisa que havia resultado para elles fora uma substituição de
amos com quem se davam perfeitamente por outros que custavam
immenso a supportar. Os novos proprietarios vedavam os
logradouros publicos, derrubavam os muros e as sebes que dividiam
entre si as quintas pequenas para formarem extensas propriedades,
e preferiam as pastagens ás searas de trigo, diminuindo
assim o valor das terras e dando logar a uma grande
falta de trabalho. A pobre gente suspirava por aquillo a que
chamava os bons tempos.

A extincção dos conventos tinha, por outro lado, atirado
cá para fóra com uma legião de homens que não tinham profissão
alguma e incapazes de ganhar a vida, era preciso cuidar
d’essa gente. O governo havia entendido que o meio menos dispendioso
de arrumar os frades era collocal-os nas freguezias,
na qualidade de parocos ou de coadjuctores. E assim a Egreja
encheu-se de homens que trabalhavam de má vontade, e que
odiavam aquella nova ordem de coisas que lhes havia transtornado
a vida.

Todas estas coisas tornavam duvidoso se a Inglaterra adoptaria
a Reforma ou se reconciliaria com Roma.

Por outro lado, havia homens fervorosos e cheios de resolução,
que estavam promptos a dar tudo quanto possuiam, e
até a propria vida, pela causa da Reforma, que elles estavam
na convicção de ser a causa de Christo. No numero d’esses homens
figuravam o Protector, Somerset, e outros membros do
conselho da regencia, que deliberaram introduzir a Reforma na
Inglaterra. A intenção de se manter a supremacia real appareceu
sob a fórma de uma carta dirigida aos bispos, intimando-os
a solicitar do novo soberano a renovação das suas licenças.
Isto tinha sido inventado por Cromwell para que não fossem
prejudicadas as regias prerogativas.

A real inspecção.—O Livro das Homilias.—O Livro de Oração
Commum.—Ordenou-se uma real inspecção a todo o reino. O
paiz foi dividido em seis circumscripções, e para cada uma d’ellas
foi nomeado um funccionario, que deveria averiguar se os
serviços ecclesiasticos estavam sendo executados segundo as
leis vigentes. A jurisdicção episcopal esteve durante algum
tempo suspensa, pois que os inspectores iam em nome do rei.
Providenciou-se tambem para que fossem melhorados os serviços
ecclesiasticos em certas localidades onde foram encontradas
deficiencias. O arcebispo Cranmer, que lá no seu intimo
havia sido sempre lutherano, e que animara o conselho da regencia
em todos os planos d’este, compoz um Livro de Homilias,
que foi entregue ao clero paroquial, com a recommendação de
ser lido nas egrejas. A Paraphrase do Novo Testamento, de Erasmo,
foi adaptado ao uso inglez, e deu-se ordem para que tambem
fosse lida no culto publico.

Estas medidas não foram tomadas sem opposição. Gardiner,
bispo de Winchester, que tinha adquirido grande influencia sobre
Henrique VIII nos ultimos annos da vida d’este, e que fôra
um dos auctores do Estatuto Sanguinario, estava á testa do
partido reaccionario, e protestou contra todas as propostas dos
visitadores.

Entretanto o parlamento reuniu-se, aboliu os Seis Artigos,
declarou que os clerigos ficavam desobrigados do voto de celibato,
que na Ceia do Senhor o vinho, assim como o pão, devia
ser administrado aos leigos, e approvou a politica ecclesiastica
do Protector Somerset.

As inspecções proseguiram. A fim de tornar o serviço nas
egrejas mais simples, mais attrahente e mais uniforme, ordenou-se
o uso do Livro de Oração Commum, compilado, por Cranmer,
dos antigos rituaes. Foi este o Primeiro Livro de Oração
Commum de Eduardo VI, e, posto que mais tarde passasse por
algumas modificações e fosse um tanto augmentado, é, no seu
conjuncto, o de que a Egreja de Inglaterra faz uso actualmente.

Iam apparecer em breve outros indicios de um afastamento
do romanismo. As imagens e reliquias das egrejas foram destruidas.
Aboliram-se os antigos dias de jejum, e o arcebispo
Cranmer deu o exemplo, comendo carne, á vista de todos, na
quaresma.

Tudo isto desgostou immenso uma grande parte, talvez a
maioria, do povo e do clero, sem que, comtudo, resistissem abertamente.
Bonner, bispo de Londres, tentou oppôr-se indirectamente
á corrente, declarando que o novo Livro de Orações podia
ser tomado n’um sentido romanista; mas isso apenas levou
a uma mais decisiva definição dos seus termos theologicos, á
remoção dos altares das egrejas e á sua substituição por mesas,
e á preparação de um novo Livro de Ordem.

Dentro em pouco tempo todo o aspecto da Egreja se havia
mudado, e em doutrina e culto a Egreja de Inglaterra tinha-se
tornado protestante. As mudanças que se haviam feito tinham
promovido um grande sentimento de desagrado para com Somerset;
houve tentativas de revolta; e, posto que estas fossem
suffocadas, a falta de bom exito do Protector, tanto na politica
exterior como na interna, combinada com o desagrado produzido
pelas suas medidas religiosas, deu origem á sua queda, sendo
succedido pelo conde de Warwick.



A alliança com o protestantismo continental.—A subida de
Eduardo ao throno e a politica protestante de Somerset e Warwick
animaram o arcebispo Cranmer a renovar o seu antigo
plano de uma alliança entre a Egreja Romana e as Egrejas protestantes
do Continente. Sob o congenial patrocinio de Somerset,
o plano de Cranmer parece ter incluido uma assembléa, em
Inglaterra, de delegados de todas as egrejas protestantes com
o fim de convocarem um concilio protestante que podesse servir
de resposta ao concilio de Trento e organizar um credo protestante
commum.

Isto nunca se levou a effeito; mas Cranmer conseguiu que
diversos theologos estrangeiros o ajudassem a instruir o povo
inglez na fé reformada. Martinho Bucer e Paulo Fagius vieram
de Strasburgo para Inglaterra, e installaram-se em Cambridge,
onde fizeram prelecções sobre theologia e sobre as Escripturas
do Antigo Testamento. Dois distinctos italianos, Pedro Martyr
de Florencia e Bernardo Ochino de Sienna, vieram leccionar
para Oxford. Estes theologos estrangeiros, todos elles abalisados
professores, instruiram um grande numero de rapazes nos
artigos da fé reformada, e prepararam uma geração de prégadores
para a futura Egreja de Inglaterra. Sustentaram tambem,
segundo o uso continental, polemicas publicas sobre pontos controversos
de theologia, taes como a Transubstanciação, o Celibato
do Clero, o Purgatorio, etc.

Todos estes theologos eram mais calvinistas do que lutheranos,
e foi mediante elles que a Egreja de Inglaterra adquiriu
aquella inclinação para o modo calvinista, opposto ao lutherano,
de expôr as doutrinas da fé christã que serviu de molde aos
seus artigos.

Os Quarenta e Dois Artigos.—Um dos resultados d’estas discussões
e disputas doutrinaes foi a publicação, em 1553, dos
Quarenta e Dois Artigos, que tinham por fim exprimir em fórma
confissional o credo da Egreja Reformada de Inglaterra. Foram
obra de Cranmer, coadjuvado pelos bispos e por outros homens
de erudição. Cranmer tinha começado a escrevel-os em 1549; e
acabou-os em 1552.

A apparição d’estes Quarenta e Dois Artigos foi muito opportuna.
A rivalidade dos dois partidos, o romanista e o protestante,
as polemicas publicas dirigidas pelos theologos estrangeiros,
e os trabalhos dos prégadores ambulantes como João
Knox, haviam feito com que o povo desejasse ardentemente
uma auctorizada exposição de doutrina tal como estes artigos
forneciam. Definiam com grande clareza os limites das mudanças
que a Egreja havia feito, quanto á sua theologia medieval.

Estes artigos de religião são em quasi todos os pontos
eguaes aos Trinta e nove Artigos que constituem o credo da
actual Egreja da Inglaterra. As sympathias de Cranmer tinham
estado sempre voltadas para Luthero, e elle copiou tres, nem
menos, dos seus artigos directamente da Confissão de Augsburgo.
Esses artigos foram omittidos na revisão elizabethana,
mas, pelo que toca aos pontos essenciaes, os Trinta e dois Artigos
de Eduardo e os Trinta e nove Artigos de Isabel são um
e o mesmo documento.

Os principios do puritanismo.—A livre discussão da theologia
reformada e das idéas da Reforma teve como um dos seus
resultados a origem e desenvolvimento, em Inglaterra, de uma
theologia que acceitava cabalmente os principios essenciaes da
renascença da religião promovida pela Reforma. Um d’estes
principios era que Deus se havia collocado tão perto do homem
mediante a revelação da Sua pessoa em Jesus Christo, que os
homens, apezar de sobrecarregados com o peccado, podiam implorar
directamente a Deus o perdão, e, segundo as Suas promessas,
recebel-o. As theses de Luthero tinham estabelecido
este grande principio da Reforma, e todos os theologos insistiram
na possibilidade de se ir directamente ter com Deus sem
ser necessaria qualquer mediação humana. A Egreja medieval,
por outro lado, havia negado este «sacerdocio espiritual dos
crentes»—pois que sacerdocio quer dizer o direito de accesso
a Deus—e havia collocado entre Deus e o povo o sacerdocio
da Egreja. Tinha tambem tornado visivel o sacerdocio do clero,
insistindo em que cada clerigo devia, quando exercesse o culto
publico, usar um traje especial, symbolico do seu officio sacerdotal,
e havia levantado em cada egreja um altar, ou logar especial
onde se realisava o encontro de Deus com o sacerdote.

Aquelles que haviam chegado ao conhecimento da verdade
e magnificencia da doutrina da Reforma, de que todos os crentes
são sacerdotes que gozam do direito de se approximarem
de Deus por meio da fé, e de que qualquer porção do solo onde
a alma expectante procura o Deus que a pode perdoar e remir
é um altar, não podiam conformar-se com qualquer doutrina ou
symbolo visivel do sacerdocio especial do clero. Não se contentavam
com a exposição doutrinal das verdades da Reforma, não
podiam supportar que o povo fosse desencaminhado por qualquer
symbolo ou rito exterior que houvesse sido empregado,
nos dias de superstição, para inculcar a falsa doutrina medieval
da mediação. Objectavam, portanto, á conservação de todo e
qualquer costume ecclesiastico que podesse desencaminhar o
povo no tocante a esta importante doutrina. Oppunham-se, especialmente,
ao uso das vestimentas ecclesiasticas e dos altares
nas egrejas. Estes homens foram os precursores dos puritanos
inglezes.

É preciso ter sempre na lembrança que puritanismo não
significou ao principio um systema de governo ecclesiastico, e
que nada tinha que ver nem com o presbyterianismo nem com
o congregacionalismo. Os primeiros puritanos da Inglaterra não
protestaram contra o episcopado como systema de governo. As
coisas ter-lhes-hiam succedido melhor por fim se o houvessem
feito. O seu protesto era contra tudo quanto no credo ou no
culto podesse desacreditar a doutrina do sacerdocio universal
dos crentes. Era sua opinião que as vestimentas clericaes e os
altares nas egrejas obscureciam a verdade vital, e recusavam-se
a fazer uso das sobrepelizes e a collocar-se deante dos altares
com as costas voltadas para a congregação.

A questão tomou dentro em pouco tempo uma fórma definida.
João Hooper, que havia sido monge cisterciano, e que
adoptara as idéas da Reforma, tornou-se um prégador de nomeada
na Egreja ingleza. Durante os ultimos annos do reinado
de Henrique tivera a vida em perigo e havia fugido do reino
para Genebra. O contacto que teve com os theologos suissos
havia-lhe confirmado os principios, e ao regressar a Inglaterra
achava-se resolvido a oppôr-se a todos os ritos que cheirassem
a superstição medieval. Em 1550, o seu nome foi recommendado
ao rei, quando se tratou de prover o bispado de Gloucester. Ao
contrario de João Knox, não fazia objecção ao governo por meio
de bispos, e acceitou a nomeação, mas não quiz fazer uso das
vestes episcopaes; e recusou-se, egualmente, a proferir a seguinte
phrase do juramento: «Assim Deus e todos os santos
me ajudem».

Muitos theologos, incluindo Calvino, haviam-se inclinado a
considerar estas coisas como de pouca importancia, mas Hooper
pensava de differente modo. Martinho Bucer e Pedro Martyr
partilhavam a opinião de Calvino, e tentaram demover Hooper
da sua resolução por meio de argumentos. Não poderam, porém,
convencel-o, e elle recebeu ordem da côrte para se conservar em
sua casa e deixar de prégar. Obedeceu, mas no seu forçado
afastamento escreveu uma Confissão e Protesto em que expunha
com toda a clareza as razões que haviam imperado na sua
recusa de fazer uso das vestes prelaticias. Por este seu feito,
metteram-n’o na prisão. Passado algum tempo, porém, fez-se um
convenio ácerca das vestimentas, foram omittidas do juramento
as palavras «e todos os santos», e Hooper foi consagrado bispo
de Gloucester. Mas o que havia occorrido fazia prever novas
borrascas n’um futuro proximo.

Ridley, um dos mais habeis cabeças do partido da Reforma
no tempo de Eduardo, homem de vastos conhecimentos, de grande
largueza de idéas, e muito tolerante—havia-se empenhado om
que á princeza Maria se concedesse o servir a Deus conforme
a vontade d’ella—quando o fizeram bispo de Londres em substituição
de Bonner, limpou tambem todas as egrejas da sua diocese
das imagens, reliquias e agua benta, e insistiu em que
todos os altares fossem removidos e se pozessem em seu logar
mesas para a communhão.

Estas coisas eram um mau presagio para o timido accordo
entre o romanismo e a Reforma, que era em que consistia o
ideal de Cranmer relativamente á Egreja de Inglaterra.

Despertaram uma mais severa opposição da parte de homens
que haviam sido sempre partidarios da Egreja medieval.
Quando Hooper e Ridley mostraram até onde a Reforma os poderia
levar, Gardiner e Bonner redobraram de furia contra elles.
O governo teve de refreiar ambos os partidos. Hooper tinha estado
preso por causa das suas idéas reformistas. Gardiner e
Bonner foram encerrados na Torre por causa das suas idéas
medievaes.

A morte de Eduardo VI.—O joven rei nunca havia sido muito
robusto, e antes de terminar o anno de 1552 o seu estado de
saude alarmou seriamente os principaes vultos do protestantismo.
Á herdeira do throno era a princeza Maria, filha de Catharina
de Aragão. Tanto o parlamento como a convocação
haviam proclamado a sua illegitimidade, mas essas resoluções
não tinham grande peso moral. Toda a gente, estava convencida
de que Catharina tinha sido a esposa legitima de Henrique, e
de que Maria era sua filha, devendo, portanto, esta occupar o
throno no caso de Eduardo fallecer. Além d’isso, segundo a lei
de successão ao throno, promulgada por Henrique VIII, ella
tinha de succeder a Eduardo, no caso d’este não deixar herdeiros.

Maria era uma ferrenha catholica romana, de descendencia
hespanhola, que nunca havia esquecido os aggravos de que a
mãe fora victima, e que considerava a Reforma como uma rebellião
contra Deus e um insulto dirigido a ella propria. Prima
de Carlos V, imperador da Allemanha, era uma grande admiradora
dos seus talentos e da sua politica, e de muito boa vontade
se collocaria n’uma completa dependencia d’elle.

O conhecimento d’estas coisas enchia de anciedade os espiritos
dos conselheiros de Eduardo. A subida de Maria ao throno
seria um desastre para a Reforma, que os attingiria tambem a
elles. Viram que lhes era necessario fazer todo o possivel para
que o herdeiro do throno fosse um principe ou princeza protestante.

Eduardo VI havia, em creança, abraçado firmemente o protestantismo,
e todo o seu empenho era que o monarca que
viesse depois partilhasse as mesmas crenças. Quando viu que
lhe restava pouco tempo de vida, resolveu nomear o seu successor.
Nada o poude persuadir de que não tivesse o poder de
o nomear; e nada o poude induzir a que a nomeação recaisse
n’uma de suas irmãs. Elle estava convencido de que eram ambas
illegitimas, como o parlamento havia declarado, e que, por
conseguinte, não tinham direito algum á successão. Aquelle rapaz,
que estava prestes a morrer, era, pela sua tenacidade, um
digno representante da casa de Tudor. Poz deliberadamente de
parte tanto Isabel como Maria; poz tambem deliberadamente
de parte Maria, a joven rainha da Escocia, representante de
Margarida, a irmã mais velha de seu pae, e escolheu Joanna
Grey, representante de Maria, irmã mais nova de seu pae. Joanna
tinha casado com o filho mais velho do conde de Northumberland,
e era protestante. Eduardo estava convencido de que o
povo havia de acceitar a successora por elle mencionada. Os
seus conselheiros estavam convencidos de que o protestantismo
estava tão arraigado no paiz que nenhum catholico romano poderia
ser bem succedido. Enganavam-se ambos.

Assim que se deu o fallecimento de Eduardo, a rainha
Joanna foi devidamente acclamada; mas o povo, tomado de surpreza,
não correspondeu á acclamação. A princeza Maria fugiu,
mas em volta d’ella reuniu-se muita gente, e o povo secundou
as suas reclamações. Passada uma semana, tinha-se vencido
toda a opposição, e o throno era de Maria.

A magnanima, formosa e instruida rainha foi presa e decapitada,
e o throno foi occupado, com o apoio geral, por uma soberana
catholica romana.

O estado da Inglaterra por occasião da acclamação de Maria
(1553).—Quando Maria subiu ao throno, a Reforma, como um
edificio politico e visivel, com tanto custo levantado por Eduardo
e pelos seus conselheiros, desappareceu por completo, como
coisa de nenhuma substancia. É que ella havia sido imposta á
Inglaterra pelo governo, ao contrario do que acontecera em outros
paizes, em que foi imposta ao governo pelo povo ou acceite
egualmente por governantes e governados.

Por outro lado, o paiz achava-se em pessimas circumstancias
financeiras, devido em parte á crise economica que a Europa
estava atravessando, mas devido principalmente ao desmedido
fausto da côrte de Henrique VIII, e á depreciação da
moeda. O povo attribuia a sua miseria ao governo e a todos os
actos salientes das auctoridades. A extincção dos conventos e
a venda dos terrenos da Egreja foram logo tidas como a causa
das desgraças que affligiam o paiz; e os frades que haviam sido
tirados das casas religiosas, e que estavam espalhados pelo paiz
na qualidade de parocos e curas, ateiavam o fogo da antipathia
pela Reforma, e preparavam o povo para um regimen reaccionario,
pelo que dizia respeito á religião.

Gardiner, bispo de Winchester, que havia saido da Torre
quando Maria iniciou o seu reinado, e se havia tornado o seu
ministro favorito, comprehendeu perfeitamente a situação. Elle
sabia que o paiz, na sua quasi totalidade, preferia a antiga religião
mas que nunca gostara do papa. Tratou, pois, de promover
um regresso á situação em que se estava no principio do reinado
de Henrique VIII, sem que, porém, se tornasse tão ostensiva
a supremacia real.

Maria, posto que se deixasse guiar por Gardiner, tinha idéas
mais arrebatadas. A facilidade com que ella, apoz longos annos
de indifferença e abandono, havia cingido a corôa parecia-lhe
um indicio de que o povo se estava preparando com regozijo
para o restabelecimento da antiga religião e que tinha na conta
de tão malefico o que se havia passado nos ultimos annos como
ella propria. Como filha de Henrique, e como rainha de Inglaterra,
sentia em si o dever de reparar, de accordo com o papa,
os ultrajes que a Egreja Romana havia soffrido ás mãos dos
estadistas inglezes. Como filha de Catharina de Aragão, e como
prima de Carlos V, parecia-lhe que devia prestar o seu auxilio
aos hespanhoes, e unir a Inglaterra á Hespanha, tanto no que
dizia respeito á politica internacional, como, e ainda mais especialmente,
no que dizia respeito á politica ecclesiastica.

A Hespanha necessitava do auxilio da Inglaterra.—Maria subiu
ao throno em 1553. O Tratado de Passau, entre os principes
protestantes da Allemanha e Carlos V, foi assignado em 1552.
Carlos sentia-se forçado a confessar que a Reforma o tinha vencido,
quando Maria lhe participou a sua acclamação e lhe supplicou
que a aconselhasse. A alliança ingleza era a unica coisa
que poderia annullar o triumpho da Reforma, e restituir o bom
exito á politica austro-hespanhola. Carlos respondeu immediatamente,
e o seu conselho mostrou a anciedade em que elle se
encontrava.

Maria, escreveu elle, devia, em primeiro logar, tornar firme
o throno; em seguida devia tornar segura uma alliança hespanhola,
casando com Filippe, herdeiro do imperador; e, executadas
estas duas coisas, podia então fazer as pazes com o papa.

O papa estava tão ancioso por congratular Maria como Carlos
havia estado; mas o imperador não queria despertar os sentimentos
anti-papistas do povo inglez; os interesses em jogo
eram muitissimo fortes. E assim o Cardeal Pole, nuncio do papa,
recebeu ordem para se conservar nos Paizes Baixos até a Inglaterra
se achar preparada para o receber.

Como Maria se firmou no throno.—Ao principio fel-o com bastante
facilidade. A tentativa de collocar Joanna Grey no throno
havia desacreditado e desanimado os protestantes mais em evidencia,
e poucos d’entre elles appareceram. Foi, pois, facil a
Gardiner obter que o parlamento revogasse todas as leis que
diziam respeito ao divorcio de Catharina e á filiação de Maria.
O decreto parlamentar que conferia ao rei uma supremacia
absoluta em todos os negocios ecclesiasticos foi um meio excellente
para fazer com que o paiz mudasse de religião. A rainha,
por occasião da sua acclamação, ouviu missa, segundo o
antigo costume. Cranmer protestou, sendo por esse facto remettido
para a Torre, onde em breve se lhe reuniram Latimer e
Ridley. Foi abolido o Livro de Oração Commum, e todas as mudanças
introduzidas no culto no reinado de Eduardo foram postas
de parte. A Egreja de Inglaterra foi reposta nas condições
em que Henrique VII a havia deixado.

A alliança hespanhola.—O povo inglez não via com bons
olhos a alliança hespanhola, e era, em especial, hostil ao casamento
da sua rainha com Filippe de Hespanha. O bispo de Gardiner,
que conhecia a indole da nação, tratou de dissuadir a
rainha, mas esta achava-se firmemente resolvida a desposar
Filippe. Gardiner, ao ver que nada podia impedir o casamento,
redigiu o contracto nupcial em termos taes que Filippe ficava
sem direito ao titulo real, não podia succeder á consorte e era-lhe
defezo exercer qualquer influencia nos negocios publicos de
Inglaterra. O facto de Carlos e seu filho terem acceitado estas
condições mostra o valor que elles davam a uma alliança estavel
com a Inglaterra.

O povo inglez ficou indignado com similhante casamento,
e para mostrar o seu desagrado revoltou-se em diversas partes
do reino; Pedro Carew poz-se á frente dos rebeldes em Cornwall
e Devon, o conde de Suffolk nos condados do Centro, e
Thomaz Wyatt em Kent. A unica revolta importante foi capitaniada
por Wyatt, e se não teve consequencias mais graves foi
isso devido á coragem da rainha. A nação reconheceu tambem
que Maria era filha de seu pae, e a legitima herdeira, e não teve
grande sympathia com as rebelliões contra ella. Filippe chegou,
com instrucções de seu pae para fazer tudo quanto estivesse
ao seu alcance para agradar ao povo inglez, as quaes elle, no
seu modo extravagante, tratou de seguir, bebendo cerveja ingleza
e fazendo outras coisas do mesmo genero, e o casamento
celebrou-se com toda a pompa. Estava assegurada a alliança
com a Hespanha.

A reconciliação com Roma.—Filippe e Maria eram fervorosos
catholicos romanos, e anhelavam por que a Inglaterra se libertasse
do anathema papal que sobre ella havia caido quando
Henrique desposou Anna Boleyn; mas não era facil conseguir
isso. O povo inglez obstinara-se sempre em não reconhecer a
supremacia papal, e eram muitos os pontos da sua historia que
o aconselhavam a não se submetter facilmente ao pontifice
romano. Carlos aconselhou o filho e a nora a procederem muito
cautelosamente. Havia, comtudo, uma difficuldade ainda maior:
era a questão das terras que haviam sido arrancadas do poder
da Egreja e vendidas a particulares. Por um lado, o papa não
deixaria de insistir na sua restituição, e, por outro, essa restituição
iria, certamente, dar logar a violentos protestos. Poucas
d’essas terras estavam na posse da corôa; a maior parte d’ellas
tinha sido vendida, e o producto da venda gastara-se. A rainha
estava impossibilitada de tornar a compral-as aos respectivos
donos e restituil-as á Egreja.

Carlos V poude, com alguma difficuldade, induzir o papa a
renunciar á reivindicação d’esses bens abbaciaes, e a unica coisa
que restava fazer era predispôr o povo inglez para a chegada do
nuncio.

O nuncio escolhido pelo papa foi Reginaldo Pole, segundo
sobrinho de Eduardo IV. Pertencia, portanto, á aristocracia ingleza,
mas havia preferido o desterro a reconhecer a supremacia
real de Henrique VIII ou a legalidade do divorcio de Catharina
de Aragão. Era parente de Maria, e fôra um dos que haviam
soffrido por terem tomado a defeza da mãe d’ella. Solicitou-se
do parlamento a sua reabilitação. Esta foi proclamada, e Pole
foi recebido em Inglaterra como membro da nobreza. Apresentou
então as suas credenciaes, que o acreditavam como legado
do papa. O povo acolheu a noticia com indifferença. Por fim o
parlamento approvou uma proposta para que se tratasse de
promover a reconciliação com Roma. Em 1554, no dia de Santo
André, o cardeal nuncio absolveu solemnemente a nação. Filippe
e Maria, com ambas as casas do parlamento, ajoelharam-se na
presença do cardeal emquanto este os restituia á communhão
da Santa Madre Egreja. O parlamento revogou todas as leis que
affirmavam a supremacia real e que rejeitavam a supremacia do
papa. O clero, por outro lado, renunciou solemnemente a todas
as reivindicações quanto aos bens abbaciaes e a outras propriedades
da Egreja que haviam sido sequestradas. A união com
Roma estava novamente restabelecida por completo.

Porque não foi bem succedida a reacção.—No espaço de dois
annos a Inglaterra estava, segundo todas as apparencias, inteiramente
reconciliada com o papa. Como que parecia que o reinado
de Eduardo nunca tinha existido, e que Henrique tinha
vivido em harmonia com o papa até ao fim da sua vida. Tinha-se
estabelecido a reacção catholica romana, que parecia disposta
a levar tudo de vencida; mas apoz um curto periodo o movimento
reaccionario foi obrigado a deter-se, e dentro de alguns
annos a Inglaterra havia-se transformado n’uma grande nação
protestante. Como se operou esta transformação?

É talvez impossivel distinguir todas as causas, mas apparecem
tres d’ellas á superficie da historia: as perseguições que
tiveram logar durante o reinado de Maria, as questões por causa
dos terrenos ecclesiasticos, e o alastramento da opinião favoravel
á Reforma como resultado das predicas evangelicas no curto
reinado de Eduardo.



As perseguições no reinado de Maria.—Os protestantes que
existiam em Inglaterra no tempo de Maria não soffreram tão
atrozes perseguições como as que dizimaram os huguenotes da
França ou victimaram os reformadores dos Paizes Baixos. Despertaram,
comtudo, no paiz um tal horror ao papismo que ainda
hoje subsiste. A razão d’isso foi devida, em parte, ao modo barbaro
como se arrancou a vida aos martyres, e em parte á idéa,
que se arraigou, de que as execuções eram instigadas por Filippe,
fazendo parte do vasto plano que elle havia formado para
reduzir a Inglaterra ao dominio hespanhol.

A politica de Maria e de seus conselheiros era a de exterminar
todos os que durante o reinado anterior haviam fomentado
a Reforma. Os homens condemnados ao exterminio eram
todos bem distinctos, tanto pelo nascimento, como pela eloquencia,
como pela illustração, como pela piedade. Eram: Cranmer,
o edoso primaz, Hooper, bem conhecido pela sua férvida
eloquencia, Ridley, um dos mais sabios e mais tolerantes theologos
reformados. O povo conhecia bem os homens que acabavam
de ser derrubados, e não foi indifferente á morte d’elles. A Inglaterra
viu serem entregues ao carrasco e queimados em vida
os seus homens mais eruditos e de maior capacidade moral.

E por que motivo? perguntaram todos. Por causa da alliança
com a Hespanha. Era preciso agradar a Pilippe, o beato, o hypocrita,
o homem insensivel a todos os males, e estar de bem
com aquella nação que havia consentido que os seus proprios
filhos e filhas fossem torturados pela inquisição, e, sem a menor
sombra de revolta, se havia submettido ao mais esmagador despotismo.

Os martyres encararam os ultimos momentos com um valor
christão. Durante a vida não conseguiram despertar a confiança
universal, mas com as suas mortes provaram que estavam
bem convencidos do que apregoavam, e fizeram penetrar no coração
do povo a verdade das opiniões que haviam forcejado por
tornar dominantes emquanto poderam e pelas quaes morriam
agora com satisfação.

As terras da Egreja.—Maria havia sido prevenida por Carlos
V de que não devia tentar restituir á Egreja os bens abbaciaes.
Estes tinham sido vendidos, e, em virtude da venda, estavam
divididos por cerca de quarenta mil pessoas. Tocar-lhes
era atacar o direito de propriedade. A Egreja e o papa haviam
renunciado á reivindicação da sua posse, antes mesmo do parlamento
ter abolido as leis que eram contrarias ao pontificado e á religião
catholica romana. Maria, porém, tinha o coração desasocegado.
Aquellas terras pesavam-lhe na consciencia. Como poderia
a Inglaterra ser abençoada emquanto tantos dos seus subditos e
ella propria estavam aproveitando dos roubos feitos á Egreja?



O papa Paulo IV, que havia sido consagrado em 1555, não
approvou a conducta do seu predecessor no que dizia respeito
áquella questão, e pediu repetidas vezes á rainha que fizesse a
restituição. Maria accedeu, por fim, ás suas instancias, e conseguiu
com alguma difficuldade, que as camaras dessem o seu
consentimento para que as terras da Egreja, ainda em poder da
corôa, passassem para os seus primitivos donos. Isto produziu
um grande descontentamento. Fez com que os possuidores dos
restantes bens abbaciaes deixassem de considerar garantidos
os seus direitos, e a perda de dinheiro que a rainha soffreu obrigou-a
a augmentar os impostos. A Egreja mostrava-se, como
sempre, inexoravel, e o povo começou a odial-a.

O effeito do ensino da Reforma no reinado de Eduardo VI.—Os
theologos estrangeiros que no reinado anterior tinham vindo
ensinar para Oxford e Cambridge haviam educado uma geração
de jovens estudantes que, convencidos da verdade das suas opiniões,
as acceitaram e as espalharam por entre o povo, e que
com muita satisfação davam agora a sua vida por ellas. Até ali
pouco tinha havido na Reforma ingleza que despertasse o enthusiasmo.
O povo tinha passado, com a maior das facilidades,
de uma profissão de fé nacional para outra. As perseguições de
Maria tornaram heroica a Reforma; e jovens prégadores, amestrados
por Martinho Bucer e Pedro Martyr, arriscavam com
muito gosto as suas vidas para conseguirem que os seus compatriotas
acceitassem as doutrinas biblicas dos reformadores.
As traducções da Biblia, e em especial a de Tindal e a de Coverdale,
eram lidas por centenas de pessoas, e a Inglaterra ia
sendo esclarecida ácerca da significação da Reforma.

O povo estava fartissimo de perseguições, e indignado contra
a Egreja que as havia occasionado; sentia desdem pela avidez
que a Egreja havia mostrado quando chamada a tomar de
novo posse das propriedades que lhe haviam sido tiradas, e conhecia
agora melhor as Escripturas e estava mais ao facto do
que era a Reforma. Tudo indicava que a grande força de que a
reacção poderia dispôr não se manifestaria por muito tempo.

A morte de Maria.—Maria morreu em 1558, de uma hydropesia,
escapando, talvez, d’esse modo, de ser victima de uma
revolução. «A mais infeliz das rainhas, das esposas e das mulheres»,
o seu nascimento tinha enchido de regozijo uma nação,
e tivera por mãe uma princeza da mais altiva casa da Europa.
Na sua infancia havia recebido o tratamento de futura soberana
de Inglaterra, e era, no dizer de todos, uma encantadora e sympathica
rapariga. Depois, aos dezesete annos, foi-lhe vibrado um
golpe esmagador, que a cobriu de trevas para toda a vida, O seu
pae, o parlamento, e a Egreja do seu paiz chamaram-lhe filha
illegitima, e, marcada com este ferrete maldito, foi chorar na solidão
a sua ignominia. Quando a Inglaterra a saudou como rainha
no seu trigesimo-setimo anno, era já uma velha de faces
cavadas e voz aspera, conhecendo-se apenas pelos olhos, negros
e cheios de fulgor, o quão formosa havia sido out’ora. O povo,
porém, parecia amar aquella mulher, que durante tanto tempo
anhelava por um affecto; casara com um marido da sua escolha,
e ella propria se reputava um instrumento predestinado pelo
céu para que se reintegrasse no divino favor uma nação excommungada.
O marido, a quem ella idolatrava, aborrecendo-se d’ella
passado um anno ou dois, retirou-se para Hespanha. A creança
cujo nascimento ella desejava apaixonadamente não chegou a
nascer. A Egreja e o papa, a quem ella tanto sacrificara, fizeram-se
surdos ás suas supplicas, e pareciam não se importar
com os desgostos que a affligiam. E o povo, que a recebera com
tanto enthusiasmo, e a quem ella realmente amava, chamava-lhe
Maria a Sanguinaria, e esse cognome tem sido transmittido
de geração em geração até aos nossos dias. Cada tribulação por
que passava era, no seu entender, um aviso do céu, por não ter
ainda feito plena propiciação pelos crimes da Inglaterra, e,
assim, as fogueiras da perseguição foram de novo accesas, e
novas victimas se arremessaram para ellas, para aplacar o Deus
do romanismo do seculo dezeseis.





CAPITULO III

A REFORMA NO TEMPO DE ISABEL


A successão de Isabel, pag. 189.—Como se liquidou a questão religiosa, pag.
190.—Os trinta e nove artigos, pag. 197.—O puritanismo e as vestimentas
ministeriaes, pag. 192.—A Inglaterra e o protestantismo de fóra do reino,
pag. 194.—A lucta interna com o catholicismo romano, pag. 195.—A
Armada hespanhola, pag. 196.—As prophecias, pag. 197.—Os conventiculos,
pag. 198.—Os pamphletos anti-prelaticios, pag. 198.—A Reforma ingleza,
pag. 198.



A sucessão de Isabel.—Por morte de Maria, Isabel foi, sem
opposição, proclamada rainha. O partido catholico romano, que
se poderia ter opposto á sua successão, não dispunha de força
para isso, pois que a Inglaterra estava em guerra com a França,
e a unica rival de Isabel era a esposa do Delfim, Maria, a rainha
da Escocia. E, comtudo, a sua legitimidade era para todos os
catholicos romanos em extremo duvidosa. Isabel era filha de
Anna Boleyn, e Catharina de Aragão ainda estava viva quando
ella nascera.

A Inglaterra achava-se em deploraveis condições quando
ella subiu ao throno. Nos cofres do Estado não havia dinheiro,
apezar de se terem cobrado adeantadamente as receitas, e a
guerra com a França estava levando a ruina a todos os lares. A
situação individual da rainha era a mais precaria que se póde
imaginar. A sua legitimidade era mais do que duvidosa. A
França, na primeira occasião opportuna, havia de fazer valer os
direitos de Maria Stuart. A Hespanha, que era, apparentemente,
a unica nação com que ella podia contar, era odiada pelos inglezes.
A força do protestantismo nas provincias era duvidosa.
Vendo os perigos de uma questão religiosa logo no principio do
seu reinado, a rainha contemporizou. Ia á missa para agradar
aos catholicos romanos. Prohibiu a elevação da hostia para
agradar aos protestantes. E poz-se á espera de ver o que a
Hespanha e a Inglaterra diziam.

A Hespanha parecia estar em amigaveis disposições. Filippe
II ofereceu-lhe a mão de esposo, mas a alliança hespanhola
dependia tanto de Filippe como do papa, e Isabel não
tardou em certificar-se de que da Curia Romana não acolheria
benevolamente a filha de Anna Boleyn. Quando o embaixador
anunciou a sua acclamação ao papa, este respondeu: «Isabel, na
sua qualidade de filha illegitima, não podia subir ao throno sem
o meu consentimento; é um desproposito da parte della, se o
fizer. Que ella, em primeiro logar, submetta á minha decisão as
suas reivindicações.» Não era preciso mais. Isabel não podia,
de ahi em deante contar com a Hespanha.

Não teve, tão pouco, de esperar muito tempo pela resposta
da Inglaterra. O seu primeiro parlamento era quasi todo composto
de protestantes. As côrtes reuniram-se em 1559, e restabeleceram
a supremacia real, posto que de uma fórma modificada.
Henrique VIII havia-se chamado a si proprio «o unico
chefe supremo da Egreja de Inglaterra no mundo». Isabel contentou-se
com um titulo menos pomposo, o de «Chief Governor»
(Governador Geral), e o parlamento decretou que todos os clerigos
e magistrados a reconhecessem, sob juramento, como rainha,
«a quem pertencia o governo de todos os estados, quer
civis quer ecclesiasticos.» Uma commissão de doutores em
theologia, nomeada para rever o Livro de Oração Commum do
rei Eduardo, modificou-o de maneira que podesse ser usado
pelos catholicos romanos, e essa revisão foi, por recommendação
d’elles, adoptada.

A Inglaterra quiz abraçar o protestantismo, e Isabel, privada
por Maria da Escocia de uma alliança com a França, e
pelo papa de uma alliança com a Hespanha, não teve outro
recurso senão o de conquistar as sympathias do povo inglez e
fazer-se egualmente protestante.

Como se liquidou a questão religiosa.—Isabel não era, de maneira
nenhuma, o que se chama uma boa protestante. Não possuia
fortes convicções religiosas. Parecia-se n’isso com a grande
massa do povo e do clero que lhe coubera em sorte governar.
Quando Eduardo subiu ao throno, era ella uma rapariga de dezeseis
annos; apezar de tão nova, porém, sabia conduzir-se muito
ajuizadamente, e provou-o conformando-se com a religião patrocinada
pela côrte. Quando Maria cingiu, por sua vez, a corôa,
contava ella vinte annos, e era dotada de um espirito muito resoluto.
Conformou-se outra vez com o culto catholico romano.
Era, pelo que tocava aos sentimentos, uma digna filha de seu
pae, e preferia as doutrinas e o systema catholicos romanos,
occupando o soberano o logar do papa.

Era uma Tudor, e amava o luxo e a sumptuosidade. Havia
herdado uma grande disposição para dominar, e a Egreja Catholica
Romana era então o modelo por excellencia de um governo
despotico. Ella havia recebido uma boa educação litteraria,
e comprazia-se muito em ler os antigos auctores gregos. Gostava
de uma Egreja que mostrasse reverencia pelas opiniões
e praticas patristicas. Era muito amiga de festas e ceremonias,
e preferia, por esse motivo, o ritual apparatoso da Egreja de
Roma. O que, porém, não queria era encontrar o papa no seu
caminho.

Detestava João Knox, e, mediante elle, Calvino e toda a
escola genebrense. Não gostava da doutrina da justificação pela
fé, nem da simplicidade do culto genebrense, e, acima de tudo,
abominava aquelles principios democraticos de governo da
Egreja que se haviam identificado com o presbyteriannismo.
Os reformadores da envergadura de Knox, com as suas doutrinas
da predestinação, do livre perdão obtido directamente de
Deus, e do sacerdocio espiritual de todos os crentes, temiam
sómente a Deus. Isabel queria que os homens temessem tambem
o rei, e estava convencida de que o temor da Egreja era
uma boa preparação para o temor do monarca. Ella não possuia
a subtileza de espirito para dizer como o seu successor,
«Sem bispo não pode haver rei», mas pensava-o.

O parlamento havia-lhe demonstrado que a Inglaterra era
mais protestante do que ella desejaria que fosse, e submetteu-se
acceitando o Livro de Oração Commum e outras usanças protestantes.

Os bispos catholicos romanos que haviam sido promovidos
a essa dignidade durante o reinado de Maria tiveram a coragem
de protestar contra taes mudanças. Resignaram os seus cargos
ou foram d’elles exonerados. Em 1559 estavam vagas todas as
sés episcopaes, á excepção da de Llandaff.

Foi instituido um novo episcopado, e á sua frente collocou
a rainha Matheus Parker, que havia sido um dos capellães de
sua mãe.

Conseguiu-se completar o numero indispensavel de bispos
para uma consagração legal, chamando do isolamento a que se
haviam acolhido os bispos de Eduardo VI que a rainha Maria
tinha deposto. As idéas de Parker eram muito mais protestantes
do que as de Isabel, mas parece que elle não se preocupou
muito com as innovações introduzidas pela rainha. Escolheram-se
outros bispos do mesmo caracter, e o todo ficou constituindo
uma Egreja protestante que descançava sobre uma visivel
base catholica romana.

Isabel em breve descobriu, porém, que os seus bispos eram
muito mais protestantes do que ela desejaria que fossem. As
perseguições executadas por ordem de Maria fizeram com que
muitas familias inglezas se retirassem para fóra do reino. Tinham
formado colonias em Francfort, em Genebra, e n’outras
partes, tinham adquirido intimidade com os theologos calvinistas,
e, ao voltarem para Inglaterra, eram tambem calvinistas.
Eram pessoas que não podiam estar silenciosas; tinham soffrido,
e os martyres do ultimo reinado eram tidos em grande honra;
tinham opiniões, e podiam apresentar um motivo da sua fé. Os
bispos sabiam que a Egreja de Inglaterra não podia ser aquillo
que Isabel desejava que fosse, e devia possuir uma auctorizada
exposição de doutrinas, um credo cujos delineamentos principaes
fossem calvinistas. A rainha viu-se obrigada a consentir
n’isso, e os bispos prepararam uma profissão de fé chamada
Os Onze Artigos. Isabel queria conservar as imagens, os crucifixos
e os paramentos, mas os bispos sabiam que o povo não se
conformaria com similhantes coisas. A questão prolongou-se
tanto que os bispos, n’uma occasião, ameaçaram-n’a com um
pedido collectivo de demissão. O artigo undecimo declarava,
portanto, que «as imagens eram coisas vãs».

Os trinta e nove artigos.—Este curto formulario de doutrinas
foi, passado algum tempo, considerado insufficiente, e, além
d’isso, a rainha teimava em dar á Egreja uma orientação que a
tornava muito parecida com a catholica romana. Queria, por
exemplo, tornar obrigatorio o celibato clerical. Os bispos reconheceram
a necessidade de uma serie, ou exposição, auctorizada
dos pontos dogmaticos da Egreja. O arcebispo Parker, com a
assistencia dos bispos de Ely e de Rochester, pegou nos Quarenta
e dois Artigos de Cranmer, omittiu tres, e reviu os restantes.
A revisão foi apresentada ás Casas da Convocação, que lhe
fizeram uma segunda revisão. A rainha leu e esquadrinhou os
Artigos antes de dar o seu consentimento, e fez duas muito
caracteristicas alterações. Inseriu a primeira clausula do Artigo
XX: «A Egreja tem poderes para decretar ritos ou ceremonias,
e auctoridade nas controversias sobre a fé»; e riscou o
Artigo XIX: «Dos impios, que não comem o corpo de Christo
á Mesa da Communhão». Os bispos, porém, insistiram na re-introducção
d’esse Artigo, e a rainha submetteu-se. Estes Artigos
são, e houve intenção de que o fossem, calvinistas na sua
theologia. O bispo Jewel, que lhes fez uma definitiva revisão
em 1561, escreveu a Pedro Martyr, que se encontrava em Zurich:
«Quanto a pontos de doutrina, fomos cortando tudo até
chegar á carne viva, e não differimos de vocês na espessura de
uma unha.» Assim a Egreja, que havia alterado o seu Livro de
Oração Commum para o amoldar ao gosto catholico romano, formulou
os seus artigos de religião, o seu credo, de tal modo que
ficou em conformidade com as egrejas reformadas da Suissa.

O puritanismo e as vestimentas clericaes.—A rainha não gostava
dos trinta e nove artigos, e havia-o manifestado. A sua
approvação tinha sido uma victoria para o partido protestante
com que ella dificilmente se conformava. Animados com o bom
exito alcançado, os puritanos tentaram, de uma maneira vigorosa
abolir o Livro de Oração Commum, e desembaraçar-se de
todos os ritos e paramentos que procediam da Egreja medieval,
e estiveram a ponto de ser bem succedidos. Isabel resistiu com
toda a força e tenacidade de que era dotada, e saiu, por fim,
victoriosa.

Este conflicto com os puritanos começou cerca do anno de
1564, e durou durante toda a vida de Isabel. Ao principio o
ponto principal em discussão era o uso da capa de asperges e
da sobrepeliz, que é uma sobrevivencia da toga branca, ou traje
de ceremonia, do imperio romano. Os puritanos do tempo de
Isabel mantinham-se n’uma posição identica á de seus irmãos
no reinado de Eduardo VI. Sustentavam que os cargos na
Egreja christã não são sacerdotaes nem senhoriaes; ninguem
era eleito bispo pelo facto de ser clerigo, e poder por essa razão
approximar-se mais de Deus do que os seculares, ou porque
o governo lhe havia sido conferido por uma auctoridade de
fóra da Egreja, mas porque os officios de superintendente e
pastor são de utilidade para a Egreja, e porque a Egreja chama
esses homens para a servirem no limite das suas funcções.
Recusavam fazer uso dos paramentos, porque estes significavam
uma coisa em que elles não criam.

A contestação tomou em breve um caracter violento. Os
bispos sentiam-se inclinados a contemporizar, pois que sabiam
o quanto se havia espalhado e quão profundamente arraigada
estava aquella opposição ás vestes clericaes; mas a rainha não
lh’o permittiu. Fez uso do poder que a supremacia lhe dava sobre
os bispos para os obrigar a pôrem em execução a Acta da
Uniformidade, e isso deu logar a que o puritanismo fosse como
que um protesto contra a supremacia real e contra a constituição
episcopal, e como que um brado para que o povo tivesse
voz activa no governo da Egreja, o que só o presbyteriannismo
ou o congregacionalismo pode proporcionar. Durante os annos
de 1565 e 1566 foram em grande numero os ministros que perderam
os seus logares por não se quererem conformar com os
usos estabelecidos.

A rainha entendia que a sua posição como governadora da
Egreja a auctorizava a proceder a continuos inqueritos ao modo
como era conduzido o culto publico nas paroquias de Inglaterra.
Nomeou commissarios reaes para inspeccionar e dar-lhe as necessarias
informações, e estes agentes de Isabel vieram a constituir
o Tribunal da Alta Commissão, que se tornou um instrumento
de tyrannia ecclesiastica nos reinados de seus successores.
Por estes commissarios foi Isabel informada da existencia
dos não-conformistas, e insistiu n’uma submissão ás praticas
estabelecidas.

O povo fez, na sua maioria, causa commum com os ministros
que estavam inhibidos de tomar parte nos serviços. As
prisões e as multas só serviram, como sempre aconteceu, para
ateiar as chammas da dissidencia. Esta fez a sua apparição
nas universidades. Os estudantes recusaram fazer uso da sobrepeliz
ou assistir aos serviços religiosos feitos por clerigos paramentados.
Foram tantas as paroquias que vagaram que não
era possivel arranjar ministros para todas; e, quando qualquer
ministro submisso era collocado n’uma d’ellas, o povo, em geral,
apupava-o. Alguns dos mais zelosos ministros separaram-se da
Egreja nacional.

O grande dirigente dos puritanos era Thomaz Cartwright,
que, tendo sido educado no Collegio de S. João, em Cambridge,
veiu a ser depois professor de theologia. Era um homem piedoso
e illustrado, e um eloquente prégador, e, tendo perdido a
sua cadeira de lente por causa das suas opiniões, ainda por
cima teve de soffrer o exilio. Dois puritanos, Field e Wilcox,
escreveram um folheto moderado—Uma advertencia ao parlamento—sobre
a disciplina da Egreja e as medidas violentas que
haviam sido tomadas contra os puritanos. Foram mandados
para Newgate, como dois criminosos quaesquer. Cartwright
escreveu uma Segunda Advertencia em defeza dos seus amigos,
e teve, pela segunda vez, de fugir do paiz. A rainha respondia
a cada pedido de tolerancia com novas exonerações, a ponto de
haver n’uma só diocese, a de Norwich, segundo consta, não
menos de trezentos ministros suspensos. O arcebispo Parker
morreu em 1575, havendo-lhe o cargo de executor da rainha,
que desempenhava bem contra sua vontade, tornado amargosissimos
os ultimos annos da sua vida.

A Inglaterra e o protestantismo de fóra do reino.—Ha alguma
desculpa para as medidas tomadas por Isabel contra os puritanos
no principio do seu reinado. A Inglaterra estava fraca, estava
empobrecida, e o throno de Isabel não offerecia estabilidade.
Não sympathisava com a Reforma no que ella mais profundamente
significava, e não a animava o desejo de ver o seu
povo convertido n’uma nação de enthusiasticos reformadores.
A Inglaterra, segundo a sua opinião, precisava de descanço e
de paz para recuperar as suas esgotadas energias. Se a Inglaterra
tivesse abraçado o protestantismo com verdadeiro enthusiasmo,
não assistiria de braços cruzados ás crueldades commettidas
para com os protestantes francezes e hollandezes pela
França e pela Hollanda. Desempenharia na Escocia, nos Paizes
Baixos e na França o papel de campeão protestante. Isabel,
com a sua impassivel politica, conservou o povo inglez de reserva
para o grande futuro que o esperava. «Nada de guerra,
meus senhores, nada de guerra», exclamava ella invariavelmente
quando Cecil ou outro qualquer ministro manifestava o
desejo de a ver collocada á frente de uma liga protestante.



Isabel não obstante a sua anterior attitude de resistencia,
não desejava romper por completo com os papistas, ou apresentar-se
quer aos seus subditos catholicos romanos, quer ás nações
continentaes, como uma rainha forte e resoluta. A Inglaterra
necessitava de descanço, e a rainha havia determinado
conservar em paz o seu paiz.

Isto explica em parte a sua politica de indifferença perante
a lucta em que os protestantes se achavam envolvidos n’outros
paizes. Cecil, o maior dos ministros que Isabel teve, queria que
ella se pozesse á frente de uma grande liga protestante e prestasse
um auxilio efficaz aos protestantes da Escocia, dos Paizes
Baixos e da França. Os ciumes que Isabel tinha de Maria
Stuart forçaram-n’a a coadjuvar em grande medida o partido
protestante da Escocia—a coadjuval-o até ao ponto de elle poder
tornar preponderante aquella fórma de protestantismo em que
tanto havia perseverado. Pelo que, porém, diz respeito aos Paizes
Baixos e á França, Isabel não deu outro auxilio além do que
era sufficiente para que o partido protestante continuasse a
existir, e isso mesmo foi feito mais com o fito de consumir as
forças da França e da Hespanha do que com o de proteger perseguidos
correligionarios.

Luctas intestinas com o catholicismo romano.—A politica da
côrte romana e especialmente as declarada sintenções e designios
dos jesuitas forçaram Isabel, depois de ter reinado quasi
doze annos, a mostrar-se mais decidida a defender a fé protestante,
tanto em Inglaterra como fóra d’ella. Os jesuitas tinham
insistido repetidas vezes em que não se devia guardar fidelidade
aos chefes de estado protestantes; alguns dos seus emissarios
tinham pregado o assassinio como meio licito de desembaraçar
os paizes dos seus soberanos protestantes, e não faltavam
exemplos que advertissem Isabel da sorte que a esperava.

A sua rival, Maria Stuart, expulsa da Escocia, era para a
Inglaterra uma prisioneira perigosa. A morte de Isabel podia
tornal-a, a ella que era a esperança do partido catholico romano,
a herdeira mais proxima do throno inglez.

Em 1570, o regente Moray, que era o chefe politico da Reforma
na Escocia, foi escandalosamente assassinado. Em 1572
foi planeado, e barbaramente posto em pratica, o massacre de
S. Bartholomeu. No mesmo anno o duque de Alba, Filippe II e
o papa conferenciaram com Ridolfi, florentino que residira durante
muito tempo em Inglaterra, sobre a possibilidade de uma
insurreição catholica romana em Inglaterra, dirigida pelo duque
de Norfolk. Descoberta a conspiração, Norfolk foi decapitado.
Todos estes casos mostraram a Isabel que toda a sua salvação
estava em entrar verdadeiramente no caminho da Reforma, e
mostraram tambem ao povo o quanto Isabel era essencial para
o triumpho do protestantismo.



É talvez uma evidencia de que a rainha e os seus subditos
protestantes se ligaram mais estreitamente o facto de Edmundo
Grindal, clerigo de pronunciadas tendencias puritanas, ter sido
collocado na sé de Canterbury, vaga em virtude da morte de
Matheus Parker.

Em todo o caso, Isabel, se não se mostrou menos intolerante
no reino, reconheceu que era de seu dever enviar mais soccorro
aos protestantes de fóra. Os huguenotes receberam um auxilio
pecuniario. Os aventureiros inglezes, e entre elles Francisco
Drake, tiveram permissão para fazerem todo o mal que podessem
ao commercio hespanhol. Isabel mandou, mesmo, um corpo
de exercito para ajudar os neerlandezes na sua guerra com a
Hespanha.

Este procedimento fez com que as forças catholicas romanas
trabalhassem com mais ardor para a ruina da Inglaterra.
Estabeleceu-se um seminario em Douay, e um collegio em Roma,
onde se preparassem padres inglezes que iriam depois para o
seu paiz promover agitação entre os romanistas. E eram continuos
os rumores de novas conspirações para collocar Maria
Stuart no throno de Inglaterra.

Isabel e os seus conselheiros compenetraram-se, por fim,
do perigo que ella corria. O parlamento promulgou que os missionarios
romanistas ficavam sujeitos ás penalidades que correspondiam
a crimes de alta traição, e quando se descobriu a
conspiração de Babington, para assassinar Isabel e pôr Maria
em liberdade, e se provou que Maria estava ao facto de toda a
trama, ficou decidida a execução da rainha dos escocezes. Isabel
não representou um papel muito heroico n’esta tragedia, mas
adquiriu a certeza de ter, d’esta vez, quebrado todas as relações
com Roma, assim como Roma e os poderes romanos não poderam
deixar de reconhecer que o tempo das conspiratas tinha
findado, e que, ou a Inglaterra seria subjugada, ou ter-se-hia
de admittir a Reforma como um facto consumado.

A Armada hespanhola.—Roma e Hespanha descobriram por
fim o que o astuto Guilherme Cecil tinha descoberto desde o
principio. «O imperador aspira á soberania da Europa, coisa que
elle jámais poderá conseguir sem que seja suprimida a religião
reformada; e não poderá esmagar a Reforma sem que primeiro
esmague a Inglaterra». Carlos V tinha visto isso, mas não muito
claramente, quando se mostrou tão ancioso por uma alliança com
a Inglaterra, no principio do reinado de Maria. Filippe II viu-o
quando se offereceu para marido de Isabel. Coube, finalmente,
a vez ao papa, o qual, de mãos dadas com Filippe, fez convergir
todos os seus esforços no sentido de subjugar a Inglaterra.

A occasião era propicia. Filippe e a Santa Liga da França
tinham, apparentemente, triumphado. A Inglaterra encontrava-se
isolada.



O papa Sixto V excommungou a rainha Isabel, e encarregou
Filippe II de executar a sentença. Sua Santidade contribuiu
tambem com uma grande quantia para ajuda da empreza. Os
hespanhoes reuniram uma grande esquadra, com a qual se propunham
atacaria Inglaterra, e, para ter mais seguro o bom exito,
Alexandre de Parma, o mais habil general da Europa, recebeu
ordem para partir dos Paizes Baixos com o mesmo destino, levando
comsigo a flôridas tropas hespanholas.

Isabel appellou para o patriotismo da nação, e esta não se
fez surda ao seu appello. A Escocia, não obstante a execução de
Maria, não quiz levantar-se contra a Inglaterra. A França permaneceu
inactiva, pois que a liga não havia triumphado tanto
como se suppozera e não tinha sido possivel extinguir os huguenotes.
Toda a Inglaterra pegou em armas. Equiparam-se duzentos
navios. A nação, fremente de enthusiamo, estava preparada
para o ataque. A Armada, composta de numerosos vasos de
guerra de grandes dimensões, aproou á Inglaterra, mas os ventos
produziram-lhe enormes avarias antes de chegar ao seu destino.
Os navios inglezes cercaram-n’a, e travaram com ella uma
serie de combates navaes, que a pozeram em deploraveis condições.
Um temporal medonho completou a obra; e a soberba
frota, que os hespanhoes haviam equipado á custa de mil sacrificios,
deu miseravelmente á costa, sendo pouquissimos os barcos
que conseguiram chegar aos portos de onde haviam saido.

Foi desde então que a protestante Inglaterra ficou sendo a
maior potencia europeia. Não foi possivel supprimir a Reforma
porque não foi possivel vencer a Inglaterra.

É dificil dizer quanto o lado menos nobre de Isabel contribuiu
para a consecução d’este resultado final; o que é certo é
que ella administrou habilmente os recursos da nação, teve o
maior cuidado em reprimir o enthusiasmo d’esta, até que a ella
se podesse entregar sem perigo algum, e determinou, mediante
o Acto de Uniformidade, cuja transgressão ficava sujeita a
severas penas, unificar exteriormente a Inglaterra. Pode ser
que os meios de que lançou mão não fossem reputados necessarios,
mas attingiu, pelo menos, o fim que tinha em vista.

As prophecias.—A nomeação de um arcebispo puritano não
produziu os beneficios que se esperava. Isabel tinha o costume
de demonstrar aos seus bispos que a supremacia real era
uma coisa que existia de facto. A rigorosa suppressão da não-conformidade
havia occasionado uma grande falta de ministros.
Não era raro prover-se individuos sem aptidões para prégar.
Certos pastores animados de bons intuitos promoviam reuniões
clericaes, onde se discutia theologia e havia uma especie de
curso de oratoria. Estas reuniões, que tinham algumas parecenças
com os «Exercicios» da Escocia, e que eram, talvez, uma
imitação d’elles, chamavam-se as «Prophecias». A rainha não
gostava d’ellas. Ella não via, mesmo, a necessidade de se prégar
sermões, e entendia que os ministros se deviam limitar a
ler as Homilias ás congregações. O arcebispo Grindal era favoravel
a estas Prophecias, e quando a rainha lhe ordenou para
as prohibir recusou-se a fazel-o. A rainha, enfurecida, ameaçou-o
com a deposição, e chegou a suspendel-o do exercicio das suas funcções
episcopaes. Esta suspensão durou até quasi ao fim da
vida do arcebispo.

Os conventiculos.—Os pamphletos anti-prelaticios.—Quando
Grindal morreu, Whitgift, o irreconciliavel adversario de Cartwright
e do puritanismo, foi elevado a arcebispo de Canterbury.
A desastrosa politica da rainha, rigorosamente executada por
elle, teve as suas naturaes consequencias. O povo, privado dos
serviços dos clerigos a quem respeitava, e obrigado a ouvir outros
que não tinham direitos nenhuns sobre elle, recusou-se a
frequentar as egrejas. Reunia-se em casas particulares e n’outros
logares apropriados, e ahi fazia oração e observava outros
pormenores do culto publico. Estes conventiculos foram declarados
illicitos, mas, apezar d’isso, eram cada vez mais numerosos.
Surgiram as seitas não-conformistas.

Knox na Escocia e Beza em Genebra alarmaram-se com o
estado da Egreja na Inglaterra. Elles estavam ao facto das
ameaças do poder catholico romano, e sabiam bem que o protestantismo
inglez precisava de estar muito unido. Não sympathisavam
de modo algum com o systema de Isabel, e, comtudo,
eram de opinião que o horror dos puritanos pelos paramentos
religiosos era algum tanto affectado e exaggerado.
Escreveram aos dirigentes do partido, rogando-lhes que se conformassem,
mas a espada da perseguição tinha penetrado demasiadamente
nas suas almas. Impedidos de prégar, começaram
a escrever, e por entre o povo foram apparecendo diversos
pamphletos por elles publicados. O que se tornou mais notavel
de tudo foi uma serie de opusculos chamados Anti-prelaticios.
Esses opusculos atacavam o systema episcopal da Egreja de
Inglaterra, e expunham com uma implacavel severidade as varias
ceremonias papistas que ella ainda conservava. Um dos
auctores, Nicolau Udal, foi descoberto, sendo executado em
1593.

A Reforma ingleza ficou firmemente estabelecida depois da
derrota da Armada hespanhola. A Inglaterra reconheceu finalmente
que lhe competia dirigir os Estados protestantes da Europa;
e, não obstante o caracter anomalo da Egreja reformada
ingleza, o paiz soube tornar-se digno da sua posição.



A Reforma ingleza, comtudo, era de um caracter tal que não
pode ser facilmente comparado com o do movimento do mesmo
genero que teve logar n’outros paizes. No primeiro periodo, um
monarca caprichoso e absolutista obrigou o reino a desligar-se
do papado, ao mesmo tempo que reprimia selvaticamente todas
as tentativas de uma reforma religiosa, quer na doutrina quer
no culto.

Depois uma minoria da nação, onde figuravam, sem duvida,
os homens de maior capacidade intellectual e de melhores sentimentos,
tratou de promover uma reforma de doutrina e de
culto. O movimento, empurrado, por assim dizer, de fóra, não
foi bem acolhido pelo conjunto da nação, que, com a mudança
de governo, voltou para o romanismo.

No reinado de Isabel a nação começou realmente a interessar-se
pela Reforma religiosa que havia agitado outros paizes,
mas a supremacia real encerrou o movimento dentro de uns
certos limites que fizeram com que elle não representasse verdadeiramente
as aspirações da Egreja.

Tem sido moda nos ultimos annos entre os escriptores anglicanos
e ritualistas representarem a historia como se a Egreja
tivesse sido levada pelo seu proprio discernimento a assumir a
attitude que assumiu para com o romanismo, de um lado, e para
com o decidido protestantismo, do outro; mas estas representações
não são defendidas pela evidencia contemporanea. Os
anglicanos fazem um grande cavallo de batalha do direito que a
Egreja tinha de se governar a si mesma mediante a sua organização
episcopal regularmente estabelecida; e empenham-se, tambem,
em provar que a posição que elles chamam catholica, e
que outros chamam anomala, foi assumida pela propria Egreja,
actuando sob a direcção da sua regular jurisdicção episcopal;
mas os factos que se relacionam com este caso são contra elles.
A posição anomala de que se jactam não foi dada á Egreja pelos
seus bispos, mas pelo poder civil que actuava mediante a
supremacia real.

Foi a supremacia real, de que elles não gostavam, que fez
com que fosse possivel á Egreja o adquirir uma fórma tal que
podesse dar ás suas theorias uma apparencia de base historica.

Foi a supremacia real que alterou o Livro de Oração Commum
de Eduardo VI, transformando-o n’um outro dentro de
cujas formulas havia logar para pessoas que teriam preferido
conservar-se catholicas romanas se considerações politicas não
as obrigassem a passar para o lado protestante.

Foi a supremacia real que insistiu em reter os paramentos
e os ritos contra os quaes os puritanos se revoltaram, e que
diligenciou reter as imagens, os crucifixos e a agua benta.

Foi a supremacia real e o seu conselho da Alta Commissão—conselho
que nada tinha que ver com o governo episcopal
da Egreja, e que era de um caracter inteiramente erastiano—que
estabeleceu a Acta da Uniformidade, e que impoz a conformidade
sob pena de severos castigos, que podiam ser exoneração,
multa, prisão e até perda da vida.

Os cabeças ecclesiasticos, os bispos e o alto clero de Inglaterra
tinham, pela maior parte, o desejo de pôr a Egreja de Inglaterra
muito mais em harmonia, respectivamente á doutrina
e ao culto, com as egrejas reformadas do Continente, que haviam
tomado Genebra para modelo.

Os bispos prepararam os Os trinta e nove Artigos, que o bispo
Jewel, a quem os seus irmãos confiaram a ultima revisão, declarou
que haviam sido redigidos com o proposito de mostrar
que havia perfeita uniformidade de doutrina, e especialmente
da que se refere ao sacramento da Ceia do Senhor, entre Genebra
e Canterbury.

Os bispos, se os deixassem fazer o que entendessem, teriam
sensatamente tolerado as objecções dos puritanos quanto ás
capas de asperges e ás sobrepelizes, e teriam preferido o Segundo
Livro de Oração Commum de Eduardo VI, em uso havia
muito tempo na presbyterianna Escocia, aquelle que foi indicado
por Isabel para satisfazer os escrupulos dos catholicos romanos.

Os bispos obrigaram a rainha a declarar-se contra as imagens,
os crucifixos, a agua benta e o celibato do clero, isto é,
contra todas as coisas que ella desejaria conservar; e compelliram-n’a
a acceitar o Artigo vigesimo nono, que defende a theoria
calvinista da Ceia do Senhor.

Se os bispos tivessem tido liberdade de acção, haveria logar
na Egreja de Inglaterra para os não-conformistas da actualidade,
pois que a sua queixa, começando por ahi, não era contra
o governo episcopal, mas contra os symbolos e ritos supersticiosos
que lhes foram impostos pela rainha e pela sua Commissão:
difficilmente, porém, haveria logar para os modernos ritualistas
anglicanos.

Devem a posição, que legal e historicamente lhes deve ser
concedida, a duas coisas—(1) á supremacia real, que teve a
força sufficiente para reprimir e ter sujeito a si o episcopal e nacional
desejo de uma Reforma completa; e (2) ao facto de a uma
numerosa parte do clero de Inglaterra serem tão indifferentes
as mudanças que poderam conservar-se no exercicio das suas
funcções durante os reinados de Eduardo, Maria e Isabel, isto é,
sob o systema puritano, romanista e anglicano.

A supremacia real deu á Egreja de Inglaterra o caracter
claudicante da sua reforma, e habilitou as pessoas que vivem
actualmente a fallar dos principios catholicos, isto é, medievaes,
da Egreja ingleza.

Os historiadores teem mostrado que Isabel tinha necessariamente
de proceder da maneira cautelosa como procedeu, e,
com aquella prepotencia que a caracterizava, obstar a que a
Egreja do seu paiz se reformasse por completo. Ha alguma
verdade no seu criticismo. Foi, comtudo, uma politica myope,
que só tratava de acudir ás primeiras necessidades, e que obedecia
muito ao principio de «depois de mim o diluvio.» Foi a
supremacia real de Isabel, imposta mediante o tribunal da Alta
Commissão, que preparou o caminho para a revolta puritana no
reinado de Carlos I e para o dia do Negro Bartholomeu no reinado
de Carlos II. Se a Egreja de Inglaterra tivesse sido entregue
aos seus instinctos espirituaes, se a sua acção não tivesse
sido contrariada pelo erastianismo, poder-se-hia ter evitado
estas duas calamidades.







IV PARTE

OS PRINCIPIOS DA REFORMA

Capitulos:



	I
	—Os Principios da Reforma.



	II
	—Como a Reforma se poz em contacto com a politica.



	III
	—A catholicidade dos reformadores.



	IV
	—Os principios doutrinarios.










CAPITULO I

OS PRINCIPIOS DA REFORMA


A Reforma foi uma revivificação da religião no meio de particulares condições
sociaes, pag. 205.—Uma revivificação da religião e uma approximação de
Deus, pag. 206.—Como a Egreja medieval chegara a impedir o caminho
para Deus, pag. 208.—Revoltas medievaes em favor de uma religião espiritual,
pag. 209.—A imitação de Christo, pag. 209.—Francisco de Assis,
pag. 210.—Os mysticos da Edade Media, pag. 211.—A significação do
perdão, segundo a Reforma, pag. 212.—Previsões de uma revivificação religiosa
operada pela Reforma, pag. 213.



A Reforma foi uma revivificação da religião no meio de particulares
condições sociaes.—O movimento da Reforma surgiu n’um
dos mais notaveis periodos da historia europea. A tomada de
Constantinopla pelos turcos ottomanos no meiado do seculo
quinze dispersou por toda a Europa os thesouros litterarios e
os sabios de aquella rica e illustrada cidade. Muitas pessoas
começaram a estudar diligentemente os antigos auctores latinos;
aprenderam a lingua grega, e sentiram despertar-se-lhes
a sympathia pelos nobres pensamentos proferidos pelos velhos
poetas e philosophos gregos; leram o Novo Testamento na lingua
em que foi escripto; e os rabbis judeus encontraram, com
grande surpreza sua, no mundo occidental, homens com immensa
vontade de aprenderem a sua antiga lingua, o hebraico,
e de estudarem o Velho Testamento guiados por elles. Um
mundo de novas idéas, quer na poesia, quer na philosophia,
quer na litteratura sagrada, se estava abrindo deante dos homens
do periodo em que a Reforma appareceu.

A descoberta da America por Colombo não só revolucionou
o commercio e tudo quanto se relaciona com elle, como tambem
excitou a imaginação da Europa. O que não poderiam os homens
fazer, visto que tanto tinham feito já, tanto tinham descoberto?
Tudo quanto se disse e se escreveu n’aquella epoca foi dito e
escripto por homens que se julgavam em vesperas de grandes
acontecimentos. Foi um tempo de universal expectativa.

As condições politicas da Europa occidental tinham tambem
mudado. Os seculos quatorze e quinze assistiram ao nascimento
das modernas nações europeas. Haviam-se desprendido,
umas apoz outras, do systema politico medieval, e tornado independentes,
com sentimentos, sympathias e aspirações nacionaes,
o que fez com que cada nação comprehendesse que tinha
um caminho especial a percorrer.

O resultado de tudo isto foi os homens sentirem que aquelle
mundo de costumes sociaes e de restricção politica e religiosa
em que tinham anteriormente vivido era pequeno de mais para
elles; sentiram a necessidade de mais espaço para respirarem.
O mundo era maior; a vida tinha muito mais aspectos do que
aquelles que os paes d’elles tinham jámais posto na sua idéa.
Iam desapparecendo as velhas coisas, e tudo era agora novo.

Emquanto o medievalismo durou, a Egreja, o Imperio e a
philosophia escolastica tinham dominado sobre as almas, os corpos
e as mentes dos homens, e traçado limites que elles não podiam
ultrapassar. Estas barreiras haviam-se desmoronado sob
a influencia da nova vida que por todos os lados penetrava
n’elles, e os homens descobriram que a religião era uma coisa
maior do que a Santa Madre Egreja Catholica; que a vida social,
com todas as suas ramificações, não cabia nos limites do
Sacro Imperio Romano; que havia no coração do homem pensamentos
que escapavam á perspicacia dos mais eminentes sabios.

Em epocas anteriores alguns, mas poucos, pensadores tinham,
com toda a ousadia, dado expressão a essas idéas e aspirações,
lucrando apenas com isso o encontrarem-se na grave
situação de isolamento social, como acontece a todos aquelles
cujos pensamentos não são comprehendidos pelos homens do seu
tempo. A invenção da imprensa tornou, porém, esses pensamentos
propriedade commum, e as multidões principiaram a ser
agitadas por elles.

Taes eram as condições sociaes do mundo quando a Reforma
appareceu; mas o movimento, em si, não pode ser explicado
simplesmente por meio de uma descripção d’essas condições
sociaes. Teve logar uma verdadeira renascença da religião, um
cumprimento da promessa do derramamento do Espirito Santo
sobre a Egreja, que o esperava, e o movimento religioso que
surgiu n’uma tão especial conjunctura amoldou-se ás circumstancias,
e tirou d’ellas mesmas a sua força.

Uma revivificação da religião e uma approximação de Deus.—O
que mais agita os corações dos homens que se encontram no
meio de um grande movimento religioso dentro da Egreja christã
é o desejo de se approximarem de Deus, de se sentirem em
communhão pessoal com aquelle Deus que se mostrou cheio de
graça e perdão mediante a vida e obra do Senhor Jesus Christo.
Os homens que estão realmente sob a influencia de um grande
despertamento religioso, e que são arrastados por um movimento
de revivificação, devem sentir este anhelo; e coisa alguma
deve contrarial-os mais do que depararam com o seu caminho
atravancado de obstaculos exactamente no ponto onde esperavam
ter accesso á presença divina.

Quando, no seculo dezeseis, a religião começou a revivescer,
e mesmo durante algum tempo depois, os homens que estavam
sob a influencia d’essa revivificação encontraram no seu
caminho as taes barreiras de que já falámos. A Egreja, que se
intitulava a porta que dava accesso á presença de Deus, tinha
atravancado o caminho com a sua classe sacerdotal, com a sua
maneira de administrar os sacramentos, com a sua enfadonha
lista de penitencias e «boas obras». A Egreja, que devia ter
mostrado a vereda que conduzia á presença de Deus, parecia
ter rodeiado o Seu santuario de um triplice muro que tornava
difficilima a entrada. Quando um homem ou uma mulher sentia
o peccado a atormentar-lhe o espirito, a Egreja dizia-lhe que
fosse ter, não com Deus, mas com o homem, muitas vezes de
vida immoral, e confessar-lhe tudo quanto havia feito ou pensado.
Quando anhelavam por ouvir consoladoras palavras de
perdão, era-lhes este assegurado, não por Deus, mas por um
padre. A graça de Deus, de que o homem tanto precisa durante
a vida, e de que tanto precisa tambem á hora da morte, era-lhes
concedida por meio de uma serie de sacramentos a que tinham
de sujeitar todos os passos que davam n’este mundo. Renasciam
mediante o baptismo; adquiriam a sua maioridade perante
a Egreja mediante a confirmação; o seu casamento ficava isento
do peccado da concupiscencia mediante o sacramento do matrimonio;
a penitencia restituia-os á vida, depois de terem commettido
qualquer peccado mortal; o sacramento da Ceia do Senhor,
administrado pelo menos uma vez por anno, alimentava-os
espiritualmente; e, finalmente, a extrema unção garantia-lhes o
descanço eterno quando se encontravam no leito da morte. Estas
coisas não constituiam de maneira alguma os signaes da livre
graça de Deus, sob cujo vasto docel o homem passa a sua vida
espiritual. Eram, antes, umas portas guardadas com toda a vigilancia,
e que os padres abriam de mau humor, e quasi sempre
só depois de lhes pagarem, para dispensar aquella graça que
Deus dá gratuitamente.

Ninguem podia, tão pouco, viver livremente uma vida christã,
dedicando ao serviço de Deus todos os talentos que possuia.
Para se viver santamente era necessario observar umas tantas
coisas que a Egreja prescrevia, como, por exemplo, os frequentes
jejuns, as interminaveis rezas, as flagellações, e um conjuncto
de tediosas ceremonias, que, se eram manifestações de
amor a Deus, não o eram, comtudo, em conformidade com a maxima
de S. João, beneficiando o proximo.

A Egreja estava sempre como que de sentinella á presença,
de Deus, proclamando a todos que, se almejassem por se approximar
do compassivo Redemptor só o poderiam fazer passando
pelas estreitas portas que ella guardava, e exigindo por essa
passagem, isto é, pelo baptismo, pela confirmação, pelo casamento,
e pelos restantes sacramentos, umas vis moedas, e inpondo
de quando em quando uma compra de indulgencias, para
acabar de encher os seus cofres.

A grande Reforma foi um movimento religioso inspirado
pelo irresistivel desejo de uma approximação de Deus, e satisfez
cabalmente esse desejo levando deante de si, e fazendo desapparecer,
todas as barreiras e obstaculos.

Como a Egreja medieval chegara a impedir o caminho para Deus.—É
natural que occorra esta pergunta: Como é possivel que
a Egreja se esquecesse a tal ponto da sua missão e do verdadeiro
fim da sua existencia que, como os reformadores constataram,
estivesse fazendo exactamente o contrario de aquillo que
devia fazer? A Egreja está no mundo para conduzir os homens
a Deus, e para os conservar junto d’Elle; mas Luthero e os seus
irmãos na fé haviam descoberto que ella se interpunha entre
elles e Deus, e que os conservava longe d’Elle. Como poude a
Egreja tornar-se uma coisa inteiramente opposta ao que era
licito esperar que ella fosse? Como poude a Egreja de Deus
converter-se, segundo a graphica expressão de Knox, «n’uma
synanoga de Satanaz»? Para respondermos integralmente, ser-nos-hia
necessario um espaço de que não podemos dispôr; vamos,
porém, dar uma idéa geral do que se passou.

«A separação do mundo» é uma das maximas da vida
christã, symbolisada nos preceitos do Antigo Testamento, e incorporada
nas normas da vida do Novo testamento. A Egreja
devia viver separada do mundo, e, em todos os seculos, aquelles
a quem coube a educação religiosa do mundo teem-se esforçado
por mostrar que isso pode ser facilmente posto em pratica. Gregorio
VII, mais conhecido pelo seu nome secular de Hildebrando,
e que viveu no principio da Edade Media e foi o grande organizador
da Egreja medieval, declarou que essa separação devia
ser perfeitamente visivel; trabalhou para que a Egreja se convertesse
no reino de Christo; e aquella sua opinião influiu muito
no modo de ser da Egreja medieval. Nos seus dias todo o governo
politico estava nas mãos do chefe do Imperio Romano, e
Gregorio VII diligenciou fazer com que o reino de Christo fosse
tão visivel como esse imperio, e se constituisse em seu rival
sobre a terra. A idéa não era original, e quem a havia inspirado
fôra o grande Agostinho, mas Gregorio deu-lhe uma fórma pratica.
Nas suas mãos a Egreja tornou-se um reino em contraposição
ao Imperio Romano da Edade Media, seu adversario visivel.
Isto não se poderia fazer sem transformar a Egreja n’uma
monarquia politica, pois que não pode haver comparação entre
duas coisas a não ser que sejam fundamentalmente analogas.
O grande, o fatal, defeito n’aquela idéa de separação do mundo,
em que Gregorio andava absorvido, proveiu do facto d’elle tomar
uma parte do mundo, isto é, o Imperio politico, pelo mundo todo
de que era necessario haver separação, de modo que a Egreja
ficou separada do imperio, mas não ficou separada do mundo.

A Egreja era santa, era espiritual, era o reino de Deus;
todas estas phrases, empregadas na Escriptura para descrever
o parentesco espiritual entre Deus e o seu povo foram malignamente
applicadas a esta organização politica visivelmente separada
do Imperio politico da Edade Media. Um homem era
chamado santo se pertencia a um dos reinos, e secular se pertencia
ao outro; um frade era um homem santo, um guarda do
imperador era um homem secular. Um campo era santo se um
papa ou um clerigo qualquer recebia a respectiva renda; era
secular se o proprietario não tinha ordens ecclesiasticas. Todas
as palavras e phrases que se deviam reservar para quando se
tratasse de assumptos espirituaes eram applicadas na descripção
de aquillo que era visivel e externo, de aquillo que pertencia
áquelle reino visivel a que se dera o nome de Egreja.

A Egreja era aquella organização dentro da qual se rendia
culto a Deus; era a esphera da religião; e quando, de caso pensado,
ou em virtude do modo habitual de fallar, se ensinou aos
homens que a Egreja era simplesmente uma sociedade visivel,
a religião espiritual decaiu, sendo substituida por uma outra
que consistia apenas na observancia de um certo numero de
ceremonias. Esta petrificação da Egreja e da religião tornou-se
cada vez mais intoleravel, e contra ella se protestou praticamente
mediante diversas tentativas de revivificação. Quando a
Reforma appareceu era já impossivel supportal-a por mais tempo,
e os homens insistiram em que os nomes espirituaes fossem
applicados ás coisas espirituaes, ou, por outra, em que não se
fizesse uso d’elles para desencaminhar as almas piedosas.

Revoltas medievaes em favor da religião espiritual. A imitação de
Christo.—Posto que a Egreja medieval tivesse tendencia para
se tornar cada vez mais um reino politico, e cada vez menos
uma egreja, não se deve suppôr que durante a Edade Media
não houvesse religião espiritual. O Livro de Oração Commum
da Egreja de Inglaterra era quasi todo copiado de antigos livros
cultuaes, escriptos n’uma epoca em que a idéa de Egreja andava
geralmente ligada á idéa de politica, e é innegavel que
esse livro está impregnado de um profundo sentimento religioso.
Muitos dos hymnos que eram cantados no culto publico
por todas as egrejas protestantes foram originalmente compostos
por devotos poetas medievaes, que dedicavam os seus talentos
á causa de Christo. Esta religião espiritual tinha a sua
existencia dentro da Egreja medieval, e não estava em antagonismo
com o ritual d’esta. É que quasi nunca se chegou a pôr
em contacto com as theorias e doutrinas que eram não-espirituaes
e friamente politicas. Vivia comsigo mesma, n’uma verdadeira
separação do mundo, sem procurar definir as suas idéas,
ou descutir o facto de terem os guias politicos da Egreja restringido
o sentido das phrases evangelicas. Vieram, porém,
tempos em que os homens se sentiram estimulados a exprimir
os seus pensamentos, e o modo como os exprimiam nem sempre
estava em harmonia com as definições dos estadistas ecclesiasticos.
Para exemplificação d’isto, vamos passar em revista
dois periodos de reviviscencia.

Francisco de Assis.—Francisco de Assis, commovido pelas
dolorosas scenas que observava nas cidades, onde a população
indigente, pela maior parte composta de camponezes que haviam
deixado as suas terras para se livrarem do pagamento das contribuições
e dos pesados serviços a que os senhores feudaes,
cheios de rapacidade, os obrigavam, vivia em miseraveis e repellentes
bairros, resolveu consagrar a sua vida ao ensino espiritual
d’esses parias da sociedade. E poz enthusiasticamente
mãos á obra, não com infatuação, nem movido por qualquer interesse,
mas como sob a influencia de uma grande idéa. Essa
grande idéa era a tal maxima da «separação do mundo», a
mesma que, erradamente interpretada, havia tornado politica a
Egreja; mas elle deu-lhe outro sentido. A separação do mundo
não podia, segundo a sua opinião, ser explicada por meio de
dois espaços—um d’elles occupado pela Egreja e outro pela
sociedade politica; tinha de baseiar-se na conducta individual.
Gregorio VII tinha definido a separação de uma maneira negativa;
havia dito «A Egreja é uma coisa que o mundo não é, e
está onde o mundo não está.» Francisco definiu-a de um modo
mais claro e mais descriptivo. A separação do mundo não consiste
em estar onde Christo está, mas em fazer o que Christo fez.

Francisco havia-se apossado de uma idéa que Anselmo de
Chanterbury expozera n’uma arida fórma escolastica, a da imitação
de Christo; e foi com o auxilio d’essa idéa que poude descrever
a verdadeira e individual separação do mundo, muito
differente da separação politica de Gregorio VII. Anselmo e
Bernardo de Clairvaux tinham, um de uma maneira fria e dogmatica,
e outro n’um estylo de fervoroso prégador da renascença,
feito uso d’esta imitação de Christo, affirmando ser ella
o unico meio de os homens se aproveitarem dos beneficios que
Christo lhes alcançou. Os peccadores podem tomar parte na obra
de Christo imitando-O. Francisco pegou, por assim dizer, n’esta
idéa e, ligando-a com a maxima da separação do mundo, disse:
«Eis aqui a verdadeira separação. Christo não era d’este mundo.
O Seu reino não era d’este mundo. A separação do mundo é
posta em pratica quando os homens teem sentimentos analogos
aos de Christo.»



Francisco, porém, vivia n’uma epoca em que os homens não
tinham grande largueza de vistas, e a vida e obra de Christo,
assim como a Sua separação do mundo, apresentavam-se-lhe
claramente, mas de uma maneira limitada. Nosso Senhor não
era casado; estava separado da vida social que provém do casamento.
Era pobre; estava separado do mundo da riqueza, do
mundo possuidor de bens. Levou a Sua obediencia até ao ponto
de Se deixar matar; estava separado do mundo da livre vontade,
da independencia de vida e de acção. Prendeu-se a estes
aspectos exteriores da vida de Christo; fez consistir a imitação
de Christo e a consequente separação do mundo n’estes modos
visiveis de proceder como Christo; e imitar Christo ficou significando,
entre os seus adeptos, fazer votos monasticos de pobreza,
castidade e obediencia.

O movimento revivificador dirigido por elle produziu grandes
resultados e teve um rapido successo; mas, como todos os
outros movimentos que se baseiam em imitaçõees exteriores da
vida divina, depressa deixou de impulsionar os espiritos, e os
homens piedosos pozeram-se á procura de uma melhor separação
do mundo, uma separação mais profunda, e de uma mais
genuina imitação de Christo.

Os Mysticos medievaes.—Os mysticos julgaram ter encontrado
uma solução para o problema. A imitação de Christo e a
separação do mundo á maneira de Christo deviam, disseram
elles, ser mais profunda e mais intima. Deviam ser postas em
connexão com uma religião espiritual, pois que é a alma, e não
aquillo que a cerca, que deve approximar-se de Christo, afim
de O imitar e de O seguir na Sua separação do mundo. O homem
tem, disseram elles, uma vida dupla; uma vida intrinseca,
que é propriamente a vida da alma, e uma vida exterior, uma
vida visivel, passada no meio da sociedade. Põe-se em communhão
com Deus, não mediante aquella vida exterior, que todos
os homens vivem, mas mediante a que possue espiritualmente,
mediante a vida da alma. A separação do mundo não consiste
n’uma norma de proceder, n’uma separação de parte de aquella
vida visivel que todos teem necessariamente de viver, pois que
separação do mundo significa communhão com Deus, e essa
communhão não tem logar de uma fórma visivel, mas muita
reconditamente, quando a alma se encontra a sós com Elle.
Os homens deviam renunciar a todas as affeições, a todos os desejos,
a todos os actos que podessem impedir a communhão da
alma com Deus, e entregar-se, n’uma deliberada solidão, áquelle
Christo que está sempre prompto a acolher o Seu povo. Tinham,
como se vê, ácerca da separação do mundo, a mesma idéa de
Gregorio. Ligavam-n’a com aquella idéa de imitação de Christo,
em que Francisco de Assis tanto insistia. Vivendo, porém,
n’uma epoca calamitosa, em que abundavam as guerras, em
que abundavam as fomes, em que abundavam as epidemias,
foram levados a reconhecer, como a ninguem, antes ou depois
d’elles, tem succedido, que o reino de Deus está no interior dos
corações. A renuncia ficou sendo a sua senha, e essa sua renuncia
era toda espiritual, e com ella se armaram para soffrer pacientemente
tudo quanto a Deus, na Sua Providencia, aprouvesse
enviar-lhes. Mostraram a Luthero o que vinha a ser
religião espiritual, mostraram-lhe que a religião deve, para ter
esse nome, ser espiritual, e approximaram-se, indubitavelmente,
mais de Christo do que Gregorio com a sua Egreja politica ou
do que Francisco de Assis com a sua pictorica imitação dos aspectos
da vida de Christo no mundo.

A significação do perdão, segundo a Reforma.—Todos estes
movimentos eram revivificações da religião. Eram todos elles
tentativas para se chegar a uma verdadeira separação do mundo,
que é o mesmo que approximação de Deus. A Egreja sustentou
esta prolongada lucta como preparação para a Reforma,
fazendo dos seus proprios desenganos outras tantas alpondras
para attingir coisas mais elevadas. E Luthero passou por todas
ellas. Como Gregorio VII, reconheceu a irresistivel força das
reivindicações da consciencia quando, a despeito da opposição
da familia, deixou de estudar direito para estudar theologia.

Foi Francisco de Assis quando pensou que a vida monastica
e a imitação de Christo segundo as regras monacaes lhe
proporcionariam aquella paz da alma que é o fructo de uma convivencia
com Christo. Foi João Tauler ou Nicolau de Basiléa
quando se inteirou de que a religião, para ser verdadeira, deve
ser espiritual. Mas ainda assim elle não ficou satisfeito. Não se
sentiu tão perto de Deus em Christo como sabia que lhe era
indispensavel estar senão depois de experimentar aquella bem-aventurada
sensação de perdão pela qual anhelava. E porque
havia feito esta pergunta, «Como hei de eu adquirir a certeza
do perdão? Como hei de eu transpôr essa insuperavel barreira
do peccado que se ergue entre mim e o Deus de toda a santidade?»
e considerara este ponto como de summa importancia durante
todo o periodo em que o seu espirito passou por varias
vicissitudes, é que poude fallar em nome de milhares de pessoas
piedosas que almejavam por aquella revivificação da religião
que a Reforma effectuou.

Durante toda a Edade Media, de que a devoção foi um dos
principaes caracteristicos, se desejou ardentemente viver perto
de Deus, mas esse desejo era manifestado mediante differentes
perguntas, e cada tentativa de revivificação tornava mais evidente
a possibilidade de que elle fosse satisfeito, Gregorio perguntava:
«Como posso eu separar-me do mundo?» Francisco de
Assis dizia: «Como posso eu tornar-me similhante a Christo?»
Os mysticos perguntavam: «Como posso eu ter o sentimento
do perdão, e saber que Deus me perdoou os pecados?» Todos
luctam com a mesma dificuldade, todos desejam a mesma coisa;
está-se cada vez mais perto da solução do problema, á medida
que as gerações se succedem, até que por fim vieram os reformadores,
que com tanto zelo procuraram revivificar a religião,
e pozeram em primeiro logar a questão do perdão, e, conseguintemente,
a do peccado, tocando assim no ponto principal. Desembaracemo-nos
do peccado, disseram elles; alcancemos o perdão,
e haverá então separação do mundo, imitação de Christo e
communhão com Deus.

A revivificação da religião operada pela Reforma fez da espiritualidade
o ponto de partida, e corresponde-lhe sempre do
mesmo modo. Os homens alcançam o perdão de Deus indo pedil-o
directamente a Deus, e confiando na Sua promessa de que
perdoaria. A livre e clemente graça de Deus, revelada na pessoa
e obra de Christo, e a confiança do homem n’essa promettida
graça são os dois polos entre os quaes vibra sempre a vida religiosa
da Reforma. Deus, por amor de Christo, prometteu perdoar
o peccado do Seu povo. O peccador confia n’essa promessa.
Tal é o simples aspecto religioso do movimento da Reforma.
Todos aquelles que, sentindo a necessidade do perdão, e tendo
perfeita confiança na promessa do perdão que Deus fez mediante
Christo Jesus, vão ter com Elle, e, deixando de pensar
em si e no que podem fazer, descançam simplesmente n’essa
promessa e entregam tudo a Deus, são perdoados e teem a
consciencia d’isso.

Previsões de uma revivificação religiosa operada pela Reforma.—Sendo
este o verdadeiro modo de encarar o movimento da Reforma,
é manifesto que elle não constituiu um caso singular,
isolado, na historia da Egreja. Todos os christãos piedosos teem
sentido pouco mais ou menos a mesma coisa, o seu espirito tem
passado pelos mesmos transes. Teem ido ter com Deus para
serem perdoados; teem confiado na obra de Christo e na promessa
de Deus revelada n’essa obra. As orações de todas as
gerações christãs dão d’isso testemunho, os hymnos que se referem
á vida do christão dizem a mesma coisa, e o que a Reforma
fez foi definir claramente que todos os christãos tinham, com
mais ou menos consciencia do facto, sentido.

Os christãos medievaes não tinham reconhecido que o que
espiritualmente experimentavam, e que era a linha central da
sua vida religiosa, estava, n’uma multiplicidade de modos, em
contradicção com o credo, o culto e a organização theoretica da
sua Egreja. Não ha nada mais surprehendente do que o contraste
entre as exposições doutrinaes e as posições ecclesiasticas
de muitos e distinctos vultos da Egreja medieval e os
hymnos que elles não sómente cantavam como escreviam e as
phrases que empregavam nas suas orações. A sua theologia
tinha muitos pontos de contacto com a philosophia pagã de
Aristoteles, no seu culto estavam consubstanciados muitos ritos
do paganismo, a fórma como a Sua Egreja era dirigida era
mais modelada na constituição do imperio romano do que na
constituição da Egreja do Novo Testamento; os christãos
piedosos viveram n’estas heterogeneas circumstancias até ao
momento em que os elementos pagãos que haviam sido introduzidos
na sua Egreja se tornaram tão preponderantes que elles
se viram forçados a protestar contra elles. Luthero achou o
perdão antes de se haver desligado de Roma, e talvez que nunca
fosse compellido a revoltar-se se o paganismo que havia na
Egreja não tivesse tido a audacia de vender o perdão de Deus
por dinheiro. Isso levou-o, a elle e a muitos outros, a dar attenção
a certos assumptos, e compenetrou-se de que a venda do
perdão dos peccados não era uma horrivel profanação enxertada
na Egreja que elles veneravam, mas sim uma verdadeira e logica
deducção de principios com que elles não se tinham até ali
preoccupado. Quando, pois, quizermos investigar os antecedentes
da Reforma, devemos procural-os n’aquelle evangelismo que
sempre existiu na Egreja medieval, manifestando-se na santidade
da vida, na nobreza dos hymnos, nas confissões do peccado,
e na confiança nas promessas do Deus do pacto. Os protestantes
não precisam de reivindicar a sua affinidade com homens
cujo unico signal de vida religiosa consiste em não terem reconhecido
a auctoridade do papa, ou terem protestado contra o
viver religioso do seu tempo, em favor de idéas extraidas do
mahometanismo ou dos auctores pagãos. Teem uma mais nobre
ascendencia em todos esses homens e mulheres piedosas que,
mesmo nos seculos mais obscuros da Egreja, foram ter directamente
com Deus, confiados, tanto no tocante á vida presente como
no tocante á vida futura, n’aquelle perdão e graça renovadora
que Elle revelou em Christo.





CAPITULO II

COMO A REFORMA SE POZ EM CONTACTO COM A POLITICA


O velho systema ecclesiastico estava profundamente arraigado na vida social
da epoca, pag. 215.—A Reforma desfez a nação medieval de uma sociedade
politica, pag. 216.—Revolta contra o medievalismo, anteriormente á Reforma,
pag. 217.—O De Monarchia de Dante e o Defensor Pacis de Marcello de Padua,
pag. 218.



O velho systema ecclesiastico estava profundamente arraigado na
vida social da epoca.—A Reforma começou simplesmente como
uma tentativa de dar o culto a Deus de uma maneira mais simples,
segundo os dictames da consciencia e os impulsos da vida
interior, da vida espiritual; mas não podia ficar por ahi; significou
por fim uma revolução nas condições da sociedade e uma
grande mudança na situação politica da Europa.

A Egreja medieval era muito rica, e possuia muitos bens
de raiz, e quando uma freguezia, ou uma provincia, ou um paiz
se tornava protestante, levantavam-se discussões sobre o destino
a dar a estas propriedades. Deviam ficar em poder dos padres,
deviam passar para o do pastor protestante, ou deviam
as auctoridades civis tomar conta d’ellas e administral-as como
bens do Estado? A Egreja tinha o direito de cobrar dizimos—o
dizimo grande, ou a decima parte da colheita do trigo ou do
vinho, e o dizimo pequeno, ou a decima parte das ovelhas, dos
vitellos, dos porcos e dos ovos. Os padres e os frades recebiam
remuneração pelos baptismos, pelos casamentos, pelas confirmações
e pelos enterros. Quando as familias se tornavam protestantes,
e dispensavam os serviços dos clerigos da Egreja
medieval, por não se quererem sujeitar a ritos supersticiosos,
aonde ir buscar aquelles dizimos e aquelles emolumentos? A
permissão para se render culto a Deus segundo as consciencias
preceituavam envolvia questões de dinheiro, que eram
muitas vezes levadas aos tribunaes, e que obrigaram, mesmo, a
uma modificação das leis concernentes á propriedade.

A Egreja medieval tinha o seu systema de celibato. Os clerigos
não podiam casar, e, alem dos parocos e dos curas, havia
frades e freiras celibatarias e que haviam feito votos de castidade,
sanccionados pelo Estado. Quando qualquer d’estes homens
ou mulheres se tornasse protestante, ser-lhe-hia permittido
desligar-se dos votos e abandonar o convento? e, no caso
de ter levado dinheiro comsigo para o convento, ser-lhe-hia restituido?
Se todos os moradores de uma casa religiosa abraçassem
a fé protestante, poderiam conservar-se n’essa casa, e continuar
disfructando a respectiva dotação? A todas estas questões
juridicas deu logar a Reforma.

Mas havia outras questões muito mais graves. A Egreja
medieval, segundo o costume da epoca, tinha jurisdicção sobre
muitos pleitos, que na Europa moderna são julgados pelos tribunaes
civis. As questões entre marido e mulher, entre paes e filhos,
e as que diziam respeito a heranças e testamentos, estavam na
alçada dos tribunaes ecclesiasticos, e nunca eram submettidos
ás instancias ordinarias do reino. A Egreja é que decidia se um
casamento era ou não legal, se este ou aquelle grau era prohibido,
se este ou aquelle filho era legitimo, etc. Estas questões
levantavam sempre comsigo uma outra, a da propriedade, pois
que só os filhos ligitimos podiam herdar os bens de seus paes.
Só era licito o casamento que fosse feito dentro dos graus auctorizados,
e effectuado á face da Egreja por um sacerdote ordenado.
E isto porque, em conformidade com as idéas da Egreja
medieval, o matrimonio era um sacramento. E assim protestante
algum podia estar legalmente casado, porque a legalidade
de um matrimonio só podia provir de um sacramento que não
podia ser administrado a rebeldes, por constituir um acto de
desobediencia á auctoridade da Egreja. E a lei da Egreja era a
lei da nação; pois que antes da Reforma a Egreja tinha o direito
de resolver todos estes casos. A não ser que as leis fossem
alteradas, filho algum de protestantes, casados por pastores
protestantes, podia herdar de seus paes, pois que, segundo a
lei da Egreja medieval, os paes não tinham contraido um casamento
legal. E, portanto, não andavam sómente envolvidas n’isto
as questões que diziam respeito á propriedade; affectava-se
tambem a honra pessoal, e a dignidade das esposas e dos filhos.

Poderiamos multiplicar os casos indefinidamente; mas os
que citámos são sufficientes para mostrar como o simples desejo
de dar culto a Deus segundo a consciencia alterou todas as
condições da vida social. O velho systema ecclesiastico descia
até aos proprios alicerces da vida quotidiana, e tudo apertava
nas suas garras. A Reforma, ao atacal-o, atacou por esse facto
todas as leis: a da propriedade, a do casamento, e a da hereditariedade.

A Reforma desfez a noção medieval de uma sociedade politica.—Segundo
as noções medievaes, a sociedade estava dividida em
Egreja e em Estado politico. O poder ecclesiastico estava todo
centralizado na pessoa do papa, que era o sacerdote universal;
e o poder civil estava todo centralizado na pessoa do imperador,
que era o soberano universal. Um era sacerdote dos sacerdotes,
e o bispo dos bispos, e o outro era o rei dos reis. Um homem
pertencia á Egreja se estava sob a jurisdicção do papa;
era membro da sociedade civil se estava sob o dominio do imperador.

Tres poderosos chefes francos tinham, uns apoz outros, no
fim do seculo oitavo, proporcionado ao christianismo o dilatar-se,
sem ser incommodado, n’uma parte da Europa occidental. Com
os seus fortes exercitos obstaram ao avanço das hordas dos
barbaros frisios e saxonios que pretendiam opprimir a Europa
com uma nova Dispersão das Nações, e obrigaram os serracenos
a retroceder para alem dos Pyrinéus. Como preito de gratidão,
o papa havia conferido a Carlos Magno, o ultimo dos tres, o titulo
de Imperador dos Romanos e reunido em volta d’elle o
prestigio do nome romano e tudo quanto restava das leis, artes
e sciencias romanas. O imperio assim estabelecido apresentava
um estranho dualismo. Tinha um chefe civil e outro espiritual,
Cesar e o papa; e toda a jurisprudencia europea se fundava na
dupla theoria da representação; o imperador era reputado o vigario
de Deus nos negocios civis, ou terrestres, ao passo que
o papa governava em nome de Deus nas coisas espirituaes.

Segundo as noções medievaes, quando um homem recusava
obedecer ao papa no que dizia respeito ás materias espirituaes
rebellava-se contra a sociedade, pois que esta se baseava na
idéa de que o papa e o imperador eram os senhores supremos.
O protestantismo quebrou esta união dos dois elementos da
christandade, que se affigurava necessaria para dar á sociedade
uma existencia politica e mantel-a sobre uma firme base moral.

Revolta contra o medievalismo, anteriormente á Reforma.—As
idéas medievaes tinham soffrido alguma coisa antes de apparecer
a Reforma. O nascimento das nações modernas, com os seus
interesses em separado, o que dava origem a constantes conflictos,
e com as suas aspirações de completa independencia,
vibrou um golpe á noção medieval de christandade indivizivel.
Este sentimento de independencia nacional significava revolta
contra o imperador, a qual foi seguida, de uma fórma menos
perceptivel, de sedições nacionaes contra o papa. A lei ingleza
de Proemunire, que prohibe appellações para Roma, significava
que existia no reino de Inglaterra uma jurisdicção de que não
se podia appellar; e isso era uma revolta contra a noção medieval
da christandade unida, segundo a qual todas as appellações
deviam ser depostas junto do throno do imperador ou da cadeira
do papa.

Noções independentes queria dizer egrejas independentes,
e a revolta de Henrique VIII não teve maior significação do
que a de Eduardo III ou a de Filippe, o Bello. A theoria gauleza
foi, n’uma epoca posterior, uma revolta contra a mesma idéa
medieval de centralizar em Roma o poder ecclesiastico.

A Reforma intensificou esta revolta. Deu-lhe um sentido
mais amplo; tornou-a permanente; animou a tendencia para a
descentralização. Depois de ter surgido a Reforma as nações
tiveram mais um motivo para dissenções, pois que a differença
de credo indispôl-as umas com as outras.

Os mysticos medievaes, com as suas theorias de religião
espiritual, tinham dado pouca importancia ás idéas de unidade
politica e ecclesiastica que prevaleciam então na Europa, mas
não as atacaram. A convicção em que estavam de que a religião
consiste n’uma communhão espiritual com Deus tornava-os
extremamente indifferentes a todas as combinações e associações
extrinsecas. De todos os reformadores só Luthero mostrou
partilhar o seu quietismo, ou passiva indifferença, perante
a união politico-ecclesiastica. A Reforma, porém, não era um
simples movimento individualista; fez ver a conveniencia de
os homens se ligarem uns com os outros, com a differença,
comtudo, de que o centro d’esse movimento associativo, d’essa
força colligadora, não era aquelle que as nações medievaes indicavam.
Nutria a vida nacional; os homens, pela razão de terem
combatido lado a lado, de terem vivido no mesmo paiz, de terem
herdado as mesmas tradições, de terem soffrido os mesmos infortunios,
mantinham entre si uma especie de unidade espiritual.
As egrejas nacionaes, as protestantes, obedeciam a esta
nova lei de desenvolvimento do interior para o exterior. A Reforma,
que operou uma tão completa separação de Roma, e que,
apezar d’isso, não destruiu a sociedade, mostrou a todos os
homens que podia haver vida social e communhão religiosa sem
aquella pressão exterior, sem que as idéas de ordem e associação
andassem ligadas á idéa de um imperio e uma egreja universaes.
A noção medieval de uma Europa unificada constrangia
todas as nações a obedecerem a um poder central, que
residia no imperador; a noção reformista era a de uma fraternidade
de povos.

A De Monarchia de Dante (1311-1313), e o Defensor Pacis (1324-1326),
de Marcello de Padua.—Appareceram dois notaveis livros
antes da Reforma, um que pertencia ao passado que ia desapparecendo,
e outro que pertencia ao futuro que se avisinhava.

Dante, lamentando as interminaveis contendas dos estados
italianos e das nações europeas, escreveu a sua De Monarchia
para mostrar aos seus contemporaneos como podiam viver em
paz. O que elle propunha era o restabelecimento, em toda a sua
força, do velho imperio medieval, o qual, mesmo visto do seu
lado melhor, pouco mais era do que um sonho, conservando o
seu poderio mediante o poder que tinha de arrebatar a imaginação,
O reinado da paz universal teria logar, pensava elle,
quando se restabelecesse o poderoso imperio dos Cesares ou de
Carlos Magno, isto é, quando um energico imperador, com a sua
côrte no centro do mundo civilisado, ouvisse e julgasse os casos
que de todos os pontos da terra fossem submettidos á sua decisão
final, e fizesse sentir o peso da sua ferrea mão a todos
aquelles que armassem contendas com os seus irmãos. Este
livro é o epitaphio do medievalismo.

Marcello de Padua, pouco mais ou menos pelo mesmo tempo,
escreveu o seu livro, o Defensor Pacis, que explicava como a
verdadeira paz e segurança nacional começam de dentro. Para
Marcello o Estado é o povo, e do povo—dos seu desejos, das
suas aspirações, dos seus temores, dos seus intentos—é que
provém a vida nacional. O governo é do povo e para o povo. E
o mesmo se dá com a Egreja. O seu governo é ministerial; o
seu poder é derivado de aquelles sobre quem se exerce. Emquanto
Dante procurava um poder compellidor que operasse de
fóra, Marcello predizia que a força que havia de dominar as nações
não podia deixar de ser uma força auto-coerciva que tivesse
a sua origem no proprio povo. A Reforma contribuiu para
que essa predicção se cumprisse, e para que as suas theorias
viessem a constituir uma descripção da vida politica e social
da actualidade.

Tal foi a revolução politica effectuada pela Reforma. Mudou
o centro da vida nacional de uma força repressora exterior para
uma invisivel fonte de acção. Fez para a vida politica da Europa
o que Kepler fez para a astronomia e Kant para a metaphysica:
mudou o centro de fóra para dentro.







CAPITULO III

A CATHOLICIDADE DOS REFORMADORES


Os reformadores não tinham em mente crear uma nova Egreja, pag. 221.—Reivindicaram
a sua posição por meio de um apello á Constituição do Imperio
medieval, pag. 221.—A catholicidade da Reforma, segundo Luthero e
Calvino, pag. 222.—A sua posição reivindicada pelo Credo dos Apostolos,
pag. 223.



Os reformadores não tinham em mente crear uma nova Egreja.—Nenhum
dos reformadores—nem Luthero, nem Zwinglio, nem
Calvino—pensou que procurando dar culto a Deus da maneira
mais simples que a Escriptura aconselhava, e que a sua experiencia
espiritual approvava, se estava afastando da Egreja. Estavam
abandonando o papa, e recusando ter communhão espiritual
com elle; mas continuavam, no seu entender, a pertencer
á Egreja em que tinham nascido, pela qual haviam sido baptizados,
e em cuja communhão tinham prestado culto a Deus
desde a infancia.

Elles não pensavam que a Reforma queria dizer deixarem a
Egreja de seus antepassados. Não tinham desejo algum de fazer
uma nova Egreja, e ainda menos de crear uma nova religião.
A religião que elles professavam era a religião do Velho e do
Novo Testamento, a religião dos santos de Deus desde os dias
de Pentecoste. A Egreja a que elles pertenciam desde a sua separação
de Roma era a Egreja doa Apostolos, dos Martyres e
dos Padres. Era a Egreja em que Deus tinha sido adorado, em
que Christo havia sido acreditado, e em que se havia sentido a
presença do Espirito Santo, desde o tempo dos apostolos até
aos seus dias.

A Reforma conservava-os dentro da Egreja de seus paes,
pensavam elles; não os tirava d’ella. Como poderiam elles mostrar
a toda a gente a evidencia d’esse facto, a que davam tão
grande importancia?

Reivindicaram a sua posição por meio de um appello á Constituição
do Imperio medieval.—Os reformadores tinham-se desligado
do papa, e não viviam mais em communhão com elle ou
com a curia romana. No seu tempo, porém, estar na Egreja era
ter communhão com o papa e com Roma. Estar fóra do districto
dos cuidados pastoraes do papa significava, n’aquelles tempos
de excommunhões e interdicções por atacado, estar fóra dos
privilegios da Egreja.

Se o papa recusava ter communhão com qualquer homem,
ou cidade, ou provincia, e a tornava interdicta, ou a excommungava,
eram, por esse facto, interrompidos todos os serviços religiosos.
Emquanto sobre aquella area pesasse a excommunhão,
não podia haver baptismos, nem casamentos, nem confortos espirituaes
á hora da morte. As egrejas permaneciam fechadas, e
todos os serviços do culto publico ficavam suspensos até ser
levantada a excommunhão. Segundo as idéas da epoca, não
ter communhão com o papa era estar fóra da Egreja. Era difficil
demonstrar o contrario, de um modo claro, sem auxilio
de uma argumentação theologica.

O intelligentissimo espirito de Luthero descobriu um meio
de mostrar ao povo que a Egreja não se limitava ao circulo formado
por aquelles que estavam em communhão com o papa. O
Santo Imperio Romano da Edade Media era mais do que um
estado politico; era tambem, sob um certo ponto de vista, uma
Egreja. O seu imperador recebera ordens de sub-diacono. Chamava-se-lhe
a Christandade. E, acima de tudo, os seus cidadãos
deviam a posição que occupavam dentro dos seus limites protectores
ao facto de terem acceite o Credo Niceno sob a fórma
latina approvada pelo papa Damaso. A Edade Media apresentava,
portanto, a Egreja de Christo sob dois aspectos: um era
o da communhão com o papa, e o outro o da posição que occupava
no Imperio Romano.

Luthero manteve ostensivamente o seu direito de cidadão
do imperio. Declarou uma e outra vez a sua adhesão ao Credo
Niceno sob a fórma prescripta. Era, segundo a distincção feita
pelo imperador, um christão orthodoxo. Estava dentro da christandade,
era membro da grande communidade christã, posto
que não estivesse em communhão com o papa. Luthero aproveitou-se
do caracter ecclesiastico do imperio da Edade Media;
teve o cuidado de declarar, o mais manifestamente possivel, que
era subdito do imperio, e que era, portanto, segundo a antiga
classificação ecclesiastica, christão, e membro da Egreja christã,
ainda que não estivesse em communhão com Roma. Fez com
que aos seus contemporaneos se tornasse evidente que a Egreja
era mais ampla, mesmo segundo as noções medievaes, do que
a communhão com Roma. Elle proprio estava fóra da communhão
com Roma, e, comtudo, era membro da christandade, e
estava, por conseguinte, dentro da Egreja.

A catholicidade da Reforma, segundo Luthero e Calvino.—O imperio
medieval tinha o Credo Niceno como marca dos seus cidadãos,
e a sua dilatação era, portanto, egual á da Egreja christã.
Luthero, para mostrar que, não obstante haver-se desligado de
Roma, não tinha abandonado a Egreja Catholica de Christo, pegou
no Credo dos Apostolos, no Credo Niceno, e no Credo de
Athanasio, e publicou-os como sendo a sua confissão de fé. Diz
elle no seu prefacio: «Reuni e publiquei estes tres Credos, ou
Confissões, em allemão, Confissões que teem sido até hoje sustentadas
por toda a Egreja; e com estas publicação testifico, de
uma vez para sempre, que adhiro á verdadeira Egreja de Christo,
que até agora tem mantido estas Confissões, mas não aquella
falsa e pretenciosa Egreja, que é a peor inimiga da verdadeira
Egreja, e que tem collocado subrepticiamente muita idolatria a
par d’estas bellas Confissões.»

Além d’isso, no seu tratado de controversia contra os erros
da Egreja Romana, seguiu a orientação do prefacio que acabamos
de citar. Intitulou-o Sobre o Captiveiro Babylonico da Egreja
de Deus. Diligenciou provar que a Egreja tinha sido levada captiva
pelo papa e pela curia, exactamente como acontecera aos
israelitas quando foram transportados para Babylonia. A Egreja,
libertada do jugo romano, ficava com todos os privilegios que a
Egreja de Deus sempre tivera, e ficava, além d’isso, livre da
escravidão.

A Reforma, na opinião de Luthero, tirou a Egreja de um
captiveiro peior do que o de Babylonia, e os vultos da Reforma
eram homens comparaveis a Zorobabel, Esdras e Nehemias.
Não estavam fundando uma nova Egreja, estavam reconduzindo
a antiga Egreja dos Apostolos da servidão para a liberdade.

Calvino era tambem um extremo defensor d’esta idéa, posto
que não a expozesse de um modo tão descriptivo. No prefacio
aos seus Institutos diz-nos que escreveu o livro para responder
áquelles que diziam que as doutrinas dos reformadores eram novas,
duvidosas, e contrarias ás dos Paes da Egreja. E refuta essas
accusações, mostrando a catholicidade da theologia da Reforma.
Prova que todos os reformadores sustentaram as grandes doutrinas
catholicas que a Egreja manteve em todos os seculos, e
que, quando se afastaram do ensino da Egreja de Roma, ou de
outra qualquer doutrina, o fizeram justamente no ponto onde as
idéas pagãs e as praticas supersticiosas foram, de uma maneira
bastante censuravel, introduzidas.

A sua posição reivindicada pelo Credo dos Apostolos.—Os cabeças
da Reforma, que se encontravam á frente de uma grande
revivificação religiosa, não imaginavam que estavam dirigindo
um movimento novo, e muito menos que estavam fundando uma
nova religião. Tinham, no seu entender, uma ascendencia espiritual,
e reputavam-se os verdadeiros herdeiros e successores
da Egreja dos Apostolos, dos Martyres e dos Paes, e, tambem, da
Edade Media. Nova era a Egreja Romana, e não a d’elles. Pertenciam
á antiga Egreja, reformada, e eram os verdadeiros
herdeiros dos seculos de vida santa que os tinham precedido.

Eram, porém, accusados pelos seus adversarios de serem
scismaticos e herejes, de terem abandonado a Egreja Catholica
de Christo, e de procurarem crear uma nova Egreja e fundar
uma nova religião. Disseram-lhes que a Egreja de Roma era a
unica communidade christã, e a unica Egreja Catholica e Apostolica.

Como responderam elles a isto tudo? A sua resposta estava-lhes
preparada pela propria Egreja Catholica Romana. A
Egreja de Roma acceita o Credo dos Apostolos, e esse Credo faz
uma descripção da Egreja que está em completo desaccordo
com aquillo que o romanismo insinúa. O Credo dos Apostolos
diz «Creio na Santa Egreja Catholica e na communhão dos santos»,
e não «Creio na Santa Egreja Catholica, e na communhão
de Roma». Não ha em nenhum dos credos antigos uma palavra
que dê a entender que catholicidade significa communhão
com Roma; catholicidade quer dizer, pelo contrario, communhão
com os santos. Este ponto é bem frisado pelos principaes reformadores.
O Credo diz que a Santa Egreja Catholica se baseia
n’uma santa communhão, e que a santa communhão se baseia
no perdão dos peccados. A verdadeira catholicidade provém de
uma santa communhão, e esta existe em virtude do perdão que
se alcança para todos os peccados mediante a obra redemptora
de nosso Senhor Jesus Christo.





CAPITULO IV

OS PRINCIPIOS DOUTRINARIOS DA REFORMA


Os principios formaes e materiaes da Reforma, pag. 225.—O sacerdocio de todo
os crentes: o grande principio da Reforma, pag. 226.—Explica a Doutrina
da Escriptura, pag. 227, e da Justificação pela Fé, pag. 228.—A Doutrina da
Escriptura da Reforma em contraste com a medieval, pag. 228.—A Doutrina
medieval da Escriptura, pag. 229.—O quadruplo sentido da Escriptura, pag.
229.—A definição medieval de fé salvadora. Interpretação infallivel, pag.
230.—Os reformadores e a Biblia, pag. 231.—A doutrina da justificação pela
fé da Reforma em contraste com a medieval, pag. 232.—A absolvição clerical
e justificação pela fé, pag. 233.—Justificação pela fé e justificação pelas
obras, pag. 234.—Conclusão, pag. 235.



Os principios formaes e materiaes da Reforma.—Os principios
theologicos, ou doutrinarios, que deram um caracter distinctivo
á revivificação da religião promovida pela Reforma costumam
ser divididos em duas cathegorias, sendo uma d’ellas constituida
pelos formaes e a outra pelos materiaes.

O dr. Dorner, historiador sagrado, estabelece este modo de
encarar o movimento reformista com muita clareza e energia
na sua Historia da Theologia Protestante. Segundo o dr. Dorner,
a doutrina da Palavra de Deus é o principio formal da theologia
da Reforma, e a doutrina da Justificação pela Fé é o principio
material da mesma.

O uso d’estes termos technicos pode, comtudo, obscurecer,
tanto na vida religiosa como na theologia, o verdadeiro sentido
do movimento que com elle se quer explicar. O principio da
Reforma, o impulso predominante no movimento, era simplesmente
aquelle que deve inspirar todas as revivificações da religião,
isto, é o fervoroso desejo, a ancia, de uma approximação
de Deus, o anhelo por estar na presença de Aquelle que Se revelou,
para que podessemos ser salvos, na pessoa de Jesus
Christo. Aquillo a que se tem chamado os principios, formaes e
materiaes, da Reforma está unido a este mais simples, mas mais
energico, impulso, e é proveniente d’elle. O direito de chegar á
presença de Deus foi, segundo a crença dos reformadores, conferido
por Elle a todos os que fazem parte do Seu povo; mas o
direito de chegar á presença de Deus é o que se chama o sacerdocio,
e o grande principio da Reforma baseia-se no sacerdocio
de todos os crentes—o direito que teem todos os homens e mulheres
crentes, todos os clerigos e seculares, de se dirigirem a
Deus, e de procurarem alcançar d’Elle o perdão mediante a
confissão dos seus peccados, a luz que lhes illumine os entendimentos,
a communhão que os faça sair do seu solitario isolamento,
e o vigor necessario para viverem diariamente em santidade.

O sacerdocio de todos os crentes: grande principio da Reforma.—Quando
Luthero e Zwinglio se revoltaram contra os abusos
com que o romanismo havia desfigurado a Egreja medieval, os
dois grandes abusos eram a venda das indulgencias e a excommunhão.
Quanto ao primeiro d’esses abusos, a venda das indulgencias,
a Egreja medieval dizia praticamente que não era necessario
ir ter com Deus para obter o perdão, pois que a Egreja
podia concedel-o em melhores condições. O perdão que Deus
dava, mediante a obra de Christo, áquelles que se apresentassem
contrictos e arrependidos fornecia-o a Egreja a troco de
uns tantos ducados. Punha-se deliberadamente entre os pecadores
e Deus, e afastava-os d’Elle, insinuando-lhes, de uma
maneira blasphema, que podia vender-lhes o perdão mais barato.
O homem não necessitava de ir ter com Deus cheio de
tristeza e arrependimento, nem de incutir na alma a confiança
nas Suas promessas. A Egreja sahia ao caminho de todo aquelle
que possuisse dinheiro. N’outras occasiões a Egreja recusava
absolutamente o perdão. Se uma cidade, ou uma diocese, ou um
paiz offendia, mediante os seus governantes, o papa ou a sua
côrte de Roma, era-lhe imposta a interdicção, e emquanto esta
não fosse levantada não havia perdão para peccado algum. A
Egreja colocava-se entre a creança recemnascida e o baptismo,
entre o christão moribundo e a graça que lhe era concedida á
hora da morte, entre o mancebo e a donzella e o laço matrimonial
abençoado por Deus, entre o povo e o culto quotidiano.
Ninguem se podia approximar do Deus de toda a misericordia
pelo motivo dos magistrados, dos bispos ou do rei e seus conselheiros
terem offendido o papa. A Egreja tinha a faculdade
de impedir o caminho, pois que havia declarado que só por intervenção
dos padres é que se poderia ter accesso a Deus; e
quando aos padres se prohibia o exercerem as suas funcções
eclesiasticas, o ministrarem os sacramentos, ficava cortada
toda a comunicação com Deus. O papa podia, com uma pennada,
impedir que uma nação inteira se approximasse de Deus,
pois que tinha o direito de ordenar aos padres que suspendessem
os serviços religiosos; e, segundo a theoria medieval, essas
funcções exercidas pelos padres eram o unico meio de ter accesso
a Deus.



Os reformadores, por outro lado, diziam: «O homem deve
approximar-se de Deus por meio da oração, por meio do perdão,
por meio da communhão, por meio do esclarecimento espiritual,
sempre que fielmente o procurar fazer; é impossivel que o caminho
para Deus se feche de aquella maneira.» Luthero disse
que não fazia objecção alguma ás indulgencias se ellas fossem
consideradas o unico meio de se declarar que Deus é sempre
misericordioso. Recusava, porém, acreditar n’ellas, ou n’outro
qualquer rito da Egreja medieval, quando se fazia uso d’ellas
para declarar que os homens podiam alcançar o perdão sem se
approximarem de Deus com um espirito contricto, ou que podiam
ser inteiramente excluidos da presença de Deus por determinação
de quaesquer outros homens.

Era esta idéa—que a presença de Deus é livre para quem
fielmente a procurar, que Deus não recusa ouvir a oração de
qualquer penitente, e que Elle faz com que as Suas promessas
fallem directamente aos corações de todos aquelles que compõem
o Seu povo—que se enleiava em volta de base da theologia
da Reforma, e era a fonte de onde brotavam, em particular,
as doutrinas da Escriptura e da justificação pela fé.

O principio do sacerdocio dos crentes explica a doutrina reformada
da Escriptura.—Todos os reformadores criam que na Biblia
Deus lhes fallava da mesma maneira em que, em tempos remotos,
havia fallado á Egreja pelos Seus prophetas e apostolos. Diziam
elles que o povo, tendo nas mãos a Biblia traduzida do
grego e do hebraico para uma lingua que elle comprehendesse
podia ouvir a voz de Deus, podia chegar-se a Elle para receber
instrucção, admoestação e lenitivos. Nos tempos do Antigo Testamento
Deus fallou ao Seu povo, umas vezes em sonhos e outras
por meio de visões, mas principalmente mediante embaixadores
instruidos por Elle, a que se chamava prophetas. Nos tempos
do Novo Testamento Deus fallou no meio do povo mediante Seu
Filho, e o Seu Espirito fallou tambem por intermedio dos apostolos
de Christo. Todas estas revelações, inseridas na Escriptura
do Velho e Novo Testamento, são apresentadas de tal fórma
que Deus falla, na Biblia, ao Seu povo exactamente como lhe
fallou pela bocca dos homens santos da antiguidade. Os reformadores
proclamavam que na Biblia todos os crentes podem ouvir
Deus, que lhes falla directamente, e que a Sua voz pode ser
ouvida por todos aquelles em cujas mãos estiver a Biblia. A
doutrina reformada da Palavra de Deus exprime simplesmente
um dos lados do cumprimento de aquelle anhelo pelo accesso
á presença de Deus, que constitue o elemento essencial, não
apenas da Reforma, mas de toda a verdadeira revivificação religiosa.



O principio do sacerdocio espiritual de todos os crentes explica a
doutrina reformada da justificação pela fé.—A doutrina da justificação
pela fé é um outro modo de asseverar que o anhelo pelo
accesso a Deus não é um desejo vão, mas uma coisa que pode
ter um positivo cumprimento. Segundo a theologia medieval, o
peccador não podia implorar directamente a Deus o perdão. Tinha
que ir ter com o padre, e esse padre ficava auctorizado a
metter-se de permeio entre elle e Deus, e a negar o perdão de
Deus, se isso lhe fosse ordenado pelo papa ou por um seu superior
hierarquico. Por muito sincero que fosse o seu pezar, por
muito forte que fosse a sua confiança, o padre collocava-se entre
elle e o seu clemente Deus, e elle não podia confessar a Deus
os seus peccados nem ouvir de Deus a sentença do perdão senão
pela bocca do padre. A doutrina da justificação pela fé significa,
na sua fórma mais simples, que é Deus em pessoa quem profere
o perdão, e que perdoa em attenção de tudo quanto Christo
fez e pode fazer pelo peccador; e que o homem pode ouvir proferir
este perdão se tiver fé na misericordia, na salvação e nas
promessas de Deus.

A doutrina reformada da Escriptura, em contraste com a medieval.—A
doutrina reformada da Escriptura é muitas vezes apresentada
sob uma fórma que não a põe em immediata connexão com
o impulso preponderante no movimento da Reforma. Os reformadores
deram mais credito á Biblia, o livro infallivel, do que
á palavra de uma Egreja fallivel. Na Edade Media os homens
appellavam para a Egreja em ultima instancia, e acceitavam as
decisões dos papas e dos concilios como constituindo a ultima
palavra em todas as controversias sobre a doutrina e a moral;
os reformadores substituiram a Egreja, isto é, as decisões dos
concilios e dos papas, pela Biblia, e ensinaram que era para
ella que se devia appellar em ultima instancia. Este modo de
expôr a differença entre os reformadores e os seus antagonistas
teve uma expressão mais concisa no dito de Chillingworth, famoso
theologo inglez, de que a Biblia, e só a Biblia, é a religião
dos protestantes.

Tudo isto é verdade, e, comtudo, não é a inteira verdade, podendo,
portanto, dar logar a uma noção erronea. Os catholicos
romanos e os protestantes não dão o mesmo sentido á palavra
Biblia, e essa differença de sentido traz á luz uma verdade que
é algumas vezes esquecida. Quando os catholicos romanos fallam
da Biblia querem dizer uma coisa, e quando os protestantes
fallam da Biblia querem dizer outra, e n’esta differença no emprego
da palavra está uma parte importantissima da doutrina
reformada da Escriptura.

A Egreja medieval não se oppunha, em regra, a que o povo
lesse a Biblia para sua edificação. Era, pelo contrario, uma maxima
na theologia da Edade Media que todo o systema doutrinal
da Egreja se fundava na Palavra de Deus. Thomaz de
Aquino, a maior auctoridade entre os theologos medievaes, diz
expressamente, no principio da sua importante obra, A summula
da theologia, que todo o circulo da doutrina christã se apoia na
Escriptura, que é a Palavra de Deus. Durante a Edade Media
fizeram-se continuamente traducções das Escripturas nas linguas
dos povos da Europa; é um perfeito erro suppôr-se que as
primeiras traducções da Biblia se fizeram durante o tempo da
Reforma; em regra geral, animava-se o povo a ler e estudar as
Escripturas. Nos primeiros periodos da controversia reformada,
os arguentes catholicos romanos recorriam tanto á Biblia como
Luthero e os que estavam do seu lado. Estava guardado para
a Egreja Catholica posterior á Reforma o prohibir aos leigos a
leitura da Palavra de Deus.

A doutrina medieval da Escriptura.—Os theologos medievaes
faziam, comtudo, da Biblia um uso muito differente de aquelle
que os protestantes faziam, e na controversia protestante a
differença de sentido não tardou em fazer-se notar. Os theologos
da Edade Media jámais consideraram a Biblia um meio de
graça; tinham-n’a na conta de um livro cheio de informações,
divinas informações, ácerca da doutrina e da moral. Era para
elles um repositorio de verdades doutrinarias e preceitos moraes,
e mais nada.

Os protestantes vêem n’ella um repositorio de verdades
infalliveis, mas vêem mais alguma coisa. É um meio de graça.
Crêem que os homens alcançam com a simples leitura da Biblia
não só instrucção como tambem communhão com Deus, não só
o conhecimento de Deus como tambem intimidade com Elle.
Não se limita a apresentar verdades novas ácerca das coisas
divinas; excita para a vida espiritual. É para o protestante
tudo o que era para o theologo da Edade Media, e é mais alguma
coisa. É um tão efficaz estimulo de fé e vida santa como os sacramentos,
ou a oração ou o culto. Mediante um diligente uso
da Biblia, os homens, na opinião dos theologos protestantes,
não sómente adquirem o conhecimento de Deus; podem tornar-se
participantes de aquella bemdita communhão entre Deus e o
Seu povo de que a Biblia faz menção.

O quadruplo sentido da Escriptura.—Esta noção medieval
ácerca da Biblia—que ella é um repositorio de informações
ácerca das doutrinas e da moral, e nada mais—encontra uma
seria difficuldade: é que similhante descripção não parece ser
applicavel a uma grande parte de Biblia. As Escripturas conteem
longas listas de genealogias, capitulos que tratam quasi exclusivamente
dos utensilios do templo, ou são descripções da vida
humana, ou da historia nacional. N’essas porções da Biblia, que
constituem uma não pequena parte d’ella, não parece haver
muita informação doutrinal ou muitas regras para uma vida
santa, e, não obstante, são estas coisas que, segundo a definição
medieval, compõem a Biblia toda. O theologo medieval tinha,
portanto, ou de cortar o que lhe parecesse materia inapplicavel,
ou inventar alguma maneira de transformar as taboas genealogicas
em doutrinas ou preceitos moraes. Optou pela ultima d’estas
coisas, e declarou que em todas as passagens da Biblia havia
mais do que um sentido. A Biblia, disse elle, tinha um quadruplo
sentido. Havia, em primeiro logar, o sentido historico da passagem
lida, que era aquelle que se inferia das regras grammaticaes
e de interpretação. Seguiam-se depois os outros tres
sentidos: O allegorico, o moral e o anagogico. Estes varios sentidos
differiam do historico, e os expositores medievaes extrahiam
complicadas doutrinas das genealogias de Abrahão e de David,
e regras de conducta da descripção das vestes do summo sacerdote
ou da narrativa da viagem que nosso Senhor fez de Capernaum
a Naim.

É algumas vezes difficil saber qual é o verdadeiro sentido
de certas passagens da Biblia, mesmo quando o leitor se occupa
simplesmente da significação historica; e a difficuldade quadruplicará,
se é verdade que cada passagem tem quatro sentidos.
Qualquer trecho da Biblia pode significar aquillo que o leitor
quizer, bastando para isso que o tome n’um sentido mystico, ou
allegorico.

Definição medieval da fé salvadora. A interpretação infallivel.—Emquanto
os theologos medievaes faziam quasi perder a esperança
de vir a saber-se ao certo o que a Biblia dizia segundo a
sua doutrina do quadruplo sentido, uma outra theoria d’elles
tornava de summa importancia que o crente tivesse precisas
informações ácerca do contheudo da Biblia. Diziam que fé não
era confiança n’uma pessoa, mas assentimento ás informações
correctas; a fé que salva era, sustentavam elles, assentimentos
ás proposições acerca de Deus, do universo, e da alma humana,
contidas na Biblia. Por um lado, a sua doutrina do quadruplo
sentido tornava quasi impossivel a qualquer pessoa o
certificar-se do que a Escriptura ensinava; por outro, a sua definição
de fé salvadora tornava importantissimo, tanto no que
diz respeito a esta vida, como no que diz respeito á futura, que
cada um tivesse noções claras e exactas do texto biblico. E assim
a Egreja medieval era obrigada a asseverar que havia, não indicada
por ella, uma maneira auctorizada de interpretar a Biblia,
e isso conduziu-a á sua doutrina da infallibilidade das declarações
dos concilios e dos papas no tocante ao ensino da Biblia.



É escusado dizer que, se a Biblia é por si propria de duvidosa
interpretação, e se é essencial para a salvação que o crente
possua uma verdadeira e correcta interpretação a que possa dar
o seu assentimento, o que fornecer uma interpretação infallivel
tem mais valor do que aquillo que é interpretado. E foi isso o
que effectivamente succedeu. As decisões dos concilios e dos
papas, e a tradicional e auctorizada interpretação da Biblia pela
Egreja, adquiriram mais valor pratico do que a propria Biblia.
Os homens que consultassem simplesmente a Biblia podiam cair
no erro, e cair no erro era a morte; aquelles que confiassem na
interpretação biblica da Egreja nunca seriam induzidos ao erro.

Tudo isto, porém, tornava impossivel que a Biblia fosse um
meio de communhão entre Deus e o homem. Entre a Biblia e o
crente collocavam os theologos medievaes as opiniões dos concilios
e dos papas, ou, n’uma palavra, a Egreja. A Egreja interceptava
o caminho para Deus mediante a Sua Palavra interpondo-se
ella propria e a sua auctorizada interpretação entre o
crente e a Biblia.

Os reformadores, anhelando pela communhão com Deus, e
sabendo por aquillo que o seu espirito havia experimentado que
era possivel têl-a mediante a simples leitura da Biblia, compenetraram-se
do dever de deitar abaixo essa barreira, e assim o
fizeram. Essa barreira, porém, não podia ser derrubada simplesmente
com o dizer-se que a Biblia, e não as tradições da Egreja,
é que era a guia infallivel. A Biblia como os catholicos romanos
a entendiam, essa Biblia que expunha apenas preceitos de doutrina
e de moral, e cujas passagens tinham quatro sentidos, era
simplesmente um livro embaraçoso. Os reformadores tinham
de mostrar a Biblia atravez de outro prisma para que podessem
dizer que era infallivel e que era o arbitro supremo em todas as
controversias.

Os reformadores e a Biblia.—Deram á Biblia a significação
que ella realmente tinha. Deus havia-lhes fallado por meio d’ella.
O Deus pessoal, que os creara e que os remira, havia-lhes fallado
nas paginas da Biblia, e tornara-os scientes do Seu poder
e da Sua vontade de salvar. A linguagem era algumas vezes
obscura, mas encontraram outras passagens mais claras, e os
pontos faceis explicaram-lhes os difficeis. Podia ser que os homens
simples não a comprehendessem toda, não soubessem ligar todas
as suas asserções de modo a constituir um encadeado systema
de theologia; mas toda a gente, fosse ou não fosse theologa,
podia ouvir a voz de seu Pae, inteirar-se do proposito do seu
Redemptor e ter fé nas promessas do seu Senhor. Seria uma boa
idéa fazer uma selecção de textos e formar o systema de theologia
protestante que tornasse as coisas mais comprehensiveis;
mas o essencial era ouvir o Deus pessoal e obedecer-Lhe; era
Elle fallar-lhes como em todos os seculos fallou ao Seu povo,
promettendo-lhes a salvação, ora directamente, ora mediante a
narrativa do Seu procedimento com o povo escolhido ou com
homens excepcionalmente favorecidos. Detalhe algum de vida,
nacional ou individual, era inutil; pois que ajudava a completar
o quadro da communhão entre Deus e o Seu povo de outr’ora,
esse povo que havia de reviver n’elles e perpetuar assim o grato
sentimento de communhão com o Deus da alliança, bastando
para isso que tivessem a mesma fé dos santos do Antigo e Novo
Testamentos.

Animados, como estavam, d’estas idéas, a Biblia não podia
ser para elles o que era para os theologos medievaes. Deixava
de existir o quadruplo sentido. A Biblia era Deus fallando com
elles, um Pae fallando com Seus filhos, do mesmo modo que um
homem falla com os seus similhantes; e ficava subsistindo apenas
o sentido manifesto, o sentido historico. Era mais do que
um repositorio de doutrinas e de regras de moral; era, acima
de tudo, uma memoria e uma descripção da bemdita communhão
que os santos haviam tido com o Deus dos pactos desde a primeira
revelação da promessa. A fé era mais do que um frio
assentimento ás verdades concernentes á doutrina e á moral;
era uma confiança pessoal no Salvador pessoal que Se lhes dirigia
por meio da Biblia.

Deram-se, por conseguinte, pressa em traduzir a Biblia em
todas as linguas, e collocar a Biblia nas mãos de todos, e declararam
que um homem que possuisse a Biblia, isto é, que ouvisse
a voz de Deus, estava mais ao facto do caminho da salvação do
que os concilios e os papas sem ella.

A sua doutrina, que era fructo de tudo aquillo que elles
haviam espiritualmente experimentado, inculcava que o anhelo
pela communhão com Deus era satisfeito mediante a leitura e
prégação da Palavra de Deus. A Biblia porporcionava aos homens
o encontrarem-se na presença de Deus e ouvirem as Suas
palavras de conforto.

A doutrina reformada da justificação, em contraste com a medieval.—O
segundo grande principio da theologia da Reforma é, por
consenso universal, a doutrina da justificação pela fé sómente.
Pode-se tambem pôl-a em directa connexão com o principio fundamental
da Reforma, o sacerdocio de todos os crentes, ou o direito
de accesso, promettido na Palavra de Deus, á Sua presença.

Ao contrastar a doutrina reformada com a medieval no
tocante á justificação, occorre a mesma difficuldade com que
já deparámos no contraste entre as duas doutrinas ácerca da
Escriptura. Diz-se vulgarmente que os reformadores apregoaram
uma justificação pela fé sómente, ao passo que os seus antagonistas
apregoaram uma justificação pelas obras; mas, posto
que isto seja perfeitamente verdadeiro, devemos lembrar-nos de
que a palavra «justificação» é usada em dois sentidos distinctos
pelos dois disputantes.

Para os theologos medievaes, justificar significa tornar justo;
para os reformadores significa declarar justo. Para aquelles é
uma operação que se faz durante um certo tempo; para estes é
um acto momentaneo, é um acto da livre graça de Deus, pelo
qual Elle perdoa todos os nossos peccados e nos acceita como
justos a Seus olhos. Para aquelles é uma obra de purificação do
peccado, uma obra de santidade; para estes é a formação de um
juizo, ou, como os theologicos dizem, um acto forense. Os reformadores
viram que os theologos medievaes empregavam a palavra
justificação no sentido mencionado, e trataram de apresentar
a sua outra significação. E justificaram esse seu procedimento
dizendo que o sentido que deram ao termo é o que o
Novo Testamento lhe dá, pois que o emprega na accepção de
acto, de sentença, de juizo, e nunca na de obra.

O primeiro contraste não é, portanto, entre a justificação
medieval e a doutrina da Reforma, mas entre a doutrina reformada
da justificação pela fé e a que lhe corresponde na Egreja
medieval. Justificação, na theologia reformada, quer dizer o
acto de perdoar e de acceitar como justo; corresponde a essa
doutrina, na egreja medieval, a da absolvição dada pelos padres,
pois que era o unico modo como poderia ser concedido o perdão
dos peccados.

A absolvição clerical e a justificação pela fé.—Segundo a theologia
da Edade Media, o perdão divino do peccado tinha sempre
de ser proferido por um sacerdote. Quando o penitente se confessasse
e se mostrasse arrependido, tanto por palavras como
por actos, o padre tinha auctorização para pronunciar a sentença
absolutoria, e essa sentença era acceite como sendo proferida
pelo proprio Deus, pois que o clero era o orgão mediante
o qual, e sómente mediante o qual, Deus perdoava.

Luthero e os outros reformadores viram que o padre que
se suppunha occupar o logar de Deus e fallar em nome de Deus
commettia acções impias, e a consciencia disse-lhes que, em
vista de similhante facto, o perdão do padre não podia ser o
perdão de Deus. Luthero viu que um homem, munido de um
certificado de indulgencias, ia ter com um padre e recebia perdão
sem mostrar arrependimento quer por palavras quer por
obras, sem que, apparentemente, sentisse tristeza alguma no
seu coração. Viu que os padres pretendiam ser a trombeta de
Deus, e que concediam perdão em certos casos em que elle seria
negado por um Deus justo e santo.

Luthero e os seus amigos tinham presenciado ou ouvido
fallar de casos em que o perdão de Deus havia sido recusado
quando um Deus misericordioso o teria concedido. Uma successão
de papas havia castigado a cidade de Strasburgo com uma
interdicção pelo facto de ella ter tomado uma attitude na politica
allemã que não era do agrado da côrte pontificia, e durante todo
esse tempo não podia ser proferida uma palavra de perdão a
qualquer peccador contricto e arrependido. Os padres perdoavam
quando Deus não perdoava, e recusavam perdoar quando
Deus estava prompto a conceder o Seu perdão.

Luthero, vendo isto, e sabendo como havia sido perdoado
por confiar simplesmente nas promessas de Deus, declarou que
o peccador pode ir ter directamente com Deus, pezaroso por
haver peccado e cheio de confiança nas promessas de Deus, e
obter d’Este o perdão. Asseverou que a não ser que se alcance
primeiramente o perdão de Deus, o do padre não tem valor
algum, e que, depois de se alcançar o perdão de Deus, o do padre
é inutil. O perdão alcançava-se indo ter com Deus, e não
indo ter com o padre e ouvindo d’elle a absolvição. A doutrina
protestante da justificação mostra o direito de accesso a Deus
para Lhe rogar perdão, e declara que padre algum está auctorizado
a interpôr-se entre Deus e o peccador arrependido. Deitou
por terra a doutrina medieval de que o perdão divino só pode
ser alcançado mediante a absolvição clerical, e de que o peccador
arrependido não se deve prostrar aos pés de Deus mas
deante do confissionario.

Justificação pela fé e justificação pelas obras.—Segundo a theoria
medieval, antes de o perdão ser obtido pela fórma ordinaria,
mediante a absolvição sacerdotal, era indispensavel confessar
os peccados, mostrar contricção e fazer penitencia. Na confissão
o peccador deve mencionar ao padre todos os peccados que
commetteu desde a ultima vez que se confessou, e n’este catalogo
de peccados não se deve faltar a um só pormenor. Peccado
algum pode ser perdoado sem que se tenha feito menção d’elle.
A confissão deve ser mecanicamente completa. Em seguida á
confissão vem a contricção, ou a dôr por haver offendido a Deus,
e esta, segundo a doutrina medieval, deve manifestar-se de
certos modos esteriotypados que a Egreja tem sanccionado.
Depois, e só depois, é que é possivel a absolvição, quer dizer, o
perdão.

A Egreja da Edade Media collocava duas coisas entre o
peccador e o perdão divino proferido pelo sacerdote: uma completa
confissão, mecanicamente feita, em se que fizesse menção
de todos os peccados cujo perdão se desejava, e uma contricção
manifestada de certos modos estabelecidos, taes como a recitação
de um grande numero de orações, a abstenção da comida,
etc., e a absolvição dependia da automatica integridade da confissão
e da contricção.



Os reformadores tinham a convicção de que o peccado era
uma coisa séria de mais para que o seu perdão dependesse de
uma completa confissão, e de uma contricção exteriormente manifestada.
Deus perdoava por amor de Christo, não em virtude
de uma completa confissão ou de uma perfeita contricção. Declararam,
por consequencia, que, posto que o peccador deva
confessar os seus peccados, e esforçar-se seriamente por se
conservar no caminho da obediencia, o perdão depende da soberana
graça de Deus, revelada em Christo.

Tornou-se-lhes evidente a necessidade de derrubar os obstaculos
que a Egreja medieval havia erguido entre Deus e o
homem, e que eram constituidos pela confissão mecanica, e
pela contricção, ou penitencia. O arrependimento sincero, o arrependimento
do coração, é que era de grande importancia, porque
abrangia confissão, contricção e confiança; e Deus, á vista
d’estas coisas, perdoava por amor de Christo.

Justificação pela fé, portanto, significa que o peccador contricto
pode dirigir-se immediatamente a Deus, confiando na
consummada obra de Christo, e alcançar o perdão sem a intervenção
de padres ou de uma serie de rotineiras ceremonias.
Deus perdoa em attenção áquillo que Christo fez, não em attenção
áquillo que nós possamos fazer; e, desde que o perdão se
alcança mediante a obra de Christo, e não pelo nossos esforços,
pode ser, e é, dado no principio da carreira christã, não sendo
necessario esperar penosamente por elle até ao fim, como uma
doutrina de justificação pelas obras implicaria.

A doutrina da justificação pela fé, segunda columna da theologia
reformada, provém de aquelle anhelo pela approximação
de Deus, ponto de apoio da Reforma. Significa que o peccador
que se sente arrependido, e tem confiança nas promessas de
Deus, pode ir immediatamente implorar-Lhe o perdão e obtel-o
sem interferencias clericaes e sem o cumprimento de praticas
mecanicas.

Conclusão.—A Reforma, que foi uma grande revivificação
da religião, tendo por base principal o anhelo pela presença de
Deus, a Quem só era possivel chegar-se mediante o arrependimento
e a confissão, acompanhados de plena confiança nas Suas
promessas, aconselhava, pois, os crentes a terem communhão
com Elle por intermedio da Biblia, e a rogarem o perdão prostrados
junto do escabello de Seus pés, e derrubou as barreiras
que foram erguidas pela Egreja politica da Edade Media em frente
da livre e soberana graça de Deus. A nova espiritualidade que
animava os reformadores e os seus adherentes tinha, alimentada
pela Palavra de Deus, e ensinada pelo Seu Espirito, desabrochado
por todos os lados, dando logar a uma theologia reformada,
onde a doutrina da predestinação substituiu a theoria da
communhão com Deus por intervenção do papa e dos seus bispos
onde a theoria dos sacramentos foi purificada pela doutrina
do Espirito Santo, onde as Escripturas arbitravam em todas as
controversias, e onde o perdão era proferido por Deus, e não
pelo homem; e em todas as suas ramificações se encontra como
idéa predominante o sacerdocio espiritual conferido por Deus
a todos os crentes.





SUMMARIO CHRONOLOGICO

[238]





	Acontecimentos contemporaneos
	Egreja Lutherana
	Egreja Reformada
	Movimentos Revolucionarios
	A Egreja Catholica Romana
	Theologia Protestante



	
1493-1515.—Jan. 12, Maximiliano I. Imperador. Por sua morte ficou como
      vice-rei Frederico, o Sabio, da Saxonia (1480-1525).

1499-1535.—O eleitor Joaquim I (Nestor) de Brandenburgo.

1500-1539.—O duque Jorge da Saxonia.

1509-1547.—Henrique VIII de Inglaterra.

1515-1547.—Francisco I de França.


	
1517.—Out. 31. Martinho
      Luthero (nascido em 10 de Nov. de 1483, em Eisleben;
      1497, estudando latim em Magdeburgo; 1499, em Eisenach (Frau
      Cotta, f. em 1511); 1501, em Erfurt; 1505, mestre de artes;
      17 de Julho, entrou para o convento doa agostinhos, em
      Erfurt; 1508, professor em Wittenberg; 1510, em Roma; 19 de
      Out. de 1562, doutor em theologia) pregou 95 theses contra o
      abuso das indulgencias na egreja do castello de Wittenberg.
      Contra-theses de João Tetzel, compostas por Conrado
      Wimpina.


	
Ulrico
      Zwinglio: nascido em 1 de Jan. de 1484, em Wildhaus,
      no condado de Toggenburgo; discipulo de Henrique Wolflin
      (Lupulus) em Berne; de Thomaz Wyttenbach, em Basiléa. 1499,
      discipulo de Joaquim Vadianus em Vienna; 1506, mestre de
      artes; 1506-16, pastor em Glarus; 1516-18, prégador em Santa
      Maria, Einsiedeln.

(Diebold de Geroldseck e o abbade Conrado de
      Rechenberg).


	

	
11 de Março de 1513 a 1 de Dez. de
      1521.—Leão X.

1517.—O Concilio de Latrão concede ao papa
      os dizimos de todos os bens ecclesiasticos.

Indulgencia (a quinta entre 1500 e 1517) para a
      construcção de S. Pedro, e para as despezas particulares do
      papa.

São concedidas á Allemanha tres commissões de
      indulgencias, uma d’ellas arrendada ao arcebispo de Mayença
      (canonisado em 1514) sendo seu agente o dominicano João
      Tetzel (fallecido em 1519).

Thomaz Vio de Gaeta (Cardeal Caetano): «A Egreja Catholica
      é a escrava do papa»; assevera a infallibilidade papal no
      mais amplo sentido.


	
Filippe
      Melanchthon (nasc. em 16 de Fev. de 1497, em Bretten);
      1509-12, em Heidelberg; 1512-14, em Tübingen; 1514, mestre
      de artes; 1514-18, lecciona em Tübingen; 1518, professor de
      grego em Wittenberg; 29 de Ago. Conferencia introductora,
      De corrigendis adolescentiæ studiis; 19 de Set. de 1519.
      Bacharel em Theologia; fall. em 19 de Abr. de 1560. Loci
      communes rerum Theologicarum, seu hypotyposes Theologicæ,
      1521; tres edições em 1521; a edição de 1525 modifica a
      predestinação absoluta; a edição de 1535 reconstrue a sua
      theologia; edição de 1543, Synergismo.





	
1518-1567.—Filippe, o Magnanimo, de Hesse.
      (Nasc. em 1504).


	
1518.—Silvestre Mazzolini de Prierio:
      Dialogos in proesumptuosas M. L. Conclusiones de potestate
      Papae; Resp. ad Silv. Prier., de Luthero.

26 Abril, Luthero na Polemica do Heidelberg.

Ago.: Citado para comparecer em Roma.

25 Ago.: Melanchthon em Wittenberg.

13-15 de Out.: Luthero em Augsburgo, perante o cardeal
      Thomaz Vio de Gaeta: sua appellação a papa male informato ad
      melius informandum.

Nov.: O sacramento da Penitencia, de Luthero.


	
1518.—Zwinglio contra a indulgencia
      prégada por Bernardino Sampson (Guardião do convento
      franciscano de Milão.)


	




	
1519.—Junho, Carlos V, (Rei de Hespanha
      desde 1516)—27 de Agosto de 1556, Imperador da Allemanha
      (fall. em 1558).

1519-1566.—O sultão Suliman I.

1519-1521.—Fernando Cortez descobre e
      conquista o Mexico.


	
1519.—Jan.: Entrevista de Luthero com
      Carlos de Miltitz, camarista do papa, em Altenburgo;
      Treguas.

27 de Jun. a 16 de Jul.: Polemica em Leipsic: (i) entre Eck e Carlstadt,
      sobre a doutrina do Livre Arbitrio; (ii) entre Eck e Luthero,
      De primeto Papae.

A controversia já não é sobre pontos de theologia
      ecclesiastica; abrange toda a roda dos principios
      ecclesiasticos. Ruptura com a christandade romana.

A doutrina do sacerdocio de todos os crentes.

A liberdade christã e o direito do juizo particular.

Sermões de Luthero sobre os sacramentos do arrependimento
      e do baptismo, e sobre a excommunhão.

Pedido para que na Ceia do Senhor se fizesse uso dos dois
      elementos.


	
1519.—1 de Jan., Zwinglio prega o seu
      primeiro sermão em Zurich; sermões sobre o Evangelho da
      S. Matheus, os Actos e as Epistolas de Paulo; sermões
      reformistas, expondo uma clara distincção entre o
      christianismo biblico e o romanista; Estudo humanista da
      Escriptura (Epistolas Paulinas).


	

	
1519.—As côrtes de Aragão pedem
      tres Breves a Leão X (que
      nunca lhe foram enviadas) para restringir a Inquisição.
      Pedidos similhantes, tambem infructiferos, feitos pelos
      estados de Aragão, Castella e Catalunha, a Carlos V em 1516.


	
Zwinglio:
      Commentarius de vera et falsa religione, 1525; Fidei
      ratio ad Carolun Imperatorem, 3 de Jul. de 1530; Sermonis
      de providentia Dei Anamnemo; 1530; Christianæ Fidei
      expositio, 1531.





	
Os Mysticos

A Nova Prophecia, o Espiritualismo, o
      Millenearismo, uma Congregação dos perfeitamente santos,
      opposição ao baptismo de creanças.

Primeiro periodo até 1535.


	
Os theologos romanistas no primeiro
      periodo da Reforma.

João Eck, professor de theologia em
      Ingolstadt desde 1510; nasc. em 1486, na aldeia de Eck; fall.
      em 1543.

Jeronymo Emser, prégador palaciano do
      duque Jorge da Saxonia, fall. em 1527.

João Cochlæus (Dobeneck), deão de
      Francfort sobre o Maine, Canonicus em Mayença e Breslau;
      fall. em 1552; Commentaria de actis et scriptis M. Lutheri
      (1517-46), 1549, Historiæ Hussitarum.

João Faber, 1518, Vigario Geral em
      Constancia (Costnitz); 1529, Preboste de Ofen; 1530, Bispo de
      Vienna, fall. em 1561; 1523, Malleus hæreticorum.


	
(a) Theologos Lutheranos

Jorge Spalatim: nasc. em 1484, em Spalt,
      na diocese de Eichstädt; 1514, capellão de Frederico, o
      Sabio; 1525, superintendente em Altenburgo; fall. em 1545.

Justo Jonas: nasc. em 1493, em Nordhausen;
      1521, Preboste e professor em Wittenberg; 1544-46, em Halle;
      1551, superintendente em Eisfeld; fall, em 1555.

Nicolau de Amsdorf: nasc. em 1483; desde
      1502, em Wittenberg; 1524, em Magdeburgo; 1528, em Goslar;
      1542-46, bispo de Naumburgo; depois de 1550, em Eisenach;
      fall. em 1565.

João Bugenhagen: nasc. em 1485; desde
      1521, em Wittenberg; 1523, pastor, 1536, superintendente
      geral.

Gaspar Cruciger: 1528-48, fallecendo, em
      professor, em Wittenberg.

Frederico Myconius, franciscano em
      Annaberg, e depois pastor em Weimar; 1524, prégador da côrte
      em Gotha; fall. em 1546.

Paulo Speratus: 1521, em Vienna, depois em
      Iglau; 1523, em Wittenberg (1524, «Chegou-nos a Salvação»):
      1524, em Königsberg; 1529-51, bispo da Pomerania, em
      Marienwerder.

João Brenz, nasc. em 1499: 1520, prégador
      romanista em Heidelberg, 1522-46, prégador lutherano em Hall,
      na Suabia; desde 1553, preboste em Stuttgart; fall. em 11 de
      Setem. de 1570.





	
[240]

1520.—Magalhães faz uma viagem de
      circumnavegação.


	
1520.—Abril: Ulrico v. Hutten (n. em 21 de
      Abr. de 1488, f. em 29 de Ago. de 1523); Dialogo: Vadiscus,
      ou a Trindade Romana; 15 de Jun., Bulla de excommunhão
      contra 41 proposições de Luthero; o prazo de 60 dias para
      retractação; 23 de Jun., a obra de Luthero, «Aos fidalgos
      christãos da nação allemã, Sobre a reforma de um Estado
      christão»; Out. De Captivitate Eccles. Babylonic.; De
      libertate Christiana (sobre a libertação do christão); 10 de
      Dez.; A queima da bulla pontificia.


	

	
1521.—Os Prophetas (de Zwickau) em
      Wittenberg: Nicolau Storch, Marcos Thomé, ou Stübner,
      Martinho Celiarius.

André Bodenstein de Carlstadt: 1504,
      professor em Wittenberg; 1520, em Copenhague, 1522,
      tumultos por causa das imagens e dos paramentos; 1523-24,
      em Orlamünde; excommungado depois no sul da Allemanha, na
      Frisilandia Oriental, na Suissa; fallecido em 1541, em
      Basiléa.





	
1521-26.—Primeira guerra entre
      Carlos V e Francisco I.

1525.—Batalha de Pavia.

1526.—Paz de Madrid.


	
1520.—17 e 18 de Abr., Luthero na Dieta
      de Worms; 26 de Abr., retira-se de Worms; Março 3 a Maio
      4 de 1522, em Wartburgo (Em Dez. principio a traducção do
      N. T.)—Tratados: Sobre a Penitencia, Contra as missas
      particulares, Contra os votos clericaes e monacaes, O
      commentador allemão.

26 de Maio, Edicto de Worms, falsamente datado do 8 de
      Maio.

28 do Maio, Decreto Imperial contra Luthero.

Junho: Carlstadt contra o celíbato.

Out.: É abolida a missa em Wittenberg, pelos frades
      agostinhos (Gabriel Didymus).

Dez. As innovações de Carlstadt.

25 de Dez.: A Ceia do Senhor nas duas especies.

27 de Dez.: Os prophetas em Wittenberg.


	
Em França,
      propaganda das doutrinas reformadas por Guilherme Briçonnet,
      bispo de Meaux desde 1521. Juntamente com Le Fébre e
      Farel.

1521.—Cornelio Hoën, jurisconsulto
      allemão, escreve De Eucharistia (a Ceia do Senhor puramente
      symbolica); a doutrina é introduzida em Wittenberg e em
      Zurich por João Rhodius, presidente da Casa dos Irmãos, em
      Utrecht.


	

	
1521.—Henrique VIII de Inglaterra: Assertatio VII.
      Sacramentorum contra Lutherum (Defensor da Fé.)

15 de Abril, Decreto da Sorbonne, condemnando as doutrinas
      de Luthero.

8 de Maio, Edito de Carlos V.
      (fundado no edito de Worms) contra a propaganda das doutrinas
      reformadas nos Paizes Baixos.

(1522, é encerrado, sobre o fundamento de heresia, o
      convento dos Agostinhos de Antuerpia).





	

	
1522.—Fev.: Tumultos em Wittenberg contra
      as imagens e as pinturas.

7 de Maio: Luthero novamente em Wittenberg.

9-16 de Maio: Sermões contra o fanatismo.

Julho: Contra Henricum regem Angliæ.

Set.: Fica prompta a traducçao do N. T. (a Biblia completa
      em 1534).

Dez.: Dieta em Nürnberg. Os Cem aggravos dos estadas
      allemães, em resposta ao Breve de Adriano VI, de 26 de Nov.


	
1522.—16 de Abr. Zwinglio: Von Erkiesen
      und Fryheit der Spysen; Ago.: Apologeticus Archeteles, ao
      bispo de Constança.

A theologia zwingliana torna-se gradualmente a mais forte
      nos Paizes Baixos.

1522-23.—A Reforma vence na Pomerania,
      na Livonia, na Silesia, na Prussia, no Mecklenburgo; na
      Frisilandia Oriental desde 1519; 1523, em Frankfort sobre
      o Maine, em Hall, na Suabia; 1524, Ulm, Strasburg, Bremen,
      Nürnberg.


	
1523.—Conrado Grebel, Felix Manz, e
      Stumpf. em Zurich, contra Zwinglio.

1524.—Alterações da ordem em Stockholmo;
      Melchior Hoffmann.


	
1522-23.—14 de Set. O papa Adriano
      VI (tutor de Carlos V, bispo de Utrecht) instruido na
      sciencia antiga; aspiração por uma reforma do clero mediante
      a hierarquia.

Em Hespanha, desde 1520 circulação dos escriptos de
      Luthero, em traducções hespanholas feitas em Antuerpia.

1523.—João de Avila o «apostolo de
      Andaluzia», é perseguido por ter adoptado as doutrinas
      lutheranas.


	
(b) Os Theologos Zwinglianos

João Œcolampadius, nasc. em 1488; 1515,
      pastor em Basiléa; 1519, em Augsburgo; 1522 professor e
      prégador em Basiléa; fall. em 24 de Nov. de 1531.

Leão Judæus: 1523, cura de S. Pedro, em
      Zurich; nasc. em 1482; fall. em 1542.

Oswaldo Myconius (Geisshüsler) nasc. em
      1483, em Lucerna; fall. em 1532; 14 de Out. de 1552, os
      Antistites em Basiléa.

Conrado Pellican (Kürsner): nasc. em
      1478; 1493, franciscano; desde 1502, Lector no convento dos
      Franciscanos de Basiléa; 1527, em Zurich, como professor de
      hebreu; fall. em 1556.





	
[242]

1523-33.—Frederico I da Dinamarca.

1523-60.—Gustavo Vasa, da Suecia.


	
1523.—1 de Jul., Henrique Voes e João
      Esch (agostinhos) são queimados em Bruxellas; os primeiros
      martyres.

Gustavo Vasa estabelece a Reforma na Suecia (Olaf e
      Lourenço Petersen, Lourenço Andersen).

7 de Maio, assassinio de Sickingen; revolta dos nobres,
      suffocada pelos principes.

Luthero: Da Ordem do Culto Publico: Dec.: Formula
      Missæ (A Ceia do Senhor sub utraque).


	
1523.—29 de Jan. Discussão em Zurich,
      entre Zwinglio e João Faber, vigario geral do bispo; as 67
      theses de Zwinglio.

26 de Out., Discussão em Zurich ácerca do culto das
      imagens e da missa.

17 de Nov., Instrucção do Concilio de Zurich aos pastores
      e prégadores.


	

	
1523-34.—26 de Set. O papa Clemente VII (Julio Medici) filho natural de
      Julião de Medico.





	

	
1524.—O primeiro hymnario allemão.

Maio a Jun. de 1525, A guerra
      dos Camponezes; os camponezes são massacrados em
      Frankenhausen. (Os doze Artigos de João Henglin).


	
1524.—Perfeita reforma esclesiastica em
      Zurich; os quadros das egrejas são arreados; os conventos dos
      frades são encerrados.

Victoria da Reforma em Berne (Berchtholdt Haller. Nic.
      Manuel), Appenzell, Solothurn; a Liga Romanista e os Cantões
      Florestaes de Lucerna.


	
1525.—Thomaz Münzer em Mülhausen;
      executado em Maio de 1525.

Tratado: Wider das geistlose sanftlebende Fleisch ze
      Wittenberg, 1522.

Janeiro: Levantamento dos anabaptistas; Jürg Blaurock,
      monge proveniente de Chur.

Severa perseguição dos anabaptistas (Hanz morre afogado
      em Zurich, em 1527; Balth. Hubmater é queimado em Vienna, em
      1528; Hetzer é decapitado em Constancia em 1529).


	
1524.—O cardeal Campeggio, legado do papa
      na Dieta de Nürnberg.

Liga, em Regensburgo, dos Estados Catholicos Romanos do
      Sul da Allemanha (Fernando de Austria, os duques da Baviera
      e os bispos do sul da Allemanha) Condições: Uma reforma
      ecclesiastica dentro de certo limites, e uma alliança com o
      poder civil; não se permitindo, porém, que continuem a ser
      prégadas as novas doutrinas.


	
(c) Theologos intermediarios

Urbano Rhegius: nasc. em 1496, em Argau
      sobre o Bodensee; 1512, professor em Ingolstadt; 1519, padre
      em Constança; 1520-22, prégador em Augsburgo; desde 1530,
      reformador em Brunswick, ao serviço do duque Ernesto; fall.
      em Celle, em 23 de Maio de 1541.

Ambrosio Blaurer: nasc. em 1492, em
      Constança; 1534-38, reformador em Würtemberg; até 1548, em
      Constança; em 1564, fall. em Winterthum (1534, Concordata de
      Stuttgart.)

Martinho Bucer: nasc. em Sehlettstadt, em
      1491; 1505, dominicano; desde 1524, pastor em Strasburgo;
      1549, sob Eduardo VI, em
      Inglaterra e professor em Cambridge; fall. em 28 de Fev. de
      1551.

Wolfango Fabricio Capito: nasc. em 1478;
      1515, em Basiléa; 1520, em Mayença; 1523-1541, preboste de S.
      Thomaz, Strasburgo, fall. em 1541.





	
1525.—Alberto de Brandenburgo (fall. em
      1568); chefe dos cavalleiros allemães; duque da Prussia, sob
      o dominio polaco.


	
1525.—Jan.: Luthero, Contra os prophetas
      celestiaes.

Maio: Exhorta os principes e os camponezes a conservarem a
      paz, com commentarios sobre os Doze Artigos. Depois: Contra
      os camponezes que roubam e assassinam.

13 de Junho, Desposa Catharina von Bora.

Tendencia conservadora da Reforma Lutherana; separação de
      elementos reformatorios.


	
1525.—A missa é abolida em Zurich; o culto
      publico muito simples e na lingua allemã; a Ceia do Senhor
      sub utraque.

O commentario de Zwinglio, e a primeira parte da traducção
      da Biblia de Zurich (primeira edição completa em 1531).





	
1525-32.—O Eleitor João, o Constante, da
      Saxonia (irmão de Frederico, o sabio).

1526.—Ago. 29: Luiz, rei da Hungria e da
      Bohemia, morre em Mohacz, em combate com os turcos.

O seu successor, Fernando de Austria (Em Out., rei eleito
      da Bohemia), tem de defender os seus direitos á Hungria, em
      detrimento dos turcos.


	
1525.—Dez.: Luthero, De Servo Arbitrio
      (a mais estricta predestinação supralapsariana) contra
      Erasmo, Διατριβὴ de libero arbitrio, Set. 1524.

1526.—Maio 4: Liga, em Torgau, entre
      Filippe de Hesse e João, o Constante, a que adheriram em
      Junho, em Magdeburgo, outros principaes evangelicos.

Junho 26, Liga, em Dessau, de principes catholicos romanos
      do sul da Allemanha.

Junho e Julho, Dieta em Spira «Em materias de religião
      cada Estado deve conduzir-se de uma maneira digna para com
      Deus e para com Sua Magestade Imperial.»

Out. 20, Synodo em Homberg; Ordem ecclesiastica de Besse,
      instituida por Francisco Lambert (nasc. em 1487, em Avignon;
      Franciscano; em 1525 fugiu para a Allemanha; 1527, professor
      em Marburgo; fallec. em 1539); incondicional independencia da
      communidade christã, e estricta disciplina ecclesiastica.

Luthero.—Missa allemã; ordem do
      culto publico.


	
Zwinglio expôe detalhadamente o que pensa
      ácerca da Ceia do Senhor.

(Carlstadt torna publica, no sul da Allemanha, a sua
      theoria da Ceia de Senhor, δεικτικῶς: Este meu Corpo, é o
      Corpo, etc.)

Zwinglio a Matheus Alber em Reutlingen,
      16 de Nov. de 1524, Menducatio spiritualis; depois no seu
      commentario.

Contra Zwinglio: Bugenhagen.

A favor de Zwinglio: Œcolampadius.

O Syngramma Suevicum, 1525, (em Hall), por
      Brenz, Schrepf, Griebler, etc., e mais tarde Calvino.

Luthero contra Calvino—(1) no seu prefacio
      á traducção de Agricola do Syngramma Suevicum; (2) em 1527
      «Que a Palavra» etc.

Principios ecclesiasticos e politicos de
      Zwinglio; a sua reforma politica na Suissa; liga politica dos
      cantões florestaes catholicos romanos para conservarem a sua
      supremacia.


	
Melchior Hoffmann: nasc. em Hall,
      na Suabia; 1523, em Livonia; 1527, em Holstein; 1529, em
      Strasburgo; de ahi foi para a Frisilandia, onde se aggregou
      aos baptistas; depois nos Paizes Baixos; 1533, em Strasburgo;
      fall. em 1540. (Ordinanz Gottes): um estricto millenario do
      genero mais espiritual; propaga entre os baptistas as idéas
      millenarias.


	
1524.—Pedro Caraffa, bispo de Theate (Papa
      Paulo IV) institue a Ordem dos
      Theatini para impedir o avanço da Reforma.

1526.—Maio 29: Liga em Cognac contra
      Carlos V (o papa, Francisco
      I, Veneza e Milão).


	
(d) Confissões Zwinglianas

1523.—Jan. 29, os 67 Artigos de
      Zwinglio.

Nov. 17, Instrucções ao Concilio de Zurich.

1530.—Julho 9, Fidei Ratio ad Carolum
      V. (de Zwinglio com o assentimento de Œcolampadius e outros
      reformadores suissos).

1530.—Confessio Tetrapolitana
      (Strasburgo, Constança, Lindau, Memmingem): Bucer, Capito,
      Hedio; durante as sessões da Dieta de Augsburgo.

1534.—Confessio Basiliensio
      (Myconius) acceite por Mühlhausen em 1537, e chamada Conf.
      Mühlhusiana.

1536.—Confessio Helvetica Prior (Basil
      II) redigida em Basiléa por
      delegados dos cantões evangelicos, (Jan. a Março) e pelos
      seus theologos Bullinger, Myconius, Grynæus, Leão Judæus,
      etc.

1530.—Confessio Augustana, ou
      Confissão de Augsburgo. Constituida por—(1) os 15 Artigos
      de Marburgo; (2) os 17 Artigos de Schwabach, redigidos por
      Luthero; (3) os Artigos de Torgau, compilados por Luthero,
      Melanchthon, Justo Jonas, Bugenhagen, e apresentada ao
      Eleitor, em Torgem, em março de 1530. Obra de Melanchthon
      com a assistencia doe theologos evangelicos reunidos em
      Augsburgo, e revista por Luthero.

Exposição da Doutrina Evangelica, «In que cerni potest,
      nihil inesse, quod discrepet a Scripturis vel ab ecclesia
      catholica vel ab ecclesia Romana, quatenus ex scriptoribus
      nota est.... Sed dissenus est de quibusdam abusibus, qui sine
      certa auotoritate in ecclesiam irrepserunt.» Philippe de
      Hesse aasignou-a, protestando, porém, contra o Artigo X, que
      trata da Ceia do Senhor.

É impossivel averiguar com exactidão o
      texto, quer das edições allemãs quer das latinas; a primeira
      edição impressa de Melanchthon; Wittenberg, 1530, em 4.º

A Variata (variantes, especialmente no
      Artigo X) desde 1540.

Apologia em favor da Confissão de
      Augsburgo.—A prima delineatio apologiæ por Melanchthon, em
      Set. de 1630, em Augsburgo; prompta a imprimir em abril de
      1531; a primeira edição em Abril de 1531; a edição allemã de
      Justo Jonas, em Out. de 1531.

Os artigos de Schmalkald, por
      Luthero, para a Convenção Protestante de Schmalkald, 1557,
      e com referencia ao proposto Concilio Geral em Mantua
      (Estrictamente lutherano).





	
[244]

1527.—Saque de Roma.


	
Frederico I da Dinamarca
      adhere á doutrina lutherana. (João Tausen, em Jütlandia desde
      1524).


	
1526.—Os cantões catholicos romanos atacam
      os evangelicos.

Maio: Polemica em Baden (Eck e Œcolampadius).


	
Gaspar Schwenkfeld: nasc. em 1490, em
      Ossing, perto de Liegnitz; ao serviço do duque de Liegnitz;
      1525, julgou ter descoberto uma interpretação das palavras
      da instituição da Ceia «Quod ipse panis fractus est corpori
      esurienti, nempe cibus, hoc est corpus menm, cibus videlicet
      esurientium animarum;» de onde proveiu a sua doutrina ácerca
      de Christo, A Palavra Escondida (De cursu Verbi Dei, origine
      fidei et ratione justificationis, 1527); da Pessoa de
      Christo (não feito homem, mas gerado pela natureza divina: da
      sua carne divina); 1528, expulso da Silesia; em Strasburgo,
      Spira, Ulm, Perseguido desde 1539 pelos theologos lutheranos;
      em muitas controversias; fall. em 1561, em Ulm; discipulos
      seus na Silesia; na Pennsylvania desde 1730.


	




	
1527-29.—A segunda guerra entre
      Carlos V e Francisco I; Paz de Cambrai, em Agosto de
      1529.

1527.—Henrique VIII de Inglaterra procura
      divorciar-se de Catharina do Aragão (tia de Carlos V); 1529, Wolsey cae no desagrado; o
      chanceller Thomaz More.


	
1527.—Livro de Inspecção, de Melanchthon;
      Gustavo Vasa propõe a Reforma á Dieta em Westeräs.

Frederico I da Dinamarca, na
      Dieta de Odensee, dá á religião reformada privilegios eguaes
      aos que a catholica romana tem.


	

	
1527.—Processo da Sorbonne contra Jacques
      le Fêvre (fall. em 1537, durante uma viagem para Strasburgo),
      sob a protecção de Margarida de Navarra.

1527.—Maio 6, Carlos de Bourbon ataca
      Roma; o papa encerrado em St. Angelo até 6 de Junho. Carlos
      V, senhor de quasi todos os
      Estados da Egreja, propõe o limitar-se o poder temporal
      do papa. O papa appella para Inglaterra e para França; um
      exercito francez equipado á custa da Inglaterra, marcha em
      seu auxilio.

1528.—Jun. 29: Paz entre o Imperador e o
      papa em Barcelona; o papa recupera os Estados da Egreja e
      Florença; exterminio da heresia.





	

	
1528.—Otto V.
      Informações dadas por Pack ácerca de uma Liga Catholica
      romana formada em Breslau, em 1527; a Reforma propaga-se na
      Noruega.


	
1528.—Victoria da Reforma em St. Gall
      (Joaquim Vadianus, João Kessler).





	
[246]

1529.—Set. a 14 de Out.; Suliman põe cerco
      a Vienna.


	
1529.—26 de Fev., Dieta de Spira;
      12 de Abr., a decisão da maioria catholica romana dos Eleitos
      e Principes «Quem quer que tem imposto o Edicto de Worms
      deve continuar a fazel-o; os demais não devem permittir mais
      innovações; a ninguem se deve impedir celebrar missa.» 19 de
      Abr., concordam com ella as cidades.

Protesto: 25
      de Abr. Appello dirigido ao imperador e ao Concilio pela
      Saxonia, Hesse, Brandenburgo, Anhalt, Lüneburgo, e quatorze
      cidades.


	
1529.—A Reforma vence em Basiléa
      (Œcolampadius, Capito, Hedio).

Liga de cinco cantões florestaes com a Casa de
      Hapsburgo.

24 de Jun., Paz de Cappel; os cantões florestaes
      abandonam a Liga de Hapsburgo e reconhecem a libertade de
      consciencia.


	

	




	

	
Separação entre os protestantes lutheranos
      e os do sul da Allemanha; Luthero oppõe-se a uma resistencia
      armada; Zwinglio planeia a abolição do papado e do imperio
      medieval; Philippe de Hesse diligenceia promover a união.

1-4 de Out.—Conferencia religiosa em
      Marburgo (Luthero, Melanchthon, Zwinglio, Œcolampadius,
      Justo Jonas, Osiander, Brenz, etc.); 4 de Out., união em
      quatorze artigos, divisão no quinquagesimo—O Sacramento da
      Ceia. Zwinglio: «Não ha na terra homens com quem eu mais
      gostosamente me identificaria do que os de Wittenberg.»
      Luthero: «Vós tendes um Espirito differente do nosso.»

16 de Out., Luthero no convento de
      Schwabach; 30 de Nov. em Schmalkald; a Saxonia separa-se dos
      outros estados do sul da Allemanha.


	

	
1530.—Congregações reformadas em
      Hespanha. Em Sevilha: Rodrigo de Valero, Joh. Egidio, Ponce
      de la Fuente. Em Valladolid, 1555, Agostinho Cazalla.

Francisco Enzinas traduz o Novo Testamento; em 1556, nova
      traducção por João Perez.

Filippe II e a Inquisição
      condemnam essas obras.





	

	
1530.—Dieta de Augsburgo; 15 de
      Jan. entrada do imperador; infructiferas negociações com os
      principes evangelicos para os induzir a incorporar-se na
      procissão de Corpus-Christi; 20 de Jun., abertura da Dieta;
      25 de Jun. é lida a Confissão de Augsburgo (3 de Ago., é lida
      a Refutação); 11 de Jul., é lida a Confissão Tetrapolitana
      (em 17 de Out. a Refutação) e a Fidei Ratio, Zwinglio; 16
      a 29 de Ago. Negociações com Melanchthon, em que elle mostra
      muito pouca firmeza.

19 de Nov. Decreto da Dieta. Depois d’Abril de 1531,
      suppressão violenta do protestantismo.


	
Os cantões catholicos romanos não observam as clausulas da
      paz.


	
1533.—O Reino de Christo em Münster.

Bernardo Rothmann, superintendente evangelico em Münster,
      ajunta-se aos anabaptistas; Henrique Roll e os prégadores de
      Wassenberg, provenientes de Jülich.

No verão; Melchioritas in Münster.

Nov.: Jan. Matthiesen.

1534.—Quaresma: Tumulto, destruição das
      imagens e dos conventos.

Vespera da Pascoa: Queda de Matthiesen; João de Leyden
      colloca-se á frente dos anabaptistas (Theocracia com
      communidade de bens e de esposas).

1535.—Vespera de S. João: tomada de
      Münster.


	
Italia.—A Reforma allemã desperta a
      vida religiosa e a theologia agostinha; Contarini, Reginaldo
      Pole, Joh. de Merone, (arcebispo de Modena). Pedro Paulo
      Vergerius (abraçou a Reforma em 1548; fall. em 1565).

Reforma em Ferrara (Renée casa em 1527, com Hercules II); em Veneza; em Napoles (João
      Valdez, fall. em 1540; e Bernardo Ochino); em Lucca (Pedro
      Martyr).

1534-49.—O papa Paulo III (Farnese); Vergerius, seu legado
      na Allemanha.


	
Controversias na Egreja Lutherana

1548-55.—Adiaphoristicos: Flacius,
      Wigand, Amsdorf, contra o Interim de Leipsic.

1549-66.—Osiander: André Osiander (em
      Nürnberg, 1522-48; em Königsberg, 1549, fall. em 1552); 1550,
      De Justificatione; 1551, De Unico Mediatore Jesu Christi.
      Justificação é uma participação da justiça de Christo: cujus
      natura divina homini quasi infunditur.

Em opposição; Francisco Stancarus de Mantua (1551-52 em
      Königsberg, depois em Siebenbürgen, e na Polonia; fall. em
      1574); 1562, De Trinitate et Mediatore, «Christo nossa
      justiça sómente pelo que respeita á Sua natureza humana.»

1551-62.—Majorista: Jorge Major (fall. em
      1574, quando professor em Wittenberg); bona opera necessaria
      esse ad salutem. Refutado por Amsdorf; bona opera
      perniciosa esse ad salutem.

1556-60.—Synergista: Pfeffinger, em 1555,
      Propos. de libero arbitrio (conforme o synergismo de
      Melanchthon): contra elle, Amsdorf (1558) Confutalio; e
      Flacio.

1560.—Discussão em Weimar, entre Flacio e
      Strigel. Flacio: o peccado original não podia deixar de ser
      commettido pelo homem. A doutrina lutherana é que prevalece.
      Heshusius: de servo arbitrio.

1527-40.—Antinomiano: João Agricola,
      nasc. em 1492, em Eisleben; fall. em 1562, sendo prégador na
      casa imperial, em Berlim; 1527, contra Melanchthon; e 1537,
      contra Luthero. A contriccão não vem declarada na lei, mas
      no Evangelho. Retracta-se em 1540. Desde 1556, controversia
      sobre Tertius usus legis.

1567.—Crypto-Calvinista: Melanchthon
      admitte as doutrinas calvinistas da Ceia do Senhor.
      Christologia e Predestinação.

D’estas controversias conclue-se a necessidade de haver
      perfeita harmonia na Egreja Lutherana; e proveem de ahi
      varias fórmas do concordia com as quaes se constituiu a
      Formula Concordia.

(1) A concordia Swabia de Jac. Andræ (desde 1562 professor
      em Tübingen, fall. em 1590) em 1574; 1575, a concordata de
      Martinho Chemnitz. 1576, Formula de Lucas Osiander.

(2) Convenção de Torgau; o Livro de Torgau.





	
1531.—Fernando de Austria, rei dos
      romanos; opposição da Baviera e Saxonia.


	
1531.—Liga protestante de Schmalkald: á
      frente d’ella, Hesse e Saxonia.


	
1531.—15 de Maio, em Aarau nega-se
      provisões aos cantões florestaes com a reprovação de
      Zwinglio.





	
[248]

1532.—Ago. de 1547, João Frederico o
      Magnanimo, Eleitor da Saxonia, fall. em 1554.

Henrique VIII
      divorciado, pelo parlamento, de Catharina de Aragão; Nov.
      desposa Anna Boleyn.


	
1532.—Dieta de Nürnberg: tolerancia até
      haver um Concilio Geral.

Dessan adopta a Reforma.


	
11 de Out., Batalha de Cappel; Zwinglio é assassinado;
      Segunda Paz de Cappel.

Henrique Bullinger, successor de Zwinglio.


	
1536.—22 de Jan. João de Leyden,
      Knipperdolling e Krechting são executados.


	




	
1534.—O duque Ulrico de Würtemberg é
      rehabilitado por Filippe de Hesse.

1535.—Joaquim II, Eleitor de Brandenburgo.

1536-38.—Terceira guerra entre
      Carlos V e Francisco I.


	
1534.—O Würtenburgo abraça a Reforma
      Lutherana.

1536.—A concordata de Wittenberg;
      Melanchthon Bucer; a Ceia do Senhor conforme o
      lutheranismo; evita-se que tomem parte n’ella os indignos
      e os incredulos; Baptismo; Absolvição; escondem-se os
      pontos em voz de se explicarem.

Victoria da Reforma na Dinamarca.

1537.—Convenção de Schmalkald; os Artigos
      de Schmalkald.


	
Reforma promovida por Calvino na Suissa
      franceza.

Guilherme Farel (nasc. em 1489, no
      Delphinado; desde 1526, reformador em Berne; em 1530, em
      Neufchatel; fall. em 1565, em Genebra); Pedro Viret (nasceu
      em 1511, em Orbe; 1531-59, em Lausanne; desde 1561, em Nismes
      e Lyons; fall. em 1571); desde 1534, faz-se em Genebra
      propaganda da Reforma.


	
1534.—David Joris: nasc. em 1501, em
      Delft; associa-se aos anabaptistas; promove reformas entre
      elles; a sua influencia nos Paizes Baixos e na Frisilandia
      Oriental. 1542, o seu Wunderbuch; 1544, em Basiléa;
      uma especulação mystico-espiritualista com tendencia
      racionalista.


	
1536.—Paulo III manda reunir em Mantua o Concilio
      havia longo tempo promettido; 1537, addiado; mandado reunir
      em Vicenza; novamente addiado.

1542.—Antonio Paleario (queimado em
      1570), Del beneficio di Gesu Christo crocifisso verso i
      Christiani.





	
1538.—A convenção de Nice: dez annos de
      treguas.


	
1538.—Liga Catholica Romana em
      Nürnberg.

1539.—Victoria da Reforma na Saxonia
      Ducal, e no Brandenburgo Eleitoral.

1540.—Junho: Conferencia em Hagenau.

25 de Nov. a 14 de Jan. em Worms (Granvella, Melanchthon,
      Bucer, Capito, Brenz, Calvino, Eck, Cochlæus).


	
1536.—João
      Calvino em Genebra; nasc. em 10 de jul. de 1509,
      em Noyon; estudou em Orleans e em Paris; 1533, abraçou a
      Reforma em Paris; em Basiléa; 1536, Instituto Christianæ
      Religionis; depois em Ferrara; rigorosa disciplina
      ecclesiastica; em 1538, pela pascoa, é expulso de Genebra e
      ratira-se para Strasburgo; chamado novamente a Genebra em
      1541; fall. em 27 de Maio de 1564.


	
Os Mennonitas

Menno Simonis: nasc. em 1496, em
      Witmarsum; 1524, padre; 1536, deixou de exercer as suas
      funcções, desgostoso com a perseguição dos anabaptistas
      de Münster, baptisado por um apostolo de Jan Matthiesen;
      reformou e organisou as congregações anabaptistas na
      Hollanda e na Frisilandia; fall. em Oldesloe; fez cessar o
      enthusiasmo fanatico, e deu maior incremento á tendencia para
      o Donatismo.

Os seus discipulos, os mennonitas, tolerados em 1572,
      nos Paizes Baixos, por Guilherme de Orange, encontravam-se
      tambem em Emden, Hamburgo, Danzig, Elbing, no Palatinado
      e na Moravia; moderaram o espirito anabaptista primitivo;
      rejeitaram todos os dogmas; prohibiram os juramentos e a
      guerra; appellaram para a letra da Escriptura.


	
1540.—27 de Set., Companhia de Jesus constituida por Paulo
      III; D. Ignacio de Loyola
      nasc. em 1491, no castello de Loyola, situado na provincia
      de Vasconça; ferido em 1521, em Pamplona; lendas de santos;
      estudos em Barcelona; desde 1528 em Paris. Em 1534, com
      seis companheiros (Francisco Xavier, Jacques Lainez, Pedro
      Lefebre, etc.), fez os votos monasticos, accrescentando um
      outro, o de absoluta obediencia ao papa. Loyola fall. em
      1556; Lainez em 1561.

«Para zelar os interesses da hierarquia catholica romana
      contra o protestantismo tanto dentro como fóra da Egreja.»

A obra missionaria de Francisco Xavier no Oriente da
      Asia.

A moral da Sociedade; casuistica.

Os seus dogmas: a superstição systematica.





	
1541-53.—O duque Mauricio da Saxonia;
      recebeu o titulo de Eleitor em 1547.

1541.—Dieta em Regensburgo; Suliman
      submette os hungaros ao seu dominio.

1542-44.—Quarta guerra de Carlos
      V com Francisco I; a Paz de Crespi.


	
1541.—27 de Abr. a 22 de Maio, conferencia
      em Regensburgo (Contarini, Melanchthon, Bucer, Eck), a
      questão da Transubstanciação.

1542.—Nicolau V. Amosdorf, bispo de Naumbugo.


	
Systema ecclesiastico adoptado por
      Calvino em Genebra.—Culto: oração e prégação. Organisação
      presbyterianna. Jan. de 1542: Ordonnances ecclésiastiques
      de l’église de Genève. Pastores, doutores, presbyteros e
      diaconos. Disciplina da Egreja.





	
[250]

1542.—Dieta de Spira; união contra os
      turcos.


	
1543.—Reforma no arcebispado de Köln;
      Hermann V. Wied, o arcebispo, é
      avisado por Bucer e Melanchthon; excommungado em 1546; abdica
      em 1547; fall. em 1552.


	
A Reforma em França, 1559-98

Francisco I, Humanista, importando-se pouco com
      a religião, fez da Reforma arma politica; sua irmã Margarida,
      rainha de Navarra (fall. em 1549) protege os reformadores;
      severa perseguição dos protestantes francezes, não obstante
      a alliança com os principes protestantes allemães e o pedido
      feito a Melanchthon para ir residir em França, em 1565.

Henrique II:
      Antonio de Navarra e sua mulher Joanna d’Albret põem-se á
      testa do protestantismo em França.

1559-25.—29 do maio, Primeiro synodo
      reformado em Paris, organizado por Antonio Chandieu, pastor
      parisiense; Confissão Gauleza.


	

	
1542.—O cardeal Caraffa aconselha
      o restabelecimento da Inquisição para acabar com o
      protestantismo na Italia.

1545.—Abertura do Concilio de Trento;
      Primeiro periodo, 11 de mar. de 1547, em Trento; 21 de abr.
      de 1547 a 13 de set. de 1549, em Bolonha. Segundo periodo,
      1 de maio de 1551 a 28 de abr. de 1552, em Trento. Terceiro
      periodo, 13 de jan. de 1562 a 4 de dez. de 1563 (25 sessões).
      Doutrinas romanistas consolidadas mediante esse concilio.


	
Os principaes theologos lutheranos

Martinho Chemnitz; 1554; fall. em 1586,
      Superintendente em Brunswich; Examen Concilii Trid.;
      1565-73, Loci Theologici.

Matheus Flacio: nasc. em 1520, em
      Albona, na Illyria; 1545, em Wittenberg; 1549 em Magdeburgo;
      1557-61, em Jena; fall. em Frankfort sobre o Maine, 11 de
      Mar. 1575.

Catalogus Testium Veritatis, 1556;
      Ecclesi. Hist. per aliquot ... studiosos et pios viros in
      urbe Magdeburgica (os seculos de Magdeburgo), 13 volum.,
      1560-74; Clavis Script. Sac., 1567; Glossa Compendaria in
      N. T., 1570, etc.

João Gerhard: nasc em 1582, em
      Quedlinburgo; 1606, superintendente em Heldburgo; 1615,
      Superintendente Geral em Coburgo; 1616 a 1637, professor em
      Jena. Loci Theologici, 1610 a 1625; Medit. Sac., etc.

Leonardo Hutter: 1596 a 1616, professor
      em Wittenberg; Compendium Loc. Theol., 1610; Loci Commun.
      Theolog., 1619.

As Confissões de Fé da Egreja Reformada
      são universalmente reconhecidas.

Cathechismus ecclesiæ. Genevensis; 1541, Francez; 1545,
      Latino; Calvino.

Consensio in re sacramentaria ministrarum Tigur.; Eccles.
      et Joh. Calvini.

O Catecismo de Heideiberg: 1563, escripto sob a
      suggestão de Frederico III do
      Palatinado, por Zacarias Ursinus (desde 1561 professor em
      Heidelberg, fall. em 1583) e Gaspar Olevianus (professor em
      Heidelberg; fall. em 1587).

Confessio Helvetica Posterior: 1566, enviado por
      Bullinger a Frederico III do
      Palatinado.

Os Decretos do Synodo de Dort: 1619, reconhecidos nos
      Paizes Baixos, na Suissa, no Palatinado, em 1620 na França;
      não foram universalmente reconhecidos.

João Calvino:
      Institutio Religionis Christianæ, 1535-36. Tres
      edições, constituindo cada uma d’ellas uma ampliação, 1535,
      1539 e 1559; Commentarios ao Velho e Novo Testamentos,
      1539; De æterna Dei predestinatione, 1552; Defensio
      orthodoxæ fidei de S. Trinitate, 1554, contra Servetus.

Henrique Bullinger, successor de
      Zwinglio em Zurich, nasc. em 1504, em Bremgarten, fall. em
      17 de set. de 1578; Commentarios ao Novo Testamento, 1554;
      Compendium relig. Christianæ; Histoire des persecutions de
      l’Eglise.

Theodoro Beza: nasc. em 1519; 1549, em
      Lausanna; 1558, professor e pastor em Genebra; fall. em 1605.
      Traducção do Novo Testamento, com annotações, 1565; Histoire
      Eccles. des réformateurs au royaume de France, 1580.

Rodolpho Hospinian, pastor em
      Zurich; fall. em 1629; De origine et progres. controv.
      sacramentariæ, etc.

J. H. Hottinger, professor em Heidelberg
      e Zurich; fall. em 1667; Hist. Eccl. N. T.

Gaspar Suicer, professor em Saumur,
      fall. em 1684; Thesaurus Ecclesiasticus.

F. Dallæus, professor em Saumur, fall.
      em Paris, em 1670; Traité de l’emploi des S. Péres,
      1632.





	
1544.—Dieta de Spira; reconhecimento dos
      protestantes; tudo em socego, na expectativa de um Concilio
      Geral.

1545.—Reformatio Wittenbergensis.

1546.—Segunda Conferencia Religiosa em
      Regensburgo; 18 de fev., Luthero morre em Eisleben; os
      protestantes não apparecem na Dieta.

1546-47.—A guerra de Schmalkald; 19 de
      jun. liga entre Mauricio e o imperador; 20 de jul., decreto
      contra João Frederico e Filippe; 27 de out., Mauricio é
      nomeado eleitor; 24 de abr., batalha de Mühlberg, ficando
      prisioneiro João Frederico; Filippe entrega-se em Halle; o
      imperador falta á sua palavra.





	
1547-59.—Henrique II de França; desposa Catharina de
      Medici; fallece em 1589.


	
1548.—15 da maio, o Interim de Augsburgo
      conserva as hierarquias, ceremonias, festividades e jejuns
      da Egreja Catholica Romana; casamento dos clerigos e Ceia do
      Senhor sub utraque.





	
1547-53.—Eduardo VI de Inglaterra: nasc. em 1537.

1553-58.—Maria (a Sanguinaria) de
      Inglaterra.

1554.—9 de jul., Mauricio morre n’uma
      batalha perto de Sievershausen, contra Alberto, Margarve de
      Brandenburgo.

Fernando é batido pelos turcos na Hungria.

1555-98.—Filippe II de Hespanha.

1556-64.—Fernando I, imperador.

[252]

1558-1603.—Isabel de Inglaterra.

1559-60.—Francisco II de França (casado com Maria da
      Escocia)

1560-74.—Carlos IX de França.

1560-78.—Maria, rainha dos escocezes;
      executada em 1587.

1564-76.—Maximiliano II, imperador.

1574-89.—Henrique III de França.

1576-1612.—Rodolpho II, imperador.

1558-1648.—Christiano IV, rei da Dinamarca.

1589-1610.—Henrique IV de França, tornou-se catholico
      romano em 1593; assassinado por Ravaillac em 14 de Maio de
      1610.

1598-1621.—Filippe III de Hespanha.


	
1548.—Interim de Leipsic (Mauricio da
      Saxonia e Melanchthon).

1551.—Vehemente desejo do imperador de
      que os protestantes se submettam ao Concilio de Trento;
      Liga clandestina de Mauricio da Saxonia com Henrique II de França.

Out.: Embaixadores do Würtemburgo, e jan. de 1552,
      embaixadores saxonios em Trento.

1552.—20 de mar., Mauricio põe-se em
      fuga; 19 de maio, apodera-se do castello de Ehrenberg, e da
      Passagem de Ehrenberg, as chaves do Tyrol; dissolve-se o
      Concilio; julho: Tratado de Passau; João Frederico e Filippe
      ficam livres.

1555.—25 de set. Paz religiosa de
      Augsburgo; a Egreja Lutherana fica com os mesmos direitos
      legaes da Catholica Romana: Cujus regio ejus religio;
      o Reservatum ecclesiasticum; a Egreja Reformada não é
      reconhecida.

1558.—Disputas entre os antigos lutheranos
      (Gnesiolutherani) e os discipulos de Melanchthon.

1560.—Morto de Melanchthon, 19 de
      abril.

1586-91.—Embaraços cripto-calvinistas
      na Saxonia eleitoral; supressão do calvinismo; execução de
      Krells, em 1601.

A Egreja Lutherana perde:

(a) Em favor da Egreja Catholica
      Romana

1558.—A Baviera.

1578.—O ducado da Austria (Rodolpho II).

1584.—Os bispados Würzburgo, Bamberg,
      Salzburgo, Hildesheim, etc.

1594.—Steiermark, Carinthia (Fernando
      II).

1607.—Donauwerth.

(b) Em favor da Egreja Reformada

1560.—O Palatinado; 1563, o
      Catecismo de Heidelberg (Reformado sob Frederico III; Lutherano sob Luiz VI, 1576-83; Reformado sob Frederico
      IV, 1583-1618).

1568.—Bremen.

1596.—Anhalt (João Jorge, 1587-1603);
      revogação do Systema Consistorial e do Catecismo Lutherano;
      1597-1628, Artigos Calvinistas.

1605.—Hesse-Cassel, que estava sob o
      dominio do Landgrave Mauricio (1592-1627).

1613.—O Brandenburgo, que estava sob
      o dominio do Eleitor João Sigismundo 1614, Confessio
      Marchica.


	
1561.—Set.: Conferencia religiosa em
      Poissy, Theodora Beza.

1562.—Jan.: Os protestantes alcançam
      o direito de se reunirem para o culto fóra das cidades;
      Francisco de Guise massacra a congregação protestante de
      Vassy.

1562-63.—A guerra huguenote. Morte de
      Antonio de Navarra; Francisco de Guise é alvejado perto de
      Orleans.

1567-68 e 1569-70. Guerras huguenotes.

1572.—24 de ago., massacre de Paris na
      vespera de S. Bartholomeu; assassinio de Coligny e de 50:000
      huguenotes.

1574-76.—Guerra huguenote; a Santa Liga
      dos Guises.

1588.—Assassinio de Henrique e Luiz de
      Guise.

1589.—Henrique é morto por um fanatico da
      Liga, J. Clement, em 1 de ago.

1593.—Henrique IV faz-se catholico romano.

1598.—Edicto de
      Nantes: liberdade de consciencia; é permittido o culto
      publico; todos os privilegios civis; cidades de refugio para
      os huguenotes.

1620-28.—Revoltas huguenotes.

1620.—Tomada da Rochella.

Edicto de Nismes. São garantidos aos huguenotes direitos
      ecclesiasticos.


	
Egreja Anglicana

Inglaterra, 1547-1600, sob Henrique VIII: João Frith, Guilherme Tindal.

1534.—Acta do Parlamento ácerca da
      supremacia real; o Rei «o unico chefe supremo, sobre a terra,
      da Egreja ingleza»; á frente do partido evangelico, Thomaz
      Cranmer (1533, arcebispo de Canterbury) e Thomaz Cromwell;
      Traducção da Biblia, em 1538.

1539.—28 de jul., Transubstanciação;
      negação do calix aos leigos; celibato clerical; missas pelos
      defuntos; confissão auricular.

A Reforma de Henrique VIII
      foi um acto do rei, e significava apenas uma revolta contra o
      systema medieval, sendo o papa substituido pelo rei.

Isolamento da Egreja da Inglaterra; cortadas todas as
      relações com o papado; sem communicação alguma com as Egrejas
      Reformadas.

1547.—Sob o governo de Somerset, Lord
      Protector: Pedro Martyr Vermigli (nasc. em 1500, em Florença;
      1542, em Strasburgo; fall. em 1562, em Zurich) e Bernardo
      Ochino (nasc. em 1487) levado para Oxford; Martinho Bucer e
      Paulo Fagio, para Cambridge.

O Livro das Homilias.

1548.—O Livro da Oração Commum; revisto em
      1552.


	
1564.—Professio Fidei Tridentinae: 1566,
      Catechismus Romanus (Leonardo Marini, Egidio Foscarari,
      Muzio Calini).

1548.—Filippe Nery funda o Oratorio.

1550-64.—Julio III (del Monte).

1551.—Fundação do Collegium Romanum
      Jesuita.

1552.—Fundação do Collegium Germanicum.

1555-59.—Paulo IV (Caraffa) protesta contra a Paz de
      Augsburgo; Inquisição.

1559-65.—Pio IV (Medici) deixa-se guiar por seu
      sobrinho, o cardeal Carlos Borromeu, arcebispo de Milão,
      fall. em 1584.

1564.—Index librorum prohibitorum.

1566-72.—Pio V, zeloso dominicano.

1567.—Bulla de excommunhão contra 79
      proposições agostinianas de Miguel Baius (fall. em 1589).
      Chanceller da Universidade de Louvain.

1568.—Breviarium.

1570.—Misssale Romanum.

1572-85.—Gregorio XIII; carta congratulatoria a Carlos
      IX, ácerca do massacre de S.
      Bartholomeu; Te Deum em Roma, em honra do acontecimento.

1582.—Reforma do Calendario.

1582-1610.—Missões jesuitas na China.

1585-90.—Sixto V: Bibliotheca do Vaticano.

1588.—Annales Eccl., de Baronio.

1590.—Edição infallivel da Vulgata.

1592-1605.—Clemente VII.

1592.—Nova edição da vulgata (a chamada
      edição de Sixto V).





	
[254]


	
1552.—Os 42 Artigos.

1554.—O cardeal Reginaldo Pole, legado
      pontificio; 1555-58, Sanguinolentas perseguições no reínado
      de Maria; 1556, 21 de maio, Cranmer é queimado em Oxford.


	
A Escocia

1558.—Os Lords da Congregação; o Evangelho
      Puro, o Livro de Oração Commum do Rei Eduardo.

1560.—Assembléa dos Estados em Edinburgo;
      A Confissão Escoceza; o Primeiro Livro de Disciplina;
      é approvado o governo presbyteriano pelas Assembléas
      Geraes, pelos Synodos e pelas Sessões das egrejas;
      Superintendentes.

João Knox: nasc. em 1505, em Haddington;
      desde 1546, prégador em St.º André; 1547-49, nas galés;
      1553-59, em Frankfort e Genebra; 1559 a 1572 (data do
      fallecimento) em Edinburgo.

1572.—Convenção de Leith; Bispos privados
      de exercerem as funcções episcopaes: os Tulchanos.

1576.—Os inspectores nomeados pela
      Assembléa.

1578.—Segundo Livro de Disciplina.

1580.—A instituição dos presbyterios.


	
Os Paizes Baixos

1559.—Margarida de Parma; Granvella, bispo
      de Arras.

São creadas 14 novas dioceses. Inquisição.

1562.—Confessio Belgica; Guido de Brès,
      Adriano de Savaria, H. Modetus, G. Wingen; revista por
      Francisco Junio, em 1571.

1566.—Compromisso em favor dos
      protestantes.

Tumultos por causa da imagens e das reliquias.

1568-78.—O duque de Alba.

Concilio de Sangue; Perseguição de protestantes; são
      mortos 18:000; Egmont e Horn em 1568.

1572.—Tomada de Brill pelos mendigos do
      mar; Guilherme de Orange.

1576.—8 de Nov., Tratado de Ghent.

1579.—23 de jan., União de Utrecht,
      firmada pelas provincias do norte. 26 de julho, Declaração de
      independencia.

1584.—10 de julho, Assassinio de Guilherme
      de Orange; succede-lhe Mauricio de Orange.

Fundação de Universidades—Leyden, em 1575; Franecker, em
      1585; Gröningen, em 1612; Utrecht, em 1638; Harderwyk, em
      1648.





	

	
Anti-Trinitarios

Miguel Servetus, da Aragão; 1530, em
      Basiléa; 1531, De Trinitatis erroribus; 1534, em Lyons;
      1537, em Paris; 1540, em Vienna; 1553, Christianismi
      restitutio; 1553, queimado em Genebra.

Valentinus Gentilis, da Calabria;
      decapitado em Berne, em 1556.

Laelius Socinus: nasc. em 1525, em
      Veneza; 1547, percorre a Suissa, a Allemanha e a Polonia;
      fall. em 1562, em Zurich.

Faustus Socinus: nasc. em 1539, em
      Siena; 1559, em Lyons; 1562, em Zurich; 1574-78, em Florença,
      e depois em Basiléa; 1579-98, na Polonia; fall. em 1604.—De
      Jesu Christo servatore: De Statu primi hominis ante lapsium,
      1578.

1605.—Catecismo Racoviano.


	
A Rainha Isabel restabelece a Reforma

1559.—Junho: Acta da Uniformidade, Matheus
      Parker, arcebispo de Canterbury.

Revisão e readopção do livro de Oração Commum.

1562.—23 de jan., Os 39 Artigos:
      Doutrina calvinista da Predestinação, Doutrina calvinista da
      Ceia do Senhor.

1567.—Os puritanos são excluidos
      da Egreja. Puritanismo; Reforma espiritual mediante a
      collectividade evangelica, acceitação, em Inglaterra, da
      doutrina do sacerdocio espiritual de todos os crentes, e
      consequente guerra ás capas de asperges e outros paramentos
      ecclesiasticos.

1570.—Thomaz Cartwright é expulso de
      Cambridge.

1582.—Roberto Browne, capellão do duque do
      Norfolk; separação da Egreja e do Estado; cada congregação
      fórma uma egreja independente.










INDICE


	Absolvição clerical, 233.

	Agostinho, 208.

	Alba (Duque de), 105, 121, 125, 165.

	Allemanha (Situação politica da), 15.

	Amboise (Morticinio de), 99.

	Amboise, Edicto, 105.

	America (Descoberta da), 205.

	Anabaptistas (Os) em Genebra, 76.

	Anabaptistas (Os) em Zurich, 63.

	Anabaptistas (Os) nos Paizes Baixos, 115.

	Andersen (Lourenço), 52.

	Annatas (Os), 13, 60, 166.

	Anna Boleyn, 167, 184, 189.

	Anselmo, 210.

	Anstruweel, 121.

	Antuerpia, 121.

	Apologeticus, de Zwinglio, 62.

	Apostolos (Credo dos), 72, 223.

	Appellações, Estatuto para a repressão das, 167.

	Aristoteles, 214.

	Armada (a) hespanhola, 196.

	Artigos (Os Doze) dos camponezes allemães, 25.

	Artigos (Os dez), 171.

	Artigos (Os Seis), 173, 177.

	Artigos, (Os Quarenta e dois), 178.

	Artigos, (Os Trinta e Nove), 179, 192.

	Artigos, (Os Onze), 192.

	Augsburgo (Confissão de), 38.

	Augsburgo (Dieta de), 36.

	Augsburgo (Paz de), 47.

	Augsburgo (Interim de), 43.

	Babington (Conspiração de), 196.

	Ballanden (Ricardo), 150.

	Barlaymont, 120.

	Bartholomeu (Matança de S.), 107, 140, 149, 195.

	Basiléa, 64, 75.

	Beaton (Cardeal), 140.

	Bernardo de Clairvaux, 210.

	Berne, 59, 76.

	Berne (A Reforma em), 64.

	Beza, 83, 91.

	Beza em Poissy, 102.

	Biblia, Versão de Luthero, 19.

	Biblia, Franceza, 93.

	Biblia, Hollandeza, 116.

	Biblia (Doutrina da), 232.

	Bispados (os) nos Paizes Baixos, 118.

	Bispos (O livro dos), 172.

	Bispos (Os) na Escocia, 151.

	Boleyn (Anna), 167, 184, 189.

	Bonner (Bispo), 146.

	Borgonha (Carlos e Maria de), 114.

	Bourbon (Antonio de), 100.

	Bourbon (Condestavel de), 31.

	Bourbon (O principe), 96, 100.

	Bourg (Anne de), 98, 145.

	Bourges (Sancção Pragmatica de), 89.

	Brantôme, 107.

	Brederode (O Conde), 120.

	Brés (Guido), 134.

	Briçonnet, bispo de Meaux, 88.

	Brill (Tomada de), 126.

	Bruxellas, 115.

	Bucer, 71, 178, 187.

	Bugenhagen, 51.

	Bulla papal contra Luthero, 12.

	Bulla papal em favor da inquisição, 117.

	Bundschuh (Liga de), 24.

	Caetano (Cardeal), 10.

	Calderwood, 138, 142.

	Calvino (Mocidade de), 69.

	Calvino, (Institutos da Religião de), 71, 78.

	Calvino em Genebra, 73.

	Calvino (Expulsão de), 75.

	Calvino (Morte de), 82.

	Calvino (Ordenanças ecclesiasticas de), 77.

	Cambridge, 178, 187, 194.

	Capito, 64.

	Cappel, (Paz de), 65.

	Caraffa (Cardeal), 117.

	Carew (Sir Peter), 184.

	Carlos V, imperador, 14, 164, 181, 184.

	Carlos V tenta subjugar a Reforma, 28, 32, 37.

	Carlos V (A politica de) nos Paizes Baixos, 114.

	Carlos IX de França, 106.

	Carlstadt, 11, 20.

	Cartwright (Thomaz), 194.

	Casamento (O), 216.

	Catharina de Aragão, 162, 169, 181, 183.

	Catharina de Medicis, 93, 100, 107.

	Catholicidade dos Reformadores, 222.

	Cecil (Sir William), 194, 196.

	Celtica (Egreja), 137.

	Chandieu (Antonio), 97.

	Chateaubriand (Edicto de), 94.

	Christiano II da Dinamarca, 50.

	Clemente VII, 29.

	Colet (Deão), 160, 162.

	Coligny (Almirante), 96, 100, 101, 104, 106.

	Commissão (Tribunal da Alta), 193, 199.

	Concilio (Reclama-se um), 21, 43.

	Concilio (o) de Trento, 44.

	Concordata (A) de 1516, 89, 164.

	Condé (Luiz de), 100, 102, 104, 105.

	Condé (Henrique de), 105.

	Confissão de Augsburgo, 38, 50.

	Confissão de Zurich, 84.

	Confissão Franceza, 97.

	Confissão Hollandeza, 134.

	Confissão Escoceza, 143.

	Congregação (Lords da), 142.

	Consistorial (Systema), 30.

	Consistorio (O), 78, 98.

	Constança (Concilio de), 11.

	Cotta (Frau), 8.

	Convenção (A) Nacional, 142.

	Coverdale, 187.

	Cranach (Lucas), 16.

	Cranmer (Arcebispo), 171, 176, 184, 186.

	Craw (Paulo), 138.

	Crespin, 107.

	Cromwell (Thomaz), 163, 170.

	Dante, 218.

	Diana de Poitiers, 93.

	Dickson (David), 152.

	Dieta (A) allemã, 15.

	Dieta (A) de Worms, 16.

	Dieta (A) de Nürnberg, 20.

	Dieta (A) de Spira, 28.

	Dieta (A) de Augsburgo, 36, 47.

	Disciplina da Egreja, 30.

	Disciplina de Calvino, 77.

	Disciplina da Egreja franceza, 98.

	Disciplina (Livro da), 147, 152.

	Dissidencia (A), 194.

	Disturbios (O Conselho dos), 123.

	Dizimos (Os grandes e pequenos), 23, 215.

	Dordrecht, 135.

	Dorner, 225.

	Douay, 196.

	Douglas, 144.

	Drake (Sir Francis), 196.

	Dreux (Batalha de), 104.

	Dubois (Pedro), 138, 158.

	Eck (João), 9, 11, 17.

	Edictos de Tolerancia, em França, 103, 105, 110.

	Edinburgo, 143.

	Educação (A) na Escocia, 137, 148.

	Eduardo III, 218.

	Eduardo VI, 141, 157, 175, 181.

	Egmont (Conde), 117, 119, 120, 121, 122.

	Egreja (Disciplina da), 30, 98, 133, 134.

	Egreja (Riqueza da), 12.

	Egreja (A) em relação com a vida social, 215.

	Ehrenberg (Castello de), 46. Eidgenossen, 68.

	Einsiedeln, 61.

	Eisenach, 8.

	Eisleben, 7.

	Eleitores (Os) allemães, 15.

	Erasmo, 64, 170, 177.

	Erskine de Dun, 142, 151.

	Escocia (A Reforma na), 137-154.

	Esch (João), 115.

	Escriptura (A), 227.

	Eucaristia (A), 33.

	Fagius (Paulo), 178.

	Farel em Basiléa, 64.

	Farel em Genebra, 68.

	Farel em França, 88.

	Fé (A), 213, 230.

	Fernando de Aragão, 14, 162.

	Fernando de Austria, 37.

	Field, o puritano, 194.

	Fisher (Bispo), 170.

	Florestaes (cantões), 64.

	França (A Reforma em ), 87-111.

	Francisco de Assis, 210, 211.

	Francisco I de França, 28, 71, 89, 91, 164.

	Francfort sobre o Maine, 141.

	Frederico da Saxonia, 8, 28.

	Froben, 64.

	Frunsberg (General), 17, 31.

	Galle (Dr.), 52.

	Gallicanismo (O), 218.

	Gardiner (Bispo), 177, 182.

	Gemblours, 132.

	Genebra, 67, 77, 94.

	Ghent, 131.

	Ghent (Pacificação de), 131.

	Glarus, 60.

	Glencairn (Conde de), 142, 143.

	Goch (João), 114.

	Granvella (Cardeal), 117, 119, 123.

	Gregorio VII (Papa), 208, 212.

	Grey (Lady Jane), 182, 183.

	Grindal (Arcebispo), 198, 198.

	Guise (A familia), 93, 98, 100, 103-106, 140, 145.

	Gustavo Vasa, 51.

	Hagenau, 40.

	Hamilton (Patricio), 140.

	Held (Vice Chancellor), 40.

	Henrique VIII de Inglaterra, 157, 161, 163, 184, 190, 218.

	Henrique II de França, 93.

	Henrique III de França, 106, 109.

	Henrique IV de França, 105, 110.

	Henriques (Guerra dos tres), 109.

	Hesse (Organização da Egreja de), 29.

	Hildebrando, 208.

	Hogstraten, 9.

	Homilias (Livro de), 177.

	Hooper (Bispo), 180, 186.

	Horn (Almirante), 120, 122.

	Huss (João), 11, 138.

	Hymnos Medievaes, 6, 214.

	Iconoclastas (Os), 103.

	Imitação de Christo, 210, 211.

	Imperador (O), 14, 28, 31, 32, 37, 38.

	Imperio (O) medieval, 14, 209, 217, 221.

	Indulgencias (As) em Zurich, 61.

	Indulgencias (As) na Allemanha, 1-2.

	Ingleza, (A Reforma) seu caracter, 159.

	Inquisição (A), 117, 186.

	Interdicção (A) papal, 226, 233.

	Interim (O) de Augsburgo, 43.

	Interim (O) de Leipzic, 43.

	Isabel (A rainha), 125, 133, 157, 189, 192, 194-201.

	Jansen, 50.

	Jarnac, 105.

	Jesuitas (Os), 45, 195.

	Jewel (Bispo), 192, 200.

	João da Saxonia, 37, 38.

	Jorge da Saxonia (Duque), 17, 42, 47.

	Justificação (A), 233, 234.

	Jüterbogk, 4.

	Kempis (Thomaz á), 114.

	Knox (João), 141, 143, 144, 146, 148, 152, 178, 180, 191.

	Kyle (Os lollardos de), 138.

	La Ferriére, 95.

	Lainez, 45.

	Lambert (Martinho), 29.

	Lei (A) agraria entre os romanos, 24.

	Lefèvre, 88.

	Leipzic (Controversia de), 10.

	Leipzic (Interim de), 43.

	Leith (Convenção de), 151.

	Leyden (Cerco de), 129.

	Liesfeld (Jacob), 116.

	Liga Allemã (catholica), 40.

	Liga de Schmalkald, 39.

	Liga de França, 109, 196.

	Linacre, 196.

	Lindsay (Lord), 145.

	Lindsay (Sir David), 139.

	Lithurgia (A) de Knox, 141.

	Lollardismo (O), 138, 158.

	Longjumeaux, 105.

	Loyola (Ignacio), 45.

	Luthero e Tetzel, 4.

	Luthero (Mocidade de), 7.

	Luthero em Leipzic, 11.

	Luthero em Worms, 16.

	Luthero traduz a Biblia, 19.

	Luthero contra os camponezes, 27.

	Luthero não sympathiza com a Liga Protestante, 32.

	Luthero (Quietismo de), 32.

	Luthero (Mais ácerca de), 212, 214, 222.

	Madrid (Confederação de), 28.

	Madrid (Egmont em), 119.

	Maitland de Lethington, 144.

	Marburgo (Conferencia de), 33.

	Marcello de Padua, 138, 158, 218.

	Margarida de Navarra, 89.

	Margarida de Parma, 117.

	Margarida de Saboya, 115.

	Maria de Guise, 140.

	Maria, rainha de Inglaterra, 181, 184.

	Maria, rainha dos escocezes, 144, 145, 182, 189, 195.

	Martyr (Pedro), 178, 187, 192.

	Massacre de Amboise, 99.

	Massacre de S. Bartholomeu, 107, 140, 195.

	Massacre de Toulouse, 103.

	Massacre de Vassy, 103.

	Mauricio da Saxonia, 42, 46.

	Melanchthon, 19, 37, 39.

	Melville (André), 152.

	Melville (James), 149.

	Mendicantes (Os), 120, 123.

	Mendigos (Os) do mar, 124, 128, 129, 130.

	Mérindol (Arrêt de), 93.

	Mill (Walter), 140.

	Miltitz (Cardeal), 10.

	Missa (A Doutrina da), 33, 39.

	Monasticos (Votos), 212.

	Montauban, 107.

	Montgomery, bispo de Glasgow, 151.

	Montmorency, 93, 105, 145.

	Mooker Haide, 129.

	Moray (Conde de), 146, 150, 195.

	More (Sir Thomaz), 161, 162, 168, 172.

	Morgarten, 59.

	Mosteiros (Suppressão dos) em Inglaterra, 170, 176, 186.

	Münzer (Thomaz), 20, 24, 63.

	Mystico (Sentido) da Escriptura, 230.

	Mysticos (Os) medievaes, 8, 32, 211, 218.

	Nantes (Edicto de), 110.

	Niceno (O credo), 222.

	Nicolau de Basiléa, 212.

	Nobres (Revolta dos) na Allemanha, 21.

	Norfolk (Duque de), 195.

	Noyon, 69.

	Nürnberg (Dieta de), 20.

	Ochino (Bernardo), 178.

	Ockham (Guilherme de), 8, 138.

	Œcolampadius, 33.

	Olivetan (Roberto), 93.

	Oppressões soffridas pelos camponezes, 16, 23, 24.

	Oração Commum (Livro de), 177, 184, 100, 209.

	Orange (Guilherme de), 117, 120, 121, 124, 126, 131, 132.

	Orange (Mauricio de), 123.

	Oradores (Camaras de), 144.

	Ordenanças Ecclesiasticas, 77, 79, 81.

	Orleans, 104.

	Oxford, 178, 187.

	Pamphletos anti-prelaticios, 198.

	Paizes Baixos (Os), 113.

	Paramentos (Os) na Egreja de Inglaterra, 179, 192.

	Parker (Arcebispo), 192, 194.

	Parma (Margarida de), 117.

	Parma (Alexandre de), 132, 197.

	Passau (Tratado de), 47, 183.

	Pavia (Batalha de), 28, 91.

	Perdão (O) do peccado, 4, 213.

	Perseguições em França, 91, 94.

	Perseguições nos Paizes Baixos, 123.

	Perseguições na Escocia, 140.

	Perseguições em Inglaterra, 168, 186.

	Perth (Tumultos em), 143.

	Petersen (Os irmãos), 52.

	Philippe de Hesse, 32, 33, 37, 42, 43.

	Philippe II de Hespanha, 107, 115, 121, 184, 186, 189, 195.

	Poissy (Conferencia de), 102.

	Pole (Cardeal), 46, 185.

	Polyhistor, 64.

	Proemunire, 161, 167, 217.

	Presbyterianismo, 72, 95, 98, 134, 147.

	Prierias (Silvestre), 9.

	Prophecias (As), 197.

	Propriedade (As Leis da) e a Reforma, 215.

	Puritanos (Os), 179, 193.

	Randolpho, 145.

	Ratisbonna, 22.

	Reforma (Os principios da), 1, 225.

	Reforma (Antecipações da), 213.

	Reforma (A) e a vida social, 215.

	Reforma, (A) uma revivificação de religião, 205.

	Reforma (A) e a necessidade do perdão, 212.

	Regensburgo (Conferencia de), 40.

	Regensburgo (Convenção de), 22.

	Religião (A) espiritual, 209.

	Renan ácerca de Calvino, 83.

	Renaudie, 99.

	Renuncia (A), 211.

	Requescens, 128.

	Revivificação (A Reforma, uma), 205.

	Revivificação (A) medieval, 210.

	Revolta (A) dos camponezes, 23.

	Revolta (A) dos nobres, 21.

	Ridley (Bispo), 180, 184, 186.

	Ritualistas (Os) na Igreja Ingleza, 199.

	Rochelle (La), 105, 107, 108.

	Romana (A Lei), 24.

	Roper (Margarida), 170.

	Row (João), 139, 144, 153.

	Sacerdocio (O) dos crentes, 179, 226.

	Saboya (Duque de), 67.

	Sacramentos (Os), 34.

	Sacramentos (A administração dos), 207.

	Sacramentos (Theoria dos), 236.

	Samson, traficante de Indulgencias, 61.

	Sancerre (Capitulação de), 107.

	Sandilands (Sir James), 145.

	Schmalkald (Liga de), 32, 39.

	Schmalkald (Guerra de), 42.

	Separação do mundo, 208.

	Sickingen (Frank von), 22.

	Smeaton, 149.

	Sobrepeliz (A), 193.

	Social (A vida) e a Reforma, 216.

	Somerset (Lord Protector), 175.

	Spalatin, 10, 16.

	Spira (Edicto de), 29.

	Staupitz, 8, 9.

	Stirling, 143.

	Stockolmo (Massacre de), 51.

	Storch, 20, 24.

	Sturm, 100.

	Submissão do Clero, 165.

	Sully (Duque de), 107.

	Superintendentes (Os), 147.

	Supremacia (A) real em Inglaterra, 166, 176, 185, 190.

	Suecia (Reforma na), 51.

	Suissa (A Reforma), 57-66.

	Syndicancia aos mosteiros, 170.

	Syndicancia ás Egrejas, 176.

	Synodo da Egreja Franceza, 97.

	Synodo da Egreja Hollandeza, 134.

	Tauler (João), 9, 32, 212.

	Tetzel (João), 3, 4.

	Theses (As) de Luthero, 3, 5, 6.

	Theses (As) de Zwinglio, 62.

	Tindal traduz a Biblia, 187.

	Toggenburgo, 60.

	Torpichen (Lord), 142.

	Toulouse (Massacre de), 103.

	Transubstanciação (A), 34, 36.

	Trento (O concilio de), 45.

	Tulchanos (Os bispos), 150.

	Ubiquidade (Doutrina da), 36.

	Udal (Nicolau), 198.

	Upsala, 52.

	Utopia (A) de Sir T. More, 161, 169.

	Utrecht, 113.

	Utrecht (Tratado de), 132.

	Valdenses (Os), 92.

	Valence (Bispo de), 100.

	Vassy (Massacre de), 103.

	Vienne (Arcebispo de), 100.

	Voes (Henrique), 115.

	Wardlaw, 138.

	Wartburgo, 18.

	Warwick (Conde de), 177.

	Wedderburn (Balladas Sacras de), 139.

	Wessel (João), 144.

	Westeräs, 52.

	Wied (Hermann von), 41.

	Wilcox, 194.

	Wildhaus, 66.

	Willock, 114.

	Wimpina (Conrado), 9.

	Winram, 144.

	Wishart (Jorge), 140, 141.

	Wittenberg (Os fanaticos de), 20.

	Wolsey (Cardeal), 162, 168.

	Worms (Conferencia de), 40.

	Worms (Dieta de), 16, 22, 24.

	Wyatt (Sir T.), 184.

	Wycliffe, 8, 11, 138, 158.

	Wyttenbach (Thomaz), 60, 64.

	Xavier (Francisco), 45.

	Zurich, 59, 62, 76.

	Zwinglio, 33, 35, 60, 66.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A REFORMA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2217168190194417000_cover.jpg
A REFORMA

PoR

T. M. LINDSAY

DOUXOR EM THEOLOGIA B PROSXSSOK DR HISTORIA

BoLESIASTION

TRADUCGEO D J. . CANUTO

(ueToRISAOA)

R

LIVRARIA EVANGELICA
RUA DAS JANELLAS VERDES, 32
LISBOA






