
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Miti, leggende e superstizioni del Medio Evo, vol. II

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Miti, leggende e superstizioni del Medio Evo, vol. II


Author: Arturo Graf



Release date: August 1, 2019 [eBook #60032]

                Most recently updated: October 17, 2024


Language: Italian


Credits: Produced by Barbara Magni and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was

        produced from images made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MITI, LEGGENDE E SUPERSTIZIONI DEL MEDIO EVO, VOL. II ***






MITI, LEGGENDE E SUPERSTIZIONI

DEL

MEDIO EVO
VOLUME II








ARTURO GRAF



Miti, Leggende e Superstizioni

DEL

MEDIO EVO



VOLUME II.



LA LEGGENDA DI UN PONTEFICE

DEMONOLOGIA DI DANTE — UN MONTE DI PILATO IN ITALIA

FU SUPERSTIZIOSO IL BOCCACCIO?

SAN GIULIANO NEL «DECAMERONE» E ALTROVE

IL RIFIUTO DI CELESTINO V — LA LEGGENDA DI UN FILOSOFO

ARTÙ NELL'ETNA — UN MITO GEOGRAFICO



TORINO

ERMANNO LOESCHER



FIRENZE                    ROMA



Via Tornabuoni, 20         Via del Corso, 307



1893








PROPRIETÀ LETTERARIA



Torino — Stabilimento Tipografico Vincenzo Bona.









INDICE










LA LEGGENDA DI UN PONTEFICE
(Silvestro II)



I.


Sembra a molti che Dante, col parlare dei mali pontefici
come in più luoghi notissimi della Commedia ne parla,
con lo sprofondarne un buon numero nell'Inferno, col porre
in bocca allo stesso principe degli apostoli quella terribile
sfuriata del 27º canto del Paradiso, abbia dato una singolar
prova di arditezza e libertà di giudizio, abbia fatto
cosa mirabile e nuova, in pien contrasto con le usanze,
le opinioni, lo spirito dell'età che fu sua.



È questo un errore.



Il medio evo, se ebbe (come Dante, del resto) viva e
salda la fede, e sincera



La riverenza delle somme chiavi,





del papato quale istituzione divina, intesa a procacciare
il trionfo della verità e la salute delle anime, ebbe pure,
stimolato a ciò dalla stessa indole del suo sentimento religioso,
pronta la mente e spedita la lingua a condannare
e vituperare i troppo umani traviamenti di quella istituzione,
e usò sempre parlando dei reggitori spirituali suoi,
così maggiori come minori, non velati giudizii e libere
ed acute parole. Di ciò fanno fede certe Bibbie satiriche,

certi trattati del pianto e della corruzion della Chiesa,
molte poesie di goliardi, molte narrazioni di storici e di
novellatori, e alcune leggende meravigliose, le quali, per
avere avuto divulgazione larghissima, ed essere state credute
vere universalmente, hanno anche più significato e
fanno vie più valida testimonianza. Tale la leggenda che
dice Giovanni XII accoppato dal diavolo; tale l'altra che
manda all'Inferno e libera poi Benedetto IX; tale quella
che narra della magia e della mala fine di Silvestro II;
anzi questa, essendo per molta parte ingiusta, come or
ora si vedrà; non avendo, cioè, nella vita di quel pontefice
ragion sufficiente e giustificazione opportuna, riesce
più significativa e più notabile delle altre.



La cornice storica, se così posso esprimermi, dentro a
cui essa s'inquadra, è, in breve, la seguente.



Gerberto[1], che poi fu papa col nome di Silvestro II,
nacque di umile famiglia in Aurillac, o ivi presso, nell'Alvernia,
non si sa precisamente in quale anno, ma verso
il mezzo del secolo X. Rimasto orfano, fu accolto, fanciullo
ancora, nel monastero di San Geroldo, ove fece i primi
suoi studii, e d'onde, in compagnia di Borel, conte d'Urgel,
passò in Ispagna a seguitarli, sotto la disciplina del vescovo
Attone. In Ispagna dimorò alcuni anni, poi, essendo
già versatissimo nella matematica, nell'astronomia, nella
musica, se ne venne, insieme col vescovo e il conte, in
Roma. In Roma il pontefice, ch'era allora Giovanni XIII,
gli pose amore, e dopo alcun tempo lo mandò all'imperatore
Ottone II, che a sua volta lo mandò a studiar logica
con un arcidiacono di Reims. Nel 972 Gerberto
insegna in quella stessa città con grande onore, e la fama
del suo mirabil sapere cresce rapidamente; ma Ottone,
credendo di fargli bene, lo toglie di là per preporlo all'abazia
di Bobbio. Quivi Gerberto si attira molte inimicizie
e cade in disgrazia così del papa, come dell'imperatore.

Fa ritorno a Reims, si getta in mezzo alle contese
politiche, coopera efficacemente alla deposizione di quell'arcivescovo
Arnulfo, accusato d'aver tradito Ugo Capeto
suo signore, e ne usurpa il luogo; ma nol tiene a lungo,
e condannato da un concilio, si ritrae. Nel 999 lo troviamo
arcivescovo di Ravenna, e in quell'anno medesimo,
il 2 di aprile, è fatto papa. Governa la Chiesa quattr'anni,
con fermezza e rettitudine, e muore il 12 di maggio
del 1003.



Questi, in succinto, i fatti storicamente accertati, da
cui prende argomento, e tra cui s'insinua e si dilata la
leggenda che mi accingo ad esporre. Essi hanno, senza
dubbio, dello straordinario, ma nulla di portentoso, nulla
di arcano, e non eccedono in nessunissima guisa i termini
naturali delle cose umane e delle umane operazioni. La
fortuna di Gerberto, salito per gradi e lentamente dall'umile
condizione di monaco alla suprema dignità di
papa, non dà nemmen luogo a uno di quei problemi storici
indeterminati e involuti, intorno a' quali il critico,
che vede ogni po' dileguarsi o confondersi le cause presunte
dei fatti, o diventarne perplesso il significato, si
affatica inutilmente. Data la condizione generale dei tempi
in cui Gerberto ebbe a vivere, date le qualità dell'ingegno
e dell'animo di lui, dato il favore di cui, a tacere d'altri,
gli furono larghi gli Ottoni, quella fortuna appar naturale
e spiegabilissima.



Appar tale a noi; ma tale non doveva facilmente apparire
agli uomini che la videro, o a quelli che, per più
secoli di poi, ne udirono il racconto. E però nacque la
leggenda, frutto della ignoranza, congiunta, per una parte,
con l'ammirazione, per l'altra, col malvolere, stimolata
senza posa e riscaldata dalla fantasia.



Dove e quando appajono le prime vestigia di essa, e
quali sono le sue prime sembianze? Ogni leggenda, simile

in questo a una pianta, nasce di certi germi, cresce,
fiorisce, prolifera, e dopo un tempo più o meno lungo,
secondo l'indole dei popoli, le condizioni della civiltà, le
vicissitudini storiche, svigorisce e muore. Come quell'albero
meraviglioso dei tropici, che abbarbicando a mano
a mano i suoi rami alla terra, forma intere foreste, la
leggenda, sin che dura nel suo rigoglio e nella sua fecondità,
copre di sè province e reami; ma negli inizii
suoi, e poi nella fine, si raccoglie in poco spazio, e facilmente
si occulta; e chi ne vuol dar contezza, non sempre
riesce a dire se ci sia o non ci sia, se sia già nata, se
sia già morta. E ciò perchè la leggenda è bensì un fatto
psicologico e storico alla produzione del quale concorrono
cause insistenti, molteplici, generalissime; ma è altresì
un fatto che si produce e si determina a poco a poco, in
certi spiriti da prima, in uno anzichè in un altro luogo,
irresolutamente, con manifestazioni scarse e leggiere, che
sfuggono all'occhio e facilmente dileguano.



Così per l'appunto seguì della leggenda di Gerberto.
Diffusissima nei tre secoli che seguiron l'undecimo, essa,
negli anni più prossimi alla morte di colui che le porge
argomento, appena dà qualche segno del suo formarsi. Nei
cronisti più antichi, coetanei di Gerberto, o a lui di poco
posteriori, non se ne vede pur l'orma. Un monaco di San
Remigio, Richerio, grande amico ed ammirator di Gerberto,
cui dedicò quattro libri di storie, narra con molte
lodi la vita di lui, descrive gli studii, esalta l'ingegno e
il sapere, celebra le opere, ma non ha nemmeno una parola
che accenni a leggenda[2]. Vero è che Richerio, appunto
perchè amico, avrebbe potuto tacere, per deliberato
proposito, ciò che da molti, non amici, si mormorava; ma
non mancano altri cronisti, antichi egualmente, o poco
meno, sui quali non può cadere un sospetto così fatto.
Ditmaro di Merseburgo, Ademaro Cabannense, o Campanense,

Elgaldo, Radulfo Glaber, Ermanno Contratto, o di
Reichenau, Lamberto di Hersfeld, Mariano Scoto, Bernoldo,
Ugo Floriacense, tutti fioriti tra il finire del X e
il principiare del XII secolo, nulla narrano che s'accosti
od alluda alla posteriore leggenda, e par più che probabile,
conoscendo l'indole, il gusto e i costumi di quei
semplici narratori, e dei più semplici lettori loro, che
nessuna leggenda, propriamente detta, fosse ancora lor
giunta all'orecchio[3]. Ma ciò non vuol proprio dire che
la leggenda non fosse già nata; vuol dire solo che essa
era appena fuor di terra, e aveva poca radice, e non mostrava
altrui nè fiori nè fronde. Anzi è probabile che essa
avesse cominciato a germogliare mentre Gerberto era ancora
vivo, forse nell'ultimo tempo del suo breve papato,
forse anche (nessuno potrebbe nè affermarlo, nè negarlo)
qualche anno innanzi.



Vediamone un primo germoglio, a dir vero assai debole,
e appena formato, ma che potrebbe pure esser venuto dopo
altri parecchi, e lascia forse vedere più che non mostri.



Per molti anni, dal 977 al 1030, fu vescovo di Laon
un uomo ambizioso e iracondo, Adalberone, detto anche
Ascelino, mescolato a molte brighe e fazioni del tempo
suo, gran nemico dei Cluniacensi e dei monaci in generale,
cattivo poeta, risoluto di animo e sciolto di lingua.
Costui, nel 1006, secondo è da credere, compose, in forma
di un dialogo col re Roberto di Francia, un lungo poema
latino, nel quale diede libero sfogo alle ire che gli covavan
nell'anima, pigliandosi quella miglior vendetta che
poteva. In certo luogo egli fa che il re alle sue minacce
risponda:



Crede mihi, non me tua verba minantia terrent;

Plurima me docuit Neptanabus ille magister[4].





A primo aspetto questi due versi sciagurati non pajono

avere con Gerberto e la sua leggenda relazione alcuna;
ma se si riflette che il re, nella cui bocca son posti, era
stato, in Reims, discepolo di Gerberto, e se si bada a quel
Neptanabus, il quale altro non è che il famoso mago
Nectanebus, secondo antiche e divulgatissime finzioni re
dell'Egitto e padre adulterino di Alessandro Magno, la
relazione si scopre, e si sente il veleno dell'argomento.
Roberto dice di non temere le minacce del suo avversario,
perchè dal maestro mago apprese a difendersi. Con poco
o punto pericolo di errare, noi possiamo vedere in quei
versi un'allusione a Gerberto, e un'accusa di magia, per
nessun modo larvata ai lettori di quel tempo. Ecco dunque
apparire, sino dal 1006, tre anni dopo la morte del pontefice,
la leggenda della sua magia; la stessa risolutezza
e recisione dell'accenno lasciano ragionevolmente supporre
che non fosse quella la sua prima apparizione.



Teniamole dietro, e vediamola crescere a vista d'occhio.



Negli ultimi anni del secolo XI, un tedesco, fatto cardinale
da un antipapa, Benone, compose col titolo di Vita
et gesta Hildebrandi, un rabbioso libello, dove con Gregorio
VII, suo capitale nemico, sono calunniati e vituperati
parecchi dei pontefici che lo precedettero. Benone
narra una lunga e tenebrosa istoria, di cui non mancarono
di menar vanto e giovarsi, ai tempi della Riforma,
gli oppositori più ardenti ed astiosi della Chiesa di Roma;
e se molte delle cose ch'ei narra sono frutto della sua
fantasia invelenita, altre, e non poche, sono probabilmente
(potrei anche osare di dir certamente) frutto dello spirito
dei tempi, della comune ignoranza, e del maltalento, non
sempre irragionevole e ingiusto, di molti.



A dir di Benone, Gregorio VII, l'amico della contessa
Matilde, il trionfatore di Arrigo IV, il più formidabile
e potente dei papi, fu uno sceleratissimo mago, discepolo,
nelle arti maledette, di Teofilatto, il quale fu pontefice

col nome di Benedetto IX, di Lorenzo, vescovo di Amalfi,
di Giovanni Graziano, che fu pontefice anch'egli, e si
chiamò Gregorio VI. Teofilatto sacrificava ai demonii, innamorava,
con le sue arti, le donne, e come cagne se le
traeva dietro per selve e per monti. Di ciò fanno fede i
libri che gli si trovarono in casa quand'egli finì miseramente
la vita, e tale storia è (dice Benone) cognitissima
in Roma, al volgo. Grande amico e fautore di Teofilatto
era Lorenzo, principe dei malefizii, il quale intendeva il
linguaggio degli uccelli, profetava, e destava, coi vaticinii
e gli augurii, l'ammirazione della plebe, dei senatori, del
clero. Giovanni ospitava in sua casa Lorenzo, e imparava
da lui il diabolico magistero. Ildebrando fu degno in tutto
de' suoi maestri. Scotendo le maniche, egli spargeva nell'aria
un nugolo di faville, e Benone racconta di lui, d'un
suo libro magico, e di due suoi familiari, una paurosa
novella, che, con poca diversità, ricorre nelle storie di
altri maghi famosi, tra' quali Virgilio. Ma la malvagia
tradizione e l'esecrando esercizio avevano più antica la
origine. Teofilatto e Lorenzo, prima d'esser essi maestri,
erano stati discepoli, e il maestro loro aveva avuto nome
Gerberto. Benone parla chiaro e preciso: «Essendo ancor
giovani Teofilatto e Lorenzo, ammorbò la città co' suoi
malefizii quel Gerberto di cui fu detto:



Transit ab R Gerbertus ad R post papa vigens R.





«Questo Gerberto, ascendendo, poco dopo compiuto il
millennio, dall'abisso della permissione divina, fu papa
quattr'anni, mutato il nome in Silvestro secondo; il quale,
per divino giudizio, morì di morte repentina, colto al
laccio di quegli stessi responsi diabolici co' quali tante
volte già aveva ingannato altrui. Eragli stato detto da
un suo demonio ch'e' non morrebbe sino a tanto che non
celebrasse messa in Gerusalemme. Illuso dalla equivocazione

del nome, pensando si dovesse intendere di Gerusalemme
in Palestina, andò a celebrare messa il dì della
stazione in quella chiesa di Roma che appunto si chiama
Gerusalemme, dove, sentendosi venire addosso la morte,
supplicò gli fossero tronche le mani e la lingua, con le
quali, sacrificando ai diavoli, aveva disonorato Iddio. E
così ebbe fine condegna a' suoi meriti»[5].



Ecco Roma fatta un covo di pessimi incantatori, i quali,
per colmo di danno e di sceleratezza, sono quegli stessi
pastori che più gelosamente dovrebbero custodire e difendere
la greggia dei fedeli contro le insidie e le offese del
lupo diabolico. Credere che tutte quelle accuse sieno mere
invenzioni di Benone non mi par ragionevole, soprattutto
per quanto spetta a Gerberto. Il nemico di Benone era,
non Gerberto, morto oramai da un secolo, ma Ildebrando,
e la pensata e voluta denigrazione d'Ildebrando sarebbe
riuscita, parmi, tanto più efficace e più piena, quanto più
circoscritta e appropriata a lui solo. Benone avrebbe, con
minor fatica, reso assai più iniquo Ildebrando, e saziato
il suo odio, se invece di far di costui un discepolo, ne
avesse fatto un caposcuola; se a lui, anzi che a Gerberto,
avesse dato colpa della prima infezion di magia ond'era
stato contaminato l'ovile di Pietro. Assai più probabile
dunque mi sembra che Benone non inventasse di pianta,
ma raccogliesse in uno, forse esagerando, forse travolgendo,
credenze, accuse, lembi di leggende, già formate, o in via
di formarsi. Lo stesso modo succinto ed elittico usato da
lui in parlar di Gerberto mi pare che sia come un accennare
a cose note, sottintese, fatte oramai di pubblica ragione.
E non si dimentichi che l'accusa di magia pesò
anche su altri papi parecchi.



Nel poema di Adalberone abbiamo un cenno allusivo
e non più; nel libello di Benone abbiamo già uno schema
di racconto. Un cronista di poco posteriore a Benone, Ugo

di Flavigny, nato nel 1065, morto non si sa quando, ma
dopo il 1102, parla di Gerberto con manifesto dispetto,
dice che per l'insolenza sua fu espulso dal convento ov'era
stato accolto fanciullo, e che usando di certi prestigi,
quibusdam praestigiis, si fece fare arcivescovo, prima di
Reims, poi di Ravenna[6]. Non dice altro di notabile; ma
mi par da credere che con la parola praestigiis egli abbia
voluto intendere arti magiche, e riferirsi, senza altrimenti
esporla, a una leggenda già cognita[7]. E la leggenda fa
di bel nuovo capolino nell'opera di un monaco belga, la
celebratissima Chronographia di Sigeberto di Gembloux,
nato circa il 1030, morto il 1111. Quivi si legge che
alcuni, taciuto il nome di Silvestro II, il quale fu per
dottrina chiaro tra' chiari, ponevano in suo luogo Agapito,
nè ciò senza qualche ragione. Dicesi (così Sigeberto) che
questo Silvestro non entrò per l'uscio, e ci è chi lo accusa
di necromanzia, e più cose strane si narrano della
sua morte, e vogliono alcuni che egli morisse percosso
dal diavolo, le quali cose io non affermo e non nego, ma
lascio in dubbio[8]. Come si vede, quando Sigeberto scriveva,
la leggenda era ancor titubante, mal definita, male
compaginata, e si reggeva con le grucce dei si dice e dei
si crede, che escludono la fede piena, incontrastata ed
universale. Tale carattere essa serba nel racconto di un
altro monaco, Orderico Vital, inglese, che fra il 1124 e
il 1142 compose la sua Historia ecclesiastica. Fatte lodi
grandissime di Gerberto e de' suoi numerosi discepoli,
Orderico nota: «Di lui si narra che conversasse col diavolo
mentre era maestro, e che avendo chiesto di conoscere
il proprio avvenire, il diavolo gli rispondesse col
verso:



Transit ab R. Gerbertus ad R., post papa vigens R.





Tale oracolo fu allora abbastanza oscuro a intendere, che

poi si vide manifestamente adempiuto; dacchè Gerberto
passò dall'arcivescovado di Reims a quello di Ravenna,
e fu da ultimo papa in Roma»[9]. Questo verso l'abbiam
già trovato nello scritto di Benone, e ci tornerà più d'una
volta sott'occhio. Il primo che lo rechi è il già citato
Elgaldo, il quale nulla sa della sua diabolica origine, ma
dice che lo stesso Gerberto il compose, lietamente scherzando
sulla lettera R dopo essere stato assunto al pontificato[10].



Col cenno di Orderico si chiude, per noi, il periodo
iniziale della leggenda di Gerberto mago, il periodo delle
formazioni embrioniche, dei primi nuclei staccati, a cui
tien dietro il periodo delle esplicazioni e delle forme compaginate
ed intere. Un terzo ed ultimo periodo è quello
dello svigorimento progressivo e della obliterazione finale.
Prima d'andar più oltre, soffermiamoci alquanto, e indaghiamo
un po' meglio le ragioni, appena accennate sin
qui, della leggenda, e le condizioni in mezzo alle quali
essa prendeva nascimento.


II.


La ragione prima e principale è da cercare nella riputazione
grandissima che Gerberto ebbe di dotto. A noi,
che ne abbiamo i frutti tra mani, il sapere di lui non
sembra un gran che, ma fu, pei tempi in cui egli visse,
straordinario davvero, e a quegli uomini doveva sembrare
meraviglioso, e ai più ignoranti inesplicabile e sovrumano.
Il già ricordato Richerio parla con entusiasmo del grande
ingegno e del mirabile eloquio di Gerberto; celebra la
dottrina di lui, egualmente versato nell'aritmetica, nella
dialettica, nell'astronomia, nella musica; discorre dell'abaco
da lui inventato; ricorda alcune sfere celesti da lui

con mirabile artificio costruite. Ditmaro narra che Gerberto
fu, sin da fanciullo, ammaestrato nelle arti liberali;
che ebbe ottima conoscenza del corso degli astri; che superò
in dottrina tutti gli uomini del suo tempo; che nella
città di Magdeburgo costruì un orologio solare, spiando
a traverso a una canna, la stella che guida i marinai,
cioè la polare[11]. Ademaro Cabannense dice che Gerberto
fu fatto papa dall'imperatore in grazia del suo sapere,
propter philosophiae gratiam[12].



Ma quel sapere appunto, così fuor del comune, ai più
doveva riuscire sospetto, e a molti, che pur non ci sospettavan
nulla di soprannaturale, doveva tornare increscioso
e non in tutto scevro di colpa. Non si dimentichi che
siamo in tempi di fede viva ed angusta, e in mezzo ad
uomini superstiziosi, i quali facilmente nel sapere umano
scorgono come una presunzione audace di contrapporsi al
sapere divino, e negli studii profani un esercizio pien di
pericolo, assai più atto a trarre gli spiriti in giù, verso
Satana, che a sollevarli in alto, verso Dio. E Gerberto
attese con troppo ardore agli studii profani, e non celò
la sua passione per essi. Non giunge egli a dire, in una
lettera ad Arnulfo vescovo di Reims: «A questa fede
noi annodiamo la scienza, poichè non hanno fede gli
stolti?» In queste parole facilmente altri avrebbe potuto
trovare il germe di una falsa dottrina, contraria agl'insegnamenti
dell'Evangelo. Nessuna meraviglia dunque se
due cronisti, già più sopra citati, Lamberto di Hersfeld
e Bernoldo, pur non facendo il più piccolo accenno ad
origini o collegamenti soprannaturali, dicono risolutamente
che Gerberto fu troppo dedito agli studii profani.



Ma le cose non potevano fermarsi lì. Durante tutto il
medio evo gli uomini più celebrati per ingegno e per
dottrina, i filosofi e i poeti più illustri, così degli antichi
come dei nuovi tempi, furono tenuti generalmente in conto

di maghi, da Aristotile ad Alberto Magno e Ruggero
Bacone, da Virgilio a Cecco d'Ascoli. Bastava a Gerberto
la fama di dotto per mutarsi, nella opinione d'infiniti, di
vescovo in mago; ma tale mutazione era in lui favorita
da più altre ragioni. Si sapeva del suo viaggio in Ispagna;
si sapeva che in Ispagna egli aveva atteso con sommo
profitto agli studii; e non ci voleva un grande sforzo di
fantasia per porlo in relazione con gli Arabi, per far di
lui il discepolo di qualche dottore saraceno, avverso, come
tutta la sua gente, ai cristiani, e naturale amico del diavolo.
La critica del secol nostro provò che Gerberto deriva
il suo sapere principalmente da Boezio, del quale
fece in versi un fiorito elogio, e che nulla egli deve agli
Arabi[13]: ma chi ai tempi di lui, avrebbe potuto provare
o affermare altrettanto e troncar dalla radice un sospetto
che sorgeva spontaneo e irresistibile nelle menti? Ademaro,
che pur gli è tanto benevolo, dice (nè si sa donde
tragga cotal notizia) che Gerberto fu a Cordova per amor
di studio, causa sophiae[14]. Ora, Cordova era in mano
degli Arabi, e se non aveva, come Toledo, fama di essere
una scuola massima di magia, e un covo di necromanti,
doveva pur sembrare a cristiani un asilo e un propugnacolo
dell'Inferno, dove s'insegnava una scienza perigliosa
e diabolica. Perciò sarebbe da meravigliare se Gerberto
avesse potuto sottrarsi a quella accusa di magia che avvolse
tanti altri, i quali forse meno di lui sembravano
meritarla.



Ma a procacciargliela, quell'accusa, un'altra ragione
cooperò, non meno efficace delle notate: l'odio. Gerberto
ebbe amici molti e potenti; ma ebbe anche molti nemici,
de' quali fa spesso ricordo nelle sue epistole. Ne ebbe a
Bobbio, d'onde gli fu forza partirsi; ne ebbe a Reims pei
fatti che ho detto; ne ebbe in tutta la Francia, e in Germania
ancora, a cagione della parte presa negli avvenimenti

politici; ne ebbe in Roma dove gli odii che sempre
bollivano contro l'imperatore si riversavano naturalmente
sopra i suoi protetti. E quegli odii Gerberto ricambiava.
A Stefano, diacono di Roma, scriveva, piena l'anima di
livore: «Tutta Italia m'è sembrata una Roma. Il mondo
ha in esecrazione i costumi dei Romani»[15].



Nemici dunque molti, e di varia condizione, e per più
ragioni; alcuni mossi solo dalla gelosia e dall'invidia,
altri da legittimo risentimento: giacchè non è da tacere
che se Gerberto ebbe grandi virtù, e parecchie, ebbe anche
gran mancamenti; e se attese fedelmente, con zelo e carità,
come vescovo e come papa, all'officio ecclesiastico,
nei maneggi e nelle gare della vita si diportò più di una
volta in modo degno di biasimo. Certo egli fu poco aperto
all'amicizia e agli affetti in genere, non ischivo dell'adulazione,
non sempre alieno dall'intrigo e dall'inganno;
soprattutto fu ambiziosissimo; e se la tristizia dei tempi
in parte lo scusa, non lo scusa però interamente. Aggiungasi
che gli Atti del concilio di San Basolo, da lui compilati,
potevano anche far nascere qualche dubbio circa la
sua ortodossia. Per quella brutta faccenda dell'arcivescovo
Arnulfo gli si dichiararono avversi gli stessi pontefici,
Giovanni XV prima, Gregorio V poi.



Qual che si fosse, del resto, la ragion della inimicizia,
ben si vede che i nemici dovevano adoperarsi con tutte
le forze ad oscurare la fama di lui, e che l'accusa di
scelerati commerci con lo spirito delle tenebre doveva
essere da loro, se non immaginata e prodotta, almeno
accolta e promossa. Quanti poi, ed erano molti, sparsi pel
mondo, avevano in odio la curia di Roma, le sue prevaricazioni
e le sue frodi, dovevano favorire il sorgere e il
divulgarsi di una leggenda che poneva sulla cattedra di
San Pietro una creatura del diavolo. Quel medesimo odio
suscitò più tardi la leggenda famosa della Papessa Giovanna.

Perciò gli è assai probabile che le prime voci,
timide e fuggevoli, dell'accusa cominciassero a levarsi e
andare attorno mentre Gerberto era ancor vivo. Il non
trovarsi cenno della leggenda nei cronisti più antichi non
prova punto, come a taluni sembra, il contrario, giacchè
le leggende, di solito, compajono nelle scritture un pezzo
dopo che sono nate, e quando già hanno cominciato a
esplicarsi e assodarsi: prima vivono nella fantasia dei
molti o dei pochi, e nelle scucite narrazioni orali.



Il Doellinger crede che la leggenda nascesse in Roma,
e che quivi la raccogliesse Benone[16]. Le sue ragioni, a
dir vero, non mi pajono di gran peso, e stimo assai più
probabile che nascesse un po' qua e un po' là, dove trovava
le suggestioni più acconce e le condizioni più favorevoli.
Certo gli esplicamenti ulteriori della leggenda non
si produssero in Roma.


III.


Lo storico inglese Guglielmo di Malmesbury, accingendosi,
nella prima metà del secolo XII, a narrare la storia
di Gerberto, diceva: «Non sarà assurdo, credo, se poniamo
in iscrittura ciò che vola per le bocche di tutti»;
e sul finire di quel medesimo secolo, un altro inglese,
Gualtiero Map, accingendosi anch'egli a quel racconto,
esclamava: «Chi ignora la illusione del famoso Gerberto?».
La leggenda, che nel secolo precedente sembra
nota a pochi, ha fatto molto cammino, ed è ora cognita
a tutti. Non solo è cognita a tutti, ma s'è ampliata, ha
preso rilievo e colore, ha ricevuto numerosi innesti. Non
è più uno schema di racconto, mal composto e reticente,
è addirittura un romanzo.



Ascoltiamo Guglielmo di Malmesbury, gran raccoglitore,

gran narratore, caloroso, efficace e credulo, di storie
incredibili[17].



Gerberto nacque in Gallia, e fu monaco, sin da fanciullo,
nel monastero di Fleury. Giunto al bivio pitagorico
(così si esprime l'autore) sia che gli venisse tedio
del monacato, sia che il vincesse cupidigia di gloria,
fuggì di notte tempo in Ispagna con proposito di apprendere
l'astrologia, ed altre arti sì fatte, dai Saraceni, i
quali vi attendono e ne sono maestri. Giunto fra loro,
potè appagare il suo desiderio, e vinse Tolomeo e Alandreo
(?) nella scienza degli astri, Giulio Firmico nella
divinazione del fato. Quivi imparò ad intendere e interpretare
il canto e il volo degli uccelli; quivi a suscitar
dall'Inferno tenui figure; quivi finalmente quanto di buono
e di reo può comprendere la umana curiosità. Nulla è a
dire delle arti lecite, aritmetica, musica, astronomia, geometria,
le quali per tal modo esaurì da farle parere minori
del suo ingegno, e con industria grande poi fece rivivere
in Francia, ov'erano quasi perdute. Sottraendo, egli
primo, l'abaco ai Saraceni, diede regole che a mala pena
s'intendono dai sudanti abacisti. L'ospitava in sua casa
un filosofo di quella setta, cui egli rimunerò, con molto
oro da prima, e con promesse da poi. Nè mancava il Saraceno
di vendere la propria scienza, e spesse volte invitava
l'ospite a colloquio, ragionando seco lui quando di
cose serie e quando di sollazzevoli, e gli dava de' suoi
libri da trascrivere. Aveva tra gli altri, il Saraceno, un
volume, che contenea tutta l'arte, e questo, Gerberto, sebbene
ardesse della voglia di farlo suo, non potè mai trargli
di mano. Riuscite vane le preghiere, le promesse, le offerte,
egli finalmente diede opera alle insidie, e ubbriacato
con l'ajuto della figliuola di lui, il Saraceno, tolse
il volume, che quegli teneva custodito sotto il capezzale,
e via se ne fuggì. Destatosi il Saraceno dal sonno, leggendo

nelle stelle, della cui scienza era maestro, si diede
a inseguire il fuggiasco; ma questi, usando della scienza
medesima, conobbe il pericolo, e si celò sotto un ponte
di legno, ch'era ivi presso, aggrappandovisi con le mani,
per modo che, penzolando, non toccava nè la terra nè
l'acqua. Così deluso, il Saraceno ebbe a tornarsene a casa,
e Gerberto, accelerando il cammino, giunse al mare. Colà
evocato con gl'incantesimi il diavolo, pattuì di darglisi in
perpetuo, se, difendendolo da colui che l'inseguiva, lo portava
oltre l'acqua. Il che fu fatto.



Qui Guglielmo entra a discorrere dell'insegnamento di
Gerberto, de' suoi compagni di studio e de' discepoli illustri;
ricorda un orologio meccanico (trasformazione dell'orologio
solare di Magdeburgo) e un organo idraulico,
in cui l'opera dei mantici era supplita dall'acqua bollente,
fabbricati l'uno e l'altro da Gerberto per la cattedrale di
Reims; dice come Gerberto diventasse arcivescovo di questa
città, arcivescovo di Ravenna e finalmente pontefice; poi
soggiunge: Fautore il diavolo, Gerberto procacciò la propria
ventura per modo che nulla mai di quant'ebbe immaginato
lasciò imperfetto, e da ultimo fece segno della propria
cupidità i tesori delle antiche genti, da lui per arte necromantica
ritrovati.



E qui un'altra storia, che ebbe ancor essa divulgazione
grandissima, e che Guglielmo sembra sia stato il primo
a narrare.



Era in Campo Marzio, presso Roma (così dice il nostro
cronista), una statua, non so se di bronzo o di ferro, che
mostrava disteso l'indice della mano destra, e recava
scritto in fronte: Percuoti qui; Hic percute. Gli uomini
del tempo andato, credendo di trovarvi dentro un tesoro,
avevano, con molti colpi di scure, squarciata la statua
innocente; ma Gerberto corresse l'error loro, intendendo
in tutt'altro modo le ambigue parole. Epperò, notato di

pien meriggio il luogo ove giungeva l'ombra del dito, ivi
infisse un palo, e sopravvenuta la notte, fatto colà ritorno
con la sola scorta di un suo cameriere, che recava una
lucerna accesa, fece con suoi incanti spalancare la terra.
Ed ecco apparire agli sguardi loro una grandissima reggia,
auree pareti, aurei lacunari, e cavalieri d'oro giocanti con
aurei dadi, e un aureo re, sedente con la sua regina a
mensa apparecchiata, con intorno i ministri e sulla mensa
vasellame di gran peso e pregio, ove l'arte vincea la natura.
Nella più interna parte del palazzo, un carbonchio,
gemma fra tutte nobilissima e rara, fugava col suo splendore
le tenebre, e aveva di contro, nell'angolo opposto, un
fanciullo con l'arco teso, incoccata la freccia. Ma nessuna
di quelle cose, che con l'arte preziosa rapivano gli occhi,
poteva esser tocca, perchè come l'uno degli intrusi vi
appressava la mano, subito quelle immagini tutte parevano
balzargli incontro e voler far impeto nel temerario.
Vinto dal timore, Gerberto represse la sua cupidigia; ma
il cameriere ghermì un coltello di mirabile valore, che
era sul desco, pensando così picciolo furto dovesse rimanere
occulto fra tanta preda. Incontanente insorsero le
immagini tutte fremendo, e il fanciullo, scoccata nel carbonchio
la freccia, empiè di tenebre il luogo; e se il cameriere,
ammonito dal suo signore, non si fosse affrettato
a deporre il coltello, avrebbero entrambi pagata la pena
della lor petulanza. Così inappagata la loro bramosia,
guidati dalla lucerna, se ne tornarono addietro. — Erano
quelli i tesori di Ottaviano Augusto imperatore, a proposito
dei quali Guglielmo narra altre avventure e altre
meraviglie.



Segue un terzo racconto, col quale il romanzo si chiude.



Gerberto, osservati gli astri, compose una testa artifiziata,
la quale rispondeva per sì e per no alle domande
che le si facevano. Così se Gerberto chiedeva: Diventerò

io papa? — la testa rispondeva: Sì. — E se Gerberto
domandava: Morrò io prima che canti messa in Gerusalemme? — la
testa rispondeva: No. E vogliono che dall'ambiguità
di questa seconda risposta egli sia stato tratto
in inganno, perchè non pensò esservi in Roma una chiesa
che appunto è detta Gerusalemme, dove suol cantar messa
il papa le tre domeniche cui dassi il titolo di Statio ad
Jerusalem. Ora avvenne che in uno di quei giorni Gerberto,
mentre si parava per la messa, ammalò, e crescendogli
il male, consultata la testa, conobbe l'inganno
e la morte imminente. Chiamati pertanto i cardinali,
pianse a lungo i suoi malefizii, e mentre quelli per lo
stupore non sapean che si fare, egli, perduto per l'angoscia
il senno, ordinò lo tagliassero a pezzi, e così ne
lo gittassero fuori, dicendo: Abbia le membra chi ebbe
l'omaggio, perchè l'anima mia sempre detestò quel sacramento,
anzi sacrilegio.



Due sarebbero state principalmente, secondo la narrazione
di Guglielmo, le ragioni che indussero Gerberto a
studiare la magia e legarsi col demonio: il desiderio di
sapere e l'amor della gloria; la cupidigia appare solo
più tardi. In un poema latino anonimo, di cui non è accertato
se appartenga al secolo XII o al XIII[18], narrasi
che Gerberto si diede al diavolo perchè non era buono
d'imparar nulla, ed ebbe il diavolo stesso a maestro, e
da lui apprese a compor l'abaco; ma nel già ricordato
racconto di Gualtiero Map vengono fuori altri fatti, altre
ragioni, altre meraviglie.



Dice quest'uom dabbene, con torturata e torturante
eleganza di concetti e di stile, che Gerberto, essendo in
Reims, s'innamorò perdutamente della figliuola di quel
preposto, bellissima, ammiratissima, desideratissima. Per
amor di lei Gerberto si diede a spendere e spandere, si
caricò di debiti, cascò in mano agli usurai, e in poco

tempo, abbandonato da servi ed amici, toccò il fondo della
miseria. Un giorno, lacerato dalla fame e fuor di sè, nell'ora
del meriggio, si cacciò in un bosco, e vagando a
caso, capitò in un luogo dove improvvisamente gli si
offerse alla vista una donna d'inaudita bellezza, seduta
sopra un gran drappo di seta, con innanzi a sè un mucchio
grandissimo di monete. Gerberto volge il piè per fuggire;
ma la donna il chiama per nome, e come mossa a compassione
del suo stato, gli offre quante ricchezze possa
mai desiderare, a patto solo che rinunzii alla figlia del
preposto, la quale non si curò punto di lui, e voglia lei,
che gli parla, per compagna ed amica. Ella soggiunge:
Meridiana è il mio nome, e sono, come tu sei, creatura
dell'Altissimo, e a te, come al più degno fra gli uomini,
ho serbata la mia verginità. Non sospettar d'inganno e
d'insidia; non credere che io sia un qualche demone succubo;
io tutto ti offro, e non ti chiedo promessa o patto
alcuno. Gerberto, rimosso dall'animo ogni timore, offre la
propria fede, bacia l'amica (salvo, dice il buon Gualtiero,
il pudore), prende quant'oro può portare, torna in città,
paga i suoi creditori, e ajutato dalla sua Meridiana (o
Marianna), la quale gli è non meno maestra che amante,
e gl'insegna la notte che cosa abbia da fare il giorno,
ristora tutto il perduto, agguaglia la magnificenza di
Salomone, vince quanti hanno fama di dotti, diventa il
soccorritore dei bisognosi, il redentor degli oppressi, e
non è città nel mondo che per amore di lui non porti
invidia a Reims. La figliuola del preposto, ciò vedendo,
arde a sua volta di amore e di gelosia, e si strugge del
desiderio di aver tra le braccia colui che tanto avea disprezzato.
Con l'ajuto di una vecchia, vicina di Gerberto,
appaga il suo desiderio, un giorno che quegli, dopo lauto
desinare, s'era addormentato nell'orto. Meridiana si sdegna,
e da prima respinge il pentito, poi gli perdona, a patto

che si leghi a lei con formale promessa e indissolubile
nodo. Muore intanto l'arcivescovo di Reims, e Gerberto,
per la fama de' suoi meriti, è chiamato a succedergli;
poi, in Roma, è dal papa fatto cardinale e arcivescovo
di Ravenna; poi, morto il papa, è, per universale suffragio,
coronato della tiara. Ma durante tutto il tempo
del suo sacerdozio, egli più non si cibò del corpo e del
sangue di Cristo, solo simulando con frode il sacramento.
L'ultimo anno del suo pontificato gli apparve Meridiana,
e gli annunziò ch'ei non morrebbe finchè non celebrasse
messa in Gerusalemme, ed egli, dimorando in Roma, e
facendo pensiero di non girsene mai in Terra Santa, si
tenne sicuro. Se non che, andato un giorno a celebrare
messa nella chiesa di Santa Croce in Gerusalemme, si
vide improvvisamente innanzi Meridiana, che l'applaudiva,
come fosse lieta del suo prossimo venire a lei. La qual
cosa veduta, e conosciuto il nome del luogo, egli, convocati
i cardinali, e tutto il clero e il popolo, si confessò
pubblicamente, e fatta acerbissima penitenza, morì. Fu
sepolto nella chiesa di San Giovanni Laterano, dentro a
un'arca marmorea, dalla quale trasuda acqua; e dicono
che quando sta per morire il papa, di quell'acqua si
forma un rigagnolo che scorre in terra, e quando muore
alcun altro grande, se ne aduna più o meno, secondo il
grado e la dignità di ciascuno. Gerberto, sebbene per
avarizia sia stato gran tempo impigliato nel vischio del
diavolo, pure con forte mano e magnificamente resse la
Chiesa[19].



Il racconto di Gualtiero ha una intonazione gaja che
manca al racconto di Guglielmo e degli altri: l'orror del
diabolico è in esso raggentilito dall'amore e dalla bellezza.
Quella Meridiana, o Marianna, non è se non l'antichissima
Diana trasformata in diavolo, e più propriamente
nel diavolo meridiano, che soleva lasciarsi vedere

sull'ora del meriggio, e di cui è frequente ricordo negli
scrittori del medio evo[20]. Essa ha nel romanzo di Gerberto,
quale Gualtiero lo narra, una parte molto simile
a quella che certe fate hanno nei romanzi cavallereschi,
e la storia degli amori appartiene al divulgatissimo tema
degli amori d'uomini d'ossa e di polpe con donne soprannaturali[21].



D'onde attingeva Gualtiero? Dalla propria fantasia, o
da una tradizione scioperata e caduca, nata forse e morta
in Inghilterra, prima che giungesse a valicar lo stretto
e a propagarsi nel continente? Propendo per questa seconda
soluzione del dubbio, ma senza poterla provare.
Certo si è che un altro scrittore inglese, di poco anteriore
a Gualtiero, e non noto per nome, di Meridiana
non fa parola: dice che Gerberto si diede al diavolo per
avidità di onori e di ricchezze; che fu dallo stesso demonio
ingannato con quell'ambiguo responso della messa
da celebrare in Gerusalemme, e fatto un cenno della penitenza,
chiude il racconto, annunziando la salvazione del
pentito, e riferendo il miracolo del sepolcro[22].



Così abbiam veduto variare le ragioni assegnate al
diabolico patto: amor del sapere, inettitudine allo studio,
cupidigia di onori e di potere, avidità di ricchezze; più
che non se ne sieno addotte per Fausto. Un poeta e cronista
alquanto più tardo, il viennese Enenkel, il quale,
circa il mezzo del secolo XIII, compose una specie di
storia universale in versi, narra che Gerberto, uomo di
gran sapere, ma giocatore sfrenato, per torsi alla miseria
cui s'era ridotto, si legò col diavolo, pattuendo d'esser
suo il giorno in cui celebrerebbe messa in Gerusalemme.
Ajutato dal suo diavolo, Gerberto seguita a giocare a dadi,
vince quanti si cimentano con lui, diventa segretario del
vescovo, poi vescovo, poi papa. Segue il racconto della
messa fatale e della penitenza: le membra tronche sono

gettate ai diavoli congregati, che giocano con esse alla
palla[23].



Ma non corriamo tropp'oltre, e prima di seguitare,
soffermiamoci un poco a considerar più da presso alcuna
delle finzioni che ci si sono parate dinanzi.


IV.


Il verso:



Scandit ab R Gerbertus in R, post papa viget R,





riferito la prima volta, come ho detto, da Elgaldo, ripetuto
poi, con leggiere variazioni, da Benone e da molti
altri, può benissimo, come lo stesso Elgaldo afferma, essere
stato composto da Gerberto dopo la sua esaltazione
al pontificato; ma mi par più probabile sia fattura di
qualche scolastico di quei tempi. Comunque sia, più tardi
esso diventa una specie di vaticinio posto in bocca al diavolo.
Il cronista inglese, che andava sotto il nome di
Guglielmo Godell, ne fece un epitafio inscritto sulla
tomba di Gerberto[24].



Ditmaro parla di un orologio solare. L'anonimo autore
di certi Gesta episcoporum Halberstadensium, il quale
scriveva nei primi anni del secolo XIII, si contenta di
dire che Gerberto costruì in Magdeburgo un orologio abbastanza
ammodo (orologium quoddam honestum satis)[25];
ma Guglielmo di Malmesbury vuole fosse un orologio
meccanico, e Sant'Antonino dice molto più tardi, nelle
sue Istorie, che Gerberto fece un orologio meccanico mirabile.
Gli è così appunto che la leggenda lavora.



La storia della statua, che indica misteriosamente un
luogo nascosto, ha molti riscontri, ed è certamente, almeno
in parte, più antica di Gerberto cui Guglielmo

l'appropria. In un libro arabico, intitolato Il libro del
secreto della creatura del saggio Belinus (il quale Belinus
si crede con buon fondamento essere Apollonio
Tianeo)[26], si narra che nella città di Tuaya (probabilmente
Tiana) c'era una statua di Ermete, sul cui capo leggevasi
scritto: Se alcuno desidera conoscere il secreto della
creazione degli esseri, e come fu formata la natura,
guardi sotto a' miei piedi. Nessuno aveva mai saputo
scoprirci nulla; ma Belinus scavò sotto i piè della statua,
e trovò un sotterraneo, e nel sotterraneo un vecchio seduto
sopra un trono d'oro, con innanzi un libro aperto.
Belinus tolse il libro, e acquistò per esso la cognizione
di tutte le cose[27]. Similmente la storia dei tesori trovati
nel sotterraneo fu narrata, prima che di Gerberto, di altri.
Il già citato cronista Sigeberto di Gembloux racconta,
all'anno 1039, che in Sicilia era una statua marmorea,
la quale recava scritto intorno al capo: Alle calende di
maggio, nascente il sole, avrò il capo d'oro. Un Saraceno,
fatto prigione da Boberto Guiscardo, intendendo il significato
di quelle parole, il dì primo di maggio, al nascer
del sole, notò diligentemente il luogo ove giungeva l'ombra
della statua, e quivi, scavata la terra, trovò un infinito
tesoro, col quale potè riscattarsi. Di questo caso fa ricordo
anche il Petrarca nel suo libro delle cose memorabili[28].
L'avventura non ebbe così buon fine per un
chierico innominato, di cui si narra la storia nei Gesta
Romanorum. Costui, penetrato, come Gerberto, in luogo
sotterraneo, ov'era accolto un inestimabile tesoro, non
seppe frenare la voglia, e tolse un coltello: immediatamente
un sagittario scoccò la freccia nel carbonchio che
illuminava la caverna, e il temerario chierico, non potendo
più, fra le tenebre, rinvenir la via dell'uscita, morì
miseramente. Quel sagittario, o uno che assai gli somiglia,
appare anche in altri racconti: nella leggenda di Virgilio

mago, nella Image du monde, nella Eneide del tedesco
Enrico di Weldeke[29].



Veniamo alla testa artifiziata che dà responsi. Teste
così fatte, o anche intere statue favellatrici, o androidi,
furono pure attribuite ad Alberto Magno, a Ruggero Bacone,
ad Arnaldo di Villanuova, a Enrico di Villena, a
un rabbino per nome Löw. Di una si parlò nel famoso
processo dei Templari, e Guglielmo di Newbury, storico
inglese morto il 1208, racconta di un procuratore di
Andegavia, per nome Stefano, ingannato, come Gerberto,
da una testa magica[30]; e chi non ricorda la gherminella
fatta con una testa presunta magica al povero Don Chisciotte?
Se Gerberto sia stato il primo ad averne una
dalla generosità della leggenda è difficile dire, e non è
gran fatto probabile; ma certo il fallace responso ch'egli
ebbe da essa, o dal diavolo, altri ebbero assai prima di
lui, come altri ebbero dopo. Di responsi ambigui e fallaci
è assai spesso ricordo negli scrittori dell'antichità[31].
Di un responso, o, a dir meglio, di un avvertimento, non
diabolico, ma divino, nel quale, come nella risposta data
a Gerberto, si ha una equivocazione sul nome di Gerusalemme,
narra Giovanni Villani riferendola a Roberto
Guiscardo. «Questo Ruberto Guiscardo, dopo molte nobili
opere e cose fatte in Puglia, per cagione di devozione
si dispose d'andare in Gerusalemme in peregrinaggio, e
detto li fu in visione che morrebbe in Gerusalemme.
Adunque accomandato il regno a Ruggieri suo figliuolo,
prese per mare viaggio verso Gerusalemme. E pervenendo
in Grecia al porto che si chiamò poi per lui porto Guiscardo,
cominciò a gravare di malattia. E confidandosi
nella revelazione a lui fatta, in nullo modo temea di morire.
Era incontro al detto porto una isola, alla quale,
per cagione di prendere riposo e forza, vi si fece portare,
e là portato non migliorava, anzi più aggravava. Allora

dimandoe come si chiamava quella isola: fu risposto per
li marinari che per antico si chiamava Gerusalemme. La
qual cosa udita, incontanente certificato di sua morte,
divotamente di tutte le cose che a salute dell'anima si
appartengono sì si ordinò, e divotamente si acconciò e
morio nella grazia d'iddio nelli anni di Cristo 1090»[32].
Nella leggenda di Cecco d'Ascoli si ha, come in quella
di Gerberto un inganno diabolico. Il diavolo aveva annunziato
a Cecco ch'e' non morrebbe se non tra Africa e Campo
de' Fiori. Condotto al supplizio, l'infelice non dava segno
di timore alcuno, aspettando che quegli venisse a liberarlo;
ma saputo allora come Africo fosse il nome di un
fiumicello che scorreva ivi presso, intese sotto il nome di
Campo de' Fiori celarsi Firenze, e si conobbe perduto.
Il mago polacco Twardowsky fu, dice la leggenda, ingannato
dal diavolo con una equivocazione sul nome di
Roma, che aveva pure un piccolo villaggio in Polonia[33];
Enrico IV d'Inghilterra, nel dramma dello Shakespeare
che da lui s'intitola, è ancor egli ingannato col nome
di Gerusalemme[34].



Per ciò che spetta alla terribile penitenza con cui Gerberto
espiò le sue colpe e si liberò dalle mani del diavolo,
la tradizione è certo assai antica, perchè si trova
già, come abbiam veduto, nello scritto di Benone, sebbene
poi Sigeberto di Gembloux ne taccia. Il medio evo
è pieno di così fatti racconti di penitenze spaventose, intesi
a mostrare l'efficacia appunto della penitenza, e come
non siavi peccato, per quanto grande e mostruoso, che
non possa ottenere il perdono di Dio: si direbbe che
quella età abbia a bella posta inventati peccatori sceleratissimi,
per poi farli pentire, e renderli degni del Paradiso.
Anche la penitenza di Gerberto ha non pochi riscontri.
Guglielmo di Malmesbury ne racconta una in
tutto simile di un mago Palumbo[35], e Tommaso Cantipratense

reca l'esempio di un malvagio pentito, che,
condannato a morte, chiede in grazia d'essere tagliato a
pezzi[36]. Taluno di tali racconti è ancor vivo nelle letterature
popolari[37].



In relazione con la notizia data da Gualtiero Map, che
Gerberto più non comunicò durante tutto il tempo del
suo sacerdozio, è quanto dice un altro scrittore inglese
del secolo XIII, Giraldo Cambrense, il quale, ricordato
quel caso, soggiunge: «onde fu statuito nella Chiesa Romana
che i sommi pontefici, nel momento della comunione,
dovessero voltarsi verso il popolo»[38]; precauzione che ricorda
quella secondo altri racconti usata per accertarsi
del sesso dei pontefici dopo la scandalosa avventura della
papessa Giovanna.



Finalmente la favola del sepolcro che suda acqua. Il
primo a farne cenno sembra essere un diacono Giovanni,
che in Roma, ai tempi di Alessandro III (1159-1181)
compose un Liber de ecclesia Lateranensi. Egli dice che
il sepolcro di Gerberto, sebbene non fosse in luogo umido,
mandava fuori, anche quando l'aria era in tutto serena,
gocce d'acqua, e che ciò era agli uomini cagione d'ammirazione[39].
Di presagi non fa parola; ma gli è assai
probabile che qualche immaginazione simile a quella che
in proposito riferisce Gualtiero, fosse già nata in Roma
fra il popolo.



La leggenda di Gerberto faceva ciò che sempre fanno
le leggende maggiori, congiunte ad alcuna persona illustre,
o ad alcun memorabile avvenimento: come un rivo nato
di picciola fonte, il quale ingrossa di sempre nuove acque
trovate per via, essa ingrossava di quante finzioni le si
paravano innanzi consentanee al suo spirito e conformi
al suo tema.






V.


Guglielmo di Malmesbury e Gualtiero Map ci dànno
la leggenda nella sua forma più piena e colorita, quale
sembra siasi foggiata, per ragioni che ci sfuggono, in
Inghilterra. Da indi in poi essa si diffonde sempre più,
ma accrescimenti nuovi, di molto rilievo, più non ne riceve;
anzi si assottiglia alquanto cammin facendo, e ciò
assai prima d'essere pervenuta all'età della declinazione
e dell'esaurimento. La storia della figlia del preposto e
della bella Meridiana, benchè tale da dover necessariamente
piacere alle fantasie di quei tempi, si perde, nè
è possibile dire perchè: rimangono al loro posto, ma non
tutte salde egualmente, le altre parti, il patto col diavolo,
la testa magica, il responso ingannevole, l'ultima messa,
la penitenza, il miracolo del sepolcro. Talvolta, dell'antica
leggenda, tramenata di qua e di là, strappata fuori da
tanti libri e cacciata dentro a tanti altri, rinarrata spesso
da chi non l'aveva più se non imperfettamente nella memoria,
si lascia vedere solo un membro divelto, come un
rottame di nave perduta che galleggi a fior d'acqua.



Ma l'opinione della veracità sua, l'opinione che fosse
non favola, ma storia, per lungo tempo sempre più si
rafferma. Sigeberto di Gembloux, Guglielmo di Malmesbury
e alcun'altro, avevano espresso un dubbio in proposito,
dubbio proprio o d'altrui. Sigeberto, narrate le
cose che abbiamo udite, soggiungeva: «Ciò udii da altri;
se vero o falso, lascio giudicare al lettore». Guglielmo
accennava al dubbio che da taluno si sarebbe potuto
muovere; ma, diceva, a farlo dileguare basta la prova
della morte; nè gli veniva in mente che anche la storia

della morte potesse esser favola. Nel secolo successivo
ogni dubbio si tace.



Chi volesse ricordare tutte le scritture in cui, per lo
spazio di quattro secoli, dal XIII al XVI, ricomparisce
la leggenda di Gerberto, dovrebbe recitare una litania
non più finita. Io mi contenterò di ricordare le più importanti,
notando certe variazioni che, per esse, si andavano
introducendo nella leggenda.



La fonte principalissima, quando diretta e quando indiretta,
dei nuovi, o, per dir meglio, rinnovati racconti,
è Guglielmo, la cui opera fu assai nota nel continente,
e usufruita e saccheggiata da molti. Da lui attinse, negli
anni intorno al 1230, Alberico dalle Tre Fontane[40], e
da lui attinse, circa quel medesimo tempo, Vincenzo Bellovacense,
il cui Speculum historiale procacciò, con la
grande sua diffusione, nuova celebrità alla leggenda, e
divenne a sua volta una fonte a cui attinsero molti[41].
In quello stesso secolo la leggenda è narrata, ma solamente
in parte, da Filippo Mousket (il quale non visse
oltre il 1244) in una sua fastidiosissima cronica rimata[42],
e dal celebre Martino Polono, il quale morì nel 1279[43].
Il Chronicon di Martino fu, per tutto il rimanente medio
evo, il libro di storia più letto e più frequentemente citato,
e accrebbe di molto, se pur era possibile, la diffusione
e il credito della leggenda. In esso è per la prima
volta ricordata una particolarità curiosa circa il seppellimento
di Gerberto. Fattosi troncare le membra, il contrito
pontefice ordinò che il suo tronco fosse posto sopra
una biga, e sepolto nel luogo ove lo traessero e si fermassero
gli animali aggiogati: questi lo trassero a San
Giovanni Laterano, e quivi fu sepolto. Della biga molti
poi ebbero a ricordarsi, facendola tirare da buoi, da bufali,
da cavalli indomiti, rinnovando il tema di altre leggende,
così sacre, come profane. Quando Martino scriveva,

nessuno più dubitava della veracità di quei racconti, i
quali erano stati accolti e condensati in apposita iscrizione,
incisa sul sepolcro del pontefice mago. A tale iscrizione
accenna chiaramente Martino in fine della sua narrazione.
Parve duro a taluno credere che la Chiesa stessa
volesse, con l'autorità che le è propria, in luogo sacro,
farsi mallevadrice di tante e così ingiuriose favole; ma
la iscrizione ci fu veramente; anzi ce ne furono due, di
consimil carattere, l'una in San Giovanni, e l'altra in Santa
Croce, vedute entrambe da Michele Montaigne, che ne
fa espresso ricordo[44]. Quella di Santa Croce era, dice
Raimondo Besozzi nella storia che scrisse di tale basilica[45],
nel lato diritto della cordonata che conduce alla
cappella di San Gregorio, e ci fu conservata da Lorenzo
Schrader nell'opera sua intitolata Monumenta Italiae[46],
dove si legge del tenore seguente: Anno domini MIII
tempore Otthonis III Sylvester Papa Secundus qui
fuerat ante Otthonis praeceptor, non satis rite forsan
Pontificatum adeptus, a spiritu praemonitus qua die
Hierusalem accederet se fore moriturum, nesciens forte
hoc sacellum esse Hierusalem secundum, sui Pontificatus
anno quinto, statuta die rem hic divinam faciens, ipsa
die moritur. Eo tamen divina gratia ante communionem,
cum se jam tunc moriturum intellexisset, propter dignam
poenitudinem et lacrymas ac loci sanctitatem ad statum
verisimilem salutis reducto: reseratis enim post divina
populo criminibus suis et ordinatione praemissa, ut in
criminum ultionem exanime corpus suum ab indomitis
equis per urbem quaqua versum discurrentibus traheretur,
et inhumatum dimitteretur, nisi Deus sua pietate aliud
disponeret, equisque post longiorem cursum intra Lateranam
aedem moratis, istich ab Otthone tumulatur. Sergiusque
IIII successor mausoleum deinde expolitius reddidit.







Ma qui nasce un dubbio. Sergio IV, uno dei primi
successori di Gerberto (1009-1012), compose, o fece comporre,
per il predecessore suo un lungo e pomposo epitafio
in distici, che tuttora esiste, sebbene non esista più
il sepolcro a cui appartenne[47]. In esso molte e magnifiche
lodi, e non un minimo cenno di leggenda ingiuriosa.
Non è egli dunque da credere che abbia errato Martino
Polono, ricordando come incisa sul sepolcro una iscrizione
ispirata dalla leggenda, e che abbia traveduto il Montaigne,
credendo di leggere in San Giovanni Laterano
una iscrizione simile a quella di Santa Croce in Gerusalemme?
L'epitafio di Sergio, epitafio che appunto leggevasi
in San Giovanni, non escludeva, con la sua presenza,
ogni iscrizione di carattere leggendario ed ingiurioso?
Non parmi; e mostrerebbe di conoscere assai malamente
il medio evo chi, per affermarlo, si fondasse sulla contraddizione
palese e violenta. A ben altre contraddizioni
quella età si acconciava, senza addarsene punto, o senza
torsene briga. L'affermazione di Martino, il quale (si noti)
fu lunghi anni in Roma cappellano e penitenziario papale,
è categorica e degna in tutto di fede, com'è categorica
e degna di fede l'affermazione di Michele Montaigne,
ed entrambe sono avvalorate dalle parole di un
devotissimo tedesco, del quale sarà fatto ricordo più oltre.
Ben più strana della notata sarebbe a ogni modo l'altra
contraddizione, che la leggenda si potesse veder descritta
in Santa Croce, e, poco di là discosto, in San Giovanni,
sulla tomba del Pontefice, non se n'avesse traccia. Noi
possiamo dunque tener per fermo che una iscrizione di
carattere leggendario sulla tomba ci fosse: a canto ad
essa il panegirico del buon papa Sergio si reggeva come
poteva.



Insieme con quella della biga vengono fuori qua e là,
altre particolarità curiose. Dice Martino che, in segno

della ottenuta misericordia, il sepolcro di Gerberto, così
per l'agitazione e il rumore delle ossa che vi son dentro,
come pel trasudare dell'acqua, annunzia la imminente
morte dei pontefici. Di quel tumultuar delle ossa molti
parlano di poi[48]; al qual proposito è da osservare che
l'agitarsi dei morti nelle tombe, è, di solito, considerato
quale un segno, non di salvazione, ma di dannazione.



L'acqua, in certi racconti, si muta in olio[49], e si parla
di una indulgenza accordata a quanti si recano a visitare
la tomba e vi recitano un Pater noster[50].



Nei racconti più antichi, Gerberto, pentito, si fa tagliare
a pezzi, e la cosa finisce lì; racconti posteriori
accolgono il fatto, ma ci mettono un po' di frasca intorno.
Filippo Mousket, nella già citata sua cronaca, insiste
molto, e con manifesto compiacimento, sopra quella macellazione
finale. Le membra del malcapitato pontefice
sono date a mangiare ai cani. I diavoli, che, sotto forma
di nerissimi corvi e di orribili avvoltoi, erano accorsi in
gran numero (più di 536, dice il cronista tirato dalla
rima), le contendono ai cani, e se le contendono fra loro,
menando un chiasso veramente indiavolato. Enenkel fa,
come si è veduto, che i diavoli giuochino con quelle povere
membra alla palla. Tali racconti, intesi ad accrescere
l'orrore e l'efficacità dell'esempio, trovano ripetitori
e rimaneggiatori: due secoli dopo Sant'Antonino, sente il
bisogno di mitigare alquanto le feroci immaginazioni de'
suoi predecessori, e con lodevole accorgimento vuole che
il papa si faccia tagliare a pezzi dopo morto[51]. Circa il
1260, il così detto Minorita Erfordiense narra, con parole
di santa esecrazione, che nella cappella dove seguì
l'orribil fatto, nessun papa volle più mettere il piede[52].



E la leggenda sempre più si diffonde, passando di secolo
in secolo e di gente in gente. Sin qui non abbiamo
trovato scrittori italiani che la narrassero. Romualdo Salernitano,

morto nel 1181, sembra che la ignorasse affatto;
ma nel secolo XIV molti Italiani la narrano, primi Riccobaldo
da Ferrara[53] e Leone d'Orvieto[54]. Con essi la
leggenda penetra nelle storie speciali dei pontefici, d'onde
non uscirà più, se non molto tardi. Narrano quasi con
le stesse parole, succintamente, e nulla recano di nuovo.
Ad essi tengono dietro Tolomeo da Lucca[55] il quale cita
Vincenzo Bellovacense e Martino Polono; Giovanni Colonna[56],
il quale attinge da Guglielmo di Malmesbury;
Domenico Cavalca, nel Pungilingua, il quale, del resto,
è poco più che traduzione di un libro francese, e nei
Frutti della Lingua[57]; Andrea Dandolo, che parla della
statua e dell'ambiguo responso[58]. Fuori d'Italia ripetono
la leggenda Matteo di Westminster[59], Bernardo Guidonis[60],
Roberto Holkot[61], Pietro Bersuire (o Berchorio)[62],
Amaury d'Augier[63], Enrico di Ervordia[64], Giovanni
d'Outremeuse[65], l'autore del Chronicon Vezeliacense[66],
ed altri parecchi. A forza di viaggiare, la leggenda era
giunta, già nella prima metà di quel secolo, se non anche
prima, sino in Islanda[67].



Nel secolo seguente, l'antica favola, non punto scemata
di credito, riappare nelle già citate Istorie di Sant'Antonino,
il quale altro quasi non fa se non copiare Giovanni
Colonna; nelle Vite dei Pontefici del Platina; nella
Fleur des histoires di Giovanni Mansel; nelle Rapsodiae
historiarum di Marc'Antonio Sabellico; nelle Novissimae
historiarum omnium repercussiones di Jacopo Filippo da
Bergamo; negli Annales silesiaci compilati, ecc.; e nel
secolo XVI la riferiscono, Giovanni Wier nel libro suo
De praestigiis daemonum; Hans Sachs in una delle innumerevoli
sue poesie; Giovanni Guglielmo Kirchhof nel
Wendunmuth; i così detti Centuriatori di Magdeburgo
nella loro Historia ecclesiastica, e parecchi altri scrittori
della Riforma, ai quali stava molto a cuore di narrar le

gesta di un papa che s'era venduto al diavolo. Nel 1599
Giorgio Rodolfo Widmann introduceva la novella di Santa
Croce in Gerusalemme nella sua Storia di Fausto.



Ben s'intende come alla longeva e vagabonda leggenda
dovesse far codazzo un popolo di errori, che la leggenda,
veramente, non chiedeva, alcuni dei quali, anzi, essa volentieri
avrebbe respinti, ma che in sua compagnia non
facevano poi troppo brutta figura. Ne additerò alcuni.



Gualtiero Map, forse più per proposito che per errore,
fa nascere Gerberto di nobile prosapia; ma molto prima
di lui, in un Catalogo di pontefici, attribuito, non so con
quanta ragione, a Mariano Scoto, il quale visse fino al
1086, Gerberto era stato fatto a dirittura figliuolo dell'imperatore
Ottone (di quale?)[68]. In alcuni, come nell'autore
della cronaca che andava sotto il nome di Guglielmo
Godell, nasce un dubbio, se, cioè, Gerberto e Silvestro II
sieno una sola e stessa persona, e in certi Annales remenses
et colonienses si dice risolutamente che Silvestro II
fece deporre Gerberto, il quale aveva usurpato il luogo
di Arnulfo, arcivescovo di Reims, e sospendere i vescovi
che avevano consentita la sua consacrazione[69]. Altri, a
cominciare da Guglielmo di Malmesbury, confondono Silvestro
II con Giovanni XVI, l'antipapa che da Crescenzio
fu opposto a Gregorio V, e a questo Gregorio Ugo di Flavigny
fa precedere Silvestro, che invece fu suo successore.
Il nome stesso di Gerberto si altera in varii modi: Guiberto,
Gilberto, Giriberto, Goberto, Uberto, e talvolta,
come or ora vedremo, si muta, in nomi di tutt'altro suono.
Gli anni della esaltazione e della morte oscillano molto,
e per solo citare due esempii estremi, mentre, nel secolo XI,
l'autore di una parte di certi Annales Formoselenses[70]
pone l'esaltazione all'anno 895, con errore di più che
cent'anni, Giovanni d'Outremeuse, nel secolo XIV, fa che
Gerberto riceva dal diavolo il fallace responso il 7 di

giugno del 1022. Gli anni del papato variano da meno di
uno a sette. Qui pure sono da ricordare certe affermazioni
di storici, le quali contraddicono, o poco, o molto, alla
leggenda diabolica. Più cronisti asseverano, quando già
la leggenda è larghissimamente diffusa, che fu il popolo
romano tutto intero quello che acclamò pontefice Gerberto[71];
e più altri ricordano una santa visione che Gerberto
ebbe concernente il conferimento della corona d'Ungheria[72].



Ci riman da vedere come la leggenda traviasse, e come
da ultimo si perdesse, simile a un fiume, che, dopo
lungo corso, dilegui, bevuto dalle sabbie del deserto e
dal sole.



Un poemetto inglese del secolo XIII narra la meravigliosa
istoria di Silvestro II, ma riferendola a un papa
Celestino, il quale, evidentemente, non può aver nulla di
comune con Celestino II. Esso ricorda in principio, per
le cose che narra, il poemetto latino che ho già citato,
ma poi se ne scosta molto nel séguito. Celestino, perduto
assai tempo nelle scuole senza apprendere nulla, si dà al
diavolo, e il diavolo l'ammaestra, e nel corso di pochi
anni lo fa arcidiacono, poi arcivescovo, poi cardinale, poi
papa. Divenuto papa, Celestino predica, per dodici mesi
consecutivi, contro la fede, poi un bel giorno gli viene in
mente che ha pur da morire, e vuol sapere quando morrà.
Il diavolo, appositamente evocato, lo inganna con quell'ambiguo
responso della messa da celebrare in Gerusalemme.
Venuto il dì fatale, e scoperta la frode, il papa
si pente, e invoca l'ajuto di Gesù. Vengono mille diavoli,
urlando, strepitando, schizzando fuoco, e fanno ressa alla
porta della cappella, gridando a gran voci: Il papa è
nostro; il papa è nostro! Il povero papa si confessa davanti
al popolo adunato, disputa e contrasta con i sette
peccati capitali, che sono poi altrettanti diavoli, e non

cessa di raccomandarsi a Cristo redentore e alla Vergine
Maria. I diavoli traggono innanzi un orribile cavallo alato,
per portare il papa in Inferno, e menano intorno alla
cappella una scorribanda furiosa. Celestino fa testamento,
e lascia agli avversarii le vesti, e le membra, che si fa
troncar dal carnefice. Quando costui s'appresta a tagliare
il capo, ecco scende di cielo la Vergine, con una schiera
di angeli e consola il pentito, e gli promette l'eterna
salute. Il carnefice compie allora il suo officio, e getta
il capo del papa al diavolo Avarizia, che subito lo acciuffa
e lo divora. Le altre membra sono trasportate nella basilica
di San Pietro, e lo stesso principe degli apostoli
scende con cento angioli dal cielo, per assistere alla sepoltura
del suo successore, e per dire che il trono di lui
è in Paradiso, accanto al suo proprio[73].



Nel racconto molto più tardo di un buon tedesco, cittadino
cospicuo di Norimberga, Niccolò Muffel, che nell'anno
1452 venne in Roma per l'incoronazione dell'imperatore
Federico III, e ivi comperò, a buon mercato
(così egli dice), una notabile indulgenza, Celestino si tramuta
in Istefano. E perchè non rimanga alcun dubbio,
Niccolò narra la storia due volte. Quando il papa Stefano
vide venire i diavoli in figura di corvi e di cornacchie
innumerevoli, subito si confessò, e si fece tagliare a pezzi,
e gli uccelli diabolici ne portarono via i lacerti e le
viscere, meno il cuore che fu sepolto in San Giovanni
Laterano. Niccolò avverte espressamente che il ricordo di
questi fatti si leggeva nella chiesa di San Giovanni[74].



Finalmente, ai tempi di Francesco I re di Francia, la
vecchia leggenda riappare in una novella di Niccolò di
Troyes; ma, come una moneta, che a forza di correre
per le mani degli uomini abbia perduto l'impronta del
conio, essa ha perduto l'effigie di Gerberto e non poco
di ciò che v'era scritto intorno: pur nondimeno gli è facile

riconoscerla. Un cardinale di Roma desiderava ardentemente
di diventar papa. Gli viene innanzi il diavolo,
e gli promette dieci anni di papato, e di non porgli le
mani addosso se non in sancta civitas (sic). Trascorso il
termine, il papa va a celebrar messa in una chiesa di
Roma, e come appena v'è entrato, ecco più di dieci mila
corvi calar d'ogni banda e posarsi sul tetto. La chiesa
è detta appunto in sancta civitas. Il papa non si perde
di animo: celebra la messa con gran devozione, chiede
a Dio perdono de' suoi peccati, e ottenutolo, vive ancora
molt'anni senza paura e senza pericolo[75].



La leggenda, sfinita, si perde.


VI.


A mezzo il secolo XV, in pien concilio di Basilea,
Tommaso de Corsellis, uomo, dice Enea Silvio Piccolomini,
storico del concilio stesso, di mirabile dottrina,
amabilità e modestia, usciva dinanzi ai padri assembrati,
in queste parole: «Voi non ignorate che Marcellino, per
comando dell'imperatore, incensò gl'idoli, e che un altro
pontefice, cosa ben più grave ed orribile, salì al pontificato
con l'ajuto del diavolo»[76]. Egli non nominava Silvestro
II, e non aveva bisogno di nominarlo: tutti a quel
cenno intendevano di chi si parlava.



Ma i tempi erano già molto mutati, e sempre più si
venivano mutando. Era nata la critica, e innanzi a lei,
sotto il suo sguardo scrutatore, le grandi e immaginose
leggende venute su di mezzo alle caligini del medio evo,
cominciavano a vacillare, a diradarsi, a smarrirsi, e non
molto dopo dovevano dileguarsi affatto, come nubi leggiere
in un cielo caldo d'estate. Il secolo XVI vide sorgere
i primi difensori di Gerberto, i primi restauratori

della sua fama, da tanti secoli offesa. Un domenicano
spagnuolo, Alfonso Chacon (Ciaconio), morto in Borna
verso il 1600, inseriva nelle sue Vitae et gesta romanorum
pontificum et cardinalium un epigramma latino,
in cui la imputazione di magia fatta a Gerberto era
ascritta alla inerzia ed ignoranza del volgo[77]. Due cardinali
celebri, il Baronio e il Bellarmino, sgravarono l'antico
pontefice di un'accusa che a molti oramai sembrava
assurda, e lo stesso fece il dotto medico francese Gabriele
Naudé nella sua Apologie pour tous les grands personnages
qui ont été faussement soupçonnez de magie, stampata
la prima volta nel 1625. Finalmente un domenicano
polacco, Abramo Bzovio, nato nel 1567, morto nel 1637,
compose in onor di Gerberto, e in trentotto capitoli, un
vero panegirico, che vide la luce in Roma nel 1629, e
diede alla tenebrosa leggenda il colpo di grazia. Peccato
che alle favole antiche egli, di suo capo, sostituisse una
favola nuova, facendo di Gerberto un discendente della
gente Cesia, di Temeno re d'Argo e di Ercole. Gli stessi
protestanti rinunziarono a usare della leggenda come di
un'arma contro la Chiesa di Roma, e alcuni di essi risolutamente
la confutarono.



Del resto, una smentita, per dir così, materiale, non
si fece aspettar troppo a lungo. L'anno 1648, rifacendosi
per ordine d'Innocenzo X le fondamenta alla basilica di
San Giovanni, fu aperta l'arca marmorea di Silvestro II,
e il pontefice scelerato, che s'era fatto tagliare a pezzi,
e le cui membra erano state involate e divorate da corvi,
da cani e da diavoli, apparve, dice il canonico Cesare
Rasponi, intero ed illeso, vestito degli abiti pontificali,
con le braccia in croce, e la tiara in capo; ma appena
sentì l'aria si sciolse in polvere[78].



Così finiva, dopo quasi sei secoli di vita, una delle più
curiose e celebri leggende del medio evo, meravigliosa

per le finzioni di cui è tessuta, notabile pel senso che
racchiude. Nessuno la stimi una immaginazione scioperata,
fatta solo di sogno e di nebbia. Storia essa non è, ma
della storia è come un corollario e un commento. Anzi,
in certo senso, al pari d'altre leggende senza numero, è
storia più generale e più recondita, perchè se non narra
singoli fatti veri, esprime ragioni e condizioni di fatti,
desiderii e terrori di popoli, spirito, grandezza e miseria
di secoli.







NOTE




1.  Veggasi intorno a Gerberto: Hock, Gerbert oder Papst Sylvester
II und sein Jahrhundert, Vienna, 1837; Olleris, Oeuvres
de Gerbert, Clermont, 1867, Introduzione; Werner, Gerbert von
Aurillac, die Kirche und Wissenschaft seiner Zeit, Vienna, 1878.
Questi autori discorrono della leggenda in modo affatto insufficiente,
e così ancora il Doellinger, Die Papst-Fabeln des
Mittelalters, edizione curata da I. Friedrich, Stoccarda, 1890,
pp. 184-8. In questi ultimi anni molto si scrisse intorno a Gerberto,
considerato nella politica, nella scienza, nell'insegnamento,
nel ministero ecclesiastico. Meritano particolar menzione due
pubblicazioni recenti che hanno per oggetto le lettere di lui,
cioè la fonte principale per la sua biografia: Niccolò Bubnow,
Le lettere di Gerberto considerate come fonte storica (in russo),
Pietroburgo, 1888 sgg.: Lettres de Gerbert publiées avec une introduction
et des notes par Julien Havet, Parigi, 1889.




2.  Magni ingenii ac vivi eloquii vir, quo postmodum tota Gallia
acri lucerna ardente, vibrabunda refulsit etc., etc. Historiarum
l. IV, ap. Pertz, Mon. Germ. hist., SS., t. III, pp. 616-21, 648-53.




3.  Ai citati aggiungansi gli anonimi compilatori degli Annales
Hildesheimenses, degli Annales Pragenses, degli Annales Augustani,
degli Annales Sancti Vincentii Mettensis, ecc.




4.  Bouquet, Recueil des historiens des Gaules et de la France,
t. X, p. 67, vv. 166-7. Cf. le note di Adriano Valesio, pp. 82-3.
La data del 1006 è resa più che probabile dal Mabillon.




5.  Ho dinanzi, non potendo averne altro, il testo dato da Giovanni
Wolf, Lectionum memorabilium et reconditarum centenarii
XVI, Lavingae, 1600, t. I, pp. 292-5.




6.  Chronicon, l. I, ap. Pertz, SS., t. VIII, pp. 366-7.




7.  Il Doellinger (op. cit., p. 185) è d'altra opinione. Egli crede
che Ugo abbia inteso parlare di sole arti cortigianesche, di

lenocinii. Certo, nel latino classico, il vocabolo praestigia ebbe
anche quel significato; ma nel latino medievale prevalse l'altro
di artifizio magico.




8.  Ap. Pertz, SS., t. VI, p. 353.




9.  L. I, ap. Pertz, SS., t. XXVI, pp. 11-2.




10.  Nella Vita che, dopo il 1042, scrisse di Roberto il Pio;
ap. Bouquet, Rec., t. X, p. 99.




11.  Chronicon, l. VI, cap. 61, ap. Pertz, SS., t. III, p. 835.




12.  Historiarum l. III, ap. Pertz, SS., t. IV, p. 130.




13.  Vedi Chasles, Explication des traités de l'Abacus, et particulièrement
du Traité de Gerbert, Comptes rendus des séances de
l'Académie des sciences, t. XVI, 1843, pp. 156 sgg.; Martin, Recherches
nouvelles concernant les origines de notre système de numération
écrite, Revue archéologique, t. XIII, parte 2ª, pp. 509
sgg., 588 sgg.




14.  Loc. cit.




15.  Ep. XVI, ediz. Olleris.




16.  Op. cit., pp. 186.




17.  De gestis regum anglorum, l. II, capp. 167, 168, 169, 172,
ap. Pertz, SS., t. X, pp. 461-4. Non traduco alla lettera; anzi
in più luoghi do solamente la sostanza del racconto del benedettino
inglese.




18.  Pubblicato dal Mone, in Anzeiger für Kunde des deutschen
Mittelalters, anno 1833, coll. 188-9.




19.  De nugis curialium, dist. IV, cap. 11, ap. Pertz, SS., t. XXVII,
pp. 70-2.




20.  Vedi, in questo volume, lo scritto intitolato Demonologia
di Dante, e Liebrecht, Zur Volkskunde, Heilbronn, 1879, p. 28.




21.  Vedi in proposito J. W. Wolf, Beiträge zur deutschen Mythologie,
Gottinga, 1857, parte 2ª, pp. 235 sgg.




22.  Cronaca detta di Guglielmo Godell, l. III, ap. Pertz, SS.,
t. XXVI, p. 196.




23.  Weltbuch, in Von der Hagen, Gesammtabenteuer, Stoccarda
e Tubinga 1850, vol. II, pp. 553-62.








24.  Negli Annales Parchenses (ap. Pertz, SS., t. XVI, p. 601),
il verso si trova ridotto a metà. Ottone fa Gerberto, prima arcivescovo
di Ravenna, poi papa: unde dictum est: Scandit ab
R. Gerbertus ad R.




25.  Ap. Pertz, SS., t. XXIII, p. 89.




26.  Vedi Steinschneider, Apollonius von Thyana (oder Balinas)
bei den Arabern, Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft,
voi. XLV (1891), pp. 439-46.




27.  Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque Nationale,
t. IV, pp. 118-20. Il libro è analizzato da Silvestro de Sacy.




28.  Rerum memorandarum l. IV (Recentiores, Innominatus), Opera,
Basilea, 1521, p. 486.




29.  Gesta Romanorum, ed. Oesterley, Berlino, 1872, cap. 107;
Comparetti, Virgilio nel medio evo, Livorno, 1872, vol. II, pp. 183-5;
Die Êneide, ediz. di Lipsia 1852, col. 255; Graf, Roma nella
memoria e nelle immaginazioni del medio evo, Torino, 1882-3,
vol. I, pp. 161-70; vol. II, p. 241.




30.  De rebus anglicis sui temporis, ediz. di Parigi 1610, l. V,
cap. 6, p. 562.




31.  Vedi le note del Berneccer alle Istorie di Giustino, l. XII, c. 2.




32.  Istorie fiorentine, l. IV, c. 18. Vedi pure ciò che il Villani
(l. VI, cap. 73) e l'autore degli Annales mediolanenses (ap. Muratori,
Scriptores, t. XIV, coll. 661-2) narrano di Ezzelino da
Romano morente, e cf. A. Bonardi, Leggende e storielle su Ezelino
da Romano, Padova e Verona, 1892, pp. 70-1.




33.  Scheible, Das Kloster, t. XI, Stoccarda, 1849, p. 529.




34.  Liebrecht, Op. cit., p. 48.




35.  Op. cit., p. 472.




36.  Bonum universale de apibus, Duaci, 1627, r. II, cap. 51,
num. 5.




37.  Vedi per esempio Luzel, Légendes chrétiennes de la Basse-Bretagne,
Parigi, 1881, vol. I, pp. 161, 175.




38.  Gemma ecclesiastica, ap. Pertz, SS., t. XXVII, p. 412.




39.  Ap. Mabillon, Museum Italicum, t. II, p. 568.




40.  Chronica Albrici monachi Trium Fontium a monacho novi
monasterii Hoiensis interpolata, ap. Pertz, SS., t. XXIII, pp. 774, 778.








41.  Speculum historiale, l. XXV, capp. 98-101.




42.  Chronique rimée, ap. Pertz, SS., t. XXVI, pp. 727-9.




43.  Chronicon pontificum et imperatorum, ap. Pertz, SS., t. XXII,
p. 432.




44.  Je ne sçai pourquoi aucuns se scandalisent de voir librement
accuser la vie de quelque particulier prelat, quand il est connu
et publicq; car ce jour là, et à S. Jean de Latran, et à l'église
Sainte Croix en Jerusalem, je vis l'histoire escrite au long en lieu
tres apparant, du Pape Silvestre second, qui est la plus injurieuse
qui se puisse imaginer. D'Ancona, L'Italia alla fine del secolo
XVI. Giornale del viaggio di Michele de Montaigne in Italia
nel 1580 e 1581, Città di Castello, 1889, p. 297.




45.  Roma, 1750, p. 78.




46.  Helmstadii, 1592, f. 128 r.




47.  Lo reca, fra gli altri, il Gregorovius, Le tombe dei papi
(trad. dal tedesco), Roma, 1879, pp. 203-4.




48.  Secondo l'autore di certi Flores temporum, composti negli
ultimi anni del secolo XIII, il sepolcro suda o rumoreggia
quando il pontefice è morto. Ap. Pertz, SS., t. XXIV, p. 245.




49.  Vedi, per esempio, gli Annales Marbacenses del secolo XIII,
ap. Pertz, SS., t. XVII, p. 154.




50.  Alberico delle Tre Fontane, Op. cit., p. 778.




51.  Historiarum P. II, tit. XVI, cap. I, § 18.




52.  Chronicon minor, ap. Pertz, SS., t. XXIV, p. 187.




53.  Historia pontificum romanorum, ap. Muratori, SS. t. IX,
coll. 172-3.




54.  Chronica romanorum pontificum, ap. Lami, Deliciae eruditorum,
t. II, pp. 162-83.




55.  Historia ecclesiastica, l. XVIII, capp. 6-8, ap. Muratori, SS.,
t. XI, coll. 1049-50.




56.  Mare historiarum (in massima parte ancora inedito), l. VIII,
cap. 27. Ebbi copia del capitolo ove la leggenda è narrata dalla
cortesia del signor A. Salmon, che la trasse dal cod. 4914 della
Nazionale di Parigi.








57.  Il Pungilingua, ediz. di Milano 1837, cap. XXX, pp. 264-5;
I Frutti della lingua, ediz. di Milano, 1837, cap. XXXVII,
pp. 343-4.




58.  Chronicon venetum, lib. IX, cap. I, part. XXXIV, ap. Muratori,
SS., t. XII, col. 231.




59.  Flores historiarum, Londra, 1570, pp. 383-5.




60.  Catalogus pontificum romanorum, ap. Mai, Spicilegium romanum,
t. VI, Roma, 1841, pp. 244-5. Il Mai non riferisce il
racconto per intero.




61.  Opus super sapientiam Salomonis, lect. CLXXXIX, ediz. di
Basilea, 1506, f. 172 v.




62.  Reductorium morale, Parigi, 1521, l. XIV, cap. 62.




63.  Ap. Muratori, SS., t. III, P. 2ª, col. 336.




64.  Liber de rebus memorabilioribus, Gottinga, 1859, pp. 86, 91-3.




65.  Ly myreur des histors, Bruxelles, 1869-80, t. IV, p. 205-6.




66.  Ap. Labbe, Nova Bibliotheca manuscriptorum librorum, t. I,
p. 395.




67.  Islendzk Aeventyri. Isländische Legenden Novellen und Märchen
herausgegeben von Hugo Gering, Halle a. S., 1882-4, v. I,
pp. 47-9; v. II, pp. 32-3.




68.  Catalogus pontificum Mariani ut videtur, ap. Pertz, SS.,
t. XIII, p. 78.




69.  In una parte scritta probabilmente prima del 1150; ap.
Pertz, SS., t. XVI, p. 731.




70.  Ap. Pertz, SS., t. V, p. 35.




71.  Romualdo Salernitano, già cit.; Historia Francorum senonensis,
ap. Pertz, SS., t. IX, p. 368; Historia regum Francorum
monasterii Sancti Dionysii, ibid., p. 403, ecc.




72.  Annales Kamenzenses, ap. Pertz, SS., t. XIX, p. 581; Annales
Cracovienses compilati, ibid., p. 586; Annales Polonorum,
ibid., pp. 618, 619; Annales Sanctae Crucis polonici, ibid., p. 678.




73.  Pubblicato da C. Horstmann nell'Anglia, v. I, 1878, pp. 67-85.




74.  Nikolaus Muffels Beschreibung der Stadt Rom. Bibliothek
des litterarischen Vereins in Stuttgart, CXXVIII, Tubinga, 1876,
pp. 12-3, 35-6.








75.  Le grand parangon des nouvelles nouvelles, nov. 37, ediz. di
E. Mabille, Parigi, 1869, pp. 161-3.




76.  Aeneae Sylvii postea Pii II pontificis romani, commentariorum
historicorum libri III de Concilio Basileensi, Cattopoli,
1667, p. 15.




77.  Eccolo:



Ne mirare Magum fatui quod inertia vulgi

  Me (veri minime gnara) fuisse putat,

Archimedis studium quod eram sophiaeque secutus

  Tum cum magna fuit gloria scire nihil.

Credebat magicum esse rudes sed busta loquuntur

  Quam pius, integer et religiosus eram.





Qui si allude alla iscrizione posta da Sergio IV.




78.  De basilica et patriarchio Lateranensi, Roma, 1656, pp. 75-6.








APPENDICE
ALCUNI TESTI DELLA LEGGENDA DI SILVESTRO II.



1.


Benone (m. 1098), Vita et gesta Hildebrandi, ap. Wolf,
Lectiones memorabiles, Lavingae, 1600, t. I, p. 295.




Theophilacto autem et Laurentio adhuc juvenibus, infecerat
urbem iis maleficiis Gerbertus ille, de quo dictum est:



Transit ab R. Gerbertus ad R. post Papa viget R.





Et iste Gerbertus quidem paulo post completum millenarium,
ascendens de abysso permissionis divinae, quatuor annis sedit,
mutato nomine dictus Sylvester secundus. At per quae multos
decepit, per eadem daemonum responsa deceptus, morte improvisa,
Dei judicio, est interceptus. Hic responsum a suo daemone
acceperat, se non moriturum nisi prius in Hierusalem missa ab
eo celebrata. Hac ambage, hac nominis aequivocatione delusus,
dum Palestinae civitatem Hierusalem praedictam sibi credit,
Romae in ecclesia, quae vocatur Hierusalem missam faciens in
die stationis, ibidem miserabili et horrida morte praeventus,
inter ipsas mortis angustias supplicat, manus et linguam sibi
abscindi, per quas sacrificando daemonibus, Deum inhonoravit.




2.


Sigeberto Gemblacense (m. 1112), Chronographia, ad
a. 995 (ap. Pertz, Mon. Germ., Script., t. VI, p. 353).




Gerbertus, qui et Silvester, Romanae ecclesiae 140us presidet,
qui et ipse inter scientia litterarum claros egregie claruit.

Quidam transito Silvestro Agapitum papam hoc in loco ponunt;
quod non otiose factum esse creditur. Quia enim is Silvester
non per ostium intrasse dicitur; — quippe qui a quibusdam
etiam nichromantiae arguitur; de morte quoque eius non recte
tractatur; a diabolo enim percussus dicitur obisse; quam rem
nos in medio relinquimus; — a numero paparum exclusus videtur.
Unde lector quaeso, ut et hic et alibi, si qua dissonantia
te offenderit de nominibus vel annis vel temporibus paparum,
non mihi imputes, qui non visa, sed audita vel lecta scribo.




3.


Orderico Vital, Historia ecclesiastica, l. I (ap. Pertz,
Mon. Germ., Script., t. XXVI, pp. 11-12). Orderico
scrisse la Historia fra il 1124 e il 1142.




Gerbertus in divinis et secularibus libris eruditissimus fuit,
et in sua scola famosos et sullimes discipulos habuit, Rodbertum
scilicet regem et Leothericum Senonensem archiepiscopum, Remigium
presulem Autisiodorensium, Haimonem atque Huboldum
aliosque plurimos fulgentes in choro sophystarum. Remigius
pontifex luculentam expositionem super missam edidit et artem
vel editionem Donati gramatici utiliter exposuit. Haimo [p. 12]
quoque sancti Pauli apostoli epistolas laudabiliter explanavit
et alia multa de evangeliis aliisque sacris scripturis spiritualiter
tractavit. Huboldus autem musicae artis peritus ad laudem
Creatoris in ecclesia personuit et de sancta Trinitate dulcem
historiam cecinit aliosque multos delectabiles cantus de Deo et
sanctis eius composuit. Hos aliosque plures Gerbertus erudivit,
quorum multiplex sequenti tempore scientia ecclesiae Dei plurimum
profuit. Qui postquam de throno Remensi, quem illicite
usurpaverat, depositus est, cum rubore et indignatione Galliam
relinquens, ad Ottonem imperatorem profectus est; et tam ab
ipso quam a populo ad praesulatum Ravennae electus est. Inde
post aliquot annos ad sedem apostolicam translatus est, annoque
dominicae incarnationis 999. Silvester papa sullimatus est.



Fertur de illo, quod dum scolasticus esset, cum demone locutus
fuerit et quid sibi futurum immineret inquisierit; a quo
protinus ambiguum monadicon audivit:



Transit ab R Gerbertus ad R, post papa vigens R.









Versipellis oraculum tunc quidem ad intelligendum satis fuit
obscurum, quod tamen postmodum manifeste videmus impletum.
Gerbertus enim de Remensi kathedra transivit ad presulatum
Ravennae ac postmodum papa factus est Romae.




4.


Guglielmo di Malmesbury (m. 1141), De gestis regum
anglorum, l. II, capp. 167-72 (ap. Pertz, Mon. Germ.,
Script., t. X, pp. 461-4).




167. De Gerberto.



Decedente hoc Iohanne, successit Gregorius. Ei item Iohannes
sextus decimus. De hoc sane Iohanne, qui et Gerbertus dictus
est, non absurdum erit, ut opinor, si litteris mandemus quae
per omnium ora volitant. Ex Gallia natus, monachus a puero
apud Floriacum adolevit; mox cum Pitagoricum bivium attigisset,
seu taedio monachatus seu gloriae cupiditate captus, nocte
profugit Hispaniam, animo precipue intendens ut astrologiam
et ceteras id genus artes a Sarracenis edisceret. Hispania, olim
multis annis a Romanis possessa, tempore Honorii imperatoris
in ius Gothorum concesserat. Gothi usque ad tempora beati Gregorii
Arriani, tunc per Leandrum episcopum Hispalis et per Ricaredum
regem, fratrem Herminigildi, quem pater nocte paschali
pro fidei confessione interfecerat, catholico choro uniti sunt.
Successit Leandro Isidorus, doctrina et sanctitate nobilis, cuius
corpus nostra aetate Aldefonsus rex Galatiae Toletum transtulit,
ad pondus auro comparatum. Sarraceni enim, qui Gothos subiugarant,
ipsi quoque a Karolo Magno victi, Galatiam et Lusitaniam,
maximas Hispaniae provincias, amiserunt. Possident
usque hodie superiores regiones. Et sicut christiani Toletum,
ita ipsi Hispalim, quam Sibiliam vulgariter vocant, caput regni
habent, divinationibus et incantationibus more gentis familiari
studentes. Ad hos igitur, ut dixi, Gerbertus perveniens, desiderio
satisfecit. Ibi vicit scientia Ptholomeum in astrolabio,
Alandraeum in astrorum interstitio, Iulium Firmicum in fato.
Ibi quid cantus et volatus avium portendant didicit, ibi excire
tenues ex inferno figuras, ibi postremo quicquid vel noxium,

vel salubre curiositas humana deprehendit. Nam de licitis artibus,
arithmetica, musica et astronomia et geometria, nihil
attinet dicere; quas ita ebibit, ut inferiores ingenio suo ostenderet
et magna industria revocaret in Galliam omnino ibi iam
pridem obsoletas. Abacum certe primus a Sarracenis rapiens,
regulas dedit quae a sudantibus abacistis vix intelliguntur.
Hospitabatur apud quendam sectae illius philosophum, quem
multis primo expensis, post etiam promissis, demerebatur. Nec
deerat Sarracenus qui scientiam venditaret; assidere frequenter,
nunc de seriis, nunc de nugis colloqui, libros ad scribendum
praebere. Unus erat codex, totius artis conscius, quem nullo
modo elicere poterat. Ardebat contra Gerbertus librum quoquo
modo ancillari. Semper enim in vetitum nitimur, et quicquid negatur
pretiosius putatur. Ad preces ergo conversus, orare per
Deum, per amicitiam, multa offerre, plura polliceri. Ubi id
parum procedit, nocturnas insidias temptat. Ita hominem, connivente
etiam filia, cum qua assiduitas familiaritatem paraverat,
vino invadens, volumen sub cervicali positum abripuit, et fugit.
Ille somno excussus, indicio stellarum, qua peritus erat arte,
insequitur fugitantem. Profugus quoque respiciens, eademque
scientia periculum comperiens, sub ponte ligneo, qui proximus,
se occulit; pendulus et pontem amplectens, ut nec aquam nec
terram tangeret. Ita [p. 462] quaerentis aviditas frustrata, domum
revertit. Tum Gerbertus viam celerans, devenit ad mare. Ibi
per incantationes diabolo accersito, perpetuum paciscitur hominium,
si se, ab illo qui denuo insequebatur defensatum, ultra
pelagus eveheret. Et factum est. Sed haec vulgariter ficta crediderit
aliquis, quod soleat populus litteratorum famam laedere,
dicens illum loqui cum demone quem in aliquo viderint excellentem
opere. Unde Boetius in libro de Consolatione Philosophiae
queritur, se propter studium sapientiae de talibus notatum,
quasi conscientiam suam sacrilegio polluiset ob ambitum
dignitatis. Non conveniebat, inquit, vilissimorum me spirituum
praesidia captare, quem tu in hanc excellentiam componebas, ut
consimilem Deo faceres. Atqui hoc ipso videmur affines maleficio,
quod tuis imbuti disciplinis, tuis instituti moribus sumus. Haec
Boetius. Mihi vero fidem facit de istius sacrilegio inaudita mortis
excogitatio. Cur enim se moriens, ut postea dicemus, excarnificaret
ipse sui corporis horrendus lanista, nisi novi sceleris

conscius esset? Unde in vetusto volumine, quod in manus meas
incidit, ubi omnium apostolicorum nomina continebantur et
anni, ita scriptum vidi: «Iohannes qui et Gerbertus, menses
decem. Hic turpiter vitam suam finivit».



168. De discipulis Gerberti.



Gerbertus Galliam repatrians, publicasque scholas professus,
arcem magisterii attigit. Habebat conphilosophos et studiorum
socios Constantinum abbatem monasterii sancti Maximini, quod
est iuxta Aurelianis, ad quem edidit regulas de abaco; Adelboldum
episcopum, ut dicunt, Winterburgensem, qui et ipse
ingenii sui monimenta dedit in epistola quam facit ad Gerbertum
de quaestione diametri super Macrobium et in nonnullis
aliis. Habuit discipulos praedicandae indolis et prosapiae nobilis,
Rodbertum filium Hugonis cognomento Capet, Otonem
filium imperatoris Otonis. Rodbertus, postea rex Franciae, magistro
vicem reddidit, et archiepiscopum Remensem fecit.
Extant apud illam ecclesiam doctrinae ipsius documenta: horologium
arte mechanica compositum, organa hydraulica, ubi
mirum in modum per aquae calefactae violentiam ventus
emergens implet concavitatem barbiti et per multiforatiles
tractus aereae fistulae modulatos clamores emittunt. Et erat
ipse rex in ecclesiasticis cantibus non mediocriter doctus; et
tum in his tum in ceteris multum ecclesiae profuit. Denique
pulcherrimam sequentiam Sancti Spiritus assit nobis gratia, et
responsorium O Iuda et Ierusalem contexuit, et alia plura, quae
non me pigeret dicere, si non alios pigeret audire. Otho, post
patrem imperator Italiae, Gerbertum archiepiscopum Ravennatem
et mox papam Romanum creavit. Urgebat ipse fortunas
suas, fautore diabolo, ut nihil quod semel excogitasset imperfectum
relinqueret. Denique thesauros olim a gentibus defossos,
arte nigromantiae molibus eruderatis inventos, cupiditatibus
suis implicuit. Adeo improborum vilis in Deum affectus et eius
abutuntur patientia, quos ipse mallet redire quam perire. Sed
reperit tandem ubi magister suus haereret, et, ut dici solet,
quasi cornix cornicis oculos effoderet, dum pari arte temptamentis
eius occurreret.







169. Quomodo Gerbertus thesauros Octoviani invenit.



Erat iuxta Romam in Campo Martio statua, aerea an ferrea
incertum mihi, dextrae manus indicem digitum extentum habens,
scriptum quoque in capite: Hic percute. Quod superioris aevi
homines ita intelligendum rati quasi ibi thesaurum invenirent,
multis securium ictibus innocentem statuam laniaverant. Sed
illorum Gerbertus redarguit errorem, longe aliter ambiguitate
absoluta. Namque meridie, sole in centro existente, notans quo
protenderetur umbra digiti, ibi palum figit. Mox superveniente
nocte, solo cubiculario laternam portante comitatus, eo contendit.
Ibi terra solitis artibus dehiscens, latum ingredientibus
patefecit introitum. Conspicantur ingentem regiam, aureos parietes,
aurea lacunaria, aurea omnia, milites aureos aureis tesseris
quasi animum oblectantes, regem metallicum cum regina
discumbentem, apposita obsonia, astantes ministros, pateras
multi ponderis [p. 463] et pretii, ubi naturam vincebat opus.
In interiori parte domus carbunculus, lapis inprimis nobilis et
parvus inventu tenebras noctis fugabat. In contrario angulo
stabat puer, arcum tenens, extento nervo et harundine intenta.
Ita in omnibus, cum oculos spectantium ars pretiosa raptaret,
nihil erat quod posset tangi etsi posset videri. Continuo enim
ut quis manum ad contingendum aptaret, videbantur omnes illae
imagines prosilire et impetum in praesumptorem facere. Quo
timore pressus Gerbertus, ambitum suum fregit. Sed non abstinuit
cubicularius, quin mirabilis artificii cultellum, quem
mensae impositum videret, abriperet, arbitratus scilicet in tanta
praeda parvum latrocinium posse latere. Verum mox omnibus
imaginibus cum fremitu exsurgentibus, puer quoque, emissa
harundine in carbunculum, tenebras induxit. Et nisi ille monitu
domini cultellum reicere accelerasset, graves ambo poenas dedissent.
Sic insatiata cupiditatis voragine, laterna gressus ducente,
discessum. Talia illum adversis praestigiis machinatum
fuisse, constans vulgi opinio est. Veruntamen si quis verum
diligenter exsculpat, videbit nec Salomonem, cui Deus ipse dederit
sapientiam, huiusce inscium commenti fuisse — ut enim
Iosephus auctor est, thesauros multos cum patre defodit in loculis,
qui erant, inquit, mechanico modo reconditi sub terra — nec

Hircanum, prophetia et fortitudine clarum, qui, ut obsidionis
levaret iniuriam, de David sepulchro tria milia talenta
auri arte mechanica eruit, ut obsessori partem enumeraret, parte
xenodochia construeret. At vere Herodes, qui magis presumptione
quam consilio idem aggredi voluerit, multos ex satellitibus,
igne ex interiori parte prodeunte, amiserit. Praeterea cum audio
dominum Iesum dicentem: Pater meus usque modo operatur,
et ego operor, credo quod qui dederit Salomoni virtutem super
demones, ut idem historiographus testatur, adeo ut dicat etiam
suo tempore fuisse viros qui illos ab obsessis corporibus expellerent,
apposito naribus patientis anulo habente sigillum a Salomone
monstratum: credo, inquam, quod et isti hanc scientiam
dare potuerit, nec tamen affirmo quod dederit.



170. Quomodo quidam thesauros Octoviani quaesierunt.


················


[p. 464] 171. De aniculis quae iuvenem asinum videri fecerunt.


················


172. De capite statuae loquentis.



Haec Aquitannici verba ideo inserui, ne cui mirum videatur
quod de Gerberto fama dispersit: fudisse sibi statuae caput,
certa inspectione syderum, cum videlicet omnes planetae exordia
cursus sui meditarentur, quod non nisi interrogatum loqueretur,
sed verum vel affirmative vel negative pronunciaret. Verbi gratia
diceret Gerbertus: Ero apostolicus? responderet statua: Etiam —:
Moriar antequam cantem missam in Jerusalem? Non. Quo illum
ambiguo deceptum ferunt, ut nihil excogitaret poenitentiae, qui
animo blandiretur suo de longo tempore vitae. Quando enim
Ierosolymam ire deliberaret, ut mortem stimularet? Nec providit
quod est Romae ecclesia Ierusalem dicta, id est Visio
pacis; quia quicumque illuc confugerit, cuiuscumque criminis
obnoxius, subsidium invenit. Hanc in ipsius Urbis rudimentis
Asylum accepimus dictam, quod ibi Romulus, ut augeret civium
numerum, statuisset omnium reorum refugium. Ibi cantat missam
papa tribus dominicis quibus praetitulatur Statio ad Ierusalem.

Quocirca cum uno illorum dierum Gerbertus ad missam se pararet,
invaletudinis ictus ingemuit, eademque crescente decubuit:
consulta statua, deceptionem et mortem suam cognovit. Advocatis
igitur cardinalibus, diu facinora sua deploravit. Quibus
inopinato stupore nec aliquid referre valentibus, ille insaniens
et prae dolore ratione hebetata, minutatim se dilaniari et membratim
foras proici iussit: Habeat, inquiens, membrorum officium
qui eorum quaesivit hominium; namque animus meus nunquam
illud adamavit sacramentum, immo sacrilegium.




5.


Cronaca detta di Guglielmo Godell, l. III (ap. Pertz,
Mon. Germ., Script., t. XXVI, p. 196). L'autore, ignoto,
era, per sua stessa dichiarazione, assai giovane nel 1144:
visse sin dopo il 1173.




Iohannes vero XVI. papa Romanus post 10 menses lacrimabiliter
satis vitam finivit. Succedit ei Silvester papa annis 4
et mensibus 5. Hunc dicunt quidam Gerbertum fuisse; quod
utrum verum sit, certum non habeo. Fertur enim de Gerberto
hoc, quod fuerit primo monachus Sancti Benedicti Floriacensis;
sed quia nimis cupidus honoris et temporalis proprietatis, ut
dicunt, fuit, deceptus a demone adeo fertur, ut hosti antiquo
homonagium faceret, quatinus per eius potestatem ad libitum
suum voti sui compos efficeretur. Loquebatur etenim cum eo
hostis ipse, et ille eius obsequiis insistere non verebatur.
Huiusmodi pessimo federe inito, explevit ei pro voto que poscebat;
et licet exterius pareret, intro quam sublimis efficiebatur,
videlicet quia regibus servierat et ab eis talem gratiam
fuerat nactus, permittente tamen Domino, qui de nostris malis
solus novit operari meliora. Ceterum adeo factus est miser ille,
ut ab hoste expeteret et hosti ascriberet, quod, etsi hostis suggestione
et placita voluntate acceleratum est, non tamen nisi
Dei voluntate vel permissione illi ad effectum perductum. Primo
itaque Remensis archiepiscopus, secundo Ravennensis archipresul,
postremo urbis Rome papa effectus est. Inter hec interrogans
hostem de fine suo, responsum ab eo accepit, quod
non esset moriturus, donec in Ierusalem celebraret mysteria
divina. Quod cecus papa audiens, gavisus est, reputans apud

se, tam longe se esse a fine suo, quam se sentiebat longe ab
huiusmodi peregrinationis voto ac voluntate. Post hec proxima
mediante quadragesima ex more pape missam celebrans in palatio
Constantini, in capella que dicitur Ierusalem, subito intra
sacra mysteria sibi adesse sentiens mortem, suspiravit et ingemuit;
et licet nequissimus et sceleratissimus, seram non
credens in vita hac penitentiam, speravit et promeruit veniam.
Precepitque, ut dicunt, se particulatim detruncari, ut temporali
supplicio extingueret dolores eternos. Factum est ut imperavit,
et Deus, ut promiserat penitenti veraciter veniam non negavit.
Sepultus ergo Rome est, et super eum huiusmodi epitaphium
inditum:



Scandit ab R Gerbertus ad R post papa vigens R.





Huius vero nunc antistitis sepulcrum fertur tale indicium de
Romani pontificis morte conferre, ut paululum, antequam ipsius
instet finis, tantam de se humoris inundantiam effundat, ut in
circuitu sui lutum faciat. Si vero cardinalis aliquis vel persona
quelibet magna in cetu clericorum summe sedis migrare per
mortem debet, super se sepulchrum tantum aque emittat, ut
irrigari videatur. Hec de prefato Gerberto papa ab aliis audivi;
utrum vero sint subnixa veritate, lectoris arbitrio inquirenda
derelinquo.




6.


Anonimo (XII o XIII secolo). Testo pubblicato dal Mone di
su un codice di Heidelberg, negli Anzeiger für Kunde
des deutschen Mittelalters, anno 1833, coll. 188-9.



Surgit ab R. Gerbertus ad R., fit papa potens R.



  Ortus Remensis praeclaris moenibus urbis

illic Gerbertus libris datur erudiendus;

discere non potuit et ob hoc trepidando refugit.

Ut silvas iniit, Sathanas huic obvius ivit:

«quid Gerberte fugis? vel quo tam concite vadis?»      5

«Discere non possum», dixit, «fugioque magistrum».



«Heus, ait ille, mihi si vis tantum modo subdi,

ne quis Gerberto sit doctior en ego faxo».

Annuit his ille, secum subit abdita silvae,

sedulo quem docuit, cunctos precellere fecit.         10

Silvas linquentem post haec scolas repetentem

doctor derisit: «rufus es, hinc perfidus! inquit».

Ille refert: «nigrum simulas tu valde tyrannum».

Respondet: «magro similem te vinco tyranno».

Disceptant ambo de libris tempore longo,              15

confundit victum Gerbertus et ipse magistrum;

mox urbem liquit, Sathanan consultat et infit:

«Heus pedagoge, virum mihi nunc ostende peritum,

cum quo scripturis possim confligere divis».

Dixit daemon: «ini Ravennam concite, fili,            20

pontificem clarum libris cernes ibi gnarum».

Pergit et aggreditur conflictu denique justum,

qui cito Gerbertum jussit discedere victum.

Hinc rediit moestus, huic narrat et haec furibundus.

Tum docuit talem, quae dicitur abacus artem,          25

in tabulam scripsit Ravennam ferreque jussit.

Haec cum legisset, nescire pudebat et inquit:

«sit mihi quaeso trium dilatio, posco, dierum».

Ibat Gerbertus, sacer est, dominumque precatur:

«si venit de te mihi res, deus optime, pande,         30

sin autem, nunquam Gerbertum fac rogo cernam».

Praesul migravit, Gerbertus dum remeavit,

sedem Ravennae mox praesul suscipit ille.

Post haec Romanam possedit papa cathedram.

Debeat hic Zabulum consultat vivere quantum.          35

«Ut cantes inibi, Solimam venies,» ait illi.

Est statio Solimam vocat hanc populusque.

In xlmae medio missam celebrante

Gerberto dirum dixisse ferunt inimicum:

«nolis sive velis, Gerberte, cito morieris,           40

sic venies ad me tua te merces manet ex me».

«Fraus tua jam magna, Gerbertus ait, patet, illa,

qua genus humanum capiebas et protoplastum;

dum Solimam dire me dixisti prius ire,

daemon ades vere nequaquam falleris a me».            45



Advocat hic populum cunctum vel in ordine clerum,

rem pandit cunctis veniam deposcit ab illis.




7.


Gualtiero Map, De Nugis Curialium, dist. IV, cap. 11
(ap. Pertz, Mon. Germ., Script., t. XXVII, pp. 70-2).
Gualtiero nacque, sembra, fra il 1135 e il 1140; morì
nei primi anni del sec. XIII.




De fantastica decepcione Gerberti.



Quis fantasticam famosi nescit illusionem Gerberti? Gerbertus,
a Burgundia, puer genere, moribus et fama nobilis, Remis id
agebat intentus, ut tam indigenas quam adventicios pectore
vinceret et ore scolares, et obtinuit. Erat autem ea tempestate
filia prepositi Remensis quasi speculum et admiratio civitatis,
in quam omnium intendebant suspiria, votis hominum et desiderio
dives. Egreditur, videt, admiratur, cupit, et alloquitur;
audit et allicitur; haurit ab apotheca Scille furorem, et a matre
Morphoseos edoctus, oblivisci morem suo non abnegat veneno,
cuius virtute degenerat in asinum, ad onera fortis, ad verbera
durus, ad opera deses, ad operas ineptus, in omni semper miseria
petulcus. Non ei sentitur inflicta calamitas, non eum castigationum
flagella movent, torpens ad strenuitates, impromptus
ad argutias; incircumspecte iugiter inhiat impetigini, suppliciter
petit, acriter instat, obstinate perdurat, et obtuso per
improbitatem mentis acumine, certa desperatione torquetur, et
ab animi tranquillitate decidens, conturbato se et extra modum
posito, rem moderari vel statui suo provideri non potest. Depereunt
igitur res; oneratur debitis, subicitur usuris, derelinquitur
a servis, vitatur ab amicis, et substantia denique
penitus direpta, domi solus residet, sui negligens, hirtus et squalidus,
horridus et incultus, una tamen felix miseria, ultima
scilicet egestate, que ipsum a principe miseriarum absoluit
amore, que sui memoria non sinit eius reminisci. Hec tua sunt,
Dyane, tam dolorosa quam dolosa dispendia, que pro tue militie
stipendiis tuis impendis equitibus, ut a te circa finem
ridiculi reddantur palamque confusi, sive tuis doloribus cunctis

habeantur ostentui. Miser hic, de quo nobis sermo, paupertate
magistra, solutus ab hamo Veneris, ingratus est ei, que solvit,
quia que preterierunt angustie faciles videntur comparate presentibus,
dignamque dicit inediam mercede leonis, qui damulam
lupis aufert, ut eam devoret.



Exit una dierum Gerbertus civitatem hora meridiana quasi
spaciatum, et fame torquebatur ad luctum, et totus extra se
pedetentim longe defertur in nemus, et in saltum deveniens,
feminam ibi reperit inaudite pulcritudinis, maximo insedentem
panno serico, habentem coram positum maximum denariorum
acervum. Subtrahit ergo pedem furtim, ut effugiat, fantasma
sive prestigium timens. At illa, ipsum ex nomine vocans, confidere
iubet et, quasi miserta eius, pecuniam ei presentem et
quantam desiderare potest divitiarum copiam spondet, dummodo
filiam prepositi, que ipsum tam insolenter spreverat,
dedignetur et sibi non tanquam domine vel maiori, sed tanquam
pari et amice velit adherere, adiciens: «Meridiana vocor,
et generosissimo producta stemmate, id semper summopere
curavi, ut michi parem omnimodi invenirem, qui mee virginitatis
primos decerpere flores dignus haberetur, nec quemquam
repperi, qui non in aliquo michi dissideret, usque ad te. Unde
quia michi per omnia places, ne differas omnem suscipere felicitatem,
quam tibi de celo pluit Altissimus, cuius ego creatura
sum ut tu. Quoniam, nisi iustas extorseris iras a me, beatus es
omni rerum et status opulentia, tantum cum mea reflorueris ad
plenum diligentia, eadem ipsam superbiam repellas, quae te
ipsa miserabilem fecit. Scio enim, quod penitebit eam et revertetur
ad spreta, si liceat. Si tuos odisset instinctu castitatis
amores, in tua meruisset gratiam victoria. Sed id solum in
causa fuit, ut, te, qui omnium iudicio super omnes eras amabilis,
insolenter abiecto, sine suspicione faveret aliis, falsoque
Minerve peplo velavit Affroditem, et sub tue pretextu repulse
in suam alii divaricationem appulerunt. Proh dolor! expulsa
Pallade, tegitur sub egide Gorgon, et tua manifesta confusio
dedit umbraculum lupe spurciciis, quam si digne semper dixeris
tuis indignam amplexibus, precelsum te faciam in omnibus
excelsis terre. Times forsitan illudi et succubi demonis in me
vitare tendis argutias. Frustra. Nam illi, quos metuis, cavent
similiter hominum fallacias et, non, nisi data [p. 71] fide vel

alia securitate, se credunt alicui et nichil preter peccatum ab
eis referunt, qui falluntur. Nam si quando, quod raro fit, vel
successus vel opes afferunt, aut tam inutiliter et tam vane
transeunt, ut nichil sint aut in cruciatum cedunt et perniciem
deceptorum. Ego autem nullam a te expecto securitatem, mores
tue sinceritatis edocta plenissime. Nec secura contendo fieri,
sed te securum facere. Ego tibi cuncta libens expono et volo
tecum hec deferas antequam coeamus; et sepe revertaris ad
plura tollenda, donec universo debito soluto, probaveris, fantasticam
non esse pecuniam, et non timeas veri amoris impendiis
iustas rependere vices. Amari cupio, non dominari nec
etiam tibi parificari, sed ancilla fieri. Nichil in me reperies,
quod non sentias amorem sapere. Nullum adversitatis in me
signum deprehendere poterunt vera indicta». Hec et similia
multa Marianna, cum non oporteret. Avidus enim oblatorum,
Gerbertus fere mediis eam rapit sermonibus ad annuendum,
anxius paupertatis evadere copiosus et velox venustissimum
Veneris periculum inire. Supplex igitur omnia spondet, fidem
offert et, quod non petitur, iuramentum, oscula iungit, salvo
pudoris reliquo tactu.



Redit honustus Gerbertus, nuncios advenisse creditoribus
fingit et lente, ne thesauros invenisse videatur, se debitis exhonerat.
Porro iam liber et Marianne muneribus habundus, supellectile
ditatur, familia crescit, vestium mutatoriis et ere
cumulatur, cibariis et potu stabilitur, ut sit eius in Remis copia
similis glorie Salomonis in Ierusalem et lecti secura letitia non
minor, licet ille fuit multarum, hic unius amator. Singulis ab
ipsa, que preteritorum habebat scientiam, docetur noctibus quid
in die sit agendum. Hec sunt noctes admiratissimi Nume, quibus
Romani fingebant sacrificia fieri, colloquia deorum ascisci, cum
unicam coleret, cui nocturno studio sudabat occulte sapientiam.
Duplici proficit doctrina Gerbertus, thori et scole, et ad summa
fame propugnacula triumphat in gloria; nec minus eum promovet
lectio lectoris in studio quam lectricis in lecto. Huius
in rebus agendis ad summam gloriam, illius adiuventis ex
artibus ad illuminationem in modico fit impar omnibus, universos
excedit, fit panis esurientium, vestis egentium et omnis
oppressionis prompta redempcio; et non est civitas, cui non sit
invidiosa Remis.







Audiens hec et videns filia Babilonis misera, que per superbiam
ipsum in vallem redegerat, consuetos expectat auribus
arrectis nuncios moramque miratur et arguit, et se tandem
spretam intelligens, quos fastidiosa repulerat, tum primo concipit
ignes. Iam vivit lautius et cultius incedit et ipsi verecundius
obviat et reverentius loquitur, et se per omnia delapsam
in viteperium sentiens et abiectionem, eo bibit cifo rancorem
animi, quo propinaverat amatori suo furorem. Frenum igitur
arripit amens et, quo lora flectant aut retrahant, non curat, sed
quibus impetitur calcaribus, toto facit obedientiam cursu et,
quibuscunque modis ipsam ille tentaverat, id est omnibus,
ipsum aduncare conatur. Sed frustra fiunt insidie, tenduntur
retia, iaciuntur hami. Nam odii veteris ultor et novi adulator
amoris ei quicquid dare solet dilectio negat, quicquid odium
infligere iaculatur. Exinanitis ergo conatibus, augmentatur
in amentiam amor, sensumque doloris excedit acerbitas et,
sicut medicinam membrorum stupor non admittat, sic animus
exhauste spei solatia non sentit. Excitat eam tandem, quasi
mortuam suscitat anus vicina Gerberti et ipsum a tugurio suo
per foramen ostendit deambulantem in medio modico pomerio
in fervore diei post cenam solum, quem etiam post pusillum
decumbere sub umbra vident esculi tortulose sopitumque quiescere.
At non illa quiescit, sed, pallio reiecto, sola camisia vestita,
sub ipsius se clamide totam toti coniungit capiteque
velato ipsum osculis et amplexibus excitat. A vinolento et saturo
leviter optinet quod quesierat; in unum enim Veneris
estum convenerant iuventutis et temporis, ciborum et vini
fervor. Sic nimirum semper assurgunt Veneri Phebus et Pan,
Ceres et Bacus, a quorum ubique conventu celebri Pallas excluditur.
Instat illa complexibus et osculis et tacita verborum
adulari blanditie, donec ille Marianne memor, pudore confusus
et non modico timore trepidus, eam tamen verecunde vitare
volens, sub redeundi promisso recedit et in nemore solito a
pedibus Meridiane veniam petit erratui. Illa diu despicit insolenter
et tandem eius hominium ad securitatem, quia deliquerat,
poscit et optinet et in eius perseverat tutus obsequio.



Contigit interea archiepiscopum Remensem in fata cedere et
Gerbertum fame sue meritis incathedrari. Deinceps etiam suscepti
negotium honoris exsequens, dum Rome moram faceret,

fit a domino papa cardinalis et archiepiscopus Ravennas et
post pauca, defuncto papa [p. 72], sedis illius electione publica
gradum ascendit. Et toto sacerdotii sui tempore confecto sacramento
corporis et sanguinis dominici non gustabat ob timorem
vel ob reverentiam et cautissimo furto, quod non agebatur
simulabat. Apparuit autem ei Meridiana anno sui papatus ultimo,
designans ei vite securitatem, donec Ierosolimis missam celebrasset,
quod Rome commorans pro voto suo cavere putabat.
Contigit autem ipsum ibi celebrare, ubi asserem illum aiunt
depositum, quem Pilatus summitati crucis dominice titulo sue
passionis inscriptum affixerat, que quidem ecclesia usque in
hodiernum diem Ierusalem dicitur, et ecce! sibi ex opposito
applaudebat Meridiana quasi de adventu suo proximo ad ipsam
gavisura. Qua visa et intellecta, nomenque loci edoctus, cardinales
omnes, clerum et populum convocat, publice confitetur
nec aliquem totius vite sue nevum irrelevatum observat. Statuit
etiam, ut deinceps contra clerum et populum in facie omnium
fieret consecratio. Unde multi altari celebrant interposito, dominus
autem papa percipit facie ad faciem omnium sedens. Gerbertus
modicum vite sue residuum assidua et acerrima penitentia
sincere beavit et in bona confessione decessit. Sepultus est
autem in ecclesia beati Iohannis Laterani in mausoleo marmoreo,
quod igitur sudat, sed non adunantur in rivum gutte,
nisi mortem alicuius divitis Romani prophetantes. Aiunt enim,
quod, cum imminet domino pape migratio, rivus in terram
defluit; cum alicui magnatum, usque ad tertiam vel quartam
vel quintam partem emanat, quasi cuiusque dignitatem arto
designans vel ampliori fluento. Licet autem Gerbertus avaricie
causa glutino diaboli diutissime detentus fuerit, magnifice tamen
in manu forti Romanam rexit ecclesiam, a cuius, ut dicitur,
possessionibus omnium successorum suorum temporibus aliquit
defluxit.




8.


Chronica Albrici monachi Trium Fontium a monacho
novi monasterii Hoiensis interpolata (ap. Pertz, Mon.
Germ., Script., t. XXIII, pp. 774, 778.) Alberico scriveva
negli anni intorno al 1280; l'interpolatore (che
poche cose aggiunse) prima del 1295.








Guido: Bis igitur in regno Francie iam mutata regali serie,
fit regum tertio nova successio de Hugonis Magni progenie.
Nam Clodovei primo Pipinus Karoli Magni pater a sceptris
amovit heredes. Secundo dux Hugo Karoli Magni sobolem extirpavit
a regni solio, quod sibi suoque generi confirmavit. Venerat
et gratiam magnam apud ipsum invenerat ille peritus
artium et famosus ingenii subtilitate Gerbertus, qui in Gallia
Remis ut dicitur natus, monachus a puero apud Floriacum
adolevit, mox in Hyspaniam profugiens, ut astrologiam a Sarracenis
disceret, et desiderio satisfecit. Ibi liberales artes ita
ebibit, quod eas industria magna revocaret in Galliam, omnino
ibidem pridem obsoletas. Abbacum certe primus a Sarracenis
rapuit, et regulas dedit que a sudantibus abbacistis vix intelliguntur.
Ibi quid cantus et volatus avium portendat edidicit,
ibi etiam excire tenues ex inferno figuras, ibi quidquid noxium
vel salubre curiositas humana scrutabatur, deprehendit. Unus
erat codex magistri sui totius artis conscius, quem sub eius
cervicali positum nocte rapuit et aufugit. Profugus ergo respiciens
eadem peritia, qua persequebatur eum magister suus,
sub ponte ligneo, qui proximus erat, se pendulus occulit, pontem
amplectens, ut nec aquam nec terram tangeret. Ita querentis
aviditate frustrata devenit ad mare. Ibi per incantationem dyabolo
accersito perpetuum illi paciscitur hominium, si se a persequente
ultra pelagus eveheret defensatum; et ita factum est.
Inde cum redisset in Franciam et arcem in doctrina teneret
artium, quia regis Hugonis filium Robertum liberalibus disciplinis
instruxit; idem rex eum in sedem Remensis ecclesie irreverenter,
ut postea dicetur, intrusit [p. 774].





Ex relatione Guidonis et Guilelmi: Gerbertus, qui et Silvester
papa, de quo premisimus, fuderat sibi caput certa inspectione
siderum, quod non nisi interrogatum loqueretur, sed verum vel
affirmative vel negative. Verbi gratia diceret Gerbertus: Ero
apostolicus? responderet statua: Etiam. Moriar, antequam cantem
missam in Ierusalem? Non. Quo illum ambiguo deceptum ferunt.
Nec enim providit, quod est Rome ecclesia Ierusalem dicta, ad
quam quicumque reus criminis confugerit, subsidium pacis invenit.
Hanc ferunt fuisse Romuli asilum. In hac ergo, cum ex
more cantasset, invaletudinis ictus ingemuit consultaque statua

deceptionem et mortem suam cognovit. Advocatis igitur cardinalibus,
cum facinora sua deplorasset, dilaniari se membratim
et foras proiici iussit: Habeat inquiens membrorum officium, qui
eorum quesivit hominium.



De hoc ergo in quodam libello, ubi agitur de sanctuario
Lateranensis ecclesie, ita scriptum reperitur: In dextro latere
ecclesie Lateranensis prope altare sanctorum Vincentii et Anastasii
martirum iacet Gerbertus Remorum archiepiscopus, qui
papa effectus Silvester fuit appellatus. Quod autem tumba eius
guttas quasi lacrimarum emittat, quando aliquis papa vel aliquis
cardinalis magnus mortuus est, satis probatum est et satis vulgatum.
Dicitur etiam, quod quicumque tumbam eius visitaverit
et Pater noster ibi dixerit, quotiens hoc fecerit, indulgentiam
obtineat aliquot dierum a summis pontificibus statutam [p. 778].




9.


Filippo Mousket, Chronique rimée, vv. 15434-15599
(ap. Pertz, Mon. Germ., Script., t. XXVI, pp. 727-9).
Filippo non visse oltre il 1244.



Kapès, cil rois, bien m'en sai ciert,

Fist faire arcevesque Gerbiert             15435

A Rains, et puis fu desposés.

Si s'en est a Othon alés,

Qui de Roume estoit emperere,

Et la mellour de son empere

Arcevesquié lues li dona,                  15440

C'est Ravenne, u il l'asena.

Et tout çou fu par l'anemi,

Dont Gerbiers ot fait son ami

Puis l'ama il si durement,

Qu'il le fist aukes fausement              15445

Apostole sacrer a Roume,

Dont l'escriture cest vier nomme:

Scandit ab er Gerbertus ad er,

Fit papa vigens vigens er.

C'est a dire que d'er monta                15450

Gerbiers a er, point n'i douta,



Et apriès si refu d'er pappe,

Ki Rains, Ravenne et Rome atrape.

Car par R comence Rains,

Et de Ravenne premerains,                  15455

Est R li mos; ausi de Rome

Li mos premiers est R. c'on nomme.

Mais çou dïent li anciien,

Que cil papes Gerbiers sans bien

Siervi son signour le deable,              15460

Tant qu'il en vint a tele estable

Qu'en la tiere de Belleem

Quida canter en Jhursalem.

S'a defors Rome une capiele,

Jursalem a non, moult est biele.           15465

Gerbiers ot demandé un jour

Al deable, le sien signour,

K'il li desist quant il morroit.

Et il li dist qu'il feniroit,

Quant canteroit en Jhursalem.              15470

Li pape entendi Belleem

Et Jherusalem en Surïe,

Si pensa que la n'iroit mïe,

Et dont ne morroit il ja mais,

Si durroit sa joie et ses mais.            15475

A la capiele dont jou di,

Defors Romme vint un mardi.

La se vot Gerbiers pour canter,

De l'autre Jursalem oster.

Et il comença le sierviche                 15480

De male pensee et faintiche,

Ensi com il ot fait maint jor

El despit de nostre signor.

Mais pour faillir ne pour trecier

Ne pooit il point empirier                 15485

Le siervice k'il devoit faire,

Coment qu'il fust en mal afaire,

Ne ausi ne puet autres om

Del comencement jusqu'à som.

Car Dameldieux si l'a fait tel,            15490



Pour ke priestres vient a l'autel

Pour le siervice comenchier,

N'acroistre ne apetichier

Nel puet il; mais s'il i quiert mal,

Lui mëismes met en traval,                 15495

En painne et en dampnation

Par sa male devotion;

Et comment qu'il soit fel ne faus,

S'est li cors Dieu sacrés et saus.

Si con pappe Gerbiers cantoit,             15500

Ki del cors Dieu ne s'i gaitoit,

Es vous d'infier les anemis,

Tous a guise de corbous mis,

Par l'air volant, et de woltoirs

Grant noisse faissant, lais et noirs;      15505

Sour la capiele sont asis

Plus de cinc cens et trente sis;

Quar pour son desloial peciet

Li avoient cel jor ficiet.

Et quant li pappe mious s'envoisse,        15510

Si demenerent si grant noisse

Que li peules et li clergiés

S'en est forment esmiervilliés:

Quar moult s'aloient deferant.

Gerbiers s'i reconnut esrant;              15515

Quar dit li ot li anemis,

Ki ses sire iert et ses amis,

Et il ses om et ses siergans,

Si l'ot mis a ces honors grans,

Dont il estoit en cel peril                15520

Que jusqu'à tant ne morroit il

K'en Jerusalem canteroit;

Et il, qui garder s'en quidoit,

Ot canté en cele capiele,

Pour quoi li anemis l'apiele,              15525

Quar ses tiermes iert acomplis.

Gerbiers en fu moult asoplis;

Ses viestemens a desviestus,

S'en est al ventaile venus.



De cuer moult tristre et nonjoiant         15530

Regehi tout, la gent oiant,

Comment le diable ot siervi,

Par quoi il ot çou desiervi,

Qu'il l'avoit mis en tele honor

K'il ne pooit avoir grignor.               15535

Et dist: 'Signour, pour Dieu mierci,

Si m'a diables avanchi'.

Lors apiela un sien siergant

Et fist prendre un coutiel trençant

Que il a son keus demanda,                 15540

Et puis al siergant commanda,

En remission des peciés

Dont il estoit plus enteciés,

Et pour Jhesu Crist autresi,

Ki li avoit souffiert ensi,                15545

Que maintenant, voiant tamains,

Li trençast les pies et les mains,

Dont il estoit devenus om

Al diable jusques a som,

Et sa langue trençast apriès,              15550

Dont il fu de parler engriès;

Et les pies ans deus li trençast,

Si que ja mais viers lui n'alast,

Qu'il fist premiers et maintes fois.

A çou faire n'ot nul defois:               15555

Mains et langue et pies li trença,

Les pieches fors en balancha,

Et li corbiel les em portoient,

Voiant tous çaus ki la estoient.

Et dont fist il ses ious crever,           15560

Pour l'afaire mious aciever,

Dont le diable avoit vëu,

Ki tant li avoit pourvëu.

Et puis fist ses levres coper,

Pour s'arme plus a descouper,              15565

Dont il ot l'anemi baissié,

Ki si l'avoit mal aaissié.

Les gens en orent grans miervelles,



Quar il fit trencier ses orelles,

Dont il ot öis les mesdis                  15570

Que li sathanas li ot dis.

Voians tous, non mïe sos cape,

Fist decoper Gerbiers li pappe

Trestous ses menbres un et un

Et fors gieter as cans cascun,             15575

Pour çou qu'en lieu desconvenable

En avoit siervi le diable.

Et li corbou et li woutoir,

Ki diable ierent lait et noir,

Les pieces entr'aus devoroient.            15580

Et moult grant noisse demenoient

Pour l'arme k'il orent pierdüe,

Dont fait orent longe atendüe.

Tout ensi cil pappe Gerbiers

Ne fu pas en la fin bobiers,               15585

Mais del tout a Dieu s'asenti,

Si que pour mort vïe senti,

Et Dieux ne voloit perdre mïe

L'arme qu'il li avoit cargïe.

Si fait savoir, qui de cuer fin            15590

Se doune a Dieu devant sa fin;

Quar, puis que faire le savra,

Ja tant de peciés fais n'avra

Que Dameldieux n'en ait mierci.

Pappe Gerbiers s'adevanci,                 15595

Car point ne se desespera:

Se li cors son mal compera,

L'arme fu sauve, ce croit l'on,

A quanque savoir en puet l'on.




10.


Chronica minor auctore minorita Erphordiensi (ap. Pertz,
Mon. Germ., Script., t. XXIV, pp. 186-7). L'ignoto
autore compose la sua cronica negli anni 1261-6.




Post hunc papam Johannem 149, qui sedit menses 10, et
ultimo excecatum et precipitatum, Silvester papa 150 ordinatur,

sedit annis 4, mens. 5. Iste vocabatur Gerbertus. Iste dicitur
fuisse in papatu magus et nigromanticus et dyabolum pro diviciis
adorasse, et ei a dyabolo fuisse promissum, quod nunquam
moreretur, nisi prius veniret in Ierusalem. Hoc intellexit papa
de Ierusalem ultra mare et quomodo voluit vixit. Set cum hic
papa quadam die Rome in capella, quam construxit Constantinus
et Helena, ubi et plurimas [p. 187] reliquias recondiderunt,
que vocatur Ierusalem, missarum sollempnia celebrasset, dixit
ei suus dominus dyabolus: 'Ecce in Ierusalem fuisti, nunc
morieris tu et non vives'. Quo audito, Silvester qui et Gerbertus
male sibi conscius, ostendens magna signa compunccionis,
in quadam capella, que Rome sita est inter Lateranum et Coliseum,
iussit se ipsum, amputatis manibus et pedibus suis ac
aliis membris, enormiter et crudeliter mutilari, et sic vitam
Gerbertus in ipsa capella finivit. Unde in eandem capellam,
que Gerberti appellatur, nullus papa in detestacionem illius
facti postea intrare voluit nec curavit.




11.


Martino Polono (m. 1279), Chronicon (ap. Pertz, Mon.
Germ., Script., t. XXII, p. 432).




Silvester II. sedit annis 4, mense 1, diebus 8, et cessavit
episcopatus diebus 23. Iste nacione Gallicus nomine Gilbertus
mortuus fuit ad Sanctam crucem in Iherusalem. Hic primum
iuvenis Floriacensis cenobii in Aurelianensi diocesi monachus
fuit, sed dimisso monasterio homagium diabolo fecit, ut sibi
omnia succederent ad votum, quod diabolus promisit adimplere.
Ipse obsequiis diaboli frequenter insistens, super desideriis suis
cum eo loquebatur. Veniens autem in Hyspalim Hispaniae causa
discendi in tantum profecit, quod sua doctrina etiam maximis
placuit. Habuit enim discipulos Ottonem imperatorem et Robertum
regem Francie, qui inter alia sequenciam Sancti spiritus
adsit nobis gratia composuit, et Leothericum, qui post fuit
archiepiscopus Senonensis. Sed quia idem Gilbertus quam plurimum
honores ambiebat, diabolus ea quae petebat ad votum
implevit. Fuit enim primo Remensis archiepiscopus, post Ravennas,
tandem papa, et tunc quaesivit a diabolo, quamdiu

viveret in papatu. Responsum habuit, quamdiu non celebraret
in Iherusalem. Gavisus fuit valde, sperans se longe esse a fine,
sicut fuit longe a voluntate peregrinacionis in Iherusalem ultra
mare. Et cum in quadragesima ad ecclesiam que dicitur Iherusalem
in Laterano celebraret, ex strepitu demonum sensit
sibi mortem adesse. Suspirans ingemuit; licet autem sceleratissimus
esset, de misericordia Dei non desperans, revelando coram
omnibus peccatum, menbra omnia, quibus obsequium diabolo
prestiterat, iussit precidi et demum truncum mortuum super
bigam poni, et ut ubicumque animalia perducerent et subsisterent,
ibi sepeliretur. Quod et factum est. Sepultusque est in
ecclesia Lateranensi, et in signum misericordie consecute sepulchrum
ipsius tam ex tumultu ossium, quam ex sudore presagium
est morituri pape, sicut in eodem sepulchro est litteris
exaratum.




12.


Flores temporum auctore fratre ordinis minorum (ap.
Pertz, Mon. Germ., Script., t. XXIV, p. 245). Furono
scritti negli ultimi anni del secolo XIII.




Silvester II anno Domini 997, sedit annos 4, mensem unum.
De cuius vita pessima et morte bona breviter est dicendum.
Gilbertus antea vocabatur, apostata nigromanticus se dyabolo
sub iuramento tradens, ut daret sibi divicias, sciencias et honores
magnos. Igitur discipulos congregavit, scilicet Ottonem
imperatorem, Rupertum regem Francie, Leotonium archiepiscopum
Senensem, adhuc pueros. Quorum auxilio tres archiepiscopatus
adeptus est, Remensem, Ravennensem et papatum. Cui
dyabolus promisit vitam, donec in Ierusalem missam celebraret.
Sic autem vocatur capella [in Roma], quam fecit Helena. Ubi
dum celebraret, ex demonum strepitu mortem timens, publice
confessus est; et pedibus ac manibus amputatis, super bigam
cum equo indomito positus, ad Lateranensem ecclesiam est devectus.
Cuius sepulchrum insudat vel strepit, quando papa
mortuus est; et hoc [est] in signum misericordie consecute.








13.


Leone d'Orvieto, Chronica Summorum Pontificum (ap.
Lami, Deliciae eruditorum, vol. II, pp. 162-3). Leone
condusse la sua Cronica sino al 1314.




Silvester, natione Gallicus, nomine Gilbertus, qui mortuus
fuit ad sanctam Crucem in Ierusalem, sedit annis tribus, mense
uno. Hic primum iuvenis Floriacensis coenobii in Aurelianensi
dioecesi Monachus fuit, sed dimisso Monasterio, homagium diabolo
fecit, ut sibi omnia ad votum succederent, quod diabolus
promisit implere. Ipse obsequiis diaboli insistens, frequenter
super desideriis suis cum eo loquebatur. Veniens autem Hispalim
Hispaniae, causa discendi, in tantum profecit, quod sua doctrina
etiam maximis placuit; habuit enim discipulos, Othonem Imperatorem,
et Robertum Regem Franciae (qui inter alia Sequentiam
[p. 163], Sancti Spiritus adsit nobis gratia, composuit)
et Leoteringum, qui post fuit Episcopus Senonensis. Sed idem
Gilbertus quia plurimum honores ambiebat, diabolus, ea quae
petebat, ad votum implevit; fuit enim post Remensis Archiepiscopus;
post Ravennensis, vel Ravennas; tandem Papa: et
tunc quaesivit a diabolo, quantum viveret in Papatu; responsum
habuit, quamdiu non celebraret in Ierusalem. Gavisus fuit valde,
sperans se longe vivere, et longe esse a fine, sicut longe fuit
a voluntate peregrinationis in Ierusalem ultra mare. Et quum
in Quadragesima in ecclesia, quae dicitur Ierusalem, celebraret,
ex strepitu daemonum, praesensit sibi mortem imminere, et
suspirans ingemuit. Licet autem sceleratissimus esset, de misericordia
Dei non desperans, coram omnibus revelando peccatum
suum, membra omnia, quibus diabolo obsequium praestiterat,
iussit praecidi, et demum truncum mortuum super bigam
poni, ut ubicumque animalia perducerent, et subsisterent, ibi
sepelirent; sepultusque est in Lateranensi ecclesia, et in signum
misericordiae consequutae, sepulcrum ipsius, tam ex tumultu
ossium, quam ex sudore, praesagium est morituri Papae, sicut
in eodem sepulcro est in litteris exaratum.








14.


Ricobaldo da Ferrara, Historia pontificum romanorum
(ap. Muratori, Scriptores, t. IX, coll. 172-3). Ricobaldo
fioriva nei primi anni del secolo XIV.




Silvester Secundus sedit ann. IV mens. I. dies VIII. et cessavit
diebus XXIII. imperante Ottone III. et post Henrico Primo.
Hic natione Gallicus nomine proprio Gilbertus, mortuus fuit
Romae ad Sanctam Crucem in Jerusalem. Hic primum juvenis
Coenobii Floriacensis Monachus fuit, mox omisso Monachatu
Diabolo fecit homagium, ut voti sui compos a Diabolo fieret,
et Diaboli familiaris alloquio multum per ipsum obtinuit. Studuit
itaque in Hispali Hispaniae, et in tantum profecit in Nigromantia,
quod sua doctrina maximis placuit. Habuit quoque
Ottonem Imperatorem discipulum et Robertum Regem Franciae,
qui inter alia composuit sequentiam: Sancti Spiritus adsit nobis
gratia, etc. et Neothericum, qui mox fuit archiepiscopus Senonensis.
Ceterum idem Gilbertus nimium honores ambiebat. Diabolus
vero eum voti compotem fecit. Fuit enim primo Archiepiscopus
Remensis, post Ravennas, et tandem Urbis Episcopus.
Et Papatu fungens quaesivit a Diabolo, quamdiu viveret in
Papatu? responsum habuit; quamdiu non celebraret in Jerusalem.
Tunc valde gavisus, sperans multum a morte abesse,
sicut multum longe aberat a voluntate peregrinationis in Jerusalem
ultra mare. Cum autem in Quadragesima ad Ecclesiam
[col. 173] quae dicitur in Jerusalem apud Lateranum celebraret,
per strepitum Daemonum sensit mortem adesse. Suspirans igitur
ingemuit; et licet esset sceleratissimus, de Dei misericordia non
desperans coram omnibus peccatum suum confessus est, et
membra omnia, quibus Diabolo obsequium fecit, sibi jussit
praecidi, et demum truncum corporis sui exanimem super biga
poni, et quocumque animalia illud perducerent, ibi sisterent,
atque ibi sepeliretur; quod factum est. Sepultus est igitur in
Lateranensi Ecclesia in misericordiae signum, cum ad transeuntes
sepulchrum ipsius, tam ex tumultu ossium, quam ex sudore
praesagium est morituri Papae; sicut eodem sepulchro
est literis exaratum.









DEMONOLOGIA DI DANTE




Una dottrina demonologica ordinata e compiuta negli
scritti di Dante non si trova, e nemmeno poteva esserci;
ma da molti luoghi della Commedia, e più particolarmente
dell'Inferno, nei quali o sono introdotti demonii,
o si parla di demonii, e da alcuni altri sparsi qua e là
per le rimanenti opere, confrontati fra loro e aggruppati
opportunamente, si ricava un certo numero di credenze e
di opinioni che giova esaminare congiuntamente e conoscere.
E come appena siensi esaminate alquanto, una cosa
anzi tutto si rileva, ed è che la demonologia del poeta, in
parte è dottrinale e dommatica, si rannoda cioè alla speculazione
e alla disquisizione teologica, in parte è popolare,
conforme cioè a certe immaginazioni comuni ai credenti
del tempo; senza che manchino per altro qua e là, dentro
di essa, vestigia di un pensar proprio e personale. Per
ciò che riguarda la parte dottrinale, il poeta l'ha senza
dubbio attinta dalla teologia scolastica, di cui egli si
mostra, come tutti sanno, assai ampio conoscitore, e più
particolarmente dalle opere di S. Bonaventura, di Alberto
Magno, di S. Tommaso d'Aquino, il suo dottor prediletto.
Non è improbabile tuttavia che egli abbia udito in una
od altra Università d'Italia, forse anche di fuori, lezioni
e dispute sopra un argomento di tanta importanza quale
si era nel medio evo la dottrina dei demonii, intimamente

congiunta con quella degli eterni castighi, e intorno a cui
s'erano sino dai primi tempi della Chiesa esercitati gl'ingegni
più acuti e più alacri. Se non che sono così scarse
ed incerte le notizie tramandateci degli studii e delle peregrinazioni
di Dante, che nulla si può affermare in proposito.
Se fosse vero quanto afferma Giovanni Villani, e
infiniti ripeterono dopo lui, che Dante, sbandito di Firenze,
se ne andò allo studio di Bologna; quivi avrebbe potuto
il poeta apprendere di molte cose circa l'essere e le operazioni
di Satana e degli angeli suoi. Una ragione per
crederlo si ha in quelle parole che egli pone in bocca a
frate Catalano de' Malavolti:



               Io udi' già dire a Bologna

Del diavol vizii assai, tra i quali udi'

Ch'egli è bugiardo, e padre di menzogna[79].





Ma comunque se la procacciasse, il poeta del mondo invisibile
non poteva non avere una dottrina demonologica:
senza curarci d'altro, vediamo qual sia[80].


I.


Gli è noto che il mito della ribellione e della caduta
degli angeli si fonda sopra alcuni luoghi del Nuovo Testamento,
i quali non sono di troppo sicura significazione.
Un mito parallelo, e che ha radice nel Testamento Antico,
narra di angeli, che avendo avuto commercio con le figlie
degli uomini furono cacciati dal cielo. Entrambi i miti
trovarono credito fra i Padri dei primi secoli; ma poi il
primo soperchiò e fece in qualche modo dimenticare il
secondo. Dante osserva su questo punto la comune credenza
del tempo suo. Nel Convivio egli chiama in generale
i demonii intelligenzie che sono in esilio della superna

patria[81], e piovuti dal cielo li dice nel c. VIII
dell'Inferno[82]; di Lucifero,



Che fu la somma d'ogni creatura,





dice nel XIX del Paradiso, che



Per non aspettar lume cadde acerbo[83];





ma nel VII della prima cantica allude alla parte più
drammatica del mitico racconto, alla cacciata dei ribelli,
vinti dall'arcangelo Michele, che



Fe' la vendetta del superbo strupo[84];





e cacciati dal ciel, gente dispetta li chiama nel IX[85].
Essi corsero in colpa immediatamente dopo la loro creazione:



Nè giungeriesi, numerando, al venti

  Sì tosto, come degli angeli parte

  Turbò il suggetto dei vostri elementi[86];





e ciò avvenne fuori della intenzione divina, benchè non
fuori della divina prescienza[87]. Cagione della colpa fu la
superbia; e invidia e superbia sono, secondo S. Tommaso,
i due soli peccati, che possano propriamente capire nella
diabolica natura[88].



Principio del cader fu il maledetto

  Superbir di colui che tu vedesti

  Da tutti i pesi del mondo costretto,





dice Beatrice al poeta[89]; di colui che fu primo suberbo[90], e



Contra il suo Fattore alzò le ciglia[91].





Di tutti gli ordini degli angeli si perderono alquanti
tosto che furono creati, forse in numero della decima

parte; alla quale restaurare fu l'umana natura poi
creata[92]. I cacciati dal cielo furono precipitati sopra la
terra: Lucifero cadde folgoreggiando[93], dalla parte dell'emisfero
australe,



  E la terra, che pria di qua si sporse,

  Per paura di lui fe' del mar velo,

E venne all'emisperio nostro; e forse

  Per fuggir lui lasciò qui il loco voto

  Quella che appar di qua e su ricorse[94].





Questa mirabile immaginazione è, per quanto io so, tutta
propria di Dante, e dà luogo ad alcune difficoltà sulle
quali io non intendo di trattenermi[95]. Ma non tutti gli
angeli tristi peccarono egualmente: alcuni di essi si serbarono
neutrali;



             non furon ribelli,

Nè fûr fedeli a Dio, ma per sè foro.





Cacciati dal cielo, e rifiutati dal profondo Inferno, essi
scontano la loro pena nel vestibolo, insieme con



             l'anime triste di coloro

Che visser senza infamia e senza lodo[96].





Dicono i commentatori, ultimo lo Scartazzini, tal classe
di angeli neutrali non trovarsi nella Bibbia, ed esser forse
invenzione di Dante. Che nella Bibbia non si trovi è verissimo[97];
ma non così che Dante ne sia l'inventore. Nella
leggenda del Viaggio di S. Brandano, la cui redazione
latina risale, per lo meno, all'XI secolo, si legge che, nel
corso della sua avventurosa navigazione, il santo, co' suoi
compagni, giunse ad un'isola, dove trovò un albero meraviglioso,
popolato di uccelli candidissimi, i quali erano
appunto angeli caduti, ma non però malvagi[98]. Essi non

soffron castigo, ma sono fuori dell'eterna beatitudine. Certo,
la finzione della ingenua leggenda si scosta per più ragioni
da quella del poeta, ma ha con essa un concetto
comune, il concetto di una schiera di angeli che, travolti
nella ruina, perdettero il cielo, senza diventar propriamente
ospiti dell'Inferno. La leggenda di S. Brandano fu
una delle più diffuse nel medio evo, e passò dalle redazioni
latine, di cui rimangono ancora innumerevoli manoscritti,
nelle volgari, dove ebbe spesso a soffrire alterazioni di più
maniere. Si può tenere per certo che Dante la conobbe. Del
resto quella finzione non ricorre soltanto nella leggenda
di S. Brandano. Ugone di Alvernia, eroe di uno strano
romanzo, del quale, perdutasi la redazione francese originale,
non rimangono se non rifacimenti franco-italiani
e italiani, viaggiando alla volta dell'Inferno, trova, in
prossimità del Paradiso terrestre, e in forma di uccelli
neri, demonii d'intermedia natura, i quali han riposo la
domenica[99]. Ora, sebbene nella descrizione dell'Inferno,
quale si ha nei rifacimenti nostri, sieno evidenti gl'influssi
danteschi, molto nulladimeno è in essa che va esente
da tali influssi e che certamente appartiene a immaginazioni
e tradizioni predantesche, accolte nel poema primitivo[100].
E al poema primitivo tengo per fermo che spetti
quanto si dice di quei demonii intermedii, la cui condizione
è non poco disforme dalla condizione che Dante
attribuisce agli angeli del cattivo coro. Assai probabilmente
la intera finzione passò nell'Ugone d'Alvernia dalla
leggenda di S. Brandano. Nè questo basta. Una finzione
consimile si trova in un altro poema, di un buon secolo
anteriore alla Divina Commedia. Wolfram von Eschenbach
(m. c. il 1220) fa dire a Trevrizent, nel suo Parzival,
che i primi custodi del Santo Gral furono gli angeli
che nella battaglia fra Lucifero e Dio si mantenner neutrali[101].






II.


I demonii che Dante pone nel suo Inferno si possono,
avuto riguardo ai luoghi di loro provenienza, dividere in
due classi, demonii biblici e demonii mitologici, secondochè
sono tolti alla tradizione scritturale e patristica, o
al mito pagano. Così è che insieme con Satana, o Beelzebub,
o Lucifero[102], troviamo nel doloroso regno Caronte,
Minosse, Cerbero, Plutone, Flegias, le Furie, Medusa,
Proserpina[103], il Minotauro, i Centauri, le Arpie, Gerione,
Caco, i Giganti. E non solo il poeta ricorda molti più
demonii mitologici che non biblici; ma assegna inoltre a
quelli, fatta eccezione pel solo Lucifero, officii assai più
importanti che a questi; infatti, mentre agli altri demonii
è solo commesso di tormentare alcune classi di dannati,
il che è pure commesso ai Centauri e alle Arpie, Caronte
traghetta le anime, Minosse le giudica, Cerbero e Plutone
stanno a guardia, l'uno del terzo, l'altro del quarto
cerchio, e via discorrendo. Ma qui c'è argomento a parecchie
osservazioni.



Più volte fu Dante ripreso per aver mescolato insieme
cose appartenenti al mito pagano e cose appartenenti alla
credenza cristiana; e chi lo riprese in nome di questa
credenza medesima, contaminata, in qualche modo, per
tale immistione; chi in nome di certe convenienze estetiche,
quanto evidenti e necessarie a chi le propugna,
tanto ignote ai tempi di Dante e un gran tratto ancora
prima e dopo di lui. Considerare poi quella mescolanza
come l'effetto anticipato di certe tendenze e di certe usanze
dell'umanesimo, se non è erroneo in tutto, è erroneo in
gran parte, e bisogna a questo proposito distinguere una
doppia tradizione, letteraria e popolare.







Echi e riflessi del mito pagano si trovano in molte
descrizioni dell'Inferno cristiano, a cominciare dai primi secoli
della Chiesa e a venir giù giù sino ai tempi che immediatamente
precedono Dante. Il Tartaro, l'Averno, il Flegetonte
e gli altri fiumi infernali, la palude Stigia, Caronte,
Cerbero, ricorrono frequentissimi[104]. L'Inferno descritto nel
Roman de la Rose ha tra' suoi abitatori Issione, Tantalo,
Sisifo, le Danaidi, Tizio[105]; e Alano de Insulis pone
a dominare nelle tartaree sedi le Furie[106].



Qui noi ci troviamo di fronte a una tradizione letteraria;
ma questa non è la sola, chè insieme con essa va
anche una tradizione popolare.



È noto che la Chiesa cristiana non giunse a far ciò,
che a un certo punto della loro storia religiosa (ma a un
certo punto solamente) fecero gli Ebrei: negare cioè in
modo reciso e assoluto l'esistenza degli dei delle genti.
La Chiesa cristiana, qual che ne fosse la ragione, che a
noi ora non tocca indagare, non negò l'esistenza delle
deità pagane, ma la divinità, e con lo stesso giudizio le
convertì in demonii. Non è cosa su cui gli apologeti e
i Padri della Chiesa primitiva insistano con più vigore;
nè il fatto è tale da doverne stupire se si pensa che in
molte altre religioni avvenne per appunto il medesimo[107].
Così si trasformarono in diavoli, non solamente gli dei
maggiori e minori, ma ancora i semidei, e degli dei quelli
più facilmente, come ben s'intende, cui già i pagani attribuivano
qualità paurose e maligne: inoltre le Lamie, le
Empuse, le Arpie, le Chimere, i Gerioni, non furono spenti,
ma diventarono ospiti dell'Inferno, sudditi e aiutatori di
Satanasso.



Si potrebbe tessere di questa trasformazione un'assai
lunga e curiosa istoria. I nomi delle antiche divinità, o
almeno di alcune di esse, continuarono a vivere nella
memoria dei popoli bene o male convertiti, e intorno a

quei nomi nacquero superstizioni, leggende e fantasie.
Sant'Antonio incontrava nel deserto un centauro, e San
Gerolamo non sa risolvere se fosse apparizione diabolica, o
mostro naturale[108]. Incontrava anche un satiro che parlava
e lodava Dio, ma per eccezione certamente, giacchè quella
del satiro fu una delle forme che più di spesso si diedero
al diavolo[109]. Ai tempi di Gervasio da Tilbury (XII e
XIII sec.) si parlava ancora di fauni, di satiri, di silvani,
di Pani, e molti affermavano averli veduti[110]: i fauni s'invocavano
ancora nella diocesi di Lione ai tempi di Stefano
di Borbone (m. verso il 1262)[111].



Mercurio diventa un diavolo nella leggenda di Giuliano
l'Apostata; Venere un diavolo in parecchie leggende,
di cui la più famosa è quella del cavaliere Tanhäuser[112];
un diavolo, com'è del resto assai naturale, Vulcano. Sigeberto
Gemblacense ricorda che certe bocche vulcaniche
in Sicilia, le quali si credevano essere spiracoli dell'Inferno,
si chiamavano da quegli abitanti col nome di Ollae
Vulcani[113]. C'erano diavoli acquatici che si chiamavano
Nettuni, pericolosi a chi si trovava in prossimità di acque
profonde, e infesti, pare, alle donne[114]; c'erano le sirene
che, come in antico, traevano a perdizione col canto gl'incauti
navigatori[115].



Demonio di molta importanza diventò Diana, certamente
in grazia della identificazione sua con Ecate e con Proserpina.
Di Diana demonio si discorre nella leggenda di
S. Niccolò[116], mentre altre leggende la designano più propriamente
come il demonio meridiano[117]. In una Vita di
S. Cesario, vescovo di Arles (m. 542) si fa menzione di
un demonio chiamato Dianum dai campagnuoli[118]. Un
canone, indebitamente attribuito al sinodo di Ancira dell'anno
314, ma riportato da Reginone, abate di Prüm
(m. 915)[119], da Burcardo di Worms (m. 1024)[120], da Graziano
(m. 1204?)[121], fa menzione di donne le quali s'immaginavano

di andare in giro la notte, a cavallo di varii animali,
in compagnia di Diana e di Erodiade; e a questa stessa
superstiziosa credenza alludono, un Capitolare di Lodovico
II imperatore, dell'anno 867[122], il già citato Stefano
di Borbone[123], Giovanni Herolt (m. 1418)[124], e altri. Anzi
è da notare che il nome di Diana e la credenza accennata
non sono per anche in tutto dileguati dalla memoria
di alcuni popoli cristiani[125]. Sant'Eligio, morto poco oltre
il mezzo del settimo secolo, dice in un sermone famoso,
combattendo certi avanzi di credenze pagane: Nullus nomina
daemonum, aut Neptunum, aut Orcum, aut Dianam
invocare praesumat[126]. Il pessimo pontefice Giovanni XII
fu, nel sinodo romano del 963, accusato d'aver bevuto
alla salute del diavolo, diaboli in amorem, e di avere,
giocando a dadi, invocato l'ajuto di Giove, di Venere,
ceterorumque demonum[127].



Se, dunque, le antiche divinità s'erano tramutate in
demonii, era, non pure lecito, ma necessario, porle con gli
altri demonii in Inferno. Gli autori delle Chansons de
geste ricordano spesso quali diavoli Giove ed Apollo, talvolta
i Nettuni rammentati di sopra e Cerbero[128]. Cerbero
apparisce inoltre come cane infernale in alcun documento
di poesia medievale tedesca[129], e in molti di poesia latina[130].
Nella Visione di Tundalo, Vulcano e i suoi ministri
arroventano nel fuoco le anime, le martellano sulle
incudini[131]; nella Kaiserchronik si racconta che l'anima
di Teodorico fu portata dai demonii nel monte, a Vulcano,
in den berc ze Vulkân[132]. Dante anche in ciò non
fece se non seguire la tradizione e il costume, salvo che
egli si contentò di porre nell'Inferno cristiano divinità
pagane infernali, e lasciò in pace Giove, Apollo e gli altri;
anzi il nome di sommo Giove diede a Cristo. Forse non
gli bastò l'animo di abbassare alla condizione di diavoli
malvagi e deformi le divinità luminose di cui la fantasia

di lui doveva pure essersi innamorata leggendo Virgilio
e gli altri poeti latini[133].



Ma i diavoli mitologici dell'Inferno dantesco porgono
argomento a più altre considerazioni.



Dante ricorda parecchi giganti tolti al mito pagano
(Efialte, Briareo, Anteo, Tizio, Tifeo) e uno tolto al mito
biblico (Nembrot): sono essi demonii nel concetto del
poeta? Credo che sieno a quel modo che i Centauri, ed
anche perchè, quelli del mito pagano almeno, sono, non
uomini, ma dei. Quanto a Nembrot si può osservare che,
sonando il corno, e poi con le inintelligibili e orrende
parole, egli sembra, o volere spaventare i poeti che si
avvicinano, o avvertire Lucifero di loro venuta[134], e così
fa presso a poco ciò che già prima avevano fatto Caronte,
Minosse, Cerbero, Plutone. Perciò non si può dire che i
giganti sieno in luogo a loro non conveniente, laggiù nel
pozzo dell'ottavo cerchio. Demonii appunto erano, secondo
un'antica opinione, i giganti nati dal commercio degli
angeli e delle figlie degli uomini[135]; giganti nerissimi,
trova Carlo il Grosso[136] nell'Inferno da lui veduto, intesi
ad accendere ogni maniera di fuochi[137]; nelle Chansons
de geste i giganti sono spesso considerati come diavoli
venuti fuor dall'Inferno, o come figli di diavoli[138], e Tundalo
vede due enormi giganti tenere aperta la voraginosa
bocca del mostro Acheronte, la quale capere poterat novem
milia hominum armatorum[139].



Minosse e Flegias sono due semidei, figlio di Giove
l'uno, di Ares o Marte l'altro. A prima giunta sembra
che se ciò che in essi era di divino doveva rendere possibile
e provocare la trasformazione in demonii, ciò che
era di umano doveva impedirla, se non per Minosse, il
quale aveva già trovato posto, come giudice, nell'Inferno
pagano, almeno per Flegias[140]. Ma, in verità, questo impedimento
non c'era. Nei demonii Giuseppe Flavio riconosceva

le anime degli uomini malvagi (ανθρῶπων πονηρῶν
πνεύματα)[141]: nelle Chansons de geste appajono spesso
come demonii Nerone, Maometto, Pilato[142]; e come demonio
appare Maometto nel poema di Giacomino da Verona,
De Babilonia civitate infernali[143]. Dante stesso
riconosce una grande affinità fra lo spirito dell'uomo
malvagio e il demonio, quando col nome di demonio appunto
chiama l'anima dannata[144], e Demonio dice Maghinardo
Pagani[145]. Come Dante di Minosse, Wolfram von
Eschenbach fa un diavolo di Radamanto[146].


III.


Dante dà un corpo ai demonii, seguendo in ciò la opinione
di molti Padri e Dottori della Chiesa e la vulgata
credenza[147]; ma di che natura è desso? Sia che il poeta
non avesse in proposito concetti ben definiti, sia che la
materia del suo poema e certe convenienze di trattazione
non gli permettessero di sempre osservarli, fatto sta che
in quanto egli dice o accenna a tale riguardo si nota
incertezza e contraddizione. Le opinioni stesse dei Padri
non sono troppo concordi. Fra quella di Gregorio Magno,
che voleva i diavoli al tutto incorporei[148], e quella di Taziano,
che volentieri esagerava la materialità loro[149], alcuna
ve n'è più temperata; ma si ammetteva quasi generalmente
che i demonii avessero un corpo formato d'aria o
di fuoco; anzi un corpo si attribuiva anche agli angeli,
e si diceva che, dopo la caduta, quello dei demonii era
divenuto più grossolano e più spesso. Dante ha gli angeli
in conto di forme pure, di sustanze separate da materia[150],
e nulla dice del modo onde i demonii acquistarono un
corpo; ma forse ci può dar qualche lume in proposito,
quanto egli dice del modo che tengon le anime uscite di

questa vita nel formarsene uno d'aria condensata[151]. E
badisi che qui si discorre del corpo che i demonii hanno
in proprio, e non di quello onde possono rivestirsi accidentalmente,
per loro particolari propositi.



Ho accennato a incertezze e contraddizioni di Dante in
sì fatto argomento. Il corpo di cui è provveduto il demonio
Flegias è certo un corpo sottilissimo, non più pesante
dell'aria entro a cui si muove, e in tutto simile all'ombra
di Virgilio, giacchè la barca con cui egli fa passare ai
due poeti la palude degli iracondi sembra carca solo
quando Dante vi entra[152]. Il corpo di Lucifero per contro
dev'essere assai più denso e grave, non solo per quel suo
essersi sprofondato sino al punto



Al qual si traggon d'ogni parte i pesi;





e perchè la ghiaccia lo stringe tutto intorno e ritiene,
come solo può fare solido con solido; ma ancora perchè i
due poeti, e specialmente Dante, che è d'ossa e di polpe,
possono scendere e arrampicarsi sopra di esso non altrimenti
che se fosse una rupe[153]. Può darsi che Dante abbia
con pensato proposito dato un corpo più grossolano e più
denso al più malvagio degli angeli ribelli, a colui che è



Da tutti i pesi del mondo costretto[154];





ma vuolsi notare che qualche incertezza egli lascia scorgere
anche riguardo ai nuovi corpi rivestiti dalle anime
dannate o purganti. Nell'Antipurgatorio il poeta vuole
abbracciare Casella e non può:



O ombre vane, fuor che nell'aspetto!

  Tre volte dietro a lei le mani avvinsi,

  E tante mi tornai con esse al petto[155];





e pure trova poco più oltre le anime dei superbi che si
accasciano sotto i ponderosi massi[156]. Nel terzo cerchio

dell'Inferno i poeti passano su per l'ombre che adona la
greve pioggia, e pongono le piante



Sopra lor vanità che par persona[157];





ma nel nono Dante forte percote il piè nel viso ad una
delle anime triste dell'Antenora[158]. Virgilio non isparge
ombra in terra[159]; ma è in grado di sollevare e portar
Dante[160].



Quanto alla forma e all'aspetto de' suoi demonii Dante
non dice gran che, fatta eccezion per Lucifero. Caronte è
da lui dipinto[161] quale già il dipinse Virgilio. Minosse ha
più del bestiale e del diabolico: sta orribilmente, ringhia,
agita una lunga coda, con cui può cingersi ben nove volte
il corpo, quanti sono i cerchi dell'Inferno[162]. Plutone, che
Virgilio chiama maladetto lupo, mostra altrui un volto
gonfio d'ira (enfiata labbia), una sembianza di fiera crudele,
ha la voce chioccia[163]. Gerione, mutato l'aspetto che
già ebbe nel mito, ha faccia d'uom giusto, il resto di
serpe, due branche pelose, coda aguzza, il dorso, il petto,
le coste simbolicamente dipinti di nodi e di rotelle[164].
Cerbero[165], le Furie[166], il Minotauro[167], i Centauri[168], le
Arpie[169], serbano invariate le forme tradizionali; e così
dicasi dei Giganti, dei quali non si descrive se non la
smisurata statura[170].



Ma non mancano nell'Inferno dantesco diavoli in cui
più propriamente si scorge l'aspetto che ai nemici dell'uman
genere attribuì la turbata fantasia dei credenti,
specie nel medio evo. Questi diavoli sono neri (angeli
neri[171], neri cherubini)[172], quali già s'immaginavano nel
IV secolo[173], e con forma umana, la forma che in quel
medesimo tempo si attribuì loro[174]. I demonii che sferzano
i mezzani nella prima bolgia dell'ottavo cerchio, sono
cornuti[175]; Ciriatto è sannuto[176]; Cagnazzo mostra, non un

volto, ma un muso[177]; ed essi e i compagni loro sono armati
di artigli[178]. Il demonio che butta giù nella pegola spessa
dei barattieri uno degli anziani di Santa Zita è dipinto
quale infinite opere d'arte del medio evo appunto cel mostrano:



Ahi, quanto egli era nell'aspetto fiero!

  E quanto mi parea nell'atto acerbo,

  Con l'ale aperte e sovra i piè leggiero!

L'omero suo, ch'era acuto e superbo,

  Carcava un peccator con ambo l'anche,

  E quei tenea de' piè ghermito il nerbo[179].





Se non che bisogna dire che Dante, trattenuto forse da
un delicato sentimento d'arte, non diede a nessuno dei
demonii suoi, nemmeno a Lucifero, la deformità abbominevole
che spesso hanno i demonii descritti nelle leggende,
o ritratti da pittori e scultori nel medio evo[180].



Lucifero, il principe dei demonii,



La creatura ch'ebbe il bel sembiante[181],





è da Dante rappresentato di smisurata grandezza, brutto
quanto già fu bello, e forse più, con tre facce alla sua testa,
l'una vermiglia, tra bianca e gialla l'altra, nera la terza,
sei enormi ali di pipistrello, corpo peloso[182]. Quelle tre
facce diedero assai da pensare ai commentatori, parecchi
dei quali attribuirono loro significati, cui non sarebbero
certo andati a rintracciare, se invece di stimarle una immaginazione
propria di Dante, avessero saputo che assai prima
di Dante si trovano. I commentatori più antichi, i quali
dovevano saperlo, ne diedero, in generale, interpretazione
assai più giusta che non i moderni, e non si smarrirono
dietro a sogni, come il Lombardi, che nelle tre facce vide
simboleggiate le tre parti del mondo onde Satana ha tributo

di anime, e come il Rossetti che vi riconobbe Roma,
Firenze, la Francia.



Questo Lucifero con tre facce non balza fuori per la
prima volta dall'accesa fantasia di Dante; già innanzi
la coscienza religiosa l'aveva immaginato e scorto, già
le arti l'avevano raffigurato. Esso è come l'antitesi della
Trinità, o come il suo rovescio. La Trinità fu qualche
volta nel medio evo rappresentata sotto specie di un uomo
con tre volti; e poichè il concetto della Trinità divina
suggerisce il concetto di una Trinità diabolica, e poichè
inoltre nello spirito del male si supponeva essere tre facoltà
o attributi opposti e contraddicenti a quelli che si
spartiscono fra le tre persone divine, così era naturale che
si ricorresse per rappresentare il principe de' demonii a
una figurazione atta a far riscontro a quella con che si
rappresentava il Dio uno e trino. Lucifero appare con tre
facce in iscolture, in pitture su vetro, in miniature di
manoscritti, quando cinto il capo di corona, quando sormontato
di corna, tenente fra le mani talvolta uno scettro,
talvolta una spada, o anche due[183]. Quanto tal figurazione
sia antica è difficile dire. Un manoscritto anglo-sassone
del Museo Britannico, appartenente alla prima metà del
secolo XI, reca una immagine di Satana, nella quale si
vede, dietro l'orecchio sinistro (la figura è di profilo), spuntare
di traverso una seconda faccia[184]. Più tardi il corpo
dei demonii ebbe spesso a coprirsi di facce, significative
di malvagi istinti. Senza dubbio Dante volle con le tre
che dà al suo Lucifero, conformemente a una usanza già
antica, rappresentare gli attributi diabolici opposti ai divini;
e poichè, per lo stesso Dante, come per S. Tommaso,
il Padre è potestà, il Figliuolo è sapienza, lo Spirito Santo
è amore[185], le tre facce non possono simboleggiare se non
impotenza, ignoranza, odio, come rettamente giudicarono
alcuni dei commentatori più antichi.







Non solo Dante non immaginò, egli primo, il Lucifero
con tre facce; ma nemmen primo immaginò di porre in
ciascuna delle tre bocche immani un peccatore non degno
di minor pena. Nella chiesa di Sant'Angelo in Formis,
presso Capua, una grande pittura, stimata opera del secolo
XI, rappresenta Lucifero in atto di maciullar Giuda[186].
Nella chiesa di S. Basilio, in Étampes, una scultura
del XII rappresenta appunto Lucifero che maciulla tre
peccatori, e rappresentazioni sì fatte erano, sembra, frequenti
in Francia[187]. Il Boccaccio ricorda il Lucifero da
San Gallo[188], e il Sansovino dice che nella chiesa di San
Gallo, in Firenze, era dipinto un diavolo con più bocche[189].



Dante parla del terror che lo colse alla vista di Lucifero:



Com'io divenni allor gelato e fioco,

  Nol dimandar, lettor, ch'io non lo scrivo,

  Però ch'ogni parlar sarebbe poco.

Io non morii e non rimasi vivo.

  Pensa oramai per te, s'hai fior d'ingegno,

  Qual io divenni d'uno e d'altro privo[190].





Non è forse da tacere, a tale proposito, che la vista del
diavolo si credeva potesse essere perniciosa e letale. Cesario
di Heisterbach narra di due giovani che languirono gran
tempo per aver veduto il diavolo in forma di donna[191];
Tommaso Cantipratense dice che la vista del diavolo fa
ammutolire[192].



Dante non dice nulla delle forme varie che i demonii
possono assumere a lor piacimento. Egli fa ricordo di
cagne bramose e correnti che lacerano i violenti contro
a se stessi[193]; di serpenti che tormentano i ladri[194]; di
un drago, che stando sulle spalle di Caco, affoca qualunque
s'intoppa[195]; ma non dice che sieno demonii, e
noi non possiamo indovinare con sicurezza il pensier suo

a tale riguardo. Animali diabolici s'incontrano nelle Visioni:
in quella di Alberico si fa espressa menzione di due
demonii che hanno forma, l'uno di cane, l'altro di leone[196];
ma, da altra banda è da ricordare che serpenti e scorpioni
smisurati e lupi e leoni sono nell'Inferno di Maometto, e
che molte fiere selvagge e voraci sono nell'Inferno indiano[197].


IV.


Circa la natura morale dei demonii Dante non ha, e
non poteva avere cose nuove da dire: conosciuti erano gli
atti e portamenti loro; la loro riputazione era fatta.



Lucifero fu creato più nobile d'ogni altra creatura[198];
ma il peccato, il superbo strupo[199], cancellò in lui, come
ne' seguaci suoi, ogni natia nobiltà. La superbia fu il suo
primo peccato[200]; fu il secondo l'invidia, e questa trasse
a perdizione i primi parenti, e con essi tutto il genere
umano[201]. Egli è il nemico antico ed implacabile dell'umana
prosperità[202], l'antico avversaro[203] di tutti gli
uomini, ma più di quelli che non vanno per le sue vie,
e cui egli tenta trarre a peccato e a ruina; il vermo reo
che il mondo fora[204]. Perciò egli con amo invescato attira
le anime[205], e tenta insidiarle persino in Purgatorio, donde
lo cacciano gli angeli[206]. Egli, il perverso[207] κατ’ ἐξοχήν,
è bugiardo e padre di menzogna[208]. Il mal voler, che
pur mal chiede[209], è fatto natura sua e degli angeli suoi:
Dante, con tutti i teologi del suo tempo, rifiuta e condanna
la opinion di Origene e di alcuni seguaci di lui,
che i demonii possano ravvedersi e trovar grazia. L'ira e
la rabbia sono passioni principali dei maledetti[210]. Caronte
parla iracondo, si cruccia, batte col remo qualunque
anima si adagia[211]; Minosse si morde per gran rabbia la

coda[212]; Plutone consuma dentro sè con la sua rabbia[213];
Flegias, conosciuto il proprio inganno, se ne rammarca
nell'ira accolta[214]; i demonii che stanno a custodia della
città di Dite parlan tra loro stizzosamente[215], il Minotauro
morde se stesso,



Sì come quei cui l'ira dentro fiacca[216];





e non parliam delle Furie e d'altri demonii che con atti
o con parole fan manifesta la rabbia che li divora. Quelli
della quinta bolgia dell'ottavo cerchio digrignano i denti
e con le ciglia minaccian duoli[217]. Opportuna perciò la
comparazione che più di una volta Dante fa de' suoi demonii
con mastini sciolti, con cani furibondi e crudeli[218].
Se Rubicante è pazzo, come Malacoda lo chiama[219], la
sua è certo pazzia furiosa.



I demonii sono gelosi del loro regno, e malvolentieri
vedono altri penetrarvi e aggirarvisi, se non è condotto
da loro e in lor servitù. Come già si opposero alla discesa
di Cristo[220], così si oppongono al viaggio di Dante. Caronte,
Minosse, Cerbero, Plutone, i demonii della città di
Dite, le Furie, forse anche Nembrot, cercano in varii modi
e con varii argomenti di farlo retrocedere[221]. Allo stesso
modo, nella leggenda del Pozzo di S. Patrizio, i demonii
tentano ripetutamente di far tornare addietro il cavaliere
Owen. La tracotanza e l'insolenza sono proprie qualità dei
superbi caduti, a umiliare le quali è talvolta necessario
l'intervento divino[222]. E anche quando sanno non essere
senza l'espresso volere di Dio l'andata dei due poeti, i
demonii più protervi si studiano di nuocer loro, minaccian
Dante coi raffii[223], ingannano Virgilio con false informazioni[224],
inseguono l'uno e l'altro per prenderli, dopo averli
lasciati andare[225]. Nella Visione di Carlo il Grosso appaiono
nigerrimi demones advolantes cum uncis igneis, i

quali tentano di uncinare Carlo, e ne sono impediti dall'angelo
che lo guida[226]; nella Visione di un uomo di
Nortumbria, narrata da Beda, demonii minacciano di afferrare
con ignee tenaglie l'intruso[227]; anche Alberico è minacciato
da un diavolo e difeso da S. Pietro[228]. Giunto
in prossimità dell'Inferno, il Mandeville si vide contrastare
il passo da un nugolo d'avversarii, ed ebbe da uno
di loro una mala percossa, di cui portò il segno per ben
diciott'anni. Che con un naturale sì fatto i diavoli non
possano amarsi tra loro s'intende facilmente. Come Alichino
e Calcabrina fanno, là, nella bolgia dei barattieri[229],
così debbono gli altri azzuffarsi quando l'occasione se ne
porga. Vero è che Barbariccia, co' suoi, tiran poi fuori del
bollente stagno, in cui eran caduti, i due combattenti.



Quest'opera di fraterno soccorso ci lascia pensare che
anche nei diavoli possa talvolta essere alcun che di men
tristo. Minosse, il conoscitor delle peccata, ha da avere,
se non altro, un sicuro sentimento di giustizia, senza di
che non potrebbe assegnare a ciascun peccatore la pena
che gli si conviene. Chirone dà una scorta fida ai poeti[230];
Gerione concede loro il suo dorso[231]; Anteo li posa sull'ultimo
fondo d'inferno[232].



È opinione comune dei teologi che l'intelletto dei demonii
siasi ottenebrato dopo la caduta, di maniera che,
se vince ancora, e di molto, l'umano, è di gran lunga
inferiore all'angelico. Essi non conoscono il futuro se non
in quanto Dio lo fa loro palese, o in quanto possono argomentarlo
da indizii e da fenomeni naturali; similmente
non penetrano l'animo umano, ma da segni esteriori argomentano
ciò che in esso si muove[233]. Dante non pare abbia
pensato altrimenti, sebbene, sul conto del saper loro, mostri
di essere incorso in qualche contraddizione. A suo giudizio
i demonii non possono filosofare, perocchè amore è
in loro del tutto spento, e a filosofare..... è necessario

amore[234]; ciò nondimeno, il demonio che se ne porta
l'anima di Guido da Montefeltro può vantarsi d'esser
loico, e de' buoni[235]. Caronte conosce essere Dante un'anima
buona[236]: da che? non sappiamo. Flegias, per contro,
crede vedere in Virgilio un'anima rea[237]. Del resto nè
Caronte, nè Minosse, nè Plutone, nè i demonii della città
di Dite, sanno la ragione del viaggio di Dante e il divino
patrocinio sotto cui esso si compie, e Virgilio a più riprese
deve far ciò manifesto. Ora tale ignoranza può parere un
po' strana, se si pensa che Dante stesso afferma non avere
i demonii bisogno della parola per conoscere l'uno i pensamenti
dell'altro[238]. Dato dunque, che non potessero penetrare
nella mente di Virgilio e di Dante, essi avrebbero
dovuto aver cognizione del fatto come prima uno dei loro
l'avesse avuta. Ma i demonii, che Dante trova in Inferno,
usano della parola anche quando conversan tra loro[239].



Della potenza diabolica Dante non dice gran che; ma
si conforma in tutto alla comune opinione quando attribuisce
ai demonii potestà sugli elementi, e narra della
procella da essi suscitata, che travolse con le sue acque
il corpo di Buonconte da Montefeltro[240].



Il demonio può invadere il corpo umano e produrre in
esso turbazioni simili a quelle che arrecano certi morbi[241];
può inoltre animare i corpi morti e dar loro tutte le apparenze
e gli atti della vita. I traditori della Tolomea hanno,
secondo dice frate Alberigo a Dante, questa sorte, che
l'anima loro piomba in Inferno e pena, mentre il corpo,
governato da un demonio, si rimane, in apparenza ancor
vivo, nel mondo:



Cotal vantaggio ha questa Tolomea,

  Che spesse volte l'anima ci cade

  Innanzi ch'Atropós mossa le dea.

E perchè tu più volentier mi rade

  Le invetriate lagrime dal volto,



  Sappi che tosto che l'anima trade,

Come fec'io, il corpo suo l'è tolto

  Da un dimonio, che poscia il governa

  Mentre che il tempo suo tutto sia vôlto[242].





Nella medesima condizione si trovano Branca d'Oria, che



  In anima in Cocito già si bagna,

Ed in corpo par vivo ancor di sopra,





ed un suo prossimano[243].



Ora questa ingegnosa invenzione non è, come sembra
allo Scartazzini[244], una invenzione di Dante, suggerita
da quanto nell'Evangelo di Giovanni (XIII, 27) si dice
di Giuda: Et post bucellam introivit in eum Satanas;
perchè con tali parole l'Evangelista non vuole dir altro
se non che da indi in poi Giuda fu in potestà di Satana,
e come invasato del maligno spirito. In fatti Giuda non
muore allora, ma, dopo consumato il tradimento, da se
stesso si uccide. La invenzione, o, meglio, la immaginazione,
Dante la trovò già bella e formata, e le citate parole
dell'Evangelista poterono tutto il più suggerirgli l'idea di
applicarla a pessimi peccatori, traditori come Giuda. Cesario
di Heisterbach racconta la storia di un chierico
cuius corpus diabolus loco animae vegetabat. Questo
chierico cantava con voce soavissima e incomparabile; ma
un bel giorno un sant'uomo uditolo, disse: Questa non è
voce d'uomo, anzi è di demonio; e fatti suoi esorcismi
costrinse il diavolo a venir fuori, e il cadavere cadde a
terra[245]. Tommaso Cantipratense racconta come un diavolo
entrò nel corpo di un morto, che era deposto in una
chiesa, e tentò di spaventare una santa vergine che pregava;
ma la santa vergine, datogli un buon picchio sul
capo, lo fece chetare[246]. Di un diavolo, che, per tentare
un recluso, assunse il corpo di una donna morta, narra
Giacomo da Voragine[247]. Ma la immaginazione è assai

più antica. Di un diavolo, che, entrato nel corpo di un
dannato, traghettava a un fiume i viandanti, con isperanza
di poter loro nuocere, si legge nella Vita di San Gilduino[248];
di un altro, che teneva vivo il corpo di un malvagio
uomo, si legge nella Vita di Sant'Odrano[249]. Se e
come in quei corpi dei traditori animati dai demonii si
compiessero le funzioni vitali, Dante non dice: la opinione
che non si compiessero se non in apparenza doveva essere
la più diffusa. Nei racconti testè citati di Cesario e di
Giacomo, i cadaveri, appena abbandonati dagli spiriti maligni,
presentano tutti i caratteri di una inoltrata putrefazione,
e ciò conformemente ad altre opinioni e credenze,
delle quali non mi dilungo a discorrere.


V.


I demonii avevano due sedi, l'Inferno, per punizione
loro e dei dannati, e l'aria, per esercitazione degli uomini,
sino al dì del Giudizio[250]. Della sede aerea Dante non
dice nulla di proposito; ma la suppone evidentemente
quando accenna a tentazioni diaboliche, quando parla della
potestà che hanno i demonii di suscitar procelle, o di
demonii che contendono agli angeli le anime dei morti.



In Purgatorio Dante non pone demonii: l'antico avversario
tenta di penetrarvi in forma di biscia,



Forse qual diede ad Eva il cibo amaro;





ma gli angeli, gli astor celestïali, lo volgono in fuga[251].
I teologi sono comunemente d'accordo nel ritenere che in
Purgatorio non ci siano demonii a tormentare le anime;
ma moltissime Visioni rappresentano il Purgatorio pieno
anch'esso di diavoli, intesi a farvi il consueto officio di
tormentatori. La Chiesa, che solo nel 1439, nel concilio

di Firenze, fermò il dogma del Purgatorio, la cui dottrina
era stata innanzi svolta da S. Gregorio e da S. Tommaso,
non si pronunziò sopra questo punto particolare[252]. Dante,
che, quanto alla situazione e alla struttura del Purgatorio
ha immaginazioni e concetti proprii, quanto alla relazion
di esso coi demonii tiene la opinion dei teologi, rifiutando
quella dei mistici.



Della situazione dell'Inferno, erano state, ed erano tuttavia,
molte svariate opinioni[253]; la più accreditata e
diffusa lo poneva nel centro della terra, e questa è appunto
l'opinione seguita da Dante. Nell'Inferno dantesco i demonii
sono variamente distribuiti, conforme al concetto
che il poeta s'era formato della gravità delle colpe e della
conseguente gravità dei castighi. Che demonii non debbano
essere nel limbo, dove sono gli spiriti magni, solo
esclusi dal cielo perchè non ebber battesmo, e i fanciulli
morti prima di averlo, s'intende facilmente; e mezzi demonii
si possono dire quelli che nel vestibolo scontano lor
pena insieme con gli sciaurati che mai non fur vivi. Il
primo vero demonio che Dante incontri è Caronte, ed è
strano abbastanza che egli non ne abbia posto alcuno a
guardia della porta su cui sono le parole di colore oscuro,
e che, forzata da Cristo, trovasi ancora, a dir di Virgilio,
senza serrame[254]. Nel secondo cerchio è Minosse, solo nominato;
ma debbono pure esservi altri demonii esecutori
delle sentenze di lui, quelli per le cui mani le anime
giudicate son giù vôlte[255].1 diavoli appajono per la prima
volta numerosi (più di mille) sulle porte della città di
Dite[256]. Possono i diavoli che sono in Inferno, e cui è
commesso di tormentare le anime, uscir di là entro? Dante
nol dice, ma per alcuni espressamente lo nega. Lucifero
è confitto nel ghiaccio, nè si può muovere, suggerita senza
dubbio la immaginazione da quel luogo dell'Apocalissi,
detta di S. Giovanni, ove si narra che l'arcangelo Michele

prese il dragone e lo legò per mille anni[257]. Lucifero
legato nell'ultimo fondo dell'Inferno appare anche in alcune
Visioni[258]. Efialte è legato[259], mentre Anteo è sciolto[260].
I diavoli della quinta bolgia del cerchio ottavo, non possono
uscire di là,



Chè l'alta provvidenza che lor volle

  Porre ministri della fossa quinta,

  Poder di partirsi indi a tutti tolle[261].





Ed è assai probabile che Dante abbia inteso il medesimo
dei diavoli che nell'altre bolge e negli altri cerchi hanno
ufficio di punitori.



S. Tommaso, al pari di molti altri teologi, e conformemente
a quanto è accennato nel Nuovo Testamento, ammette
che fra i demonii come fra gli angeli rimasti fedeli,
ci sieno varii ordini e una gerarchia, a capo della quale
è Beelzebub[262]. Dante non esprime a tale riguardo una
opinione categorica; ma presenta Lucifero quale re dell'Inferno
e principe dei demonii[263], cui forse Plutone invoca
nel suo inintelligibile linguaggio[264]. Quanto agli
altri demonii si può notare qua e là qualche indizio di
primazia e di soggezione. Abbiamo già veduto che Minosse
deve avere altri demonii sotto di sè, esecutori delle sue
sentenze. Chirone sembra essere il duce dei Centauri[265]:
Malacoda sembra avere alcuna signoria sui diavoli che
tormentano i barattieri[266]. Forse Dante ebbe anche a ricordarsi
dell'antica opinione di Erma, di Clemente Alessandrino,
di Origene e di altri, che ordinavano i demonii
secondo le varie specie di peccati a promuovere i quali
più specialmente attendevano: questo dubbio nasce quando
si vede l'iracondo Flegias fatto navicellajo della palude
degli iracondi[267]; il ladro Caco perseguitare i ladri[268];
Lucifero, il primo traditore, dirompere coi denti i tre
grandi traditori[269].







Dante considera l'Inferno quale un regno opposto e contrario
al regno de' cieli, e come Dio è l'imperador che
lassù regna, l'alto sire del regno della beatitudine, così
Lucifero è



Lo imperador del doloroso regno[270],





e le Furie sono



                   le meschine

Della regina dell'eterno pianto[271].





Questo concetto di un regno satanico si trova già negli
Evangeli[272] e in Padri della Chiesa, onde si trasse argomento,
nelle rappresentazioni dell'arte, a dare a Lucifero,
quali insegne della sua potestà, scettro e corona. Con tali
insegne, o seduto sopra un trono, comparve anche Satana
fuori dell'Inferno, in molte leggende[273]. Giacomino da
Verona chiama anch'egli Lucifero re dell'Inferno[274]; ma,
come Dante, gli nega ogni segno e fregio di signoria.


VI.


Vediamo ora i demonii di Dante in relazione coi dannati,
nell'ufficio loro di giustizieri e tormentatori infernali.



Quando muore Guido da Montefeltro, resosi, dopo una
vita tutta piena di colpe, cordigliero, S. Francesco viene
per raccorne l'anima; ma un de' neri Cherubini gli dice:



        Nol portar; non mi far torto.

Venir se ne dee giù tra' miei meschini,

  Perchè diede il consiglio frodolente,

  Dal quale in qua stato gli sono a' crini;

Ch'assolver non si può chi non si pente,

  Nè péntere e volere insieme puossi

  Per la contradizion che nol consente[275].









Quando invece muore Buonconte, sinceramente pentito,
e col nome di Maria sulle labbra, viene l'angel di Dio
e ne prende l'anima; ma quel d'Inferno grida:



        O tu dal ciel, perchè mi privi?

Tu te ne porti di costui l'eterno

  Per una lagrimetta che il mi toglie:

  Ma io farò dell'altro altro governo[276].





Qui abbiamo, se non isvolti, indicati due contrasti, del
demonio e d'un santo l'uno, del demonio e dell'angelo
l'altro: nel primo vince il demonio; nel secondo l'angelo.



È noto che contrasti sì fatti furono popolarissimi nel
medio evo, e varie letterature di quella età ne serbano
numerosi documenti[277]. Il concetto che li inspira scaturisce
del resto dall'intimo della credenza cristiana e non
è d'indole popolare soltanto. La lotta fra il divino e il
diabolico è in essa iniziale, immanente. Prima Lucifero
si ribella al suo fattore, poi perverte i primi parenti e
tutta l'umana generazione; Cristo vince Lucifero e spoglia
l'inferno; Maria calpesta l'antico serpente; l'Anticristo,
campione di Satana, rinnoverà la pugna. Se oggetto dell'interminabile
contesa è l'umanità, gli è giusto che per
ogni singola anima le contrarie potestà combattano. La
credenza che ciascun uomo sia, lungo il corso di tutta la
vita, accompagnato, a destra da un angelo, da un demonio
a sinistra, è tanto antica quanto ovvia[278], e poichè, mentre
dura la vita di quello, i due spiriti avversarii tentano di
sopraffarsi a vicenda, l'uno persuadendo il bene, l'altro
istigando al male, ragion vuole che il contrasto non cessi,
anzi si faccia più vivo in quel supremo momento in cui
si decide il destino immutabile delle anime e si suggella
sopr'esse l'eternità. In una lettera che i vescovi Remensi
e Rotomagensi scrissero nell'858 a Luigi il Germanico si
dice che i diavoli sono sempre presenti alla morte degli

uomini, così dei malvagi, come dei giusti[279]; e poichè,
da altra banda, son pur presenti gli angeli, il contrasto
è inevitabile. Un tale, di cui narra la Visione S. Bonifazio,
apostolo della Germania (683-755), assistè a una
specie di contrasto generale delle milizie celesti e infernali:
Innumerabilem quoque malignorum spirituum turbam
nec non et clarissimum chorum supernorum angelorum
adfuisse, narravit. Et maximam inter se miserrimos spiritus
et sanctos angelos de animabus egredientibus de
corpore disputationem habuisse, daemones accusando et
peccatorum pondus gravando, angelos vero relevando et
excusando[280]. Nel Muspilli è detto che ogni qual volta
un'anima esce dal corpo angeli e diavoli s'azzuffan tra loro.



L'immaginazione di sì fatti contrasti è assai antica.
Nella epistola cattolica di Giuda, tenuta ora generalmente
apocrifa dai critici, ma che si trova già ricordata nel
secondo secolo, si accenna (v. 9) ad un alterco che l'arcangelo
Michele ebbe col diavolo pel corpo di Mosè[281].
Di Sant'Antonio racconta Sant'Atanasio, che una volta fu
rapito in ispirito, e levato dagli angeli in cielo. I diavoli,
ciò vedendo, cominciarono a contrastare, e gli angeli a
chiedere perchè il facessero, non essendo in Antonio macchia
di peccato. I diavoli allora presero a ricordare tutti
i peccati che egli aveva commessi prima di abbracciare
la vita solitaria, sin dalla nascita, e ad aggiungerne molt'altri,
da loro calunniosamente inventati. Finalmente,
non riuscendo loro la cosa, sgombrarono il passo[282]. I
Mongoli credono che ogni anima d'uomo che muore giunga
in presenza del supremo giudice accompagnata da uno
spirito buono e da un spirito malvagio, i quali, con sassolini
bianchi e neri fanno il novero delle sue buone e
cattive azioni.



Il contrasto è più spesso tra demonii e angeli; talvolta
è tra demonii e santi, come si vede nella lettera apocrifa

che si volle scritta da S. Cirillo, arcivescovo di Gerusalemme
a Sant'Agostino, e nella Visione che un sant'uomo ebbe
della liberazione dell'anima di re Dagoberto[283]. Talvolta
pure è tra i demonii e la Vergine, e ne' varii casi assume
varia forma e vario carattere, secondo tempi, luoghi, e condizioni
di persone. Come s'è veduto, Dante accenna appena
ad un diverbio; anzi diverbio propriamente non pone, giacchè
S. Francesco nulla risponde alle ragioni del diavolo loico,
e nulla risponde l'angelo ai rimproveri del vinto avversario.
Ma di forme così parche e temperate non avrebbe
potuto appagarsi nè la fantasia dei mistici, nè la fantasia
popolare, e per esse il contrasto doveva, facendosi sempre
più grossolano, accogliere in sè tutti i possibili modi della
contestazione e della contesa. Il libro dove sono notate
tutte le buone azioni, e il libro, di solito molto maggiore,
dove tutti i peccati son registrati, l'uno recato dagli angeli,
l'altro dai diavoli, figurano già nella storia di un malvagio
cavaliere del re Coenredo, narrata da Beda[284], ripetuta
dal Passavanti. Essi trovansi del resto anche in altre mitologie.
I Mongoli credono che il dio della morte ha un
libro dove nota tutte le azioni degli uomini. In altre leggende
cristiane si ha la bilancia con cui angeli e diavoli
pesano azioni buone e cattive[285]. In una delle Visioni di
S. Furseo, i demonii disputano assai dottamente con gli
angeli di peccati e di penitenza, citano le Scritture, e
non si mostrano men buoni dialettici del diavolo che se
ne porta l'anima di Guido[286]. Per l'anima di Baronto
contrastano due demonii e l'arcangelo Raffaele. Disputano
un giorno intero, senza venire a nessuna conclusione:
allora l'arcangelo, spazientito, tenta di levar senz'altro
l'anima in cielo; ma invano, perchè l'uno dei demonii
l'acchiappa dal lato sinistro, l'altro, da tergo, la tempesta
di calci. La battaglia dura un pezzo, si fa più aspra. Sopraggiungono
altri quattro demonii in ajuto de' compagni,

altri due angeli in ajuto di Raffaele. Dàgli e picchia, finalmente
le potestà celesti trionfano[287]. Notevole esempio di
antropomorfismo anche questo, da aggiungersi agl'infinti
onde è piena la storia di tutte le religioni. Con certe forme
di tali contrasti ha stretta relazione quello che fu chiamato
il processo di Satana, di cui io qui non mi curo[288].
Noterò solo che in Dante il contrasto non passa oltre ad
un grado, che si potrebbe chiamare, sebbene impropriamente,
di prima istanza. Nè S. Francesco per l'anima di
Guido, nè il demonio per l'anima di Buonconte, si richiamano
di quanto nel primo caso risolve il diavolo loico,
di quanto nel secondo pare abbia già risoluto l'angelo.
Così non avviene in molti altri contrasti. Nella Visione
di S. Furseo angelo e demonio, non potendo accordarsi
circa il possesso di un'anima, si appellano a Dio. Giacomo
da Vitry narra di un gran peccatore che, in punto di morte
si confessò al diavolo, credendo confessarsi a un prete.
Morto il peccatore, angeli e demonii furono, contrastando,
intorno all'anima, e quelli dicevano che la confessione era
valida, perchè fatta in buona fede, e questi gridavano che
non poteva valere, perchè fatta al demonio. Per giudizio
di Dio il peccatore risuscitò e potè rifare la confessione.
Questa storia è ripetuta dal Cavalca[289].



Degno di attenzione nel secondo contrasto narrato da
Dante è il mal governo che il demonio, non potendo avere
l'anima, fa del corpo di Buonconte[290]; giacchè, di solito,
non è data ai demonii potestà di offendere i corpi di chi
muore riconciliato con Dio. Bensì sono spesso dati loro
in balìa i corpi degli scelerati le cui anime vanno in Inferno;
e molte storie spaventevoli si raccontano di corpi
che furono strappati a furia fuor delle chiese, bruciati
negli avelli, o fatti a pezzi. Le peripezie del corpo di Pilato
sono note abbastanza.



Ma qui viene in taglio un'altra osservazione. Il diavolo

loico prende l'anima di Guido da Montefeltro, e la porta
a Minosse, che la giudica e la manda fra i rei del foco
furo[291]. Come ciò? Dice Virgilio che le anime di coloro
che muojon nell'ira di Dio convengnon d'ogni paese alla
triste riviera d'Acheronte, e che son pronte a passare il
fiume, così spronandole la divina giustizia che la tema
si volge in desio[292]. Se esse convengono di per sè al fiume;
se Caronte è quegli che le traghetta; se per tal via giungono
in cospetto del giudice infernale, come va che l'anima
di Guido è portata al giudizio da un diavolo? Si può
rispondere che Dante, narrando il passaggio delle anime
oltre il fiume ebbe in mente il mito pagano, e che narrando
poi di Guido, si scordò quel mito, e si sovvenne
della comune credenza de' tempi suoi, secondo la quale
le anime malvage erano portate via dai diavoli, e non le
anime soltanto, ma qualche volta anche i corpi. Nè Dante
ebbe a sovvenirsene in questo caso soltanto. Il diavolo che
porta nella bolgia dei barattieri l'anziano di santa Zita,
dice:



  Mettetel sotto, ch'io torno per anche

A quella terra che n'ho ben fornita[293].





Anche nell'Inferno dantesco i diavoli hanno per ufficio
di tormentare i dannati; ma bisogna subito dire che tale
officio essi non adempiono con la frequenza, il furore,
l'atrocità di cui porgono tanti esempii le altre Visioni.
Caronte si contenta di battere col remo qualunque si
adagia[294]; poi, per tutto il primo e secondo cerchio, come
già innanzi nel vestibolo dove sono i vigliacchi[295], non è
più cenno di diavoli tormentatori, fino a Cerbero, che



Graffia gli spirti, gli scuoja ed isquatra[296].





Minosse assegna soltanto a ciascun'anima la pena adeguata.
Dante volle, non senza un concetto profondo, che

i dannati trovassero lor castigo, almeno nella più parte
dei casi, in una condizione prestabilita, in un ordinamento
fisso e costante di pene, nelle quali i demonii non han
troppa ingerenza, e volle ancora sovente che i dannati
stessi fossero gli uni contro gli altri esecutori e strumenti
del meritato castigo. Così gli avari e i prodighi del quarto
cerchio percotonsi coi pesi che van voltando per forza di
poppa[297]; così le fangose genti fanno strazio di Filippo
Argenti[298]; così il conte Ugolino rode il teschio dell'arcivescovo
Ruggieri con denti come d'un can forti[299]. Però
non vediamo nell'Inferno di Dante demonii far bollire le
anime in pentole affocate, arrostirle infisse in lunghi spiedi,
struggerle in padelle roventi, segarle per lungo e per traverso,
come in tante Visioni e rappresentazioni dell'Inferno
interviene. L'orribile cuoco dell'Inferno di Giacomino
da Verona[300] non ha luogo nell'Inferno di Dante,
dove l'opera dei diavoli tormentatori comincia propriamente
solo nel primo girone del settimo cerchio. Quivi i Centauri
vanno a mille a mille intorno al fosso, saettando le
anime che alcuna parte di sè levan fuori dal sangue bollente[301].
Ora, col settimo cerchio comincia quella parte
dell'Inferno nella quale sono puniti i più malvagi, secondo
dice Virgilio[302]. Da indi in poi troviamo, per non parlare
delle cagne nere, bramose e correnti che inseguono e lacerano
i violenti contro a se stessi[303], e dei serpi che mordono
i ladri[304], le Arpie, le quali si pascono delle fronde
degli arbusti in che pure le anime dei violenti contro a
se stessi son prigioniere[305]; i diavoli cornuti, che con
grandi sferze battono di dietro i mezzani[306]; quelli che
coi raffii arroncigliano i barattieri[307]; il diavolo che
accisma i seminatori di scandalo e di scisma[308]; Lucifero,
che maciulla i tre massimi peccatori, e col vento delle
grandi ale aggela Cocito[309].



Ma i demonii cui è commesso l'ufficio di tormentare i

dannati soffrono essi pure una qualche pena, oltre a quella
cui soggiacciono per la esclusione dal regno dei cieli, e
per l'avvilimento di lor natura, conseguenza della caduta?
Non mancano scrittori i quali dicono che dei tormenti
infernali essi non soffrono, perchè, se ne soffrissero, assai
di mala voglia attenderebbero a quel loro officio, e all'altro
di tentare i cristiani; e spesso nelle rappresentazioni dell'arte
i diavoli tormentatori mostrano in viso il compiacimento
che provano di quel loro esercizio. Del solo Lucifero
Dante accenna, più che non narri, l'intimo crucio,
quando dice che



Con sei occhi piangeva, e per tre menti

Gocciava il pianto e sanguinosa bava[310].





Il Lucifero di Dante è confitto nel ghiaccio, nè si può
muovere: altrove siede tra le fiamme, o è dagli stessi
demonii suoi arrostito a fuoco vivo. Ad ogni modo le torture
dei demonii non sono senza refrigerio, se è vero, come
gli scrittori affermano, che essi godono del commesso peccato,
dell'ingiuria fatta a Dio e ai santi, dell'anima che
piomba in Inferno, dei mali infiniti che affliggono la misera
umanità. Dante dice che Lucifero nel suo fondo si placa,
vedendo le brutture e le nefandità della Curia di Roma[311].


VII.


I diavoli che Dante trova nella quinta bolgia del cerchio
ottavo, se hanno del terribile, hanno anche del comico.
Essi stringono la lingua coi denti per far cenno al lor
duce, come è usanza dei monelli, e il lor duce fa trombetta
di ciò che non occorre rammentare[312]. Si lasciano
ingannare da Ciampolo, o chi altri si sia il famiglio del
buon re Tebaldo[313], e due di loro, Alichino e Calcabrina,

si azzuffano per ciò, e cadono nel bel mezzo del bollente
stagno[314].



Diavoli così fatti, se possono incutere terrore (e molto
ne incutono a Dante), possono anche muovere a riso, ed
hanno grande somiglianza con quelli che si vedono trescare
per entro ai Misteri e alle Moralità del medio evo.
Io non ho a ricercare qui come la fantasia popolare, e
anche la non popolare, pure ingombre come erano dei
terrori dell'Inferno, giungessero a ideare il demonio burlesco,
sciocco, ridicolo. Molti elementi concorrono in sì
fatto concetto, a sceverare i quali sarebbe necessaria un'accurata
analisi. Ricorderò solo che il diavolo appar ridicolo
in numerose leggende[315], e che viene un tempo in cui
l'officio principale suo sulla scena è quello di far ridere
gli spettatori[316].



Se fu in Francia, il che è assai dubbio, Dante può
avervi veduto, in certe rappresentazioni di sacro argomento,,
diavoli molto simili a quelli ch'ei pone nella bolgia dei
barattieri, poichè, già nel XII secolo, alla rappresentazione
del Mistère d'Adam, si vedevano demonii correre
per la piazza, tra il popolo[317]: ma è da credere che anche
in Italia Dante potesse vedere così fatti demonii, sebbene
sia vero ciò che nota il D'Ancona, non avere, cioè, più
tardi, nelle Sacre Rappresentazioni nostre, il diavolo raggiunto
mai quel grado di ridicolo che raggiunse in Francia[318].
La rappresentazione dell'Inferno, fattasi in Firenze
nel 1304, e nella quale erano, secondo narra Giovanni
Villani[319], diavoli orribili a vedere, è possibile non si
facesse in quell'anno la prima volta. In una sua costituzione,
del 1210, Innocenzo III parla di monstra larvarum,
che s'introducevano nelle chiese, ed è assai probabile che
tra esse ce ne fossero di diaboliche.



Anche i nomi che Dante dà a que' suoi demonii rimandano
a Misteri e a Sacre rappresentazioni, dove nomi

consimili occorrono frequenti. Tali Misteri e tali Sacre
Rappresentazioni sono, gli è vero, posteriori alla Divina
Commedia; ma nulla vieta di credere che essi occorressero
già in drammi più antichi, non pervenuti sino a noi[320].







NOTE




79.  Inf., XXIII, 142-4.




80.  Non so che il tema da me preso a trattare in questo scritto
sia stato già trattato da altri, ordinatamente e in modo compiuto.
I commentatori non troppo se ne impacciarono, e nel
toccarlo errarono spesso. Coloro che di proposito discorsero della
teologia di Dante, come Gian Lorenzo Berti, Melchiorre Missirini,
A. F. Ozanam, Antonio Fischer, Ferdinando Piper, Fr. Hettinger,
altri, nemmeno essi se ne curarono gran che, quasi fosse
argomento di poca importanza trattandosi del poeta che descrive
fondo a tutto l'universo. Fr. Hettinger, l'ultimo venuto,
se ne sbriga in un pajo di pagine. (Die Theologie der göttlichen
Komödie des Dante Alighieri in ihren Grundzügen. Erste Vereinschrift
der Görres-Gesellschaft für 1879, Colonia, 1879, pp. 37-9).
Gli scritti seguenti concernono in particolar modo questo o
quello dei demonii danteschi, ma sono per la più parte condotti
con criterii puramente letterarii ed estetici, o hanno speciale
riguardo alla significazione allegorica, della quale io non
mi curo: F. Lanci, Della forma di Gerione e di molti particolari
ad esso demone attenenti, in Giornale arcadico, nuova serie, t. VII;
L. C. Ferrucci, Sul Cerbero di Dante, in Giornale arcadico, t. XXII;
G. Franciosi, Il Satana dantesco in Scritti danteschi, Firenze, 1876;
2ª ediz., Parma, 1889; P. G. Giozza, Iddio e Satana nel poema di
Dante, Palermo (s. a.); V. Miagostovich, Lucifero nella Divina
Commedia di Dante (Programm der Städtischen Ober-Realschule
in Triest), Trieste, 1878; R. Fornaciari, Il mito delle Furie in
Dante, in Nuova Antologia, 15 agosto, 1879; inserito poi nel
volume Studi su Dante, Milano, 1883, pp. 47-93. V. Duina, L'ira
e i mostri dell'Inferno dantesco, Commentarî dell'Ateneo di Brescia
per l'anno 1886. Cf. nel vol. VI, pte 1ª, della Storia della letteratura
italiana di Adolfo Bartoli, Firenze, 1887, uscito in luce
dopo la prima pubblicazione del presente scritto, il capitolo
intitolato I Demoni, gli Angeli, le Persone Divine. Senza sapere
l'uno degli studii dell'altro sopra questo speciale argomento,
il dottissimo mio amico ed io ci trovammo concordi in molte
opinioni e conclusioni.








81.  Tratt. III, c. 13.




82.  V. 83. Cfr. De vulg. el., I, 2.




83.  Vv. 46-8.




84.  Vv. 11-12.




85.  V. 91.




86.  Parad., XXIX, 49-51. Cfr. S. Tommaso, Summa theol., P. I,
qu. XLIII, art. 6.




87.  Conv., III, 12. Punto delicato intorno a cui i teologi annasparono
assai.




88.  Summa theol., P. I, qu. LXIII, art. 2.




89.  Parad., XXIX, 55-7.




90.  Parad., XIX, 46.




91.  Inf., XXXIV, 35.




92.  Conv., II, 6. Cfr. Alberto Magno, Summa theol., P. II,
tratt. IV, qu. 20, m. 1; S. Tommaso, Summa theol., P. I, qu. LXIII,
art. 7, 9.




93.  Purgat., XII, 27. Nell'evangelo di Luca, X, 18, è scritto:
Videbam Satanam sicut fulgur de coelo cadentem.




94.  Inf., XXXIV, 122-6.




95.  Vedi le giuste osservazioni che a questo luogo appunto fa
lo Scartazzini nel suo commento.




96.  Inf., III, 34-42.




97.  Il solo passo delle Scritture che, volendo, si potrebbe in
qualche modo adattare alla condizione e al castigo degli angeli
neutrali, è nell'Apocalissi, III, 15, 16: Scio opera tua: quia neque
frigidus es, neque calidus: utinam frigidus esses, aut calidus: — Sed
quia tepidus es, et nec frigidus, nec calidus, incipiam te
evomere ex ore meo.








98.  Uno di quegli strani uccelli dice a S. Brandano: «Nos
sumus de magna illa ruina antiqui hostis; set non peccando
aut consentiendo sumus lapsi; set Dei pietate predestinati,
nam ubi sumus creati, per lapsum istius cum suis satellitibus
contigit nostra ruina. Deus autem omnipotens, qui justus est
et verax, suo judicio misit nos in istum locum. Penas non
sustinemus. Presentiam Dei ex parte non videre possumus,
tantum alienavit nos consorcium illorum, qui steterunt. Vagamur
per diversas partes hujus seculi, aeris et firmamenti
et terrarum sicut et alii spiritus qui mittuntur. Set in sanctis
diebus dominicis, accipimus corpora talia que tu vides, et
per Dei dispensacionem commoramur hic et laudamus creatorem
nostrum». (Jubinal, La légende latine de S. Brandaines,
Parigi, 1836, p. 16). La ragione del cadere, oscura, a dir vero,
un po' più del bisogno, non fu troppo bene intesa da rifacitori
e da trascrittori, e non è nelle varie redazioni espressa sempre
a un modo; ma il concetto fondamentale passa in quasi tutte.
Vedi Jubinal, Op. cit., pp. 70-71, 121; Schroeder, Sanct Brandan.
Ein lateinischer und drei deutsche Texte, Erlangen, 1871, pp. 12, 78;
Francisque Michel, Les voyages merveilleux de Saint Brandan,
Parigi, 1878, pp. 26-7; Villari, Alcune leggende e tradizioni che
illustrano la Divina Commedia, in Annali delle Università toscane,
t. VIII, Pisa, 1866, p. 143; ecc. Nel testo italiano pubblicato dal
Villari di su un codice Magliabechiano del secolo XIV, l'uccello
dice al santo: «O servo di Dio, noi siamo di quella grande
compagnia che caddono di cielo con quello agnolo Lucifero,
lo quale è nimico dell'umana generazione. Noi non peccammo
per noi, ma per consentimento; e per questo non siamo dove
noi fummo creati, anzi siamo cacciati di fuori con quelli che
peccarono gravemente». Cfr. Alberto Magno, Summa theol.,
P. II, tratt. IV, qu. 20, m. 2. Il riscontro fu, del resto, già notato
dall'Ozanam, Dante et la philosophie catholique au treizième
siècle, nuova ediz., Parigi, 1845, p. 343, e dal D'Ancona, I precursori
di Dante, Firenze, 1874, p. 52.








99.  Ecco in che modo uno di quegli uccelli informa Ugone di
loro caduta e di loro stato. I versi che seguono, e di cui debbo
comunicazione alla grande gentilezza del prof. Tobler, sono tolti
dalla redazione più antica giunta sino a noi, e contenuta in un
codice del Museo Regio di Berlino, già Hamilton, codice finito
di scrivere nel 1341, e identificato con quello che si registra
nel noto catalogo dei libri posseduti da Federico Gonzaga
nel 1407 (Vedi Tobler, Die Berliner Handschrift des Huon
d'Auvergne, in Sitzungsb. d. k. preuss. Akad. d. Wiss., phil.-hist.
Cl., vol. XXVII, 1884):



  Qvant li ber oit soe oraison complie,

  Vn des osiaus qe auech soy stesie

  En l'auernaus lengaçe le desplie:

  Tu as diex del tron feit proierie,

  Par qui ci somes de sauoir en partie:

  Nos le diron: or met bien en oie.

  A yh'u plest qe auqes de ses secrie

  Sauome en part, qe autremant non mie.

  Conois adonqe qe sons de cel regnie,

  Que deualla en l'abis parfondie,

  Que enferne mant homes apellie.

  De celle entente non somes nemie,

  Quant vint le pont de la departie,

  Tot environ le ciel avoit scrolie:

  Angle et archangle, et tot le monarchie,

  Tot de paor auront tuit fremie,

  Sol a la voiç deu per, quant ot parllie.

  Tot li malfer iluech si demostrie;

  Tant defendrent cum auront uigorie:

  Quant non porent il plus, aual sont trabuchie;

  Autre remis en aer, autre in terre icie,

  Autre en abisme trauailient la lor uie.



Vasal, dit li diable en forme d'oiselons,

  Nos, qe ci somes, ne bien, ni mal feisons;

  Mes pur il ere la nostre entencions

  Te tenir sempre cum cil qi uencerons.

  Por ce qe deu per conoit nos pensasons,

  En guisse de oisel trasfigura cum sons.

  D'alor auant uenimes a cis mons,

  Maint torment auomes, mais de peior lisons.

  Vne uos en diray, les autres taiserons,

  Que a uos riens ne fesist, se elle conterons.

  En air et en mer façon nos peschesons,

  Si cum onde nos maine tot ensinqe alons:

  Pescher sauomes et nulle nen prendrons:

  Ensi estoit nostre destrucions.

  Vn ior de la semaine une remedie auons;

  Ce estoit la domenege, qe enei nos demorons:

  Ce estoit li nostre paradis, qui clamons;

  Ci aurons hosteler, anuit demorerons;

  Pues domain al aube apres si partirons,

  E sosteromes ce qe destineç nos sons.

  Mentre qe nos ci somes auons repoisesons;

  Enforçon nostre uoiç al bien dir qe poisons,

  Tot a los de deu pere, ce bien sauons.







Par foy, ce dit le cont, bele uertue aues,

  Pois qe remedie da deu aues uos troues;

  E deu sor tot soie regracies.

  D'une autre çouse uoil auoir da uos scoutes:

  Si uos riens de ma qeste car rien uos en saves.

  J'en sai tant, fit il, cum vos oir pores.

  Vestre uoie ert mout longe de ci, uoil qe sachies;

  Sanç la deuine puisance la aler non poreç mes.

  Mes bien plait a deu, et si moy ert rouelles,

  Que en ceste este sia del tot aquites;

  Mes auant qe cil auiegne uereç meruoille ases:

  Non say plus de ce dir: uostre signor serues:

  Si l'ameç de bon quuer, il ert uestre auoes,

  Qui en la fin ert chaschun de soe oure loes;

  Le merit en atent de tot ce cha oures.

  E ge l'en croy trop bien, respond li quuens ades.





Lo stesso si ha, su per giù, nel testo della Nazionale di Torino,
cod. N, III, 19, f. 116 r. a 117 r., e nel romanzo in prosa (Andrea
da Barberino, Storia di Ugone d'Alvernia, Bologna, 1882, Scelta
di cur. lett., disp. 188, 190, vol. II, p. 33). Nel testo della Biblioteca
del Seminario in Padova, cod. 82, questa parte manca,
come il prof. Crescini mi avverte, e come può anche rilevarsi
dall'analisi che egli ne diede (Orlando nella Chanson de Roland
e nei poemi del Boiardo e dell'Ariosto. Segue una appendice sul
poema franco-veneto Ugo d'Alvernia, estratto dal Propugnatore,
vol. XIII, 1880, p. 96).




100.  Vedi quanto osserva in proposito il Renier, La discesa di
Ugo d'Alvernia allo Inferno, Bologna, 1883 (Scelta di cur. lett.,
disp. 194), pp. CXLV-CLIV. La imitazione di Dante è del resto già
penetrata nella redazione più antica, del codice di Berlino.




101.  Ediz. di C. Bartsch, Lipsia, 1870-1, l. IX, vv. 1155-65. Lo
stesso Trevrizent, per altro, confessa poi a Parzival che quanto
disse in proposito è favola (l. XVI, vv. 341-60). Cfr. Birch-Hirschfeld,
Die Sage vom Gral, ihre Entwicklung und dichterische
Ausbildung in Frankreich und Deutschland im 12. und 13. Jahrhundert,
Lipsia, 1877, p. 250.




102.  Satana, Beelzebub, Lucifero, sono per Dante tre nomi dello
stesso principe dei demonii.








103.  Che Proserpina sia tra i demonii si argomenta, sebbene
il poeta non dica altro di lei, dai vv. 43-4 del c. IX dell'Inferno,
e da quelle parole di Farinata degli Uberti, X, 79-81:



Ma non cinquanta volte fia raccesa

  La faccia della donna che qui regge,

  Che tu saprai quanto quell'arte pesa.







104.  Per esempio, nell'Hamartigenia di Prudenzio, nei Commentarii
in Genesim di Claudio Mario Vittore, in un inno di Rabano
Mauro, nel De imagine mundi di Onorio d'Autun, ecc., ecc.
Cfr. Maury, La magie et l'astrologie dans l'antiquité et au moyen-âge,
Parigi, 1877, pp. 168-9. San Giovanni Crisostomo biasimò
(Adv. oppugnat. vitae monasticae, II, 10), quest'assimilazione
dell'Inferno cristiano all'Inferno pagano, ma senza frutto.




105.  Ediz. di Francisque Michel, Parigi, 1864, vv. 20212-40.




106.  Anticlaudianus, VIII, 3.




107.  Cfr. Roskoff, Geschichte des Teufels, Lipsia, 1869, vol. II,
pp. 2-3.




108.  San Gerolamo, De vita S. Pauli eremitae. Nella Vita che di
Sant'Antonio scrisse Sant'Atanasio di Alessandria, si dice che
quel santo vide una volta un mostro, che, sino al pube, aveva
figura d'uomo, il resto d'asino: a un segno di croce sparì.




109.  Cfr. Piper, Mythologie der christlichen Kunst, Weimar, 1847-51,
vol. I, pp. 405-6.




110.  Otia imperialia, in einer Auswahl neu herausgegeben von
Felix Liebrecht, Hannover, 1856, prima decis., XVIII; tertia
decis., LXXVI. Tale credenza era assai antica: cfr. Giovanni
Cassiano, Collationes patrum, collat. VIII, c. 32.




111.  Anecdotes historiques, légendes et apologues tirés du recueil
inédit d'Etienne de Bourbon, publiés par A. Lecoy de la Marche,
Parigi, 1877, p. 327. Satiri e fauni si confondevano coi dusii,
ricordati dallo stesso Gervasio e da altri. Vedi Otia imperialia,
ed. cit., p. 145, e Giacomo Grimm, Deutsche Mythologie, 4ª ediz.,
Berlino, 1875-8, vol. I, p. 398.




112.  Per la leggenda di Giuliano l'Apostata e per le varie leggende
in cui comparisce la Venere diabolica, vedi il mio libro,
Roma nella memoria e nelle immaginazioni del medio evo, Torino,
1882-3, vol. II, pp. 121-52, 382-406. Giovanni Nyder (m. 1438)
racconta ancora nel suo Formicarius la storia di un cavaliere
che, addormentatosi pensando di penetrare nel Monte di Venere,
si trovò, allo svegliarsi, in un pantano.








113.  Chronographia, ad a. 998.




114.  Gervasio da Tilbury, Op. cit., tertia decis., LXI; Tommaso
Cantipratense, Bonum universale de apibus, Duaci, 1627, l. II,
c. 57, num. 5.




115.  Gervasio da Tilbury, Op. cit., tertia decis., LXIV. Anche
S. Brandano incontra sirene in certe redazioni della leggenda;
Brunetto Latini alle sirene classiche (ricordate con certa frequenza
dai lirici nostri delle origini) non crede più, e anche
Dante sembra ricordarle solo come un mito (Purg., XIX, 19;
XXXI, 45; Parad., XII, 8). Cfr. Berger de Xivrey, Traditions
tératologiques, Parigi, 1886, pp. 25-7, 539; Piper, Op. cit., pp. 383
sgg. Il diavolo fu spesso rappresentato in figura di sirena.




116.  Giacomo da Voragine, Legenda aurea, ediz. di Th. Grässe,
Dresda e Lipsia, 1846; c. III, 5, p. 24; Vincenzo Bellovacense,
Speculum historiale, l. XIII, c. 71.




117.  Vedi Passio S. Symphoriani in Ruinart, Acta martyrum
sincera, Verona, 1731, p. 71, col. 1ª. Circa il diavolo meridiano,
vedi Gregorio di Tours, Historia Francorum, l. VIII, c. 33, e
De miraculis S. Martini, l. IV, c. 36; Vita S. Rusticulae in Mabillon,
Acta sanctorum ordinis S. Benedicti, saec. II, p. 135, n. c.;
Cesario di Heisterbach, Dialogus miraculorum, ed. dello Strange,
1851, dist. V, cap. 2. Meridiana (o Marianna) chiamavasi il diavolo
succubo con cui, secondo la leggenda, ebbe commercio
Gerberto.




118.  Du Cange, Glossarium, s. v. Dianum.




119.  Libri duo de sinodalibus caussis et disciplinis ecclesiasticis,
ediz. di Lipsia, 1840, l. II, c. 37.




120.  Libri decretorum collect., l. X, c. 1




121.  Decretum, II, 26, quaest. 5, 12, § 1.




122.  XIII, De sortilegis et sortiariis, ap. Baluze, Capitularia
regum Francorum, t. II, col. 365.




123.  Op. cit., pp. 323-4.




124.  Sermones discipuli de tempore et de sanctis, serm. 11. Cfr.
Soldan, Geschichte der Hexenprozesse, ediz. rifatta da Enrico
Heppe, Stoccarda, 1880, vol. I, pp. 130-1.




125.  Vedi G. Grimm, Op. cit., vol. II, p. 778, n. 2; vol. III, p. 282.








126.  In D'Achery, Spicilegium veterum aliquot scriptorum etc.,
1ª ediz., t. V, p. 215. Cfr. Caspari, Eine Augustin fälschlich beilegte
Homilia de sacrilegiis, Cristiania, 1886, pp. 18-9.




127.  Vedi Liudprando, Liber de rebus gestis Ottonis Magni imperatoris,
ap. Pertz, Mon. Germ., Script., t. III, p. 343. Cfr. Vogel,
Ratherius von Verona und das zehnte Jahrhundert, Jena, 1854,
vol. I, p. 284.




128.  Vedi Schroeder, Glaube und Aberglaube in den altfranzösischen
Dichtungen, Erlangen, 1886, pp. 63 sgg.




129.  Dreyer, Der Teufel in der deutschen Dichtung des Mittelalters,
P. 1ª, Rostock, 1884, p. 18.




130.  Per es., nel Rhytmus de pugna fontanetica, ap. Duemmler,
Poëtae latini aevi Carolini, t. II, Berlino, 1883-84, p. 138; nel
Liber de fonte vitae di Andrado Modico, id., t. III, P. 1ª, 1886,
p. 78, ecc., ecc.




131.  Visio Tnugdali, ediz. Schade, Halis Saxonum, 1869, c. 11;
Wagner, Visio Tnugdali, lateinisch und altdeutsch, Erlangen,
1882, p. 31. Così pure nelle versioni.




132.  Kaiserchronik, ediz. Massmann, Quedlimburgo e Lipsia,
1849-54, V. 14191.




133.  In un luogo del Convivio, II, 5, Dante assimila le divinità
dei gentili alle idee di Platone; ma tale assimilazione mal si
conviene agli dei falsi e bugiardi ricordati nel I dell'Inferno,
i quali non possono essere se non demonii.




134.  Inf., XXXI, 12-8, 67-75. Cf. uno studio di M. Scherillo,
Accidia, invidia e superbia ed i giganti nella Divina Commedia,
Nuova Antologia, serie 3ª, vol. XVIII (1888).




135.  Vedi Dillmann, Das Buch Henoch, Lipsia, 1853, p. XLII;
Gfroerer, Geschichte des Urchristenthums, Stoccarda, 1838, vol. I,
p. 385.




136.  Meglio Carlo III: il soprannome di Grosso viene in uso
solamente nel XII secolo. Vedi Duemmler, Geschichte des ostfränkischen
Reichs, Berlino, 1862-5, vol. II, p. 292.




137.  Ap. Pertz, Mon. Germ., Script., t. V, p. 458.




138.  Vedi Schroeder, Glaube und Aberglaube, ecc., p. 102.








139.  Edizioni citate, c. 7. I due giganti si chiamano Fergusius
e Conallus, et suis temporibus in secta ipsorum tam fideles sicut
ipsi non sunt inventi: quorum nomina, dice l'angelo a Tundalo,
tu bene nosti. Fergusius è probabilmente il Ferracutus, che nella
Cronica dello Pseudo Turpino disputa di teologia con Orlando
ed è vinto da lui. (Turpini, Historia Karoli Magni et Rotholandi,
ediz. Castets, Montpellier e Parigi, 1880, c. XVII, pp. 27 sgg.,
e nota ivi pp. 27-28). Esso comparisce anche, in condizioni del
tutto simili, nell'Entrée de Spagne, dove è detto espressamente
che l'anima di lui è portata via dai diavoli. Notisi che Fergusius
riproduce, non la forma latina del nome, ma la francese,
Fergus. Quel Conallus non so chi sia. I nomi dei due giganti
suonano Conallus e Ferguncius nel poema latino (ediz. Wagner,
V. 985); ma mancano nel racconto che Vincenzo Bellovacense
introduce nel suo Speculum historiale, l. XXVIII, c. 91, e che
staccatosene, riappare da sè, come redazione abbreviata, in
molti manoscritti. (Non altro è il testo latino ripubblicato dal
Villari, Op. cit., pp. 55-74. Vedi Mussafia, Sulla Visione di
Tundalo, in Sitzungsb. d. k. Akad. d. Wiss., philos.-hist. Cl.,
t. LXVII, 1871, p. 162). La redazione italiana riprodotta dal
Villari, e che è tutt'uno con quella inserita in alcune stampe
antiche delle Vite dei Santi Padri, reca (Op. cit., p. 81) Feragudo
e Chinelaco; quella pubblicata da F. Corazzini (Visione di
Tugdalo, Bologna, 1872, Sc. di cur. lett., disp. 128, p. 29) ha
Fergugi e Conali; ma i nomi mancano nell'altra, pubblicata
dal Giuliari (Il libro di Theodolo o vero la Visione di Tantolo,
Bologna, 1870, Sc. di cur. lett., disp. 112, p. 25). I nomi mancano
del pari nel poema tedesco di Alber (ediz. Wagner, vv. 681-2).
Nella versione catalana pubblicata dal Baist (Zeitschrift für
romanische Philologie, vol. IV, pp. 313 sgg.) suonano Sergus e
Tonalt. Non ho agio di riscontrare la versione francese, la provenzale
ecc., nè alcune pubblicazioni, come quelle del Turnbull
(The Vision of Tundale, Londra, 1843) e dello Sprenger (Albers
Tundalus, Halle, 1875) dove questo punto potrebbe essere esaminato.
Nella Passion del Gresban, edita da G. Paris, si ha,
V. 33476, un demonio Fergalus.




140.  Federigo Frezzi, il quale più di una volta, nel suo poema,
si arroga di corregger Dante, restituisce Flegias alla sua prima
e naturai condizione (Il Quadriregio, l. II, c. 12).








141.  De bello judaico, VII, 6, 3.




142.  Vedi Schroeder, Glaube und Aberglaube, ecc., pp. 63 sgg.
Per Nerone demonio vedi più particolarmente il già citato
mio libro, Roma ecc., vol. II, pp. 356-7.




143.  V. 46, in Mussafia, Monumenti di antichi dialetti italiani,
Sitz. d. k. Akad. d. Wiss. in Wien, phil.-hist. Cl., vol. XLVI, 1864.
Insieme con Maometto, Giacomino ricorda Trifon, Barachin e
Sathan. Barachin potrebbe essere il Baratron dei poemi francesi,
il quale, ora significa opportunamente l'abisso infernale,
ora è nome di demonio: non so che dire di quel Trifon, nome
di parecchi santi.




144.  Inf., XXX, 117. Il verso non mi pare di dubbia interpretazione.




145.  Purgat., XIV, 118. Fra Filippo da Siena racconta (Gli assempri,
Siena, 1864, cap. 25) di certo ser Giontino da Monte
Luccio, notajo, il quale diventò, dopo morto, notajo dell'Inferno;
diventò, cioè, uno degli officiali del regno di Satanasso.




146.  Parzival, l. IX, v. 911, ediz. cit.




147.  Vedi Roskoff, Op. cit., vol. I, pp. 233, 268, 290, 300-1, e il
mio libro Il Diavolo, Milano, 1889, pp. 39 sgg. San Tommaso,
nella XVI delle sue Quaestiones disputatae de potentia Dei (De
daemonibus, art. 1) recate in mezzo le contrarie opinioni di chi
attribuiva un corpo ai demonii e di chi lo negava loro, conclude:
Dicendum, quod sive daemones habeant corpora sibi naturaliter
unita, sive non habeant, hoc non multum refert ad fidei
christianae doctrinam. Cfr. Alberto Magno, Summa theol., P. II,
tratt. V, qu. 25, m. 2, art. 1, partic. 1.




148.  Dialog., l. IV, c. 29. Il Vida chiama espressamente i demonii
rabidum sine corpore vulgus.




149.  Oratio contra Graecos, Max. biblioth. vet. pat., t. II, p. 27.




150.  Parad., XXIX, 22 sgg.; Conv., II, 5.




151.  Purgat., XXV, 79-108.




152.  Inf., VIII, 27.




153.  Inf., XXXIV, 28 sgg.




154.  Parad., XXIX, 57.




155.  Purgat., II, 79-81.








156.  Purgat., X, 118 sgg.




157.  Inf., VI, 34-6.




158.  Inf., XXXII, 79.




159.  Purgat., III, 16-21.




160.  Inf., XXI, 24 sgg.; XXIII, 37 sgg. Notisi che Chirone si
meraviglia vedendo Dante muovere ciò che tocca. Egli dice
ai compagni (Inf., XII, 80-2):



              Siete voi accorti

Che quel di retro move ciò ch'ei tocca?

Così non soglion fare i piè dei morti.







161.  Inf., III, 82 sgg. Cfr. Aeneid., VI, 298 sgg.




162.  Inf., V, 4 sgg.




163.  Inf., VII, 1 sgg.




164.  Inf., XVII, 1 sgg.




165.  Inf., VI, 13-8, 22-33.




166.  Inf., IX, 37-42.




167.  Inf., XII, 11-25.




168.  Inf., XII, 55 sgg.; XXV, 19-21.




169.  Inf., XIII, 10-5.




170.  Inf., XXXI, 19 sgg.




171.  Inf., XXIII, 131.




172.  Inf., XXVII, 113.




173.  Secondo narra Palladio nella Historia Lausiaca, c. XXVIII,
Sant'Antonio vide una volta il demonio in figura di gigante
nero ed altissimo. Nel racconto di Sant'Atanasio questa particolarità
del colore non è menzionata. Altra volta Sant'Antonio
vide il demonio voltolargli ai piedi in forma di un fanciullo
orrido e nero. Cfr. Teodoreto, Historia ecclesiastica, l. V, c. 21.
Di un demonio che, sotto forma di fanciullo nero, distoglieva
un monaco dalla preghiera, narra San Gregorio, Dialog., l. II, c. 4.
Sono innumerevoli le leggende in cui il diavolo comparisce in
figura di Etiope; in tal forma ebbe ancora a vederlo S. Tommaso
d'Aquino. I diavoli di Giacomino da Verona, non solo sono
neri, ma cento volte più neri del carbone, De Babilonia civitate
infernali, v. 99, ediz. cit.








174.  Vedi Roskoff, Op. cit., vol. I, p. 283.




175.  Inf., XVIII, 35.




176.  Inf., XXI, 121.




177.  Inf., XXII, 106.




178.  Inf., XXII, 136-41.




179.  Inf., XXI, 31-6. Un demonio dalle scapule acute descrive
Cesario di Heisterbach, Op. cit., dist. V, cap. 5.




180.  I diavoli che tormentavano San Gutlac (m. 714) sono, per
citare un esempio, così descritti: Erant enim aspectu truces,
forma terribiles, capitibus magnis, collis longis, macilenta facie,
lurido vultu, squallida barba, auribus hispidis, fronte torva, trucibus
oculis, ore foetido, dentibus equinis, gutture flammivomo,
faucibus tortis, labro lato, vocibus horrisonis, comis combustis,
buccula crassa, pectore arduo, femoribus scabris, genibus nodosis,
cruribus uncis, talo tumido, plantis aversis, ore patulo, clamoribus
raucisonis. (Acta Sanctorum, Apr., t. I, p. 42). Confronta con
questi i diavoli veduti da S. Furseo che avevan capi come caldaje
di rame. (Acta Sanctorum, Genn., t. II, p. 37. Avverto che
l'edizione degli AA. SS. da me citata è sempre quella di Venezia).
A cominciare dall'XI secolo la figura del diavolo si fa sempre
più mostruosa, e raccoglie in sè, accozza e sovrappone tutte le
possibili forme e parvenze del brutto, dello sconcio, dell'orrendo.
La pittura e la scoltura, quasi per dare immagine della ingenita
disarmonia della natura diabolica, a gara congiunsero nei
corpi maledetti le forme più disparate e più repugnanti dell'umano
e del bestiale, trasmodando spesso nella più pazza
caricatura, e preparando le paurose e in un comiche immaginazioni
di Gerolamo Bosch, di Pietro Breughel, di Giacomo
Callot e di Salvator Rosa. Per la figura attribuita ai demonii
nel medio evo, vedi Von Blomberg, Studien zur Kunstgeschichte
und Aesthetik, P. I: Der Teufel und seine Gesellen in der bildenden
Kunst, Berlino, 1867, pp. 25-53; Wessely, Die Gestalten des
Todes und des Teufels in der darstellenden Kunst, Lipsia, 1876,
pp. 75-92; Twining, Symbols of early christian art, Londra, 1860,
tav. LXXV-LXXX; Wright, A History of Caricature and Grotesque
in Literature and Art, Londra, 1875, cc. III, IV, XVII e
passim.








181.  Inf., XXXIV, 18.




182.  Inf., XXXIV, 28 sgg.




183.  Vedi Didron, Iconographie chrétienne. Histoire de Dieu
(Collection de documents inédits de l'histoire de France), Parigi,
1843, pp. 543-6; Didron et Durand, Manuel d'iconographie chrétienne,
Parigi, 1845, p. 78; Viollet-Le-Duc, Dictionnaire raisonné
de l'architecture, Parigi, 1867-68, s. v. Trinité. Non è dunque il
caso di ricordarsi con l'Ozanam, Op. cit., p. 108, di Ecate Triforme,
e nemmeno è da ricordarsi di Cerbero, sebbene Cerbero
possa aver suggerito l'idea di un demonio, non con tre facce,
ma con tre teste. Al ricordo di Cerbero è dovuto probabilmente
il tricefalo Beelzebub che si ha in una omelia di Eusebio di
Alessandria (sec. VI?) e altrove (Piper, Op. cit., vol. I, p. 403).
Giovanni Wier dice che il demonio Bael ha tre teste, una di
rospo, l'altra d'uomo, la terza di gatto (Pseudomonarchia daemonum,
Opera, Amsterdam, 1660, p. 650).




184.  Vedila riprodotta nella citata opera del Wright, p. 56.




185.  Inf., III, 5-6.




186.  Caravita, I codici e le arti a Montecassino, Montecassino,
1869 sgg., vol. I, pp. 245 sgg.




187.  Didron et Durand, Op. cit., p. 78. Se la figurazione in discorso
era già familiare alle arti rappresentative, prima che
Dante la recasse nel suo poema, si vede quanto bisogni andar
guardinghi nell'asserire che il tale o tale altro pittore contemporaneo
di Dante, o di poco posteriore, da Dante appunto ne
abbia tratto il concetto. Ciò si afferma comunemente di Giotto,
dell'Orcagna, dell'incerto, che nel Campo Santo di Pisa dipinse
il Giudizio Universale, di altri. Quanto all'Orcagna non può
esservi dubbio, perchè il Lucifero da lui dipinto nella Cappella
degli Strozzi in Santa Maria Novella di Firenze, risponde a
capello al Lucifero dantesco, meno la particolarità di un serpente
che il pittore attorcigliò al braccio destro del suo demonio,
e di cui non è cenno nel poeta. (Cfr. Dobbert, Orcagna,
nella raccolta del Dohme, Kunst und Künstler des Mittelalters
und der Neuzeit, Lipsia, 1875 sgg., t. II, P. I, p. 63). Ma la cosa
va altrimenti pel Lucifero che con sola una bocca divora i
dannati, dipinto da Giotto nell'Oratorio degli Scrovegni, nell'Arena
di Padova, e per quello che campeggia nel Giudizio
Universale del Campo Santo di Pisa. Rispetto al primo basterebbe
avvertire che gli affreschi di Giotto in Padova sono anteriori
alla Divina Commedia. Ad ogni modo nota in proposito
G. G. Ampère: La tradition veut que le Giotto ait exprimé dans
ces peintures les idées de Dante; elle ajoute même que le peintre
était venu à Padoue tout exprès pour y voir le poëte. Le premier
coup d'oeil donné au Jugement dernier peint par le Giotto sur
un des murs de l'Arena, montre l'erreur de cette supposition.
(Voyage dantesque. La Grèce, Rome et Dante, études littéraires,
nuova edizione, Parigi, 1859, p. 333). Nulla più plausibile, del
resto, mi sembra l'opinione espressa dal Jessen, Die Darstellung
des Weltgerichts bis auf Michelangelo, Berlino, 1883, pp. 44, 49,
che Dante abbia tolta da Giotto l'idea del suo Lucifero. Rispetto
al Lucifero del Campo Santo di Pisa, basta far osservare:
che esso è senz'ali; seduto tra le fiamme, e non confitto
nel ghiaccio; che ha un peccatore in ciascuna mano; che altri
peccatori gli escon dal corpo, o gli entran nel corpo, per due
aperture, nell'epigastrio e nell'inguine; ch'egli ha il corpo rivestito
di ferrea armatura; il tutto conformemente a figurazioni
già ricevute nell'arte. E pure dice lo stesso Ampère, Op. cit.,
p. 239, che questo Lucifero è ritratto da quello di Dante. Una
bocca nell'epigastrio, o nell'inguine, ha anche il Lucifero veduto
da Guerino il Meschino. Cf. Renier, Op. cit., p. cix. Vedi
pure Thode, Franz von Assisi und die Anfänge der Kunst der
Renaissance in Italien, Berlino, 1885, p. 460.








188.  Decam., gior. VIII, nov. 9. Che dovesse essere un Lucifero
maciullator di dannati, si rileva dalle parole che il Boccaccio
pone in bocca a Bruno: «O me!... maestro, che mi domandate
voi? egli è troppo gran segreto quello che voi volete
sapere, et è cosa da disfarmi e da cacciarmi del mondo; anzi
da farmi mettere in bocca del Lucifero da San Gallo, se altri
il risapesse...».




189.  Così notò il Fanfani nella edizion del Decamerone da lui
procurata. Io non ho agio di compulsar tutti i numerosi libri
dello scrittor veneziano, e però non posso dire in quale di essi
la notizia si trovi. Nel Ritratto delle più nobili et famose città
d'Italia, là dove si parla di Firenze, non n'è cenno.




190.  Inf., XXXIV, 22-7.








191.  Op. cit., dist. V, c. 30.




192.  Op. cit., l. II, c. 57, num. 38.




193.  Inf., XIII, 124-9.




194.  Inf., XXIV, 82 sgg.; XXV, 4 sgg.




195.  Inf., XXV, 22-5.




196.  Cap. 14, nel IV volume della Divina Commedia, ediz. del
De Romanis, Roma, 1817, p. 120. La Visione si trova anche
nelle edizioni della Minerva e del Ciardetti.




197.  Cf. nel vol. I dei Principles of Sociology dello Spencer l'istruttivo
capitolo intitolato Animal-worship.




198.  Purg., XII, 25-6; Parad., XIX, 47.




199.  Che strupo stia per stupro, con metatesi della r, ammise
recentemente anche lo Zingarelli, Parole e forme della Divina
Commedia aliene dal dialetto fiorentino, nel fasc. 1º degli Studî
di filologia romanza del Monaci, Roma, 1884, p. 158.




200.  Vedi sopra p. 81.




201.  Parad., IX, 129. Invidia autem diaboli mors introivit in
orbem terrarum (Sap. II, 24). Se la invidia prima cui accenna
Virgilio (Inf., I, 109), sia questa stessa invidia di Satana, è cosa
che lascerò giudicare ad altri. Cfr. Poletto, Dizionario dantesco,
s. v. Diavolo.




202.  Lettera VII, 1, ediz. Fraticelli.




203.  Purgat., XI, 20.




204.  Inf., XXXIV, 108.




205.  Purgat., XIV, 145-6.




206.  Purgat., VIII, 95 sgg.




207.  Parad., XXVII, 26.




208.  Inf., XXIII, 144.




209.  Inf., XXIII, 16; Purgat., V, 112.




210.  Inf., XXII, 42.




211.  Inf., III, 84 sgg.




212.  Inf., XXVII, 126.




213.  Inf., VII, 9.




214.  Inf., VIII, 23-4.








215.  Inf., VIII, 83-4.




216.  Inf., XII, 14-5.




217.  Inf., XXI, 131-2.




218.  Inf., XXI, 44, 67-8; XXIII, 16-8.




219.  Inf., XXI, 123.




220.  Inf., VIII, 124-6. Alla discesa di Cristo all'Inferno, conformemente
al racconto dell'apocrifo Evangelo di Nicodemo, allude
Dante in altri due luoghi (Inf., IV, 52-63; VII, 38-9). È
noto che molti libri apocrifi ebbero nel medio evo autorità non
minore dei libri canonici: l'Evangelo di Nicodemo fu uno dei
più diffusi. Vedi Wuelcker, Das Evangelium Nicodemi in der
abendländischen Literatur, Paderborn, 1872. Una versione italiana
di esso, fatta nel Trecento, fu pubblicata da Cesare Guasti,
Il Passio o Vangelo di Nicodemo, Bologna, 1862, Sc. di cur. lett.,
disp. 12.




221.  Inf., III, 88-93; V, 16-20; VI, 22-4; VII, 1-6; VIII, 82 sgg.;
IX, 52-4; XXXI, 12 sgg.




222.  Caronte, Minosse, Plutone, altri demonii, si chetano alle
parole di Virgilio e non fanno altro contrasto; ma a vincere
la resistenza dei demonii che custodiscono la città di Dite, è
necessario scenda un angelo apposta (Inf., IX, 76-103). Anche
qui, come sempre, gli angeli sono i naturali avversarii dei diavoli.
Nelle Visioni molto spesso gli angeli vengono in soccorso
delle anime che compiono il periglioso viaggio.




223.  Inf., XXI, 100-2.




224.  Inf., XXIII, 139-41.




225.  Inf., XXIII, 34-6.




226.  Ap. Pertz, Mon. Germ., Script., t. V, p. 458. Un caso consimile
si ha nella Visione del cavaliere Owen.




227.  Historia ecclesiastica, l. V, c. 12.




228.  Cap. 15.




229.  Inf., XXII, 133-41. Una zuffa di diavoli si ha pure nella
Visio Tnugdali, c. 3.




230.  Inf., XII, 97-102.




231.  Inf., XVII, 79 sgg.




232.  Inf., XXXI, 130 sgg.








233.  S'intende che opinioni più o meno disformi da queste non
mancarono. Vedi S. Tommaso, Quaestiones disputatae de potentia
Dei, quaest. XVI, art. 6, 7, 8; Summa theol., P. I, qu. LXXXVI,
art. 4; S. Bonaventura, Sententiae, l. II, dist. VII, P. 2ª, art. I,
qu. 3. Secondo Onorio Augustodunense i demonii conoscono le
male cogitazioni degli uomini, non le buone (Scala coeli, c. 12):
in molte storie d'indemoniati si legge che gli spiriti maligni
rivelarono occultissimi pensamenti degli esorcisti, o di altre
persone.




234.  Conv., III, 13.




235.  Inf., XXVII, 121-3. In un racconto di Cesario di Heisterbach
il principe dei demonii dice ad un suo consigliere: Olivere,
semper curialis fuisti (Dialogus miraculorum, ediz. cit., dist. V,
c. 3: questo demonio curiale è ricordato anche nel c. 35 della
stessa distinzione). Buon loico si mostra anche il demonio nel
contrasto suo con la Vergine, narrato da Bonvesin da Riva. Se
ignaro della buona filosofia, il demonio doveva essere edotto
della sofistica, anzi maestro d'essa; ricordisi la storia di quello
scolare di Parigi, che morto e andato a perdizione, apparve al
maestro con una cappa tutta piena di sofismi indosso, storia
narrata dal Passavanti, Specchio della vera penitenza, dist. III,
c. 2. E non dimentichiamo che il demonio disputava assai acremente
di teologia con Lutero.




236.  Inf., III, 88-93, 127-9.




237.  Inf., VIII, 18. In ben più grossi errori potevano cadere i
demonii. Gregorio Magno racconta (Dialog., l. IV, c. 36) di certo
uomo nobile, per nome Stefano, il quale, in Costantinopoli, subitamente
infermò e morì. Condotto dinanzi al giudice infernale,
udì questo gridare: «Io ordinai di portar giù Stefano ferrajo e
non costui». Ed ecco, tornato al mondo Stefano nobile, muore
incontanente Stefano ferrajo. Notisi la presenza di quel giudice
infernale, come in Dante.




238.  De vulg. el., I, 2.




239.  Veramente Dante sembra aver conceduto più scienza alle
anime dannate che ai demonii. Esse hanno cognizione del futuro:
Ciacco (Inf., V, 64-75), Farinata degli Uberti (X, 79-81),
Reginaldo degli Scrovegni (o chi altri si sia, XVII, 67-9), Vanni
Fucci (XXIV, 142-51), predicono varii casi al poeta. Dovrebbero,
invece, secondo dice lo stesso Farinata (X, 108-4), ignorare le
cose prossime o presenti; ma Ciacco sa la pena di altri dannati
(VI, 85-7).








240.  Purgat., V, 109-29. San Tommaso ammette che il diavolo
possa, non naturali cursu, ma artificialiter, produrre pioggia e
vento (Comment. in Job., c. 1 e altrove). I fenomeni atmosferici
erano più particolarmente soggetti alla potestà del demonio:
Tommaso Cantipratense attribuiva al demonio le illusioni della
fata morgana (Op. cit., l. II, c. 57, n. 29).




241.  Inf., XXIV, 112-4.




242.  Inf., XXXIII, 124-32.




243.  Inf., XXXIII, 134-57.




244.  Commento, al c. cit., v. 130.




245.  Op. cit., ed. cit., dist. XII, c. 4.




246.  Op. cit., ed. cit., l. II, c. 57, num. 5.




247.  Op. cit., ed. cit., c. CXVIII, p. 504.




248.  Acta SS., Genn., t. II, p. 792.




249.  Acta SS., Febbr., t. III, p. 132. La credenza durò a lungo
anche dopo Dante: vedi, a questo proposito, una predica di
Giovanni Geiler di Kaisersberg (1445-1510) sommariamente riferita
da A. Stoeber, Zur Geschichte des Volksaberglaubens im
Anfange des XVI Jahrhunderts, 2ª ediz., Basilea, 1875, p. 68.
Nel secolo XVIII tale credenza non era ancora in tutto dileguata.




250.  San Bonaventura, Sententiae, l. II, dist. V, art. II, qu. 1;
Alberto Magno, Summa theol., P. II, tratt. V, qu. 25, m. 3;
S. Tommaso, Summa theol., P. I, qu. LXIV, art. 4. Anche a proposito
di ciò si trova del resto qualche incertezza.




251.  Purgat., VIII, 94-108.




252.  Vedi Bautz, Das Fegfeuer, Magonza, 1883, p. 149.




253.  Alcuni posero l'Inferno nell'aria, altri nella Valle di Giosafat,
sotto i poli, agli antipodi, nel sole, in isole remote, nell'estremo
Oriente, nei vulcani, fuori del mondo. Vedi Rusca,
De inferno et statu daemonum ante mundi exitium, Milano, 1621,
capp. 31-50.




254.  Inf., VIII, 126.








255.  Inf., V, 15.




256.  Inf., VIII, 84-5.




257.  Apocalyp., XX, 1-3.




258.  Nella Visio Tnugdali, c. 14, Lucifero, rappresentato gigantesco,
come nella Divina Commedia, e con mille braccia, è legato
con catene sopra una graticola e arrostito in eterno.
(Cfr. una immagine tolta da un manoscritto contenente poesie
dell'anglosassone Caedmon nella citata opera del Wright, p. 55).
Un Satana legato è pure nell'Evangelo apocrifo di San Giovanni
secondo i Catari, e nella Pistis Sophia, apocrifo gnostico.
Nella Visione di Alberico (c. 9) un vermis infinitae magnitudinis
è legato con una catena dinanzi alla entrata dell'Inferno ed è
forse reminiscenza di Cerbero. Di solito Lucifero si pone nel
fondo dell'abisso (vedi la Visione di un monaco narrata da
Beda, Hist, eccl., l. V, c. 14; la Visione del fanciullo Guillero,
riferita da Vincenzo Bellovacense, Spec. hist., l. XXVIII, c. 84, ecc.).
Circa l'opinione che Lucifero non possa uscir dall'Inferno, cfr.
Bautz. Die Hölle, Magonza, 1882, p. 135.




259.  Inf., XXXI, 85-90.




260.  Inf., XXXI, 101.




261.  Inf., XXIII, 55-7.




262.  Summa theol., P. I, qu. CIX, art. I, II. Cfr. Alberto Magno,
Summa theol., P. II, tratt. VI, qu. 26, m. 1. Una gerarchia diabolica
si ha già nel Libro d'Enoch, anteriore al cristianesimo.
Cfr. Bautz, Die Hölle, pp. 135-6. Beelzebub è detto principe dei
demonii nell'Evangelo di Matteo, XII, 24; in quello di Luca,
XI, 15.




263.  Inf., XXXIV, 1, 28.




264.  Inf., VII, 1.




265.  Inf., XII, 64 sgg.




266.  Inf., XXI, 76 sgg.




267.  Inf., VIII, 13 sgg.




268.  Inf., XXV, 16 sgg.




269.  Inf., XXXIV, 55 sgg.




270.  Inf., XXXIV, 28.








271.  Inf., IX, 43-4. Meschine nel significato del fr. meschines,
ancelle.




272.  Luc., XI, 18; Giov., XII, 31.




273.  Vedi, p. es., la Vita che di San Basilio, arcivescovo di Cesarea,
scrisse Amfilochio, vescovo d'Iconio, in Roswey (e non
Rosweyd, come si scrive comunemente) Vitae Patrum, Anversa,
1615, p. 156; Giacomo da Voragine, Legenda aurea, ed.
cit., c. LXVIII, p. 310; Acta SS., Maggio, t. VI, p. 405; Guglielmo
di Malmesbury, De gestis regum Anglorum, ap. Pertz,
Mon. Germ., Script., t. X, pp. 471-2.




274.  De Bab. civ. inf., ediz. cit., vv. 25, 65, 125.




275.  Inf., XXVII, 112-20.




276.  Purgat., V, 100-8.




277.  Di questa specie di contrasti, pure molto importanti, non
è cenno nel recente libro di L. Selbach, Das Streitgedicht in
der altprovenzalischen Lyrik, und sein Verhältniss zu ähnlichen
Dichtungen anderer Litteraturen, Marburgo, 1886, dove di molte
altre specie si tocca. Vedi quanto di essa dicono lo Zarncke,
Ueber das althochdeutsche Gedicht vom Muspilli, Ber. üb. d. Verhandl.
d. k. sächs. Gesellsch. d. Wiss. Philol.-hist. Cl., t. XVIII,
1866, pp. 202-13, e il D'Ancona, Origini del teatro in Italia,
Firenze, 1877, vol. II, pp. 29-36; 2ª ediz., Torino, 1891, pp. 552-60.




278.  Vedi Giovanni Cassiano (m. poco dopo il 432), Collationes
patrum, collat. VIII, c. 17.




279.  Baluze, Capitularia, t. II, p. 104.




280.  Epist. 10, in Jaffè, Monumenta Moguntina, Bibl. rer. germ.,
t. III, Berlino, 1866, p. 55. Il contrasto assume qui un carattere
anche più largo. L'anonimo visionario si udì accusare dai proprii
peccati, difendere dalle proprie virtù, fatti in certo modo persone:
un uomo già da lui percosso e ferito, compare, tuttochè
vivo ancora, ad accusarlo. Abbiamo già l'embrione di un regolare
processo. Angeli e demonii formavano due eserciti,
sempre in guerra tra loro. Una volta, nel deserto, l'abate Isidoro
mostrò all'abate Mosè, dalla parte di Occidente l'esercito
dei diavoli, dalla parte di Oriente l'esercito degli angeli, quello
pronto ad assaltare i santi uomini, questo a difenderli: Rufino
di Aquileja, De vitis patrum, l. II, c. 10.








281.  Probabilmente era questa una tradizione rabbinica. I rabbini
narrarono pure una specie di contrasto fra Sammaele,
l'angelo della morte, e Mosè, che non vuol morire, e lo mette
in fuga; poi fra l'anima di Mosè, la quale non vuole uscire
del corpo, e Dio stesso, che è venuto per prenderla. Vedi Eisenmenger,
Entdecktes Judenthum, Königsberg, 1711, vol. I, pp. 858-61.




282.  Cfr. per la credenza, anche fuori del cristianesimo, Maury,
Essai sur les légendes pieuses du moyen-âge, Parigi, 1843, p. 81.
Per la opinione, del resto non sostenibile, che le origini della
credenza cristiana sieno da cercare nel paganesimo germanico,
vedi Grimm, Op. cit., vol. I, pp. 349; II, 698-9.




283.  Bouquet, Recueil des historiens des Gaules, t. II, p. 593.




284.  Hist. eccl., l. V, c. 13. Sant'Agostino vide una volta il diavolo
con un gran libro sopra le spalle, il libro dove notava
per ordine tutti i peccati degli uomini. Aveva ad esser ben
grande: di solito ciascun peccatore ha il suo libro particolare.
L'idea di questo libro diabolico fu suggerita, probabilmente,
per ragion di contrasto, dal libro della vita, di cui è più d'una
volta menzione nelle Scritture.




285.  Caratteristico a tale proposito è il racconto riferito da
Leone Marsicano (m. 1115) nella Chronica Montis Casinensis,
all'anno 1024. Un monaco, stando in orazione la notte, vede
passare con grande ruina una turba di diavoli. Chiamatone
uno, gli chiede ove vadano, e avutone in risposta che vanno
a torsi l'anima dell'imperatore Enrico III, protesta di non credere
che Dio possa darla loro nelle mani, e gl'impone di venirne
a lui al ritorno, a narrargli l'evento. Passati due giorni,
ecco riapparire il malvagio spirito, con volto dimesso, con portamento
lugubre, e narrare al monaco la disfatta propria e
de' suoi. Già era durata un pezzo la contesa fra gli angeli ed
essi, quando di comune accordo fu risoluto di pesare con una
bilancia le buone e le male azioni del morto, e decidere così
a chi dovesse appartenerne l'anima. Dato mano all'esperimento,
traboccava la bilancia in favor dei demonii quand'ecco accorrere
anelante San Lorenzo (semiarsus ille Laurentius) e gettar
con grand'impeto nel piatto contrario un calice d'oro che tempo
innanzi l'imperatore aveva donato a una basilica di lui. Incontanente
la bilancia trabocca da quella parte, e i diavoli debbono,
confusi e scornati, abbandonare la preda. L. II, c. 47,
ap. Pertz, Mon. Germ., Scrip., t. VII, pp. 658-9. Una storia consimile
si narra dell'anima di Carlo Magno dallo Pseudo Turpino,
c. 32. Queste son due delle parecchie Visioni che dovrebbero
essere registrate e non sono nell'opuscolo, per più rispetti
manchevole, di C. Fritsche, Die lateinischen Visionen des Mittelalters
bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts, Halle, 1885. La ponderazione
delle anime, o delle azioni, fu spesso figurata dall'arte
cristiana in dipinti, in bassirilievi, nelle chiese, sopra
tombe, ecc., ecc. Com'è noto, la immaginazione antichissima
occorre in Egitto, in India, in Persia, in Grecia, fra' maomettani,
fra' Mandaiti, ecc., ecc. Cf. Maury, Recherches sur l'origine
des représentations figurées de la psychostasie, ou pèsement des
âmes et sur les croyances qui s'y rattachent, Revue archéologique,
anno 1844, pte 1ª, pp. 235-49, 291-307; Remarques sur la psychostasie,
etc., Rev. arch., anno 1845, pte 2ª, pp. 707-17; De Witte,
Scènes de la psychostasie homérique, Rev. arch., anno 1844, pte 2ª,
pp. 647-56.








286.  Acta SS., Genn., t. II, p. 37.




287.  Acta SS., Marzo, t. III, pp. 570-1. Già Gregorio Magno,
Dial., IV, 36, narra di un'anima contrastata, che i diavoli tirano
per le gambe, gli angeli per le braccia, quelli verso l'Inferno,
verso il cielo questi.




288.  Vedi per le origini Roskoff, Op. cit., vol. I, p. 230.




289.  Frutti della lingua, cap. 37.




290.  Purgat., V, 109-29.




291.  Inf., XXVII, 121-7.




292.  Inf., III, 121-6.




293.  Inf., XXI, 39-40. Innumerevoli sono le leggende in cui si
narra di sceleratissimi uomini le cui anime, e spesso anche i
corpi, sono portati via a furia dai diavoli. Vedi Cesario di
Heisterbach, Dial. Mirac., dist. XII, cc. 7, 8, 9, 13; Passavanti,
Sp. d. vera penit., dist. II, c. 6; Giacomo da Voragine, Leg. aurea,
ed. cit., c. CXIX, p. 516; Pietro il Venerabile, De miraculis,
l. I, c. 14; Fra Filippo da Siena, Op. cit., passim. Morto l'imperatore
Enrico II, un eremita vide una turba di diavoli portarne
l'anima, sotto forma di un orso, al giudizio, che le riuscì
per altro favorevole (Acta SS., Giugno, t. II, p. 1003).








294.  Inf., III, 111.




295.  Ma, pel vestibolo, bisogna tener conto dei mosconi e delle
vespe, che ai vigliacchi rigano di sangue il volto, e che potrebbero
essere diavoli trasformati.




296.  Inf., VI, 18.




297.  Inf., VII, 25-30.




298.  Inf., VIII, 58-60.




299.  Inf., XXXII, 130-2; XXXIII, 76-8.




300.  L'anima è già in preda a tutti i tormenti dell'arsura e
del gelo che si avvicendano:



  Staganto en quel tormento, sovra ge ven un cogo,

Ço è Baçabù, de li peçor del logo,

Ke lo meto a rostir, com'un bel porco, al fogo,

En un gran spe de fer, per farlo tosto cosro.

  E po prendo aqua e sal e caluçen e vin

E fel e fort aseo, tosego e venin,

E si ne faso un solso ke tant è bon e fin,

Ca ognunca Cristian sì guarda el Re divin.





De Bab. civ. inf., ediz. cit., vv. 117-24. Veggansi le pene descritte
nella Visione di Tundalo, le più spaventose forse e le
più strane che mai siensi immaginate da mente in delirio. Se
è vero ciò che San Gregorio Magno afferma, essere i tormenti
dei dannati gradito spettacolo agli eletti, Dante mostrò di avere
del gusto dei santi miglior concetto che non i contemporanei
suoi.




301.  Inf., XII, 73-5.




302.  Inf., XI, 76-90.




303.  Inf., XIII, 124-9.




304.  Inf., XXIV, 82 sgg.; XXV, 1 sgg.




305.  Inf., XIII, 101-2.




306.  Inf., XVIII, 35-6.




307.  Inf., XXI, 52-7; XXII, 34-6.




308.  Inf., XXVIII, 37-8.








309.  Inf., XXXIV, 52-7. Cfr. quanto dei demonii, quali tormentatori
dei dannati, dice S. Tommaso, Suppl. qu. LXXXIX, art. 4.
L'idea di porre nelle bocche, o fra gli artigli di Lucifero, o più
prossimi a lui i peccatori massimi, era una idea ragionevole e
ovvia. Già un monaco, di cui Beda narra la Visione (Hist. eccl.,
l. V, c. 14), vide Satana immerso nel più profondo dell'Inferno,
e vicino a lui Caifa e gli altri che uccisero Cristo.




310.  Inf., XXXIV, 53-4.




311.  Parad., XXVII, 22-7.




312.  Inf., XXI, 137-9.




313.  Inf., XXII, 97-123.




314.  Inf., XXII, 133-51.




315.  Nella leggenda di S. Caradoc si vede il diavolo far lazzi
e capriole da saltimbanco e da buffone (Acta SS., Apr., t. II,
p. 151). San Gerolamo racconta che un sant'uomo vide una
volta un diavolo ridere sgangheratamente. Chiestagli il santo
la cagion del suo riso, quegli rispose che un suo compagno
diavolo stava seduto sullo strascico di una donna, e ch'egli lo
vide tombolare per terra, quando la donna, dovendo passare
un luogo fangoso, alzò la veste. Una volta il diavolo tenta con
una gran sete S. Lupo, mentre sta in orazione. Il santo si fa
recare un vaso d'acqua fresca, e il diavolo subito ci si caccia
dentro, sperando di poter così entrare in corpo al buon servo
di Dio; ma il buon servo di Dio, che ha conosciuto l'inganno,
pone sul vaso il guanciale del letto, e tiene prigioniero il diavolo
sino alla mattina, lasciandolo strillare a sua posta (Giacomo
da Voragine, Legenda aurea, ediz. cit., c. CXXVIII, p. 580).
Esempii sì fatti si potrebbero moltiplicare all'infinito. Il diavolo
appar ridicolo anche in alcuni fableaux e contes dévots, e
ridicolissimo spesso lo rappresentano le arti.




316.  Vedi Collier, The history of english dramatic poetry,
Londra, 1831, vol. II, p. 262; Roskoff, Op. cit., vol. I, pp. 359 sgg.








317.  Adam, drame anglo-normand du XIIe siècle, pubblicato la
prima volta da V. Luzarche, Tours, 1854, pp. 16, 18, 43. Una
nuova edizione, critica, pubblicò L. Palustre, Parigi, 1877.
Cfr. Petit de Julleville, Les Mystères, Parigi, 1880, vol. I, p. 83.
Una delle didascalie del dramma (ediz., Luzarche, p. 43) dice
così: Tunc veniet diabolus, et tres vel quatuor diaboli cum eo,
deferentes in manibus chatenas et vinctos ferreos, quos ponent in
collo Ade ed Eve. Et quidam eos impellunt, alii eos trahunt ad
infernum. Alii vero diaboli erunt juxta infernum obviam venientibus,
et magnum tripudium inter se faciunt de eorum perdicione;
et singuli alii diaboli illos venientes monstrabunt, et eos suscipient
et in infernum mittent, et in eo facient fumum magnum exurgere, et
vociferabuntur inter se in inferno gaudentes, et collident caldaria
et lebetes suos, ut exterius audiantur. Et facta aliquantula mora,
exibunt diaboli discurientes per plateas; quidam vero remanebunt
in infernum. Di che natura avessero ad essere quei tripudii e
a quali scene dovessero dar luogo quelle corse per la piazza,
tra il popolo, possiamo immaginare facilmente.




318.  Origini del teatro in Italia, vol. II, p. 13; 2ª ediz., vol. I,
p. 534.




319.  Cronica, l. VIII, c. 70.




320.  Questi nomi sono: Malebranche, nome collettivo, Malacoda,
Scarmiglione, Alichino, Calcabrina, Cagnazzo, Barbariccia, Libicocco,
Draghignazzo, Ciriatto, Graffiacane, Farfarello, Rubicante.
Parecchi di essi diedero da arzigogolare ai commentatori;
e su che cosa non arzigogolarono i commentatori? Io non
imiterò il loro esempio; noterò solo che Alichino, anzichè derivare
dal chinar le ali, come piacque ad alcuno, potrebbe essere
l'Hellequin dei Francesi, che già si trova ricordato da
Elinando e da Vincenzo Bellovacense.








UN MONTE DI PILATO IN ITALIA




Fra le devote leggende più diffuse e più celebri nel
medio evo, diffusissima e celeberrima fu quella di Pilato.
Germogliata nei primi secoli del cristianesimo, cresciuta
smisuratamente dipoi, trapiantata d'uno in altro suolo,
essa soggiacque a varia fortuna, ebbe molte e curiose vicende,
si mutò in tutto da quella ch'era stata in origine.
I primi cristiani, solleciti di raccogliere quante più prove
e testimonianze potevano in favore dell'insidiata e combattuta
lor fede, giudicarono molto benignamente il giudice
pusillanime; affermarono ch'egli aveva fatto quant'era
in poter suo per istrappar Gesù all'ingiusto supplizio;
mostrarono una lettera da lui scritta all'imperatore, nella
quale era ampiamente riconosciuta l'innocenza del Nazareno
ed esecrata la malvagità de' nemici suoi; giunsero
a dire persino ch'egli era morto martire della fede. Mutati
i tempi, e assicurato il trionfo della Chiesa, mutarono
anche i giudizii. La sospetta testimonianza, divenuta
inutile ormai, fu lasciata volentieri in disparte, e sotto
l'influsso di un altro pensiero, in virtù di un postulato
della coscienza che voleva colpiti da formidabile e condegno
castigo quanti, in un modo o in un altro, avevano
avuto parte nella condanna e nella morte del Redentore,
cominciò un lavoro delle fantasie in tutto diverso da quel
di prima, e la leggenda si trasformò, e, starei per dire,
si capovolse. Ecco Pilato diventare un pessimo scelerato,

degno d'andarne alla pari co' rei giudici del Tempio e
con lo stesso Giuda. Si narra allora come l'imperatore
lo chiamasse al suo cospetto per chiedergli conto della
morte del Giusto; come rigorosamente il punisse; come
il punito si togliesse da se stesso la vita, e il maledetto
suo corpo fosse tramutato di luogo in luogo, cagione
sempre alla terra che raccoglieva di turbamenti e di calamità.
Si ricercano le origini di lui, il paese ove nacque,
i primi suoi fatti, e tutta una storia s'immagina, la quale
cel mostra malvagio sino dalla puerizia, e spiega il gran
misfatto finale. La sua leggenda si lega ad altre leggende
celebri, a quella della Veronica, a quella della vendetta
del Salvatore, fa corpo con esse, riceve da esse nuovo vigore
e notorietà nuova. Egli finisce con Giuda, e con alcun
altro massimo scelerato, fra le mascelle formidabili di un
Satanasso trifronte, nel più profondo e tenebroso abisso
d'inferno.



Io ho ricordate brevemente le origini e le vicende della
leggenda di Pilato; ma non è mio proposito di addentrarmi
nello esame e nella discussione di essa. Tale
lavoro fu già fatto, se non in modo che possa dirsi
compiuto, almeno in modo sufficiente, e qui non accade
ripeterlo[321]. Io intendo solamente far parola di alcune
immaginazioni che si riferiscono alla presenza di Pilato
in Italia, e che propriamente appartengono a quella parte
della leggenda ove si narra della sorte toccata al corpo
di lui. In tale argomento sono da notare alcune cose che
non furono, per quanto io mi sappia, notate e che non
mancano di curiosità.



La leggenda, o, a meglio dire, le varie versioni di essa,
fanno nascere Pilato in Vienna di Francia, o in Lione,
o in Magonza, o in Forchheim, o nei dintorni di Bamberga,
o in Ispagna. La ragione di tale varietà facilmente
s'intende quando si pensi che, affermando patria di alcun

celebre tristo la tale o tal città, la tale o tale regione,
si dava sfogo di consueto a passioni d'inimicizia e di gelosia,
e durevole e concreta espressione a un intendimento
ingiurioso. Ciò che si fece per Pilato si fece, com'era
naturale, anche per Giuda. In un luogo del Dittamondo
Fazio degli Uberti dice:



Entrati nella Marca, com'io conto,

  Io vidi Scarïotto onde fu Giuda,

  Secondo il dir d'alcun, da cui fu conto[322].





Giuda fu dunque fatto nascere, oltrechè in molti altri
luoghi, anche in Italia, e in più luoghi d'Italia, similmente,
fu fatto nascere Pilato. Durante il medio evo soleva
mostrarsi in Roma, tra l'altre cose mirabili, anche
una torre, o casa, o palazzo di Pilato[323].



La fine di Pilato è, nelle varie versioni della leggenda,
narrata assai diversamente. Egli morì sotto Tiberio, sotto
Caligola, sotto Nerone, sotto Vespasiano e Tito: fu fatto
decapitare; fu ucciso dallo stesso Nerone furente; fu scorticato;
fu cucito, come si usava coi parricidi, in una pelle
di bue, insieme con un gallo, una vipera ed una scimia,
e lasciato morire al sole; fu chiuso in una torre, ed egli
con le proprie sue mani si uccise; fu, con la torre insieme,
inghiottito dalla terra. La credenza che egli si
fosse ucciso, suggerita forse dall'esempio di Giuda, e dal
desiderio di far commettere al reo un'ultima colpa, a
giudizio di cristiani gravissima, è molto antica e quasi
cancellò tutte le altre: ad essa si legano, e da essa in
certo qual modo derivano, i racconti in cui si dice delle
vicende cui andò soggetto dopo la morte il corpo maledetto,
e dei danni ch'esso produsse. Secondo un racconto
più antico, Pilato si uccise nella città di Vienna, dov'era
stato chiuso in una torre, e il suo corpo fu gettato nel
Rodano. Secondo un racconto più recente, e che ebbe poi

molto maggior diffusione, Pilato si uccise in Roma, e il
corpo suo fu da prima gettato nel Tevere, poi tolto di
là, trasportato in Gallia e buttato nel Rodano, ove non
rimase nemmeno. Non solamente questi due racconti, che
io reco qui in una forma meramente schematica, ma
anche altri, sui quali non ho bisogno di soffermarmi, dan
notizia dei turbamenti prodotti dal corpo sommerso del
suicida e delle successive traslazioni che ne furono la
conseguenza[324].



In un racconto latino intitolato Mors Pilati qui Jhesum
condemnavit, pubblicato dal Tischendorf[325], si dice che
Tiberio, fatto venire a Roma Pilato, ordinò fosse chiuso
in un carcere, poi radunò il consiglio perchè pronunziasse
sentenza sopra di lui. Saputo d'essere stato condannato a
morire di morte turpissima (ut morte turpissima damnaretur)
Pilato con un coltello si uccise. «Informato
della morte di Pilato, Cesare disse: Veramente è morto
di morte turpissima colui che non risparmiò se stesso.
Fu legato a un enorme masso e gettato nel Tevere. Ma
gli spiriti maligni e sordidi, tripudiando per amor di quel
corpo maligno e sordido, si agitavano tutti nell'acqua,
suscitando terribilmente nell'aria folgori e bufere e tuoni
e grandini, così che teneva gli uomini un orribil timore.
Onde i Romani, trattolo dal Tevere, lo portarono per vituperio
a Vienna, e lo sommersero nel Rodano: Vienna,
gli è come dire via Gehennae, poichè era allora luogo di
maledizione. Ma anche quivi accorsero i malvagi spiriti,
producendo le medesime turbazioni. Però gli uomini di
quel paese, non potendo sopportare tanta infestazione di
demonii, allontanarono da sè quel vaso di maledizione e
lo buttarono in certo pozzo, ch'era tutto intorno serrato
di monti, dove, per riferimento d'alcuni, si vedono sobbollire
tuttavia le diaboliche macchinazioni»[326]. Così l'ingenuo
ed incognito narratore.







Il codice ambrosiano, dal quale il Tischendorf trasse
questo racconto, è del secolo XIV; ma il racconto stesso
risale per lo meno al XII, nel qual tempo si congiunse
alla già ricordata leggenda dei natali e dei primi fatti
del proconsole romano, e diventò parte di maggior racconto,
che, sotto il titolo di Vita Pilati, ebbe più redazioni
diverse, e grandissima diffusione. Ciò che nella Mors
Pilati si narra del corpo di costui, sommerso prima nel
Tevere, poi nel Rodano, e gettato da ultimo in un pozzo
fra' monti, accenna evidentemente a più leggende locali
già sorte, e al desiderio dell'autore del racconto di legarle
possibilmente tra loro senza negarne nessuna. L'autore,
o, per dir meglio, il compilatore della Vita, procede
alquanto più oltre su questa via, e dice che dal Tevere
il corpo passò nel Rodano: che tolto dal Rodano, fu trasportato
a Losanna; e che tolto finalmente anche da Losanna,
sempre per le stesse ragioni, fu buttato in un pozzo
dell'Alpi. Questa è la versione che, insieme con molti
altri, accetta anche Giacomo da Voragine (m. 1298) nella
Legenda aurea[327]. L'anonimo autore di un commento allo
Speculum regum di Gotofredo da Viterbo dice, sebbene
in modo erroneo, qualche cosa di più, che accenna a nuove
leggende locali; dice, cioè, che il corpo di Pilato, estratto
dal Rodano, fu gettato in una palude tra' monti, non
lungi da Losanna, vicino a Lucerna: in montanis circa
Losoniam (o Losaniam) prope Lucernam in quandam
paludem proiecerunt[328]. L'anonimo, il quale sembra fosse
romano, fonde qui insieme due tradizioni diverse, l'una
che si riferiva a Losanna, l'altra che si riferiva a Lucerna,
e, propriamente, al famoso Monte di Pilato, che
sorge a ridosso di quella città[329]. Altre tradizioni del resto
sembra non mancassero in Isvizzera. Un canonico di Zurigo,
Corrado a Mure, dice nel suo Fabularium, finito di
scrivere nel 1273, che dal Rodano il corpo di Pilato fu

trasportato sul monte Septimer, poco lungi da Chiavenna[330].
Forse quand'egli scriveva, la leggenda lucernese
non era nata ancora: il primo a fare espresso ricordo
di quello che ora si chiama il Pilato, e che prima
fu detto il Fracmont, Frakmünd ecc. (mons fractus) sembra
sia stato Felice Haemmerlin (Malleolus), morto in Lucerna
nel 1457. S'intende facilmente come la Svizzera,
in grazia della sua stessa configurazione fisica, dovesse
essere paese assai favorevole alla moltiplicazione di così
fatte leggende[331].



Con la sommersione del corpo di Pilato nel Tevere,
con la credenza che in Roma si vedesse ancora quella
ch'era stata casa del giudice malvagio, sembra che l'Italia,
o almeno una regione di essa, volesse richiamare più risolutamente
a sè una leggenda illustre, la quale per più
altri rispetti le apparteneva. Una leggenda più particolarmente
italiana era sorta; ma questa doveva, come
abbiam veduto, comporsi con altre leggende più antiche,
e se voleva tener dietro, come lo stesso suo spirito le
dettava, alle vicende cui andava soggetto il corpo dello
scelerato suicida, doveva uscire d'Italia. Doveva, dico,
sino a tanto che non avesse trovato modo di supplire alle
leggende straniere, e di liberarsi dallo straniero concorso.
Ora, un tal modo, o prima o poi, l'aveva a trovar facilmente.



Notiamo anzi tutto che il luogo della relegazione e
della prigionia di Pilato non era al tutto certo. Si credeva
più generalmente fosse stato in Vienna; ma un racconto
famoso, la Vindicta Salvatoris, lo poneva in Damasco[332],
e un altro racconto, famoso ancor esso, e di
origine sicuramente italiana, la Cura sanitatis Tiberii,
lo poneva in una città di Toscana, variamente detta nei
manoscritti Ameria, Amerina, Cimerina, Timernia, Arimena[333].
La città di Toscana, qual ch'essa fosse, facendo

dimenticare Vienna, faceva dimenticare anche l'avventura
del Rodano, e poneva la leggenda italiana, sciolta da ogni
legame con tradizioni straniere, in condizione di poter
narrare a suo modo, e con intendimento italiano, le vicende
del corpo di Pilato. In un racconto latino intitolato
De Veronilla et de imagine domini in sindone depicta,
e che volentieri crederei composto in Italia, o derivato
da alcuna fonte italiana, si dice che Pilato fu
imprigionato in Roma; che quivi di sua mano si uccise;
che il corpo di lui fu gettato nel mare, dove tutti i pesci
morirono; che trattolo dal mare, i cittadini lo portarono
in un luogo deserto che non si nomina: in heremum tam
longe duxerunt, ubi nullum hominem venire ultra sciverunt[334].



Non mancavano luoghi in Italia a cui la leggenda del
corpo di Pilato poteva essere opportunamente legata.
Tutte le tradizioni di cui ho fatto cenno sin qui parlano
di danni recati da quel corpo, e parecchie dicono più
specificatamente di formidabili procelle suscitate da esso.
Una conseguenza si può subito prevedere: i luoghi di
fama paurosa, le solitudini de' monti che si credevano
infestate dai demonii, i laghi portentosi di cui da tempo
antichissimo si diceva non potervisi gettar dentro un sassolino
senza che se ne levassero tempeste devastatrici,
dovevano, naturalmente, attrarre a sè la leggenda, dovevano,
o almeno potevano, diventare monti e laghi di Pilato.
In Italia monti e laghi così fatti erano meno frequenti
che altrove, ma non mancavano: l'Etna aveva le
sue leggende, le aveva il Lago d'Averno presso Pozzuoli,
e Giovanni Boccacci parla del lago Scaffajolo negli Apennini,
il quale suscitava procelle spaventose, come appena
ci si gettasse dentro alcuna cosa[335]. I monti e il lago
di Norcia avevano un'antica riputazione diabolica e magica
diffusa per tutta Italia. Quivi ponevasi un antro

della Sibilla, che diè luogo a leggende molto simili a
quelle sorte in Germania intorno al Monte di Venere[336];
quivi ancora si raccolse la leggenda di Pilato.



Pietro Bersuire (m. 1362) racconta nel suo Reductorium
morale[337] la seguente istoria: «Di un terribile esempio
che si ha presso Norcia[338], città d'Italia, udii narrare,
come di cosa vera e cento volte esperimentata, da certo
prelato, fra tutti degnissimo di fede. Diceva egli pertanto
essere tra' monti prossimi a detta città un lago, dagli
antichi consacrato ai demonii, e dai demonii sensibilmente
abitato, al quale nessuno oggi può appressarsi (salvo che
i necromanti) senz'essere da quelli portato via. Perciò
fu cinto il lago di muri, guardati da custodi, affinchè
non possano andarvi i necromanti a consacrare i libri loro
ai diavoli. E la cosa più terribile è questa, che la città
deve, ciascun anno, mandar per tributo ai demonii, entro
la cerchia dei muri, presso al lago, un uomo vivo, il quale
subito e visibilmente è da essi lacerato e divorato: e dicono
che se ciò non si facesse, sarebbe quella città distrutta
dalle tempeste. Ogni anno sceglie la città alcuno
scelerato, e lo manda per tributo ai demonii. Nè questo
io crederei, non avendone mai trovato cenno in iscrittura
alcuna, se da tanto vescovo non l'avessi udito asserir fermamente»[339].



La storia narrata da Pietro Bersuire ha molta somiglianza
con quella che del monte Cannaro in Catalogna
racconta Gervasio da Tilbury nei suoi Otia Imperalia[340].
In essa non è fatto cenno di Pilato, come non ne è fatto
cenno nel Guerino Meschino, il quale fu composto poco
dopo il tempo in cui il benedettino francese compilava
il suo Reductorium, e dove si parla a lungo dell'antro
della Sibilla e della lieta vita che si menava nei regni
sotterranei di lei[341]; ciò nondimeno, una leggenda in cui
figurava Pilato era indubitatamente già nata, giacchè se

ne trova il ricordo nel Dittamondo di Fazio degli Uberti, il
quale visse sino circa il 1367. Nel già citato luogo di
questo poema, Fazio dice, continuando a parlare della
Marca:



La fama qui non vo' rimanga nuda

  Del monte di Pilato, ov'è uno lago

  Che si guarda la state a muda a muda.

Perchè, quale s'intende in Simon Mago

  Per sagrar il suo libro là su monta,

  Onde tempesta poi con grande smago,

Secondo che per quei di là si conta.





Il Capello nota a questo passo: «El monte de Pilato se
dice ch'è supra Norcia, e lì è un luogo di diavoli, al
qual vanno quei che si vogliono intendere de arte magica»,
e non aggiunge altro, e forse non sapeva altro.
Può darsi che lo stesso Fazio abbia avuto notizia di questa
leggenda un po' tardi, giacchè in un precedente luogo del
poema si trova ricordo dell'altra, che poneva in Vienna
la prigionia e la morte di Pilato, e le due difficilmente
possono insieme accordarsi. Nel L. II, cap. 5, il poeta
così si esprime:



Qui ti vo' dir, perchè ti sia diletto,

  Pilato fue confinato a Vienna,

  Dove s'uccise d'ira e di dispetto.





Merita considerazione un riscontro, forse non fortuito.
Pietro Bersuire e Fazio degli Uberti parlano di guardie
poste al lago per impedire ai necromanti di accedervi,
e il simile si racconta del Monte di Pilato presso Lucerna,
su cui, ancora nello scorso secolo, era vietato di salire.
Nel 1387 sei ecclesiastici di Lucerna furono messi in prigione,
perchè avevano tentata l'ascensione del Fracmont[342],
e il già citato commentatore dello Speculum regum dice,

seguitando a parlare della palude in cui era stato gettato
il corpo di Pilato: «Egli è certo che ogni qual volta
si gitti nella palude alcuna cosa, per minuta che sia, incontanente
si muovon bufere e grandini e folgori e tuoni.
Perciò vi si pongono custodi, che in tempo d'estate non
lasciano che nessuno vi salga[343]». Anche vicino a Lione
si poneva un Mont Pilate con un lago suscitatore di tempeste;
ma non so se fosse vietato l'andarvi.



La leggenda raccolta da Fazio fu ripetuta da altri, con
le variazioni consuete e inevitabili. Un predicator di Foligno,
fra Bernardino Bonavoglia, ebbe, sembra, a recitarla
dal pulpito: egli nulla sa di muri o di custodi.
«Dicesi che presso Norcia sia un monte, e quivi un lago,
detto di Pilato, essendo opinione quasi di molti che il
corpo di lui fosse quivi portato dai diavoli sovra un carro
tirato da tori. E da luoghi prossimi, e da remoti, si recano
colà uomini diabolici, e formano are con tre circoli,
e ponendosi, con alcuna offerta, nel terzo circolo, chiamano
quel diavolo che vogliono, leggendo il libro che da
esso debb'essere consacrato. E venendo il diavolo con grande
strepito e clamore, dice: A che mi citi? Risponde: Voglio
consacrar questo libro; voglio cioè che tu ti obblighi
a fare quanto in esso è scritto, quante volte io te ne
richiederò, e in premio ti darò l'anima mia. E così fermato
il patto, il diavolo toglie il libro, e vi segna alcuni
caratteri, dopo di che egli è pronto a fare ogni male,
quando altri lo legga. Ecco in che modo son fatti schiavi
quei miseri e dannati uomini. Accadde una volta che un
tale, voglioso di consacrare nel modo predetto il suo
libro, stando nel circolo ordinato, chiamò certo demonio,
e gli fu risposto, ch'e' non v'era allora, ma era ito nella
città di Ascoli, per farvi morire molti di ferro, così dei
fuorusciti, come de' cittadini che hanno il dominio, e che
tornerebbe ad opera compiuta, e farebbe ciò onde fosse richiesto.

Meravigliato di tale risposta, colui s'avviò verso
Ascoli per conoscere la verità di sì gran fatto, e giunse ad
un luogo dei frati minori, ove dimorava allora il santissimo
fratello Savino da Campello, e narrato per ordine
quant'eragli occorso, riseppe che la notte precedente trenta
de' fuorusciti erano stati impiccati in piazza, e che molti
dell'una e dell'altra parte erano, nella città, morti di ferro.
Venuto a cognizione di ciò, il detto uomo fermamente
risolvette... di rinunziare all'arte magica e agl'incanti,
considerando grande esser l'arte del diavolo in accalappiare
e perder le anime. Ciò riferì il detto sant'uomo
frate Savino, a certo frate nostro de' predicatori»[344].



Fra Bernardino accenna ad uomini che venivano da
remoti paesi per attendere a lor pratiche di magia;
sembra in fatti che la fama dell'antro della Sibilla e del
monte e lago di Pilato che si ponevano presso Norcia, si
diffondessero per la Germania e per la Francia, e ne richiamassero
frequenti visitatori. Nel 1420 vi capitò un
noto cavaliere e poeta francese, Antonio de la Sale, che
raccontò poi le cose vedute[345], e nel 1497 ne imitò l'esempio
Arnaldo di Harff, patrizio di Colonia[346]. Leandro
Alberti, dopo aver parlato, nella sua Descrittione di tutta
l'Italia, dell'antro della Sibilla, così prosegue: «Poscia
alquanto più in su nell'Apennino, nel territorio Nursino,
vi è il Lago, non meno biasimevole della Grotta, addimandato
Lago di Norsa, nel quale dicono gli ignoranti
notare i diavoli, imperò che continuamente si veggono
salire et abbassare l'acque di quello in tal maniera che
fanno maravigliare ciascuno che le guarda, parendogli
cosa sopra naturale, non intendendo la cagione di tal movimento.
La onde in tal guisa essendo volgata la fama
di detto Lago, et non meno dell'antidetta Caverna appresso
gli huomini, non solamente d'Italia, ma altresì
fuori, cioè che quivi soggiornano i Diavoli, et danno risposta

a chi gli interroga, si mossero già alquanto tempo
(come scrive il Razzano) alcuni uomini di lontano paese
(però leggiermente) et vennero a questi luoghi per consagrare
libri scelerati et malvagi al Diavolo, per poter
ottenere alcuni suoi biasimevoli desiderii, cioè di ricchezze,
di honori, d'amorosi piaceri, et di simili cose... Vedendo
i Norsini tanto concorso d'incantatori, che salivano sopra
questi aspri et alti monti, acciò non possano passare a
detti luoghi, hanno serrata primieramente detta Caverna,
et poi tengono buone guardie al Lago»[347]. L'Alberti, che
scriveva verso il mezzo del secolo XVI, di Pilato propriamente
non fa menzione, ma cita i versi di Fazio che lo
ricordano. Il Razzano da lui nominato è quel Pietro, che
nacque in Palermo nel 1420, fu domenicano, storico, oratore
e poeta, e morì vescovo di Lucera nel 1492, lasciando
molte opere manoscritte. Egli aveva avuto occasione di
parlare con alcuni tedeschi dai quali era stato inutilmente
tentato l'esperimento della consacrazione[348].



Nel 1621 ricorda il lago portentoso di Norcia Paolo
Merula, nella sua Cosmographia generalis: «Nel Piceno,
di fianco al Monte Vittore, dalla parte che guarda
a Oriente, è un lago nobilitato dalla fama, detto Nursino.
Dice il volgo ignorante che in esso nuotano i diavoli, e
ciò perchè quelle acque si vedono con perpetui moti salire
e calare a vicenda, non senza grandissima ammirazione
di coloro che ne ignoran la causa». Riferisce ancor
egli, come l'Alberti, quanto aveva già detto il Razzano;
ma non fa parola di Pilato[349]. Sembra del resto che
queste leggende norcine cominciassero allora, o poco
dopo, a perdere della loro celebrità, perchè non se ne
trova cenno in una poesia che in vituperio di Norcia
scrisse monsignor Francesco Maria di Montevecchio, andatovi
per sua sciagura prefetto[350], e nemmeno nei due
capitoli che a Pilato e a Norcia consacrò il Marucelli

nel suo sterminato Mare magnum, che manoscritto si
conserva in Firenze nella biblioteca da lui nominata[351].



Quando la leggenda norcina di Pilato sia nata io non
so, nè vorrei affermare che qualche concorso di elementi
e qualche suggestione non le sieno venuti d'oltr'alpe. Essa
ha perduto ormai ogni celebrità, e appena ne rimane
qualche vestigio tra il popolo di quella provincia[352]; e
mentre il Monte di Pilato presso Lucerna è cognito a
tutti, e attrae ogni anno migliaja e migliaja di visitatori,
son ben pochi coloro che conoscano l'esistenza di un
monte e di un lago di Pilato fra gli Apennini, nel cuore
d'Italia.







NOTE




321.  Vedi Mone, Die Sage von Pilatus, nell'Anzeiger für Kunde
der teutschen Vorzeit, annata 1835, coll. 421 sgg., e nell'annata
1838, coll. 526 sgg.; Du Méril, Poésies populaires latines du
moyen-âge, Parigi, 1847, pp. 340 sgg.; Massmann, Der keiser und
der kunige buoch oder die sogenannte Kaiserchronik, Quedlimburgo
e Lipsia, 1849-54, vol. III, pp. 573 sgg., 594 sgg.; Creizenach,
Legenden und Sagen von Pilatus, nei Beiträge zur Geschichte
der deutschen Sprache und Literatur, vol. I (1873),
p. 89 sgg.; Graf, Roma nella memoria e nelle immaginazioni
del medio evo, Torino, 1882-3, vol. I, pp. 345 sgg., 370 sgg. Per
la bibliografia della leggenda vedi Herzog, Theologische Realencyclopädie,
Gotha, 1859, XI, 663. Vedi pure una recensione che
di questo mio scritto, quando lo pubblicai la prima volta, fece
F. Torraca nella Nuova Antologia, serie 3ª, vol. XXV (1890:
Rassegna della letteratura italiana). Debbo ad essa alcune correzioni.




322.  L. III, cap. 1. Guglielmo Capello, nell'inedito suo commento
al poema (ms. della Nazionale di Torino N, I, 5, f. 94 v.)
nota solo: Scharioto è una villa de Ascoli ove nacque Juda che
fu discipulo di Christo e poi il tradì. Di questo Scariotto fa pure
ricordo il cronista e novelliere Giovanni Sercambi: vedi Novelle
inedite di Giovanni Sercambi tratte dal codice trivulziano CXCIII
per cura di Rodolfo Renier, Torino, 1889, pp. lvii e 218.




323.  Domus Pilati, palatium Pilati, anche casa di Crescenzio e
casa di Cola di Rienzo. Era una torre presso Ponte Rotto. A
Nus, in Val d'Aosta, un castello della seconda metà del secolo
XII si chiama Château de Pilate. «On appelle ces ruines
le château de Pilate, et ce n'est pas sans une répugnance manifeste
que les habitants du pays prononcent le nom de ce
Romain, détestable complice de la mort de Notre-Seigneur».
Così in un suo libro intitolato La Vallée d'Aoste, Parigi, 1860,
pp. 163-4, Edoardo Aubert, il quale ricorda pure una tradizione,
secondo cui Pilato, recandosi a Vienna, sarebbe passato per la
Val d'Aosta, sostando in casa di un senatore romano suo amico.
Debbo questa notizia alla cortesia del barone Bollati di St. Pierre.
L'egregia signora Caterina Pigorini Beri mi avverte gentilmente
che, secondo tradizioni tuttora vive nel mezzogiorno d'Italia,
Giuda e Pilato sarebbero stati calabresi; che Pilato si fa nascere
anche in Ponza (d'onde Ponzio) ecc. Una tradizione friulana
indica quale patria di Pilato il villaggio d'Imponzo. Vedi
nelle Pagine Friulane, anno III (1890), num. 4, una nota intitolata
Le leggende intorno a Pilato.








324.  Io sorpasso a tutto ciò molto rapidamente, e senza entrare
in disamine e in discussioni che sarebbero, per sè, opportune
e necessarie, ma che non fanno ora al proposito mio. Vedi gli
scritti circa la leggenda citati più sopra.




325.  Evangelia apocrypha, Lipsia, 1853, pp. 432-5.




326.  Cognita Caesar morte Pilati dixit: Vere mortuus est morte
turpissima, cui manus propria non pepercit. Moli igitur ingenti
alligatur et in Tiberim fluvium immergitur. Spiritus vero maligni
et sordidi, corpori maligno et sordido congaudentes, omnes
in aquis movebantur, et fulgura et tempestates, tonitrua et grandines
in aere terribiliter gerebant, ita ut cuncti timore horribili
tenerentur. Quapropter Romani ipsum a Tiberis fluvio extrahentes,
derisionis causa ipsum in Viennam deportaverunt et
Rhodani fluvio immerserunt: Vienna enim dicitur quasi via
Gehennae, quia erat tunc locus maledictionis. Sed ibi nequam
spiritus affuerunt, ibidem eadem operantes. Homines ergo illi
tantam infestationem daemonum non sustinentes vas illud maledictionis
a se removerunt et in quodam puteo montibus circumsepto
immerserunt, ubi adhuc relatione quorumdam quaedam
diabolicae machinationes ebullire dicuntur.




327.  Legenda aurea vulgo historia lombardica dicta, rec. Th. Graesse,
Dresda e Lipsia, 1856, cap. liii, p. 235.




328.  Ap. Pertz, Monumenta Germaniae, Scriptores t. XXII, p. 71.




329.  Un racconto tedesco dice che quei di Losanna gettarono il
corpo di Pilato in una palude del monte Toritonio. Du Méril,
Op. cit., p. 356, n. 7.








330.  In un codice del secolo XII, conservato nella Biblioteca
Regia di Monaco, in fine alla storia apocrifa di Pilato si legge:
«puteus autem hic vicinus est monti qui vocatur septimus
mons, vel quod montibus aliis circumseptus, vel septimus mons
tamquam de septem montibus eminentioribus unus». Forse di
qui ebbe Corrado a Mure la suggestione a porre la tomba di
Pilato sul Septimerpass. Vedi Herschel, Zur Pilatussage, Anzeiger
f. Kunde d. deutschen Vorz., neue Folge, vol. XI (1864),
col. 364.




331.  In una storia della Passione, che in versi tedeschi compose
Giovanni Rothe (1370-1434), si dice che il corpo di Pilato fu
prima gettato nel Rodano, poi sepolto presso Losanna, poi gettato
in uno stagno sulla cima di un alto monte, a due o tre
miglia da Costanza, presso il Reno, nel territorio del duca
d'Austria. Vedi lo scritto testè citato del Herschel (coll. 366-9),
il quale afferma, senza nessuna ragione, che il monte di cui
qui si discorre è quello presso Lucerna, e che il Rothe accennò
a Costanza solo perchè non conosceva bene i luoghi. Certo la
leggenda si legò a più e diversi luoghi e monti. Il prof. Carlo
Salvioni mi assicura che, secondo una leggenda del Canton Ticino,
l'anima di Pilato sarebbe confinata in un laghetto suscitator
di tempeste, nella Val Bavona, poco lungi da Locarno.




332.  Ap. Tischendorf, Op. cit., p. 462.




333.  Roma nella memoria, ecc., vol. I, pp. 346, 381. Nota il
Torraca, nello scritto citato, che l'antica Ameria è oggi Amelia,
dove un palazzo è tuttavia detto dal popolo palazzo di Pilato.




334.  Massmann, Op. cit., vol. III, pp. 605-6. In una delle redazioni
della Vengeance de Vespasien, si dice che Pilato fu inghiottito
in Roma da una voragine che gli si aprì sotto ai
piedi. Ms. L, II, 14 della Nazionale di Torino, f. 102 r.




335.  De montibus, sylvis, fontibus, etc. Dopo il Boccaccio il lago
Scaffajolo fu ricordato da molti: v. De Stefani, I laghi dell'Apennino
settentrionale, Bollettino del Club Alpino italiano, anno
1883, pp. 100-2. Per altri laghi simili vedi Simone Majolo, Dies
caniculares, Roma, 1597, p. 580; Atanasio Kircher, Mundus subterraneus,
Amsterdam, 1678, l. V, cap. 6; Gian Giacomo Scheuchzer,
Itinera per Helvetiae alpinas regiones, Lugduni Batavorum, 1723,
pp. 92-3; Antonio Matani, Delle produzioni naturali del territorio
pistojese, Pistoja, 1762, p. 99; Grimm, Deutsche Mythologie,
4ª ediz., Berlino, 1875-78, vol. I, p. 496; Liebrecht, Des Gervasius
von Tilbury Otia imperialia, Hannover, 1856, pp. 146-9.








336.  Vedi Reumont, Il Monte di Venere in Italia, nei Saggi di
storia e letteratura, Firenze, 1882, pp. 378-94.




337.  L. XIV, c. 30.




338.  Nella stampa, che io ho tra mani, si legge con manifesto
errore Noricam. Non è improbabile che il Bersuire abbia scritto
Norciam, in luogo di Nursiam, agevolando così lo scambio.




339.  «Exemplum terribile esse circa Nursiam Italiae civitatem
audivi pro vero et pro centies experto narrari a quodam praelato
summe inter alios fide digno. Dicebat enim inter montes
isti civitati proximos esse lacum ab antiquis daemonibus consecratum
et ab ipsis sensibiliter inhabitatum, ad quem nullus
hodie praeter necromanticos potest accedere, quin a daemonibus
rapiatur. Igitur circa terminos lacus facti sunt muri qui a custodibus
servantur, ne necromantici pro libris suis consecrandis
daemonibus illuc accedere permittantur. Est ergo istud ibi
summe terribile, quia civitas illa omni anno unum hominem
vivum pro tributo infra ambitum murorum iuxta lacum ad
daemones mittit, qui statim visibiliter illum hominem lacerant
et consumunt, quod (ut ajunt) nisi civitas faceret, patria tempestatibus
deperiret. Civitas ergo annuatim aliquem sceleratum
eligit, et pro tributo illuc daemonibus mittit. Istud autem quia
alicubi non legi, nullatenus crederem, nisi a tanto episcopo firmiter
asseri audivissem.»




340.  Decis. III, LXXVI nella citata edizione del Liebrecht, dov'è
pure da vedere la nota a pp. 137-40.




341.  Vedi tutto il libro V.




342.  Runge, Pilatus und St. Dominik, Zurigo, 1859, estratto dal
vol. XII delle Mittheilungen der antiquarischen Gesellschaft in
Zürich, p. 6.




343.  «Et certum est, quod quandocumque aliquis homo aliquid
quantumcumque parvum mittit in paludem, tunc incontinenti
fiunt tempestates, grandines, fulgura et tonitrua. Ideo sunt
homines custodes constituti, qui tempore estatis custodiunt, ne
aliquis advena ascendat.»








344.  «Dicitur autem quod iuxta Nursiam est quidam mons in
quo est lacus qui dicitur Pilati, quia opinio est quasi multorum,
illuc corpus eius fuisse a dyabolis per tauros in vehiculo deportatum.
Ad hunc locum veniunt homines diabolici de propinquis
et remotis partibus, et faciunt ibi aras cum tribus circulis,
et ponentes se cum oblatione in tertio circulo, vocant
demonem nomine quem volunt, legendo librum consecrandum
a dyabulo. Qui veniens cum magno strepitu et clamore dicit:
Cur me queris? Respondet: Volo hunc librum consecrare, idest
volo ut tenearis facere omnia que in ipso scripta sunt quoties
te invocavero, et pro labore tuo dabo animam meam. Et sic
firmato pacto accipit librum dyabolus, et designat in eo quosdam
characteres, et deinceps legendo librum dyabolus promptus est
ad omnia mala faciendum. Ecce qualiter captivantur illi miseri
et dampnati homines. Semel accidit quod quidam, dum vellet
modo predicto consecrare librum, stans in circulo ibi ordinato,
vocavit quendam demonem, cui datum responsum ibi non adesse,
sed ivisse ad civitatem Asculi, ut multos perire faciat gladio
de exulibus simul et civibus qui tenent statum, hoc peracto
revertitur statim et faciet quod postulas. Admiratus ille de tali
responso, accepit iter versus Asculum, ut cognoscat tante rei
veritatem, et pervenit ad locum fratrum minorum, ubi tunc
manebat sanctissimus frater Savinus de Campello, quo cum
pervenisset, exposuit per ordinem omnia gesta, et invenit quod
nocte precedenti de exulibus xxx fuerunt suspensi in platea, et
de interfectis gladio ex utraque parte strages magna fuit in
civitate. Hoc quidem comperto, statuit firmiter superdictus vir...
dimittere artem magicam et incantationum, considerans magnam
esse artem in dyabulo ad animas capiendas atque perdendas.
Hoc retulit supradictus sanctus vir frater Savinus cuidam fratri
nostro officio predicatori.» — Debbo comunicazione di questo
testo alla cortesia di Michele Faloci Pulignani, che lo trasse
da un manoscritto del secolo XV, contenente prediche di fra
Bernardino, e conservato sotto la segnatura AH, II, 10 nella
Comunale di Foligno.




345.  Kervyn de Lettenhove, La dernière Sibylle, nei Bulletins
de l'Académie royale de Belgique, Lettres, anno 1862, pp. 64-74,
citato dal Reumont, che riporta in succinto il racconto, Op. cit.,
pp. 387-9.








346.  Die Pilgerfahrt des Ritters Arnold von Harff, herausgegeben
von Dr. E. von Groote, Colonia, 1860, pp. 37-8, e Reumont, Op. cit.,
pp. 390-2.




347.  Terzadecima Regione, Marca Anconitana. Cito dall'edizione
di Venezia, 1596, f. 273 r. e v.




348.  Intorno al Razzano (latinamente Ransanus) vedi Quétif et
Echard, Scriptores ordinis praedicatorum, t. I, pp. 876-8. L'Alberti
attinge sovente dalle opere storiche e geografiche di lui. Benvenuto
Cellini racconta nella Vita, l. I, LXV, che un prete
siciliano, necromante, con cui ebbe una strana e ridicola avventura
nel Colosseo, gli disse che il luogo più a proposito per
la consacrazione dei libri magici era nelle montagne di Norcia.
Benvenuto era deliberato d'andarvi e farne esperimento, come
prima avesse finite certe medaglie per il papa, intorno alle
quali lavorava; ma poi seguì caso che lo svolse da quel pensiero.
Nemmen egli fa cenno di Pilato.




349.  «In Piceno ad latus Montis Victoris, quo in Orientem
spectat, lacus invenitur fama nobilitatus; Nursinum dicunt. In
eo cacodaemones innatare vulgus imperitum dictitat: quoniam
aquae perpetuis motibus salire, et vicissim subsidere cernuntur,
equidem non sine ingenti illorum admiratione, qui caussam
ignorant.» Cosmographia generalis, Amsterdam, 1621, p. 579. Il
Merula non è fra gli scrittori citati dal Reumont, che parlarono
dell'antro della Sibilla presso Norcia. Reco qui le sue parole,
quali si leggono a pag. 387, sebbene differiscano poco da quelle
che l'Alberti scrive intorno lo stesso argomento. «Est et alius
Sibyllae specus in Piceno, haud procul Castello D. Mariae Gallicanae,
in Apennino, immanis sane et horribilis. De eo vulgi
sermo est aut verius insulsa et putida fabula: hac ad Sibyllam
patere aditum; quae regnum intus luculentum atque spaciosum
possideat, magnificis aedibus et basilicis plenum, in quibus innumerae
gentes versentur, oblectationibus veneriis inter choros
puellarum lascivientium, et per ea iucundissima tecta et amoenissimos
hortos diffluentes; id vero interdium tantum accidere,
noctu enim viros mulieresque pariter atque una Sibyllam ipsam
in terribiles mutari dracones, simulque cum teterrimis illis
belluis primum opere venerio congredi iis necesse esse, qui
intra admitti cupiunt; nec ante annum exactum quemquam
contra voluntatem retineri, nisi quod unum omnino quotannis,
ex numero, qui tunc recepti fuerunt, manere oporteat. Ad hanc
porro auram inde reversis tantas Sibyllam praerogativas elargiri,
ut felicissimo deinceps toto vitae cursu utantur». Qualche
altro scrittore che fa menzione dell'antro della Sibilla ricorda
il Torraca nello scritto citato.








350.  Scelta di poesie italiane non mai per l'addietro stampate
de' più nobili autori del nostro secolo, Venezia, 1686, pp. 67-72.




351.  Vol. IV, art. 5; voi. XCVII, art. 17. Non ne è cenno neanche
nel raro e curioso libro di H. Kornmann, De Monte Veneris,
d. i. die wunderbare und eigentliche Beschreibung der alten heidnischen
und neuen Scribenten Meynung von der Göttin Venus,
ihrem Ursprünge, Verehrung und königlichen Wohnung mit deren
Gesellschaft, wie auch von der Wasser-, Erde-, Luft- und Feuer-Menschen,
Francoforte, 1614.




352.  Il Witte nota a proposito dei famosi versi del IV del
Purgatorio, ove Manfredi narra la sorte toccata al proprio
corpo. «Oberhalb der Stelle, wo Tronto und Verde sich vereinigen,
bei Arquata im Gränzegebirge gegen Norcia liegt ein
übelberüchtigter See, bei dem der Volksglaube den Eingang
zur Hölle zeigt». Dante Alighieri's Göttliche Komödie, Berlino,
1865, p. 593. Da una lettera, con cui il prof. Vincenzo Ghinassi
del R. Liceo di Spoleto gentilmente rispondeva ad alcune mie
domande, rilevo che un picciolo stagno presso Norcia serba
ancora il nome di Lago di Pilato, ma che tra il popolo s'è
perduto il ricordo della leggenda antica, e che a spiegar quel
nome un'altra immaginazione si produsse, assai poco acconcia,
a dir vero. «Quando accadde in Giudea», così il prof. Ghinassi,
«il grande avvenimento della crocifissione di Cristo, i
montanari che passavano per quel luogo vedevano deserta la
grotta della Sibilla, l'acqua del lago rosseggiante come per
sangue, ed inoltre intorno al laghetto, da allora in poi, germogliò
una pianticella, le cui foglie hanno sembianza di due
mani riunite per il dosso, laonde la fantasia del volgo vede
raffigurate in esse le mani del Redentore, congiunte insieme
e perforate dai chiodi, argomentando ciò da un segno che si
scorge nel mezzo di tali foglie. La fuga della Sibilla, il fenomeno
delle acque del lago e della circostante vegetazione,
avendo impressionato l'animo degli abitanti della montagna,
questi battezzarono il detto lago col nome di Pilato, che fece
eseguire la sentenza di morte contro il Nazareno. Ecco quanto
confusamente, ed in varii modi, si narra per le montagne di
Norcia, ed a questo si aggiunge ancora che i vecchi montanari
affermano di vedere qualche volta dei pesci di forme stranissime
notare nelle acque del famoso laghetto». Questi pesci
pajono essere una reminiscenza affievolita degli antichi demonii.
Così le immaginose e paurose leggende di altri tempi si vanno
scolorando, attenuando e perdendo anche tra i volghi, e nelle
più recondite vallate, loro ultimo asilo.








FU SUPERSTIZIOSO IL BOCCACCIO?



I.


Gustavo Körting, parlando, in un suo libro assai noto
agli studiosi della letteratura italiana, del sapere del
Boccaccio e di quello che si potrebbe chiamare l'indirizzo
della mente di lui, notate alcune false opinioni e alcune
irragionevoli credenze che si trovan qua e là ne' suoi
scritti, non dubita di affermare che, generalmente parlando,
il Certaldese, per quanto s'appartiene alla superstizione
e alla credenza nel meraviglioso, è, pressochè in
tutto, un uomo de' tempi suoi, mentre il Petrarca è anche
per questo, come per altri rispetti, quasi un uomo dei
tempi nostri[353].



Un sì fatto giudizio parrà, non solamente eccessivo, ma
a dirittura falso a molti, che, leggendo più propriamente
il Decamerone, avran creduto di riconoscere nell'autore
di esso uno spirito disinvolto e spregiudicato, amabilmente
scettico e beffardo, niente devoto della tradizione, poco
rispettoso dell'autorità, aperto assai più alle impressioni
della vita reale, di cui fu dipintore insuperato, che non
ai sogni della leggenda e alle ubbie di una fede superstiziosa.
Dire che il Boccaccio è, pressochè in tutto, un
uomo de' tempi suoi, quanto a credulità e gusto del meraviglioso,
gli è come dire ch'egli sta quasi alla pari con
Gervasio da Tilbury, con Cesario di Heisterbach, col

troppo famoso Elinando. La conseguenza a cui si giunge
è manifestamente mostruosa. Altri recarono del Boccaccio
ben altro giudizio, un giudizio, se non iscevro di esagerazione,
assai più giusto sotto ogni rispetto. Col Boccaccio
il Settembrini fa principiare un'era nuova, il terrore cessato,
cominciato il riso e lo scetticismo[354]; col Boccaccio
fa principiare un nuovo mondo il De Sanctis[355]; vanto che
non gli si potrebbe in nessun modo concedere se, in fatto
di credulità e d'inclinazione al meraviglioso, egli fosse in
tutto ancora, o quasi in tutto, un uomo del medio evo.
Parlando del libro De montibus, fluminibus, ecc., il
Landau riconosce che, quanto a spirito critico, il Boccaccio
vince i suoi contemporanei[356]; e l'Hortis, il più profondo
conoscitore e l'illustrator più felice delle opere latine
del Certaldese, giustamente osserva[357]; «Il Boccaccio fu
spesso accusato di ripetere di molte fole;... se non che
sarebbe gran torto non avvertire che la massima parte
delle favole deriva dagli antichi da lui copiati, e che il
Boccaccio ripete bensì mille favole, ma per questo e' non
le crede. Quando scrive che agli antichi non osa contraddire
e crede più a loro che agli occhi propri, e' non va
creduto sulla parola. Quando questi antichi narrano un
che d'inverosimile, il Boccaccio li trascrive fedelmente,
però vi aggiunge, «ma ciò non cred'io,» «ciò mi sembra
impossibile,» «questa è a mio giudizio una favola,»
oppure osserva arditamente: «cotesto io lo stimo ridicolo!»



Noi udiamo ora un tutt'altro linguaggio. Quale dei
giudici ha ragione? L'argomento non è senza curiosità e
senza importanza, e merita, parmi, che se ne discorra
un poco.



Vediamo anzi tutto quali sono le prove su cui il Körting
fonda la sua accusa. Eccole, nell'ordine stesso con
cui egli le reca. Il Boccaccio credeva nei sogni[358]; il Boccaccio
credeva che i moribondi potessero esser fatti partecipi

dello spirito profetico[359]; il Boccaccio credeva nell'astrologia[360];
il Boccaccio credeva che lo strabismo fosse
indizio di anima perversa[361]; il Boccaccio credeva che nelle
evocazioni dei morti comparissero, non già questi, ma
diavoli[362]; il Boccaccio credeva che Enea fosse veramente
sceso all'Inferno, e che Virgilio avesse costruito ogni
specie d'ingegni magici[363]. Qui c'è luogo a parecchie osservazioni.
Anzi tutto giustizia vorrebbe che, enumerate le
cose cui il Boccaccio erroneamente credeva, si ricordassero
quelle cui molto saviamente il Boccaccio non dava
fede, e quelle ancora di cui dubitava prudentemente. La
lista loro riuscirebbe assai lunga a volerla fare compiuta.
Così il Boccaccio non credeva (e il Körting stesso lo avverte)
che certe subite infermità, e certe morti improvvise, avvenissero
per opera del demonio, come era opinione dei meno
sani (son sue parole); ma a tali fenomeni assegnava cause
in tutto naturali[364]. Il Boccaccio chiama a dirittura ridicola
la credenza secondo cui la gramigna nascerebbe dal
sangue dell'uomo[365]. Il Boccaccio stima una favola ciò
che di quell'arche sepolcrali ricordate da Dante, le quali
presso ad Arles facevano il loco varo, dicevano quei del
paese, cioè che fossero opera divina[366]. Il Boccaccio non
crede che il re Artù sia sopravvissuto alle sue ferite, e
debba tornare, secondo l'opinione dei Brettoni; ma dice
che morì e fu sepolto segretamente[367]. E notisi che questa
opinione, non al tutto spenta in Iscozia, nemmen oggi,
fu tanto diffusa ed ebbe già tanta forza, che, secondo
afferma uno scrittore spagnuolo, Filippo II, nel dar la
mano a Maria d'Inghilterra, dovette far solenne giuramento
di rinunziare al diritto acquistato sopra quel regno
nel caso che il re Artù facesse ritorno. Il Boccaccio non
diede fede alle accuse mosse ai Templari, tra le quali
non era ultima l'imputazione di magia. In nessun luogo
delle sue opere il Boccaccio mostra d'aver creduto ai miracoli

dell'alchimia. Parlando di Giuliano l'Apostata nel
l. VII del De casibus virorum illustrium, fa pure ricordo
delle arti magiche esercitate da quell'imperatore, secondo
piace ad alcuni; ma non dice di credere egli ciò che
quegli alcuni credevano. Parlando del lago d'Averno nel
libro De montibus, silvis, ecc., dice dagli ignoranti essere
stato anticamente creduto si potesse andare per esso ai
regni infernali; ma non fa motto, nè degli uccelli negri
che, secondo San Pier Damiano e Vincenzo Bellovacense,
vi aleggiavano intorno dal vespero del sabato all'alba del
lunedì, e non erano se non anime dannate; nè delle ingenti
porte di bronzo, infrante da Cristo, che, a detta del
veracissimo Gervasio da Tilbury, ci si vedevano in fondo.
Discorrendo, nel già citato libro De montibus, delle fonti,
ripete, gli è vero, parecchie favole spacciate già dagli
antichi; ma queste parecchie son pur poche in confronto
di quelle infinite che si leggono in altri e molti consimili
trattati del medio evo.



Oltre a ciò se il Boccaccio crede a certe cose, non per
questo si deve sempre dargliene carico, o si deve dargliene
solo con certa misura, avuto riguardo alla qualità delle
credenze, o al modo tenuto dallo scrittore nel farle palesi,
o anche alle condizioni generali del sapere e della coltura
ai tempi suoi; e quelle che hanno più particolarmente
carattere di errori scientifici non debbono dare argomento
a taccia di superstizione, essendo l'errore scientifico e la
superstizione due cose troppo diverse fra loro.



Se il Boccaccio crede che lo strabismo sia indizio di
animo malvagio, noi non lo accuseremo per questo di
partecipare ad un error popolare, dopochè si son veduti
criminalisti e psichiatri riconoscere in questa e in molte
altre deformità un indizio (non una prova certa) d'imperfezione
morale e di predisposizione a delinquere; onde viene
a trovar conferma l'antico adagio latino: cave a signatis.







Narrata nel l. II, del De casibus la storia di Astiage,
il Boccaccio soggiunge alcune considerazioni sui sogni e
afferma, provandolo con altri esempii, che per essi l'uomo
può avere cognizione dell'avvenire; ma attenua poi di
molto egli stesso il valore delle sue parole, avvertendo
che non sempre si vuole ai sogni dar fede. Un cristiano
difficilmente poteva andar più in là, perchè la veracità
di certi sogni è solennemente attestata dalla Scrittura, e
di sogni profetici sono piene le vite dei santi. Il Boccaccio
non fu in ciò più credulo di Dante, del Petrarca, o di
chi, come il Cardano, sulla interpretazione dei sogni scriveva
ancora in pieno Rinascimento.



Quanto all'astrologia la questione è un po' più complicata.
Il Boccaccio non nega gl'influssi degli astri, ma
dice che di questi influssi l'uomo non può aver cognizione,
e così dicendo nega la scienza astrologica, e riconosce
per vani e per illusorii i pronostici degli astrologi[368].
Inoltre, sebbene in ciò qualche volta si contraddica,
pure afferma che gli astri nulla possono sugli animi
umani, e che la libertà dell'arbitrio non ne rimane in
modo alcuno menomata. Anzichè biasimo, noi dovremmo
dar lode al Boccaccio d'aver tenuto una opinione così
misurata e prudente in un tempo in cui la credenza comune
dava agl'influssi celesti qualità d'irresistibili e di
fatali, e un Cecco d'Ascoli (in ciò non primo nè ultimo)
assoggettava al corso degli astri la vita dello stesso Cristo,
e i principi d'Italia e le stesse città libere tenevano ai
loro stipendii astrologi, con gli avvertimenti de' quali si
governavano. In certo suo sonetto Cino da Pistoja pregava
Cecco di scrutare ne' cieli e di dirgli quali stelle egli
s'avesse favorevoli e quali contrarie, soggiungendo:



E so da tal giudizio non s'appella.





La dottrina professata da Dante quanto agl'influssi

celesti non è per nulla disforme da quella seguìta dal
Boccaccio[369], e con questo si accorda anche Giovanni Villani,
il quale, del rimanente, si mostra assai più proclive
al meraviglioso e più credulo. Certo, il Petrarca mostrò
maggiore risolutezza nel bandire la fallacia dell'astrologia
e nel combattere gli astrologi; ma bisogna anche
dire che le ragioni di cui egli si giova sono assai più
religiose che scientifiche[370]. Del resto, quando pure il Boccaccio
avesse avuto nell'astrologia assai più fede che veramente
non ebbe, non sarebbe questo un buon argomento
per aggravargli addosso l'accusa d'essere troppo impigliato
nella superstizione del medio evo, giacchè l'astrologia
fiorì assai più dopo il Rinascimento che non prima, ed
è superstizione intimamente legata con l'umanesimo, come
non poche altre rinovellate allora dall'antichità[371]. Certo,
nessuno vorrà accusare di tendenze e d'idee medievali
uomini come il Pontano e il Campanella, e pure il Pontano
e il Campanella furono partigiani convinti dell'astrologia.
Il primo che l'abbia combattuta con altri argomenti
che non sieno i religiosi e i morali, fu Pico della
Mirandola.



Di alcune altre credenze superstiziose il Boccaccio non
dev'essere troppo severamente ripreso, perchè assai difficilmente
si sarebbero potute allora, e assai difficilmente
si potrebbero anche oggidì, staccare in tutto dalla credenza
religiosa: così di quella che concerne le apparizioni
degli spiriti maligni. Veggasi, in fatto di apparizioni,
quali fanfaluche potesse spacciare in pieno Rinascimento
un umanista come Alessandro Alessandri, in quella imitazione
delle Notti attiche di Aulo Gellio da lui intitolata
Dies geniales.



Ma c'è ben altro da dire.



Da che libri deriva il Körting le prove della credulità
e della superstizione del Boccaccio? L'abbiam veduto:

dalla Genealogia degli Dei, dai Casi degli uomini illustri,
dal Comento a Dante. Or che libri son questi? Son libri di
conto per molti rispetti, libri su cui riposa in gran parte
la riputazione del Boccaccio come umanista e come erudito,
ma libri che hanno, quanto all'argomento di cui si
discorre, sia lecito dirlo, un vizio comune e non piccolo,
quello cioè di essere, in tutto o in parte, frutti piuttosto
tardi dell'ingegno dello scrittore, di appartenere più o meno
all'età decadente di lui. La Genealogia degli Dei, sebbene
cominciata negli anni giovanili, non uscì dalle mani del
suo autore prima del 1373, due soli anni innanzi alla
morte. La interpretazione naturale che in questo suo trattato
il Boccaccio dà di molti miti dell'antichità classica
fa testimonio di una mente tutt'altro che inviluppata negli
abiti intellettuali del medio evo, e può ancora porgere
occasione di meraviglia a noi, tanto più addentro di lui
nei misteri della mitologia; ma nessuno è in grado di
dire che cosa, nel corso del lungo lavoro, egli abbia aggiunto
o tolto all'opera sua. Così ancora non prima di
quello stesso anno 1373 uscì in pubblico il libro dei Casi
degli uomini illustri. Quanto al Comento, esso fu in quell'anno
medesimo cominciato, e il Boccaccio, soprappreso
da gravissima infermità, e poi dalla morte, non potè condurlo
a termine. Il libro dei Casi dunque, il Comento,
e, in parte almeno, anche la Genealogia, sono opere senili
del Boccaccio, e questa loro qualità dà più che sufficiente
ragione di certi caratteri e di certe tendenze che si notano
in esse.



La vecchiezza, tutti lo sanno, è assai più inclinata alla
superstizione che non la gioventù. Il sentimento della
decadenza crescente, la preoccupazione angustiosa di una
prossima fine, il sospetto d'insidie celate e di subiti danni,
a cui non può fare più schermo l'affievolita natura, lo
sfiacchimento della mente, che di signora ridiventa serva,

lo stesso arcano della morte che come più incombe più
riempie l'animo di meraviglia paurosa, dispongono e quasi
forzano a una inclinazione così fatta. Nel detto: aniles
fabulae, non è senza grande ragion quell'epiteto. Ed è
noto ancora come risorgano irresistibili nel vecchio i sogni
e le ubbie onde fu malamente nutrita la mente del fanciullo.



Il Boccaccio ebbe anticipata vecchiezza. I primi segni
di scadimento fisico erano già apparsi, quando, a provocare
ne' pensieri e nella vita di lui un totale rivolgimento,
ecco capitargli addosso il certosino Gioachino Ciani con
quella diavoleria delle visioni e delle minacce del santo
frate Pietro de' Petroni. Io non ho bisogno di ripetere
questa storia notissima, alla quale, non so perchè, si vuole
da taluno scemare importanza. Quanto il Boccaccio ne
rimanesse sbigottito, e come, ravveduto, si proponesse di
fare ammenda de' suoi trascorsi, è noto del pari. Egli rinnegò
i frutti migliori del suo ingegno; egli detestò l'opera
maggiore, per cui il nome suo vive e vivrà perpetuo nella
memoria degli uomini; e ci volle tutta l'autorità del Petrarca
per impedirgli di vendere i libri con tanto amore
e con tante fatiche raccolti, rinunziare a ogni studio,
darsi all'anima interamente. L'infelice avvenimento non
ringiovanì certo il Boccaccio, anzi confermò in lui la già
sopravvenuta vecchiezza. E che questa vecchiezza non
fosse nemmen prima solamente fisica, ma dovesse, in parte,
essere anche morale, lo prova il fatto stesso; giacchè il
Boccaccio, grandissimo beffatore di frati, e canzonatore di
loro miracoli, si sarebbe dato assai poco pensiero dei sogni
di fra Pietro e delle prediche di fra Gioachino, se fosse
durata in lui la giovanile baldanza e vivezza del pensiero,
l'antico vigore della ragione, e la secura indipendenza del
giudizio. Dicono che irreligioso e miscredente il Boccaccio
non sia mai stato, e ne recano le prove. Io non lo nego;

sebbene si vorrebbe vedere quanto le prove valgano, e
quanto addentro ci mettano nella coscienza del nostro
autore: ad ogni modo gli è certo che la fede non gli diede
mai briga soverchia negli anni della gioventù e della virilità
più rigogliosa.



La visita di fra Gioachino dovette produrre un doppio
effetto nell'animo del Boccaccio; rinfocolarvi la fede non
ben calda, ed eccitarvi il senso del meraviglioso rimasto
insino allora sopito. Dando fede al racconto mirabile del
frate, il Boccaccio veniva a mettere il piede sopra la via
maestra della superstizione e della credulità, via sulla
quale un passo tira l'altro, e ad ogni passo si perde un
tanto di spirito critico e di libertà di giudizio. Se, per
esempio, egli credeva alla veracità dei sogni, questa sua
credenza doveva farsi più certa che mai. Se aveva opinione
che i moribondi vedessero le cose avvenire, questa opinione
doveva levarsi in lui al disopra di ogni dubbio.
Pentito d'avere speso le forze dell'ingegno in opere che
ora gli pajono riprovevoli, il Boccaccio rifugge dal libero
esercizio del suo pensiero, e si dà a lavori di compilazione
e di erudizione, nei quali la sua mente è come
infrenata dal soggetto, si fa recettiva delle opinioni altrui,
e perde a poco a poco l'abito e il gusto della critica. La
condizione di spirito, in cui egli per tal modo si ridusse,
ebbe necessariamente ad aggravarsi quando l'infermità
prese a travagliare l'organismo già affaticato. Nella state
del 1372, o in quel torno, il Boccaccio potè credersi in
fin di vita. Nella lettera che scrisse allora all'amicissimo
suo Maghinardo de' Cavalcanti, lettera tutta inspirata a
sensi di profondo sconforto, egli, detto de' mali fisici che
lo affliggevano, non tace i morali: avversione per lo studio,
odio pei libri, indebolimento delle facoltà mentali, perdita
della memoria. Il pensare gli si era fatto difficile,
e tutti i suoi pensieri erano rivolti alla morte e al

sepolcro[372]. In quel tempo appunto egli adoperava lo stremo
delle sue forze intorno al laborioso Comento: non doveva
lo studio del poema sacro, la cui azione si svolge tutta nei
regni del soprannaturale, inclinar più sempre l'animo
angosciato del comentatore verso il meraviglioso, ottundere
in esso il senso del reale, farlo vago di quanto trascende
l'esperienza, o vince la ragione? Nel Comento, più
che in altra scrittura del Boccaccio, occorrono frequenti
segni di credenza superstiziosa; ma e' non poteva essere
diversamente. Noi non dobbiamo già meravigliarci e scandalizzarci
di alcune non gravi superstizioni penetrate negli
scritti senili del novellatore pentito e turbato; bensì dobbiamo
meravigliarci che il numero loro non sia molto
maggiore, e molto più trista la lor qualità.



Ma perchè giudicare superstizioso il Boccaccio sulla
testimonianza de' suoi scritti senili? Perchè, ravvisato, o
creduto ravvisare certo aspetto del vecchio, dire: tale fu
l'uomo? Perchè non cercare piuttosto i documenti del
suo pensiero e della sua credenza nelle opere da lui composte
nel tempo migliore? Perchè non rintracciarle, sopra
tutto, in quell'immortale Decamerone, in cui il poeta
mise la miglior parte di sè, e che in ogni sua pagina
attesta il vigore degli anni e dell'intelletto? Ponetevi a
questo studio, e vedete come si giunga a tutt'altra conclusione
e a tutt'altro giudizio.


II.


Io non dirò col De Sanctis che il Decamerone sia una
catastrofe, o una rivoluzione, che da un dì all'altro ti
presenta il mondo mutato[373]. Non lo dirò, perchè non
credo a queste catastrofi letterarie più che dagli scienziati
non si creda alle catastrofi geologiche; perchè ho
ferma fede che la legge, di evoluzione, la quale governa

le cose tutte che vivono, e quelle ancora che non vivono,
non patisce eccezione; perchè ho per sicuro che se un
libro può molto nel rifare uomini e cose, il mondo è già
profondamente mutato quando appare il libro che porge,
come dipinta in un quadro, la mutazione. Quando si dice
fonti del Decamerone, s'intende parlare dei luoghi d'onde
provengono, per via più o meno lunga, i temi delle novelle
raccontate nel libro; ma nel libro non ci sono le novelle
soltanto; ci è anche un complesso d'idee, di sentimenti
e di giudizii, un modo di considerar la vita, un indirizzo
generale di mente, che pajono essere in tutto il fatto dell'autore,
e che fatto suo non sono se non in parte. Anche
di queste cose ci sono le fonti; ma non è così agevole
dire quali e dove sieno, come non è agevole indicare la
fonte di un fiume che nasca d'infiniti rivoli, di scaturigini
sparse e recondite. Le fonti sono nel pensiero, ancora
malamente determinato, di una età tutta intera; il che
è tanto vero, che quando poi il libro è nato, nel quale
un nuovo pensiero si affaccia in forme vigorose e scolpite,
gli uomini di quella età lo riconoscono per cosa loro e
si compiacciono in esso. Dico ciò perchè non voglio presentare
il Boccaccio come un eroe del libero e spregiudicato
pensare, nato di sovrumani connubii, e perchè, con
affermare che il suo modo di sentire e di giudicare ha
pur le sue ragioni nel pensiero de' tempi, non credo di
fargli maggior torto di quello si faccia a un bell'albero
rigoglioso con dire che esso si nutre degli elementi della
terra in cui figge le radici, e degli elementi dell'aria in
cui distende i rami e le foglie. Del resto, io non ho qui
a parlare del Decamerone in quanto ha significazione
storica generale, ma ho da parlarne solo in quanto porge
documento dell'animo del suo autore rispetto alla credenza
superstiziosa. E il documento, a mio credere, non potrebbe
essere nè più esplicito, nè più favorevole.







Incominciamo dalla Introduzione.



Nella Introduzione, com'è noto, il Boccaccio descrive
la spaventosa peste del 1348, uno dei più tremendi flagelli
che la storia umana ricordi, perchè si calcola che
nel giro che fece per l'Europa uccidesse non meno di
25,000,000 di persone. Quale occasione migliore di questa
per lasciarsi trascinare dalla fantasia e dare un tonfo nel
meraviglioso e nel soprannaturale più sformato? Ma mentre
qua e là per l'Europa le menti eccitate dalla paura si
smarrivano in mille strane immaginazioni[374], sino a credere
la moria opera dei demonii, il Boccaccio, serbando
la serenità del giudizio, non dice altro, se non che essa
sopravvenne per operazion de' corpi superiori, o per l'ira
di Dio, a correzione della iniquità umana. Qui, senza
dubbio, la superstizione fa capolino; ma il poco che se ne
mostra è proprio un nulla in confronto di ciò che hassi
altrove; e toccato appena delle cause, il Boccaccio passa
a fare quella magistral descrizione degli effetti fisici e
morali del morbo, la quale tutti conoscono, e che rivela
qualità di osservatore eminenti. In certo luogo accenna a
diverse paure ed immaginazioni che nascevano negli animi
conturbati, ma non dice quali fossero. Nel Comento invece
ne ricorda una con le seguenti parole[375]: «E se io ho il
vero inteso, perciocchè in quei tempi io non ci era, io
odo, che in questa città (Firenze) avvenne a molti nell'anno
pestifero del MCCCXLVIII, che essendo soprappresi
gli uomini dalla peste, e vicini alla morte, ne furon
più e più, li quali de' loro amici, chi uno e chi due, e
chi più ne chiamò, dicendo: vienne tale e tale; de' quali
chiamati e nominati, assai, secondo l'ordine tenuto dal
chiamatore, s'eran morti, e andatine appresso al chiamatore».
Il Comento fu scritto vent'anni dopo l'Introduzione
e il Boccaccio, pur lasciandosi andare a raccontare
il miracolo, non nasconde un certo dubbio che gli si

leva nell'animo. Vent'anni innanzi egli non lo aveva creduto
meritevole di ricordo; e in fatto, come avrebbe
potuto pensare altrimente chi, accingendosi a narrare
cosa tutt'altro che soprannaturale ed incredibile, qual è
quella dell'appiccarsi del contagio agli animali, non pare
che sappia scusarsi abbastanza, ed esce in queste precise
parole che si leggono nella Introduzione: «Maravigliosa
cosa è ad udire quello che io debbo dire: il che, se dagli
occhi di molti e da' miei non fosse stato veduto, appena
che io ardissi di crederlo, non che di scriverlo, quantunque
da fededegno udito l'avessi»? Certo, chi andava così peritoso
in riferir cosa, insolita, se vuolsi, ma al tutto naturale,
non doveva essere troppo disposto a raccoglier leggende
e a dar loro lo spaccio.



La novella 1ª della I giornata ha per noi molta importanza.
In essa il Boccaccio racconta assai piacevolmente
la storia di quel Ser Ciappelletto, che avendone fatte
d'ogni risma in vita, muore, in virtù di una falsa confessione,
in concetto di santità, e, dopo morto, fa miracoli
e dispensa grazie ai suoi molti e creduli devoti. In più
altre novelle il Boccaccio si fa beffe della santità bugiarda;
ma in questa egli va più oltre, e se non deride a dirittura,
mette in mala vista, senza voler parere, e con l'usato
suo accorgimento, il culto smodato dei santi, e le pratiche
ond'esso è occasione al volgo, pratiche in cui poco o nulla
è che s'innalzi sopra la superstizione più grossolana, e
biasimate assai volte dagli uomini di fede più illuminata.
Nelle letterature del medio evo non mancano altri esempii
e documenti di satira contro sì fatto culto. La storia di
San Nessuno, contemporaneo di Dio padre, e in essenza
consimile al figlio, è un'ardita e abbastanza gustosa parodia
di quelle prediche fratesche, in cui si celebravano
le virtù e i miracoli dei santi patroni[376]. Nella letteratura
francese abbiamo Saint Tortu e Saint Harenc, e nell'italiana

San Buono. Santa Nafissa, di cui parla il Caro, e
narra l'opere benedette l'Aretino in uno de' suoi ragionamenti,
appartiene al Rinascimento. Ma la novella del
Boccaccio tende a scalzare le basi stesse del culto dei
santi. Se un solenne gaglioffo può, con una semplicissima
gherminella, farsi credere santo, chi ci assicura che molti
santi del calendario, onorati in sugli altari, non sieno
stati gaglioffi? L'ultima, più solenne e più irrecusabile
prova della santità, il miracolo, diventa ingannevole anch'essa,
se sul sepolcro d'uno scelerato possono avvenire
quegli stessi prodigi che sui sepolcri dei santi uomini.
«E se così è,» nota il Boccaccio con fine ironia, «grandissima
si può la benignità di Dio cognoscere verso noi,
la quale, non al nostro errore, ma alla purità della fede
riguardando, così facendo noi nostro mezzano un suo nemico,
amico credendolo, ci esaudisce, come se ad uno
veramente santo, per mezzano della sua grazia, ricorressimo».
Dunque indifferente la qualità del mezzano; dunque
inutile il mezzano stesso, se a muovere la grazia di Dio
il buon animo basta, in qualunque modo esso si dia a
conoscere; dunque biasimevole questo ricorrere sempre a
mezzani di dubbia fede e di credito incerto, quando la
misericordia di Dio ha sì gran braccia che, senza bisogno
di sollecitazione o di ajuto,



Accoglie ciò che si rivolve a lei;





dunque assurda, antireligiosa, ridicola quella distribuzione
e division di lavoro fatta tra i santi, con attribuire
a ciascuno una particolare cognizione degli umani bisogni,
una giurisdizion propria e una personal competenza in
fatto di grazie e di miracoli. Le ragioni che, nel medio
evo, fecero sorgere e dilatare oltre misura il culto dei
santi, in guisa da torre di grado quasi la intera Trinità,

con alterazione profonda della idea cristiana, son note
anche troppo. Si badi che io intendo parlare più particolarmente
della forma che quel culto assunse tra le plebi
mezzo barbare. La principale e la più increscevole la
porse il desiderio, naturale del resto in animi grossolani,
di conseguire con l'ajuto di patroni potenti, senza merito
proprio, senza interna dignificazione, senza operosa volontà
del bene, benefizii che invano si sarebbero chiesti alla
severa ed incorruttibile giustizia di Dio. Il culto dei santi
si risolve in una vera e propria clientela, nella quale il
devoto è tenuto a prestare certe servitù, e il santo accorda
in ricambio protezione ed ajuto. Ognuno può eleggersi il
suo particolare patrono, è non v'è così grande scelerato
che non possa sperare mercè sua di salvarsi. Per tal modo
l'opera del patrono potrà spesso esercitarsi, non solo intempestivamente,
ma ancora in aperta contraddizione con
la giustizia, colmando di favori chi manco n'è degno. In
più di una leggenda si vede la Vergine riscattare dalla
morte o dall'Inferno chi, dimentico di ogni legge divina
ed umana, non serbò in fondo all'animo efferato altro sentimento
irriprovevole che una sterile devozione al nome
di lei. In altre si vedono i santi strappare a viva forza
dagli artigli dei diavoli le anime dei loro devoti, le quali,
non senza giusto decreto del supremo giudice, erano dannate
agli eterni castighi. Il culto dei santi, inteso a quel
modo, è una grande superstizione cresciuta dentro e sopra
al cristianesimo, e noi abbiamo buon argomento per dire
che a questa superstizione non partecipò il Boccaccio[377].



A questo medesimo argomento appartiene il culto delle
reliquie, e che cosa pensasse di questo culto il Boccaccio
si rileva dalla novella 10ª della giornata VI, dove, con
vena comica impareggiabile, è narrata la storia di frate
Cipolla. A quale e quanta superstizione di credenze e di
pratiche, a quale esercizio d'impostura desse occasione

nel medio evo il culto delle reliquie, è noto abbastanza.
I leggendarii, le cronache claustrali, le memorie di chiese
infinite, son piene dei documenti di questa triste istoria.
Il sentimento che si ritrova in fondo a un culto sì fatto
contraddice nel modo più risoluto ai principii essenziali
di quella religione dello spirito che è, o avrebbe dovuto
essere il cristianesimo. Riappare in esso, mal dissimulato,
un feticismo stolto, antica e grossa religione degli uomini,
riappare la credenza nella magia. La reliquia è un amuleto
o un talismano, il quale, secondo la varietà dei casi,
preserva dai morbi, guarda dalla folgore, difende dai
ladri, partecipa alle armi vittoriosa efficacia, lega i demonii,
assecura contro i perigli del mare, e in mille e
mille altri modi protegge, ajuta, salva chi ne è in possesso,
e ciò per una sua propria connaturata virtù, la
quale può esercitarsi anche se il possessore sia in tutto
fuori della grazia di Dio. Così ne' vecchi poemi epici francesi
si veggono i maledetti Saracini porre ogni opera a
procacciarsi le reliquie tenute più care dai cristiani, e,
avutele, giovarsene contro di questi, in onta a Cristo.
Informe e sconcia superstizione, a più potere favorita e
rinforzata dai frati, che si fecero mercanti di vere o false
reliquie, moltiplicarono le più celebrate, le più stravaganti
inventarono, e spesso con l'ajuto loro procacciarono ai
proprii conventi assai più riputazione di quello avrebbero
potuto fare dando esempio altrui di vita santa e veramente
cristiana[378]. Invecchiato, il Boccaccio cedette ancor
egli alla universal frenesia, e si diede a raccoglier reliquie:
da giovane egli certamente derise la superstiziosa
credenza, e la sua novella lo prova.



Frate Cipolla, ignorantissimo, ma facile parlatore, e
piacevol compare, andava ogni anno in Valdelsa, come
usano questi frati, a ricogliere le limosine fatte loro
dagli sciocchi. A promuovere la carità, un po' infingarda,

di que' buoni terrazzani, egli, una volta, promette di far
veder loro una stupenda reliquia, da lui riportata d'Oriente,
una penna dell'angelo Gabriele, rimasta nella camera
di Maria, quando l'angelo venne a farle l'annunzio
divino. Questa è satira mordace, che va più direttamente
a colpire certe reliquie non meno solenni che strane, le
quali si veneravano qua e là nelle maggiori chiese di
Europa, come il latte della Vergine, o la lacrima versata
da Gesù sopra il corpo di San Lazzaro, o un pezzo della
carne arrostita di San Lorenzo, o proprio penne dell'arcangelo
Gabriele e dell'arcangelo Michele. E non è se non
il principio; perchè, trovati, per la beffa ordinata da due
giovani sollazzevoli, carboni spenti nella cassetta ove aveva
riposta la penna dell'angelo, la quale non era se non una
penna di pappagallo, il frate, senza smarrirsi, entra in
uno spropositatissimo racconto dei viaggi da lui fatti per
mezzo mondo, e ricorda le reliquie da lui vedute in Gerusalemme,
le quali erano: il dito dello Spirito Santo,
così intero e saldo come fu mai; et il ciuffetto del Serafino
che apparve a San Francesco; et una dell'unghie
de' Cherubini; e de' vestimenti della Santa Fè cattolica;
et alquanti de' raggi della stella che apparve a' tre Magi
in Oriente; et una ampolla del sudore di San Michele,
quando combattè col diavolo; e la mascella della morte
di San Lazzaro et altre. Poi ricorda come nella stessa
città di Gerusalemme avesse in dono da quel santo patriarca
uno de' denti della Santa Croce, et in una ampolletta
alquanto del suono delle campane del tempio di
Salomone, e la penna dello Agnolo Gabriello, e altro
ancora. In Firenze ebbe poi di quei carboni onde fu arrostito
San Lorenzo, e son quegli appunto ch'egli ha nella
cassetta.



Che in parecchie novelle del Decamerone, come nella 2ª
della giornata II, nella 1ª della giornata VII, si parla

con molta irriverenza di certe orazioni e della loro efficacia,
basta qui ricordar di passaggio; e tale irriverenza
è, non già in ciò che di esse dicono i personaggi introdotti
nella novella; ma nella intenzione che l'autor lascia
scorgere, nel riso con cui egli manifestamente accompagna,
e vuole sieno accolte dai lettori, le parole dei superstiziosi
e dei creduli. Togliere argomento di riso e di beffa
dalle sciocche credenze del volgo è solo proprio di chi
non partecipa a quelle credenze. Parlando di frate Puccio
nella novella 4ª della giornata III, il Boccaccio dice:
«E per ciò che uomo idiota era e di grossa pasta, diceva
suoi paternostri, andava alle prediche, stava alle messe,
nè mai falliva che alle laude che cantavano i secolari esso
non fosse, e digiunava e disciplinavasi, e bucinavasi che
egli era degli scopatori». Qui non le orazioni soltanto,
ma tutte quasi le pratiche di devozione son giudicate cose
da uomini idioti e di grossa pasta, non altrimenti da
quanto fecero poi più tardi, nel Cinquecento, molti umanisti.
Una stolta penitenza, ma non più stolta di molte
inventate dal superstizioso ascetismo, dà occasione a quanto
poi nella novella si viene narrando, e s'intreccia nel modo
più comico, ma più profano ancora, coi fatti tutt'altro
che ascetici ond'essa è pel rimanente intessuta.



Che una mente, quale si è quella che il Boccaccio addimostra
in queste novelle non dovesse essere troppo inclina
a credere ai miracoli s'intende facilmente; e sta il fatto
che in tutto il libro non se ne trova uno solo che sia
narrato da senno, ma sempre sono burle e ciurmerie, e
non se ne cava se non argomento di riso. Nella novella 1ª
della giornata II abbiamo un facchino tedesco, alla cui
morte in Treviso, sonarono, secondo che i Trivigiani affermano,
tutte le campane della chiesa maggiore, senza che
nessun le toccasse. «Il che in luogo di miracolo avendo,
questo Arrigo esser santo dicevano tutti; e concorso tutto

il popolo della città alla casa nella quale il suo corpo
giaceva, quello a guisa d'un corpo santo, nella chiesa
maggiore ne portarono, menando quivi zoppi, et attratti,
e ciechi, et altri di qualunque infermità o difetto impediti,
quasi tutti dovessero dal toccamento di questo corpo
divenir sani.» Un Martellino, buffone, si finge attratto
e mostra di guarire sul corpo del santo. Scoperto l'inganno,
il popolo fanatico gli è addosso, e lo concia pel dì delle
feste. Dato in mano al giudice, il malcapitato corre pericolo
della forca, finchè il signore della città, udita la
cosa, e fattene grandissime risa, ne lo manda sano e salvo,
col dono di una roba per giunta. E il buon sant'Arrigo
si riman con le beffe. Un altro bel miracolo si ha nella
novella 2ª della giornata IV, dove frate Alberto si trasforma
nell'angelo Gabriele, con quel che segue. Come
lo sciocco Ferondo si muoja, vada in purgatorio, e risusciti
per le preghiere del santo abate, si può vedere nella
novella 8ª della giornata IV, dove non solamente, a parer
mio, si deridono le risurrezioni, ma ancora quei fantastici
viaggi nel mondo di là, che con tanta frequenza occorrono
nella letteratura leggendaria del medio evo. Ferondo, domandato
di molte cose, «a tutti rispondeva e diceva loro
novelle dell'anime de' parenti loro, e faceva da sè medesimo
le più belle favole del mondo de' fatti del purgatoro,
et in pien popolo raccontò la revelazione statagli
fatta per la bocca del Ragnolo Braghiello»[379].



Dalla considerazione delle cose che precedono mi pare
si possa ricavare il seguente giudizio. Il Boccaccio, quando
componeva il Decamerone, non sarà stato un miscredente,
ma certo non era un credenzone. Nulla prova che egli
negasse i dogmi fondamentali della fede cristiana; ma
tutto mostra che, di fronte a certe pratiche religiose, di
fronte al miracolo e alle credenze volgari, egli assumeva
un contegno risolutamente scettico e beffardo. Il Boccaccio

non era accessibile allora a nessuna forma di superstizione
religiosa, e sotto questo aspetto, sarebbe grande
ingiustizia, non solo il dire che egli si manteneva tuttavia,
come il Körting dice, al basso livello del medio evo, ma
il non riconoscere che sopra quel livello si levava di molto.


III.


Oltre le superstizioni di carattere più particolarmente
religioso, molte ve ne sono, le quali con la credenza religiosa
o non han che vedere, oppure hanno solamente una
qualche attinenza lontana. E anche per queste si possono
trovare nel Decamerone i documenti del pensiero del
Boccaccio.



Anzi tutto si vuole avvertire novamente che certe opinioni,
sebbene contrarie a verità non vogliono reputarsi
superstiziose, fondandosi esse sopra semplici errori di fatto.
Nella novella 7ª della giornata IV si narra come Pasquino
e la Simona morissero dopo essersi fregata ai denti una
foglia di salvia, e come dell'esser divenuta velenosa la
salvia fosse cagione una botta, o specie di rospo, che trovandosi
nel cesto della pianta l'aveva col fiato attossicata.
Che il rospo fosse velenoso fu credenza comune nel medio
evo, derivata dagli antichi. Alessandro Neckam, nel suo
libro De naturis rerum, Corrado di Megenberg, nel suo
Buch der Natur, ed altri, dicono che il rospo mangia
volentieri la salvia, e comunica spesso il suo veleno alle
radici di essa. Checchessia di ciò, al rospo, oltre a parecchie
qualità naturali abbastanza strane, non poche se ne
attribuivano soprannaturali e diaboliche. Cesario di Heisterbach
racconta la meravigliosa storia di un rospo, che
ucciso più volte, bruciato e ridotto in cenere, perseguitò
senza requie il suo uccisore, finchè potè morderlo e vendicarsi[380].

Nelle pratiche di magia il rospo figura continuamente.
Il Boccaccio nella sua novella non accenna se
non ad una proprietà naturale.



Che il Boccaccio credesse nei sogni fu già avvertito di
sopra, ed è provato ancora dalle novelle 5ª e 6ª della
giornata IV, e 7ª della giornata IX. Di questa credenza,
la quale non appartiene ad ogni modo alla superstizione
più grossolana, non voglio scusarlo; ma è da notare per
altro che egli non la séguita senza recarvi qualche restrizione.
Cominciando a narrare la novella dell'Andreuola e
di Gabriotto, Pamfilo, che esprime qui evidentemente la
opinione dell'autore, dice: «..... molti a ciascun sogno
tanta fede prestano, quanta presterieno a quelle cose che
vegghiando vedessero; e per li lor sogni stessi s'attristano
e s'allegrano, secondo che per quegli o temono o sperano.
Et in contrario son di quelli che niuno ne credono, se
non poi che nel premostrato pericolo caduti si veggono.
De' quali nè l'uno nè l'altro commendo, per ciò che nè
sempre son veri, nè ogni volta falsi».



Tra le molte credenze superstiziose del medio evo una
delle più diffuse e delle più irrazionali fu quella che
attribuiva alle pietre preziose svariate virtù soprannaturali.
Basta leggere il Liber lapidum che va sotto il nome
di Marbodo, vescovo di Rennes (morto nel 1123) e gl'innumerevoli
Lapidarii che ne derivano, per vedere a quali
stranezze quella credenza, ereditata del resto in massima
parte dagli antichi, potesse giungere. C'erano pietre che
rendevano invulnerabili, pietre che assicuravano la vittoria,
pietre che componevano le discordie, pietre che
davano la sanità, pietre che fugavano i diavoli, pietre che
mettevano in grazia di Dio.



Gli è certo cosa strana, e tale da poter offrire argomento
a più di una considerazione, il vedere come nella opinione
dei superstiziosi le pietre potessero, per virtù propria,

operare moltissimi di quegli effetti mirabili a cui le reliquie
dei santi erano atte solo per una specie di partecipazione
di grazia divina. Che il Boccaccio non prestasse
fede alcuna a quelle fole, tuttochè confermate dall'autorità
di scrittori di molta riputazione, come Isodoro di Siviglia,
Alessandro Neckam, Alberto Magno, Vincenzo Bellovacense,
ed altri in gran numero, si può sicuramente argomentare
dalla novella 3ª della giornata III. Notisi che
quelle fole sono riportate per intiero nel Poema dell'Intelligenza,
e dal Sacchetti in un suo trattatello Delle
proprietà e virtù delle pietre preziose; e nel Novellino
si racconta molto seriamente come il Prete Gianni mandasse
a donare all'imperatore Federico II tre preziosissime
gemme, delle quali l'una aveva questa virtù, che rendeva
invisibile chi se la recava in pugno. Alle virtù delle pietre
Marsilio Ficino credeva ancora, e così pure Giambattista
Porta e Simone Majolo. Nella novella del Decamerone
testè citata si tratta appunto di una pietra che ha virtù
di rendere invisibile, l'elitropia, alla quale Marbodo attribuisce,
oltre a questa, parecchie altre qualità mirabili,
come di dare spirito profetico e buona reputazione, assicurare
l'incolumità, ecc. L'eroe della novella del Boccaccio
è quel Calandrino, che anche altrove, nel Decamerone,
fa così bella figura, e il cui nome è passato in proverbio.
Che certe fanfaluche si mettano appunto in istretta relazione
con la insuperabile sciocchezza di lui, è già buono
argomento a giudicare del concetto in cui quelle fanfaluche
si hanno dall'autore. Udendo l'astuto Maso, che
vuole burlarsi di lui, parlare delle virtù delle pietre preziose,
Calandrino domanda ove tali pietre si trovino, e
Maso risponde «che le più si trovavano in Berlinzone,
terra de' Baschi, in una contrada che si chiamava Bengodi,
nella quale si legano le vigne con le salsicce, et
avevasi un'oca a denajo et un papero giunta, ecc.» Richiesto

da Calandrino, se di quelle pietre, non si trovino
anche là, presso a Firenze, Maso risponde che sì; essercene
due di grandissima virtù, i macigni da Settignano
e da Montisci, di cui si fanno le macine da molino, e
l'elitropia, che rende l'uomo invisibile. Vago di trovare
tal pietra, Calandrino, con gli altri due famosi burloni
Bruno e Buffalmacco, ne va in cerca nel letto del torrente
Mugnone, e ci fa quell'acquisto che nella novella si può
vedere e che qui non accade ripetere. Non poteva il Boccaccio
schernire più saporitamente la sciocca credenza;
nè si obbietti che nel Filocopo egli parla di certo anello
dotato di virtù miracolose, perchè ei non ne parla se non
per maniera di finzione romanzesca, e senza credervi più
di quello credesse l'Ariosto all'Ippogrifo.



Un'altra superstizione assai diffusa nel medio evo fu
quella delle malie amorose, e contro questa direi che il
Boccaccio dovesse avere un'avversione particolare. Il Boccaccio
conosce troppo bene il cuore umano, e nella cognizione
di quella che si potrebbe dire storia naturale dell'amore
non v'è chi gli vada innanzi. Egli sa come l'affetto
nasca spontaneo o provocato, come cresca e si nutra,
ov'abbia le radici, a quali vicende soggiaccia, come venga
meno e si spenga. Egli ha dell'amore un concetto talmente
naturalistico che nessuna credenza superstiziosa vi si potrebbe
appiccare. Miracoli d'amore egli non conosce se
non dovuti a gioventù, a bellezza, a gentilezza d'animo,
a naturale concupiscenza: son queste le vere malie a cui
si deve ogni amoroso effetto. A che pro i filtri se la seduzione
può trionfare di ogni animo più restio? Non v'è
incantamento che possa aver più forza d'uno sguardo, di
una paroletta, di un riso. Di un'amorosa malia si discorre
nella novella 5ª della giornata IX; se non che, a farci
intendere sin dalla bella prima quale sia la disposizione
d'animo dell'autore, ecco anche qui farcisi incontro il

buon Calandrino, il nuovo uccello, a cui non è fandonia
che non si possa dare ad intendere. Calandrino, pazzamente
invaghito di una femmina di mal affare, ricorre
per ajuto a Bruno, il quale fa di carta non nata un certo
suo breve magico e dà a credere all'innamorato che, tocca
con esso la donna, questa non potrà fare che non lo segua
dove più a lui piacerà di condurla. Il povero Calandrino,
secondo il solito, paga le pene della sua credulità, uscendo
dall'avventura tutto pesto e graffiato. Altre più gravi e
complicate malie s'hanno nella novella 7ª della giornata
VIII, ma non per altro fine che per servire ad un
fiero inganno e ad un'atroce vendetta. Cagione del tutto
anche qui una sciocca credulità. La Elena è abbandonata
dall'amante suo, e non può darsene pace; la fante «non
trovando modo da levar la sua donna dal dolor preso,.....
entrò in uno sciocco pensiero, e ciò fu che l'amante della
donna sua ad amarla come far solea si dovesse poter riducere
per alcuna nigromantica operazione».



Che cosa, del resto, il Boccaccio sentisse degl'incanti,
degli affatturamenti, della tregenda e dell'arti magiche
in genere, si scorge chiaro dalle novelle 3ª e 9ª della
giornata VII, 6ª e 9ª della giornata VIII, 10ª della giornata
IX. In quest'ultima è assai piacevolmente messa in
canzone la credenza che, per arte magica, gli uomini si
possano mutare in bruti, e in tutte l'altre i pretesi incantamenti
non servono se non a dar materia di beffa e di
riso. Nella novella 9ª della giornata VIII è nominato il
famoso negromante Michele Scotto, di cui è memoria in
tante scritture di quella età[381]; ma non per altro è nominato
che per burlarsi di quel pover uomo di maestro
Simone.



Si potrebbe obbiettare che nelle novelle 5ª e 9ª della
giornata X, il Boccaccio racconta di prodigi operati per
arte magica come di cose veramente accadute. Nella prima

si narra di un fiorente giardino fatto sorgere di pien gennajo
da un negromante, storia narrata anche di Alberto
Magno e di molti altri presunti incantatori; nella seconda,
ch'è la notissima storia di messer Torello e del Saladino,
si racconta del buon cavaliere cristiano, come per arte
magica, in una notte, fu trasportato sur un letto da Alessandria
d'Egitto a Pavia. Ma queste due novelle, tanto
provano che il Boccaccio avesse fede nella magia, quanto
che l'avesse il Goethe può provare il Fausto. Qui abbiamo
due temi di racconto assai diffusi nel medio evo e
che il Boccaccio accoglie nel Decamerone, non perchè li
creda veri, ma perchè li conosce assai vaghi, e tali da
poterne con l'arte sua far ottimo uso. Accoltili, s'egli
vuole che ne segua l'effetto, bisogna non tocchi alla loro
menzogna; e in fatto egli si guarda, contro l'usanza sua
che per più esempii abbiam potuto vedere in altre novelle
qual sia, di dir pure una parola che lo mostri incredulo,
o volga in beffa la credenza altrui. Così facendo egli segue
un supremo precetto d'arte, non già la sua propria opinione,
la quale è sin troppo chiarita da tutte le altre
testimonianze che siam venuti notando. Il parlare seriamente
di una cosa non può essere indizio di fede, quando
c'entrino le ragioni dell'arte e della storia, mentre è prova
certa d'incredulità il parlarne con ironia o con riso.



Questa considerazione vale anche per ciò che mi rimane
a dire delle apparizioni e dei fantasmi.



Nella novella 3ª della giornata V si narra di quella
bellissima e formidabile apparizione veduta da un giovine
di Ravenna nella pineta di Chiassi, quando s'incontrò in
una donna ignuda che fuggiva, inseguita da due grandi
mastini e da un cavaliere bruno montato sopra un cavallo
nero. L'apparizione è qui data per reale, e quella donna
e quel cavaliere per vere anime dannate in atto di esercitare
esse stesse il castigo loro imposto. Il Boccaccio tolse

la storia della apparizione da Elinando, o dal Passavanti,
ma l'innestò in un racconto tutto naturale ed umano, e,
per giunta, la fece servire ad un fine cui certo non avevan
pensato coloro che la narrarono primi. Alle mani del Boccaccio
l'apparizione diventa una macchina di racconto
romanzesco. Nella novella 10ª della giornata VII un giovane
popolano, stato gran tempo amante di una sua comare,
muore, e dopo qualche giorno, apparisce, secondo
certo accordo fatto, ad un suo amico, per dargli nuove
dell'altro mondo e per dirgli, che cosa? che di là non si
tiene conto alcuno dei peccati commessi con le comari,
e non se ne paga nessuna pena. Parodia bella e buona
di quelle apparizioni d'anime dannate o purganti onde i
leggendarii del medio evo son pieni. Che razza di fantasima
poi sia la fantasima scongiurata da Gianni Lotteringhi
e dalla moglie sua nella novella 1ª della giornata
VII, e di che maniera sia lo scongiuro, non ho bisogno
di ricordare. Nella già citata novella 3ª della giornata
III, raccontando Lauretta come l'abate fosse creduto
esser l'anima di Ferondo che andasse in giro facendo penitenza,
dice che ciò porse argomento di molte novelle
tra la gente grossa della villa. Il mondo dei fantasmi
non era un mondo in cui potesse compiacersi una mente
come quella del Boccaccio, aperta solo ai colori e alle
forme del mondo reale, una fantasia come la sua, pittrice
e scultrice della vita. Il temperamento secondava in lui
la coltura, ed entrambi congiunti non gli permettevano
di smarrirsi nel regno nebuloso dei sogni.



Dal sin qui detto parmi risulti in modo assai chiaro
che il Boccaccio, quanto a superstizione, non solo non
s'allenta dietro al medio evo, ma anzi se ne trae fuori
tanto quanto è possibile ad uomo di quel tempo. Io non
voglio negare che anche il Petrarca non abbia in questa
parte meriti grandissimi, perchè in troppi luoghi delle

sue opere se ne ha solenne testimonianza; ma non parmi
ci sia ragione di mettere il Boccaccio tanto al disotto di
lui, nè credo giusto trar l'uno sulle più alte cime del
sano ed illuminato pensiero per lasciar l'altro giù nella
valle della superstizione. E il Petrarca e il Boccaccio non
sono uomini nuovi se non in parte; entrambi sono ancora
legati al passato; entrambi si rivolgono e tornano ad esso.
Quale dei due n'uscì maggiormente? Quale vi retrocesse
più addentro? Non è cosa agevole dirlo. Il Boccaccio detestò
gli studii prima adorati, rinnegò l'opera sua maggiore;
ma di lui, ad ogni modo, noi non abbiam libri da
mettere a riscontro del Secreto, dei Rimedii dell'una e
dell'altra fortuna, del Trattato della vita solitaria, coi
quali il Petrarca, non per una od altra opinione particolare,
ma per il sentimento stesso della vita e per gli abiti
della mente ripiomba nel medio evo a capo fitto. L'ascetismo
del Petrarca il Boccaccio non lo conobbe.







NOTE




353.  Boccaccio's Leben und Werke, Lipsia, 1880, p. 371.




354.  Lezioni di letteratura italiana, 9ª ed., 1883, v. I, p. 167.




355.  «Dante chiude un mondo: il Boccaccio ne apre un altro.»
Storia della letteratura italiana, 3ª ed., 1879, v. I, p. 302.




356.  Giovanni Boccaccio, sein Leben und seine Werke, Stoccarda,
1877, p. 303.




357.  Accenni alle scienze naturali nelle opere di Giovanni Boccaccio,
Trieste, 1877, pp. 60-1; Studi sulle opere latine del Boccaccio,
Trieste, 1879, p. 254.




358.  De genealogia Deorum, l. I, c. 31; De casibus virorum illustrium,
l. II, c. 7.




359.  Comento sopra la Commedia di Dante, ed. Milanesi, Firenze,
1863, v. II, p. 19.




360.  De gen., l. I, c. 10; l. III, c. 22; l. IX, c. 4; Com. v. I,
p. 480 sgg.




361.  Com. v. II, p. 56.




362.  Com. v. II, p. 166.




363.  Com. v. I, p. 216, 121.




364.  Com. v. I, p. 278.




365.  De gen., l. II, c. 52.




366.  Com. v. II, p. 185.




367.  De cas., l. VIII, c. 19.




368.  V. specialmente Com. v. II, p. 69.




369.  Purgat., c. XVI; Parad., c. XXII.




370.  C. Geiger, Petrarka, Lipsia, 1874, pp. 87-91; Voigt, Die
Wiederbelebung des classischen Alterthums, 2ª ed., Berlino, 1880-81,
v. I, pp. 73-4.








371.  Vedi Burckhardt, Die Cultur der Renaissance in Italien,
3ª ed., Lipsia, 1877-78, v. II, p. 279 sgg., e uno scritto di F. Gabotto,
L'astrologia nel Quattrocento, nella Rivista di filosofia scientifica,
anno VIII (1889).




372.  Le lettere edite ed inedite di Giovanni Boccacci tradotte e
commentate da F. Corazzini, Firenze, 1877, p. 281.




373.  Op. cit., v. I, p. 287.




374.  Se ne può vedere un saggio nella Cronica di Matteo Villani,
l. I, c. III, in fine. In molti luoghi fu data colpa del contagio
agli Ebrei, che pagarono a caro prezzo, secondo il solito,
l'ignoranza e il fanatismo dei loro persecutori. Cf. Hecker, Die
grossen Volkskrankheiten des Mittelalters, Berlino, 1865, p. 57 sgg.




375.  Vol. II, p. 19.




376.  Historia Neminis, mitgetheilt von W. Wattenbach, Anzeiger
für Kunde der deutschen Vorzeit, 1866, col. 381 sgg.




377.  La novella di Ser Ciappelletto è storica probabilmente;
narra cioè un fatto realmente avvenuto, o che si credette avvenuto.
Fonti non se ne conoscono: per qualche riscontro vedi
Landau, Die Quellen des Dekameron, 2ª ediz., Stoccarda, 1884,
p. 250. L'esistenza del buon notajo fu provata da Cesare Paoli,
Documenti di Ser Ciappelletto, in Giornale storico della letteratura
italiana, vol. V (1885), pp. 329 sgg. Cf. Manni, Istoria del Decamerone,
Firenze, 1742, p. 147.




378.  Più di un santo ebbe a moltiplicarsi, in tutto o in parte,
per far contenti coloro che pretendevano essere in possesso dei
preziosi avanzi. San Giorgio e San Pancrazio ebbero trenta corpi
ciascuno; Santa Giuliana giunse ad averne venti, con ventisei
teste. San Gerolamo ebbe due soli corpi, con quattro teste, ma
raccolse in compenso sessantatrè dita, ecc., ecc., ecc. Un gesuita
savojardo, per nome Giovanni Ferrand, in un suo libraccione
sulle reliquie, spiega la cosa dicendo che Dio può bene avere
moltiplicato que' capi e quei corpi a dimostrazione della propria
potenza e a maggiore edificazion dei credenti. Vedi Lalanne,
Curiosités des traditions, des mœurs et des légendes, Parigi, 1847,
pp. 117 sgg.








379.  Di falsi santi, di falsi miracoli e di false reliquie, parla
a più riprese Salimbene nella sua Chronica, Parma, 1857,
pp. 38-9, 274-6. Egli ricorda, tra l'altro, un Alberto, che ha
non poca somiglianza con l'Arrigo del Boccaccio. Stefano di
Borbone parla di un ladro venerato per santo, e di un santo
il quale fu, in origine, un cane (Anedoctes historiques, légendes
et apologues tirés du recueil inédit d'Etienne de Bourbon dominicain
du XIIIe siècle, publiés par A. Lecoy de la Marche, Parigi,
1877, pp. 328, 325). Intorno a certe particolarità della
credenza religiosa e del culto vedi alcune belle considerazioni
di M. Guyau, L'irréligion de l'avenir, Parigi, 1887, pp. 90 sgg.




380.  Dialogus miraculorum, ediz. Strange, 1851, dist. X, c. 67.




381.  Vedi in questo volume lo scritto intitolato La leggenda di
un filosofo.








SAN GIULIANO NEL «DECAMERONE»
E ALTROVE




Tutti conoscono la storia poco edificante narrata nella
novella 2ª della seconda giornata del Decamerone: Rinaldo
d'Asti rubato, capita a Castel Guglielmo, et è
albergato da una donna vedova, e, de' suoi danni ristorato,
sano e salvo si torna a casa sua. Di che maniera
fosse l'albergare della buona vedova l'argomento non dice,
ma dice, anzi fa vedere, la novella, dove, per giunta, la
buona ventura toccata al mercante astigiano è messa in
istretta relazione col così detto Paternostro di San Giuliano
l'Ospitaliere, e con la devozione grandissima che si
ebbe, durante tutto il medio evo, a questo santo famoso.



Quell'uomo dabbene che fu monsignor Giovanni Bottari,
parlando, in una delle sue Lezioni sopra il Decamerone[382],
di questa saporita novella, fitto sempre in
quel suo caritatevole pensiero di voler purgare l'autore
d'ogni sospetto di miscredenza o d'eresia, dice che in essa,
il Boccaccio, da buon cattolico, e non altrimenti, volle
biasimare e deridere una tra le tante pratiche superstiziose
in uso a' suoi tempi, e una di quelle appunto che
più contrastano col sentimento religioso sincero e legittimo.
Ora, che il Boccaccio abbia voluto farsi beffe di una
sciocca superstizione, come di molt'altre superstizioni si
fa beffe in altre novelle sue, è cosa in tutto fuor d'ogni
dubbio; ma che egli abbia fatto ciò con gl'intendimenti

che monsignor Bottari gli attribuisce, è cosa che non potrebbe
provarla nemmanco il Dottor Angelico, se tornasse
al mondo.



In fatto, se quelli fossero stati gl'intendimenti suoi, il
Boccaccio, per dar loro effetto, non aveva a far altro che
troncar la novella nel punto in cui, spogliato d'ogni suo
avere dai malandrini, e abbandonato da essi nel fitto della
notte, in mezzo alla neve, il malcapitato di Rinaldo poteva
vedere quanto fosse vana la fede da lui riposta in
San Giuliano, e quanto fallace la speranza di compiere,
mercè sua, felicemente il viaggio e ottener buono albergo.
Il Boccaccio stesso ci mostra Rinaldo starsene in quel
brutto frangente tutto tristo e cruccioso, spesse volte dolendosi
a San Giuliano, dicendo questo non essere della
fede che aveva in lui. Ma, soggiunge poi subito, San
Giuliano avendo a lui riguardo, senza troppo indugio gli
apparecchiò buon albergo.



E fu buono albergo davvero, perchè Rinaldo vi trovò,
non solo tavola apparecchiata e letto sprimacciato, ma
ancora certa donna del marchese Azzo di Ferrara, la quale
divenne per quella notte la sua, e dalla quale ebbe soprammercato,
in partirsi, buona quantità di denari. Ora,
non erano certamente questi gli argomenti più acconci
a far persuasi della vanità della superstizione gli uomini
creduli e grossi, e il Boccaccio stesso pare che ce ne
voglia avvertire, quando fa che Rinaldo, levatosi la mattina,
ringrazii della venturosa nottata Dio e San Giuliano.



Vorremo noi fare un altro pensiero e credere che messer
Giovanni abbia, di suo capo, allargata a quel modo, oltre
ai termini consueti e men disdicevoli, l'azione benefica
del santo protettore, tratto a ciò da certo suo spirito di
empietà, e dal desiderio di farlo conoscere altrui? Certo,
non mancano nel Decamerone fatti e parole d'onde agevolmente
si potrebbero trarre argomenti in sostegno di

una tal congettura; ma qui non si tratta di sapere che
cosa il Boccaccio avrebbe potuto volere secondando certe
tendenze del suo spirito; si tratta di sapere che cosa egli
fece veramente. Facciamo un'altra ipotesi. Se quanto nella
nostra novella è men conforme a devozione appartenesse
insiem col resto, e al par del resto, alla credenza superstiziosa
messa in azione e derisa? Se il Boccaccio non
avesse avuto bisogno d'inventar nulla, nè aggiungere nulla;
se nulla avesse narrato che una fede guasta e travolta
non potesse, direi normalmente, ripromettersi dal favore
di San Giuliano? Se così fosse, la novella, non contenendo
inframmesse di un carattere personale troppo spiccato
verrebbe ad avere un valore storico anche maggiore
e sarebbe tutta satira schietta, senza commistione alcuna
di parodia. Ora gli è così veramente, e che sia, prova
già lo stesso Rinaldo, il quale non si stupisce punto di
quanto da ultimo gl'interviene, nè dà in modo alcuno a
conoscere che nel beneficio ricevuto gli paja esserci qualche
eccesso, o sconvenevolezza; ma ogni cosa egualmente riferisce
alla grazia del santo, il buon albergo, i denari e
la donna. Egli nulla riceve che non potesse, in certo qual
modo, ragionevolmente e legittimamente aspettarsi.



Il Galvani, prendendo appunto argomento da questa novella
del Boccaccio, compose, intorno a San Giuliano,
un'apposita dissertazioncella[383]; la quale, per altro, non
tocca menomamente la questione qui messa innanzi, ed
è anche sotto più altri rispetti assai manchevole. Perciò
spero che la notizia che segue non sia per tornare nè discara
nè inutile agli studiosi del nostro massimo novellatore.



Volgiamoci dapprima alla letteratura italiana e vediamo
se in essa non ci occorra qualche testimonianza e qualche
prova del fatto che abbiamo congetturato: la protezione
di San Giuliano essersi estesa anche ai facili amori, alle
buone venture. Notiamo peraltro, prima di andare innanzi,

che di una estension così fatta non è punto a meravigliarsi.
Chi ha qualche pratica dell'agiologia popolare del
medio evo, sa che le plebi cristiane attribuirono spesso
ai santi qualità ed offici, che con la santità si accordano
veramente assai poco, e non mancarono di cercar patroni
persino al vizio e alla colpa. I ladri ebbero a protettori
San Disma e San Nicola; le donne da partito si raccomandarono
a Santa Maddalena, a Sant'Afra, a Santa Brigida.
Se i matti furono protetti da San Maturino, non
poteva mancare, e non mancò, un protettore agli innamorati,
e questo fu San Valentino. Ma essendo quello
dell'amore un gran regno e con molte faccende, da non
potervi attendere un solo, ne fu data partitamente giurisdizione
più o meno onorevole a parecchi santi, e di
questi San Giuliano fu uno.



San Giuliano è spesso ricordato in libri nostri di ogni
tempo[384]; ma non tutti quei ricordi fanno per noi. Quelli,
per esempio, che si hanno nel Pataffio[385] e in una novella
di Franco Sacchetti[386], provano che il Paternostro
di San Giuliano era assai cognito, e da molti, all'occasione,
recitato, ma non provano altro. Non così un luogo di
certa novella del Pecorone[387]. Quivi si narra di una bellissima
donna, vestita da frate, della quale s'innamora, non
conoscendola, la figliuola di un oste. Un prete, che viaggia
con lei, credendola frate davvero, avvedutosi di quell'amore,
dice alla sua compagna: Per certo voi diceste stamane
il Pater nostro di San Giuliano, però che noi non potremmo
avere migliore albergo, nè la più bella oste, nè
la più cortese. Qui, di sbieco se si vuole, c'è un accenno
ad altro che ad albergo. Ma testimonianze più sicure e
più esplicite non mancano. Di Livia, supposta innamorata
di Parabolano, dice il Rosso, nella Cortegiana dell'Aretino,
che ha detto il Pater nostro di San Giuliano
a guastarsi di lui[388]. Nella stessa commedia, l'Alvigia

mezzana, trovandosi a un brutto sbaraglio, si raccomanda
al beato Angelo Raffaello, a San Tobia, e più particolarmente
a San Giuliano, dicendo: messer San Giuliano,
scampa l'avvocata del tuo Pater nostro[389]. Ora, avvocata
del Pater nostro di San Giuliano, in questo caso non può
voler dir altro che mezzana. Si potrebbero moltiplicare
gli esempii, i quali proverebbero pure che il culto di
San Giuliano era non meno vivo nel Cinquecento che nel
Trecento. San Giuliano era uno dei santi più popolari e
più spesso invocati, e lo prova il Franco quando fa dire
alla sua loquace lucerna: «Veggo i carrettieri et i falconieri
diventare in terra da più di San Vito e di San
Giuliano nel paradiso»[390].



Se non che, essendo gli esempii recati di sopra posteriori
al Boccaccio, si potrebbe dir che non provano, e si
potrebbe riconoscere in essi, anzi che un riflesso della
credenza popolare, un semplice riflesso della novella stessa
del Decamerone, cognita universalmente e passata in certo
modo in proverbio[391]. Ma altrettanto non si potrà certo
dire delle testimonianze che ci offre la letteratura francese.



Se San Giuliano fu popolare in Italia, in Francia fu
assai più, e v'ebbe più offici, giacchè, non soltanto protettor
dei viandanti, e procacciatore di buono albergo, ma
vi fu anche patrono delle corporazioni dei menestrelli e
dei poveri, e invocato da coloro che languivano in ischiavitù
o in prigionia. Vero è che l'officio suo principale
rimaneva pur sempre quello di provvedere di buono albergo
i suoi devoti. In Parigi c'era una chiesa a lui consacrata,
e un poeta, ricordandola insieme con l'altre molte
ch'erano nella città, dice:



                 Saint Juliens

Qui herberge les Chrestiens[392].





Ora l'albergare di San Giuliano poteva (non dico che

dovesse) essere della maniera appunto che si vede nella
novella del Decamerone; e avoir l'ostel Saint Julien voleva
dire, non solo avere buona stanza, ma spesso anche
avere la buona nottata, come Rinaldo d'Asti. Il Legrand
d'Aussy cita da una canzone manoscritta i seguenti versi,
con cui un poeta, Giacomo d'Ostun, avendo passato la
notte con la sua dama, celebra la goduta felicità:



Saint Julien qui puet bien tant,

Ne fist à nul home mortel

Si doux, si bon, si noble ostel[393].





Nel fableau di Boivin de Provins, alcuni che si credono
di accalappiare Boivin, traendolo in casa di una sgualdrina,
gli dicono:



Par saint Pierre le bon apostre,

L'ostel aurez saint Julien[394].





Eustachio Deschamps intende l'ostel nel senso che l'intende
Giacomo d'Ostun, quando dice:



On quiert l'ostel Saint Julien[395],





e quando, facendo il proprio ritratto, esce in questa confessione:



Je ne désir fors que Saint Julien

Et son hostel, dont bon fait trouver l'uis;

De saint George pas grant compte ne tien,

De sa guerre n'est mie grant deduis[396].





Questi esempii provano che non fu il Boccaccio ad attribuire
a San Giuliano il poco onesto officio; ma come
mai la devota superstizione fu essa condotta ad affidarglielo?
Non è troppo difficile il dirlo. Si tenga ben presente
che San Giuliano, il quale per far penitenza della

involontaria uccisione del padre e della madre, da lui
commessa, fondò un ospizio, dove per molti anni accolse
liberalmente i pellegrini, è come il santo titolare della
ospitalità[397]; si ricordi che la ospitalità nel medio evo fu
intesa assai più largamente di quanto a noi possa parere
dicevole, e che era in certo qual modo obbligo di cortesia,
nei baronali manieri, offrire all'ospite, oltre alla stanza e
alla tavola, anche una compagna di letto per la notte[398],
e si avrà piena ragione e spiegazione del fatto. Un albergo
non si considerò interamente buono se non c'era, diciam
così, quel complemento, e San Giuliano che procacciava
il buono albergo, procacciava il complemento insiem col
resto. S'intende poi come trovatori, troveri, menestrelli,
uomini che campavano dell'ospitalità e liberalità altrui,
si raccomandassero a San Giuliano per tutto quanto era
stato così posto sotto la sua giurisdizione. E certo a tutti
i favori che il santo poteva largire pensava Pietro Vidal
quando diceva:



Domna, ben aic l'alberc saint Julian,

quan fui ab vos dins vostre ric ostal[399],





e quando il proposito di rimanere in Italia esprimeva in
quei versi:



Era m'alberc deus e sans Julias

e la doussa terra de Canaves,

qu'en Proensa no tornarai eu ges

pos sai m'acoilh Lameiras e Milas,

car s'aver posc cela qu'ai tant enquiza,

. . . . . . . . . . . . . .[400].





E a tutti quei favori similmente doveva aver la mente il
Monaco di Montaudon, quando, in una sua canzone[401],
introduce lo stesso San Giuliano a lamentarsi dinanzi a
Dio che la decadenza dei costumi cavallereschi, e il picciol

animo dei signori abbiano in tutto screditato il suo nome
e quasi tolto il suo culto. Considerata ogni cosa, non si
stenta troppo a capire come Guglielmo IX di Poitiers, il
più scapestrato dei trovatori, potesse render grazie a Dio
e a San Giuliano della molta perizia ch'egli si vanta di
avere nel dolce giuoco di amore:



Dieus en laus e sanh Jolia;

  Tant ai apres del juec doussa,

  Que sobre totz n'ai bona ma[402].





Del resto San Giuliano non deve troppo dolersi di quell'officio
commessogli certo contro sua voglia, giacchè officio
in tutto simile si trova pure commesso a santi che non
avevan poi sulla coscienza ciò che egli ci aveva. In un
vecchio poemetto tedesco, intitolato Die Treue Magd[403],
si racconta di uno studente che aveva in uso di recitare
ogni giorno due preghiere, l'una il mattino alla Santissima
Trinità, perchè non lo facesse capitar male, l'altra
la sera a Santa Gertrude (quale delle parecchie registrate
nei cataloghi?) per ottenere da lei buono albergo. Si
mette in viaggio alla volta di Parigi, e giunta la sera
si raccomanda alla santa. Per non fermarci troppo sui
particolari, ecco che egli capita in casa di una donna bellissima,
il cui marito è assente, e vi trova quelle stesse
accoglienze che Rinaldo d'Asti trova in casa dell'amica
del marchese Azzo. Sopraggiunge in mal punto il marito;
ma allora Santa Gertrude, più sollecita de' suoi devoti
che lo stesso San Giuliano non sia, suggerisce (così almeno
il poeta dice di credere) alla fantesca della donna un buon
provvedimento che salva ogni cosa. Lo scolare riconoscente
non dimentica di ringraziare la santa, e tutti contenti.
Notisi che il giovane s'era mosso alla volta di Parigi con
l'intenzione di attendere non meno agli amori che agli
studii.







Così pure non si vede quale ragione potesse indurre il
volgo credente in Francia a prendersi una confidenza in
tutto simile con San Martino, se non si ammette che,
essendo San Martino un santo molto popolare e bonario,
il popolo potè credersi licenziato a ricorrere al suo patrocinio
anche in casi nei quali l'ajuto dei santi non pare
troppo a proposito. Fatto sta che ostel saint Martin significò
quel medesimo che ostel saint Julien. Il fableau
intitolato Le meunier et les II clers, che corrisponde alla
novella 6ª della Giornata IX del Decamerone, ce ne porge
una prova. Il poeta, narrati i casi venturosi ch'ebbero i
due giovani albergando la notte in casa del mugnajo, dice:



Il orent l'ostel saint Martin[404].





E in un'alba di Guiraut de Borneil non invoca il vigile
amico la protezione di Dio sopra l'amante troppo felice
che non cura il sopravvenire del giorno?



Il Manni crede che la storia di Rinaldo d'Asti narrata
dal Boccaccio, non sia cosa inventata, ma vera[405]. Ciò può
ben essere; ma in tal caso, inclinerei a credere che al
fatto sostanziale vero il Boccaccio avesse messo egli quel
contorno di comica superstizione, traendolo, sia da altre
storie a lui note, sia dalla divulgata credenza. Ad ogni
modo non intendo che si voglia dire L. Cappelletti, quando
afferma che le fonti della novella del Boccaccio sono il
Panciatantra, le gesta Romanorum, c. XVIII, e la Legenda
aurea, hist. XXII[406]. Certo riscontro con una novella
del Panciatantra fu notato, e sta bene; ma nei
Gesta Romanorum e nella Legenda aurea si narra la
storia di San Giuliano, e non si trova indizio di quelle
particolarità del culto a esso San Giuliano prestato che
appunto sono di capitale importanza nella novella del Boccaccio;
e per sapere che San Giuliano l'Ospitaliere era

protettor dei viandanti, il Boccaccio non aveva bisogno di
ricorrere a quei racconti, ma bastava che ponesse mente
al nome di lui, e aprisse le orecchie a' discorsi degli innumerevoli
credenti.



Per carità, un po' più adagio in questa faccenda delle
fonti.







NOTE




382.  Firenze, 1818, vol. II, pp. 146 sgg.




383.  È la VI delle sue Lezioni accademiche, Modena, 1839-40,
vol. II. Agli autori rammentati in proposito dal Galvani, e a
quelli che registra lo Chevalier, Répertoire des sources historiques
du moyen-âge, coll. 1316-7, si possono aggiungere i seguenti:
Lecointre-Dupont, Mémoires de la Sociétè des Antiquaires
de l'Ouest, t. V (1835); Du Méril, Histoire de la poésie scandinave,
Parigi, 1839, p. 345, n. 2; Foglietti, San Giuliano l'Ospitatore,
cenni storici, Firenze, 1879. (Vedi anche il Giornale storico
della letteratura italiana, vol. VI (1885), p. 419). Circa la
persona di San Giuliano mosse ragionevolmente alcuni dubbii
lo Zambrini nel Propugnatore, t. V, P. 1ª pp. 169-70. Fra le
Istorie e Leggende registrate dallo stesso Zambrini, Opere volgari,
ecc., 4ª ed. con Appendice, Bologna, 1884, coll. 568, 581,
761, non trovo un poemetto di 32 ottave intitolato: La devotissima
e bella istoria di San Giuliano dove s'intende che per inganno
del demonio uccise il padre e la madre, Lucca, per Domenico
Ciuffetti, 1702. Non lo registra nemmeno il Passano ne' suoi
Novellieri in verso (Bologna, 1868), e non so se si tratti di cosa
antica o moderna.




384.  Pico Luri di Vassano (Ludovico Passarini) nei suoi Modi di
dire proverbiali ecc., Roma, 1875, pp. 564-5, cita solamente la
novella del Boccaccio, un luogo dell'Orlando innamorato del
Berni (c. XXVIII, st. 8), il noto Paternostro e la nota Orazione.
Altre indicazioni si possono vedere nei Vocabolarii sotto Paternostro.




385.  Cap. VII.




386.  Nov. 33.




387.  Giorn. III, nov. 1.








388.  Atto III, sc. 8.




389.  Atto V, sc. 16.




390.  Le pistole volgari, Venezia, 1542, f. 157 r.




391.  La novella 52 di Giovanni Sercambi è la novella stessa del
Boccaccio, mutati i nomi e alcune particolarità. Vedi Novelle
inedite di Giovanni Sercambi tratte dal Codice Trivulziano CXCIII
per cura di Rodolfo Renier, Torino, 1889, pp. 186-90.




392.  Les moustiers de Paris, in Barbazan-Méon, Fabliaux et
contes, Parigi, 1808, vol. II, p. 288.




393.  Fabliaux ou contes du XIIe et du XIIIe siècle, Parigi, 1779-81,
vol. III, p. 108. Questi versi, con altri due che precedono, furono
riportati anche nel III volume della Chronique des ducs
de Normandie di Benoît (Parigi, 1838-44), p. 819.




394.  De Montaiglon et Raynaud, Recueil général et complet des
fabliaux des XIIIe et XIVe siècles, t. V, Parigi, 1883, p. 57.




395.  Oeuvres complètes, pubblicazione della Société des anciens
textes français, vol. II, Parigi, 1880, p. 72.




396.  Ibid., p. 313. Non so se nelle chansons de geste si trovino
esempii che possano esser messi accosto a quelli recati di sopra.
J. Altona, Gebete und Anrufungen in den altfranzösischen Chansons
de geste, Marburgo, 1833, p. 9; R. Schröder, Glaube und Aberglaube
in den altfranzösischen Dichtungen, Erlangen, 1886, pp. 51-2,
recano parecchi luoghi di poemi, dove è menzione di San Giuliano,
ma nessuno che contenga allusioni a cose d'amore.




397.  Vedi vol. 1, pp. 286 sgg.




398.  Vedine, per la Francia, le prove in Méray, La vie au temps
des trouvères, Parigi-Lione, 1873, pp. 76-80, e per i paesi germanici
in Weinhold, Die deutschen Frauen in dem Mittelalter,
vol. II, Vienna, 1882, pp. 199-200.




399.  Canzone: Tart mi veiran mei amic en Tolzan. Vedi Peire
Vidal's Lieder, ed. Bartsch, Berlino, 1857, p. 69.




400.  Canzone: Bon'aventura don deus als Pizas, ed. cit., p. 76.




401.  È la canzone che comincia: L'autre jorn m'en pogei el cel.
La ripubblicarono ultimamente E. Philippson, Der Mönch von
Montaudon, Halle a. S., 1873, pp. 41-3, e O. Klein, Die Dichtungen
des Mönchs von Montaudon, Marburgo, 1885, pp. 39-41.
Il Galvani ne diede la traduzione nel citato suo scritto.








402.  Canzone: Ben vuelh, que sapchon li plusor. W. Holland e
A. Keller, Die Lieder Guillems IX, 2ª ed., Tubinga, 1850, p. 8.




403.  Pubblicato da F. H. von der Hagen, Gesammtabenteuer,
Stoccarda e Tubinga, 1850, t. II, pp. 315-31.




404.  Di questo fableau ci sono due redazioni diverse, e il verso
citato si legge solamente in una. Vedi De Montaiglon et Raynaud,
Recueil ecc., t. V, pp. 94, 325.




405.  Istoria del Decamerone, Firenze, 1742, pp. 197-9.




406.  Osservazioni storiche e letterarie e notizie sulle fonti del Decamerone,
in Propugnatore, anno XVI, p. 50.








IL RIFIUTO DI CELESTINO V




Tra le molte novelle che, com'è noto, Ser Giovanni
Fiorentino trasse, quasi copiando a parola, dalle Cronache
di Giovanni Villani[407], è pure la 26ª, nella quale si narra
come Celestino V rinunziasse il papato. Anche qui il novelliere
altro quasi non fa se non trascrivere lo storico,
salvo che, venuto quasi al fine della narrazione, v'interpola
di suo la notizia seguente[408]: «Vero è che molti dicono,
che il detto Cardinale (Benedetto Gaetani, che poi
fu papa col nome di Bonifazio VIII) gli venne una
notte segretamente con una tromba a capo al letto e
chiamollo tre volte, ove Papa Celestino gli rispose e
disse: chi sei tu? Rispose quel dalla tromba: io sono
l'Angel da Iddio mandato a te come suo divoto servo;
e da parte sua ti dico, che tu abbia più cara l'anima
tua che le pompe di questo mondo, e subito si partì».
Udita questa ammonizione, e credendo gli venisse veramente
da Dio, Celestino, che già assai di mal animo sosteneva
il gravissimo officio, depose il manto e la tiara.
Ser Giovanni, che cominciò a scrivere il Pecorone l'anno
1378, non inventò questa storiella; essa era già nata da
un pezzo, e, come le parole stesse di lui ci provano
(molti dicono), era allora largamente diffusa. Poniamoci
sulle sue tracce e vediamo fin dove ci possano condurre.



La storiella testè riferita si ha generalmente in conto
di leggenda[409], e a confermarla tale fu osservato che i contemporanei
e i testimoni di veduta non ne fanno cenno[410].

Che ne tacessero i fautori e gli amici di Bonifazio s'intende;
ma fatto è che nemmeno i suoi nemici ne parlano.
Nel famoso libello[411], che da Longhezza i due cardinali
Giacomo e Pietro Colonna scagliarono (10 maggio 1297)
contro quel pontefice, si dice bensì che nella rinunzia di
Celestino (13 decembre 1294) entrarono multae fraudes
et doli, conditiones, et intendimenta et machinamenta;
ma si rimane così sulle generali, senza specificar nulla.
Jacopone da Todi, che diceva a Bonifazio:



Come la salamandra

  Sempre vive nel fuoco,

  Così par che lo scandalo

  Te sia sollazzo et joco[412],





non avrebbe taciuta la frode se gli fosse stata nota. I fautori
di Filippo il Bello, che tante accuse terribili lanciarono
contro il nemico pontefice, e fra l'altre quella d'intendersela
col diavolo, non avrebbero mancato d'imputargli anche
questo gravissimo sacrilegio della usurpata qualità di
messo celeste, se qualche fama ne fosse loro venuta all'orecchio.
E Dante n'ebbe egli un qualche sentore? Crediamo
di no; o, se l'ebbe, non se ne diè per inteso. Tutti
sanno quanto siasi disputato intorno all'essere di colui
che nel III canto dell'Inferno Dante accusa di viltà per
aver fatto il gran rifiuto. Non entreremo in queste disputazioni,
chè la soluzione del dubbio non importa ora al
nostro bisogno. Supposto che Dante intendesse parlare
di Celestino, gli è chiaro che la leggenda non entrava
per nulla in quel suo giudizio, perchè, se egli avesse potuto
credere alla gherminella di Benedetto, questa gli
avrebbe dato argomento a giudicar Celestino uomo credulo
e semplice, vile non già. Ma che il poeta ignorava
la leggenda, o, conoscendola, non le dava credenza, si desume
da altri due luoghi di quella medesima Cantica.

Nel c. XIX, vv. 55-7, Niccolò III, credendo di parlare a
Bonifazio, dice:



Se' tu sì tosto di quell'aver sazio

  Per lo qual non temesti tôrre a inganno

  La bella donna, e poi di farne strazio?





La bella donna, non ostante qualche interpretazione diversa[413],
è senza dubbio la Chiesa, e quel tôrre a inganno
può riferirsi, tanto alle male arti usate per indurre Celestino
a rinunziare, quanto a quelle usate poi per succedergli.
Ma che in quelle parole non si contenga nessuna
allusione alla frode della leggenda, provano i vv. 104-5
del c. XXVII, dove lo stesso Bonifazio dice:



           Però son due le chiavi

Che il mio antecessor non ebbe care.





Dante credeva dunque che Celestino avesse rinunziato alla
dignità papale per insufficienza d'animo, per non sentirsi
atto all'officio, e non, oltre che per queste ragioni, anche
per obbedienza a un presunto comandamento divino.



Ma il non farsi dai citati sin qui ricordo alcuno della
leggenda non prova che la leggenda non fosse già nata;
ed anzi noi abbiamo i documenti in mano che ce la mostrano
nata quasi ad un tempo coi fatti che le diedero
origine. Il Tosti cita, come il più antico autore che la
riferisca, il cronista Ferreto Vicentino, che scrisse circa
trentadue anni dopo la rinunzia di Celestino; ma essa si
trova già narrata in una cronica fiorentina, detta di Brunetto
Latini, e pubblicata anni sono dall'Hartwig[414]. L'autore
di essa, ignoto del resto, era già adulto nel 1292[415],
e non condusse la sua narrazione oltre il 1303. Egli
racconta la leggenda nei termini seguenti[416]: «Questi
(Celestino) essendo homo religioso e di santa vita elli
fue ingannato sottilmente da papa Bonifazio per questa

maniera, ch'ello[417] detto papa per suo trattato e per
molta moneta, che spese al patrizio nuch (sic) vedevasi
la notte nella camera del papa ed aveva una tromba
lunga e parlava nella tromba sopra il letto dello papa
e dicea: Io sono l'angelo, chetti sono mandato a parlare
e comandoti dalla parte di Dio glorioso, che tu immantanente
debbi rinunziare al papatico e ritorna ad essere
romito. E così fece tre notti continue, tanto chelli
crette alla boce dinganto (sic)[418], e rinunciò al papatico
del mese di dicembre, e con animo deliberato colli suoi
frati cardinali dispose se medesimo ed elesse papa un
cardinale d'Anangna, chaveva nome Messer Benedetto
Gatani, e suo nome papale Bonifazio ottavo». Qui la
leggenda è bella e formata, e non si dà come leggenda,
ma come storia certa: solo è da notare che l'autore attribuisce
bensì a Bonifazio l'idea della frode, ma non la
materiale esecuzione di essa, mentre i più di coloro che
la narreranno poi ne faranno Bonifazio inventore ed esecutore
ad un tempo.



Abbiam parlato sin qui di leggenda; ma non è poi assolutamente
provato che leggenda sia e non istoria. Un
uomo di pochi scrupoli, come Bonifazio VIII, poteva bene,
trovandosi a fronte un uomo semplice e dappoco, quale
era appunto Celestino, ricorrere, per conseguire il suo intento,
a una gherminella indecorosa sì, ma certo non
inefficace. Se non che ciò poco importa al caso nostro.
Ammesso che sia leggenda, s'intende come la nota scaltrezza
di Bonifazio e la non men nota semplicità di Celestino
dovessero farla nascere, e dovessero farla nascere
in tempo assai prossimo agli avvenimenti che le davano
appiglio, quando di questi avvenimenti appunto si cercava
di dar ragione, e quando le passioni suscitate da
essi erano calde ancora. Forse il Marino accenna alla vera
origine della leggenda in un luogo della sua vita di Celestino V[419],

notando come, dopo la rinunzia, si spargesse
per Roma la fama, e Pietro Grasso, notajo regio, attestasse,
avere Cristo parlato a Celestino, dicendo: Quid
prodest homini si universum mundum lucretur, animae
vero suae detrimentum patiatur? Non ci voleva un grande
sforzo di fantasia per porre al luogo di Cristo il cardinale
Benedetto. Che poi la leggenda, per alcun tempo, dopo
esser nata, potesse rimanersi chiusa entro una cerchia
piuttosto stretta, in guisa da non venire a cognizione di
chi avrebbe potuto giovarsene contro il pontefice, non farà
meraviglia a nessuno.



La leggenda, di cui un cronista ci offre la testimonianza
più antica, riappare poi in altri cronisti del secolo
XIV; e s'intende come con l'andar del tempo, allargandosi
anche fuori d'Italia, si venisse in varii modi
alterando. Il già citato Ferreto non dà la cosa per sicura,
come fa il cronista fiorentino, ma dice: ferunt, e operatore
del dolo fa lo stesso Bonifazio[420]. Giovanni Vittoriense
non dubita, pare, della frode, ma lascia dubbio se si dovesse
o no a Bonifazio[421]. Alberto Argentinense riferisce la
cosa, senza affermar nulla[422]. Ma nella seconda metà del
XVI secolo Gilberto Genebrardo l'afferma risolutamente[423].



Se non che le notizie più curiose della leggenda ci
sono offerte, non dai cronisti, ma dai commentatori di
Dante, alcuno dei quali è forse anteriore a Ferreto. Cominciamo
da uno dei più antichi, dall'anonimo autore delle
Chiose alla prima Cantica pubblicate dal Selmi. In quella
parte di esse che si riferisce al noto luogo del c. III noi
troviamo, non senza meraviglia, la leggenda in una forma
assai svolta, e con isfoggio di particolari fantastici che non
si riscontrano altrove; il che accennerebbe già di per sè
ad una lunga elaborazione. Il racconto merita d'essere
qui riportato per intero[424]. «Questi che per viltà fece il
gran rifiuto fu papa Cilestrino, il quale essendo Romito

Murato, perciò che di poco bene era sazio, e avea le
genti d'intorno crediano che fosse santo uomo, e' cardinali
credendolo che fosse sufficiente persona, sì lo chiamaro
papa, e fu confermato papa. Bonifazio che si fu accorto
della miseria e della cattività sua, fece fare ali e volto
e mani e una scritta con cose che lucono di notte e non
di dì; e poi, a sua posta, celato di notte tempo i lumi,
spenti in prima tutti i lumi, entrò ne la camera sua,
lui dormendo, e chiamò con uno organo: Cilestrino, Cilestrino,
tre volte. Questi si svegliò dicendo: Domine,
chi mi chiama?... E' rispose: messo di Dio. Cilestrino
il mirò, e vide solo le mani e l'ali e 'l volto lucenti.
Maravigliossi molto, e disse: che comandi? E que' rispose:
a Dio spiace molto la tua vita, e hai lasciata
la via del paradiso e vuoli ire a l'inferno. Leggi questa
carta del comandamento. E la scritta dicea: i' ti comando,
che domattina, fatto il dì, tu prenda il manto
e 'l pasturale, e 'l primo cardinale che tu truovi fa sedere
in su la sedia di San Pietro, e vestilo d'ogni cosa
come l'hai tu, e poi rifiuta, e partiti in maniera che non
sii veduto esser partito. Letta la scrittura che d'oro
paria, credette per certo che Agnolo di Dio fosse. Disse
che si farebbe. Papa Bonifazio ravolse le cose e sparì,
e la mattina si levò sì tosto che fu dì. Prima Cilestrino
lo vide, aempiè il comandamento, e poselo in
sulla sedia, e Cardinali furono d'intorno, e da' più fu
confermato a cui parve ragione, e tali per amore, e tali
per promesse, e altri per paura, sì che papa rimase».



Nel commento di anonimo pubblicato da Lord Vernon
e nelle chiose attribuite a Jacopo Alighieri la leggenda
non è ricordata; ma questa poi riappare, tuttochè in forma
più semplice e compendiosa, in parecchi dei commentatori
posteriori. Secondo Jacopo della Lana furono i cardinali,
e non il solo Benedetto, a ordir l'inganno[425]. L'Ottimo

paria di certi artificj, ma non dice quali fossero: Pietro
Alighieri non fa cenno nemmeno di artifizii. Giovanni
Boccacci riferisce una versione secondo la quale a far
l'inganno Bonifazio si sarebbe accordato con alcuni suoi
servitori[426]. Il falso Boccaccio (Chiose sopra Dante, pubblicate
da Lord Vernon) parla di ragioni e di argomenti
usati da Bonifazio, non d'altro; e Benvenuto da Imola
crede che il reo del gran rifiuto sia Esaù, non Celestino.
Francesco da Buti dice che Bonifazio usò e della persuasione
e della frode[427]. L'Anonimo Fiorentino, pubblicato
dal Fanfani, attinge per la narrazione dal Villani; poi, al
c. XIX, narra l'inganno, introducendo un fanciullo a far
la parte dell'angelo; ma pare stimi il tutto una favola[428].
Guiniforto delli Bargigi tace della leggenda, e ne tacciono
ancora il Landino, il Vellutello, il Daniello. E tra coloro
che ne tacciono sia qui ancora ricordato il Petrarca che,
come altri, solo ad umiltà attribuisce la rinunzia di Celestino[429].



La varietà delle versioni che abbiam vedute sin qui, e
il richiamarsi, che i narratori spesso fanno, alla voce pubblica,
provano, ci sembra, la diffusione della leggenda.
Non ci recherà dunque meraviglia il ritrovar questa in
un racconto islandese contenuto in un codice del sec. XV,
e fatto, non ha molto, di pubblica ragione[430]. S'intende
come la leggenda non abbia potuto compiere un così lungo
viaggio senza molto alterarsi; ma ecco la sostanza del
non breve racconto. Celestino aveva accettato assai malvolentieri
la dignità papale; Bonifazio, per contro, uomo
di facili costumi, e padre di dodici figliuoli, ad essa aspirava.
Nella camera del papa erano due letti, uno per
lui, l'altro per la sua sposa la Chiesa. Bonifazio scrisse
con lettere d'oro una epistola, e dicendo di averla trovata
nel letto della Chiesa, la consegnò a Celestino. Questi,
apertala, vi trovò una comunicazione della Chiesa celeste

alla terrena, nella qual comunicazione si diceva che, non
piacendogli l'ufficio, il papa poteva liberamente rinunziarlo;
e il papa rinunziò, e Bonifazio ne prese il luogo.
Bisogna confessare che, migrando tanto lontano dal suo
luogo di origine, la leggenda si fece molto più sciocca, e
il povero Celestino tramutò a dirittura di semplice in
istolido. Ciò che si dice della epistola scritta con lettere
d'oro ricorda la epistola luminosa di cui parla l'autore
delle Chiose anonime.



In questo campo ci sarà senza dubbio da spigolare dell'altro,
e altri il faccia, se lo stima opportuno. Prima di
lasciar l'argomento una sola cosa vorremmo avvertire ancora,
e cioè, che la leggenda di cui abbiam parlato, specie
nella forma che assume nelle Chiose pubblicate dal Selmi,
entra nel copioso gruppo di quei racconti, diffusi così in
Oriente come in Occidente, nei quali un mortale prende
l'aspetto e gli attributi di alcun essere soprannaturale,
per così ingannare altrui e ottenere i suoi fini[431].







NOTE




407.  Vedile notate dal Landau, Beiträge zur Geschichte der italienischen
Novelle, Vienna, 1875, pp. 29-30. Cfr. Gorra, Studi di
storia letteraria, Bologna, 1892, Il Pecorone.




408.  Ed. dei Classici italiani, vol. I, p. 255.




409.  Il Doellinger non ne parla nel suo libro Die Papst-Fabeln
des Mittelalters, Monaco, 1863; seconda edizione, accresciuta di
note da J. Friedrich, Stoccarda, 1890.




410.  Tosti, Storia di Bonifazio VIII e de' suoi tempi, vol. I,
pp. 231 sgg.: Gregorovius, Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter,
vol. V, p. 515. Non e esatto il Drumann quando, non conoscendo
la fonte di cui si dirà più oltre, afferma la storiella
essere già narrata da contemporanei, Geschichte des Bonifacius
des Achten, Königsberg, 1852, parte I, p. 11.




411.  Lo ripubblicò il Tosti, Op. cit., vol. I, Documento (P),
pp. 275-8.




412.  Nella famosa invettiva che comincia:



O papa Bonifatio,

Molto hai jocato al mondo.







413.  Vedi Selmi, Chiose anonime alla prima Cantica della Divina
Commedia, Torino, 1865, p. 107.




414.  Quellen und Forschungen zur ältesten Geschichte der Stadt
Florenz, parte II, Halle, 1880, pp. 221 sgg.




415.  Ibid., p. 217.




416.  Ibid., p. 235.




417.  Così l'Hartwig: l. che llo.




418.  D'incanto?




419.  Acta Sanctorum, t. IV di maggio (1685), p. 523.








420.  Historia, l. II, ap. Muratori, Scriptores, t. IX, coi. 966:
«Ferunt etiam et hunc virum dolosum (sc. Bonifacium) quatenus
ad hoc illum (sc. Coelestinum) flagrantius incitaret, dum
somno excitatus noctu Deum contenplaretur, per foramen,
quod arte fabricaverat, voce tenui saepe dixisse etc.». Francesco
Pipino, contemporaneo di Ferreto, non parla (Chronicon,
ap. Muratori, t. cit., col. 735) se non di persuasioni fraudolente
usate da alcuni cardinali e in ispecie da Benedetto.




421.  Ap. Böhmer, Fontes rerum germanicarum, t. I, p. 334:
«Celestinus... resignavit per hunc modum: dum enim quiesceret,
vox ad eum facta est per tubam, quasi esset angelus domini,
per tres vices, ut quantocitius propter mundiales occupationes
contemplationi insisteret, curam deponeret. Quo facto Bonifacius
octavus succedit eodem anno in vigilia nativitatis domini
electus, qui hanc fraudolentiam dicitur procurasse».




422.  Chronicon, ap. Urstisius, Germaniae historicorum p. altera,
p. 111: «Hic est Bonifacius, de quo dicitur, quod Caelestino
praedecessori suo, viro utique sancto, de quo Curia doluit se
in lucris non proficere, per longam cannam loquebatur ad
lectum Caelestine cede, Caelestine cede».




423.  Chronographia, Parigi, 1585, l. IV, p. 659: «Per cannam
deceptus est (sc. Coelestinus) voce tanquam coelitus missa insonantem,
ut deseret Pontificatum et Bonifacium institueret».




424.  Chiose anonime, ecc., pp. 18-9. Il Selmi le stimò scritte
mentre il poeta era ancora in vita; ma vedi, a questo proposito,
Rocca, Di alcuni commenti della Divina Commedia composti
nei primi vent'anni dopo la morte di Dante, Firenze, 1891,
pp. 108 sgg.




425.  «E ingegnonno certi cannoni, li quali rispondeano nella
sua camera, e per quelli li parlavano di notte, dicendo
com'elli erano angeli da Dio messi; e che nel conspetto di
Dio era ch'elli non era sufficiente a tanto offizio, e però
ch'elli dovesse rifiutare». Jacopo riferisce il dantesco tôrre
a inganno notato di sopra, così alla simonia come alla frode
usata a Celestino.




426.  «..... alcuni voglion dire che esso usò con alcuni suoi segreti
servidori, che la notte voci s'udivano nella camera del
predetto papa» ecc.








427.  «Et oltre a questo ordinò un buco, che veniva sopra lo
letto del papa, avendosi fatto dare una camera a lato a quella
del papa, abitando di dì e di notte con lui, perchè il papa
sopradetto si fidava molto di lui, et a certe ore della notte
metteva uno cannone per questo buco e diceva al papa ch'elli
era l'agnolo mandato da Dio, e comandavali» ecc.




428.  «Dice ancora alcuno che messer Benedetto Gaetani, essendo
papa Cilestrino ancora nella sedia apostolica, per farlo
rinunziare, veggendo ch'egli n'avea voglia, misse alcuno fanciullo
di notte segretamente nella camera sua, dicendogli la
notte ch'egli rinunziasse al papato, et simili inganni facendogli;
ma come che le favole si dicano, la verità fu che per
consiglio di Papa Bonifazio et per sua arte et inganno et
sagacità papa Cilestrino rinunziò il papato».




429.  De vita solitaria, II, 18.




430.  Islendzk Aeventyri. Isländische Legenden Novellen und Märchen
herausgegeben von Hugo Gering, Halle a. S., 1882-4, vol. I,
pp. 77-80; vol. II, pp. 65-6.




431.  Vedi intorno a questi racconti Benfey, Pantschatantra, vol. I,
§ 56, pp. 159-63; G. Paris, Le récit Roma dans les Sept Sages,
Romania, vol. IV, pp. 125 sgg. A questo gruppo appartengono,
un racconto di Cesario di Heisterbach (Dialog. mirac., dist. II,
cap. 24), la novella 2ª, giorn. IV del Decamerone, la 69ª del
Morlini, la 2ª di Masuccio Salernitano e altre.








LA LEGGENDA DI UN FILOSOFO
(Michele Scotto)




Nella quarta bolgia dell'ottavo cerchio infernale, Virgilio,
redento ormai dalla dubbia fama di mago che per
secoli ne aveva infoscato e snaturato il carattere, addita e
nomina a Dante gl'indovini ed i maghi che quivi son
puniti di lor tracotanza. Accennatine alcuni antichi, Anfiarao,
Tiresia, Aronta, Manto, Euripilo, e detto alcun che
dei loro fatti, il maestro volge l'attenzione del discepolo
sopra un moderno:



Quell'altro che ne' fianchi è così poco,

  Michele Scotto fu, che veramente

  Delle magiche frode seppe il gioco[432];





poi nomina ancora Guido Bonatti e Asdente, e, senza più
far nomi, accenna al popol minuto delle fattucchiere, alle



  triste che lasciaron l'ago,

La spola e il fuso e fecersi indovine;

Fecer malie con erbe e con imago.





Se Dante tornasse al mondo, e riscrivesse la Commedia,
si può tener per sicuro che Michele Scotto non sarebbe
più posto da lui in quella bolgia, tra quei dannati, quando
pure il poeta rinascesse così buon cattolico quale già fu,
e così inclinato a certe credenze come un cattolico non
può quasi non essere; ma, dato il tempo in cui il poeta

visse e fu composto il poema; data la celebrità grande
di cui Michele Scotto ebbe a godere in quel tempo, e
le ragioni e l'indole di tal celebrità, era assai difficile,
per non dire impossibile, che il poeta non ponesse il filosofo
a quella pena. Dante avrebbe potuto bensì non
parlarne, come di tanti altri non parla; ma il giudizio
ch'egli avrebbe pensato sarebbe stato in sostanza quel
medesimo ch'espresse parlando. E se noi porgiamo orecchio
alle voci insistenti della leggenda e della tradizione,
intenderemo chiaramente il perchè[433].


I.


Le notizie storiche pervenuteci intorno a Michele Scotto
sono molto scarse e molto incerte, e il nome stesso di
lui dà luogo a dispareri e a dubbiezze. Vuole taluno che
Scotto sia forma italiana del cognome Scott, frequente in
Iscozia; vogliono altri che Scotto sia nome, non di famiglia,
ma di nazione, e che perciò s'abbia a dire e scrivere
Michele Scoto, come si dice e scrive Duno Scoto,
Clemente Scoto, Ugo Scoto, ecc.[434]. Se non che è da notare
che nel medio evo il nome etnico si scrisse indifferentemente
Scotus e Scottus, Scoto e Scotto; ed io, seguendo
l'uso degli antichi nostri, scriverò Scotto, senza impacciarmi
in questioni, che, nel caso nostro, non importan
gran fatto.



Del resto, i dubbii circa il nome debbono essere stati
promossi, almeno in parte, da dubbii che si ebbero circa
la patria. Secondo Jacopo della Lana, Michele sarebbe
stato spagnuolo[435]; ma gli altri commentatori di Dante lo
dissero, per la più parte, scozzese[436]; e v'è un anonimo il
quale, non solo il conosce per tale, ma sa pure avere egli
sì fattamente ammaestrati gli Scozzesi nell'arte sua, che

anche non fanno passo che arte magica non seguiscano,
e avere per giunta insegnato loro portare calze bianche
e gonelle con maniche cuscite insieme[437]. Dei biografi, alcuni
lo vollero scozzese, altri inglese, e la opinion dei
secondi ebbe seguitatori recentissimi, come gli ebbe la
opinione dei primi[438]. Che Michele Scotto nascesse italiano,
e più propriamente salernitano, fu, credo, opinione, particolarissima
di un Pier Luigi Castellomata, riferita e accettata
per buona da Nicola Toppi[439]; ma non meritevole
di nessun riguardo. La opinion più plausibile è insomma
quella che fa Michele scozzese, confortata anche dal fatto
che la leggenda di lui serbavasi viva in Iscozia in principio
di questo secolo, come vedremo tra poco, e viva
forse ci si serba tuttora.



Per non allungarci troppo stringiamo in poche parole
i non molti fatti della vita di Michele che si possono
dire accertati, o che si possono considerare come certi
fino a prova contraria. Michele nacque verso il 1190, in
Belwearie, nella contea di Fife; studiò prima in Oxford,
poi in Parigi; soggiornò un tempo in Toledo, ov'era nel
1217; si recò, dopo il 1240, in Germania, dove fu conosciuto
e bene accolto da Federico II; fece dimora, certamente
non breve, in Italia, nella corte di quell'imperatore,
e, si può credere, in parecchie altre città[440]; si ridusse, non
si sa quando, in patria; morì verso il 1250[441]. Stando a
tradizioni scozzesi, egli fu sepolto, o in Holme Coltrame,
nel Cumberland, o nell'Abbazia di Melrose.



Michele Scotto occupa un luogo onorevole nella storia
della filosofia del medio evo, sebbene Ruggero Bacone
abbia scritto di lui ch'e' fu ignaro così delle parole come
delle cose, e Alberto Magno ch'ei non conobbe la natura
e non intese a dovere i libri di Aristotele. Ch'e' non abbia
inteso a dovere i libri di Aristotele gli è un fatto; ma
quanti furono in quella età coloro che non li frantesero?

Un merito, ad ogni modo, non si può togliere a Michele,
ed è d'avere efficacissimamente cooperato a diffondere, o,
come lo stesso Ruggero Bacone si esprime, a magnificar
tra i Latini la filosofia dello Stagirita, e d'essere stato
uno degli ajutatori di Federico II nell'opera della restaurazione
del sapere da quel principe con tanto ardore promossa[442].
Per Federico II egli tradusse il compendio che
Avicenna aveva tratto della Istoria degli animali di Aristotele;
per Federico II compose un Liber physionomiae
ch'ebbe grandissima celebrità, fu messo a stampa ed ebbe
molte edizioni, a cominciare dalla prima di data certa, che
è del 1477; poi fu tradotto in italiano, e così impresso in
Venezia nel 1537[443]. Voltò di arabico in latino parecchi
libri di Aristotele, sebbene non tanti probabilmente quanti,
ne' manoscritti, se ne veggono col suo nome; un trattato
di Alpetrongi sopra la Sfera; un trattato e alcuni commenti
di Averroe, che da lui primamente, secondo avverte
il Renan, fu fatto conoscere ai Latini; compose
trattati di astrologia e di chiromanzia; tradusse, o compose
di suo, parecchi altri libri, de' quali alcuno, attribuitogli
certo senza ragione, sta pure a far testimonianza
del gran credito in che fu tenuto il suo sapere[444]. Certo
è calunnia quanto asserisce il già citato Ruggero Bacone,
che Michele, al pari d'altri parecchi che s'arrogarono di
tradurre le scritture altrui, non avesse cognizione nè delle
scienze, nè delle lingue; nemmeno della lingua latina; e
usurpasse l'opera e il merito di un Ebreo per nome Andrea,
pubblicando come sue le versioni di costui; sebbene
sia vero che del sapere e dell'ajuto di questo Andrea egli
ebbe a giovarsi. La corte di Federico II non era corte
dove fosse agevole a un ignorante acquistar credito di
sapiente, e perchè Federico non era uomo da lasciarsi
così facilmente ingannare, e perchè i molti dotti ch'egli
si raccoglieva d'attorno avrebbero presto scoperto l'inganno

e smascherato l'ingannatore. Per contro noi abbiam prove
della riputazion grande onde Michele ebbe a godere appresso
gli uomini dotti d'allora. Leonardo Fibonacci, il celebre
matematico, dedicò a Michele la seconda parte del suo
Abaco. In una epistola in versi che Federico d'Avranches
scriveva, l'anno 1236 all'imperatore, Michele è celebrato
quale astrologo, indovino e nuovo Apollo, profetante felicissime
sorti all'impero[445]. Finalmente un papa, Gregorio IX,
in una lettera scritta il 28 di aprile del 1227 all'arcivescovo
di Cantorbery, chiama Michele il nostro caro figliuolo,
e di lui loda lo zelo per lo studio, la cognizione
del latino, dell'ebraico, dell'arabico, il vasto sapere[446].



Fra Salimbene racconta del sapere, specie astrologico,
di Michele una storiella veramente sbalorditiva. Trovandosi
un giorno in certo palazzo, Federico II chiese all'astrologo
quanta distanza corresse da quello al cielo. Michele
rispose come la scienza sua gl'insegnava; dopo di
che l'imperatore, sotto pretesto d'andarne a diporto, lo
condusse in altra parte del regno, e quivi lo trattenne più
mesi, nel qual tempo ordinò ai suoi architetti, o ai suoi
legnajuoli, di sbassare la sala, per modo che nessuno potesse
avvedersene; e così fu fatto. Dopo molti giorni, tornato
nel medesimo palazzo, l'imperatore, volgendo accortamente
il discorso, ripetè all'astrologo la domanda stessa
dell'altra volta, e l'astrologo, fatti suoi calcoli, rispose che,
o il cielo s'era alzato, o la terra s'era abbassata: ed allora
conobbe l'imperatore ch'egli era astrologo davvero[447].



Avviene della buona e della rea fama degli uomini
come delle valanghe: queste ingrossano della neve e dei
sassi che incontrano giù per la china del monte; quelle,
giù per la china del tempo, ingrossano d'infinite opinioni,
d'infiniti errori e d'infinite novelle. Così, in bene e in
male, si formano le riputazioni eccessive, che la critica
storica scompone e riduce a' suoi elementi; così, in parte,

fuori dalla consueta mezzanità umana, si levano gli eroi,
i santi, i mostri tipici.



Il sapere di Michele parve grande, fatta qualche eccezione,
agli uomini del suo tempo: agli uomini de' tempi
che seguirono, per lungo tratto, esso parve sempre più
grande. Di tale fama crescente noi troviamo le testimonianze
in tutti, o quasi tutti, gli scrittori che parlarono
di lui; e nei più moderni dura ancora il suono delle lodi
con cui era stato celebrato il suo nome, dura l'ammirazion
d'un sapere fatto ormai universale: Michele, oltre la
lingua sua propria e qualche altro linguaggio volgare,
oltre il latino, ebbe familiari il greco, l'ebraico, il caldaico,
l'arabico; Michele fu matematico insigne, teologo
egregio, astrologo insuperato, medico meraviglioso, conoscitore
profondo di tutti i segreti della natura. Pico della
Mirandola, seguendo gli esempii di Alberto Magno e di
Ruggero Bacone, lo giudicherà, gli è vero, scrittore di
nessun peso, e di molta superstizione[448]; ma l'opinion di
quelli e sua rimarrà opinion di pochissimi.


II.


Come mai, di filosofo ch'egli fu, Michele si tramutò in
profeta ed in mago? Come nacque la leggenda che per
secoli frondeggiò intorno al suo nome, e che forse conserva
ancora, mentr'io ne ragiono, alcun sarmento vivo e
alcuna foglia verde? Quel tramutamento seguì ne' modi
consueti; la leggenda nacque come molt'altre così fatte
nacquero.



Notiamo anzi tutto che tra le opere conosciute di Michele
non ve n'ha nessuna che tratti di magia; ma notiam
pure che non v'era punto bisogno d'un tal documento
per dar l'aire alle fantasie, sebbene poi la leggenda

sel produca da sè. Nel caso presente sono da distinguere
una ragion generale e due ragioni particolari. La ragion
generale è questa, che in secoli di comune ignoranza la
fama di dotto basta di per se stessa a produr la fama di
mago; onde noi vediamo dalle fantasie degli uomini del
medio evo trasformati in maghi i sapienti così degli antichi
come de' nuovi tempi, e ciò con un procedimento
uniforme e sommario che mette tutti in un fascio filosofi
e poeti e matematici e pontefici e santi e persino uomini
così poco necromantici come fu messer Giovanni Boccacci.
Libri di magia furono attribuiti anche a San Tommaso
d'Aquino: Alberto Magno e Ruggero Bacone, così sprezzanti,
come s'è veduto, di Michele Scotto, furono ascritti
con lui alla stessa famiglia di maghi, ispirarono lo stesso
rispetto pauroso, ebbero la stessa celebrità. Sarebbe in
tutto superfluo moltiplicar le prove e gli esempii di cosa
ormai molte volte discorsa e notissima: già ebbe a dire
Apulejo, parlando de' tempi suoi, che le plebi sospettavano
di magia tutti i filosofi.



Questa, dunque, la ragion generale nel caso nostro; le
ragioni particolari, o, per lo meno, due delle ragioni particolari,
le abbiamo presumibilmente nella dimora che
Michele fece in Toledo negli anni della sua giovinezza, e,
per qualche parte, nella dimestichezza ch'egli ebbe con Federico
II.



Durante tutto il medio evo la città di Toledo godette,
in materia di scienze occulte, grandissima riputazione:
ivi fiorivano l'arti magiche; ivi fioriva una scuola di magia
celebre fra quante ne fossero in terra di Saraceni o di
cristiani; celebre tanto che la scienza insegnatavi fu detta
per antonomasia talvolta scientia toletana. Virgilio v'aveva
studiato; persuaso dal diavolo, vi studiò Sant'Egidio prima
della sua conversione[449]; e così vi studiarono molti altri.
Il monaco Elinando afferma nella sua Cronica che i chierici

andavano «a Parigi a studiare le arti liberali, a
Bologna i codici, a Salerno i medicamenti, e in nessun
posto i buoni costumi»[450]. Nei romanzi di cavalleria Toledo
e la sua scuola sono mentovate assai spesso, e Luigi
Pulci, ricordandosi di quanto altri assai avevano detto
prima di lui, scrisse nel Morgante (XXV, 259):



Questa città di Tolleto solea

Tenere studio di negromanzia;

Quivi di magic'arte si leggea

Pubblicamente e di piromanzia;

E molti geomanti sempre avea,

E sperimenti assai d'idromanzia,

E d'altre false opinion di sciocchi,

Come è fatture o spesso batter gli occhi.





Il troppo famoso Dalrio ricordava ancora quello studio
come celebre e detestabile. Michele doveva essere stato
condotto a Toledo dal desiderio di apprendervi l'arte
magica.



Federico II diede argomento a due diverse, anzi contrarie
tradizioni, delle quali, l'una si diffuse più largamente
e prevalse in Germania, l'altra si diffuse più largamente
e prevalse in Italia; la prima ghibellina ed a
lui favorevole; la seconda guelfa ed a lui sfavorevole. Di
quella non abbiamo ora a curarci: di questa basterà notare
che per essa Federico II fu spogliato di ogni virtù,
gravato di ogni nequizia, dipinto quale uomo diabolico,
identificato persino con l'Anticristo. Del carattere che
così la leggenda gli veniva attribuendo un'ombra s'aveva
a stendere su tutto ciò che gli stava d'intorno; e ch'egli
e i familiari suoi avessero intelligenza con Satanasso doveva
parere presunzione, più che ragionevole, necessaria.
Strani uomini si vedevano in quella corte; strane cose vi
si facevano; di più miracoli dell'arti occulte (così dicevasi)

vi si dava saggio e spettacolo. Quivi Saraceni in
gran numero, i quali tutti eran tenuti accoliti e serventi
del diavolo; quivi messi, che da paesi remoti ed incogniti
recavano meraviglie non più vedute; quivi giocolieri d'ogni
nazione e maestria; quivi maghi, operatori d'inauditi prodigi[451].
Federico II traeva a sè gli uomini singolari come
la calamita il ferro. Nell'anno 1231, essendo egli alla
dieta di Ravenna, ebbe a trovarsi (così narra il cronista
Tommaso Tusco) con certo Riccardo, venutovi in compagnia
d'altri cavalieri d'Alemagna, il quale si spacciava
per iscudiero di Olivieri, del paladino morto da quattro
secoli, e asseriva d'essere stato altra volta in Ravenna insieme
col suo signore, con Carlo Magno e con Orlando.
Richiesto dall'imperatore di dar qualche prova di quanto
affermava, fece discoprire certa cappella e certe arche sepolcrali
da gran tempo interrate, e scovare sul davanzale
di una finestra altissima certi sproni rugginosi, dimenticativi
da un gigantesco cavaliere di Carlo[452]. Dei miracoli
d'arte che i suoi maestri sapevano oprare diede un saggio
Federico quando, volendo ricambiare il soldano di certi
ricchissimi doni che n'avea ricevuti, gli mandò, oltre a
cento stendardi d'oro, e cento destrieri di Spagna, e cento
palafreni da sollazzo, «uno albero tutto pieno d'uccegli,
e tutti erano d'argento; e quando traeva alcuno vento,
tutti cantavano e dirizzavansi e chinavansi, ed erano a
vedere una grande meraviglia: e questo albero si commetteva
tutto insieme[453].



Chi sa mai quant'altre così fatte novelle dovettero narrarsi
di Federico II, le quali non son venute sino a noi,
ma che tutte dovevano riuscire a questo effetto, di sollevare
e di stendere intorno a lui e alla sua corte come
una caligine di meraviglioso, attissima a mutar volto e
colore alle persone che ci si movevan dentro, e che già
per altre ragioni eran disposte e inchinevoli al mutamento.

Fra Salimbene ebbe certo a udirne di molte, che
a noi rincresce sieno state passate da lui sotto silenzio,
dicendo egli in due luoghi della sua Cronica: Di Federico
io so molt'altre superstizioni e curiosità e maledizioni e
perversità e inganni, dei quali alcuni consegnai in altra
mia cronica, e di cui taccio ora per amor di brevità, e
perchè mi rincresce riferire tante sue fatuità[454]. Sebbene
di Michele Scotto non sia mai ricordo nei Regesti di Federico,
se non in quanto si accenni ad alcuna delle sue
versioni; e sebbene non sia da credere all'Anonimo Fiorentino
che lo crea senz'altro maestro dell'imperatore[455];
pur nondimeno non è da dubitare ch'ei non fosse uno de'
familiari suoi, un frequentatore della sua corte, e forse
uno dei molti astrologi che l'imperatore si teneva d'attorno.
Ma, s'avesse egli, o non s'avesse cotale ufficio, da
quella familiarità e da quella frequentazione doveva venire
nuovo argomento e nuovo stimolo alla leggenda magica
che già, per altre ragioni, era per formarsi intorno
al suo nome.


III.


La leggenda di Michele Scotto, simile in questo a tutte
le altre leggende, non nacque certo già bella e formata,
ma si venne formando a poco a poco, in virtù di svolgimenti
e di aggregazioni successive. In essa si possono
distinguere due parti principali: l'una, che narra di lui
come conoscitor del futuro o indovino; l'altra, che narra
di lui come mago; ma dire qual delle due preceda in
ordine di tempo, o se entrambe non sorgano congiuntamente,
è cosa impossibile ora. Gli è vero che Salimbene
ricorda di lui soltanto le predizioni, e nulla dice dell'arte
magica più propriamente detta; ma ciò non significa

punto che l'altra parte della leggenda non fosse già nata,
se non cresciuta; o che Salimbene dovesse ignorarla; mentre
vediamo che Pietro Alighieri, fatto di questa consapevole,
se non da altro, dai versi stessi del poema paterno che
commentava, dice dell'indovino, o, com'egli latinamente lo
chiama, grande augure, ma non tocca punto del mago[456].



Dante condanna alla stessa pena, promiscuamente, gli
indovini ed i maghi; e un altro de' commentatori suoi,
quello che chiaman l'Ottimo, giunto ai versi ov'è fatta
menzione di Michele Scotto, nota: «Qui descrive l'autore
d'un'altra specie d'indovini, li quali usano arte magica»[457].
Ma indovini e maghi non erano propriamente la stessa
cosa; anzi, tra gli uni e gli altri, più che diversità, c'era,
a rigor di dottrina, opposizione e contrasto; dappoichè, se
l'arte magica non si poteva esercitare senza la cooperazion
dei demonii, la divinazione escludeva ogni loro concorso,
essendo opinione universalmente professata che i
demonii non conoscessero il futuro. Di solito, questi indovini
andavano debitori di quella molta o poca cognizione
dell'avvenire ch'e' si vantavan d'avere alla scienza
astrologica; ma tal cognizione poteva, alle volte, avere
altra origine, essere di natura divina, confondersi col dono
di profezia; e tale essendo, poteva (la qual cosa parrà, ed
è forse, un po' strana) accompagnarsi con l'esercizio dell'arte
magica, di un'arte iniqua e dannata. In Virgilio,
quale se lo venne figurando la fantasia medievale, c'è il
profeta di Cristo e c'è il mago; Merlino è profeta e mago
ad un tempo; e profeta e mago in uno dovette sembrare
a molti Michele Scotto. Graziolo de' Bambagioli, o come
altrimenti suoni il suo nome, accenna senza dubbio a
scienza astrologica, là dove dice: «Jste Michael Scottus
fuit valde peritus in magicis artibus et scientia auguri,
qui temporibus suis potissime stetit in curia Federici
Jmperatoris»[458]; ma Salimbene parla propriamente di profezie,

e così pure Fazio degli Uberti, nel cui Dittamondo
si legge:



In questo tempo che m'odi contare,

  Michele Scotto fu, che per sua arte

  Sapeva Simon mago contraffare.

E se tu leggerai nelle sue carte,

  Le profezie ch'ei fece troverai

  Vere venire dove sono sparte[459].





Non vorrei arrischiarmi in una congettura temeraria; ma
se Dante non pose nella quarta bolgia, insieme con gli
altri indovini, anche Merlino, quel Merlino che assai più
di Anfiarao, di Tiresia, di Aronta, di Manto, di Euripilo,
era allora noto all'universale, la ragione del non avervelo
posto potrebbe essere questa, che il poeta, con altri molti,
credeva di origine divina le profezie dell'antico bardo, alle
quali solo una decisione del concilio di Trento tolse da
ultimo il credito e la riputazione. Comunque sia, e' si
vuole avvertire che noi ci troviamo qui in presenza di
cose, di concetti, di credenze, i cui caratteri, la cui significazione,
i cui confini, sono per le condizioni stesse
del pensiero e della vita del medio evo, incerti ed instabili,
con trapassi e straripamenti continui, e commutazioni
infinite, e che in tanta mobilità e promiscuità non può
esser luogo a definizioni troppo rigorose, a distinzioni fisse
e perspicue.



E la unione del profeta col mago in persona di Michele
Scotto era agevolata dalla qualità di mago buono ch'egli
ebbe insieme con altri parecchi. Qui ci si para dinanzi
un fatto che nell'argomento nostro è di capitale importanza
e vuol essere inteso a dovere. Antichissima, e serbata
durante tutto il medio evo, è la distinzione tra la
magia divina e la diabolica, o, se si vuol dare alla parola
magia un più ristretto significato, tra la teurgia, che
moveva da Dio, e la magia, che moveva dal Diavolo[460].

Ma anche questa distinzione non è così costante e sicura
come potrebbe a primo aspetto sembrare. La teurgia apparteneva
ai santi; ma la magia non apparteneva di necessità
ad uomini malvagi e diabolici; giacchè c'erano
maghi buoni e maghi rei, e alcuna volta è assai difficile
distinguere il santo dal mago buono. E in vero, non solo
operavano entrambi, su per giù, gli stessi prodigi, ma gli
operavano ancora con lo stesso animo e con gli stessi intendimenti.
Virgilio, se fosse stato cristiano[461], sarebbe
diventato un santo; e la leggenda narra che San Paolo
pianse sulla sua tomba, e che San Cadoco ebbe quasi la
prova ch'egli era salvo. Alberto Magno, di cui si disse
che esercitasse la magia in beneficio della fede e con licenza
del papa, al quale aveva salva in certa occasione
la vita, fu canonizzato davvero[462]. Ruggero Bacone fu così
buon cristiano che una volta punì certo suo servitore
perchè non digiunava quand'era prescritto; un'altra volta
riscattò un gentiluomo che per quattrini s'era obbligato
al diavolo; e da ultimo, preso da scrupoli, bruciò tutti i
suoi libri di magia, e si rinserrò in una cella, donde più
non uscì, e dove finì di vivere in capo di due anni, tutti
consacrati a pratiche di devozione. Avicenna fu un mago
buono tra i musulmani. Mago buono è il Malagigi dei
romanzi cavallereschi; ottimo il Prospero della Tempesta
dello Shakespeare. Di questi e di altri simili maghi, storici
o immaginarii, si può dire ciò che di Cipriano dice
uno de' famuli suoi nel dramma del Calderon:



Yo solamente resuelvo

Que, si el es mágico, ha sido

El mágico de los cielos[463].





Come immaginò i demonii servizievoli e amici dell'uomo,
così immaginò la fantasia popolare i maghi buoni, stimandoli
tali anche quando ricorressero ad arti prave ed

illecite. La massima che il fine giustifica i mezzi è massima,
in secreto o in palese, professata universalmente;
non sempre così malvagia come molti la dicono; e non
tale a ogni modo che se ne debbano considerare inventori
ed osservatori i soli gesuiti, a cui, generalmente, suol
farsene colpa. Oltre di ciò, la opinione che col cielo si
possa tergiversare, venire a patti ed a transazioni, è
ancor essa in fondo alla coscienza comune; e se noi la
vediamo accolta come norma di temperamento, o, a dirittura,
come principio regolativo della vita, in più di una
religione pratica, ciò non vuol dir altro se non che le
religioni, in pratica, prendono sempre forma dalla coscienza
comune.



C'è, del resto, un criterio, per cui si può abbastanza
sicuramente conoscere il mago buono dal mago reo. Il
reo stringe col diavolo un patto, in forza del quale ei si
impegna di dargli l'anima in pagamento dell'ajuto che
da esso avrà. Il buono non si obbliga con patto alcuno,
ma riman libero, ed esercita l'arte, bensì con la cooperazione
del diavolo, ma in virtù di un alto potere ch'egli
s'è procacciato. Il primo esercita l'arte da mercante, e,
in realtà, serve al diavolo, cui par che comandi: il secondo
esercita l'arte da gran signore, e comanda al diavolo,
cui può chiedere tutto senza concedere nulla. Così
è che Salomone poteva forzare i diavoli a ballargli davanti;
e dicono i maomettani che chi avesse l'anello di
Salomone potrebbe comandare ai diavoli ogni cosa che gli
fosse in piacere. Orbene; chi sapeva leggere nei libri magici
poteva fare altrettanto[464]. Certo, questi commerci e
queste pratiche non erano senza pericolo, come non erano
senza peccato; ma il pericolo non era poi troppo terribile,
e il peccato, a giudizio almeno di chi non fosse teologo
di professione, non era grandissimo. Il Talmud permette
d'interrogare i demonii, di chiedere loro consiglio ed ajuto:

i cristiani non potevan certo giovarsi delle permissioni
del Talmud; ma certe permissioni, quando loro faceva
comodo, se le prendevan da sè.



Michele Scotto fu dunque un mago buono, il quale
comandò ai diavoli per iscienza, senza (che si sappia) obbligarsi
loro nè in vita nè in morte. Non fu, da quanto
mostra la sua leggenda, così largo benefattore degli uomini
come l'unico Virgilio, ma non abusò dell'arte sua,
e dovette essere servizievole uomo e liberale, se a due
suoi discepoli, che lasciò in Firenze, impose (come attesta
il Boccaccio) fossero sempre presti ad ogni piacere di
certi gentili uomini che l'avevano onorato, e se quelli,
obbedienti al precetto, «servivano i predetti gentili uomini
di certi loro innamoramenti e d'altre cosette liberamente».
Di sua bontà vedremo qualche altra prova più
innanzi. Anche fu dabbene cristiano, tuttochè si lasciasse
vincere in questa parte da altri, e Alberto Magno accusi
in certo qual modo di empietà un suo libro intitolato
Quaestiones Nicolai Peripatetici, e parecchi notino ch'egli
non era troppo devoto. Vedremo, tuttavia, che un atto di
devozione fu, in parte almeno, cagione della sua morte.



E ora, senza più oltre indugiarci, prendiamo in esame
le predizioni dell'indovino, o, se meglio piace, del profeta,
e i prodigi del mago: e cominciam dalle predizioni.


IV.


Varia e copiosa fiorì in Italia, nei tre secoli XII, XIII
e XIV, la letteratura profetica, e due furono le ragioni
principali del suo fiorire: il ravvivarsi del sentimento religioso;
la passione politica. Il sentimento religioso naturalmente
inclina l'uomo a ideare un avvenire conforme
a certi dati della fede, o a certi postulati della coscienza,

e, ideatolo, a palesarlo e bandirlo[465]. La passione politica
lo inclina a cercar nella predizione un concetto che lo
sorregga e diriga, un'arme di combattimento, un principio
di giustificazione. Nascono per tal modo due maniere
di profezie, l'una più propriamente ascetica, l'altra
più propriamente politica; sebbene tra le due non sia divario
di specie a specie, ma solo di varietà a varietà; e
sebbene delle due se ne faccia assai volte una sola: e nel
riguardo della politica è in più particolar modo da distinguere
la profezia che dirò suggestiva, la quale s'adopera
a drizzar gli eventi piuttosto per una che per altra
via; e la profezia retroattiva, la quale, descrivendo o narrando
ciò che assume di predire, giustifica e sancisce,
post eventum, un dato ordine di fatti.



Da Gioacchino di Fiora, il quale fu



Di spirito profetico dotato,





a Jacopone da Todi, i profeti moltiplicarono in Italia[466];
e quasichè i nostrani non bastassero, furono tratti a questa
volta e forzati a immischiarsi nelle cose nostre anche i
forastieri. Di ciò nessun altro esempio più calzante per
noi, e che più faccia al caso, di quello di Merlino, profeta
e mago.



Le supposte profezie di Merlino, in grazia della compilazione
latina che ne fece Goffredo di Monmouth, si
diffusero rapidamente e largamente per l'Europa, acquistando
fra disparatissime genti meravigliosa e durevole
celebrità. Esse furono accolte nelle istorie, come un lume
atto a rischiarare le umane vicende e a guidare il giudizio;
furono commentate e interpretate da uomini di
grande dottrina ed autorità, qual fu uno Alano de Insulis,
che consacrò loro un'opera divisa in sette libri. Esse ebbero
ad influire più d'una volta sugli avvenimenti, e si

serbarono in credito, e si seguitarono a stampare e citare,
finchè non sopraggiunse, come s'è notato, il Concilio di
Trento, che le dichiarò false e le proibì[467]. In grazia di
quella tanta sua riputazione, Merlino non fu più soltanto il
profeta dei Brettoni, ma diventò un profeta universale, a cui
si attribuirono a mano a mano altri vaticinii, risguardanti,
quando le sorti di una particolare nazione, quando eventi
di carattere più generale. Così fu ch'ei divenne profeta
anche per l'Italia, dove, già nella prima metà del secolo
XIII, un Riccardo, che abitava in Messina, compose
in francese, a richiesta di Federico II (si noti questo particolare),
e spacciandola per autentica, una nuova raccolta
di profezie di Merlino, tutte molto favorevoli all'imperatore
e altrettanto avverse alla curia romana[468]. Non so se
ad esse si riferiscano in qualche modo certe parole del
già citato Fioretto di croniche degli imperadori, in un
luogo dove, parlando appunto di Federico II, l'autore, che
gli si addimostra assai favorevole, nota: «E se Merlino
o vero la savia Sibilla dicono veritade, in questo Imperadore
Federigo finì la dignitade»[469]. Col titolo di Versus
Merlini il Muratori pubblicò in calce al Memoriale potestatum
Regiensium sessanta versi leonini, assai rozzi,
nei quali si accenna confusamente ai casi di molte città
e province d'Italia[470].



Qualche altra prova si potrebbe recare della fama onde,
come profeta, Merlino ebbe a godere in Italia; ma quelle
recate potranno bastare.



Certo, Michele Scotto non ebbe, nè poteva avere, per
questa parte, fama eguale a quella di Merlino, il cui
nome era cognito a quanti (ed erano innumerevoli) avessero
qualche dimestichezza con le leggende vaghissime,
ambages pulcherrimae, come Dante le chiama, del ciclo
arturiano, e la cui vita favolosa aveva dato materia a un
romanzo famoso, il Merlin di Roberto di Borron, notissimo,

come gli altri del ciclo, in Italia, e tradotto nel
volgare nostro l'anno 1375. Nè pure ebb'egli la celebrità
meravigliosa onde fruì più tardi Michele Nostradamus;
ma ebbe, ciò nondimeno, come profeta, non picciolo nome.
Salimbene, che nella sua cronica riferisce parecchie profezie
di Merlino e d'altri, ne riferisce anche una dello
Scotto, in versi, contenente Futura praesagia Lombardiae,
Tusciae, Romagnolae et aliarum partium, e nota in proposito:
Quanto sieno state vere queste predizioni, fu da
molti potuto vedere, ed io stesso il vidi e lo intesi; e la
mente mia contemplò assai cose sapientemente, e fui ammaestrato;
onde so che, se alcune poche ne togli, furono
vere[471]. Il cronista bolognese Francesco Pipino, il quale
fiorì nella prima metà del secolo XIV, ricorda che lo
Scotto diede fuori certi versi (probabilmente quegli stessi
che Salimbene riporta) ov'era predetta la rovina di parecchie
città d'Italia, con altri avvenimenti[472]; e Benvenuto
da Imola assicura che parecchie profezie del nostro
filosofo si avverarono[473].



Le profezie qui ricordate furono esse veramente opera
di Michele Scotto? o non piuttosto furono a lui attribuite
per acquistar loro il credito e la celebrità onde quegli
godeva, così come s'era fatto già, o tuttavia si veniva facendo,
con Merlino? Che Michele s'arrogasse l'officio di
profeta è provato da quanto dice in proposito Enrico
d'Avranches, ricordato di sopra; ma che le profezie a lui
attribuite sieno proprio di lui non si può provare, e che
quella riferita da Salimbene non sia si può affermare sicuramente,
quando si consideri che essa è, in sostanza,
non favorevole, ma avversa a Federico II. Comunque sia,
ciò che più importa a noi si è che dalla comune credenza
e dalla leggenda ei fu tenuto profeta.



E la leggenda altro narra in proposito. Il cronista Saba
Malaspina (sec. XIII), avvertito come Federico II desse

molta fede ad astrologi e negromanti, e si governasse con
loro parole, soggiunge che essendogli stato predetto da
certi aruspici che morrebbe sub flore, desideroso di vivere
immortale, evitò con ogni studio d'entrare così in Firenze,
come in Fiorentino di Campania, senza, per questo, poter
fuggire alla sorte che l'aspettava[474]. Chi quegli aruspici
fossero Saba non dice. Giovanni Villani narra: «Lo Imperadore
venuto in Toscana non volle entrare in Firenze,
nè mai non v'era intrato, però che se ne guardava, trovando
per suoi augurj, ovvero detto d'alcuno demonio,
ovvero profezia, come dovea morire in Firenze, onde forte
ne temea;» e alquanto più oltre, narrando come Federico
morisse in Firenzuola, soggiunge: «ma male seppe interpretare
le parole mendaci, che 'l demonio li avea dette»[475].
Giovanni non sa donde propriamente venisse, di che natura
fosse l'avvertimento; ma inclina da ultimo a crederlo
avvertimento ingannevole di demonio. Altri, e sono
il maggior numero, attribuiscono l'avvertimento a Michele
Scotto. Benvenuto da Imola, notato come Michele mescolasse
la negromanzia con l'astrologia, e come delle predizioni
ch'ei fece alcune ebbero ad avverarsi, dice che
male per altro s'appose quando annunziò a Federico che
morrebbe in Firenze, mentre morì in Fiorenzuola di Puglia
(sic). L'autore del Fioretto delle croniche degli imperadori
nomina Michele Scotto, ma non accenna a errore
o equivocazion di nome: «E andando per lo cammino
(lo imperadore) giunse in Campania a una terra che si
chiama Fiorentino, e quivi morì. E tutto ciò gli disse di
sua morte Maestro Michele Scotto negli anni domini
MCCL:» e avverte poi che Merlino parlò di Federico II,
e profetò che vivrebbe settantasette anni. Sant'Antonino
ricorda l'equivocazione dei nomi, ma di Michele Scotto
non parla[476]; mentre alcuni fra i commentatori meno antichi
di Dante, come il Landino, il Vellutello, il Daniello,

ne fanno espresso ricordo. Taluno d'essi parla, non di
Fiorenzuola, ma di Firenzuola. Com'è noto, Federico morì
veramente in Fiorentino di Puglia.



Non ispenderò parole intorno all'indole di questa profezia
la quale arieggia certi responsi ambigui degli oracoli
antichi: mi basterà notare ch'essa ha numerosi riscontri[477].



A Cecco d'Ascoli, mutato come Michele Scotto in mago,
furono, come a Michele Scotto, attribuite parecchie profezie,
ricordate da Giovanni Villani e da altri[478].


V.


Se celebre come profeta, assai più celebre fu Michele
Scotto come mago.



Abbiam già udito il Landino affermare essere stata opinione
universale che Michele «fusse ottimo astrologo et
gran mago;» e l'Anonimo Fiorentino ch'ei «fu grande
nigromante». Il Boccaccio lo fa dire da Bruno «gran
maestro in nigromanzia», e Guiniforto delli Bargigi lo
vanta «grande incantatore nella corte di Federico II»[479].
Nel Paradiso degli Alberti, Maestro Luigi Marsilii, facendosi
a narrare una novella che vedremo or ora, dice
di voler narrare «uno caso assai famoso e noto e pubblicamente
fatto da tale, che, secondo che certo si crede,
non fu in Italia già moltissimi secoli più dotto e famoso
mago». Aveva dunque avuto ragione Dante di affermare
che Michele seppe veramente quel gioco, e Fazio degli
Uberti ch'ei seppe contraffare Simon Mago, maestro e
principe di tutti i maghi. In sul finire del secolo XV e
in sul principiar del seguente questa celebrità di Michele
Scotto non era ancor dileguata: Teofilo Folengo, nella
maccheronea XVIII ce ne fa testimonianza.



La leggenda magica di Michele Scotto non dovett'essere

per certo, così copiosa e compaginata come fu quella di
Virgilio; ma certo fu più compaginata e copiosa di quanto
ora appaja a noi, che non siam più in grado di conoscerla
tutta. Di ciò le prove non mancano. Benvenuto da Imola
ricorda avere udito narrar di Michele, de quo jam toties
dictum est et dicetur, assai cose, che pajono a lui piuttosto
immaginate che vere[480]; e l'Anonimo Fiorentino:
«Dicesi di lui molte cose meravigliose in quell'arte».
Più secoli dopo il Dempster nota che ancora a' suoi tempi
si narravan di lui innumerevoli fiabe, innumerabiles...
aniles fabulae. Avvertasi che la leggenda magica di Michele
Scotto nasceva e prendeva vigore giusto nel tempo
in cui cominciava ad appalesarsi in modo più risentito
il triste vaneggiamento superstizioso che tante sciagure
procacciò di poi; quando contro gli stregoni e le streghe
s'instruivano i primi processi e s'accendevano i primi
roghi; quando Gregorio IX, di cui abbiamo udite le lodi
date al filosofo, si levava con impetuoso sdegno contro
l'arte dannata e contro i rei che osavan di professarla.
Nasceva la leggenda e prendeva vigore in un tempo assai
favorevole al suo nascere ed al suo crescere.



I racconti in cui la leggenda prende corpo e colore si
possono spartire in due gruppi: l'uno, di quelli nati in
Italia, o, per lo meno, riferiti da autori italiani; l'altro,
di quelli nati fuori d'Italia, e più propriamente nella
patria del filosofo, in Iscozia. Tra questi due gruppi non
è diversità quanto al concetto che li informa e sorregge;
ma non è nemmeno continuità: li tiene congiunti insieme
il nome di colui che diede argomento alla leggenda. Volgiamoci
primamente al primo.



Jacopo della Lana, Francesco da Buti, l'Anonimo Fiorentino,
Cristoforo Landino, Alessandro Vellutello, narrano,
quale più in breve, quale più in disteso, e con particolarità
che variano dall'uno all'altro, come, essendo in Bologna,

Michele invitasse a banchetto molti gentili uomini
della città, senza apparecchiare vivanda alcuna, e neanco
accendere il fuoco in cucina, e come, essendo i convitati
seduti intorno alle mense, cominciassero a venir per l'aria
serviti di molte vivande, e Michele dicesse loro: questo
viene dalla cucina del re di Francia; quest'altro dalla
cucina del re d'Inghilterra, e così di séguito; e il tutto avveniva
per diligenza di spiriti, comandati da Michele[481].



Il qual Michele, per altro, non potrebbe vantarsi d'essere
stato al mondo solo operatore di tanto prodigio, chè
altri l'operarono prima, e altri dopo di lui. Di Pasete, il
quale superò tutti gli uomini nell'arte magica, ricorda
Suida come facesse apparire sontuosi banchetti, e donzelli
che li servivano, e il tutto novamente sparire[482]; e miracoli
simili narra Origene dei maghi d'Egitto[483]. Numa
Pompilio, Virgilio, Tiridate I, re d'Armenia, un re dei
Bramani, Alberto Magno, Ruggero Bacone, Pietro Barliario,
Fausto, un rabbino per nome Löw, conobbero tutti
quest'arte, e la praticarono con ottimo successo[484]. Il diavolo
Astarotte imbandì a Rinaldo e a Ricciardetto un banchetto
sontuoso, e avendo i due paladini domandato



            onde l'oste abbia avute

    Queste vivande che son lor venute;



Rispose il diavol: Questa colezione,

  E le vivande che mangiato avete,

  Apparecchiava il re Marsilione;

  E giunti in Roncisvalle lo saprete,

  Che i servi insieme ne fecion quistione;

  E se del vostro imperador volete

  Ch'io faccia qui venir lesso o arrosto,

  Comanda pur, chè ci sarà tantosto[485].





Nè potrebbe il nostro Michele vantarsi d'essere stato il
solo che sapesse operare il miracolo, riferito dall'Anonimo
Fiorentino, di far comparire «essendo di gennaio, viti

piene di pampani et con molte uve mature», le quali
sparvero subito che i presenti si furono accinti a tagliare
i grappoli co' coltelli; perchè un miracolo in tutto simile
a questo seppe operare anche Fausto[486], e altri incantatori
seppero, di pieno verno, far comparire interi giardini, verdi
e fioriti. Così l'Ebreo Sedecia, di cui si dice, nel Paradiso
degli Alberti, che l'anno 876 fece sorgere, in presenza
dell'imperator Lodovico, uno stupendo giardino,
tutto odoroso di fiori, tutto sonante del canto d'infiniti
uccelli; così Alberto Magno, che in un giardino miracoloso
imbandì un miracoloso banchetto; così Cecco d'Ascoli,
di cui si racconta che «in un convito di dame, a tempo
d'inverno, fece apparir pergolati, e fiori e frutta, come di
primavera e autunno»[487]. Ma il prodigio più pomposo e
mirabile fu quello operato dal secondo. Nel cuor del verno,
Alberto Magno pregò una volta l'imperatore Guglielmo
di volersi recare, con tutta la corte, a desinare in sua
casa. V'andò l'imperatore, e il buon mago lo menò, insieme
col séguito, in un giardino, dove, tra gli alberi
sfrondati, in mezzo alla neve ed al ghiaccio che coprivano
intorno ogni cosa, si vedeva apparecchiato il convito. I
cortigiani cominciarono a mormorare, sembrando loro uno
strano scherzo quello dell'ospite che li aveva condotti a
intirizzir di freddo; ma come l'imperatore si fu seduto
a mensa, e gli altri similmente, ciascuno secondo il suo
grado, ecco splendere in cielo un sole estivo, ecco disfarsi
in un baleno la neve ed il ghiaccio, la terra e gli alberi
germinare e vestirsi di verzura e di fiori, brillar tra le
fronde i frutti maturi, e l'aria d'intorno sonare del canto
soavissimo d'infiniti uccelli. In breve la caldura crebbe
di sorta, che i convitati cominciarono a togliersi i panni
di dosso, e, mezzo ignudi, ripararono all'ombra degli alberi.
Fornito il mangiare, i numerosi e leggiadri valletti
che avevan servito sparvero come nebbia, e di subito il

cielo si rabbujò, e le piante si dispogliarono, e un orrido
gelo ravvolse novamente ogni cosa, con sì acerba freddura,
che gli ospiti, tremando, corsero in casa, e si accalcarono
intorno al fuoco[488].



Non estraneo forse ai banchetti magici di Michele era
un barletto portentoso, che mai non si votava. Si racconta
nelle chiose sopra Dante alle quali si dà il titolo di Falso
Boccaccio, che nel campo e nel padiglione dell'imperator
Federico, il giorno in cui questi fu sconfitto da' Parmigiani
assediati, un povero ciabattino, andatovi con altri
infiniti a far preda, trovò un barletto pien di vino squisitissimo,
e sel portò a casa. Egli e la donna sua ogni dì
ne spillavano; ma per quanto ne spillassero, non potevano
vederne la fine: onde il pover uomo, meravigliato, volle
vedere che mai ci fosse dentro, e ruppe il barletto, e vi
trovò una piccola figurina di un angelo d'argento, il
quale con l'un de' piedi premeva un grappolo d'uva,
similmente d'argento, e dal grappolo usciva quel perfettissimo
vino. Così appagò egli la sua curiosità; ma
tosto se n'ebbe a pentire, perchè dal barletto non uscì più
nemmeno un gocciolo; e il barletto «era fatto per arte
magicha e di negromanzia, e questo fecie Tales, overo
Michele Scotto, per la sua scienzia e virtù»[489]. L'autore
di queste chiose è il solo che affibbii a Michele il nome
di Tales (Talete?), nè so dire perchè sel faccia. Di un
altro botticino che non si votava mai, ma che avrebbe
perduta la virtù il giorno in cui alcuno avesse voluto
guardarvi dentro, fu autore Virgilio, secondo attesta Bonamente
Aliprando[490].



Questi racconti hanno popolare l'origine, popolare il
carattere. Stimolata dal bisogno e talora dalla fame, la
fantasia vagheggiò nell'arte magica un mezzo sbrigativo
e sicuro di sovvenire alla fame e al bisogno. Di qui sì
fatte ed altre simili finzioni, le quali perpetuamente rinascono

dal desiderio perpetuo. La borsa inesauribile di
Fortunato passa di mano in mano: a Pietro d'Abano i
denari spesi facevano ritorno da sè, fedelmente; l'antico
Pasete, già ricordato, aveva un mezzo obolo che sempre
gli rivolava in tasca, e che diede argomento a un proverbio.



Di tutt'altro carattere, e più romanzesco, e men comune,
è un altro prodigio che del nostro mago si narra.



Federico II celebrava in Palermo, con solennissime feste,
la elezione sua a re dei Romani. Il giorno della festa
maggiore, essendo chiarissimo il cielo, e già seduti intorno
alle mense i convitati, e cominciato a dar l'acqua alle
mani, si presentò all'imperatore Michele Scotto, insieme
con un suo compagno, entrambi in abito di Caldei, e ricordato
come da un mese circa non fosse più stato in
corte, offerse di dar saggio dell'arte sua. L'imperatore lo
pregò di far rinfrescare, con un buono scataroscio di pioggia,
l'aria, ch'era caldissima. Obbedì il mago, e tosto, rannuvolatosi
il cielo, imperversò una furiosa procella, la quale
si chetò prontamente, come appena l'imperatore n'ebbe
espresso il desiderio. Ammirato e lieto di tal meraviglia,
l'imperatore invitò i savii a chiedergli quale grazia più
loro piacesse, ch'egli era pronto a concederla, e Michele
il pregò di voler dar loro uno de' suoi baroni, perchè fosse
loro campione, e li aiutasse ad aver ragione di certi nemici,
co' quali erano in guerra. Acconsentì Federico, e li
invitò a scegliere tra' cavalieri presenti quello che loro
fosse più in grado, ed essi scelsero un cavaliere tedesco,
per nome Ulfo, e subito, con esso lui (così parve al cavaliere)
si posero in viaggio, sopra due grandi e magnifiche
galere, avendo seco numerosa e bella compagnia.
Navigando a seconda, risalirono lungo la costa occidentale
d'Italia, ridiscesero lungo la costa orientale di Spagna,
valicarono lo stretto di Gibilterra, e giunsero «a liti

assai domestichi e piacevoli», dove si fe' loro incontro
molto popolo festante, ed ebbero, come signori di quel paese,
meravigliose accoglienze; e di lì passarono a un luogo,
ov'era accampato un grandissimo esercito, pronto a muovere
contro il nemico, e dell'esercito, Ulfo fu gridato capitano.
Comincia allora una micidialissima guerra. Si
combattono due grandi battaglie campali, a cui tien dietro
la espugnazione d'una città. Ulfo uccide di sua mano il
re nemico, ne occupa il trono, ne sposa la figliuola, e
riman, d'ogni cosa, per volontà di Michele, solo ed assoluto
signore. Michele e il compagno chiedono allora licenza e
si partono, e Ulfo vive lietissimo in compagnia della
moglie, che adora, e ha da lei più figliuoli, così maschi
come femmine. Trascorsi quasi vent'anni, Michele e il
compagno tornano a lui, e lo sollecitano ad andarsene con
loro in Sicilia, alla corte dell'imperatore. Ulfo, benchè di
mala voglia si parta dalla famiglia e dal regno, cede
alla loro preghiera, si pone con essi in viaggio, giunge
con essi a Palermo, ed ecco ritrova, con sua stupefazione
grandissima, nella corte di Federico, le cose tutte in quella
condizione medesima in cui le aveva lasciate, chè dai donzelli
non s'era ancor finito di dar l'acqua alle mani. Quelli
che ad Ulfo erano, per illusion di magia, sembrati molt'anni,
non erano stati se non pochi istanti; e la novella
soggiunge che il povero cavaliere non potè racconsolarsi
mai più della felicità che credeva di aver goduta e perduta.
In quel punto medesimo Michele e il compagno
sparirono, e per quanto Federico, doglioso della tristezza
del suo cavaliere, li facesse cercare, non fu più possibile
di trovarli.



La novella di cui io ho qui dato un sunto, è narrata
molto per disteso nel Paradiso degli Alberti[491]; ma, assai
prima che in questo romanzo, fu introdotta nel Novellino,
salvo che qui è narrata, come le altre del libro, in forma

assai compendiosa, e che il luogo di Michele Scotto e del
suo compagno vi è tenuto da «tre maestri di nigromanzia»,
di nessun de' quali si dice il nome, e un conte
di San Bonifazio fa le veci del cavaliere Ulfo[492]. L'avventura,
o, a meglio dire, l'incantesimo che le porge argomento,
riappare, variato più o meno, in numerosi racconti[493].



Della valentia di Michele Scotto nell'arti magiche, e
dei prodigi operati da lui, rimase lungo ricordo in Italia.
Nella maccheronea XVIII del Baldo, Teofilo Folengo,
enumerando le varie figure di maghi ond'era adorno il
libro di Muselina, non dimentica Michele, e fa cenno
de' suoi incantamenti: immagini diaboliche; filtri amatorii;
un cavallo invisibile, che rapido come saetta, il
portava dovunque gli piacesse d'andare; certa nave disegnata
sulla riva, che si mutò in vera e propria nave
trasvolante pei mari; una cappa che faceva invisibile chi
la indossava, ma lasciava scorgere l'ombra del corpo, se
quegli, incauto, si fosse esposto al sole[494]. Non so se altri,
prima del Folengo, avesse attribuiti a Michele sì fatti
prodigi, che dagli autori più antichi non si vedono ricordati;
ma quanto ai prodigi stessi, l'invenzione non è
del Folengo. Un cavallo molto simile a quello da lui
descritto ci si parerà dinanzi a momenti: il miracolo
della nave si racconta di Eliodoro, di Virgilio, di Pietro
Barliario, di altri[495]: delle immagini, dei filtri, della cappa
che rende l'uomo invisibile, nulla è da dire, tanto sono
comuni. In principio del secolo XVII, Antonio Maria Spelta
ricordava ancora, ma per burlarsene, i banchetti magici
di Michele Scotto[496].



Ora sarebbe a dire della morte di Michele secondo la
tradizione italiana; ma avendosi, circa quella morte, anche
una tradizione scozzese, dirò di entrambe congiuntamente
più oltre.






VI.


I racconti intorno al nostro buon mago dovettero essere
in Iscozia, e anche in Inghilterra, assai numerosi. Abbiam
veduto il Dempster accennare a favole innumerevoli:
Gualtiero Scott, alla cui diligenza dobbiamo le poche di
cui s'abbia notizia, dice di riferire alcune delle molte che
a' suoi tempi narravansi ancora. E sono queste che seguono[497].



Certi sudditi del re di Francia avevano, in danno di
certi sudditi del re di Scozia, commesso non so che atti
di pirateria. Il re di Scozia pregò Michele d'andarne a
chiedere soddisfazione e risarcimento, e Michele accettò
l'ufficio; ma, anzichè provvedersi di sontuoso equipaggio,
come richiedeva la condizione d'ambasciatore, egli si ritrasse
nel suo studio, aperse un suo libro magico, evocò
un demonio in figura di un gran cavallo nero, gli montò
addosso, e lo forzò a volare per l'aria alla volta di Francia.
Mentre così volavano sopra il mare, il demonio chiese
insidiosamente al suo cavaliere che cosa mai borbottassero
le vecchie donnicciuole di Scozia in sul punto di
mettersi a letto. Un incantator meno esperto avrebbe risposto:
Il Pater noster; e subito il nemico se lo sarebbe
scosso dal dorso e l'avrebbe precipitato nell'onde. Ma Michele
severamente rispose: Di ciò che t'importa? Sali,
diavolo, e vola! Giunto in Parigi, legò il cavallo alla
porta del palazzo, si presentò al re, espose arditamente il
suo messaggio. Il re accolse poco rispettosamente un ambasciatore
che si mostrava in così povero arnese, e stava
per rispondergli con un superbo rifiuto, quando Michele
il pregò di voler soprassedere ad ogni risoluzione fino a
che il suo cavallo avesse dato tre zampate in terra. Alla

prima zampata traballarono tutti i campanili di Parigi,
sonarono tutte le campane; alla seconda tre torri del
palazzo rovinarono; e l'infernal palafreno stava per picchiare
la terza, quando il re, prima di vederne gli effetti,
concesse a Michele tutto quanto gli aveva domandato.



Questo di un viaggio per l'aria, compiuto con l'ajuto
di un diavolo, in brevissimo tempo, è tema di racconto
assai comune[498]; e comune la finzione del cavallo diabolico[499],
e l'accorgimento o il precetto di non far atto, o
profferir parola, che abbia carattere religioso. Le streghe,
che a cavalcioni d'una granata, o sul dorso di un caprone,
si recavan di notte, per l'aria, alla tregenda, erano precipitate
a terra se facevano il segno della croce, se invocavano
Dio o i santi.



Un'altra volta Michele, mentre dimorava nella torre di
Oakwood, sul fiume Ettrick, a circa tre miglia da Selkirk,
udì parlare di una strega, detta la strega di Falsehope,
la quale aveva sua stanza sull'altra sponda del fiume. Una
mattina egli si recò da lei, per metterla alla prova; ma
fu deluso, poichè quella negò d'avere qualsiasi cognizione
dell'arte magica. Discorrendo, Michele posò sbadatamente
la verga sopra una tavola, e la strega, datole
subitamente di piglio, lo percosse con quella e lo trasformò
in lepre. Egli, così mutato, sguizzò fuori; ma si
imbattè nel suo proprio servitore, e ne' proprii suoi cani,
i quali presero a corrergli dietro, e in breve l'ebbero serrato
così da vicino, che egli, per avere un momento di
respiro e poter disfar l'incanto, si dovette cacciare, dopo
faticosissima fuga, in una cloaca. Desideroso di vendicarsi,
Michele, una bella mattina, nel tempo del raccolto, andò,
co' suoi cani, sopra di un colle, e mandò il servo dalla
strega, a chiederle un po' di pane per le bestie, istruendolo
di quanto dovesse fare in caso che ne avesse un rifiuto.
La strega ricusò con parole ingiuriose, e il servo

attaccò all'uscio un breve, datogli dal padrone, ove, insieme
con più parole cabalistiche, si potevan leggere questi
due versi:



Il servitore di Michele Scotto

Chiese del pane e invece ebbe un rimbrotto[500].





Senza por tempo in mezzo, la vecchia, tralasciata la occupazion
sua, ch'era di cuocere il pane pei mietitori, prese
a ballare intorno al fuoco, ripetendo que' versi. Giunta
l'ora del desinare, il marito di lei, non vedendo venire le
provvigioni, mandò l'uno dopo l'altro i suoi uomini a vedere
quale fosse la cagion del ritardo; ma tutti furono
colti dalla stessa malia, e tutti, senza più pensare a tornarsene
indietro, entrarono nella danza. Da ultimo si
mosse anche il marito, ma veduto Michele sul colle, sapendo
del brutto scherzo fattogli dalla donna, fu più cauto
degli altri, e non entrò in casa, ma guardò dalla finestra,
e vide i suoi mietitori, i quali, trescando senza volere,
trascinavano la moglie sua, oramai più morta che viva,
quando intorno, e quando attraverso il fuoco, che, secondo
l'uso, ardeva nel bel mezzo della stanza. Non cercò altro,
ma sellato un cavallo, corse sul colle, si umiliò dinanzi
a Michele, e lo pregò di far cessare l'incanto, grazia che
il buon mago subito gli concesse, avvertendolo di entrare
in casa a ritroso, e di staccare con la mano sinistra il
breve dall'uscio. Così fece il buon uomo e l'incanto cessò.



Ci sono due cose in questo racconto che richiamano
più particolarmente la nostra attenzione: la metamorfosi
del mago in lepre; la danza magica forzata.



È credenza antichissima, e comune a tutte le razze
umane, che, per virtù di magia, l'uomo possa mutarsi, o
essere mutato in bruto, e che una simile mutazione possa
anche operare il volere di un nume[501]. La mitologia classica
abbonda, a questo riguardo, di notissimi esempii, a

cui fa riscontro, nella Bibbia, il caso di Nabucco, e fanno
riscontro molti miti fanciulleschi di genti selvagge. Il
medio evo conservò sì fatta credenza, se pur non l'accrebbe,
e per secoli nessuno dubitò della realtà della licantropia[502],
nessuno negò che gli stregoni e le streghe
potessero prendere la forma di quell'animale che più fosse
loro piaciuto, o farla prendere altrui[503]. La trasformazione
era del corpo propriamente, e dicevasi che l'anima, nel
corpo mutato, serbavasi inalterata; ma anche in questa,
come in tante altre opinioni del tempo, è difetto di precisione
e di certezza. Più e più cronisti narrano il caso
del re Gontrano di Francia, la cui anima, sotto forma di
un topo, fu veduta uscire dalla bocca di lui dormente,
passare un ruscello, entrare nel cavo di un monte, scoprirvi
un tesoro, e rientrar poi d'ond'era uscita; e molte
e molte leggende ascetiche narran di anime vaganti in
forma d'uno o d'altro animale, il più sovente di uccelli.
Gli è assai difficile dire dove, secondo le idee medievali,
cessi il bruto e l'uomo incominci, tanto quello è fatto
prossimo a questo. Sono senza numero le pie leggende in
cui si vedono i leoni e le tigri rispettare i martiri; i
santi anacoreti vivere familiarmente con le fiere del deserto,
avere da esse nutrimento e difesa, e talvolta operar
miracoli in loro beneficio; varii animali esser fatti messi
del cielo, ammonire i peccatori, predir l'avvenire, o, se
non altro, osservare le feste[504]. Perciò, come non è a meravigliare
dell'uso che il medio evo fece degli animali in
servigio della esemplificazione e del simbolo, così non è
da stupire delle procedure giudiziali, delle sentenze, delle
maledizioni e delle scomuniche cui, più d'una volta, essi
porsero occasione e argomento. Perciò San Francesco aveva
ragione di predicare agli animali e di farli assistere alla
santa messa; aveva ragione di chiamarli fratelli; e non
ebbe torto il giorno in cui maledisse una troja che aveva

ammazzato un agnello, e che per la forza di quella maledizione
morì in capo di tre giorni[505]. Dopo la morte,
l'uomo ritrovava gli animali in inferno; ne ritrovava qualcuno,
secondo la popolare credenza, in paradiso.



Di danze forzate sono molti esempii in leggendarii, in
croniche, in novelle popolari. Sempre hanno carattere o di
burla maligna o di castigo, e chi le promuove può essere
così un mago come un sant'uomo. Ruggero Bacone forzò
tre ladri a ballare tutta una notte. Infiniti sono i racconti
ove si vedono colte successivamente alla stessa
malia molte persone, delle quali quelle che giungon dopo
vengono col proposito di vedere che cosa sia occorso alle
altre, giunte prima, o con quello di liberarle. Il caso di
Michele e della strega porge inoltre esempio di quelle
gare di maghi onde tanti altri esempii si hanno, a cominciare
da quello celebre di Mosè e dei maghi d'Egitto.



Dice Gualtiero Scott che a tempo suo, nel mezzodì
della Scozia, ogni fabbrica antica e di gran lavoro si credeva
opera del vecchio Michele, o di Sir Guglielmo Wallace,
o del diavolo. Ben s'intende che il vecchio Michele,
come ogni altro mago, s'era in ciò giovato della forza e
della industria dei diavoli. E la leggenda narra di uno
di questi diavoli, il quale era sempre attorno a Michele,
e non voleva mai starsi con le mani in mano, ma lo importunava
senza fine perchè volesse dargli faccenda. Michele
gli ordinò di costruire una diga attraverso il fiume
Tweed, a Kelso, e in una notte la diga fu fatta. Poi Michele
gl'ingiunse di spartire in tre il colle di Eildon, e
in un'altra notte il colle fu spartito. Finalmente Michele
gl'impose d'intrecciar corde d'arena, e a questa disperata
bisogna il buon diavolo attende tuttora. Notisi che evocare
i diavoli, e non occuparli subito in qualche cosa,
poteva portar pericolo. Il famulus di Virgilio, avendone
evocati molti storditamente, e vedendoli impazienti e minacciosi,

ordinò che lastricassero la strada da Roma a
Napoli, e così fecero. I ponti, i muri, gli acquedotti, i
palazzi fabbricati dai diavoli sono innumerevoli: tra le
opere loro si ha pure qualche bella chiesa, e più di un
convento.



La morte di Michele Scotto è narrata in modi affatto
diversi dalla tradizione italiana e dalla tradizione scozzese.



Francesco Pipino, già ricordato, racconta: Dicesi che
Michele Scotto, avendo trovato d'avere a morire della percossa
di un sassolino di peso determinato, immaginò una
nuova armatura del capo, detta cervelliera, e di quella
andava sempre coperto. Un giorno, essendo in una chiesa,
nel momento della ostensione o elevazione del corpo di
Cristo, egli, per consueta reverenza, si nudò il capo, e in
quella appunto il fatal sassolino, cadendo dall'alto, il percosse,
e lievemente il piagò. Postolo in una bilancia, e
trovatolo del peso che avea preveduto, intese esser giunta
la sua fine, e dato ordine alle cose sue, di quella ferita
indi a poco morì[506].



Con leggiere varianti questa novella è narrata pure da
Benvenuto da Imola, dal Capello, commentatore del Dittamondo,
dal Daniello, dal Landino, dal Vellutello, e, riferendosi,
senza dubbio, ad essa, parecchi cronisti dicono,
come il Pipino, Michele inventore della cervelliera[507].
Questa morte di Michele Scotto ricorda quella di Virgilio,
che avvertito, secondo la leggenda, di guardarsi il
capo, morì d'insolazione.



Stando alla tradizione scozzese, Michele Scotto morì per
la malvagità di una donna, sua moglie, o concubina. Costei
riuscì a farsi palesare da lui ciò che, insino allora, egli
aveva tenuto a tutti celato; cioè che con l'arte sua egli
poteva premunirsi da ogni pericolo, salvo che dalla velenosa
virtù di un brodo fatto con la carne di una troja
furiosa. Cotal brodo per lo appunto ella gli diede a bere,

e il povero mago se ne andò all'altro mondo; non così
presto tuttavia, che non gli rimanesse tempo di punir con
la morte la traditrice.



Per questo racconto Michele entra a far parte della
numerosa famiglia degli ingannati dalle donne, famiglia
così spesso ricordata da poeti e romanzatoti del medio evo,
e nella quale figurano Adamo, Salomone, Sansone, Aristotele,
Virgilio, Merlino, Artù e parecchi altri.



Dei libri magici di Michele Scotto durò lungo il ricordo
in Iscozia. A' tempi del Dempster si credeva che
essi esistessero ancora, ma non si potessero aprire senza
spavento, a cagione de' prestigi diabolici che tosto si offerivano
a chi li aprisse[508]. Del pericolo che gl'inesperti
potevan correre in aprire i libri magici son molti esempii:
due nipoti di Pietro Barliario vi lasciarono la vita. I libri
di Michele, dicevasi, erano stati sepolti con lui, o si conservavano
nel convento ov'egli era morto, o in un castello,
appesi ad arpioni di ferro. Del libro magico di Cecco
d'Ascoli si disse in Italia che fosse conservato nella Laurenziana,
o sopra le volte di San Lorenzo, assicurato con
catene. Nel canto II del suo Lay of the last Minstrel,
Gualtiero Scott narra la storia di un cavaliere, per nome
Guglielmo Debraine, il quale con l'ajuto di un vecchio
monaco, che già aveva conosciuto Michele Scotto, apre la
tomba del mago e ne toglie il libro magico. In mezzo a
una luce meravigliosa, che riempie la tomba, il mago
appar loro come fosse ancor vivo, maestoso nell'aspetto,
col libro del comando nella mano sinistra, una croce d'argento
nella destra, e quasi co' segni della eterna salute
nel volto[509]. Tutto ciò è invenzion del poeta.






VII.


De' prodigi che la leggenda attribuisce a Michele Scotto,
non pochi, come abbiam veduto, si narrano di altri maghi;
e in generale può dirsi che le numerose leggende di maghi
pervenute, in tutto o in parte, sino a noi, presentano, insieme
con alcune picciole parti divariate e proprie, una
parte, di molto maggiore, uniforme e comune. Di questa
uniformità e comunanza son due ragioni: la prima, che
i temi principali della finzione sono naturalmente di numero
assai ristretto, e, in condizioni simili di coltura e
di vita, rinascono e si ripetono simili; la seconda, che i
temi passano d'una in altra leggenda, di modo che i
maghi nuovi ereditano dagli antichi; i maghi celebri arricchiscono
a spese degli oscuri. Abbiamo qui un caso
speciale di quel generale procedimento di attrazione e di
accumulazione per cui tutte le leggende crescono, e di
cui tanti esempii ci porgono le storie favolose e mirabili
degli eroi epici, dei santi, ecc. Così fu che la leggenda
di Virgilio crebbe di numerose sottrazioni fatte alle leggende
di altri maghi; così fu che crebbe la leggenda di
Fausto.



Virgilio, Ruggero Bacone, Pietro Barliario, Cecco
d'Ascoli, Fausto, diedero materia a storie popolari, nelle
quali si pensò d'avere raccolti ordinatamente tutti i miracoli
che loro si attribuivano, narrata per intero la vita,
dal nascimento alla morte. In essi appare, non più la
leggenda disgregata, ma la leggenda integrata, venuta a
termine di crescenza. Non si sa che di Michele Scotto
siasi scritta una cotale storia in Italia; ma potrebbe darsi
che fosse stata scritta in Iscozia. Un poeta, per nome
Satchells, ignoto alle storie letterarie e ai repertorii bibliografici,

ma citato, non so con quanta veridicità, da
Gualtiero Scott, parla di una storia di Michele Scotto da
lui veduta[510].



Come le altre leggende di presunti maghi, la leggenda
di Michele Scotto cominciò a trovar molti increduli, e fu
risolutamente negata, dopo che la nuova coltura ebbe sgombrate
le menti dalle caligini medievali. Il Pits, il Dempster,
il Leland, il Naudé, altri, schifano la leggenda, esaltano,
come s'è veduto, il sapere di Michele, dicono ch'egli fu
mago solo nell'opinione del volgo. Nel 1739, un Giovanni
Gotofredo Schmutzer scrisse un'apposita dissertazione per
difendere Michele Scotto dalla imputazione di veneficio[511].
Per veneficio l'autore intese probabilmente, come dai Latini
molte volte s'intese, maleficio, sortilegio: a me non
fu dato di veder quest'opuscolo.



In Italia le leggende di Pietro Barliario e di Cecco
d'Ascoli son vive tuttora, offron tuttora alcun pascolo alla
curiosità popolare; ma quella di Michele Scotto è spenta
già da gran tempo[512]. In Iscozia, la leggenda di Michele
Scotto, viva ai tempi dell'autore d'Ivanhoe, è forse viva
anche ora; ma non andrà molto che e questa, e quelle,
ed altre parecchie, andranno a raggiungere le innumerevoli
che i nuovi tempi, i nuovi costumi e le nuove idee
hanno cancellate per sempre dal libro della vita. Allora,
solo nei libri degli eruditi esse troveranno ricetto e riposo.







NOTE




432.  Inf., XX, 115-7.




433.  Scrive Adolfo Bartoli nel VI volume della sua Storia della
letteratura italiana, parte 2ª, p. 78: «Non molto ci interessano
gli indovini della quarta bolgia, se non forse per dimostrarci
che Dante non prestava fede all'arte magica. In tale giudizio
non posso accordarmi con l'illustre amico mio, profondo conoscitore
dell'opere tutte dell'Alighieri. Da più luoghi del poema,
e in particolar modo dal racconto posto in bocca a Virgilio nel
IX canto dell'Inferno, vv. 22-7, si ricava, parmi, con sicurezza,
che Dante non dissentiva, per questo capo, dalla comune credenza
de' tempi suoi, credenza che Tommaso d'Aquino aveva,
con logico procedimento, ridotto in forme dottrinali. Dante vide
nella magia un'arte diabolica, nascente dalla mostruosa alleanza
dell'uomo con le potenze infernali; e se potè credere, con altri
assai, che i prodigi per essa operati non fossero se non finzioni
e frodi del diabolico ingegno, non però credette quell'arte
un'arte vana, come oggi s'intende. Già Lattanzio aveva detto,
parlando dei demonii: «Eorum inventa sunt astrologia, et
aruspicina, et auguratio, et ipsa quae dicuntur oracula, et necromantia,
et ars magica». (De origine erroris, l. II, cap. 16).
Non altrimenti la pensò Dante; e s'egli disviluppò Virgilio dalla
leggenda magica che gli s'era stretta d'attorno, penso il facesse,
non tanto perchè tal leggenda gli paresse assurda in sè stessa,
quanto perchè gli premeva purgare da un'accusa gravissima il
nome venerato del suo maestro ed autore. Cfr. uno scritto recente
di F. D'Ovidio, Dante e la magia, nella Nuova Antologia
del 16 settembre 1892.




434.  I biografi che scrissero in latino s'attengono alla forma
Scotus, e il Dempster espressamente avverte (Historia ecclesiastica
gentis Scotorum, Bologna, 1627, p. 494): «cognomentum
etiam Scoti non est familiae sed nationis». Vedi in contrario
Wuestenfeld, Die Uebersetzungen arabischer Werke in das Lateinische
seit dem XI. Jahrhundert, estr. dalle Abhandlungen der
königlichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, vol. XXII,
1877, p. 99. Gualtiero Scott (v. citazione più sotto) scrisse Michael
Scott.








435.  «E dice l'autore poetando che ne' fianchi è poco, quasi a
dire: elli fu spagnuolo, in per quello che li spagnuoli nel suo
abito fanno strette vestimenta». Commedia di Dante degli Allagherii
col commento di Jacopo di Giovanni dalla Lana Bolognese,
Milano (1865), p. 93.




436.  Così pure il Boccaccio (Decam., giorn. VIII, nov. 9ª): «... ebbe
riome Michele Scotto, perciò che di Scozia era». Il Landino,
avvertito come alcuni volessero lo Scotto spagnuolo, altri scozzese,
soggiunge, senza brigarsi di sapere chi abbia ragione e
chi torto: «Ma tutti conchiudono, che fosse ottimo astrologo,
et gran mago».




437.  Chiose anonime alla prima cantica della Divina Commedia di
un contemporaneo del poeta, pubblicate da Francesco Selmi, Torino,
1865, p. 114. La seconda notizia data dall'anonimo è da
collegare, senza dubbio, con una delle interpretazioni di quelle
parole del poeta: che ne' fianchi è così poco, allusive, secondo
alcuni, a certa foggia di vestire: «abiti corti e strettissimi
usati da Scozzesi, Inglesi e Fiamminghi», dice il Daniello.
Altri vuole che quelle parole alludano a forma naturale della
persona, o a magrezza prodotta da soverchio studio: dubbio
grande, che lasceremo volentieri insoluto.




438.  Vedi: Balaeus, Illustrium Majoris Britanniae scriptorum,
hoc est Angliae, Cambriae et Scotiae summarium, s. l., 1548,
f. 120 r.; Pits, De rebus anglicis, Parigi, 1619, t. I, p. 374;
Dempster, Op. cit., l. cit.; Leland, Commentarii de scriptoribus
britannicis, Oxford, 1709, vol. I, p. 254; Tanner, Bibliotheca
Britannico-Hibernica, Londra, 1748, p. 525; Huillard-Bréholles,
Historia diplomatica Friderici secundi, Parigi, 1859-61, t. I,
pe 1ª, Introduzione, p. DXXII; Nouvelle biographie générale (1861);
Wuestenfeld, Op. cit., l. cit.; Hauréau, Histoire de la philosophie
scolastique, Parigi, 1872-80, pe 2ª, vol. I, p. 124; Encyclopaedia
britannica, s. Scot.








439.  Biblioteca Napoletana, Napoli, 1678, p. 216. Pier Luigi Castellomata
avrebbe espresso quella opinione in un suo libro intitolato
Amor della patria, libro che a me non venne fatto di
ritrovare nemmeno nelle biblioteche di Napoli. Il Nicodemo,
nelle Addizioni alla Biblioteca del Toppi, Napoli, 1683, p. 174,
rimise le cose a posto, dicendo che lo Scotto, da alcuni era
stimato scozzese, da altri inglese.




440.  Il Boccaccio, Decam., nov. cit., fa dire a Bruno che Michele
fu un tempo in Firenze, e vi lasciò due suoi discepoli; Jacopo
della Lana, Francesco da Buti, l'Anonimo Fiorentino dicono
ch'egli fu in Bologna.




441.  Parecchi fanno vivere Michele sino verso il 1290 e anche
più tardi; ma vedi in contrario Budinszky, Die Universität Paris
und die Fremden an derselben im Mittelalter, Berlino, 1876,
p. 96. Il Pits dice a dirittura: «Claruit anno post incarnatum
Dei Verbum 1290, dum Anglicani Regni solio sedebat Edwardus
Primus»; e altri soggiungono che Michele fu in molta grazia
presso quel re, e s'ebbe da lui, nel 1286, una missione importante.
Ma poichè l'anno della nascita di poco può essere spostato,
recando una delle traduzioni di Michele la data del 1217,
si vede quanto quelle notizie, che farebbero vivere il filosofo
un secolo, o più, sieno poco probabili. L'errore nacque, senza
dubbio, da eguaglianza di nomi. Ruggero Bacone, Opus majus,
parte 2ª, cap. 8, si scostò meno dal vero dicendo Michele apparso
annis Domini 1230 transactis.




442.  Vedi intorno al sapere di Michele Scotto, e al luogo che
gli spetta nella storia della filosofia, Stöckl, Geschichte der Philosophie
des Mittelalters, Magonza, 1864-6, t. II, parte 1ª, p. 346;
Reuter, Geschichte der religiösen Aufklärung im Mittelalter, Berlino,
1875-7, vol. II, pp. 271-2; ma soprattutto Hauréau, Op. cit.,
l. cit.




443.  Physonomia. La qual compilò Maestro Michael Scotto a
preghi de Federico Romano Imperatore, huomo de gran scientia.
Et è cosa molto notabile e da tener secreta, ecc. Vinegia, Bindoni
e Pasini, 1537. Di questo libro ebbe a ricordarsi l'Aretino,
quando, per burlarsi della scienza ond'esso s'intitola, fece dire
a messer Biondello medico, nella scena 4ª dell'atto III dell'Ipocrito:
«È studio molto dilettevole e pulcro quel de la fisonomia,
e però ho fatto uno opuscolo de cognitione hominum per
aspectum secondo Aristotile, Scoto, Cocle, Indagine e la eccellenza
di me filosofo moderno, perocchè frons magna et cuperata
est inditium potatoris, nasus aquilinus testis est majestatis imperatoriae,
et facies rugosa testimonium senectutis».








444.  Fare un elenco esatto, sia delle traduzioni, sia delle opere
originali di Michele Scotto non è possibile. Vedi, oltre agli
autori già citati, che parlano del filosofo, Jourdain, Recherches
sur l'âge et l'origine des traductions latines d'Aristote, nuova
edizione, Parigi, 1843; Hartwig, Uebersetzungsliteratur Unteritaliens,
1886, p. 21. Per le stampe vedi le opere bibliografiche
dell'Hain, del Brunet et del Grässe. Qui ricorderò ancora che
sotto il nome di Michele va un Libro della Sfera, in ottava
rima, s. l. nè a., che io non potei vedere, ma che probabilmente
fu desunto dalla versione del trattato di Alpetrongi.




445.  Vedi l'Appendice, num. 2.




446.  Huillard-Bréholles, Op. cit., t. cit., p. dxxiv.




447.  Chronica, Parma, 1857, pp. 169-70. V. l'Appendice, num. 3.




448.  In astrologiam, l. XII, c. 7.




449.  Acta Sanctorum, t. II di maggio, p. 405.




450.  Comparetti, Virgilio nel medio evo, Livorno, 1872, vol. II,
pp. 96-7.




451.  Novellino, nov. XXI del testo gualteruzziano.




452.  D'Ancona, Tradizioni carolingie in Italia, Rendiconti della
R. Accademia dei Lincei, Cl. di sc. mor., stor. e filol., t. V,
1º sem., fasc. 6. Quivi, per trascorso di penna, il fatto, anzichè
a Federico II, è riferito a Federico Barbarossa. Questo Riccardo
miracoloso non fu il solo della sua specie. Da più cronisti è
ricordato certo Giovanni, detto, non senza ragione, de Temporibus,
il quale, essendo stato a' servigi di Carlo Magno, morì
circa il mezzo del secolo XII, in età di più che 350 anni. Lo
stesso Carlo ebbe a dare argomento a qualche leggenda consimile.
Nella Chanson de Roland dice re Marsilio a Ganellone
(vv. 537-9, testo di T. Müller):



            Mult me puis merveillier

De Carlemague qui est canuz et vielz,

Mien escientre, dous cenz ans ad e mielz.









Qui può essere ricordato pure quell'Artefio, che, secondo più
scrittori del medio evo, visse 1025 anni, e fu tutt'uno con Apollonio
Tianeo.




453.  Fioretto di croniche degli Imperadori, Lucca, 1858, p. 30.




454.  L. cit.




455.  Anonimo Fiorentino, Commento alla Divina Commedia, stampato
a cura di Pietro Fanfani, Bologna, 1866-74, vol. I, p. 452.
V. l'Appendice, num. 9. Si sa che questo commento è originale
soltanto per l'Inferno e parte del Purgatorio; nel rimanente è
tutt'uno con quello di Jacopo della Lana.




456.  Petri Allegherii super Dantis ipsius genitoris Comoediam
commentarium, Firenze, 1846, p. 209.




457.  L'Ottimo Commento della Divina Commedia, Pisa, 1827,
vol. I, p. 372.




458.  Fiammazzo, I codici friulani della Divina Commedia, Parte 2ª,
Il commento più antico e la più antica versione latina dell'Inferno
dal codice di Sandaniele, Udine, 1892, p. 89.




459.  L. II, cap. 27.




460.  Tale distinzione è anche fatta dai musulmani. Vedi Maury,
La magie et l'astrologie dans l'antiquitè et au moyen-âge, 4ª ediz.,
Parigi, 1877, p. 196. Sanno tutti di quanta celebrità abbia goduto
fra' rabbini, e goda tuttavia fra' seguaci di Maometto,
Salomone, quale institutore massimo della magia divina.




461.  Veramente non mancò nel medio evo chi il facesse cristiano.




462.  Alcuno vi fu cui spiacque dirlo mago, e che i prodigi operati
da lui ascrisse a solo saper naturale. Nel Rosajo della vita
di Matteo Corsini (Firenze, 1845, pp. 15-16) si legge: « Troviamo
che uno Alberto Magno, el quale fu de' Frati Predicatori,
venne a tanta perfezione di senno, che per la sua grande
sapienzia fe' una statua di metallo a sì fatti corsi di pianeti,
e colsela sì di ragione, ch'ella favellava: e non fu per arte
diabolica nè per negromanzia: però che gli grandi intelletti
non si dilettano di cioè, perchè è cosa da perdere l'anima e 'l
corpo; che è vietata tale arte dalla fede di Cristo. Onde uno
frate chiamando frate Alberto alla sua cella, egli non essendogli,
la statua rispose. Costui credendo che fosse idolo di mala
ragione, la guastò. Tornando frate Alberto, gli disse molto
male, e disse che trenta anni ci avea durata fatica, e: Non
imparai questa scienza nell'ordine de' Frati. El frate dicea:
Male ho fatto; perdonami. Come! non ne potrai fare un'altra?
Rispose frate Alberto, di qui a trenta migliaia d'anni non se ne
potrebbe fare un'altra per lui; però che quello pianeto ha fatto
el suo corso, e non ritornerà mai più per infino a detto tempo».
Questa novella, che ha riscontri assai numerosi, fu, da altri,
narrata alquanto diversamente. Confrontisi con ciò che Filippo
Villani (Vite di uomini illustri) narra di una statua costruita
da Guido Bonatti, non arte magica, ut infamatores sui nominis
voluerunt, sed astrologiae diligentia et observatione. (Boncompagni,
Della vita e delle opere di Guido Bonatti, astrologo ed astronomo
del secolo XIII, Roma, 1851, pp. 6-7).








463.  El mágico prodigioso, giorn. III, in fine.




464.  I demonografi sono pressochè concordi nel dire che il diavolo
non può essere forzato, e che la sua obbedienza ai maghi
è finzione ancor essa; ma la credenza popolare contraddisse in
questo, come in altri punti, alla opinione dei trattatisti di professione.




465.  Intorno alla condizione del sentimento religioso in Italia,
in quel tempo, vedi il bel libro del Gebhart, L'Italie mystique.
Histoire de la renaissance religieuse au moyen-âge, Parigi, 1890.
Vedi pure: Briefe heiliger und gotterfürchtiger Italiener gesammelt
und erläutert von Alfred von Reumont, Friburgo, i. B., 1877,
Prefazione.




466.  Cfr. intorno all'argomento Gaspary, Geschichte der italienischen
Literatur, vol. I, Lipsia, 1855, pp. 355 sgg.; Mazzatinti,
Un profeta umbro del secolo XIV (Tommasuccio da Foligno) nel
Propugnatore, vol. XV (1882), parte 1ª.




467.  Vedi San-Marte (A. Schulz), Die Sagen von Merlin, Halle,
1858, pp. 9 sgg., 262 sgg.; Hersart de la Villemarqué, Myrdhinn
ou l'enchanteur Merlin, Parigi, 1862, pp. 291 sgg. Il celebre
Battista Mantovano (1448-1516), in fine del suo poema in
tre libri su Niccolò da Tolentino, parla ancora di Merlino come
di un uomo singolare, generato dal diavolo e dotato di spirito
profetico.








468.  Hersart de la Willemarqué, Op. cit., pp. 343 sgg. G. Manni,
in una nota apposta alla Cronaca di Buonaccorso Pitti, da lui
pubblicata (Firenze, 1720, p. 93, n. 1) ricorda una Profezia di
Merlino, tradotta in toscano da un certo Paulino, contenuta, secondo
egli dice, in un manoscritto antico, posseduto allora
dall'abate Pier Andrea Andreini.




469.  P. 29. Il Fioretto è scrittura dei primi anni del sec. XIV.




470.  Scriptores rerum italicarum, t. VIII, pp. 1177-8. Li riprodusse
il San-Marte, Op. cit., pp. 264-5.




471.  Pp. 176-8.




472.  Chronicon, ap. Muratori, Scriptores, t. IX, p. 670. V. l'Appendice,
num. 1.




473.  L'Huillard-Bréholles pubblicò alcuni versi che sono, in
parte, quelli stessi riportati da Salimbene, ma disposti in altro
ordine. Essi trovansi adespoti nel codice onde li trasse; ma un
codice di Bruxelles li attribuisce a Michele Scotto (Chronicon
placentinum et chronicon de rebus in Italia gestis, Parigi, 1856,
Prefazione, pp. XXI-XXII).




474.  Rerum sicularum libri sex, l. I, cap. 2, ap. Muratori, Scriptores,
t. VIII, coll. 788-9.




475.  Cronica, l. VI, capp. 36 e 41. Avverte ancora il Villani che
nemmeno in Faenza volle mai por piede Federico.




476.  Historiae, Lione, 1527, parte III, tit. XIX, cap. 6, § 2,
f. 42 r., col. 1.




477.  Vedi in questo volume a p. 26.




478.  Vedi Castelli, La vita e le opere di Cecco d'Ascoli, Bologna,
1892, pp. 47, 155.




479.  Lo Inferno della Commedia di Dante Alighieri col comento
di Guiniforto delli Bargigi, Marsiglia e Firenze, 1858, p. 477.




480.  Comentum super Dantis Aldigherij Comoediam, Firenze,
1887 sgg., vol. II, p. 88.




481.  Jacopo della Lana, l. cit,; Commento di Francesco da Buti
sopra la Divina Commedia di Dante Allighieri, Pisa, 1858,
vol. I. p. 533; Anonimo Fiorentino, l. cit.; Dante con l'espositioni
di Cristoforo Landino et d'Alessandro Vellutello, Venezia,
1596, f. 106 v.








482.  Lexicon, s. v. Πάσης. Di questo Pasete ebbe a parlare
anche Apione Grammatico, in un suo libro De mago.




483.  Contra Celsum, I, 68.




484.  Plutarco, Vitae, Numa, 15; Plinio, Hist. nat., XXX, 6;
Filostrato, De vita Apollonii Thyanaei, III, 27; Comparetti,
Op. cit., vol. II, pp. 137-8, 146, 257-8, 300; Albertus Magnus in
Geschichte und Sage, Colonia, 1880, pp. 155-9; Graesse, Sagenbuch
des preussischen Staats, Glogau, 1868-71, vol. II, pp. 72-3; The
famous Historie of Fryer Bacon, Early english Prose Romances,
with bibliographical and historical Introductions, edited by William
J. Thoms, 2ª ediz., Londra, 1858, vol. I, p. 195; Historia von
Doctor Johann Fausten, in Simrock, Die deutschen Volksbücher, volume
IV, p. 45; Scheible, Das Kloster, vol. V, Stoccarda, 1847,
pp. 169-70; vol. XI, 1849, pp. 1130 sg.; Zambrini, Meraviglie
diaboliche, Propugnatore, vol. I, 1868, pp. 238-9.




485.  Morgante Maggiore, c. XXV, st. 220-1.




486.  Filippo Camerario, Operae horarum subcisivarum, centuria
prima, nuova edizione accresciuta, Francoforte 1644, cap. LXX.
Il Goethe ebbe a giovarsi di questa novella nella scena della
cantina di Auerbach.




487.  Palermo, I manoscritti palatini di Firenze, vol. II, Firenze,
1860, p. 252.




488.  Magnum Chronicon Belgicum, in Pistorius, Rerum germanicarum
scriptores, ediz. dello Struvio, Ratisbona, 1726 sg., t. III,
pp. 268-9; Trithemius, Chronicon Hirsaugiense, ad ann. 1254, ecc.
Cfr. la nov. 5 della giorn. X del Decamerone.




489.  Chiose sopra Dante, pubblicate a cura di Lord Vernon,
Firenze, 1846, pp. 162-3, V. l'Appendice, num. 8.




490.  Cronica, cap. 8, ap. Muratori, Scriptores, t. V, coll. 1076-7.
Virgilio fece in Napoli anche una fontana,



La quale sempre olio si gittava,

E dal gittare mai non s'astenia.







491.  Il Paradiso degli Alberti, edito da A. Wesselofsky, vol. II,
Bologna, 1867, p. 180-217 (Sc. di cur. lett., disp. 86-7).








492.  Nov. cit. Questa novella, che è la XX del testo borghiniano,
può vedersi pure, segnata col n. XXVIII, fra le Novelle
antiche dei codici Panciatichiano-Palatino 138 e Laurenziano-Gaddiano
193, edite a cura di Guido Biagi, Firenze, 1880,
pp. 36-8.




493.  Vedi, a questo riguardo, D'Ancona, Le fonti del Novellino,
in Studj di critica e storia letteraria, Bologna, 1880, pp. 310-12.
La novella trovasi pure fra quelle suppositizie che Gaetano
Cioni mise sotto il nome di Giraldo Giraldi, e nella seconda
edizione, Amsterdam (Firenze) 1819, sta a pp. 183-98. Basta
darle un'occhiata per farsi certo che il Cioni conobbe il romanzo
di Giovanni da Prato.




494.  V. l'Appendice, num. 10.




495.  Queste navi, le quali, alcuna volta, anzichè sull'acqua, correvan
per l'aria, servivano ai maghi, sia per sottrarsi a particolari
nemici, sia per sottrarsi alla giustizia. Spesso si vedono
i maghi, sia buoni, sia malvagi, deludere i giudici, uscire miracolosamente
di carcere, sgusciar di mano al carnefice; tema
di racconti di cui è facile riconoscere il carattere affatto popolare.
Non citerò esempii, essendovene in grandissimo numero.
(Vedi Comparetti, Op. cit., vol. II, pp. 133-5, 137, 155-6, 255-6,
277-9, 292, 296, 300-1; Camerario, Op. e l. cit.). Bensì possono
essere ricordate a questo proposito le navi aeree di cui si servivano
i malvagi incantatori per trasportare nel paese di Magonia
le messi rubate. (Cf. Des Gervasius von Tilbury, Otia imperialia
in einer Auswahl, neu herausgegeben und mit Anmerkungen
begleitet von Felix Liebrecht, Hannover, 1856, pp. 2-3, 62, 261).
Intorno a Pietro Barliario vedi D'Ancona, Un filosofo e un mago,
in Varietà storiche e letterarie, Milano, 1883-5, vol. I, pp. 15-38.




496.  La saggia pazzia, fonte d'allegrezza, madre de' piaceri, regina
de' belli humori, Pavia, 1607, l. II, pp. 53-4. Questo libro
ebbe la poco meritata ventura di due traduzioni francesi. L'autore
ricorda pure un altro Scotto, più moderno, del quale dicevasi
che ajutato da spiriti facesse «giuochi d'importanza»
e facesse «stravedere alle persone». Di quest'altro Scotto non
so nulla. Di Michele si fa beffe anche il Garzoni, nella Piazza
universale di tutte le professioni del mondo, disc. XL.








497.  The Lay of the last Minstrel, note 11, 13, 14 al canto II.
Non tutte le edizioni hanno queste note, e non tutte quelle che
le hanno le han per intero: esse si possono vedere, tradotte,
anche nel commento di Filalete (Dante Alighieri's Göttliche
Comödie metrisch übertragen und mit kritischen und historischen
Erläuterungen versehen von Philaletes, Lipsia, 1865-6).




498.  Vedi Landau, La novella di messer Torello (Decam., X, 9),
e le sue attinenze mitiche e leggendarie, nel Giornale storico della
letteratura italiana, vol. II (1883), pp. 58-78. Pietro Barliario
ascoltò in uno stesso giorno tre messe, in Roma, in San Giacomo
di Compostella, in Gerusalemme; ovvero nella stessa
notte, in Londra, in Parigi, in Salerno (Torraca, A proposito
di Pietro Barliario, Rassegna settimanale, 19 decembre 1880). Il
dottore Torralva, che nel primo quarto del secolo XVI ebbe
grande riputazione di mago, compiè parecchi di questi viaggi
miracolosi (Wright, Narratives of sorcery and magic, Londra, 1851,
vol. II, pp. 5 sgg.).




499.  Vedi il mio libro Il Diavolo, Milano, 1889, pp. 299 sgg.




500.  I versi inglesi propriamente dicono:



Maister Michael Scott's man

Sought meat and gate nane.







501.  Vedi Maury, Op. cit., p. 20, n. 2; p. 51; C. Meyer, Der
Aberglaube des Mittelalters, Basilea, 1884, pp. 367-8.




502.  Vedi Hertz, Der Werwolf, Beitrag zur Sagengeschichte, Stoccarda,
1862; Leubuscher, Ueber die Wehrwölfe und Thierwandlungen
im Mittelalter, Berlino, 1850.




503.  Dice Gervasio da Tilbury, parlando delle streghe (Otia
imperialia, decis. III, c. 93): «Scimus quasdam in forma cattarum
a furtivo vigilantibus de nocte visas ac vulneratas, in
crastino vulnera truncationesque membrorum ostendisse». Cf.
Roskoff, Geschichte des Teufels, Lipsia, 1869, vol. I, pp. 305-6.




504.  Negli Assempri di Fra Filippo da Siena (Siena, 1864), è un
capitolo (il 51) intitolato: Come le bestie e gli animali bruti
guardano le feste.








505.  Su questo tema ci sarebbe da scrivere un libro non meno
istruttivo che dilettevole, ed io da gran tempo l'ho in mente.
Quel tanto che se n'è scritto sinora è poco, rispetto alla vastità
del tema. Cito: Maury, Essai sur les légendes pieuses du
moyen-âge, Parigi, 1843; Cahier et Martin, Mélanges d'archéologie,
d'histoire et de littérature sur le moyen-âge, Parigi, 1847-56;
vol. II, pp. 106-228; vol. III, pp. 203-83; Kollof, Die sagenhafte
und symbolische Thiergeschichte des Mittelalters, in Raumer, Historisches
Taschenbuch, serie IV, vol. VII, 1867; Cahier, Nouveaux
mélanges, etc., Parigi, 1874, pp. 106-64; Masci, La leggenda
degli animali, Napoli, 1888; Menabrea, De l'origine, de la forme
et de l'esprit des jugements rendus au moyen-âge contre les animaux,
Chambéry, 1854; Agnel, Curiosités judiciaires et historiques.
Procès contre les animaux, Parigi, 1858; Pertile, Gli
animali in giudizio, Atti del R. Istituto Veneto, serie VI, t. IV;
Harou, Procès contre les animaux, La Tradition, anni 1891-2;
D'Addosio, Bestie delinquenti, Napoli, 1892.




506.  Ap. Muratori, Scriptores, t. IX, col. 670. Vedi l'Appendice,
num. 4.




507.  Riccobaldo da Ferrara, Historia imperatorum, ap. Muratori,
Scriptores, t. IX, col. 128; Annales caesenates, Murat.,
t. XIV, col. 1095. Per un curioso errore Giovanni da Serravalle
(Translatio et comentum totius libri Dantis Aldigherii,
Prato, 1891) narra che Michele predisse cotal morte a Federico
II. Il Naudè (Apologie pour tous les grands personnages
qui ont esté soupçonnez de magie, La Haye, 1653, p. 497), ricordato
come, secondo la leggenda, Michele avesse preveduto
di dover morire in una chiesa soggiunge: «comme il y estoit
un jour la teste descouverte pour adorer le corps et sang de
Jesus-Christ, la cordelle de la cloche que l'on sonnoit fit
tomber un pierre sur sa teste qui le coursa mort au mesme lieu
ou il fust enterré». Non so d'onde il Naudé togliesse questi
particolari; ma dal libro del Naudé probabilmente passò nel
Grand Dictionnaire universel du XIXe siècle del Larousse la
notizia che Michele fu «écrasé dans une église par la chute
d'une pierre».




508.  Op. e l. cit.








509.  


Before their eyes the wizard lay,

As if he had not dead a day.

His hoary beard in silver roll'd,

He seem'd some seventy winters old;

A palmer's amice wrapp'd him round,

With a wrought Spanish baldric bound,

Like a pilgrim from beyond the sea;

His left hand held his book of might;

A silver cross was in his right;

The lamp was placed beside his knee;

High and majestic was his look,

At which the feilest fiends had shook,

And all unruffled was his face;

They trusted his soul had gotten grace.







510.  Vedi l'Appendice, num. 11.




511.  De Michaele Scoto, veneficii injuste damnato, Lipsia, 1739.




512.  Fu vivissima un tempo in Italia anche la leggenda di
Pietro d'Abano, di cui, tra l'altro, si narrò, come di Virgilio,
che avesse preparato il bisognevole per risuscitare, ma non risuscitò,
per colpa di un servitore che non seppe osservare i suoi
ordini. Il Mazzuchelli fa memoria di una «celebre popolare
commedia», che traeva argomento dalla vita di Pietro, e rappresentata
circa il mezzo del secolo XVIII (Notizie storiche e
critiche intorno alla vita di Pietro d'Abano, nella Raccolta d'opuscoli
scientifici e filologici del Calogerà, vol. XXIII, Venezia, 1741,
p. III). La leggenda era ancor viva negli ultimi anni di quel
secolo, quando Francesco Maria Colle scriveva la Storia scientifico-letteraria
dello Studio di Padova (Padova, 1824, vol. II,
p. 128); ma non so se tale siasi serbata anche dopo. Il Vedova
(Scrittori padovani) e il Ronzoni (Della vita e delle opere di
Pietro d'Abano, Atti della R. Accademia dei Lincei, serie terza,
Memorie della classe di scienze morali, storiche e filologiche, vol. II,
1878, pp. 526-50) non dicon nulla di questo.








APPENDICE
ALCUNI TESTI DELLA LEGGENDA DI MICHELE SCOTTO



1.


Futura praesagia Lombardiae, Tusciae, Romagnolae et
aliarum partium per magistrum Michaelem Scothum
declarata (Chronica Fr. Salimbene Parmensis ordinis
minorum ex codice Bibliothecae Vaticanae nunc primum
edita, Parma, 1857, pp. 176-7). Li riproduco tali
e quali.



Regis vexilla timens, fugiet velamina Brixa

  Et suos non poterit filios propriosque tueri.

  Brixia stans fortis, secundi certamine Regis.

  Post Mediolani sternentur moenia griphi.

  Mediolanum territum cruore fervido necis,

  Resuscitabit viso cruore mortis.

  In numeris errantes erunt atque sylvestres.

  Deinde Vercellus veniunt, Novaria, Laudum.

  Affuerint dies, quod aegra Papia erit.

  Vastata curabitur, moesta dolore flendo.

  Munera quae meruit diu parata vicinis.

  Pavida mandatis parebit Placentia Regis.

  Oppressa resiliet, passa damnosa strage.

  Cum fuerit unita, in firmitate manebit.

  Placentia patebit grave pondus sanguine mixtum.

  Parma parens viret, totisque frondibus uret.

  Serpens in obliquo, tumida exitque draconi.

  Parma Regi parens, tumida percutiet illum,

  Vipera draconem. Florumque virescet amoenum



  Tu ipsa Cremona patieris flammae dolorem.

  In fine praedito, conscia tanti mali,

  Et Regis partes insimul mala verba tenebunt.

  Paduae magnatum plorabunt filii necem.

  Duram et horrendam, datam catuloque Veronae.

  Marchia succumbet, gravi servitute coacta.

  Ob viam Antenoris, quamque secuti erunt,

  Languida resurget, catulo moriente, Verona.

  Mantua, vae tibi tanto dolore plena,

  Cur ne vacillas, nam tui pars ruet?

  Ferraria fallax, fides falsa nil tibi prodest

  Subire te cunctis, cum tua facta ruent

  Peregre missura, quos tua mala parant.

  Faventia iniet tecum, videns tentoria, pacem.

  Corruet in pestem, ducto velamine pacis.

  Bononia renuens ipsam, vastabitur agmine circa,

  Sed dabit immensum, purgato agmine, censum.

  Mutina fremescet, sibi certando sub lima,

  Quae, dico, tepescet, tandem trahetur ad ima.

  Pergami deorsum excelsa moenia cadent.

  Rursus et amoris ascendet stimulus arcem.

  Trivisii duae partes offerent non signa salutis.

  Gaudia fugantes, vexilla praebendo ruinae.

  Roma diu titubans, longis terroribus acta,

  Corruet, et mundi desinet esse caput.

  Fata monent, stellaeque docent, aviumque volatus,

  Quod Fridericus malleus orbis erit.

  Vivet draco magnus cum immenso turbine mundi.

  Fata silent, stellaeque tacent, aviumque volatus,

  Quod Petri navis desinet esse caput.

  Reviviscet mater: malleabit caput draconis.

  Non diu stolida florebit Florentia florum;

  Corruet in feudum, dissimulando vivet.

  Venecia aperiet venas, percutiet undique Regem.

  Infra millenos, ducenos, sexque decennos

  Erunt sedata immensa turbina mundi.

  Morietur gripho, aufugient undique pennae.








2.


Enrico d'Avranches, Ad imperatorem Fr[ethericum],
cujus commendat prudenciam (Forschungen zur deutschen
Geschichte, vol. XVIII (1878), p. 486).



A Michaele Scoto me percepisse recordor,

Qui fuit astrorum scrutator, qui fuit augur,

Qui fuit ariolus, et qui fuit alter Apollo.

Hunc super imperio cum multi multa rogarent:

Esse sibi, dixit, certa ratione probatum,

Quod status imperii, te supportante, resurget.

Prelatis adhibere fidem nolentibus illi,

Addidit hiis verbis formalem pandere causam:

'Hac princeps, et non alia, ratione regendis

Preficitur populis, ipsius ut una voluntas

Unanimes faciat populos, sua jussa sequentes.

Sic opus est; nec enim poterit consistere regnum

In se divisum, sed desolabitur. Hoc est

Ergo: quod imperii rupisse videtur habenas

Principis ad nutum plebs dedignata moveri.

Sed sic est — celum si non mentitur, et astra

Si non delirant, et mobilitate perhenni

Corpora si sequitur supracelestia mundus —:

Excellens alias prudencia principis hujus

Cisma voluntatum dirimet, populosque rebelles

Conteret et legum dabit irresecabile frenun.

Nec tamen arma feret spontanea, sed spoliatus

In spoliatores, quos talio puniet equa:

Omnia dat qui justiciam negat arma tenenti'.

Veridicus vates Michael, hae pauca locutus,

Plura locuturus, obmutuit, et sua mundo

Non paciens archana plebescere, jussit

Ejus ut in tenues prodiret hanelitus auras.

Sic acusator fatorum fata subivit.

Neve fide careant tanti presagia vatis:

. . . . . . . . . . . . . . .





Séguita, dando a Federico suggerimenti conformi alle sentenze
e alle predizioni di Michele.






3.


Salimbene, Chronica, Parma, 1857, pp. 169-70.




Septima et ultima curiositas ejus (sc. Friderici) et superstitio
fuit, sicut etiam in alia chronica posui, quia, cum quadam die
in quodam palatio existens interrogasset Michaelem Scothum
astrologum suum quantum distabat a coelo, et ille quod visum
sibi fuerat, respondisset, duxit eum ad alia loca regni, quasi
sub occasione spatiandi, et per plures menses detinuit, praecipiens
architectis, sive fabris lignariis, ut salam palatii ita
deprimerent quod nullus posset advertere: factumque est ita.
Cumque post multos dies, in eodem palatio cum praedicto
astrologo consisteret Imperator, quasi aliunde incipiens, quaesivit
ab eo, utrum tantum distaret a coelo, quantum alia vice
jam dixerat; qui computata ratione sua, dixit, quod aut coelum
erat elevatum, aut certe terra depressa: et tunc cognovit Imperator
quod vere esset astrologus.




4.


Francesco Pipino, Chronicon, cap. L, De Michaële Scotto
Astronomo (Muratori, Rerum italicarum scriptores,
t. IX, col. 670).




Michaël Scottus Astronomiae peritus hoc tempore agnoscitur,
imperante juniore scilicet Friderico. Hic, ut fertur, quum comperisset
se moriturum lapillo certi ponderis parvi, excogitavit
novam capitis armaturam, quae vulgo cerebrerium sive cerobotarium
appellatur, qua jugiter caput munitum habebat. Quadam
autem die dum in Ecclesia hora sacrificii in ostensione videlicet
sive elevatione Dominici Corporis caput ea munitione pro
reverentia solita exuisset, lapillus fatalis in caput ejus decidit,
atque illud sauciauit pusillum. Quo bilance pensato, et tanti
ponderis invento, quanti timebat, certus mortis disposuit rebus
suis, eoque vulnere post modicum fati legem implevit. Ejus
igitur occasu, modo, quo dictum est, praecognito, verificatum
in eo cernitur verbum Flavii Josephi disertissimi Historiographi,

qui ait: Fatum homines evitare non possunt, etiamsi praeviderint.
Michaël iste dictus est spiritu prophetico claruisse.
Edidit enim versus, quibus quarumdam Urbium Italiae ruinam,
variosque praedixit eventus.




5.


Jacopo della Lana (Comedia di Dante degli Allagherii
col commento di Jacopo di Giovanni dalla Lana Bolognese,
Milano (1865), p. 93). Lo stesso nella edizione
di Bologna, 1866, vol. I, p. 351.




Qui fa menzione di Michele Scotto il quale fu indovino dell'imperadore
Federigo; ebbe molto per mano l'arte magica, sì
la parte delle coniurazioni come eziandio quella delle imagini;
del quale si ragiona ch'essendo in Bologna, e usando con gentili
uomini e cavalieri, e mangiando come s'usa tra essi in
brigata a casa l'uno dell'altro, quando venia la volta a lui
d'apparecchiare, mai non facea fare alcuna cosa di cucina in
casa, ma avea spiriti a suo comandamento, che li facea levare
lo lesso dalla cucina dello re di Francia, lo rosto di quella del
re d'Inghilterra, le tramesse di quella del re di Cicilia, lo pane
d'un luogo, e 'l vino d'un altro, confetti e frutta la onde li
piacea; e queste vivande dava alla sua brigata, poi dopo pasto
li contava: del lesso lo re di Francia fu nostro oste, del rosto
quel d'Inghilterra etc.




6.


Benvenuti de Rambaldis de Imola Comentum super
Dantis Aldigherij Comoediam, Firenze, 1887 segg.,
vol. II, pp. 88-9.




Hic fuit Michael Scottus, famosus astrologus Federici II, de
quo jam toties dictum est et dicetur: cui imperatori ipse
Michael fecit librum pulcrum valde, quem vidi, in quo aperte
curavit dare sibi notitiam multorum naturalium, et inter alia
multa dicit de istis auguriis. Et nota quod Michael Scottus admiscuit

nigromantiam astrologiae; ideo creditus est dicere
multa vera. Praedixit enim quaedam de civitatibus quibusdam
Italiae, quarum aliqua verificata videmus, sicut de Mantua
praedicta, de qua dixit: Mantua, vae tibi, tanto dolore plaena!
Male tamen praevidit mortem domini sui Federici, cui praedixerat,
quod erat moriturus in Florentia; sed mortuus est in
Florentiola in Apulia, et sic diabolus quasi semper fallit sub
aequivoco. Michael tamen dicitur praevidisse mortem suam, quam
vitare non potuit; praeviderat enim se moriturum ex ictu parvi
lapilli certi ponderis casuri in caput suum: ideo providerat
sibi, quod semper portabat celatam ferream sub caputeo ad evitandum
talem casum. Sed semel cum intrasset in unam ecclesiam,
in qua pulsabatur ad Corpus Domini, removit caputeum
cum celata, ut honoraret Dominum; magis tamen, ut credo, ne
notaretur a vulgo, quam amore Christi, in quo parum credebat.
Et ecce statim cecidit lapillus super caput nudum, et parum
laesit cutim; quo accepto et ponderato, Michael reperit, quod
tanti erat ponderis, quanti praeviderat; quare de morte sua
certus, disposuit rebus suis, et eo vulnere mortuus est.




7.


Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Commedia
di Dante Allighieri, vol. I, Pisa, 1858, p. 533.




Questo Michele fu con lo imperadore Federigo secondo, e fu
ancora in Bologna per alcun tempo, e facea spesse volte conviti
con li gentili uomini e non apparecchiava niente: se non
che comandava a certi spiriti che avea costretti, ch'andassino
per la roba, e così recavano di diverse parti le imbandigioni,
e quando era a mensa con li valenti uomini, dicea: Questo
lesso fu del re di Francia, l'arrosto del re d'Inghilterra, e così
dell'altre cose; e però dice che seppe il gioco delle magiche
frode; che questo non era se non inganno: imperò che parea
forse loro mangiare e non mangiavano, o pareano quelle vivande
quel che non erano.








8.


Chiose sopra Dante (Falso Boccaccio) pubblicate a cura
di Lord Vernon, Firenze, 1846, pp. 162-3.




Effu il primo filoxafo eastrolagho talese effuchostui altempo
dello imperador federigho secondo effu nemico disanta chiesa
evenne addosso apparma eassediolla efecie difuori unacittadella
allaquale puose nome vittoria. Laonde veggiendosi iparmigiani
istretti forti uscirono fuori tutti a romore dipopolo si eintalmodo
cheglisconfissono loste delre federigho. Onde rubando
iparmigiani ilcanpo unpovero huomo ciabattiere discharpette
andava perghuadagnare entro nel padiglione delre enonvi trovo
altro chun botticiello dunasoma pieno eportosenelo achasa
eimaginando dentro vi fosse vino epostolo inchasa undi ne trasse
unbicchiere etrovo chera unperfetto vino eunaltro bicchiere ne
diede alladonna sua eognidi ne veniva aumodo etanto natignieva
quanto bisogniava diche acierto tempo ilpovero huomo
simaraviglio chelbotticino nomanchava volle sapere quelche
questo volesse dire eruppe ilbotticiello nelquale dentro vaveva
unagnolo dariento piccholo il quale teneva unodesuopiedi insunungrappolo
duva dargiento ediquesto grappolo usciva questo
perfetto vino. E questo erafatto perarte magicha edinegromanzia
equesto fecie tales overo michele scotto perlasua scienzia e virtu
eilpovero huomo perde ilsuo bere ellasua vignia ellasua ventura
incio.




9.


Anonimo Fiorentino, Commento alla Divina Commedia,
stampato a cura di Pietro Fanfani (Collezione di opere
inedite o rare dei primi tre secoli della lingua), Bologna,
1866-74, vol. I, pp. 452-3.




Questo Michele Scoto fu grande nigromante, et fu maestro
dello imperadore Federigo secondo. Dicesi di lui molte cose
maravigliose in quell'arte; et fra l'altre che, essendo giunto in
Bologna, invitò una mattina a mangiare seco quasi tutti i maggiori
della terra, et la mattina fuoco non era acceso in sua
casa. Il fante suo si maravigliava, et gli altri che 'l sapeano

diceano: Come farà costui? uccella egli tanta buona gente? Ultimamente,
venuta la brigata in sua casa, essendo a tavola, disse
Michele: Venga della vivanda del re di Francia; incontanente
apparirono sergenti co' taglieri in mano, et pongono innanzi a
costoro, et costoro mangiono. Venga della vivanda del re d'Inghilterra;
et così d'uno signore et d'altro, egli tenne costoro
la mattina meglio che niuno signore — Delle magiche frode
seppe. Però che questa arte magica si può in due modi usare:
o egli fanno con inganno apparire certi corpi d'aria che pajono
veri; o elli fanno apparire cose che hanno apparenza di vere
et non sono vere, et nell'uno modo et nell'altro fue Michele gran
maestro. Fue questo Michele della Provincia di Scozia; et dicesi
per novella che, essendo adunata molta gente a desinare, che
essendo richiesto Michele che mostrasse alcuna cosa mirabile,
fece apparire sopra le tavole, essendo di gennajo, viti piene di
pampani et con molte uve mature; et dicendo loro che ciascheduno
ne prendesse un grappolo, ma ch'eglino non tagliassono,
s'egli nol dicesse; et dicendo tagliate, sparvono l'uve, e
ciascheduno si trova col coltellino et col suo manico in mano.
Predisse Michele molte cose delle città d'Italia, cominciando
da Roma; et molte cose avvennono di quelle ch'egli predisse:
et fra l'altre dice della città di Firenze: Non diu solida stabit
Florentia, florem Decidet in foetidum, dissimulando ruet etc.




10.


Teofilo Folengo, Baldus, maccheronea XVIII (Le opere
maccheroniche di Merlin Cocai, ediz. di A. Portioli,
Mantova, 1883 sgg.).



Ecce Michaelis de incantu gegula Scoti,

Qua post sex formas cereae fabricatur imago

Daemonii Sathan, Saturni facta piombo.

Cui suffimigio per sirica rubra cremato,

Hac, licet obsistant, coguntur amare puellae.

Ecce idem Scotus, qui stando sub arboris umbra,

Ante characteribus designat millibus orbem,

Quatuor inde vocat magna cum voce diablos.

Unus ab occasu properat, venit alter ab ortu,

Meridies terzum mandat, septemtrio quartum,



Consecrare facit froenum conforme per ipsos,

Cum quo vincit equum nigrum, nulloque vedutum,

Quem, quot vult, tanquam turchesca sagitta cavalcat,

Sacrificatque comas ejusdem saepe cavalli.

En quoque depingit magus idem in littore navem,

Quae vogat totum octo remis ducta per orbem,

Humanae spinae suffimigat inde medullam.

En docet ut magicis cappam sacrare susurris,

Quam sacrando fremunt plorantque per aera turbae

Spiritum, quoniam verbis nolendo tiramur.

Hanc quicunque gerit gradiens ubicunque locorum

Aspicitur nusquam, caveat tamen ire per album

Solis splendorem, quia tunc sua cernitur umbra.




11.


Satchells, History of the Right Honourable Name of
Scott (citato da Gualtiero Scott, nella nota 11 al
canto II del Lay of the last Minstrel).



He said the book which he gave me

Was of Sir Michael Scot's historie;

Which historie was never yet read through,

Nor never will, for no man dare it do.

Young scholars have pick'd out something

From the contents, that dare not read within.

He carried me along the castle then,

And shew'd his written book hanging on an iron pin.

His writing pen did seem to me to be

Of hardened metal, like steel, or accumie;

The volume of it did seem so large to me,

As the book of Martyrs and Turks historie.

Then in the church he let me see

A stone where Mr. Michael Scott did lie;

I asked at him how that could appear,

Mr. Michael had been dead above five hundred year?

He shew'd me none durst bury under that stone,

More than he had been dead a few years agone;

For Mr. Michael's name doth terrify each one.









ARTÙ NELL'ETNA



I.


Per secoli fu creduto che Artù, mortalmente ferito in
battaglia, non fosse mai morto, ma vivesse in luogo incantato
e recondito, d'onde sarebbe, una volta o l'altra,
per far ritorno e prender vendetta de' nemici del suo popolo
e suoi. Si sa quale luogo tenesse nella coscienza dei
Brettoni vinti, ma non caduti di animo, sì fatta credenza;
come intimamente si legassero ad essa i ricordi loro più
dolorosi e le più accarezzate speranze; come tutto il sentimento
loro di nazione trovasse in essa una consacrazione
ed un simbolo. Alano de Insulis (m. 1202) ricorda come
ai tempi suoi quella credenza fosse ancora così viva e
comune in Armorica che il contraddirla avrebbe portato
pericolo di lapidazione[513]. Fra le genti d'altra stirpe la
lunga e paziente aspettativa diede il tema a locuzioni
proverbiali notissime; e Arturum expectare tanto venne
a dire quanto aspettar ciò che non può nè deve avvenire[514];
e speranza brettone fu sinonimo di speranza vana ed assurda.
A sì fatta speranza sono frequenti accenni nei trovatori
di Provenza[515], e dai trovatori di Provenza, se non
da altri, avrebbero gl'italiani potuto averne agevolmente
contezza. Arrigo da Settimello, nel suo poema latino De
diversitate fortunae et philosophiae consolatione, composto
circa il 1192, la rammenta due volte:







Et prius Arturus veniet vetus ille Britannus,

  Quam ferat adversis falsus amicus opem.



Qui cupit auferre naturam seminat herbam

  Cujus in Arturi tempore fructus erit[516].





Nel 1248 quei di Parma, assediati da Federico II, colta
un giorno l'occasione che l'imperatore era andato a cacciare,
uscirono fuori con grande impeto, e presero e distrussero
la città di Vittoria, dai nemici edificata quasi
sotto le loro mura. Non molto dopo, l'avvenimento fu
celebrato in tre carmi, nel terzo de' quali l'anonimo poeta,
accennando alle vane minacce dell'imperatore, dice:



Cominatur impius, dolens de iacturis,

Cum suo, Britonibus Arturo venturis[517].





Secondo l'antica tradizione brettone raccolta da Galfredo
di Monmouth, Morgana aveva trasportato Artù ferito
in quella paradisiaca isola di Avalon, altrimenti detta
Insula pomorum, o Fortunata, della quale è sì frequente
ricordo in croniche e in poemi del medio evo[518]; ma non
era possibile che, o prima o poi, la finzione non variasse
su questo punto, specie migrando fuor di patria, prendendo
ad allignare fra nuove genti, incontrandosi con altre
finzioni, offerendosi a esplicazioni e connettimenti nuovi.
Come Orlando, fatto cittadino di altre patrie, ebbe mutato
il luogo della sua nascita e il teatro delle prime sue
gesta, così Artù ebbe mutato il luogo della sua miracolosa
segregazione.



Ed ecco farcisi innanzi una tradizione, la quale sembra
abbia smarrito ogni ricordo dell'isola di Avalon, e pone
la incantata dimora di Artù nell'interno dell'Etna. Gervasio
da Tilbury, primo fra gli scrittori di cui abbiamo
notizia, la riferisce nel modo che segue: «In Sicilia è
il monte Etna, ardente d'incendii sulfurei, e prossimo

alla città di Catania, ove si mostra il tesoro del gloriosissimo
corpo di sant'Agata vergine e martire, preservatrice
di essa. Volgarmente quel monte dicesi Mongibello;
e narran gli abitatori essere apparso ai dì nostri, fra le
sue balze deserte, il grande Arturo. Avvenne un giorno
che un palafreno del vescovo di Catania, colto, per essere
troppo bene pasciuto, da un subitano impeto di lascivia,
fuggì di mano al palafreniere che lo strigliava, e, fatto
libero, sparve. Il palafreniere, cercatolo invano per dirupi
e burroni, stimolato da crescente preoccupazione, si mise
dentro al cavo tenebroso del monte. A che moltiplicar le
parole? per un sentiero angustissimo ma piano, giunse
il garzone in una campagna assai spaziosa e gioconda, e
piena d'ogni delizia; e quivi, in un palazzo di mirabil
fattura, trovò Arturo adagiato sopra un letto regale. Saputa
il re la ragione del suo venire, subito fece menare
e restituire al garzone il cavallo, perchè lo tornasse al
vescovo, e narrò come, ferito anticamente in una battaglia
da lui combattuta contro il nipote Modred e Childerico,
duce dei Sassoni, quivi stesse già da gran tempo, rincrudendosi
tutti gli anni le sue ferite. E, secondochè dagli
indigeni mi fu detto, mandò al vescovo suoi donativi,
veduti da molti e ammirati per la novità favolosa del
fatto»[519].



Esaminiamo un po' questo curioso racconto. Gervasio
lo dà per genuino ed autentico, e diffuso tra i Siciliani,
almeno tra quelli di Catania e della rimanente regione
circostante all'Etna. Intorno a ciò si potrebbe muovere
un primo dubbio, e sospettare che il tutto sia invenzione
di Gervasio; e il sospetto non sarebbe certo irragionevole.
Negli scrittori siciliani che trattano dell'Etna e dell'altre
singolarità dell'isola, non si trova cenno di così fatta novella.
Oltre di ciò Gervasio fu inglese; compose per un
principe inglese il suo Liber facetiarum, ancora inedito,

e per un imperatore mezzo inglese, Ottone IV, i suoi Otia;
così che si può dire ch'egli dovesse essere trascinato a
narrare, in un libro tutto pieno di favole, anche qualche
nuova favola di Artù, e non trovandone alcuna che già
non fosse notissima, inventarla. Altri scrittori, in picciol
numero, l'avrebbero, più tardi, attinta da lui. Ma a queste
considerazioni altre se ne possono opporre, che conducono
a diverso giudizio. Gervasio passa per uno degli scrittori
più bugiardi del medio evo; ma tale opinione, se non
vuol essere ingiuriosa ed erronea, deve ridursi in più
giusti termini. Gervasio è bugiardo perchè riferisce molte
cose non vere; non già perchè se le inventi: volendo
parlar rettamente egli è favoloso e non bugiardo; e come
scrittore favoloso appunto ha, in questi ultimi tempi,
acquistato importanza notabile agli occhi di quanti attendono
allo studio dei miti e delle leggende medievali.
Gervasio viaggiò pressochè tutta l'Italia[520], e negli Otia
molte cose racconta imparate per lo appunto in Italia:
fu in Sicilia, ai servigi di re Guglielmo, innanzi al 1190,
ed ebbe agio di conoscere direttamente, o per informazioni
immediate, molte particolarità di quella terra, delle quali
dà conto nel capitolo stesso in cui narra la leggenda trascritta
pur ora. E nel racconto di tale leggenda sono alcuni
accenni a cose vere e reali, che, mentre rivelano nell'autore
un testimone di veduta, o un ripetitore bene informato,
confermano il carattere tradizionale di esso. Dei
miracoli operati dal corpo di Sant'Agata in guardar la
città di Catania dagl'incendii dell'Etna, è frequente il
ricordo nelle croniche siciliane. Ciò che si dice del cavallo
del vescovo è pure conforme al vero; giacchè sappiamo,
non solo che su quelle pendici del vulcano si allevavano
cavalli di molto pregio e vigore, non meno agili
che animosi; ma, ancora, che per la troppa ubertà dei
paschi, gli animali d'armento o di greggia ci venivano

soverchio gagliardi e baliosi, cosicchè a certi tempi dell'anno
bisognava trar loro sangue dalle orecchie. Subito
dopo aver narrata la leggenda siciliana, Gervasio ne narra
un'altra, diffusa per le due Brettagne, e dove Artù si
presenta sotto l'aspetto del cacciatore selvaggio; e questa
seconda leggenda è sicurissimamente popolare[521]. Finalmente,
un po' più oltre, ricorda come, secondo la volgare
tradizione dei Brettoni, Artù fosse stato trasportato nell'isola
di Davalim (sic), e come quivi Morgana lo custodisse
e curasse[522]. Poichè entrambe queste leggende appartengono
notoriamente alla tradizione, noi abbiamo una
ragione di più per credere che alla tradizione appartenga
anche la prima.



E che vi appartenga davvero cel prova, oltre a quanto
dovrò dire più innanzi, anche il fatto del trovarla narrata,
in forma alquanto diversa, da uno scrittore di poco posteriore
a Gervasio, e da lui indipendente; Cesario di
Heisterbach, che la racconta in tal modo. «Nel tempo in
cui l'imperatore Enrico soggiogò la Sicilia, era nella
Chiesa di Palermo un decano, di nazione, secondo ch'io
penso, tedesco. Avendo costui, un giorno, smarrito il suo
palafreno, che ottimo era, mandò il servo per diversi
luoghi a farne ricerca. Un vecchio, fattosi incontro al
servo, gli chiese: Dove vai? e che cerchi? Rispostogli da
quello che cercava il cavallo del suo padrone, soggiunse
il vecchio: Io so dov'è. — E dove? — Nel monte Gyber
(sic), in potere del re Arturo, mio signore. Quel monte
vomita fiamme come Vulcano. Stupì il servo in udire tali
parole, e l'altro soggiunse: Di' al tuo padrone che da oggi
a quattordici dì venga alla corte solenne di lui; e sappii
che tralasciando di dirglielo, sarai punito aspramente.
Tornato addietro, il servo espose, non senza timore, quanto
aveva udito. Il decano si rise di quell'invito alla corte del
re Arturo; ma, ammalatosi, morì il giorno prestabilito»[523].







Il racconto è, in parte, quello stesso di Gervasio, e, in
parte, è diverso. Il cavallo smarrito, il servo che ne va
in traccia, la misteriosa dimora di Artù, sono comuni ad
entrambi, mostrano che i due hanno, quanto alla sostanza,
la medesima origine; ma, da altra banda, quello di Cesario
differisce tanto da quello di Gervasio che, ragionevolmente,
non si può supporre ne sia derivato. Nel Dialogus
miraculorum non è neppure un indizio che Cesario
abbia avuto conoscenza degli Otia. Si potrebbe, gli è vero,
pensare che Cesario, togliendo il racconto a Gervasio, lo
alterasse e foggiasse deliberatamente a quel modo, per
meglio accomodarlo all'indole della distinzione XII del
suo libro; ma contro questa congettura sta il fatto che
Cesario è, nel narrare, coscienzioso e fedele sino allo scrupolo;
che ripete esattamente, senza aggiungervi di suo,
gli altrui racconti; e che sempre, quando può, cita i
nomi di coloro da cui gli ebbe, o i libri onde li trasse[524].
Oltre di ciò, non si vede che di quell'alterazione egli potesse
molto giovarsi per i suoi fini, dacchè il racconto,
quale egli lo reca, è, fra quanti ne novera la distinzione XII,
il più povero di significato, quello di cui meno s'intende
l'insegnamento. Altre cose poi son da notare, le quali
accennano a fonti diverse e di più torbida e tortuosa vena.
Cesario parla di un decano di Palermo, e sembra ponga
Palermo dov'è Catania, alle falde dell'Etna. La forma
Palernensi, usata da lui, non è nè latina, nè italiana,
ma francese, trovandosi spesso ne' testi francesi Palerne
per Palerme (Guillaume de Palerne ecc.). Può ciò bastare
per supporre una fonte francese? gli è poco, ma gli
è pur qualche cosa. Alcuna considerazione vuol pure quel
monte Gyber. Il nome di Mongibello fu fatto capricciosamente
derivare da Mulcibero, da Mons Cybeles, da
Monte Bello, e persino da Monte di Beel; ma esso è
veramente nome composto di due nomi comuni e d'egual

significato, italiano l'uno, monte, arabico l'altro, gibel,
che non vuol altro dire che monte; e trovasi non di rado
scritto disgiuntamente, come appunto in Cesario[525]. Monte
Gibero si ha in testi italiani; perg Gyfers o Givers in
testi tedeschi. Per quell'avvertimento che si dice dato
dall'incognito vecchio al servo, e concernente il decano,
il racconto di Cesario si raccosta a una intera e numerosa
famiglia di racconti esemplari, di cui dirò fra poco,
e nei quali i vulcani hanno parte cospicua. In fondo il
racconto di Cesario è quello stesso di Gervasio, ma alterato
alquanto, per infiltrazioni penetratevi, come pare, da
un gruppo d'altri racconti, molto più antichi, e d'indole
affatto diversa. I due si accordano inoltre abbastanza
quanto al tempo. Gervasio dice il fatto accaduto nostris
temporibus; Cesario eo tempore quo Henricus imperator
subjugavit sibi Syciliam. Nulla vieta di riferire la espressione
di Gervasio agli ultimi tempi del soggiorno di lui
in Sicilia; e quanto alla conquista di Enrico VI, si sa
che avvenne nel 1294.



Il racconto di Cesario rivela, come diceva testè, certe
infiltrazioni che in quello di Gervasio non appajono. Penetra
in esso un elemento pauroso e tetro, alcun che di
infernale e di diabolico che certamente fu estraneo alla
tradizion primitiva e più genuina. In esso la leggenda
epica non è ancor trasformata, ma tende già a trasformarsi
in leggenda ascetica: in un altro racconto, posteriore
di poco a quello di Cesario, la trasformazione si
vede compiuta. Stefano di Borbone, morto circa il 1261,
narra il fatto a questo modo. «Udii narrare a un frate
di Puglia, per nome Giovanni, il quale diceva esser ciò
avvenuto dalle sue parti, che cert'uomo, andato in traccia
del cavallo del suo signore su pel monte presso a Vulcano
(sic), ove si crede sia il purgatorio, vicino alla città
di Catania[526], trovò secondo gli parve, una città, che

aveva una postierla di ferro, e a colui che la custodiva
chiese notizia del cavallo che andava cercando. Il custode
gli rispose che n'andasse sino alla corte del principe, il
quale, o gliel farebbe restituire, o gliene darebbe notizia;
e richiesto dall'altro, in nome di Dio, di alcuna norma
circa quell'andata, soggiunse badasse bene di non mangiare
di nessuna vivanda che potesse essergli offerta. Parve
al cercatore di vedere per le vie di essa città tanti uomini
quanti ne sono nel mondo, di ogni generazione e condizione.
Passando per molte sale, giunse ad una, ove scorse
il principe circondato da' suoi. Ecco gli offrono molti cibi,
ed ei non vuole gustar di nessuno: gli mostrano quattro
letti, e gli dicono che l'uno d'essi è apparecchiato pel
suo signore, gli altri tre per tre usurai. E gli dice il
principe che al signor suo e ai tre usurai assegnava certo
giorno come termine perentorio a comparire, e che mancando,
sarebbero menati a forza; e gli dà un nappo d'oro,
con coperchio d'oro, e lo ammonisce che non l'apra, ma
lo rechi in segno della cosa, al padrone, perchè questi
beva della sua bevanda; e, di giunta, gli fa restituire il
cavallo. Se ne torna il famiglio; adempie il precetto:
s'apre il nappo e ne schizza fiamma; si getta il nappo
nel mare e il mare si accende. Quei quattro, sebbene
confessi (per timore solo, e non per penitenza[527]) il dì
assegnato sono rapiti sopra quattro cavalli neri»[528].



Qui abbiamo, in sostanza, il fatto stesso narrato da
Gervasio e da Cesario, ma con particolarità nuove, che
mostrano un crescente infoscamento della leggenda, e la
preponderanza presa dagli elementi infernali e diabolici.
Secondo Gervasio, Artù mandò regali al padrone del cavallo,
nè in modo alcuno gli nocque: secondo Cesario, un
ministro di Artù impose, per mezzo del servo, al padrone
del cavallo di presentarsi a giorno fisso alla corte del
principe: secondo Stefano, il principe assegnò il giorno

del comparire al padrone del cavallo e a tre usurai ad
un tempo. Nel racconto di Cesario non s'intende il perchè
di quell'assegnazione; ma ben s'intende nel racconto di
Stefano, dove la coppa ignivoma, che parrebbe un simbolo
del vulcano, e la compagnia de' tre usurai, e quei quattro
letti, che non dovevano essere letti di rose, e, più che
tutto, i quattro cavalli negri rapitori, lasciano subito intendere
di che cosa si tratti. Quella città è una città
infernale: quel principe, se non è Satanasso in persona,
è uno de' suoi maggiori ministri; e perciò non si chiama
più Artù, sebbene sia stato Artù in origine. Anche quella
particolarità di non dovere accettare cosa che sia offerta,
si trova in numerose leggende diaboliche. Stefano di Borbone
compose il libro ove questo racconto si legge negli
ultimi anni di sua vita, e conobbe gli Otia di Gervasio
e li cita; ma alla narrazion di costui preferì, egli che
andava in traccia di esempii predicabili, la narrazion più
opportuna dell'ignoto frate di Puglia.



Vedremo or ora che questa graduale alterazione della
leggenda, lungi dall'essere capricciosa e arbitraria, era in
certo qual modo ragionevole e necessaria; ma devesi, innanzi
a tutto, insistere sul fatto che la version primitiva
non è quella di Stefano, e nemmeno quella di Cesario;
ma bensì quella di Gervasio; anzi una in cui l'elemento
romanzesco e cavalleresco doveva essere assai più copioso
che nel racconto di Gervasio non sia. Tale prima versione
dovette essere affatto serena, affatto consentanea alle forme
e allo spirito dell'altre finzioni brettoni; e noi possiamo
credere di rintracciarla, o di rintracciarne una che poco se
ne discosti, in un vecchio poema francese intitolato Florian
et Florète, e pochissimo noto[529].



Questo poema, composto già forse nel secolo XIII, ma
più probabilmente nel successivo, è di pochissimo pregio,
rileva assai poco nella storia delle finzioni brettoni, e non

avrebbe anzi, rispetto ad esse, importanza alcuna, se non
fosse per quella leggenda arturiana che ci si vede intessuta.
Qui la leggenda non è, come nei racconti di Gervasio,
di Cesario e di Stefano, una immaginazione slegata
e smarrita, ma si allaccia a un'azione epica, qual ch'essa
sia, e fa corpo con altre leggende e immaginazioni del
ciclo. È questa una prima ragione che il rende meritevole
d'attenzione e di studio; ma ce ne sono dell'altre. Nei
racconti di Gervasio e di Cesario (lasciamo in disparte
ora quello di Stefano) si narra un fatto particolare, occorso
ai tempi di quegli scrittori; ma fanno difetto le ragioni
e i presupposti del fatto stesso. La leggenda in essi narrata
rimanda necessariamente ad un'altra più antica, nella
quale doveva dirsi come e perchè Artù fosse capitato nell'Etna.
Ora, quelle ragioni e quei presupposti, e quella
più antica leggenda, noi troviamo per l'appunto, almeno
in parte, nel romanzo francese, la cui azione si svolge
mentre il re Artù è ancora nel suo regno, a capo de' suoi
cavalieri. Qui l'Etna è una specie di regno fatato, dimora
consueta della sorella di Artù, Morgana, e del numeroso
suo séguito: è quello che nei romanzi francesi del medio
evo si chiama comunemente Faerie, ossia paese o città
delle fate: c'estoit leur maistre chastel, dice il poeta,
parlando di Morgana e delle sue compagne. In esso Morgana
conduce Floriant, figliuolo di un re Elyadus di Sicilia,
il quale era stato ucciso dal traditore Maragot, e
ve lo fa educare. Il luogo è assai piacente, e ci si mena
vita giojosa, e non ci si può morire. Floriant torna poi
nel mondo, e incontra molte avventure; ma la buona
Morgana, quando conosce ch'egli è prossimo alla sua fine,
lo attira di nuovo nell'incantato soggiorno, e ci fa venire
anche la moglie di lui, Florète. Artù, che si suppone
ancora sano e fiorente, ci andrà poi ancor egli a suo tempo,
come annunzia la stessa Morgana (vv. 8238-40):







Li rois Artus, au defenir,

Mes freres i ert amenez

Quant il sera a mort menez.





Quando poi Artù ci fu andato, s'intende che ogni occasione
poteva esser buona a fare ch'egli palesasse in qualche
modo la sua presenza; e s'intende pure ch'egli dovesse
diventare il personaggio principale di quella corte fatata,
e respinger nell'ombra, se non far dimenticare, tutti gli
altri. Così la leggenda si circoscriveva e si addensava,
diventando più particolarmente la leggenda di Artù nell'Etna.
E in vero, nei due racconti di Gervasio e di Cesario,
Morgana non è neppur nominata: in quello del
primo, il monte è la curia, o corte, di Artù; in quello
del secondo, Artù è signore del monte. Ora io credo che
la cagione prima del trasponimento della Faerie di Morgana
nell'Etna, sia appunto Artù, e ciò per ragioni che
vedremo alquanto più oltre.



Ecco dunque uno scrittore inglese, uno scrittore tedesco,
due scrittori francesi, porgere documento di una leggenda
medesima, variata, dirò così, nella buccia, ma rimasta
pur sempre quella nel nocciolo e nel midollo. E le testimonianze
non finiscono qui, potendosi alle forastiere aggiungerne
una nostrana, assai scarsa ed asciutta a dir
vero, ma non però meno significativa. In una rozza e bizzarra
poesia, appartenente, come pare, al secolo XIII, e
pubblicata son pochi anni[530], due cavalieri, interrogati
dell'esser loro da un misterioso personaggio che si fa chiamare
Gatto Lupesco, rispondono:



Cavalieri siamo di Bretangna,

ke vengnamo de la montagna,

ke ll'omo apella Mongibello.

Assai vi semo stati ad ostello

per apparare ed invenire



la veritade di nostro sire,

lo re Artù k'avemo perduto

e non sapemo ke sia venuto.

Or ne torniamo in nostra terra

ne lo reame d'Inghilterra.





Qui si allude, senz'alcun dubbio, a una credenza secondo
la quale Artù sarebbe nell'Etna; ma non si afferma
già ch'ei ci sia veramente. La cosa rimane in dubbio.
I cavalieri se ne tornano indietro senz'essersi potuti accertare
del vero (e non sapemo ke sia venuto), e da tutto
il passo sembra traspaja qualcosa della solita incredulità
italiana in fatto di meraviglioso[531]. Oltre che a quella
credenza, vi è accennato, ma in modo indiretto, all'antica
opinione che Artù dovesse tornare.



Da ciò che precede rimane, parmi, provata l'esistenza,
nei secoli XIII e XIV, di una vera e propria leggenda
(non di una semplice e scioperata immaginazione individuale),
la quale poneva nell'Etna la dimora di Artù, e
riman provato che tale leggenda fu cognita a molti allora
in Sicilia, se pur non fu popolare. Ma il tema nostro non
è per anche esaurito, e alcuni dubbii che nascon da esso,
e alcune particolarità che in esso si notano, richiedon ora
la nostra attenzione.


II.


Come mai, e per quale ragione, ed a chi potè venire
primamente in pensiero di strappare Artù all'isola di
Avalon per porlo nell'interno di un vulcano, in Sicilia?
Dobbiam noi credere che inventori della strana finzione
sieno stati que' Siciliani medesimi tra cui Gervasio, secondo
attesta, la trovò divulgata? Dobbiam per contrario
credere che altri uomini ne sieno stati inventori? Il dubbio,

credo, sarà chiarito se si riesce a dimostrare: 1º che i
Siciliani non avevano ragione di sorta, nè quasi possibilità
d'immaginaria; 2º che la finzione stessa, specie nella
forma che veste in Gervasio, ha in sè tutti i caratteri di
una finzione, non italica, ma germanica, rimanda a un
vero e proprio mito germanico.



Cominciamo dal primo punto.



Che i Siciliani non dovessero avere nessuna ragione, e
quasi nemmeno la possibilità d'immaginar la finzione,
s'intende assai agevolmente. La finzione stessa presuppone
sentimenti, credenze, fantasie, che i Siciliani non avevano
e non potevano avere: un ricordevole affetto per Artù;
un desiderio immaginoso di raccostarsi in qualche modo
all'eroe; una vaga speranza di vederlo tornare, quando
che fosse, nel mondo. Chi poneva Artù nell'Etna doveva
sentirsi legato a lui da vincoli particolari, da vincoli di
cui nessuna ragione potrebbe trovarsi nella storia, nelle
costumanze, nelle aspirazioni del popolo di Sicilia; e se
la finzione fosse stata frutto naturale e spontaneo della
fantasia di quel popolo, noi dovremmo, sembra, trovarne
vestigio in alcuna delle sue croniche, laddove non ce ne
troviamo nessuno.



Fatto sta che ai Siciliani l'Etna ricordava altre meraviglie
e suggeriva altre immaginazioni: fatto sta che
anche in Sicilia, come per tanti esempii si vede essere
avvenuto nella rimanente Italia, la memoria e la fantasia
tornavano ostinatamente alle storie e ai miti dell'antichità
classica, ne' quali, come in cosa lor propria, si compiacevano.
Nelle croniche dell'isola si trovano ricordati i Ciclopi,
i giganti fulminati da Giove, il ratto di Proserpina,
la fine di Empedocle, ecc.; e si può credere che nella
coscienza popolare questi fossero più che semplici ricordi
di tradizioni e di favole antiche, fossero anzi, alcuni di
essi, miti tuttora viventi. Di un'apparizione dei Ciclopi

e di Vulcano si fa ricordo ancora nel 1536, poco prima
di una grande eruzione dell'Etna[532]. Come in antico, si
credeva che il monte ignivomo (e altrettanto dicasi degli
altri vulcani, non escluso quello d'Islanda) fosse uno spiracolo
dell'inferno; e le leggende che più facilmente dovevano
accreditarsi in Sicilia e diffondersi, erano le leggende
monacali ed ascetiche, le quali appunto si conformavano
a quella credenza, e narravano di anime dannate,
portate a volo entro il monte dai diavoli, e d'altre meraviglie
paurose. Di queste leggende è grande il numero,
e qui basterà ricordare quelle di Eumorfio e di Teodorico,
narrate da Gregorio Magno[533], e quella del re Dagoberto,
narrata dallo storico Aimoino[534]. Subito dopo aver narrata
la storia del decano di Palermo, Cesario racconta[535] quella
di Bertoldo V, duca di Zähringen, a cui i diavoli preparano
nell'Etna il meritato castigo. Secondo certo racconto
riferito da Pier Damiano nella Vita di Odilone, dentro
l'Etna si udivano le querele delle anime purganti, tormentate
da infiniti demonii[536]. Nel nome stesso dell'Etna
si trovava indicata la condizione sua. Isidoro da Siviglia
dice: «Mons Aetnae ex igne et sulphure dictus, unde et
Gehenna[537]». Gotofredo da Viterbo raccoglie la comune
opinione:



Mons ibi flammarum, quas evomit, Aetna vocatur:

  Hoc ibi tartareum dicitur esse caput.





In Sicilia queste credenze dovevano essere assai divulgate.
Parlando della grande eruzione del 1329 Nicola
Speciale dice: «Parecchi, nelle vicinanze del monte, furono
portati via dai diavoli, che assumendo varii corpi,
predicavano nell'aria terribili menzogne»[538]. Quand'anche
non si voglia far conto della trista esperienza che i Siciliani
avevano della natura del loro vulcano; quand'anche
s'immagini ch'essi avessero perduto il ricordo dei danni

sofferti per esso, e poco o niun pensiero si dessero delle
sue perpetue minacce, la opinione ch'essi ne avevano, come
di una bocca spalancata dell'Inferno, doveva bastare a
vietar loro di fingervi dentro il regno incantato di Morgana
e il soggiorno di Artù; mentre a finger tai cose
potevano essere tratti assai più facilmente uomini venuti
d'altronde, i quali non ben conoscessero la natura del
monte, e ai quali men tetre fantasie potessero essere suggerite
a primo aspetto da quella tanta feracità di campi
e giocondità di aspetti, cui già gli antichi non s'erano
stancati di ammirare e di celebrare[539].



Veniamo ora al secondo punto.



La leggenda di Artù nell'Etna non è, come s'è già
notato, una leggenda nuova; è una leggenda variata; ma
nella variazione sua sono alcune particolarità che meritano
d'essere considerate attentamente. Secondo la leggenda
brettone originale, Artù vivo, ma ferito, dimora in
Avalon, la quale è veramente un'isola del fiume Bret,
nella contea di Somerset, e antica sede dei druidi. La
poetica fantasia abbellì quest'umile isola, e ne fece un
luogo di delizie da porre a riscontro delle famose Isole
Fortunate. Goffredo di Monmouth dice di essa, nella Vita
Merlini:



Insula pomorum quae fortunata vocatur.





Secondo la leggenda derivata, che, per comodità di espressione,
seguiteremo a dir siciliana, Artù dimora nell'interno
dell'Etna.



Questa innovazione non incontrò molto favore; e noi
vediamo altri eroi, come, per esempio, Uggeri il Danese
e Rainouart, andare a raggiungere il buon re Artù nell'isola
e non nel monte; ma non però si può dire ch'essa
fosse al tutto arbitraria e illegittima. Circa il 1139 avvenne
un fatto che avrebbe potuto a dirittura tagliar le

radici alla leggenda della miracolosa sopravvivenza di
Artù: si credette d'aver trovato, o si disse d'aver trovato,
appunto nell'isola di Avalon, presso l'abbazia di San
Dnustano, il corpo di Artù, morto e sepolto da secoli[540].
Ma tale ritrovamento, cui non fu, sembra, estranea la
politica, non valse a togliere certe dubbiezze, che forse
già da gran tempo si avevano circa il vero luogo del rifugio
di Artù, e circa alcune altre particolarità della sua
leggenda. Di tali dubbiezze abbiamo parecchi indizii, oltre
a quello contenuto nei versi italiani riportati di sopra.
Il trovatore Aimeric de Peguilain (1205-70) dice in un
suo serventese (Totas honors):



Part totz los monz voill qu'an mon sirventes

E part totas las mars, si ja pogues

Home trobar que il saubes novas dir

Del rei Artus, e quan deu revenir.





In un codice di Helmstadt, contenente il già citato poema
De diversitate Fortunae di Arrigo da Settimello, si trova
una nota ov'è detto che Artù, combattendo contro certa
belva, perdette i suoi cavalieri, e avendo ucciso la belva,
non fece più ritorno a casa; onde i Brettoni lo aspettano
ancora. Del luogo ov'egli possa essere andato non v'è pur
cenno[541]. Ma, secondo l'autore del Lohengrin, Artù è in
un monte dell'India, insieme coi cavalieri del Santo Gral[542];
e nel Wartburgkrieg si dice che Artù dimora entro un
monte, insieme con Giunone e con Felicia, figliuola di
Sibilla[543]. Da tutto ciò si rileva che, fuori di Brettagna,
la tradizione era alquanto vaga e malsicura, se non circa
la rimozione e la vita soprannaturale di Artù, almeno
circa il luogo di sua dimora; e che per tempo una opinione
era sorta, la quale poneva quella misteriosa dimora
nell'interno di un monte.



Ora, qui, noi ci troviamo in presenza di una finzione

essenzialmente germanica. L'immaginazione dell'eroe rimosso
dal mondo, serbato miracolosamente in vita, e destinato
a futuro ritorno, è comune a molte e svariate
genti; ma la immaginazione di un sì fatto eroe (o dio)
chiuso nel cavo di un monte è, più specificatamente, germanica[544].
Nella mitologia settentrionale ne sono parecchi
esempii. Il dio Wodan abita nell'interno di un monte;
in monti hanno stanza, insieme con le loro famiglie, Frau
Holda e Frau Venus; in monti stanno rinchiusi, aspettando
il giorno del loro riapparire nel mondo, Carlo Magno,
Federico II[545], Carlo V. Questi misteriosi rifugi non sono
inaccessibili agli uomini. Abbiam veduto, nel racconto di
Gervasio, il servo del vescovo di Catania penetrare nel
meraviglioso soggiorno di Artù; ma, similmente, Tanhäuser
penetra nel monte ove alberga Frau Venus; un pastore
penetra in quello ove Federico aspetta l'ora segnata, ecc.
Nel racconto di Gervasio il servo riceve da Artù doni pel
suo signore, ed è questa un'altra particolarità che ha numerosi
riscontri in miti affini germanici. Non sarà fuor
di luogo notare a tale proposito che Artù si trova, in
modo abbastanza strano, involto in un altro concetto mitico
germanico, il quale ha stretta relazione con quello
del trasferimento in un monte, il concetto, cioè, della
imprecazione (Verwünschung)[546]. Leggesi nella Vita Paterni[547]
che questo santo, il quale fu vescovo di Vannes,
e morì circa il 448, minacciato da Artù, imprecò contro
di lui, dicendo: «Possa la terra inghiottirlo!» le quali
parole profferite, tosto la terra si aperse, e inghiottì Artù
sino al mento, e nol lasciò fino a che non si fu pentito
ed ebbe chiesto perdono.



Esaminata e discussa attentamente ogni cosa, parmi sia
questa la conclusione più ragionevole: essere sommamente
improbabile che i Siciliani abbiano immaginata una leggenda,
la quale, per una parte, contraddice a quanto essi

sapevano, o congetturavano, della natura del loro vulcano,
e involge, per l'altra, un mito germanico; essere
sommamente probabile che essa leggenda sia stata immaginata
da uomini venuti di fuori, i quali, mentre col vulcano
avevan poca pratica, potevano recar seco il ricordo
di quel mito germanico, o aver conoscenza di alcuna variazione
già introdotta nella leggenda di Artù.



Che uomini poteron essere quelli? non gli Arabi, certo;
dunque i Normanni. Vediamo quali fatti e quali ragioni
si possano addurre a sostegno di tale congettura.


III.


Come e in che tempo penetrarono e si diffusero primamente
in Italia le immaginose leggende onde s'intreccia
il cielo brettone? Quali sono tra noi le loro più antiche
vestigia? Quando si tratta delle finzioni del cielo carolingio,
rispondere a così fatte domande riesce molto più
agevole. Noi vediamo anzitutto le ragioni storiche, e diciam
pure morali, che dovevano, in certo modo, tirar di qua
dall'Alpi la leggenda carolingia: Carlo Magno, campione
della fede e della Chiesa, vincitore dei Saraceni infedeli,
non era solamente un eroe franco, era un eroe universale
cristiano; e questo eroe cristiano aveva, in Italia, fiaccata
per sempre la potenza dei Longobardi; aveva, in Roma,
cinta la corona del rinnovato impero. Oltre di ciò, noi
possiamo seguitar le tracce di quei giullari vaganti, di
quei cantores francigenarum, e di quei pellegrini o romei,
che ce la recavano in casa, la rinarravano nelle castella
e nelle corti nostre, la propagavano tra i nostri volghi[548].
Poi vediamo com'essa metta radici e propaggini nelle croniche
nostre; poi vediamo come divenga quasi cosa nostra,
ripetuta da prima in quella lingua stessa con che era

giunta fra noi, o in tale che vorrebbe a quella rassomigliarsi;
ripetuta poi in volgare nostro, accomodata all'indole
e al sentimento di nuovi poeti e di nuovi uditori,
cresciuta, variata, rimaneggiata in più modi. Per le finzioni
del cielo brettone la cosa procede altrimenti. Non
solo la diffusione loro tra noi non fu provocata e sollecitata
da quelle ragioni che tanto favorirono la diffusione
delle finzioni carolinge, nè da altre equivalenti od affini;
ma le vie stesse ed i gradi per cui quella diffusione si
venne pure compiendo non ci si lasciano mai vedere distintamente.
Esse erano cognite fra noi sin dai primordii
della nostra letteratura: è questo un fatto innegabile; ma
quando vogliamo intendere e spiegare il fatto, ci è forza
ricorrere alle congetture, appagarci degl'indizii.



Che la poesia provenzale abbia largamente contribuito
a far conoscere e diffondere tra di noi quelle finzioni, è
cosa di cui non si può dubitare. Nei trovatori, i personaggi
e i fatti principali che occorrono in esse sono ricordati
con molta frequenza, e nei loro ensenhamen esse
tengon luogo cospicuo fra le molte che il giullare, sollecito
di sua arte, non deve ignorare. Passando in Italia,
la poesia dei trovatori doveva non solo recarvi la notizia
sommaria di quelle finzioni, ma, ancora, stimolare efficacemente
la curiosità, suscitare il desiderio di conoscerle
alquanto più a fondo. I primi trovatori vennero in Italia,
per quanto se ne sa, sul cadere del secolo XII, quando
l'epopea brettone (chiamiamola così) già sorta, anzi già
famosa e divulgatissima in Francia, stava per ricevere
l'ultima mano, ed esser levata a quel più alto grado di
perfezione a cui allora potesse attingere, dal suo maggiore
poeta, da Cristiano da Troyes. I più antichi, della cui venuta
fra noi si abbia certo ricordo, sembrano essere stati
Pietro Vidal e Rambaldo di Vaqueiras[549]; e nelle loro
poesie accenni alle leggende brettoni non fanno difetto.

Le poesie di Rambaldo in cui se ne trovano furono composte
in Italia fra il 1192 e il 1202. L'uso di tali accenni
passò certamente dai trovatori provenzali ai trovatori
italiani che rimarono in provenzale, e poscia a quelli che
rimarono in italiano. In una delle sue canzoni Bartolomeo
Zorzi ricorda gli amori di Tristano e d'Isotta; in una
sestina ricorda un fatto della storia di Perceval[550]. Ma
assai prima che ce la recassero i trovatori di Provenza,
si dovette aver contezza in Italia delle finzioni onde
ebbero materia, nella seconda metà del XII secolo, i romanzi
francesi, chè non si potrebbe intendere, senza di ciò,
come nomi di persona, tolti alla gesta brettone, compajano
per entro all'onomastica italiana sino dai primi anni del
secolo XII, e compajano in modo da lasciar credere che non
sia quello il primo tempo del loro introdursi in essa[551].
Molt'anni innanzi che ci venissero i trovatori, dovettero
recar la materia brettone in Italia i Normanni.



Si pensi alla parte che i Normanni ebbero nella diffusione
della materia brettone. E per ragioni geografiche, e
per ragioni storiche, essi diventarono i naturali promotori
e propagatori di quelle immaginazioni, di quella poesia.
I Brettoni del continente assai per tempo strinsero con
loro legami di salda amicizia; e nel 1066, combatterono
in buon numero, alla battaglia di Hastings, sotto le vittoriose
bandiere di Guglielmo il Conquistatore. I Brettoni
insulari poi accolsero come liberatori i Normanni, la cui
vittoria diede termine all'odiato dominio anglosassone. Più
tardi, Enrico II, non solo cercò, per propria soddisfazione,
le vecchie leggende di Artù, ma fece ancora il poter suo
perchè fossero largamente diffuse e gustate. Il trovero
Gaimar, che primo mise in versi la Historia Britonum
di Goffredo di Monmouth, fu normanno, e normanno fu
quel Wace che ne imitò con più fortuna l'esempio, a tacere
di altri[552]. Leggende brettoni e leggende normanne

s'innestarono, si fusero insieme, come può vedersi nel
Roman de Rou dello stesso Wace. A gente d'indole avventurosa,
quale in tutta la vita loro si danno a divedere
i Normanni, la storia poetica d'Artù doveva piacere naturalmente;
e le guerre combattute con gli Anglosassoni,
e le vittorie riportate sopra di essi, dovevano esser cagione
che quella storia poetica fosse dai Normanni considerata
quasi come cosa lor propria. Innamorati di quelle colorite
leggende, le quali non narravano solamente, ma vaticinavano
ancora, movevano da un passato glorioso e mettevan
capo in un più glorioso avvenire, essi, avidi d'avventure
e di gloria, dovevano recarle con sè dovunque andassero,
come un suffragio poetico ai loro ardimenti, dovevano ripeterle
e propagarle dovunque fermassero stanza. Con sè
certamente le recarono essi in Napoli, in Puglia, in Sicilia,
e in grazia loro dovettero le leggende brettoni esser
conosciute per la prima volta in Italia.



Di sì fatta introduzione noi non abbiamo, gli è vero,
prove dirette. Nessuno dei cronisti (e non son pochi) i
quali narrano le gesta dei Normanni in Italia, fa il più
lieve accenno alle leggende brettoni, o lascia intendere in
qualsiasi modo che i Normanni avessero recato dalla patria
loro un ciclo di tradizioni o di favole, e si adoprassero a
diffondere le une o le altre. Ma, dopo quanto s'è notato
pur ora circa lo spirito delle croniche nostre, a quel silenzio
non è da badar troppo come argomento in contrario;
il valor positivo della verosimiglianza vince, in tal caso,
quello tutto negativo del silenzio.



Torniamo al soggetto nostro particolare.



Gervasio, nel suo racconto, parla di una pianura assai
spaziosa e gioconda, e di un palazzo di mirabile struttura.
Non si può credere che i Siciliani immaginassero sì fatte
cose nel monte; ma non parrà, troppo strano che ce le
immaginassero i Normanni, i quali avevano nella fantasia

la deliziosa e incantata isola di Avalon, e credevano forse
di riconoscere alcune delle proprietà di essa nella ubertosa
campagna in mezzo a cui sorge arduo e maestoso il vulcano.
Si sa che i primi Normanni che approdarono alle
coste dell'Italia meridionale, tornati in patria, narrarono
meraviglie di quelle terre sorrise dal sole, e recaron con
sè il desiderio di ritornarvi, come poi fecero, cresciuti di
baldanza e di numero. Forse l'isola di Sicilia tutta intera
assunse agli occhi loro l'aspetto della paradisiaca isola di
Avalon, stanza di Morgana e di Artù.



Pongasi mente ad un altro fatto.



Mentre in Sicilia, come in altre parti d'Italia, sono frequenti
i nomi di luoghi e le locuzioni proverbiali derivate
dalle leggende del ciclo carolingio, la qual cosa prova che
tali leggende erano veramente passate nella letteratura
orale e nella coscienza del popolo, nulla di consimile si
vede essere avvenuto rispetto alle leggende del cielo brettone;
e ciò prova che il popolo non ebbe gusto alle leggende
brettoni, o che se l'ebbe, fu sì debole e scarso da
escludere affatto l'ipotesi ch'esso potesse lavorarvi intorno
di suo[553]. Una eccezione vuol farsi in favore della fata
Morgana. Ho già detto che costei dovette penetrare nell'Etna
insieme con Artù. Ora è noto che col nome di fata
Morgana si designa un fenomeno ottico (ciò che i Francesi
chiamano mirage) solito a lasciarsi vedere con maggiore
frequenza e perspicuità appunto nello stretto di Messina.
Quel nome designa presentemente il fenomeno stesso, e
non accenna più ad alcuna individuata e soprannaturale
potenza che ne sia cagione; ma in origine non dovette
essere così. Si credette allora alla reale presenza della fata
in quei luoghi, e il fenomeno si considerò come un'opera
dell'arte sua, forse com'uno dei giuochi o degli allettamenti
ond'ella abbelliva l'ore e il soggiorno a' suoi compagni
di faerie[554].







Non è, nè può esser provato, ma è molto probabile che
assai prima di approdare in Sicilia i Normanni avessero
cognizione di una leggenda che poneva Artù nell'interno
di un monte: approdati in Sicilia, essi non ebbero a fare
un grande sforzo di fantasia per porre l'eroe entro il massimo
monte dell'isola. Può darsi ancora che, prima d'approdarvi,
essi avessero una generale notizia della possibile
rimozione e dimora degli eroi nell'interno di un monte, o
una particolare notizia di alcuno eroe in tal modo rimosso
e dimorante, e che, trovatisi in presenza del meraviglioso
vulcano, pensassero senz'altro di trasporvi il re Artù. Se
parecchi poemi francesi pongono la scena della loro azione
in Sicilia; se in molti altri la Sicilia è ricordata; se di
parecchi si può ragionevolmente congetturare che sieno
stati composti nell'isola[555], noi dobbiamo esserne grati,
soprattutto, ai Normanni; e dai Normanni dobbiam riconoscere
la leggenda arturiana che Gervasio da Tilbury fu
primo a raccogliere e a tramandare.







NOTE




513.  Explanatio in prophetias Merlini, l. III, c. 26.




514.  Vedi Du Cange, Glossarium mediae et infimae latinitatis, ediz.
Henschel, s. v. Arturum expectare.




515.  Vedi Raynouard, Choix des poésies originales des troubadours,
Parigi, 1816-21, t. II, p. 129, col. 2ª; p. 255, col. 2ª; Birch-Hirschfeld,
Ueber die den provenzalischen Troubadours des XII.
und XII. Jahrhunderts bekannten epischen Stoffe, Halle a. S.,
1878, pp. 58-4. Vedi inoltre, intorno alla credenza, Ag. Thierry,
Histoire de la conquête de l'Angleterre par les Normands, 3ª ediz.,
Parigi, 1830, vol. I, p. 22; De la Rue, Essais historiques sur les
bardes, les jongleurs et les trouvères normands et anglo-normands,
Caen, 1834, t. I, p. 73; San-Marte, Gottfried's von Monmouth
Historia regum Britanniae, ecc. Halle, 1854, pp. 417 sgg.




516.  Arrighetto, ovvero trattato contro all'avversità della Fortuna,
edizione del Manni, Firenze, 1730, pp. 9, 23.




517.  Ap. Pertz, Scriptores rerum germanicarum, t. XVIII, p. 796.




518.  Vedi San-Marte, Op. cit., pp. 423 sgg. Descrizioni dell'isola
si hanno, per esempio, nella Bataille Loquifer e in una delle
rame dell'Ogier.








519.  Ecco le parole stesse di Gervasio, le quali, date le fiorettature
di cui si dilettava, troppo più del bisogno, l'autore, difficilmente,
e con danno del senso, si potrebbero tradurre alla
lettera: «In Sicilia est mons Aetna, cujus exustu sulphurea
fiunt incendia, in cujus confinio est civitas Catanensis, in qua
gloriosissimi corporis B. Agathae virginis ac martyris thesaurus
ostenditur, suo beneficio civitatem illam servans ab incendio.
Hunc autem montem vulgares Mongibel appellant. In hujus deserto
narrant indigenae Arturum Magnum nostris temporibus
apparuisse. Cum enim uno aliquo die custos palefredi episcopi
Catanensis commissum sibi equum depulveraret, subito impetu
lascivae pinguedinis equus exiliens ac in propriam se recipiens
libertatem, fugit. Ab inseguente ministro per montis ardua praecipitiaque
quaesitus nec inventus, timore pedissequo succrescente,
circa montis opaca perquiritur. Quid plura? arctissima
semita sed plana est inventa; puer in spatiosissimam planitiem
jucundam omnibusque deliciis plenam venit, ibique in palatio
miro opere constructo reperit Arturum in strato regii apparatus
recubantem. Cumque ab advena et peregrino causam sui adventus
percontaretur, agnita causa itineris, statim palefridum
episcopi facit adduci, ipsumque praesuli reddendum, ministro
commendat, adjiciens, se illic antiquitus in bello, cum Modredo
nepote suo et Childerico duce Saxonum pridem commisso, vulneribus
quotannis recrudescentibus, saucium diu mansisse, quinimo,
ut ab indigenis accepi, xenia sua ad antistitem illum destinavit,
quae a multis visa et a pluribus fabulosa novitate
admirata sunt». Otia imperialia, secunda decisio, ap. Leibnitz,
Scriptores rerum brunsvicensium, t. I, p. 921; Liebrecht, Des
Gervasius von Tilbury Otia imperialia, Hannover, 1856, pp. 12-13.
A questo racconto accennò G. Paris in un suo scritto intitolato
La Sicile dans la littérature française, in Romania, t. V,
p. 110, e lo ricordò di nuovo il Pitrè, Le tradizioni cavalleresche
popolari in Sicilia, in Romania, t. XIII, p. 391.




520.  Per la vita di Gervasio vedi la prefazione del Leibnitz nel
volume citato; Wright, Biographia britannica literaria, parte 2ª,
Londra, 1846, pp. 283-90; Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquellen
im Mittelalter, Berlino, 4ª ediz., 1877-8, vol. II, p. 375.




521.  Pagg. 921-2: «Sed et in sylvis Britanniae majoris aut minoris
consimilia contigisse referuntur, narrantibus nemorum
custodibus, quos forestarios, quasi indaginum ac vivariorum
ferinorum aut regiorum nemorum, vulgus nominat, se alternis
diebus circa horam meridianam et in primo noctium conticinio
sub plenilunio luna lucente, saepissime videre militum copiam
venantium et canuum et cornuum strepitum, qui sciscitantibus,
se de societate et familia Arturi esse dicunt». È questa la
leggenda del wilde Jäger, della mesnie Hellequin ecc., sparsa
pressochè per tutta Europa, e nella quale compariscono, oltre
Artù, anche Teodorico, Carlo Magno ed altri. In Iscozia essa
era ancor viva nella seconda metà del secolo scorso, ed è forse
tuttavia.








522.  Pag. 937.




523.  «Eo tempore quo Henricus imperator subiugavit sibi Syciliam,
in Ecclesia Palernensi quidam erat Decanus, natione ut
puto Theutonicus. Hic cum die quadam suum qui optimus erat
perdidisset palefredum, servum suum ad diversa loca misit ad
investigandum illum. Cui homo senex occurens, ait: Quo vadis,
aut quid quaeris? Dicente illo, equum domini mei quaero; subiunxit
homo: Ego novi ubi sit. Et ubi est? inquit. Respondit:
In monte Gyber; ibi eum habet dominus meus Rex Arcturus.
Idem mons flammas evomit sicut Vulcanus. Stupente servo ad
verba illius, subiunxit: Dic domino tuo ut ad dies quatuordecim
illuc veniat ad curiam eius sollemnem. Quod si ei dicere omiseris,
graviter punieris. Reversus servus, quae audivit domino
suo exposuit cum timore tamen. Decanus ad curiam Arcturi se
invitatum audiens et irridens, infirmatus die praefixa mortuus
est». Dialogus miraculorum, ediz. Strange, Colonia, Bonn e
Bruxelles, 1851, dist. XII, cap. 12. Il racconto di Cesario fu
noto a Ottavio Gaetani, siracusano (1566-1620), che lo ricorda
nella sua Isagoge ad historiam siculam illustrandam, cap. XII,
ap. Graevius, Thesaurus antiquitatum Siciliae, t. II, col. 52.




524.  Kaufmann, Caesarius von Heisterbach, Ein Beitrag zur Kulturgeschichte
des zwölften und dreizehnten Jahrhunderts, Colonia,
1850, p. 46.




525.  Brunetto Latini scrive (Li Livre dou Tresor, ediz. Chabaille,
Parigi, 1863, p. 64): mont Gibel, qui tozjors giete feu ecc.




526.  Per errore, nel testo: prope civitatem Cathenam.




527.  Parole aggiunte in margine nel manoscritto.








528.  «Item audivi a quodam fratre Apulo, Johanne dicto, qui
hoc dicebat in partibus suis accidisse, quod, cum quidam monte
juxta Vulcanum, ubi dicitur locus purgatorii, prope civitatem
Cathenam, quereret equum domini sui, inveniret, ut sibi visum
est, civitatem quamdam, cujus erat hostiolum ferreum, et quesivit
a portitore de equo quem querebat: qui respondit quod
iret usque ad aulam domini sui, qui vel redderet eum vel doceret;
et adjuratus ab eo portitor per Deum quod diceret ei
quid ageret, dixit ei portitor quod caveret ne comederet de
aliquo ferculo quod ei daretur. Videbatur ei quod videbat per
vicos illius civitatis tot homines quot sunt in mundo, de omni
gente et artificio. Transiens per multas aulas, venit in quamdam,
ubi videt principem suis circumvallatum; offerunt ei multa fercula:
non vult de eis gustare; ostenduntur ei quatuor lecti, et
dicitur ei quod unus eorum erat domino suo paratus, et alii
tres trium feneratorum. Et dicit ei princeps ille quod assignabat
diem domino suo talem peremptoriam et tribus dictis feneratoribus,
alioquin venirent inviti; et dedit ei ciphum aureum,
coopertum cooperculo aureo. Dicit ei ne illum discooperiret,
sed illum in hujus rei intersignum presentaret domino suo, ut
biberet de potu suo. Equus suus ei redditur; reddit, implet
jussa: cifus aperitur, flamma ebullit, in mari cum cifo proicitur,
mare inflammatur. Hi quatuor, licet confessi fuissent (ex timore
solo, et non vere penitentes) die sibi assignata, rapiuntur super
quatuor equos nigros». (Anedoctes historiques, légendes et apologues
tirés du recueil inédit d'Étienne de Bourbon dominicain du
XIIIe siècle, publiés par A. Lecoy de la Marche, Parigi, 1877,
p. 32).




529.  Pubblicato da Francisque Michel pel Roxburghe Club, Edimburgo,
1873. Non fu posto in commercio, ma se ne ha un'analisi
abbastanza minuta nell'Histoire littéraire de la France,
t. XXVIII, pp. 139-79. Di essa mi giovo.




530.  Da T. Casini nel Propugnatore, vol. XV, parte 2ª, pp. 335-9.
La rammentò il Pitrè, nello scritto citato, p. 392.




531.  Questo scetticismo italiano da taluni si esagera, specie in
riguardo al medio evo, ma non può essere negato, e ad esso
in parte si deve la scarsezza della nostra produzione leggendaria.
Chi ha qualche dimestichezza con le croniche nostre e
con le forastiere sa quanto il meraviglioso sia più abbondante
in queste che in quelle, e come in molte di quelle, o manchi
affatto, o si lasci scorgere appena. Il primo ad avvertire ciò fu
il Muratori, il quale dice nella dissertazione XLIV (Antiquitates
italicae medii aevi, t. III, col. 963): «Temperatiora vero in ejusmodi
studio inani fuisse Italicorum ingenia, mihi persuadeo,
quum raros hanc in rem foetus ab eorum calamo profectos Bibliothecae
nobis offerant. Immo Guilielmus Ventura Historicus
in Chronica Astensi, dum postremas tabulas Anno MCCCX, conderet,
inter alia monita liberis suis relicta, hoc etiam protulit.
Tomo XI, pag. 228. Rer. Italicarum: Fabulas scriptas in Libris,
qui Romanzi vocantur, vitare debeant, quos semper odio habui».








532.  Li horrendi et spaventosi prodigi et fuochi aparsi in Sicilia
nel Monte de Ethna o vero Mongibello ecc., s. l. ed a. Cfr. Praetorius,
Anthropodemus plutonicus, Magdeburgo, 1666, vol. I,
p. 266.




533.  Dialogorum l. IV, cc. 30, 35.




534.  Historia Francorum, l. IV, cap. 34. Vedi inoltre il mio
libro, Roma nella memoria e nelle immaginazioni del medio evo,
Torino, 1882-3, vol. II, pp. 360-2.




535.  Dist. XII, cap. 13.




536.  Cf. Gervasio, Otia, decis. III, pp. 965-6.




537.  Etymologiarum l. XIV, cap. 8. Vincenzo Bellovacense ripete,
Speculum naturale, l. VII, cap. 22.




538.  «Plures etiam in confinibus montis a daemonibus, qui tunc
diversa corpora sumentes in aera terribilia mendacia praedicabant,
arrepti sunt». Historiae, l. VIII, cap. 2, ap. Muratori,
Scriptores, t. X, col. 1079. Anche in monti non vulcanici, del
resto, si misero ad abitare i diavoli. Veggasi, per esempio, ciò
che del monte Cavagum, o Convagum, nel cui interno era un
palazzo popolato di demonii, dice Gervasio, Otia, decis. III,
pp. 982-3.




539.  A questo proposito dice il Bembo nel suo dialogo De Aetna:
«Hic amoenissima loca circumquaque, hic fluvii personantes,
hic obstrepentes rivi, hic gelidissimae fontium perennitates, hic
prata in floribus semper et omni verna die, ut facile quilibet
puellam Proserpinam hinc fuisse raptam putet, hic arborum
multijugae species, et ad umbram crescentium, et ad foecunditatem;
in qua etiam tantum excellunt caeteras omnes arbores,
ut mihi quidem magis huic loco convenire videantur ea, quae
de Alcinoi hortis finxit Homerus quam ipsi Feaciae».




540.  Molte notizie circa il fatto reca l'Usserius, Britannicarum
ecclesiarum antiquitates, seconda edizione, Londra, 1687, pp. 61 sgg.








541.  Ap. Leyser, Historia poetarum et poematum medii aevii,
Halae Magdeb., 1721, p. 459.




542.  Lohengrin, ein altteutsches Gedicht ecc., Eidelberga, 1813,
p. 179:



             hoch eia gebirge lit

In indern Yndia, daz ist niht wit,

Den gral mit all den helden ez besleuzzet,

Die Artus praht mit im dar.





Non ho potuto riscontrare l'edizione critica e più recente del
Rueckert, Quedlimburgo e Lipsia, 1858.





543.  


Felicia, Sibillen kint,

und Juno, die mit Artus in dem berge sint,

die haben vleisch, sam wir, unde ouch gebeine

Die vraget'ich, wie der künik lebe,

Ecc.





Von der Hagen, Minnesinger, Lipsia, 1838, parte III, p. 182.




544.  Vedi J. Grimm, Deutsche Mythologie, 4ª edizione, Berlino,
1875-8, cap. XXXII (vol. II, pp. 794 sgg.).




545.  E non Federico Barbarossa, come fu immaginato e scritto
più tardi.




546.  Grimm, Op. cit., pp. 794-5.




547.  Cap. 2, in Acta Sanctorum, 15 aprile.




548.  Vedi il bello e succoso scritto del Rajna, Un'iscrizione nepesina
del 1131, nell'Archivio storico italiano, t. XIX (1887),
scritto pieno di fatti e d'induzioni ingegnose.




549.  Che prima di Pietro Vidal facesse dimora in Italia Bernardo
di Ventadorn, asserirono, anche ultimamente, parecchi;
ma non pare sia vero. Vedi Carducci, Un poeta d'amore del secolo
XII, in Nuova Antologia, serie 2ª, vol. XXV (1881), pp. 15-6.
Che un altro trovator di Provenza, Uggero del Viennese, sia
stato in Italia sino dal 1154, è semplice supposizione dell'immaginoso
Fauriel, non suffragata da prova alcuna.




550.  La canzone Atressi cum lo camel; la sestina En tal dezir
mos cors intra. Vedi Émil Levy, Der Troubadour Bertolome Zorzi,
Halle, 1883, pp. 44, 68.








551.  Vedi in proposito le preziose notizie procurate dal Rajna,
Gli eroi brettoni nell'onomastica italiana del secolo XII, nella
Romania, t. XVII, 1888, pp. 161-85, 355-65.




552.  Cf. G. Paris, La littérature française au moyen-âge, 2ª edizione,
Parigi, 1890, § 54, pp. 88-90.




553.  Vedi il citato scritto del Pitrè, pp. 380-3, 391-2. Intorno
al ciclo brettone, in Italia, si lavora molto di fantasia; ma non
si può dire che esso metta radici in terra nostra e dia fuori
nuove propaggini, fatta eccezione per quel tanto che si è veduto
di Artù, e che, volendo, si potrebbe veder di Merlino.
Nell'Appendice II do notizia di alcun'altra immaginazione, ove
si scorge il desiderio di legare in qualche modo leggende brettoni
con tradizioni nostrane.




554.  Lo prova uno scrittore siciliano del secolo XVII, Placido
Reyna, con le seguenti parole: «Haec vero de sirenibus fabula
aliam vulgi de saga quadam cui nomen Morgana, narrationem
aeque fabulosam in memoriam mihi revocat, quoniam et haec
ad delicias tractus Peloritani declarandas inventa videtur. Formosissimam
hanc esse sagam narrant, quae terram nostram incolat
ac saepennumero, qua potentia praedita sit, admirabili
ratione demonstrat» (Ad notitiam historicam urbis Messanae
Introductio, col. 36, ap. Graevius, Thesaurus, t. IX). Non sembra
del resto che il Reyna sapesse altro intorno alla fata Morgana.
Questo, e il ricordo che, come ho notato innanzi, Ottavio Gaetani
fa della leggenda narrata da Cesario, sono i soli accenni
a leggende brettoni che io abbia potuto trovare nei molti ed
eruditi illustratori della storia e della topografia della Sicilia.




555.  Vedi G. Paris, La Sicile dans la littérature française, già
cit., pp. 110, 112.








APPENDICE I.
ACCENNI A PERSONAGGI E LEGGENDE BRETTONI
NEI POETI ITALIANI DELLE ORIGINI.




Arrigo da Settimello, di cui abbiam notato due allusioni al
presunto ritorno di Artù[556] allude pure alle storie ultime venute
nel ciclo, alle storie cioè di Tristano, in un luogo ove dice:



                          Quis ille

Tristanus, qui me tristia plura tulit?[557]





Se Arrigo dovesse la sua cognizione dei casi di Tristano al
perduto poema di Cristiano da Troyes, o ad altra storia in
verso o in prosa, è dubbio che certamente non tenterem di
risolvere, tanto più che egli può bene aver preso quegli accenni,
passati ormai in uso proverbiale, dai trovatori, senza
avere cognizione diretta dei romanzi francesi. E questo stesso
dubbio può esser mosso per ciascuno degli accenni particolari
che noi troviamo nei lirici nostri dei primi due secoli, dove
essi occorrono accompagnati con quelle solite allusioni a miti
dell'antichità classica, a proprietà di animali ecc., che formavano
anche in Provenza un frasario d'obbligo nella lingua d'amore.
Ciò nondimeno non si può non credere che a quegli accenni,
presi in generale, non corrispondesse una cognizione diretta
dei romanzi francesi della Tavola Rotonda, che, com'è noto, passarono
ancor essi agevolmente le Alpi e si diffusero per l'Italia.
Gli accenni in parola, del resto, non sono assai numerosi, ed
io non credo di far cosa inutile riportando qui quelli che m'è

avvenuto di raccogliere, e a cui altri più se ne potrebbero aggiungere
facilmente.



Tristano ed Isotta sono i personaggi delle storie brettoni che
pajono avere destata in più particolar modo l'attenzione e la
sollecitudine dei nostri poeti d'amore, e quelli a cui si riferiscono
ancora gli accenni più antichi. La meravigliosa storia dei
loro amori spiega una tal preferenza, della quale porge esempio
del resto, anche la poesia dei trovatori. Messer lo re Giovanni
che sarebbe, secondo la opinione universalmente ammessa, Giovanni
di Brienne (n. nel 1158) suocero di Federigo II, nella
canzone che comincia Donna, audite como, dà a dirittura nei
versi seguenti l'argomento del romanzo di Tristano[558]:



Quella c'amo più 'n cielato

Che Tristano non facia

Isotta, com'è cantato,

Ancor che le fosse zia;

Lo re Marco era 'ngannato.

Perchè ['n] lui si confidia.

Ello n'era smisurato,

E Tristan se ne godia

Delo bel viso rosato

Ch'Isaotta blonda avia.





Quelle parole com'è cantato (se pur non s'ha a leggere com'è
contato: vedi Monaci, Crestomazia italiana dei primi secoli, fasc. I,
Città di Castello, 1889, p. 71) non possono riferirsi che a un
racconto in verso. Altri accenni sono più compendiosi. Notar
Giacomo (discordo: Dal core mi vene):



Tristano ed Isalda

Non amâr sì forte.





Giacomino Pugliese, o Pier delle Vigne (canzone: La dolcie
ciera piagiente):



E non credo che Tristano

Isotta tanto amasse.









Inghilfredi Siciliano (?) (canzone: Del meo voler dir l'ombra)



La mia fede è più casta

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

E più lealtà serva

Ch'en suo dir non conserva

Lo bon Tristano al cui presgio s'adasta.





Dante da Majano (sonetto: Rosa e giglio e fiore aloroso)[559]:



Nulla bellezza in voi è mancata;

Isotta ne passate e Blanzifiore.





Canzone anonima: (Piacente viso adorno angelicato)[560]:



per te patisco doloroso affano

più che non fe' per Isotta Tristano.





Bonaggiunta Urbiciani (canzone: Donna vostre bellezze)[561]:



Innamorato son di voi assai

Più che non fu giammai Tristan d'Isolda.





Garbino Ghiberti (canzone: Disioso cantare):



Credo lo buon Tristano

Tanto amor non portàra.





Jacopo da Lentino (?) (sonetto: Fino amor di fin cor ven di
valenza):



E di ciò porta la testamonanza

  Tristano ed Isaotta co' ragione.

  Che non partir giamai di lor amanza.





Domenico da Prato (canzonetta a ballo):



Cantando un giorno d'Isotta la bionda

Mi ricordai di mia donna gioconda[562].









Bruzio Visconti, descrivendo le bellezze di Madonna (canzone:
Mal d'amor parla chi d'amor non sente)[563]:



sicchè la mano fu sanza magagnia,

qual si legge d'Isotta di Brettagnia.





L'Orcagna, in uno di quei suoi guazzabugli di sonetti senza
senso, ricorda, fra molte altre cose, l'ampolla di Napoli, fabbricata
da Virgilio, secondo la leggenda, e la reina Isotta[564]; e
Frate Tommasuccio, ricorda nella sua nota Profezia, non so con
quale intenzione, Tristano[565].



Qualche volta Tristano ed Isotta sono ricordati insieme con
altri personaggi appartenenti al ciclo. Brunetto Latini (Tesoretto,
cap. I):



Lancielotto e Tristano

Non valse me' di voe.





Bonaggiunta Urbiciani (discordo: Oi amadori intendete l'affanno):



E messere Ivano

E 'l dolze Tristano,

Ciascuno fue sotano

Inver me di languire.





Saviozzo da Siena (canzone: Donne leggiadre e pellegrini amanti)[566]:



Io non so se giammai gli uomini erranti,

I' dico di Tristano o Lancilotto,

O quel che fu più dotto

Da' colpi suoi sapesse or dichiararmi.





Frate Stoppa de' Bostichi (ballata: Se la fortuna e 'l modo)[567]:



Tristano e Lancialotto,

Ancor nel mondo la lor fama vale?

Li altri di Cammellotto

Per la fortuna fecer l'altrettale.

. . . . . . . . . . . . .

Dov'è la gran bellezza

Di Ginevra, d'Isotta e d'Ansalone?









In una delle canzonette a ballo inserite nel Pecorone, Ser
Giovanni Fiorentino fa memoria dei molti che per amor fûr di
vita privati; ma non nomina se non due, Tristano ed Achille:



Lo specchio abbiam de' famosi passati,

Del bon Tristan, del valoroso Achille[568].





Gli altri personaggi sono ricordati assai più di rado. Guittone
d'Arezzo ricorda Lancilotto (sonetto: Ben aggia ormai la fede,
e l'amor meo)[569]:



Siccome a Lancillotto uomo simiglia

Un prode cavalier.....





Lo ricorda anche Folgore da San Gemignano (sonetto: Alla
brigata nobile e cortese)[570]:



Prodi e cortesi più che Lancilotto;

  Se bisognasse con le lance in mano

  Fariano torneamenti a Camelotto.





Di Morgana fanno menzione parecchi. Guido Giudice (canzone:
La mia gran pena e lo gravoso afanno):



Chè se Morgana — fosse infra la giente,

In ver Madonna non paria neiente.





Canzone anonima: (Quando la primavera):



Tu c'avanzi Morgana.





Chiaro Davanzati (canzone: Madonna, lungiamente agio portato):



E ave più valere — e 'nsengnamento

Che non ebe Morgana ne Tisbia.





(E canzone: Di lontana riviera):



Che non credo Tisbia,

Alèna nè Morgana

Avesson di bieltà tanto valore.









Incerto (sonetto: Lo gran valor di voi, donna sovrana):



Più mi rilucie che stella diana

  A voi sotana — è tutto valimento,

  Ne Blanziflor, ne Isaotta [o] Morgana

  Non eber quanto voi di piacimento.





Chiaro Davanzati (sonetto):



Ringrazio Amore de l'aventurosa

  Gioja et allegreza che m'à data,

  Che mi donò a servir la più amorosa

  Che nom fu Tisbia o Morgana la fata.





Merlino figura, sia in compagnia dei grandi sapienti, sia in
quella degl'ingannati dalle donne. Leonardo del Guallaco (serventese:
Siccome il pescie a nasso):



Se lo scritto non mente

  Da femina treciera

  Sì fue Merlin diriso.

  E Sanson malamente

  Tradilo una leciera.





Sonetto anonimo: (Qual uom di donna fusse chanoscente)[571]:



Merlino e Salamon e lo s[accen]te

e Aristotile ne fu inghannato.





Monte (canzone: Donna di voi si rancura):



Chè Troja andò im perdizione

Mirllino e Salamone.





Lapo Saltarello (sonetto: Considerando ingegno e pregio fino)[572]:



Che Salomon, Sanson e 'l buon Merlino,

David divino hai vinto per sentenza.





Paolo Zoppo da Castello (sonetto: Maestro Pietro lo vostro sermone)[573]:



Davit, Merlin o ver lo buon Sansone.









In una frottola dubbia attribuita a Fazio degli Uberti (O pellegrina
Italia) Merlino è nominato dopo Giovanni, Matteo, Daniele,
Gioele, Abacuc, Salomone, l'abate Gioacchino[574].



Guittone d'Arezzo ricorda Perceval (canzone: Amor tant'altamente):



Se 'n atendendo alasso

Poi m'avenisse, lasso!

Che mi trovasse in fallo

Sicome Prezevallo — nom cherere.





Al ritorno di Artù allude Fazio degli Uberti (sonetto: Non
so chi sia, ma non fa ben colui)[575]:



Nè Re Artù, nè altro tempo aspetto.





E poichè siam giunti all'enciclopedico Fazio, non lo lasciam
così subito. Fazio allude al ritorno di Artù anche nel Dittamondo[576]:
ricordato Uterpendragon e Merlino, detto come Artù
succedesse al padre, soggiunge:



Tanto da' suoi fu temuto ed amato,

  Che lungamente dopo la sua morte

  Ch'ei dovesse tornar fu aspettato.





Nè gli accenni finiscon qui. Nel cap. 23 egli ricorda la torre in
cui Ginevra difese il suo onore, il castello espugnato da Lancilotto,



L'anno secondo che a prodezza intese,





Camelotto disfatto, il petron di Merlino, e altro e altro. Nel
cap. 22 ricorda i casi della donzella Dorens, e come Artù uccidesse
Flores, e come Tristano uccidesse l'Amorotto ed Elia di
Sassogna, e si sofferma con particolar compiacenza sulla storia
dell'ellera che usciva dalla tomba di Tristano e penetrava in
quella d'Isotta, storia allora famosa. Questi passi meriterebbero
d'essere riportati per intero e assoggettati a più minuto esame;

ma per far ciò bisognerebbe restituirne il testo, corrotto come
tutto il poema[577].







Lo stesso Fazio accenna alla leggendaria morte di Mordret
nella sua Invettiva contro Carlo IV[578]:



come a Mordret il sol ti passi il casso.





Nella poesia dialettale dell'Italia del settentrione non trovo
accenni a personaggi o leggende brettoni, il che non vuol punto
dire che quelle leggende e quei personaggi non ci fossero noti.
Il poeta anonimo (probabilmente Giacomino da Verona) che in
un componimento sopra l'amore di Gesù ricorda Rolando, Oliviero,
Carlo Magno e Uggeri il Danese[579] conosceva anche,
senza dubbio, Artù e Lancilotto e Tristano; e tra le fable e ditti
de buffoni, di cui parlano con tanto disprezzo lo stesso frate Giacomino
e Uguccione da Lodi e l'ignoto autore di un poemetto
sulla passione di Cristo, dovevano essere comprese certamente
anche le favole di Brettagna[580]. Tali favole dovevano avere a
mente e recitare quell'Osmondo da Verona, ricordato in una
poesia delle lodi della Vergine, e quegli altri giullari, cui il
poeta accusa di gran folia e gran mençogna quando ardiscono
chiamar giglio e fiore altra donna che non sia la Vergine[581], e
quelli similmente che si ricordano in una delle poesie genovesi
pubblicate dal Lagomaggiore[582]. Una prova notabile della lor
diffusione si ha nel poema tedesco di un autore italiano, il
Wälsche Gast di Tommasino de' Cerchiali friulano (Thomasin

von Zerclar, Zerclaere, Zirklere, ecc.)[583]. Questo poema fu composto
circa il 1216, come si rileva dalle parole stesse dell'autore
che dice di averlo scritto 28 anni dopo che il Saladino
ebbe presa Gerusalemme (1187). Parecchi sono i luoghi di esso
in cui si ricordano fatti e personaggi della epopea brettone[584];
ma il più importante è un lungo passo del primo libro, passo
che comprende non meno di 38 versi[585]. In esso il poeta parla
della educazione che si vuol dare ai giovani, dopo aver parlato
nei versi che immediatamente precedono di quella che si conviene
alle fanciulle. Le fanciulle, egli dice, debbono leggere le
storie di Andromaca, di Enida[586], di Penelope, di Enone, di
Galiana[587], di Biancofiore, di Sordamor[588]. I giovani poi debbono

a dirittura formarsi sui romanzi e prendere esempio dai cavalieri
della Tavola Rotonda. Tommasino si fa un gran concetto
del valore educativo di quei romanzi, o, com'egli li chiama alla
tedesca, avventure (âventiure). Le avventure, egli dice, contengono
sotto velo di menzogna, buone verità e utili insegnamenti[589].
I giovani debbono conoscere le istorie di Galvano, di
Cligés, di Erec, d'Ivano; debbono agli esempii del buon Galvano
conformare la vita loro; debbono seguitare Artù, Carlo
Magno, Alessandro, Tristano, Sagremor, Calogran, ma non il
maligno Keu, il quale ha pur troppo molti seguaci, e che tanto
è diverso dall'ottimo Perceval. Tommasino ricorda come sì fatti
ammaestramenti avesse già dati in un suo libro Della Cortesia[590];

e a far maggiormente intendere quanto avesse in pregio le
storie di Brettagna, ringrazia coloro che le avevan recate in
tedesco [591]. Ma certamente egli era in grado d'intendere anche
gli originali francesi e li conobbe[592].



Un'altra prova, e molto importante, del favore onde godevano
nel secolo XIII in Italia, tra le persone colte, le storie
brettoni, l'abbiamo nel fatto che un poeta latino celebre di
quei tempi, il Padovano Lovato[593], di cui fa tante lodi il Petrarca,
compose un poema sugli amori di Tristano e d'Isotta.
Di questo poema, probabilmente latino, non si fa ricordo da
nessuno storico della nostra letteratura; ma il prof. Novati mi
avverte che un'allusione ad esso si trova nell'Ecloga che al
Mussato indirizzò Giovanni del Vergilio. Ecco i versi che la
contengono[594]:



Ipse..... Lycidas cantaverat Isidis ignes

Isidis, ibat enim flavis fugibundula tricis,

Non minus eluso quam sit zelata marito,

Per silvas totiens, per pascua sola reperta,

Qua simul heroes decertavere Britanni

Lanciloth et Lamiroth et nescio quis Palamedes.





Le glosse spiegano: Isidis, Isottae. Flavis tricis dicitur eo quod

dicebatur Isotta la bionda. Fugiens regem Marcum maritum suum
et Palamedem. Dall'ultimo verso pare peraltro che Giovanni
confondesse le storie di Tristano con quelle di Lancilotto; e in
quel nescio si fiuta un certo disprezzo di latinista per le favole
romanze.



Quando avrò detto che nel poema dell'Intelligenza tutta la
materia della Tavola Ritonda è accennata in pochi versi[595], e
ricordate le note allusioni di Dante, del Petrarca e del Boccaccio,
avrò, non esaurita, ma chiusa questa breve rassegna; non tuttavia
senza prima richiamar l'attenzione sopra un cronista verseggiatore,
il quale ci porge uno dei più antichi documenti che
della diffusione delle leggende brettoni si riscontrino nella
nostra letteratura. È questi Gotofredo da Viterbo, nel cui
Pantheon, alla particola XVIII, si narrano le storie di Uter e
di Aurelio, di Vortigerno, della regina Anglia, di Merlino, della
duchessa Jema (Ingerna), sino al concepimento di Artù[596]. Per
tutto questo favoloso racconto Gotofredo si accorda, in sostanza
con Goffredo di Monmouth; ma presenta pure alcune lievi differenze
particolari, le quali si possono spiegare, o con dire
ch'egli alterò così di suo arbitrio il racconto dello storico inglese,
o con supporre ch'egli abbia avuto dinanzi un libro
molto affine a quello di costui, quale, secondo l'opinione dello
Scheffer-Boichorst, sarebbe il caso per Alberico delle Tre Fontane
[597]. Asserire senz'altro ch'egli attinse da Goffredo di Monmouth,
come fanno l'Ulmann[598], il Wattenbach[599], e il Waitz[600],
non si può. Checchessia di ciò, Gotofredo da Viterbo fu assai
probabilmente il primo ad introdurre mediante uno scritto in

Italia parte della leggenda brettone. Egli non finì di lavorare
intorno al Pantheon se non nel 1191; ma già nel 1186 aveva
dedicato una prima redazione del libro al papa Urbano III.
Con questa data si risale ai tempi della venuta dei primi
trovatori fra noi. Ma non solamente il Pantheon fu composto
in Italia; Gotofredo fu egli stesso italiano; e questa sua
qualità accresce per noi l'importanza di quella parte della sua
storia universale. L'opinione ch'egli fosse tedesco fu messa innanzi
in forma dubitativa primamente dal Baronio, poi sostenuta
con tutta risolutezza dal Ficker[601], e ad essa tuttavia si
attiene il Wattenbach[602]; ma l'opinione contraria, professata
dagli istoriografi più antichi, fu, parmi, dall'Ulmann dimostrato
essere la vera[603].



NOTE




556.  Vedi indietro, pp. 303-4.




557.  Arrighetto, ecc., ediz. cit., p. 6.




558.  Quando non indico altrimenti s'intende che cito secondo la lezione del
cod. Vaticano 3793, edito a cura del D'Ancona e del Comparetti, Le antiche
rime volgari ecc., Bologna, 1875-88.




559.  Nannucci, Manuale, 3ª ed., vol. I, p. 310. Non tengo conto dei dubbii
sollevati intorno a Dante da Majano dal Borgognoni, perchè credo che il
Novati sia riuscito a dissiparli.




560.  Casini, Le rime dei poeti bolognesi del secolo XIII, Bologna, 1881 (Sc. di
cur. lett., disp. CLXXXV), p 167.




561.  Nannucci, Manuale, vol. I, p. 150.




562.  Trucchi, Poesie italiane inedite di dugento autori, Prato, 1846-7, vol. II,
p. 358.




563.  Liriche edite ed inedite di Fazio degli Uberti per cura di R. Renier,
Firenze, 1883, p. 233.




564.  Trucchi, Op. cit., vol. II, p. 29.




565.  Id., vol. II, p. 134.




566.  Santeschi, Poesie minori del secolo XIV, Bologna, 1867 (Sc. di cur.
lett., disp. LXXVII), p. 46.




567.  Carducci, Cantilene e ballate, strambotti e madrigali nei secoli XIII
e XIV, ecc., Pisa, 1871, pp. 107, 108.




568.  È la canzonetta che séguita alla nov. 2ª della giorn. VII.




569.  Le rime di Guittone d'Arezzo, ed. Valeriani, Firenze, 1828, vol. II, p. 86.




570.  Navone, Le rime di Folgore da San Gemignano e di Cene da la Chitarra,
Bologna, 1880 (Sc. di cur. lett., disp. CLXXII), p. 3. Nel verso che
immediatamente precede ai riportati si troverebbe ricordato il re Dano,
padre di Lancilotto, secondo il testo di altre edizioni; secondo il testo di
quella del Navone è ricordato il re Priano, cioè Priamo.




571.  Propugnatore, vol. XV, parte 2ª, p. 339.




572.  Valeriani, Poeti del primo secolo, Firenze, 1816, vol. II, p. 434.




573.  Casini, Le rime ecc., p. 125.




574.  Liriche, ediz. cit., p. 193.




575.  Liriche, ediz. cit., pp. 159-60. Cfr. p. CCXC.




576.  Lib. IV, cap. 24, ed. dell'Antonelli, Venezia, 1835. V. anche l. II, cap. 15.




577.  Sopra un caso particolare credo opportuno di richiamar qui l'attenzione
del lettore. L'edizione milanese del 1826, e la veneziana testè citata, e l'altra
veneziana dell'Andreola (Parnaso italiano, voll. IX-XI, 1820) leggono a
questo modo (non curando alcune differenze di niun rilievo) la terzina 34 del
cap. 22, l. IV:



Intanto ivi udii contar allora

  D'un'ellera che dello avello uscia

  Là dove il corpo di Tristan dimora.





Quell'Intanto ivi è certamente un errore, nato dal non sapere intendere ciò
che il testo recava veramente. Nella edizione del 1501 il primo verso del
terzetto si legge così:



Intintoil udi contare alhora.





Similmente nel Cod. N. I, 5 della Nazionale di Torino (altre edizioni e codici
non posso ora consultare):



Intintoil udi contar allora,





e senza dubbio si vuole scrivere:



In Tintagoil udii contar allora;





oppure, senza mutar nulla:



In Tintoil udii contar allora.





Tintaguel, Tintagel, Tintajoil in francese (v. Francisque Michel, Tristan,
Recueil de ce qui reste des poëmes relatifs à ses aventures, Londra, 1835,
vol. I, pp. 15, 44, ecc.), Tintagoil in provenzale, Tintajoele in tedesco (Gottfried
von Strasbourg, Tristan und Isolde, Breslavia, 1823, v. 476 ecc.), era
il nome della residenza del re Marc, dove appunto sorgevano le tombe dei
due amanti. Nel Roman de Brut è il castello in cui è rinchiusa Igierna,
madre di Artù. Nel Roman de Flamenca, edito da P. Meyer, Parigi, 1865,
si ricorda, vv. 591-2, un lais de Tintagoil:



L'uns viola [l] lais del Cabrefoil

E l'autre cel de Tintagoil.





È questo un altro saggio delle infinite correzioni che il testo del Dittamondo
richiede. Non voglio lasciare l'argomento senza recare una curiosa nota che
Guglielmo Capello appose qui per l'appunto, e che dice così: «Questa parte
di questo capitolo, signor mio marchese, non chioso, pero che de queste historie
francesi sono ignorante quasi, e pochi libri francesi ho veduti non che lecti.
E per lo simile in la. 2ª. cantica supra, ove fa mentione di vterpendragon,
lasciai a chiosare; et anchora perchè voi, signore, site copioso e docto delle
dicte historie, porite intendere e chiosare a uostro modo». Il Capello compose
il suo commento ad instanza di un marchese di Ferrara, che non so propriamente
quale si fosse. (Vedi per quanto concerne il Capello e il codice di
Torino, Renier, Op. cit., p. cli n). La nota di lui può servire d'illustrazione
all'inventario dei codici francesi posseduti dagli Estensi nel sec. XV, pubblicato
dal Rajna nella Romania, vol. II.




578.  Liriche, ediz. cit., p. 121.




579.  Mussafia, Monumenti antichi di dialetti italiani, in Sitzungsberichte
der k. Akademie der Wissenschaften, philos.-hist. Cl., vol. XVI, Vienna,
1864, p. 162.




580.  De Babilonia civitate infernali, ap. Mussafia, Op. cit., p. 158; Tobler,
Das Buch des Uguçon da Laodho, verso 197, Abhandl. d. k. Preuss. Akad.
d. Wiss. zu Berlin, philos.-hist. Cl., 1884; La passione e Risurrezione,
poemetto veronese del secolo XIII, pubblicato integralmente per la prima
volta da L. Biadene in Studj di filologia romanza, fasc. 2º. 1884, p. 243.




581.  Mussafia, Op. cit., pp. 194-5.




582.  Archivio glottologico italiano, vol. II, p. 231.




583.  Der welhische Gast, pubblicato dal Rueckert, Quedlimburgo e Lipsia, 1852.
Intorno ai poema vedi più particolarmente Gervinus, Geschichte der deutschen
Dichtung, 5ª ed., vol. II, pp. 9 sgg.




584.  Vv. 77-8, 1033, 1041 sgg., 3535, 3539, 6325 sgg.




585.  Vv. 1041-78.




586.  Verso 1033. Certamente la Enide de' cui casi fece un poema Cristiano da
Troyes, il quale dice di sè stesso nel primo verso del Cligés (pubblicato per
la prima volta da W. Foerster, Christian von Troyes sämtliche Werke;
vol. I, Halle, 1884):



Cil qui fist d'Erec et d'Enide.





Un'altra Enide (Inida) si ha nell'Ugone d'Alvernia, ma il perduto originale
di questo romanzo fu, senza dubbio, di molto posteriore a Tommasino.




587.  Probabilmente non la Galiana presunta moglie di Carlo Magno, la quale
non dà troppo buon esempio di sè nel Garin de Monglane, ma l'altra, che
figura nel Roman de Fregus et Galienne, o Roman du Chevalier au bel
escu, di Guillaume clerc de Normandie. Vedi un'analisi di questo poema in
De la Rue, Op. cit., t. III, p. 13-7.




588.  Soredamors, sorella di Gauvain nel Cligés cit., v. 445 ecc. Come si vede,
in fatto di educazione femminile, Tommasino aveva criterii molto più larghi
e più liberali che non Francesco da Barberino, il quale nel libro suo Del
reggimento e costumi di donna, così dice della fanciulla, la quale abbia già
passata l'età del maritaggio (e a maggior ragione si deve intendere di ogni
altra):



Fugga d'udir[e] tutti libri e novelle,

Canzoni, ed anchor trattati d'amore:

Ch'el gli è agievole a vincier la torre,

C'a dentro dassè l[o] nimico mortale.

Onde colei che el nimico cacciar

Non può dassè, almen[o] nolgli de' dare

Tal nodrimento che 'l faccia ingrassare.





Parte III, ed. di C. Baudi di Vesme (Collezione di opere inedite e rare),
Bologna, 1875, p. 83.




589.  Vv. 1131-4:



sint die âventiur niht wâr,

si bezeichent doch vil gar

waz ein ieglîch man tuon sol

der nach vrümkeit wil leben wol.







590.  Vv. 1173-5:



alsô ich hân hie vor geseit

an mîm buoch von der hüffcheit

daz ich welhschen hân gemacht.





Due libri dice Tommasino di aver composto prima del Wälsche Gast, l'uno
Della Cortesia, già citato, l'altro Della Falsità. In che lingua erano composti
questi due libri? Dice il Rückert nella Prefazione al poema, p. IX:
«Merkwürdig ist es, dass er, der sich ausdrücklich auch als Dichter in
wälscher Sprache, d. h. in nordfranzösischer, aufführt, doch keine grösseren
Einwirkungen der Formengesetze einer fremden Verskunst zeigt, als sie
überhaupt die ganze damalige deutsche Poesie in den hörischen Reimpaaren
aufweist». Ma che ragion c'è di credere che quei libri fossero scritti in
francese? Tommasino usa welhsch sempre in significato d'italiano e non di
francese. Egli si chiama da sè stesso welhsche gast, cioè ospite italiano; egli
dice (vv. 34-6) di non voler mescolare parole della sua lingua (welhische worte)
nella lingua del suo poema. Quei libri erano certamente scritti in italiano,
e però sarebbero tra i più antichi monumenti della nostra letteratura volgare.
Del libro Della Cortesia non s'è potuto sin qui trovar traccia; ma
potrebbero forse avere qualche parziale attinenza con esso la poesia di Bonvesin
da Riva, De quinquaginta curialitatibus ad mensam, e l'anonima di
affine argomento pubblicata dal Bartsch, Rivista di filologia romanza, v. II,
p. 43. Quanto all'altro, il Grion credette potessero esserne frammento alcuni
versi volgari pubblicati dal Mussafia, Analecta aus der Marcusbibliothek,
Jahrbuch für romanische und englische Litteratur, v. VIII (1867), p. 211
(Grion, Frîdanc, in Zeitschrift für deutsche Philologie, v. II (1870), p. 432).
Questa congettura, o, piuttosto, questo semplice dubbio, parve del tutto
infondato al Bartsch (August Koberstein's Grundriss der Geschichte
der deutschen Nationalliteratur, fünfte umgearbeitete Auflage von Karl
Bartsch, Lipsia, 1872-4, v. I, p. 245, n. 5). Il prezioso codice Saibante, d'onde
lo Zeno trasse quei versi pubblicati dal Mussafia, si credette lungo tempo
perduto; ma, com'è noto, esso riapparve, non ha molto, fra i manoscritti
della collezione Hamilton, e trovasi ora a Berlino. Il prof. Tobler ha già pubblicato
di su quel codice una versione veneta dei Disticha Catonis, il libro
di Uguccione da Lodi già citato, il libro di Girardo Pateg, e certi Proverbia
que dicuntur super natura feminarum, ove quei versi per lo appunto ricorrono.
L'autore di questi Proverbia rimane ignoto per ora: esso non fu certamente
Tommasino de' Cerchiari (Zeitschrift für romanische Philologie,
vol. IX (1885), p. 288).




591.  Vv. 1135-7.




592.  Nota il Foerster nella Introduzione al Cligés cit. p. XXV, che le allusioni
che nel Wälsche Gast si trovano fatte a questo romanzo, riferisconsi
al poema francese, essendo posteriori di tempo i rifacimenti tedeschi.




593.  Vedi intorno ad esso Tiraboschi, Storia della lett. ital., ed. dei Classici,
t. V, pp. 877 sgg. Il Vedova, nella sua Biografia degli Scrittori Padovani,
non ne registra nemmeno il nome.




594.  Bandini, Catalogus codicum latinorum etc., t. II, col. 19.




595.  St. 287-8, 294.




596.  Ap. Struvio, Scriptores, t. II, parte 2ª pp. 357 sgg.; Muratori, Scriptores,
t. VII, coll. 469 sgg.




597.  Vedi Pertz, Scriptores, t. XXIII, p. 669.




598.  Gotfrid von Viterbo. Beitrag zur Historiographie des Mittelalters,
Gottinga, 1863, pp. 73-5.




599.  Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter, 4ª ed., Berlino, 1877-8,
vol. II, p. 228.




600.  Ap. Pertz, Scriptores, t. XXII, p. 8. Circa una Historia Britannica,
pretesa intermediaria, secondo il De la Borderie (L'Historia Britonum attribué
à Nennius etc., Parigi, 1883) fra la Historia Britonum di Nennio e
l'Historia regum Britanniae di Goffredo di Monmouth, v. G. Paris, in Romania,
vol. XII, p. 371-5.




601.  Nella prefazione al Carmen de gestis Friderici I, da lui edito, Innsbruck,
1853.




602.  Op. cit., vol II, p. 223.




603.  Op. cit., pp. 4 sgg.








APPENDICE II.
DI ALCUN RIMESSITICCIO ITALIANO
DI LEGGENDA BRETTONE.




Galvano Fiamma (prima metà del sec. XIV) inserisce nel suo
Opusculum de rebus gestis Azonis Vicecomitis il seguente racconto[604]:



«Anno supradicto scilicet in MCCCXXXIX, stantibus supradictis
concurrentiis Johannes Brusatus de Brixia factus est Potestas
Mediolanensis, et coepit regere die penultimo Madii........
Eodem anno sub castro Seprii in Monasterio de Torbeth flante
quodam vento terribili, quaedam magna arbor divinitus est
evulsa radicitus, subque inventa fuit sepultura ex marmore
multae pulchritudinis: in hoc sepulcro jacebat Rex Galdanus
de Turbet Rex Longobardorum; in cujus capite erat corona ex
auro in qua erant tres lapides pretiosi, scilicet Carbunculus
pretii mille florenorum, et unus adamans pretii II. millium florenorum,
et unus achates pretii D. florenorum. In manu sinistra
habebat unum pomum aureum, a latere erat unus ensis habens
dentem in acie satis magnum, qui fuerat Tristantis de Lyonos,
cum quo interfecerat Lamorath Durlanth. Unde in pomo ensis
sic erat scriptum: Cel est l'espée de Meser Tristant, un il ocist
l'Amoroyt de Yrlant. In manu sinistra habe[b]at scripturam continentem
hos Versiculos:



«Zesu. Saldi de Turbigez

Roy de Lombars incoronez



Soles altres Barons aprexiés

Zo che vos véez emportés

Per Deo vos pri no me robez».





Questo strano racconto è riferito parola per parola nel Flos
florum, cronaca del secolo XIV, attribuita, ma senza prove, ad
Ambrogio Bossi[605]. Alcune lievi differenze si hanno nei luoghi
in francese e vogliono essere notate. L'iscrizione del pomo della
spada è data nel Flos Florum così (cod. Braidense A. G. IX, 35,
f. 211, t.):



Cil est le spee de miser tristant

unde il ocisse lamorath de xilant;





e i versi della scriptura nel seguente modo:



Za qui galdi de turbigez

Roy de lombars incoronez

Soles autres barons aprisiez

Zo che vos veez ne portez

por dio vos pri ne me robez.





Il testo di questi versi, tanto nel Fiamma, quanto nel Flos
Florum, è abbastanza corrotto, ma si potrebbe restituir facilmente.
Il Zesu del primo si risolve in un Je suy; il Soles altres
in Sor les altres. Il verso Zo che vos véez emportés, vuol esser
corretto col riscontro dell'altro testo in Ço que vos veez n'emportez,
come richiede anche il senso. Ma la restituzione si ferma
poi dinanzi ad un dubbio: questi versi son essi schiettamente
francesi, alterati da trascrittori italiani, o non sono piuttosto
franco-italiani sin dalla origine? A questa e a parecchie altre
interrogazioni che spontaneamente si affacciano, è impossibile
dare risposta soddisfacente. Nella iscrizione della spada si accenna
a un noto personaggio e a un noto fatto delle istorie di
Tristano: quell'Amoroyt è il Morhault dei racconti francesi: ma
a che altra favola si alluda nei versi che vengon poi, confesso
di non sapere. Seprio è ora un villaggio sulla destra dell'Olona,
in provincia di Milano, comune di Gallarate. Turbigo, che certamente
è da riconoscere sotto il Turbeth latino e il Turbigez

francese, è un altro paesello di quella stessa provincia. Seprio
ebbe nel medio evo assai più importanza che non abbia ora, e
fu capoluogo di un contado di abbastanza larghi confini, come
si può vedere dallo stesso Galvano Fiamma, che ne parla nel
suo Manipulus florum[606]. Ma di quel Galdanus, o Galdi (Saldi è
un error di scrittura) re coronato dei Lombardi, non so in verità
che mi dire. La forma Galdanus riduce alla mente Galvanus
(Gauvain, Gavein ecc.), il magno eroe della Tavola Rotonda;
ma Galvano non fu mai, ch'io sappia, incoronato re dei
Lombardi. Galdi suggerisce Galdinus, nome frequente in Lombardia;
ma con questo nome trovo bensì un san Galdino, arcivescovo
di Milano nel 1166, e altre persone di conto, non un
re dei Lombardi. Non so pertanto se noi ci troviamo qui dinanzi
ad una vera e propria leggenda, oppure dinanzi ad una
semplice finzione autogenetica e slegata. Propendo tuttavia per
questa seconda opinione, giacchè l'intero racconto m'ha l'aria
di una di quelle storielle inventate per uno scopo pratico determinato
e speciale. Si sa quale lavoro fu fatto durante tutto
il medio evo attorno a certe armi famose e, direi, storiche; a
quante favole di ritrovamenti inopinati diedero esse argomento;
come spesso si collegarono ad esse diritti, prerogative e primazie.
Le spade di Costantino, di Attila e di Carlo Magno figuravano
tra le insegne dell'impero[607]; per le diligenze di Enrico
II, fu ritrovata Calibourne, la famosa spada di Artù[608]. Nel
racconto del Fiamma quel ritrovamento della spada di Tristano
nella tomba del re lombardo Galdano o Galdino, rimanda indubitatamente,
a mio credere, a qualche aspirazione o pretensione
di carattere politico; ma a quale, propriamente, non sono
in grado di dire. Giova inoltre notare che il racconto del
Fiamma viene ad urtare contro un altro racconto, secondo il
quale la spada di Tristano, molto tempo innanzi sarebbe passata

dalla Germania nella Gran Brettagna, fra le mani di Giovanni
Senza Terra (1199-1216)[609], cui certo non mancavano ragioni
per procacciarsi a ogni modo un'arme di tanto pregio e di tanta
virtù. Ma checchessia di ciò, il racconto del cronista milanese
ci porge un curioso esempio dell'innesto di una leggenda brettone
nelle cose nostre, e in ciò sta la capitale se non unica
importanza sua.



Ad esso un'altra finzione può essere raccostata, la quale pone
eroi della leggenda brettone in relazione con cose nostre. Si sa
che uno dei codici della Historia Imperialis di Giovanni Diacono
si conserva nella Capitolare di Verona[610]. In calce alla
Historia, dopo la epistola del Petrarca sull'officio dell'imperatore,
si trova una breve descrizione dell'Arena, ossia anfiteatro
di Verona, scritta, come si può giudicare dalla forma della lettera,
sul cadere del secolo XIV[611], e già ricordata dal Tartarotti[612].
Di essa ebbe a giovarsi, oltre al Saraina e al Panvinio[613], anche
l'anonimo autore di una descrizione delle città d'Italia, la quale,
in carattere del secolo XV ex., leggesi in un altro codice di
quella stessa Biblioteca Capitolare[614]: l'anonimo anzi la trascrive,
solo con qualche rimaneggiamento nella forma, e l'attribuisce
allo stesso Giovanni Diacono, stranamente confondendolo, per
giunta, con l'Arcidiacono Pacifico, il quale visse nell'VIII e IX
secolo. Ecco ora questo breve testo nella sua genuina barbarie:



«Quomodo preliaverunt lancelotus de lachu, et malgaretes
regis groonç filius ad invicem in civitate marmorea in antro
arene. Set ut ulterius non procedam uolo declarare locum ubi
isti malgaretes mundi preliaverunt ad invicem. Nam vocatus
fuit arena ab antiquo. Erat enim locus iste rotundus per totum
magnis sassis undique prefilatus cum cubalis multis intus, multis

formis redimitus. In (?) eius (?)[615] rotunditate scales (sic) magnis
saxis erant apposite, et secundum quod in altitudine veniebant
tanto plus in rotunditate videntur ampliare. Nam scale iste
sunt infinite, et secundum dictum pro maiori parte plus quam
.l. cubitus erant in altitudine. Erant enim in circuitu a latere
rotunditatis atrij huius multa loca nobilia, in cuius sumitate
quidam locus magnus et nobilis multis formis laboratus alabastro
lapide circumquaque redimitus erat. In quo loco pomerius
nobilis erat. In quo pomerio barones et nobiles solacium capiebant.
Et propter diversitatem temporis plumbeo metallo undique
erat cohopertus secundum rotunditatis gradum. In cuius
rotunditatem in inferiori parte de suptus erat spatium magnum,
in quo spacio, et angulo, magnates isti, prelium ad invicem
fecerunt. Et secundum dictum nobilium, quidam nobilis princeps
romanus nomine marchus metilia de metellis, fecit hoc atrium
edifficare, et vocatur arena».



Così finisce in tronco la scrittura, e, come pare, propriamente
nel luogo dove avrebbe dovuto cominciare l'annunciata descrizione
del combattimento. Mancando il meglio, essa non può
dare argomento a osservazioni di qualche rilievo. La civitas
marmorea è la stessa città di Verona, così denominata nel
medio evo dalla copia de' suoi marmorei edifizii (secondo trovasi
notato), o dai marmi che si cavavano nel suo territorio. Giovanni
Diacono dice in un luogo della sua Historia: «Haec
civitas ab originibus prius Marmor dicta est a copia marmorum».
Di qui il nome di Marmorina che, per citare un
esempio, si vede usato dal Boccaccio nel Filocolo[616]. Chi possa
essere quel Malgaretes, figlio del re Groonz, veramente non so;
ma notisi che mentre il nome di Malgaretes è dapprima usato
come nome proprio di singola persona, poco dopo fa ufficio di
appellativo comune, dato ad entrambi i prodi combattenti, malgaretes
mundi, quasi dicesse per figura di lode magaritae mundi.
La immaginazione di quel combattimento non si può dire in

tutto scioperata, perchè è un fatto che più di una volta nell'anfiteatro
di Verona si combatterono, durante il medio evo,
duelli giudiziarii; ma, ad ogni modo, non mi venne fatto di scovrirne
vestigio altrove. Il Maffei dice, parlando dell'Arena nella
Verona illustrata:[617] «Fole si raccontano, e in supposti documenti
si leggono, di battaglie fattevi da Lancellotto del Lago
e dagli eroi romanzieri». Quali sieno questi supposti documenti
non so, e il Maffei non lo dice.



E poichè siamo a parlar dell'Arena, non credo inutile accennare
ad un'altra leggenda, non so veramente quanto antica,
che in altro modo la connette con le finzioni brettoni. In un
carme in lode della città di Verona, carme che il Cremonese
Domenico Bordigallo inserì nella sua Cronica[618], si leggono
questi due versi:



Condidit arte sua maga Merlinus harenam (sic)

  Quem rapuit Minos fraude, dolo, miserum.





Nella Carminum exposicio rerumque sensus Verone urbis ad
intelligentiam che segue, il Bordigallo, venuto ai due versi citati,
narra che, a testimonianza del vescovo Sicardo e di Galvano
Fiamma, l'Arena fu edificata dal mago Merlino, e che la
sua immagine si vede tuttavia scolpita a cavallo, con un corno
in mano, un cane e un cervo vicino e i versi O Regem stultum etc.
sulle porte di S. Zenone. Come si vede, qui Merlino è sostituito
nella leggenda a Teodorico. Di una tale sostituzione che cosa
si deve pensare? Il Bordigallo componeva in Verona stessa il
suo carme nell'ottobre del 1522, col proposito di celebrare
quella città, di rammemorare tutte le glorie sue favolose o
reali[619]. Raccolse egli quella favola da una tradizione già formata,
o l'inventò di pianta? Non è possibile risolvere con sicurezza
il dubbio, ma confesso che mi sento propendere per la
seconda congettura. Anzi tutto Sicardo e Galvano Fiamma, citati
come testimoni, non dicon verbo di quest'opera di Merlino;
poi par difficile ad ammettere che i Veronesi potessero in leggenda

di tanto rilievo scartar Teodorico, sì strettamente legato
alla storia della loro città, per porre in suo luogo Merlino, che
con quella storia non aveva relazione di sorta; da ultimo è da
notare che di quell'attribuzione della fabbrica dell'Arena a
Merlino non appar segno altrove. Ad ogni modo, anche ammesso
che il Bordigallo non l'inventasse, nulla prova che questa favola
fosse antica.



NOTE




604.  Ap. Muratori, Scriptores, t. XII, coll. 1027-8. Questo racconto fu già
riferito altre due volte, prima da Gualtiero Scott, Sir Tristrem, ed. 1819
p. 298, poi dal Michel, Tristan, già cit., vol. II, pp. 163-4. Cfr. anche De
Castro, La storia nella poesia pop. mil., Milano, 1879, p. 32.




605.  Vedi Ghiron, Bibliografia lombarda, Catalogo dei manoscritti intorno
alla storia della Lombardia esistenti nella Biblioteca Nazionale di Brera,
Milano, 1884 (estratto dall'Arch. stor. lomb.), p. 29.




606.  Ap. Muratori, Scriptores, t. XI, col. 654.




607.  Vedi per le insegne dell'impero e per la importanza che loro si attribuiva,
il già citato mio libro, Roma nella memoria e nelle immaginazioni del
medio evo, vol. II, pp. 456 sgg.




608.  Di ritrovamenti così fatti ci sono nel medio evo esempii assai antichi.
Narra Paolo Diacono (Historia Langobardorum, l. II, c. 28), come Giselperto,
duca di Verona, aprisse la tomba di Alboino e ne togliesse la spada
e altre cose di valore: qui se ob hanc causam vanitate solita apud indoctos
homines Albuinum se vidisse jactabat.




609.  Così si narra in un curioso documento conservato nella torre di Londra
e che, dopo altri, pubblicò il Michel, Op. cit., vol. II, pp. 164-5.




610.  Segnato CCIV, 189.




611.  Debbo questa indicazione, e alcune altre in proposito, al chiarissimo
prof. Carlo Cipolla, il quale ebbe la gentilezza di trascrivere per me l'aneddoto.




612.  Relazione d'un manoscritto dell'istoria manoscritta di Giovanni Diacono
Veronese, nel t. XVIII della Raccolta d'opuscoli scientifici e filologici
del Calogerà, Venezia, 1738, pp. 137-8.




613.  Tartarotti, scritto cit., p. 138.




614.  Segnato CCVI, 194.




615.  I due vocaboli sono d'incerta lettura; nella trascrizione rimaneggiata
di cui s'è fatto testè parola si legge a questo luogo: in huius autem rotunditate etc.




616.  V. Novati, Sulla composizione del Filocolo, in Giornale di filologia
romanza, t. III, p. 162-3, dove si hanno circa quel nome altre testimonianze«
e Sgulmero, Sulla corografia del Filocolo, in Rivista minima, XII, 7.




617.  Ed. dei Classici, Milano, 1825-6, t. V, p. 140.




618.  Inedita. Vedi intorno ad essa e al suo autore, Archivio veneto, t. III,
parte I.




619.  Vedi Novati, scritto cit., p. 65.








UN MITO GEOGRAFICO
(Il Monte della Calamita)



I.


Il terzo calendero, figliuolo di re, narra, nelle Mille e
una Notte, come dopo aver corso, con dieci navi, moltissimo
mare, e sostenuta una furiosa procella, egli ed i suoi
smarrissero per sì fatto modo il cammino, che nessuno
sapeva più dov'e' fossero. Un giorno, dall'alto dell'albero
maestro, un marinajo, che stava in vedetta, gridò che
non vedeva, tutto all'intorno, se non acqua e cielo, meno
che dalla parte di prua, dove appariva una gran macchia
nera. A tale annunzio il nocchiero mutò colore, buttò il
turbante sul ponte, si picchiò il viso, e piangendo gridò:
O mio re, noi siam tutti perduti! Sollecitato a spiegarsi,
disse quella macchia nera non essere altro che il Monte
della Calamita, il quale ormai traeva a sè irresistibilmente
le navi, per cagion dei chiodi e dell'altre ferramenta
ch'erano in esse, e palesò a tutti ciò ch'era per
seguire, ciò che in fatto seguì. Le navi s'andarono sempre
più approssimando alla formidabil montagna, e il dì seguente,
a certo punto, le ferramenta loro, sbarbate dal
legname, volarono ad essa, e con ispaventoso rumore aderirono
alla sua superficie, la quale d'altre infinite ferramenta
vedevasi ingombra. In un súbito le navi si sfasciarono,

e quanti erano in esse furon sommersi nel mare,
ch'era ivi di profondità smisurata. Tutti perirono, meno
il principe. Costui potè raggiungere il monte, e per una
angustissima gradinata salire fin sulla cima, dove, sotto
una cupola, vedevasi un cavaliere di bronzo, sopra un
cavallo similmente di bronzo; opera magica, da cui veniva
alla rupe la sua perniciosa virtù, e che doveva essere
distrutta perchè quel mare tornasse sgombro d'ogni pericolo
ai naviganti. Istruito da un vecchio, durante il sonno,
di ciò ch'ei dovesse fare, il principe disseppellì un arco
e tre frecce, saettò il cavaliere, e lo fece precipitare nell'onde,
le quali presero a gonfiare ed a crescere, tanto che
raggiunsero la cima del monte. Allora venne dal largo
una navicella, condotta da un navicellajo di bronzo, e
dentr'essa il principe potè allontanarsi e scampare.



È questo un racconto che potrebbe dirsi secondario e
composito, nel quale un tema originale, semplice e schietto,
appare sformato e adulterato da sovrapposizioni più tarde
e affatto disacconce. Il tema originale (altrove leggermente
variato) noi lo abbiamo in quel Monte di Calamita che
trae a sè e ad irreparabile perdizione le navi; le sovrapposizioni
le abbiamo in quel cavaliere e in quel cavallo
di bronzo, in quell'artificio magico, il quale, o appar esso
superfluo, quando si lasci (come qui si lascia) alla calamita
la sua propria e naturale virtù, o, per contro, fa
apparire superflua la calamita.



Il tema originale ci si appalesa in parecchi racconti,
di cui dirò or ora, e in una doppia tradizione geografica
e romanzesca, orientale per l'una parte, occidentale per
l'altra; ma giova, nondimeno, avvertir subito, che l'adulterazione
di cui porge esempio il racconto delle Mille e
una Notte, appare, in qualche modo, anche altrove.



La tradizione occidentale è assai antica. Plinio fa menzione
di due monti, prossimi al fiume Indo, di cui l'uno

ha virtù di attrarre il ferro, l'altro di respingerlo, per
modo che chi abbia calzari con bollette di quel metallo
non può dall'uno staccare il piede, nè fermarlo nell'altro[620].
Parlando delle isole dell'India, Tolomeo ricorda le dieci
Maniole, dalle quali dicevansi trattenute le navi le quali
fossero, in qualche modo, munite di ferramenta; per la
qual cosa le navi che frequentavano quei mari usavansi
compaginare di solo legname[621]. Questa favola riappare in
un trattatello De Brachmanibus, composto da un Palladio,
che certamente non fu Palladio da Metone, sofista
fiorito ai tempi di Costantino Magno, e nemmeno, secondo
è più ragionevole credere, Palladio vescovo di Elenopoli
(388-407), ma fu, probabilmente, un uomo che visitò
l'India, e quivi intese narrare parecchie delle cose che
riferisce[622]: riappare, inoltre, in un opuscolo De moribus
Brachmanorum, malamente attribuito a Sant'Ambrogio,
e dipendente dal trattatello di Palladio[623], d'onde la deriva
lo Pseudo-Callistene, o un interpolatore del romanzo che
va sotto tal nome[624]. Costantino Africano, il celebre medico
e monaco cassinense, il quale, nella seconda metà del secolo
XI, viaggiò gran parte dell'Oriente e si spinse sino
nell'India, narra, in una delle numerose sue opere, su per
giù le medesime cose, ma senza far ricordo di quelle isole
Maniole, e citando un libro De lapidibus di Aristotele,
che lo Stagirita mai non iscrisse, e che a lui fu probabilmente
attribuito dagli Arabi[625]. Alberto Magno parla
del fatto succintamente[626]. Vincenzo Bellovacense attinge,
parlando della calamita, da Plinio e da Isidoro da Siviglia,
e riferisce anche il passo di Costantino; ma, sostituendo
al vecchio un nuovo errore, attribuisce quel libro
De lapidibus a Galeno[627]. Il Mandeville, che tanti miracoli
vide, ebbe a vedere anco questo; e poichè la relazion
del suo viaggio fu una delle più divulgate scritture del
medio evo, e molto giovò, senz'alcun dubbio, a diffondere

vie più la notizia che del miracolo già s'aveva in Europa,
non sarà inopportuno riferire, nell'antica versione italiana,
le parole con cui egli lo vien descrivendo. «Ad Ormes
sono le nave di legnio sanza chiovi di ferro per li sassi
della calamita, della quale nel mare è tanta quantità,
che è una maraviglia. E se per questi confini passassi
una nave che avessi ferro, di subito perirebbe; però che
la calamita tira a sè per natura el ferro. Per la quale
cagione tirerebbe a sè la nave, nè più di là si potrebbe
partire»... «in quel mare (il mare che bagna il regno
del Prete Gianni, in India) in molti luoghi, sono molti
scogli, e assai sassi di calamita, che tira a sè il ferro co
la sua propietà; e per questo non passa nave ove sia
chiovi o bandelle di fero. Questi sassi di calamita, per
sua propietà, tirono le nave, e mai più di lì non si posono
partire. Io medesimo vidi in quel mare, di lungi a
modo d'una isoletta, ove erano alberi, spine e pruni in
quantità; e dicevono e marinai, che ciò erano nave, che
quivi erono restate pei sassi de la calamita; e perchè
erono marcite, lì erono cresciuti questi alberi, spine, pruni
e altre erbe, che vi sono in gran quantità. Questi sassi
vi sono in molti luoghi in quele parte, e però non v'usano
passare mercatanti, se egliono non sanno molto bene la
via, o se e' non hanno buono guidatore»[628]. Pietro Berchorio
e Felice Faber ridicono su per giù le medesime
cose[629], e sul finire del secolo XVI, Simone Majolo ripete
ancora la divulgatissima favola[630].



La qual favola non poteva non variarsi in più modi;
onde abbiamo udito alcuni parlare d'intere isole di calamita,
altri di singoli monti, altri di scogli sparsi pel
mare; nè mancarono alcuni che, come Giovanni di Hese,
dissero il fondo stesso del mare, in certi luoghi, formato
di calamita, per modo che le navi, le quali vi passavano
sopra, erano irresistibilmente inghiottite[631].







Nè farà meraviglia che monti e rupi di calamita, simili
a quelli che s'immaginavano in mare, s'immaginassero
pure entro terra. I monti ricordati da Plinio non
sembra fossero in mare. Giovanni del Pian dei Carpini parla
di una spedizione di Gengis Chan, la quale non sortì
l'esito sperato, perchè certi monti di calamita attrassero
a sè tutte le armi de' suoi soldati[632].



La tradizione orientale fu, senza dubbio, assai più copiosa
dell'occidentale; ma noi non la conosciamo se non
in piccola parte. So Sung, scrittore cinese dell'XI secolo,
parla in un suo Erbario, citando certe Memorie delle
cose meravigliose che si vedono nei paesi meridionali,
di pietre di calamita giacenti nei bassifondi del mare
che bagna le coste del Tonchino e della Cocincina, pietre
che fermano le navi armate di lastre di ferro[633]. Nel
libro arabico sulle pietre attribuito ad Aristotele, e citato
da Bailak Kibgiaki, si legge: «A detta d'Aristotele,
si trova nel mare una montagna di calamita. Se le
navi le si accostano, tutti i chiodi e l'altre ferramenta
sono sconficcati dal legno, e volano come tanti uccelli
verso il monte, senza che il legno li possa trattenere; e
per tale ragione le navi che corron quel mare non hanno
chiodi di ferro, ma sono tenute insieme da corde fatte
con le fibre dell'albero di coco, fermate con caviglie di
legno molle che gonfia nell'acqua. I popoli del Jemen
legan pure le navi loro con liste staccate dalle palme.
Dicesi inoltre che una simile montagna di calamita si
trovi sulle coste del mare d'India, ecc.»[634]. Parlando
dell'Africa orientale, Edrîsi fa ricordo di una montagna
per nome Agiud, la quale attrae a sè le navi che troppo
le si avvicinano[635]: Abulfeda pone il Monte della Calamita
in prossimità dell'Indo.



E nei mari d'india, o della Cina, lo pongono più generalmente
coloro che ne parlano; ma nel poema tedesco

di Gudruna esso è trasposto agli estremi confini dell'Occidente,
e Guido Guinizelli scrisse:



In quelle parti sotto tramontana

  Sono li monti della calamita,

  Che dan virtute all'a're

  Di trar lo ferro[636].




II.


Che questa immaginazione del Monte della Calamita
(parlo solo del monte, perchè gli è quello che si trova
ricordato più spesso) sia orientale di origine, e passata
d'Oriente in Occidente, non si può, cred'io, dubitare. Ma
come e quando passata la prima volta nessuno può dire.
Non sarebbe forse troppo irragionevole congettura quella
che la facesse giungere in Europa coi reduci della spedizione
di Alessandro Magno, sebbene in Arriano, e negli
altri narratori delle imprese del Macedone, e descrittori
dell'India, non se ne trovi cenno. Ben si può tener per
sicuro che l'antica memoria, raccolta da Plinio, fosse in
varii modi, e a più riprese, rinfrescata, oltrechè da notizie
di viaggiatori, da racconti giunti nei tempi di mezzo fra
le genti cristiane per quelle medesime vie per cui giunsero,
dal remoto Oriente, tanti altri racconti. Di ciò vedremo,
tra breve, alcuna prova complessa; ma non sono
da trascurare, per questo rispetto, certi parallelismi e riscontri
che difficilmente si posson credere casuali e spontanei.



Ho notato nel racconto delle Mille e una Notte sommariamente
riferito in principio, la sovrapposizione di un
elemento estraneo ed eterogeneo a quello che senza dubbio
dovette essere il tema primitivo e genuino. Per esso, il

Monte della Calamita, perduta quasi la sua virtù naturale,
diventa mezzo e strumento di magico potere. Che
direm noi quando, in racconti occidentali, vedremo questo
medesimo accoppiamento del Monte della Calamita con
alcun magico artificio, ovvero il Monte fatto dimora di
maghi e di fate? Nel poema tedesco anonimo intitolato:
Reinfrit von Braunschweig[637], e composto sul finire del
secolo XIII, o sul principiare del seguente, si narra una
strana storia di un gran negromante per nome Zabulon,
il quale, dimorando sul Monte della Calamita, aveva letto
nelle stelle la venuta di Cristo milledugento anni prima
che accadesse, e per impedirla aveva scritto parecchi libri
di negromanzia e di astrologia, delle quali scienze era
inventore. Poco tempo prima che Cristo nascesse, Virgilio,
uomo di gran sapere e di singolare virtù, avuta notizia
di questo mago e delle male sue arti, navigò alla volta
del Monte della Calamita, e mercè l'ajuto di uno spirito,
riuscì a impadronirsi dei tesori e dei libri di lui. Venuto il
termine prescritto, la Vergine potè dare alla luce Gesù.
Enrico di Müglin narra in una sua poesia[638] come Virgilio,
in compagnia di molti nobili signori, partisse da
Venezia sopra una nave tratta da due grifoni, giungesse
al Monte della Calamita, trovasse quivi, chiuso in una
fiala, un demonio, il quale, a patto d'avere la libertà,
gl'insegnò come potesse impadronirsi di un libro di magia,
ch'era dentro una tomba. Avuto il libro ed apertolo,
Virgilio si vide comparir dinanzi ottantamila diavoli, ai
quali comandò subito di costruire una buona strada, dopo
di che se ne tornò tranquillamente co' suoi compagni a
Venezia. Queste fantasie fan capolino anche nel Wartburgkrieg[639].
Di un magnifico palazzo, sorgente sul Monte
della Calamita, e abitato da cinque fate, si narra nel
séguito dell'Huon de Bordeaux in prosa[640], ed è senza
dubbio tutt'uno collo chastel d'aimant descritto in una

redazione tarda dell'Ogier[641]. In un romanzo francese in
prosa, composto probabilmente nel secolo XV, il Monte,
o piuttosto lo Scoglio di Calamita è abitato da maghi e
incantato, e per potersene allontanare, dopo esserne stati
attirati, bisogna, conformemente a quanto è detto in certa
iscrizione, gettar nel mare un anello, ch'è in cima alla
rupe[642]. Non è ciò singolarmente conforme a quanto si legge
nel racconto del terzo calendero? S'avverta inoltre che nei
lapidarii, dove molte immaginazioni si trovano venuteci
dall'Oriente, la calamita è messa in istretta relazione con
l'arti magiche. In quello attribuito a Marbodo si legge:



Deendor magus hoc (lapide) primum dicitur usus,

Conscius in magica nihil esse potentius arte.

Post illum fertur famosa venefica Circe

Hoc in praestigiis magicis specialiter usa[643].





Alberto Magno ed altri parlano ancor essi delle virtù
magiche della calamita[644].



Dopo quanto abbiam veduto non ci parrà cosa troppo
fuori del ragionevole che il Monte della Calamita diventasse
il beato soggiorno, oltre che delle fate, anche di
Artù, come si vede essere avvenuto in un vecchio romanzo
francese intitolato Roman de Mabrian[645], e ci sarà
men difficile intendere come e perchè, nel poema di Gudruna,
il Monte della Calamita s'identificasse col monte
Gîvers, o Mongibello, dove una leggenda, di cui discorro
in questo stesso volume, pose per l'appunto la dimora
di Artù, e divenisse stanza di un popolo felice, che vive
nell'abbondanza, ed abita in palazzi d'oro[646]. A immaginare
così fatta stanza e così fatto popolo, sollecitava anche,
in certo qual modo, la credenza che le infinite navi tratte
da ogni banda inverso il monte, vi recassero copia delle
ricchezze tutte della terra.



Che l'idea di porre in relazione col Monte della Calamita

i grifoni, facendo di questi un mezzo di scampo per
alcuni naufraghi più ingegnosi e più arditi, sia ancor
essa orientale di origine, parmi cosa, come vedremo tra
breve, più che probabile. Beniamino da Tudela parla di
certe, com'egli le chiama, angustie del mar della Cina,
dalle quali le navi che ci si smarrivano più non potevano
districarsi, onde, venendo a mancare le vettovaglie,
conveniva che i naviganti si morissero di fame. Perciò i
meglio avveduti portavano con sè pelli di buoi, e quando
non rimaneva loro altro scampo, si avvolgevano in esse,
e si lasciavan rapire da certe aquile grandi, che li portavano
a terra; e così molti se ne salvavano[647]. Fra quelle
angustie del mare si cela di sicuro il Monte, o si celano,
per lo meno, gli scogli, o i bassifondi di calamita, e quelle
aquile grandi sono i ruc o roc delle novelle orientali, divenuti
poi, in Occidente, grifoni.



In racconti occidentali il Monte della Calamita è posto
spesso nel bel mezzo del Mare coagulato[648]: così nel
Herzog Ernst, di cui dirò or ora, nel Jüngere Titurel,
ecc.[649]. Il poema di Gudruna lo pone nel Mar tenebroso[650].
Che sì fatti collegamenti fossero già prima avvenuti
in Oriente, parmi probabile; ma vuolsi per altro
avvertire che la fantasia doveva essere, non meno qua che
laggiù, naturalmente inclinata a raccogliere insieme i
pericoli tutti del mare; e gli è per ciò che, in parecchi
racconti occidentali, al Mare coagulato, al Monte della
Calamita, vanno a tener compagnia le sirene.


III.


Come in Oriente, così in Occidente, il Monte della
Calamita non doveva figurare soltanto nelle relazioni più
e men veridiche dei viaggiatori e nei trattati dei geografi

e dei naturalisti, ma, come quello che poteva dare argomento
a descrizioni fantasiose e poetiche, e occasione a
strane avventure, doveva, o prima o poi, figurare anche
in racconti d'indole romanzesca, e, più particolarmente in
quelli che narravano di lontane peregrinazioni, di favolose
imprese. Non era quasi possibile ch'esso non trovasse
luogo in quelli che, con nome appropriato, si potrebbero
dire i romanzi del mare: se l'antico poeta, che narrò i
lunghi errori e i patimenti d'Ulisse e de' compagni suoi,
ne avesse avuta contezza, il Monte della Calamita sarebbe
apparso probabilmente nell'Odissea, fuori dall'onde di
alcun remoto ed incognito mare.



Dire a qual tempo risalga la prima redazione del racconto
del terzo calendero nelle Mille e una Notte gli è
impossibile ora; ma si può, per contro, indicare, se non
altro con sufficiente approssimazione, il tempo in cui fu
composto il più antico racconto romanzesco occidentale
dove si parli del Monte della Calamita. Tale racconto
è quello tedesco, ricordato pur ora, del Duca Ernesto,
Herzog Ernst. La primitiva redazione latina di questa
storia cavalleresca non s'è potuta rintracciare sinora; ma,
da essa derivò, tra il 1170 e il 1180, un poema basso
renano, di cui rimangono solo frammenti, e la cui sostanza
passò nell'anonimo poema tedesco (tra l'XI e il XII secolo)
dal quale io trarrò, ridotto in breve, il racconto che si
riferisce al Monte della Calamita; in un altro poema, a
torto attribuito a Enrico di Weldecke (composto tra il
1277 e il 1285); nel poema latino di un Odone (prima
del 1230); in un racconto prosastico latino; in un racconto
prosastico tedesco e popolare.



Nel più antico poema pervenuto intero sino a noi, il
racconto procede nel modo che segue[651]. Dopo lunga e
faticosa navigazione, il duca Ernesto e i compagni suoi
giungono in vista di un arduo monte, alle cui falde

spesseggia come una gran selva di alberi di nave. Uno
dei nocchieri, avendo riconosciuta la natura del monte,
il quale s'alza fuori dalle onde pigre del mare coagulato,
annunzia al duca e agli altri la rovina irreparabile. Alla
forza attrattiva della calamita non è possibile di resistere:
tutti quegli alberi sono di navi naufragate; la morte per
fame attende i naufraghi. Udito così tristo annunzio, il
duca senza smarrirsi, parla amorevole ai suoi, li esorta
a innalzar l'anima a Dio, a pentirsi d'ogni errore commesso,
a prepararsi ad entrare, con la divina grazia, nel
regno dei cieli. Tutti si conformano alle sue esortazioni,
ed intanto la nave, con impetuosissimo corso, s'approssima
al monte, e a guisa di un cuneo si caccia tra l'altre
navi, molte delle quali sono, per vetustà, marcite, e con
ispaventevole fragore, sfondando fianchi e travolgendo rottami,
passa oltre, e cozza alla rupe. Le ricchezze perdute
che s'offron quivi agli sguardi dei naufraghi son tali e
tante che non si posson descrivere. Ma a che giovano?
Il monte sorge in mezzo a remotissimo oceano e da nessuna
banda si scorge la terra. A poco a poco vengon meno
le vettovaglie; l'un dopo l'altro quei valorosi periscon di
fame; soppraggiungono i grifoni e ne rubano i corpi, per
pascerne i loro nati. Da ultimo rimangon vivi solo il duca
e sette compagni, e delle provviste più non avanza se
non mezzo pane. Allora il conte Wetzel, illuminato da
una miracolosa idea, propone ai soci di avvolgersi in pelli
di bue e lasciarsi rapir dai grifoni, non essendovi, fuor
di questa, altra speranza di scampo. Il consiglio è accolto
con applauso e con giubilo. Vestiti di tutte l'armi, si
fanno, primi, cucir nelle pelli il duca ed il conte: vengono
a volo steso i grifoni, li levano in aria, li portan
di là dal mare. Quando si sentono sul sodo, i due fendono
con le spade le pelli, balzan fuori, son salvi. E nella
stessa maniera si salvano gli altri, meno uno, che rimasto

ultimo, non ha chi lo ajuti ad avvolgersi nella pelle, e
muore di fame. Ma, per partirsi dal luogo dove i grifoni
li hanno deposti, i superstiti debbono abbandonarsi, sopra
una zattera, al corso impetuoso di un fiume sotterraneo,
il cui letto è tutto sparso di preziosissime gemme.



Ugone da Bordeaux, il noto eroe della gesta carolingia,
corse gli stessi pericoli, si salvò nel medesimo modo; e
tra il racconto che narra di lui e quello che narra del
duca Ernesto non sono, per questa parte, se non picciole
differenze e di poco rilievo[652]. Ugone sopravvive solo ai
suoi compagni di sventura, e perciò bisogna che si lasci
rapir dal grifone senza ravvolgersi in una pelle di bue,
e il grifone lo trasporta in un'isola paradisiaca, dove scaturisce
una fonte e maturan pomi che hanno virtù di
ridare la giovinezza, e d'onde l'eroe non può altramente
partirsi che affidandosi al corso di un fiume sotterraneo,
in tutto simile a quello descritto nel poema del duca
Ernesto. La differenza maggiore si nota, non tra le avventure
dei due cavalieri, ma tra i due cavalieri medesimi.
Ernesto affronta impavido il periglio e la morte,
incuora e sorregge i suoi: Ugone piange, si dispera, sviene,
è confortato dai suoi, scambia i grifoni per diavoli. Egli
è di quella picciola schiera di eroi, non meno timorati
e piagnucolosi che prodi, a cui appartengono anche Ugone
d'Alvernia e Guerino il Meschino.



Non è chi non avverta subito la somiglianza grandissima
che questi racconti occidentali, oltrechè col racconto
del terzo calendero, hanno con quello del sesto viaggio
di Sindbad il navigatore, quale si legge pur esso nelle
Mille e una Notte. Anche la nave di Sindbad è tratta
irresistibilmente verso un monte le cui radici sono ingombre
di rottami di navi naufragate e d'infinite ricchezze;
anche Sindbad, solo sopravvissuto ai compagni
periti di fame, scampa, lasciandosi trascinare, sopra una

zattera, da un fiume copioso di gemme, che scorre sotterra.
E io credo che i racconti occidentali porgano, se
non una prova, un indizio, che il racconto orientale è,
in certo punto, difettoso o alterato, e dieno anche modo
di restituirlo alla integrità e sincerità primitiva. Sindbad
non dice che il monte ov'ei naufragò sia il Monte della
Calamita; ma che tale fosse veramente in origine parmi
si possa argomentare dalle particolarità stesse della descrizione,
e dai collegamenti che hanno i varii racconti
tra loro. Per le ragioni medesime credo s'abbia ad identificare
col Monte della Calamita la montagna smisurata,
e lucida come se fosse di acciajo forbito, verso la quale
è trascinata la nave di Abulfauaris nei Mille ed un Giorno.
A questo proposito un riscontro curioso e notabile. Nella
storia prosastica latina del duca Ernesto si dice che il
Monte della Calamita sorgeva tutto corrusco dall'onde,
come se fosse di fiamma viva[653].



Molti altri eroi, oltre al duca Ernesto e ad Ugone da
Bordeaux, corsero questa memorabile e gloriosa avventura.
Ho già accennato a racconti intessuti nella Gudruna,
nel Reinfrit von Braunschweig, nel Jüngere Titurel,
in una tarda redazione dell'Ogier, ecc.: ricorderò ancora
la storia tedesca di Enrico il Leone, e una redazione, pure
tedesca, del viaggio di quel San Brandano cui nessuno
dei miracoli del mare doveva rimanere occulto[654]. La molteplicità
e varietà di sì fatti racconti mostrano quanto
diffusa e celebre fosse in Europa l'antica favola nata in
Oriente, la favola che il Goethe ricordava d'avere udito
narrare quand'era ancora fanciullo.







NOTE




620.  Historia naturalis, l. II, cap. 98 (ediz. Lemaire, Parigi,
1827-32): «Duo sunt montes juxta flumen Indum: alteri natura
est, ut ferrum omne teneat, alteri ut respuat. Itaque si sint
clavi in calceamento, vestigia avelli in altero non posse, in
altero sisti». Nel l. XXXVI, cap. 25, lo stesso Plinio, parlando
della calamita, dice: «Magnes appellatus est ab inventore (ut
auctor est Nicander) in Ida repertus: namque et passim invenitur,
ut in Hispania quoque. Invenisse autem fertur, clavis
crepidarum et baculi cuspide haerentibus, quum armenta pasceret».
Può nascer dubbio se questa seconda notizia non si
riferisca all'uno de' monti a cui si riferisce la prima. Alcuni
codici della Historia recano in India anzichè in Ida, e in India
deve aver letto Isidoro da Siviglia, il quale nel l. XVI, cap. 4
delle Etymologiae scrisse: «Magnes, lapis indicus, ab inventore
vocatus. Fuit autem in India ita primum repertus: clavis crepidarum,
baculique cuspidi haerens, quum armenta idem Magnes
pasceret: postea et passim inventus». I versi di Nicandro, che
potrebbero sciogliere il dubbio, andarono perduti; ma notisi
che nei lapidarii, e in altri trattati la calamita è comunemente
ricordata come pietra dell'India.




621.  Geographia, l. VII, cap. 2.




622.  Versione latina: «Mille vero, aut eo circiter, insulae (nisi
falsum est quod fertur) isti insulae (Taprobanae) circumjacent,
quas Mare rubrum interfluit: ibique, in insulis quae vocantur
Maniolae, magnes lapis nascitur, ferri attractor, apud quas
siqua navis ferreis armata clavis advenerit, virtute lapidis illico
adducitur et in cursu sistitur. Ideoque in Taprobanem profecturi,
navigiis in eum specialiter usum clavis ligneis compactis
utuntur». Palladius, De gentibus Indiae et Bragmanibus;
S. Ambrosius, De moribus Brachmanorum; Anonymus, De Bragmanibus,
Londra, 1665, p. 4.








623.  «Hic ille, quem Magnetem appellant, reperitur lapis, qui
ferri naturam ad se vi sua trahere dicitur. Cum ergo navis
aliqua clavos habens ferreos illic applicuerit, illico retinetur,
nec quoquam ire permittitur, vi nescio quadam lapidis occulta
impediente, ob id naves ibi ligneis clavis construi dicebat».
P. 59. Ciò si dice a proposito delle isole Maniole, trasformate,
forse per error di scrittura, in Mammole, e sulla fede di un
Tebeo Scolastico, il quale sarebbe stato in India.




624.  L. III, cap. 7, ediz. di Carlo Müller, Parigi, 1846, p. 103.




625.  Liber de gradibus, De tertio gradu, Opera, Basilea, 1536,
p. 378: «Aristot. dixit esse lapidem in ripa maris Indiae inventum.
Cuius natura cal. et sic. in 3. gradu. Dixit etiam in
libro de lapidibus quod nautae non audent transire cum naves
ferreos clavos habentes, aut aliquod artificium ferri in ea ducere.
Navi etiam illis montanis appropinquante, omnes clavi,
et quicquid ex ferro aeditum a montanis attrahitur cum proprietate
quam habet».




626.  De lapidibus nominatis et eorum virtutibus: «Magnes sive
magnetes lapis est ferruginei coloris, qui secundum plurimum
in mari Indico invenitur, et intantum abundare dicitur, quod
periculosum est in eo navigare navibus quae superiores clavos
habent».




627.  Speculum naturale, l. VII, cap. 25. Egli dice pure, nè so
d'onde attinga: «Magnes gignitur circa litus oceani, apud Trogloditas
magnas habens virtutes... ». Nel Liber lapidum attribuito
a Marbodo, § 19, si legge:



Magnetes lapis est inventus apud Troglodytas,

Quem lapidum genetrix nihilominus India mittit.





Ediz. di Giovanni Beckmann, Gottinga, 1799, p. 42. Le testimonianze
di Plinio, di Tolomeo, dello Pseudo Sant'Ambrogio,
d'Isidoro da Siviglia, di Costantino, di Vincenzo Bellovacense,
sono ricordate dal Klaproth, Lettre à M. le baron de Humboldt
sur l'invention de la boussole, Parigi, 1834, ma assai in confuso,
e non senza qualche errore.








628.  I viaggi di Giovanni da Mandavilla, volgarizzamento antico
toscano, Bologna, 1870 (Sc. di cur. lett., disp. CXIII-CXIV),
vol. II, pp. 31, 151-2. I passi corrispondenti della redazione latina
e della inglese mi provano la fedeltà della versione italiana.
Del rimanente gli è noto che il testo del Mandeville fu
rimaneggiato e interpolato in più modi, e che parecchie versioni
presentano, col testo originale e fra loro, diversità di
rilievo.




629.  Pietro Berchorio, Reductorium morale, Venezia, 1575, l. XI,
cap. 94, p. 482 (per errore 484): «In aliquibus partis maris
sunt montes et scopuli de lapidibus magnetis, et ideo tanto
impetu naves attrahunt propter ferrum quod ibi est, quod contra
eos franguntur, et penitus dissolvuntur, secundum Isido. et Diosc.».
Non so se il Berchorio sia debitore ad altri di questa assai
poco opportuna citazione d'Isidoro e di Dioscoride. Felice Faber,
Evagatorium in Terrae Sanctae, Arabiae et Aegypti peregrinationem,
vol. II, Stoccarda, 1843 (Bibl. d. litter. Ver.), pp. 469-70,
parlando del porto di Thor, detto già Beronice, o Ardech, nel
Mar Rosso: «Ille enim est ultimus Orientis portus nobis notus,
in quo semper sunt multae et magnae naves indianae, quae
tamen ita compactae et fabricatae sunt, ut nullum ferrum in
eis sit, nec audent habere anchoras ferreas nec secures nec
bipennes nec aliquod ferreum instrumentum. Ratio autem huius,
est quia in littore maris indici sunt scopuli et montes lapidosi
de lapidibus magnetum, per quos naves in Arabiam ire volentes
transire oportet. Si ergo navis ferramenta aliqua continens ibi
veniret, statim magnes propter ferrum navem attraheret et
illideretur navis in scopulos et frangeretur. Est enim magnes
mirabilis raptor ferri. Si cui placet legere, videat in Spec. Nat.
L. X. C. 20».




630.  Dies caniculares, Roma, 1597, p. 729: «Narrant nautae
nostrates in ima India esse maritimas cautes magneticas, quae
medio cursu navigia, si quid sit in eis ferri, vel clavus unus,
sistant, detineant, attrahant. Idcirco qui illac sunt praeternavigaturi,
postes navium ligneis clavis solitos compingere».




631.  Peregrinatio (Zarncke, Der Priester Johannes, Abhandl. d.
philol-hist. Cl. d. k. Sächsischen Gesellschaft d. Wiss., vol. VIII,
1876, p. 164): «Et mare iecoreum est talis naturae quod attrahit
naves in profundum propter ferrum in navibus, quia
fundus illius maris dicitur quod sit lapideus de lapide adamante,
qui est attractivus».








632.  Johannis de Plano Carpini Antivariensis Archiepiscopi Historia
Mongolorum quos nos Tartaros appellamus, in Recueil de
voyages et de mémoires publiè par la Sociétè de Géographie, t. VI,
Parigi, 1839, p. 659: «Chingis can etiam, eodem tempore quo
divisit alios exercitus, ivit in expeditione contra Orientem per
terram Kergis, quo bello non vicit: et ut nobis dicebatur,
ibidem usque ad Caspios montes pervenit; montes autem illi
in ea parte ad quam applicuerunt, sunt de lapide adamantino:
unde eorum sagittas et arma ferrea ad se traxerunt». Per la
confusione tra il diamante e la calamita cfr. Diez, Etymologisches
Wörterbuch der romanischen Sprachen, terza edizione,
Bonn, 1869-70, s. v. diamante. Strano che Giovanni ponga i
Monti Caspii all'oriente dei Tartari mentre sono a occidente.
(Vedi l'osservazione del D'Avezac, pp. 565-6). Cfr. Majolo, Op.
cit., p. 730.




633.  Klaproth, Lettera cit., pp. 116-7.




634.  Id., ibid., pp. 121-2.




635.  Géographie d'Édrisi, traduite de l'arabe en français d'après
deux manuscrits de la Bibliothèque du roi et accompagnée de notes
par P. Amédée Jaubert, Parigi, 1836-40, vol. I, p. 57 (Recueil
de voyages et de mémoires publiè par la Société de Géographie).
Il traduttore nota: «L'auteur veut probablement parler des
courants qui peuvent porter sur la côte (Voy. D'Herbelot, Bibl.
or. au mot aguird); peut-être aussi fait-il allusion aux prétendues
montagnes d'aimant (Hartmann, Edris. Afr., pag. 101)».
Questa seconda supposizione sembra a me essere la vera. Avverto
che non in tutte le edizioni della Bibliothèque orientale si
trova il passo qui citato.




636.  Canzone: Madonna il fine amore ch'eo vi porto.




637.  Pubblicato dal Bartsch, Stoccarda, 1871 (Bibl. d. liter. Ver.).




638.  Pubblicata primamente dallo Zingerle nella Germania del
Pfeiffer, vol. V, pp. 369 sgg.; riprodotta dal Comparetti in appendice
al vol. II della sua opera Virgilio nel medio evo, Livorno,
1872, pp. 221-4.








639.  Edizione di Carlo Simrock, Stoccarda ed Augusta, 1858,
pp. 195, 201, 209. Quivi è detto, tra l'altro, che Aristotele ebbe
contezza del Monte della Calamita.




640.  Dunlop-Liebrecht, Geschichte des Prosadichtungen, Berlino,
1851, pp. 128-9, 532-3.




641.  Del secolo XIV, inedito. Codice della Nazionale di Parigi
num. 2985, p. 633:



Tant ala le Danois dont je fais mencion

Que l'aiamant sacha tellement son dromon

Que les maronniers virent le plus noble doongon

Qui onques feust veuz en nulle region.

Ils ont dit a Ogier: Ves la noble maison

Qu'onques mais n'en veismes nul de telle façon,

Ne savons a qui s'est, ne coment a a non.

Moult en fu lies Ogier qui euer ot de lion.

Mais droit a une roche d'aimant tout en son

Arriva li vaissel dont je fai mençon,

En aussi bien s'atacha la endroit, ce dit on,

Qu'il y feust joins acolè entour et emmon,





Di questo poema diede particolare notizia il Renier, Ricerche
intorno alla leggenda di Uggeri il Danese in Francia, Memorie
della R. Accademia delle Scienze di Torino, serie II, t. XLI (1891).




642.  La description forme et histoire du noble chevalier Berinus,
et du vaillant et très-chevalereux champion Aigres de l'Aimant
son fils, etc., Parigi, per Giovanni Bonfons, s. a. Vedine una
minuta analisi nella parte V, sez. 2ª (Romans du seizième siècle)
dei Mélanges tirés d'une grande bibliothèque, Parigi, 1780, pp. 225-77.
In questo romanzo sono molte fantasie e novelle tratte di qua
e di là, alcune dal Libro dei Sette Savii.




643.  L. cit. In quel Deendor incognito è forse un ricordo della
biblica maga d'Endor?




644.  Alberto Magno, Op. cit.: «In magicis autem traditur, quod
phantasias mirabiliter commovet, principaliter seu precipue, si
consecratus obsecratione et caractère sit, sicut docetur in magicis».








645.  «Sire, dist le Chevalier, au dessus de l'aiement, en la
vallée, y a un chasteau nompareil qu'on appelle Faé, parceque
Artus et les Fayes y habitent, abondance y a de vivres qui y
pourroit entrer: mais avant que parvenir à l'entrée il convient
durement combatre, non pas à deux ny à trois escuyers, mais
à quinze ou vingt meilleurs Chevaliers du monde, qui par
Faërie ont là esté mis pour garder ledict chasteau Faé».
Graesse, Lehrbuch einer allgemeinen Literärgeschichte, Dresda e
Lipsia, 1837 sgg., divis. III, parte 1ª, p. 339.




646.  Kudrun, Avventura XXII, st. 1126 sgg. Vedi lo scritto che
a questo precede, intitolato Artù nell'Etna.




647.  Itinerarium, Anversa, 1575, pp. 97-8.




648.  Vedi, intorno al Mare coagulato, il vol. I, p. 106.




649.  Vedi la prefazione del Bartsch all'edizione da lui curata del
Herzog Ernst, Vienna, 1869, pp. CXLVII-CXLVIII, e Schroeder,
Sanct Brandan, Erlangen, 1871, p. 111. Cf. il passo già citato
di Giovanni di Hese.




650.  Intorno al Mar tenebroso vedi il vol. I, p. 106.




651.  Edizione citata del Bartsch, vv. 3883-4481.




652.  Vedi il testo in appendice, e l'analisi del romanzo in prosa
in Dunlop-Liebrecht, Op. e l. cit,




653.  Testo pubblicato da Maurizio Haupt, nella Zeitschrift für
deutsches Alterthum, vol. VII (1849), p. 223.




654.  Museum für altdeutsche Literatur und Kunst, vol. I (1809),
p. 298. R. Schroeder, riportando alcuni versi del Gui de Bourgogne,
dove si parla di acque che cavalieri armati non possono
attraversare perchè impediti da pietre di calamita, dice (Glaube
und Aberglaube in den altfranzösischen Dichtungen, Erlangen,
1886, p. 124) che la favola del Monte della Calamita non si
trova nella letteratura francese del medio evo, perchè i Francesi,
in quel tempo, si curaron poco del navigare. Lasciando
stare la ragione al tutto immaginaria da lui recata, si vede
che la opinion sua è molto lungi dal vero. Chi fosse vago di
qualche altra notizia e citazione intorno a questa favola, vegga,
oltre alla prefazione del Bartsch e al luogo del Graesse già
ricordati, Dunlop-Liebrecht, Op. cit., p. 477, n. 208.








APPENDICE




Séguito dell'Huon de Bordeaux in versi, nel cod. L, II, 14
della Nazionale di Torino, f. 360 v., col. 1ª, a f. 362 v.,
col. 2ª.



Giuda, l'apostolo traditore, dannato a perpetuo castigo in
mezzo a un gran vortice del mare[655], annunzia ad Ugone la vicinanza della calamita e l'imminente naufragio.



«Tu ies perdus», ce li a dit Judas;

Car ens u gouffre a l'aymant en bas».

Li maronniers et Hues se seigna;

Tenrement pleurent, car cascuns s'esmaia.

III jours siglerent puis c'ont laissié Judas:

Li maronniers remonte sor le mast,

Devant lui garde tant que bos veu a.



  Li maronniers, quant le bos ot coisi,

Moult liement l'a dit a Huelin:

«Je voi la bos a .xx. liues de chi»

«Vrais dix» dist Hues, «je vous en rench merci!

Moult a lonc tans que jou terre ne vi.

Quant bos i a, de la terre ist il».

Atant s'en vont et ont siglé tous dis,

Tant qu'a .iij. liues li maronniers pres vint:

Dont choizi mas et grans callans gentis,

Nes et dromons et grans callans de pris.

Adont s'escrie: «He las, je suis trais!

He bons quens Hues, or nous convient morir!



C'est l'aymans que je voi devant mi:

Jamais de lui ne porrons mes partir».

«He las!» dist Hues «pour coi fui aine nasquis

Quant il m'estuet en tel liu prendre fin?»

il voit tant barge et dromons et sapins:

De tant de naves s'est Hues esbahis.

«Par foi», dist il «se trestous li pais

Qui onques fussent arrivassent ichi,

S'a il trop barges et dromons entour li.

He, aymans, con tu fais a hair!

Tante persone as ci faite morir».

La nef aproce, pres de l'aymant vint,

Tant aussi près qu'elle se pot tenir.

Quant ele areste dont pleure Huelins.

«Si m'ait dix!» li maronniers a dit:

Jamais nul jour ne partirons de chi.

Confessons nous, qu'il nous convient morir;

Si nous estoit la vitaille partir».



  Or est li nave a l'aymant tournée.

Le jour entier ne font el qu'il plorerent

Dusqu'au demain que l'aube aparut clere.

Li maroniers dist Huon sa pensée:

«Biax sire Hues, par la vertu nommée,

De no vitaille iert droiture moustrée.

Il est droiture parmi la mer salée

Que la moitiés est au seignour donnée».

«Amis», dis Hues, «c'est bonne destinée;

Ja de par moy ne sera refuzée».

Li .xiiij. homme la vitaille aporterent;

Dont le partirent, a Huon l'ont livrée:

En une nave l'a Huelins posée;

Tant que porra iert sa vie salvée.

Dont fu sa terre durement regrettée,

Et Esclarmonde qu'il avoit espouzée:

«Suer douce amie, ci a grief destinée.

Je vous avoie de vo terre jetée;

Royne fasses de fin or couronée,

En poverté vous ai mize et pozée.

He, quens Raoul, mal de l'ame ton pere!



Par toi sui jou caciés de ma contrée.

Auberon sire, ma fois iert parjurée.

A vous de voie aler la tierce anée;

Mais jou voi bien que ma vie iert outrée».

Dont se pasma; sa gent pour lui plorerent:

Au redrecier moult bel le conforterent.



  Quant Hues fu de pasmisons levés,

Tenrement pleure, ne se puet acesser.

Li maronier l'ont moult réconfortè:

«He, Hues sire, que vaut vostres plourers?

Ains pour duel faire ne vi riens conquester».

«Seignour», dist il, «jou le lairai ester,

Car je voi bien ne le puis amender».

II moys et plus ont iluec sejorné;

Mais a court terme les converra finer,

Car lor vitaille ne puet plus lor durer.

Quant Hues voit ses homes empirer,

Et de famine et morir et enfler,

De sa vitaille lor commence a doner:

Tant lor depart li gentis adoubés

Qu'il n'en a mais qu'a .iiij. jours passer.

Et non pourquant sunt tout mort et outré,

Fors que Huon n'en a plus demoré.

L'un apres l'autre les voit Hues finer;

Dont les commence Hues a regreter:

«He las» fait il, «franc chevalier membré,

O moi venistes par si grant amisté;

Or estes mort et a vo fin alé;

Or ait Jhesus de vos ames pité».

Dont se perchoit Hues qu'[il] est esseulés,

N'il ne set mais a cui il puist parler.

«He las», dist il, «con poi me doi amer

Quant chi me voi en si grant poverté,

Ne je ne pui de cest liu escaper.

Auberon sire, or m'as tu oublié:

Malabron frere, je ne t'os apeler.

En tante painne as pour mon cors esté,

Li cuers du ventre me deveroit crever».

Entre ses mors s'est Huelins clinés:



N'est hom vivans, s'il l'oist dementer,

Et Esclarmonde sa femme regreter,

Et les barons qu'o lui ot amenés,

Que grant merveilles n'en eust grant pité.



  Moult parfu Hues li quens en grant freour

Quant il se voit enclos en mer majour.

«Sainte Marie», dist Hues li frans hom,

«Tant ai eu et grietés et dolors,

Ains n'en eut tant nus caitis a nul jour.

Oublié m'a li bons roys Auberons,

Et sa maisnie et li preus Malabrons.

Or voi je bien jamais ne me verront.

Mort sunt mi home, dont j'ai au ceuer dolour,

Car pour .i. poi que li cuers ne me font.

Pucelle dame, mere au creatour,

Tante miracle a Jhesus fait pour vous;

Je vous reclaimme con uns hom peurous.

Destroit de mort est forment soufraitous;

Vo doulch enfant, cui je tieng a seignor,

Voellies priier qu'il m'oste de dolour,

La ou je sui en si grant tenebrour.

Tres douce dame, tant aves de valour;

Qui vous reclaimme bien doit avoir secours.

Tant crierai apres vous nuit et jour,

Que s'il vous plaist vous en ares tenrour».

Ensi que Hues crioit sa garison,

Une noise ot venir par mer majour,

Et avolant voit venir .i. griffon,

Qui est plus grans c'uns destrier de valour.

Tant a volè par la mer a bandon,

Que pour .i. poi que en l'aigue ne font.

Envers les naves venoit a garison;

Des mors avoit sentu la flairison;

Si les vient querre pour porter ses faons.



  Quant li quens Hues voit le griffon venir,

Qui plus est grans c'uns destrier arrabis,

De sor le mast de sa nef est assis;

Tout le conploie du grant branle qu'il fist.



Tant ot volé que moult fu amatis,

Car pour .i. poi qu'en la mer n'est flatis;

Fors de la goule li langue li sali;

Le bec ot lonc bien .ij. pies et demi;

Grans ot les ongles, u mast les enbati,

Tous li plus cours ot bien piét et demi.

Or cuide Hues ce soit uns anemis:

N'est pas mervelle s'il ot paour de lui.

Il le regarde; tous li sans li bouli:

Repus estoit pour le griffon veis:

La mere dieu reclama de cuer fin:

«Très douce dame, royne genitris,

Je vous aour au soir et au matin,

Et vous reclaimme de vrai cuer enterin.

Secoures moi, s'il est vostres plaisirs,

Que ne m'ocie cis cuivers anemis.

Las, je croi bien qu'il m'a assenti!»

Et li griffons quant son repos ot pris,

Tourne sa teste et regarda son pris:

Moult se hirece; en la nef descendi;

.I. des mors homme a ses ongles saizi,

Sor le mast monte, a voiler s'escuelli.

Hues se saigne, a regarder le prist,

Et li oisiax s'en vola sans detri,

A ses faons liés et joians s'en vint:

Chascun jour va pour les mors Huelin.



  Li bons quens Hues forment s'esmerveilla

Pour le griffon qui sa gent emporta.

«Vrais dix», dist Hues, «qui le monde formas,

En a il terre la ou cis oisiax va?»

D'une mervelle quens Hues s'apensa,

Qu'en aventure le cors de lui metra;

A cel oizel son cors abandonra;

S'il plaist a diu a terre le metra.

A dameldiu de euer se confessa,

Dame Esclarmonde de bon cuer regreta,

Et Clarissette, sa fille qu'engenra:

En plorant dist que mais ne les verra.

Bien s'est armés; .ij. haubers endossa,



Puis chaint l'espée, près de lui le sacha;

Son hiaume lace, en son cief le ferma;

Entre les mors en plourant se coucha;

Et li griffons par la mer avolla,

Grant bruit demainne, si s'assist sor le mast.

Hues le voit, tous li sans li mua,

Et li oisiax vollentiers l'esgarda,

Ains des armures forment s'esmervilla.

Li oisiax pense cis est et gros et cras,

A ses faons, s'il puet, l'emportera.

Repozés fu, a Huon s'adrecha,

Ses trenchans ongles u haubert li enbat,

Toutes ses armes erramment li percha,

Demie paume li fiert dedens le char.

Hues le sent ne mais crier n'osa,

Les dens estrainst pour l'angoisse qu'il a,

Et li oisiaus a tout lui si s'en va.



  Deseur la mer li griffons s'aridele,

De ses .ij. elles moult durement ventele,

Huon as ongles detrence le char bele,

Li sans li foite, entour lui s'aclotele;

Souspirer n'oze, le chief ot desous l'elme,

Ains dist embas: «Sainte Marie belle,

Secoures moi; je croi que jou voi terre».

Une montaigne acoiste moult bele;

Chou est une ille a l'amirant de Perse.

Mais ains nus hom ne monta en la terre

Pour les oisiax qui i font tel moleste;

Iluecques sont et si ont lor repere.

Sains est li lix et la montaigne bele;

Ains n'i vit nuis orage ne tempeste.

La repoza Jhesucris nos salveres;

Si le saigna de sa main digne et bele.

De tous les fruis c'on a veu sor terre

La plenté gisant sunt desor l'erbe:

Bel sont li arbre gent et haut et honeste.

En la montaigne ot une fontenele

Que dix i fist quant il alla par terre.

Contre soleil ot une ente moulte bele,



Les brances vont tout entour dusc'a terre;

La est li fruis de jovent par ma teste:

Sous ciel n'a home, pucelle ne ancelle,

Que s'il avoit .m. ans vescu sor terre,

S'ele en mengast ne sainblast jovencele.

Iluec descent li griffons desor l'erbe;

Huon met jus, n'i a fait lonc arreste,

Qu'il avoit pris a l'aymant rubeste.





NOTE




655.  Vedi vol. I, pp. 253-4.








GIUNTE E CORREZIONI



VOLUME I.


Pagina 5. — Quando scrissi quella pagina io credeva assai più
che ora non creda all'autenticità del trattatello De
aqua et terra attribuito a Dante. Vedi nel Giornale storico
della letteratura italiana, vol. XX (1892), pp. 125 sgg.
un importante scritto del Luzio e del Renier, intitolato
Il probabile falsificatore della «Quaestio de aqua
et terra».



Pag. 71. — Il poemetto La Fenice, da me ricordato come cosa
che stia da sè, non è se non parte della Quinta Giornata
del Mondo creato del Tasso, parte che fu anche
impressa separatamente; onde l'errore.



Pag. 98. — Intorno ai manoscritti della Navigatio Brendani
vedi Steinweg, Die handschriftlichen Gestaltungen der
lateinischen Navigatio Brendani, in Romanische Forschungen,
vol. VII, fasc. 1 (1 decembre 1891), pp. 1 sgg.



Pag. 166, n. 54. — Iššah significa donna in ebraico.



Pag. 182, n. 40. — Cf. il libro di A. Middleton Reeves, The
finding of Wineland the good, the history of the icelandic
discovery of America, edited and translated from the
earliest records, Londra, 1890.



Pag. 185, n. 58. — Intorno alle versioni italiane della Navigatio
Brendani vedi Novati, La «Navigatio Sancti
Brendani» in antico veneziano, Bergamo, 1892.



Pag. 236, n. 29. — Non è esatto il dire che l'isola di Papimanie,
descritta dal Rabelais nel l. IV, cc. 48 e sgg.
del Pantagruel somigli molto al Paese di Cuccagna. In

quell'isola, Homenaz descrive, dopo desinare, la felicità
di cui godrebbe il mondo sotto l'impero delle santissime
decretali, felicità non dissimile da quella che nel
Paese di Cuccagna si gode.


VOLUME II.


Pagg. 83-4. — Intorno agli angeli neutrali si legge nella Zeitschrift
für deutsche Philologie, vol. XXIV (1892), un
breve scritto di J. Seeber, intitolato Ueber die «Neutralen
Engel» bei Wolfram von Eschenbach und Dante.
Oltre a Wolfram e a Dante, l'autore ricorda anche il
Suarez, una cronica rimata tedesca del secolo XIV, un
pajo di tradizioni popolari; ma non fa cenno del Viaggio
di San Brandano e dell'Ugone d'Alvernia.



Pag. 255. — Fra i molti ricordi che di Merlino e delle sue
profezie occorrono in iscritture italiane dei secoli XIII
e XIV merita d'essere in più special modo notato
quello che si ha in un luogo della Fiorita di Armannino
Giudice. Vedi Mazzatinti, La Fiorita di Armannino
Giudice in Giornale di filologia romanza, vol. III,
p. 16.



Pag. 350. — Alle prove del favore onde godettero in Italia,
nel secolo XIII, le storie del ciclo brettone merita d'essere
aggiunto il ricordo di una brigata di giovani,
detta della Tavola Rotonda, fatto da Boncompagno in
quello de' suoi trattati cui pose titolo Cedrus (c. 1215).
Vedi Gaspary, Geschichte der italienischen Literatur,
vol. I, Berlino, 1885, p. 218.



FINE DEL VOLUME SECONDO E DELL'OPERA.








INDICE



	La leggenda di un pontefice 	pag. 3



	  	Note 	43



	  	Appendice 	51



	Demonologia di Dante 	79



	  	Note 	115



	Un monte di Pilato in Italia 	143



	  	Note 	159



	Fu superstizioso il Boccaccio? 	169



	  	Note 	199



	San Giuliano nel Decamerone e altrove 	205



	  	Note 	217



	Il rifiuto di Celestino V 	223



	  	Note 	233



	La leggenda di un filosofo 	239



	  	Note 	277



	  	Appendice 	291



	



	Artù nell'Etna 	303



	  	Note 	329



	  	Appendice I 	339



	  	Appendice II 	353



	Un mito geografico 	363



	  	Note 	379



	  	Appendice 	387



	Giunte e correzioni 	395










Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MITI, LEGGENDE E SUPERSTIZIONI DEL MEDIO EVO, VOL. II ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2036540885023461346_cover.jpg
ARTURO GRAF

MITI, LEGGENDE E
SUPERSTIZIONI

DEL
MEDIO EVO

VOLUME I1

TORINO
1892





