
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Socrate

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Socrate


Author: Antonio Labriola


Editor: Benedetto Croce



Release date: March 15, 2019 [eBook #59064]


Language: Italian


Credits: Produced by Carlo Traverso, Claudio Paganelli, Barbara

        Magni and the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net (This file was produced from images

        generously made available by the Bibliothèque nationale

        de France)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SOCRATE ***






SOCRATE








ANTONIO LABRIOLA



SOCRATE



NUOVA EDIZIONE



A CURA DI B. CROCE







Omnia meliora tunc fuere, cum minor copia



Plin., Hist. Nat., XXXV, 50.







BARI

GIUS. LATERZA & FIGLI

TIPOGRAFI-EDITORI-LIBRAI

1909








PROPRIETÀ LETTERARIA



MARZO MCMIX — 21246.









INDICE










AVVERTENZA DELL'EDITORE




Questa monografia su Socrate è (come l'autore stesso
dice nell'avvertenza da lui premessa alla stampa) una
memoria, presentata al concorso bandito nel 1869 dalla
R. Accademia di scienze morali e politiche di Napoli
e premiata nel 1870. Fu inserita, l'anno dopo, nel volume
VI degli Atti di quell'Accademia, col titolo: La dottrina
di Socrate secondo Senofonte, Platone ed Aristotele.



Nel ristamparla, io adempio un desiderio, che più
volte il Labriola ebbe a manifestarmi negli ultimi anni
di sua vita.



D'altra parte, la monografia del Labriola è il solo
ampio lavoro d'insieme, che la letteratura italiana possegga
intorno a Socrate. Gli altri lavori sull'argomento
sono piccoli saggi o discussioni di punti speciali, alcuno
dei quali senza dubbio assai pregevole. Eccone
un catalogo, che credo quasi completo: G. M. Bertini,
Considerazioni sulla dottrina di S. (Memorie della R, Acc.
d. Scienze di Torino, s. II, vol. XVI, 1856, e in Opere
varie, Biella, 1903); B. Spaventa, La dottrina di S.
(critica del lavoro precedente, in Rivista contemporanea,
a. IV, vol. VIII, 1856, e nel vol. Da Socrate a Hegel,
Bari, Laterza, 1905); F. Acri, La filosofia di S. (in
Rivista sicula, 1870, vol. III); R. Bonghi, S. nella difesa
scrittane da Platone (Nuova Antologia, del 1880;
cfr. anche le traduzioni dei dialoghi platonici, e, in
ispecie, per la biografia, il volume contenente il Fedone;
A. Chiappelli, Il dubbio di S. sull'immortalità
(in Filosofia delle scuole ital., XXV, 1882); E. Morselli,

Il demone di S. (Rivista di filosofia scientifica,
II, 1883-3); T. Mamiani, La morale di S. (in Filos.
d. scuole ital., 1884): A. Chiappelli, Il naturalismo
di S., e le prime Nubi di Aristofane (in Rendic. dei
Lincei, 1885-6): M. Lessona, La morale e il diritto
in S. (Roma, 1886); R. Pasquinelli, La dottrina di S.
nella sua relazione alla morale e alla politica (in Rivista
ital. di filos., 1887); G. Melli, S., conferenza
(nell'Atene e Roma, a. VI, 1903); e una serie di saggi
di G. Zuccante, Intorno al principio informatore e al
metodo della filosofia di S. (in Riv. di filos. e sc. affini,
1902, febbr.); Il bello e l'arte della dottrina di S. (Rendiconti
d. R. Ist. Lomb., s. II, v. XXXV, 1902); La
donna nella dottrina di S. (Riv. filos., 1903); Sul concetto
del bene in S. a proposito del suo asserito utilitarismo
(ivi, 1904); Dei veri motivi del processo e della
condanna di S. (Rend. Ist. Lomb., vol. XXXVIII, 1905);
S. (in Dizion. di pedagogia di Credaro-Martinazzoli,
Milano, Vallardi, 1907); si veda anche, del medesimo
autore, il vol.: Fra il pensiero antico e il moderno (Milano,
Hoepli, 1905).



La ristampa della monografia del Labriola, dunque,
non potrà non riuscire gradita agli studiosi e ai lettori
colti; ai primi dei quali offrirà una compiuta informazione
degli studi su Socrate anteriori al 1870;
e ai secondi, un'immagine del carattere di Socrate e
un'esposizione della dottrina di lui, che rimane assai
notevole per l'acume e l'equilibrio del giudizio e per
l'acuto senso storico[1].



Napoli, gennaio 1909.



B. C.







AVVERTENZA DELL'AUTORE




Nel gennaio del 1869, la Sezione di scienze morali
e politiche della Società reale di Napoli stabilì per
tema di concorso: «La dottrina di Socrate secondo
Senofonte, Platone ed Aristotele», assegnando il mese
di giugno 1870 come termine per la presentazione dei
manoscritti. Questa monografia, che ora vede la luce
negli Atti dell'Accademia stessa, ha avuto in sorte
di ottenere la più gran parte del premio, e di essere
anteposta ai lavori di sei altri concorrenti[2]; della
quale determinazione noi rendiamo qui pubblica testimonianza
di gratitudine alla Sessione, che ci ha onorati
col suo favorevole giudizio.



Questo lavoro intanto, quantunque premiato e giudicato
degno della stampa, non risponde pienamente
a quello che avevamo in animo di fare; che in molti
luoghi è difettoso e degno di correzione, e, quanto alla
forma, dovea essere rimaneggiato da capo a fondo. La
spontanea confessione, che facciamo, ci autorizza a produrre
le nostre scuse. Del tempo assegnato dall'Accademia
buona parte andò per noi perduta: gli ultimi
mesi appunto, nei quali era nostro proposito di rivedere
a parte a parte la bozza già condotta a termine nell'autunno
del 1869, per introdurre nello scritto maggiore




uniformità di colorito e più gran copia di erudizione,
e per portarlo cui una forma letteraria più accettabile.
Nella stampa, poi, non ci siamo permessa modificazione
alcuna, perchè, avendo l'Accademia, col premiarlo, fatto
suo il nostro lavoro, non ci era lecito pubblicarlo negli
Atti in una nuova forma. Nel dare, dunque, alla luce
un lavoro, che, a nostro parere, dovea essere corretto,
colorito e migliorato, nel darlo in somma quasi come
l'avevamo abbozzato circa due anni fa, speriamo che
i lettori non vogliano usare con noi una critica troppo
scrupolosa, e che guardino con indulgenza i difetti
parziali del nostro libro.



La più gran parte dei lavori letterari, storici e filosofici,
che più o meno direttamente si riferiscono a
Socrate, sono stati da noi o letti o consultati[3]; e ci
è parso conveniente di segnare con l'asterisco le note
di seconda mano.







I.
LA PERSONALITÀ STORICA DI SOCRATE









Nota. — La caratteristica più completa e più perfetta
della personalità di Socrate si trova nella History of
Greece di Grote, vol. VIII, pp. 551-684. Lo Zeller: Die
Philosophie der Griechen, 2ª ed., vol. II, pp. 38-52 e 130-165,
ha esposto con brevità, e con molto gusto critico, i
tratti più notevoli della vita, e del processo di Socrate.
Il libro di Lasaulx: Des Sokrates Leben, Lehre und Tod,
München, 1858, non è che una congerie di particolari
falsi e di giudizi stravaganti; vedi specialmente pp. 5-26,
54-122. Il libro dell'Alberti: Sokrates, Göttingen, 1869,
per la pretensione di voler ristabilire l'autorità storica
del dialogo platonico, e per la forma imprecisa ed
incolore dell'esposizione, è un lavoro sfornito d'ogni
pregio critico e letterario; v. pp. 41-55, 115-149, 156 e
seg. Il Curtius: Griechische Geschichte, vol. III, p. 89
e seg., ha caratterizzato molto bene dal punto di vista
storico la posizione di Socrate. Le monografie di Ueberweg:
Die Bedeutung des Sokrates in der Bildungsgeschichte
der Menschheit, nei Protest. Monatsblätter, vol. XVI,
fasc. 1º, p. 39 e seg.; e dello Steffensen: Ueber Sokrates,
ibid., vol. XVII, fasc. 2º, p. 76 e seg., contengono un
ritratto vivace ed animato. Il breve scritto di Schmidt:
Sokrates, Halle, 1860, non ha importanza di sorta.








1. Socrate e gli Ateniesi[4]


L'anno 1º dell'Olimpiade 95ª nel mese
Targelione (maggio 399 a. C.) moriva nel
desmoterio ateniese Socrate figlio di Sofronisco,
condannato a bere la cicuta, qual reo
di violata religione e corruttore della gioventù[5].
Gl'intimi di lui, che rimaneano

privi dell'uomo più prudente e più giusto
fra quanti fossero a quel tempo[6], avevano
invano tentato di sottrarlo a così trista fine,
offrendosi dapprima mallevadori di una multa
di trenta mine[7], e cercando, poi che la
sentenza era stata pronunziata, procacciargli
con la fuga albergo e riposo in più sicura
stanza[8]. Socrate, che a mala pena s'era indotto
ad offrire la multa, rigettò recisamente
il consiglio della fuga; e rimase tranquillo
in carcere fino al giorno della morte, che
egli incontrò con religiosa rassegnazione[9].

La divinità gli vietava di fare altrimenti!
Egli era convinto che fuggire le conseguenze
del processo era come violare la legge, la
cui santità dee rimanere inalterata, anche
quando gl'interpreti di essa siano ingiusti
e parziali. La sua coscienza non ammetteva
incertezza o titubanza fra una moltitudine
di beni possibili, riposando su la infallibilità
del giudizio morale, il cui fondamento costante
è la retta cognizione[10]. Socrate era
al servigio della divinità, e la coscienza della
missione affidatagli era in lui tanto viva e
potente, che, ove l'avesse lasciata inadempita,
egli avrebbe stimato di commettere un'azione
riprovevole ed irreligiosa[11].







Era quello un tempo di restaurazione politica,
e gli Ateniesi, che dal fastigio della
gloria e della potenza, per una serie d'errori
e d'ingiustizie, erano caduti nel più basso
fondo d'ogni umiliazione, scacciati i trenta
tiranni, e ristabilita la forma popolare, intendevano
a tutt'uomo a purgare la città di
tutti quelli elementi, che per un verso o per
un altro avessero corrotto o snervato, o reso
inoperoso e svogliato il popolo[12]. E quest'opera
fu intrapresa con moderazione, generosità
e costanza. La vendetta, lo spirito di
parte, le ambizioni e gl'interessi personali offesi
non vennero punto a regolare la condotta
dei restitutori della libertà, che, intesi
a ristabilire la costituzione fondamentale dello
Stato, dettero pruova di quanto fossero valse
le recenti sventure a mitigare lo spirito violento
della democrazia ateniese. L'arcontato
di Euclide coronò gli sforzi della restaurazione,
e fece per poco sperare che i tempi
di Cimone e di Pericle non fossero del tutto
finiti. Ma quest'opera di civile rinnovamento,

per quanto fosse stata compiuta con intenzioni
umane e disinteressate, non riuscì a
ricomporre in perfetta armonia gli spiriti
già travagliati da profonde collisioni, perchè
l'apparente conciliazione non avea di che nudrire
gli animi già stanchi e dimentichi delle
antiche virtù. La religione tradizionale era
stata violentemente scossa nei tempi della
sfrenata libertà democratica, e tutto avea
cospirato a smuoverla dalle sue fondamenta.
Le gravi sventure sofferte aveano favorito
due opposte tendenze: dispregio della religione
tradizionale in alcuni, superstizione eccessiva
negli altri, stimando quelli che l'insuccesso
nelle imprese guerresche avesse sbugiardato
gli dei, mentre questi, al triste spettacolo
della patria in decadenza, ed alla
perdita del sereno possesso delle tradizionali
e virili virtù dei padri, non sapeano cercare
altrove un riparo, che in un abbandono angoscioso
nelle braccia delle divinità[13]. La
mania dei processi politici, frenata per poco
dal bisogno di calma e tranquillità che la

restaurazione avea indotto negli animi, si
fece nuovamente imperiosa; e quattro anni
appena erano trascorsi dal ristabilimento
della libertà, quando la democrazia fece di
Socrate la vittima innocente di un esagerato
principio di conservazione politica.



Questo doloroso spettacolo di una rinnovata
democrazia, che si macchia del delitto
di una ingiusta condanna col toglier la vita
ad un uomo di virtù eccezionali, che avea
consacrato sè medesimo al miglioramento
dei suoi concittadini, è stato argomento di
somma maraviglia sì negli antichi tempi
come nei moderni[14]; e questa maraviglia
ha fatto sì, che le circostanze tutte che prepararono
ed accompagnarono quella tragica
catastrofe fossero studiate con indagini severe
e minuziose[15]. Il risultato di queste

ricerche è stato, non certo la giustificazione,
ma bene la spiegazione della condotta degli
Ateniesi verso Socrate; e quel processo e
quella condanna non possono ora più considerarsi
come opera del fanatismo religioso,
o del furore partigiano, o degli artifizî di
certi uomini invidiosi[16], perchè il loro fondamento
era riposto nell'inevitabile contrasto
fra i principî conservativi della democrazia
ateniese, e la ricerca poggiata sul criterio
del convincimento personale, della quale Socrate
s'era fatto l'apostolo[17]. Questa maniera
di considerare la posizione di Socrate
in Atene non importa punto, che deva sacrificarsi
la testimonianza dei discepoli di
Socrate, su la purezza delle intenzioni, e
sullo spirito profondamente retto e religioso
del loro maestro, all'esigenza di una giustificazione

assoluta del popolo ateniese[18]; ma
vale certamente a farci valutare più intimamente
il valore storico della persona di Socrate,
ed agevola la intelligenza netta della sua
dottrina[19]. L'esame di questa quistione non
può entrare nei limiti del nostro lavoro; ed a
noi basterà di notare i tratti più notevoli della
personalità di Socrate, solo perchè apparisca
necessario il contrasto con la democrazia[20]







Socrate non avea niente di comune coi
partiti che agitavano Atene, e le sue personali
relazioni non aveano niente a fare con
le varie tendenze politiche dei contemporanei.
Sebbene Carmide e Crizia fossero stati
suoi uditori, e Teramane e Carìcle suoi amici,
egli non era stato per ciò fautore del loro
dispotismo, anzi Crizia, ad onta dell'antica
amicizia, gli avea proibito di tener discorsi[21].
Cherefonte suo amico, e s'è lecita la parola,
suo apostolo, tornava appunto dall'esilio
coi fautori del governo popolare, poco
prima che Socrate fosse condannato[22]; e,
con lui, Lisia, che, se non discepolo o amico,
secondo una probabile tradizione, era nel
numero degli ammiratori di Socrate[23]. Alcibiade
infine, ch'era continua minaccia e spauracchio
dei trenta, e che allora i reduci democratici
cercavano ricondurre in Atene quando
l'oro di Sparta il fece spegnere, era stato

il più intimo dei suoi uditori; quello che,
per la sua naturale leggerezza e mutabilità,
avea più d'ogni altro sentito la potenza educatrice
del carattere di Socrate[24]. Tutto
quello che formava la vita, il benessere e
la felicità dell'Ateniese, il continuo agitarsi
per le pubbliche faccende, e la brama di
divenire influenti nelle adunanze con l'arte
della parola, non occupava l'animo di Socrate,
che uso ad appagarsi dell'intimo compiacimento
della propria coscienza, non volle
mai scendere su l'arena delle dispute politiche.



Ai contemporanei egli appariva un uomo
strano e singolare[25], ed a ragione uno
storico ha detto, ch'egli non apparteneva a
nessuna classe di cittadini[26]. Abbandonata
in fatti ben per tempo l'arte paterna della
scoltura, non intese mai più ad apprenderne
un'altra, che lo fornisse dei mezzi necessarî
per la sussistenza. Come cittadino, non manca

di adempire i doveri di pritane, anzi sfida il
furore popolare, e sa volere e far volere il
giusto[27]; ma egli non cerca per ciò di acquistare
influenza col suo ingegno, anzi pare che
distorni i cittadini dalla vita pubblica, col richiamarli
alla meditazione, e si attira così la
taccia di fuorviare i giovani. A Potidea, a Delio,
ad Amfipoli combatte da valoroso soldato[28],
e fa nascere in tutti una straordinaria
ammirazione per la costanza con la quale
soffre ogni sorta di privazioni e d'intemperie;
ma in tutto ciò non fa che adempiere il
dovere d'onesto cittadino, e, ricusando la corona
che il suo coraggio gli avea fatta meritare,
la cede ad Alcibiade, cui avea salvata
la vita. Un bel giorno, quest'uomo singolare
muoverà dei dubbî sul concetto che gli altri
si fanno comunemente del coraggio, e metterà
in imbarazzo anche coloro, che, fatte
avendo delle campagne, e riportate delle

vittorie, non sanno dire che cosa sia il coraggio[29].
La sua estrema povertà lo costringe
a vivere dei doni spontanei degli
amici; ma, mentr'egli forse rigetta con superbia
l'invito di principi stranieri che lo invitano
alla loro corte, sdegna il nome di maestro
stipendiato, anzi non vuole essere tenuto per
maestro[30]. E come poteva essere maestro, — e
di che? Egli sapeva solo di non saper
niente; e per questa ragione appunto l'oracolo
di Delfo lo avea dichiarato il più sapiente fra
gli uomini. Il suo sapere appariva nella forma
di un giudizio sospensivo, di una bella domanda — τὶ
ἐστι; che smascherava il ciarlatano,
imbarazzava il presuntuoso, ed irritava
il sofista di mestiere, e che spesso, col
suscitare il bisogno dell'esame, non menava
ad un risultato positivo.







I settant'anni della vita di Socrate passarono
fra l'epoca più fortunata e gloriosa della
repubblica ateniese, ed il periodo infausto
della irreparabile decadenza. Nato dieci anni
dopo la battaglia di Platea, nella prima sua
età Temistocle moriva in esilio, e Cimone,
reduce dall'esilio, raccoglieva gloria con le
imprese della guerra e con le proficue arti
della pace. Nella età virile di Socrate, Pericle
fu a capo della Stato, moderatore e sovrano
dell'opinione, con quella grandezza e nobiltà
di propositi, che gli facea vedere nello splendore
della patria la soddisfazione della propria
ambizione, ch'era intesa ad armonizzare
le cure dello Stato ed il godimento dell'arte.
La guerra del Peloponneso, la spedizione di
Sicilia, la caduta della libertà, l'oligarchia,
i trenta, il ritorno del partito popolare, — tutta
questa svariata e rapida vicenda passò
sotto gli occhi di Socrate, che, stando da
mane a sera nell'agorà e in su le pubbliche
vie, e frequentando la bottega dell'armiere
e dello scultore, del pari che la casa della
meretrice e degli ottimati, con le sue aride
domande, col suo perpetuo γνῶθι σαυτόν e τὶ ἐστι;
parea ignorasse le glorie e le sventure della
patria.







E pur nondimeno Socrate era un prodotto
naturale della coltura e della vita ateniese; e
se il suo carattere, e le sue convinzioni etiche
e religiose ci fanno apparire la sua persona
come molto staccata e distinta dal fondo
comune della vita dei suoi contemporanei,
deve pur dirsi, che la facilità con la quale
egli seppe formarsi una cerchia d'amici devoti
ch'erangli stretti da religiosa pietà, e da
arrendevolezza senza pari, non può avere la
sua ragione soltanto nel prestigio straordinario
ch'egli esercitava, ma eziandio, e forse
principalmente, nella natura dei tempi. Una
società nuova, più angusta e al tempo stesso
più intima e compatta, si andava allora formando
nel seno della grande società; e spezzato
il filo tradizionale della patria educazione,
e varcati i limiti dell'ethos popolare,
si preparava al raccoglimento, mentre gli
elementi dell'antica vita entravano in lotta
fra loro, per poi alterarsi, e dissolversi. Socrate
non è il cosciente iniziatore di questo
movimento, nè il solo; anzi, come è sempre
avvenuto in tutte le epoche di rinnovamento
o di riforma morale e religiosa, egli, che
con le sue esigenze ricercative si allontanava
tanto dall'etica puramente tradizionale ed

abituale dei suoi concittadini, fu così poco
inclinato a credersi un riformatore, che considerò
come preordinato dalla divinità, ed
inteso dalla sapienza dei legislatori, quello
che era risultato della sua personale investigazione.
Egli rimase quindi greco, anzi
ateniese tutta la vita, e con la stessa morte
confermò la costanza ed armonia della sua
coscienza. Il Socrate umanitario dei filosofi
del decimottavo secolo è un prodotto di fantasia,
che non ha fondamento nella storia; e
le opinioni di certi eruditi del nostro secolo,
che hanno fatto di Socrate un rivoluzionario,
non meritano altro nome, che quello di dottrinali
aberrazioni.



Intendere come Socrate, che fu vittima
di una accusa che facea di lui un innovatore
della religione e della pubblica morale, non
fosse stato nè un rivoluzionario nè un ozioso
ricercatore, ed evitare al tempo stesso l'errore
di coloro che ne fanno il rinnovatore
di non so che antica morale, senza pensare
che una morale non potea esservi prima
della ricerca sofistica e socratica, è forse
tanto difficile per la critica moderna, per
quanto era ardua cosa pei contemporanei di
dischiudere la deforme statua del Sileno, per

trovarvi dentro quella vera e viva immagine,
che rendeva perplesso l'incostante e volubile
Alcibiade[31].


2. Educazione e sviluppo
della coscienza di Socrate.


Imparare a leggere, e recitare poi a memoria
le sentenze degli antichi poeti; assuefarsi
alla modulazione ed al canto, ch'era
destinato a formare nell'animo il senso dell'armonia;
esercitare il corpo con la ginnastica,
per sviluppare con la regolarità dei
movimenti l'accordo dell'esterno con l'interno,
ed il senso dell'euritmo; in questi tre
capi consisteva l'educazione dell'Ateniese[32],

Solone, istitutore di questo sistema di educazione,
ne aveva affidata la vigilanza al venerando
consesso dell'Areopago, assicurando in
tal guisa alla coscienza ateniese l'inviolato
possesso di una preziosa eredità morale. Gli
Ateniesi, tuttochè rimutassero più volte le
forme politiche della loro costituzione, riguardarono
sempre con pietosa venerazione gli ordini
di Solone; e gli stessi restauratori della
libertà, dopo la cacciata dei trenta, li tennero
qual sicuro fondamento della vita civile. La
riforma di Efialte, col porre dei limiti all'autorità
dell'Areopago, lo aveva privato della vigilanza
su la educazione, entrando in quella vece
i Sofronisti[33] a funzionare da moderatori di
quegli antichi istituti. La pochezza dei mezzi
per la diffusione letteraria, e la vita ristretta
in più angusti confini, rendeano allora necessaria
la concentrazione degli elementi educativi
che la coltura e la tradizione poteano
offrire: sicchè lo sviluppo dell'individuo, favorito
dalla limitata istruzione, era di una
grande svariatezza e libertà[34], e tanto più

intenso, per quanto meno sussidiato da una
larga preparazione di scuola.



I primi anni della vita di Socrate precedettero
la riforma di Efialte, e non è a dubitarsi
ch'egli s'ebbe l'istruzione legalmente
stabilita sin dal tempo di Solone. Senofonte,
e qualche reminiscenza socratica presso Platone
fanno fede della educazione affatto ateniese
di Socrate; e fra gl'indizi non è di
poco valore quello che può desumersi dalle
frequenti citazioni di Omero, di Esiodo, di
Teognide e di Simonide[35], che, secondo
la tendenza invalsa a quell'epoca, servivano
di occasione a delle analisi morali dei precetti
che potessero esser contenuti in questo
o in quel luogo. Da questa prima istruzione
(che se non è esplicitamente attestata in persona
del giovanetto Socrate[36], non c'è
dubbio che abbia avuto luogo per lui come
per ogni altro Ateniese), fino al momento

che, informato già a solide convinzioni, egli
appare su la scena pubblica, come autore
di una dottrina determinata e precisa nel
suo carattere e nel suo valore, come siasi
sviluppato, e quali siano state le diverse
fasi del suo pensiero, e le sue lotte coi contemporanei
e con sè stesso, la critica storica
non è più in grado di saperlo[37]. La leggenda
in vero ha conservato finanche ì nomi
dei maestri di Socrate, e gl'indizi della loro
influenza; ma alla luce della critica tutte queste
varie tradizioni sono apparse vuote di
certezza, avendo esse per fondamento, o certi
presupposti dottrinali, o delle combinazioni
equivoche di dati storici[38]. E del pari non si
ha ragioni sufficienti, per riconoscere in certe
altre tradizioni la lontana ricordanza delle
lotte sostenute da Socrate, per raggiungere

quello stato di perfetta costanza, continenza
ed equanimità, che tanto ammiravano in lui
i testimoni contemporanei: perchè quelle tradizioni,
o sono del tutto inventate, o furono
escogitate con l'intento di supplire con la
congettura il difetto della storia[39].



Ed in fatti, la vita d'un Ateniese di mediocre
stato, che privo d'ogni arte e d'ogni
pubblico ufficio visse nelle più grandi strettezze
e quasi povero, non potea svilupparsi
dapprima che nella oscurità: e quando egli
ebbe raggiunta con la maturità degli anni
una convinzione chiara ed intensa della sua
missione, l'antitesi dichiarata in cui si pose
contro tutte le tendenze pratiche e teoretiche
dei contemporanei valse tanto ad attirargli
amici ed inimici, che l'importanza dell'uomo
adulto dovette far perdere di vista la storia
del suo sviluppo. Quello ch'egli ha potuto

pensare prima di fermare definitivamente l'orizzonte
della sua coscienza, e quali impulsi
naturali dovessero esser riposti nel suo temperamento
e nel suo carattere per determinarlo
ad abbandonare ogni pratica occupazione, e
darsi interamente ad esaminare l'animo e le
morali intenzioni di quanti gli venissero innanzi,
e come poi continuasse con religiosa
convinzione l'opera intrapresa, certo di non
poterla intermettere senza venir meno alla
voce della divinità che l'avea scelto e chiamato;
tutte queste domande non possono altrimenti
toccare una soddisfacente risposta,
che per via di una congettura, forse psicologicamente
verosimile, ma non per questo
equivalente ad una notizia storica. Cercheremo
innanzi tutto di mettere in piena luce
alcuni dati molto importanti.



Poco tempo dopo l'impresa contro Delio,
quando Socrate toccava il 45º anno dell'età
sua[40] (424 a. C.), Aristofane fece di lui su
la scena il rappresentante tipico di tutta la
classe dei Sofisti e dei filosofi naturali; e col

suo squisito umore rilevò vivamente il contrasto
fra l'antica virtù, e il nuovo principio
della ricerca individuale. Non è qui il luogo
di esporre i motivi estetici e politici dell'opera
singolare di Aristofane, nè di tratteggiarne
i caratteri, i contrasti, le peripezie
e la catastrofe. A noi importa solo di notare,
che a quel tempo Socrate era di già un nome
tanto popolare in Atene, che la satira di lui
potea offrir materia alla commedia, innanzi
ad un pubblico uso a vedere sulla scena le
persone più eminenti della repubblica[41].
Le Nuvole di Aristofane, se non sono un

documento storico su la cui autorità devasi
accettare o rigettare come genuino questo
o quel principio della dottrina socratica,
perchè in esse è troppo evidente l'erroneo
concetto che Aristofane s'era fatto di Socrate
il μεριμνοφροντιστής attribuendogli tutte le opinioni
dei filosofi naturali, e tutte le più strane
conseguenze che la satira avesse potuto desumere
dalla riflessione sofistica, sono bene
una testimonianza storica dell'influenza che
Socrate esercitava già in quel tempo, e del
valore reale della sua persona nella società
ateniese. Il suo convivere coi giovani, il suo
perpetuo ragionare, la sua preoccupazione
logica, e fino la relazione con Cherefonte, vi
appariscono come cose già note a tutti; e tali,
che, senza essere caratterizzate con fedeltà
storica, si prestavano a rappresentare vivamente
su la scena una personalità già stata
argomento di molti discorsi nel pubblico[42].
Quanto lavoro e quante lotte non ha dovuto

sostenere Socrate, per raggiungere una
forma di coscienza così pronunziata; e quanti
motivi non han dovuto esercitare la loro
azione sul suo animo, dal momento che abbandonata
la bottega del padre cominciò egli
a vivere nella sua beata e laboriosa ἀπραγμοσύνῃ?



I testimoni autentici ed immediati della
dottrina socratica non ci forniscono di notizie
sufficienti, per poter noi con l'aiuto delle
stesse, se non rifare minutamente, almeno
adombrare in parte le successive fasi che ha
dovuto percorrere la coscienza di Socrate,
prima di presentare alla considerazione degli
Ateniesi dei caratteri così notevolmente spiccati,
che l'occuparsi di lui fosse come toccare
un argomento che tenea desta l'opinione generale.
Senofonte e Platone erano appena
nei primi anni della loro vita, quando le Nuvole
di Aristofane furono rappresentate[43];

e questa sola circostanza dovrebb'essere ragione
sufficiente, perchè noi, senza più interrogarli
su lo sviluppo della coscienza del loro
maestro, ci appagassimo di quanto hanno raccolto
dei detti e degli atti di Socrate già maturo
e dimentico delle lotte della sua prima
gioventù; oltre di che la natura stessa dei
loro scritti, e l'epoca in cui furono redatti,
doveano di necessità indurli a mettere sotto
gli occhi dei lettori l'immagine completa e
perfetta del loro eroe, la cui incontestabile
vittoria su le viete opinioni professate dal
comune degli uomini e su i riluttanti elementi
della coltura ateniese, non che essere
invalidata, era stata rifermata e consacrata
da una morte, per quanto ingiusta, altrettanto
gloriosa.



La data della rappresentazione delle Nuvole
d'Aristofane, e la maniera come Senofonte

e Platone ci rappresentano il loro maestro
già nel pieno possesso d'intime convinzioni,
che avevano acquistato la forza e la
potenza d'istinti naturali, sono due fatti dalla
cui combinazione critica dee risultare evidente
l'opinione di coloro i quali affermano,
che Socrate avea nei primi anni della guerra
del Peloponneso già in parte fissato l'orizzonte
della sua coscienza[44]. E a volere
esprimere nella forma più semplice la natura
ed i limiti di quell'attività scientifica, basterà
dire su la testimonianza di Aristotele[45], che
egli fu il primo che si rivolgesse a ricercare
la natura delle relazioni etiche, seguendo il
filo logico della epagoge e della definizione.
Tale era la sua occupazione, quando in mezzo
ad una schiera di giovani d'ogni classe sociale,
e conversando con quante persone gli
venissero innanzi, metteva in mostra nell'età
sua provetta i pensieri maturati nell'intimo
dell'animo suo; e mosso da un invincibile bisogno

di richiamare i suoi interlocutori ai motivi
intrinseci della convinzione e della certezza,
rigettava i pregiudizi, mediante il concetto
rettificava l'opinione, e, con l'invogliare
alla continenza ed all'esercizio cosciente di
ogni virtù, affermava di adempiere una missione
affidatagli dalla divinità, la cui voce gli
si era fatta palese nella coscienza fin dai suoi
primi anni, finchè l'oracolo di Delfo non venne
a confermarlo nel suo proposito. Tutta questa
ricchezza di pratiche attitudini, e di capacità
teoretica, che non è certamente espressa
dalla caratteristica troppo astratta di Aristotele,
è esposta con plastica evidenza nel ritratto
senofonteo, e in tutti quei luoghi di
Platone, che portano l'evidente impronta di
una storica reminiscenza.



Ma, avendo escluse come infondate tutte
le tradizioni conservate dagli scrittori di un'epoca
assai posteriore, e sforniti come siamo
dei ragguagli dei testimoni autentici, dovremo
forse deciderci a negare ogni connessione fra
l'attività scientifica di Socrate, e tutti i tentativi
fatti prima di lui e durante la sua vita,
per escogitare dei principi atti a spiegare la
natura delle cose, e l'ordine intrinseco dell'universo?
Che influenza insomma hanno

esercitato sul suo spirito le opinioni delle varie
scuole filosofiche dei due punti estremi
del mondo greco, le colonie dell'Asia e dell'Italia?
E non si è forse ripetutamente insistito
su la derivazione di alcune convinzioni
di Socrate dal principio della filosofia di Anassagora;
e la più o meno grande somiglianza,
che s'è voluta scorgere fra lui ed i Sofisti,
non s'è cercato più volte spiegarla con la
diretta influenza della costoro propaganda?
La esposizione critica di tante svariate opinioni
non può punto riguardarci in questo
momento: e se ci siamo fermati alquanto su
questa quistione, è stato solo nell'intento di
chiarire nettamente la posizione di Socrate
in Atene, e nello sviluppo della coltura greca;
ed eziandio per giustificare il divario che
passa fra la nostra esposizione della dottrina
socratica ed alcuni dei lavori che hanno preso
a trattare dello stesso argomento. Esporremo
dunque brevemente l'opinione che ci siamo
formata con lo studio delle fonti.



La prima elementare istruzione, tenuta per
legalmente obbligatoria nella repubblica ateniese,
non è sufficiente a spiegare l'attitudine
filosofica e la efficacia pratica del carattere
di Socrate; perchè, sebbene rimanga

dubbio fino a che punto egli abbia potuto
valersi della tradizione letteraria come mezzo
di coltura, il carattere delle sue vedute, e
l'influenza che esercitarono, mostrano chiaramente
quanto quelle fossero radicate nei
bisogni e nella coltura del tempo. Sotto questo
riguardo, tutte le molteplici tendenze
ricercative delle varie scuole filosofiche hanno
potuto esercitare una influenza più o meno
diretta su lo sviluppo della sua coscienza, e
disporlo a quel bisogno incessante di esaminare
con certezza scientifica i fenomeni
interni della vita etica, che la profondità del
suo carattere, e la perfezione del suo sentimento
morale gli venivano offrendo alla
riflessione con insolita evidenza. E si è anche
in grado di arguire dai Memorabili di Senofonte,
e dall'Apologia di Platone, di che
natura fosse quella influenza, se si prende
per poco ad esaminare con quanta cura nei
primi abbia l'autore cercato di tratteggiare
l'antitesi che correa fra Socrate e le opinioni
di diverse classi di cittadini e di addottrinati,
e come, nell'altra, Platone, nell'intento di appressarsi
quanto più poteva alla verità storica,
abbia solo leggermente idealizzato lo
svolgimento della coscienza socratica in rapporto

coi vari elementi politici ed educativi
del tempo.



All'epoca di Pericle, e molto più dopo la
sua morte, Atene era divenuta il centro di
tutta la coltura ellenica, e quanto s'era prodotto
di poesia, di storia, di filosofia, e d'invenzioni
artistiche e tecniche in tutti i punti
del mondo greco avea trovata facile accoglienza
in quella città, cui la prosperità materiale
del popolo e i larghi possessi aveano
sotto tutti i riguardi disposta a essere il
pritaneo della civiltà. Filosofi e ciarlatani,
oratori ed arruffapopoli, poeti e guastamestieri,
maestri e novatori della musica, della
mimica, del ballo, della educazione, dell'architettura,
della tattica e della strategica veniano
a trattenersi ed a far propaganda e
scuola in Atene, ove la mobilità del carattere
congiunta ad un nobile patriottismo, e
ravvivata dalla ricordanza delle recenti glorie,
avea così slargati e resi incerti i confini
dell'opinione, che l'individuo potea a sua
posta allontanarsi dalle credenze e dalle convinzioni
comuni e tradizionali. Il contrasto
fra le nuove tendenze, e la vita antica dette
ben presto luogo ad una profonda collisione
nel seno della società ateniese; e questa

tanto più apparve grave e pericolosa, perchè
andò per molti lati congiunta al disfacimento
della democrazia e della pubblica morale.
L'immagine completa di questo contrasto
può desumersi dal confronto della satira di
Aristofane, con l'addolorato e sdegnoso racconto
di Tucidide.



Ora è in quest'epoca agitata da tanti interessi,
e ricca di tanto bisogno di ricerca,
che Socrate acquistò la coscienza della sua
missione educativa. Che egli abbia potuto raccogliere
qua e là qualche nozione dei principii
delle varie scuole filosofiche, apparisce
chiaro da Senofonte, che, sebbene voglia mostrarcelo
in opposizione assoluta coi ricercatori
delle cose naturali, pure lo fa apparire
informato delle loro vedute[46]. Ma, dall'ammettere
questo come vero, all'accettare come
storiche tutte le discettazioni che Platone immagina
avvenute fra Socrate e i diversi rappresentanti
delle scuole filosofiche ci corre
molto; e a noi pare, che la persistenza con
la quale certi critici tornano continuamente
a mettere in una diretta relazione Socrate coi
filosofi Ionici ed Eleatici, ed a dedurne le

convinzioni dal principio di Anassagora, non
merita di essere nuovamente criticata. Il ritratto
ideale di Socrate presso Platone può
fino ad un certo punto ravvivare e rendere
evidente il contrasto dell'epoca sofistica con
l'antica coltura[47], per quanto il misticismo
platonico il consente; ma non è per ciò storicamente
fedele.



Le condizioni della coltura ateniese, ed il
risultato esclusivo cui pervenne Socrate con
le sue ricerche costituiscono un'antitesi così
pronunziata, che rimane sempre vero quello
che si è detto ripetutamente di lui, esser
egli stato maestro a sè medesimo[48]. E che
questa opinione non deva condurci a farne
un uomo dotato di qualità mistiche e profetiche,
parrà chiaro dall'osservazione che
aggiungiamo. L'oggetto e la natura della
ricerca socratica sono affatto nuovi, ed ignoti

ai filosofi della Ionia e d'Italia, checchè
possa andarsi a rintracciare di elementi etici
e logici nei loro principî[49]. Questo nuovo
interesse e questa nuova maniera di filosofare
non apparisce in Socrate come qualcosa
di teoreticamente intenzionale, ma deriva intimamente
dai suoi bisogni etici e religiosi,
ed è il risultato di un esame che egli ha
esercitato su sè medesimo, fino al punto di
obbiettivare in una intuizione etica dell'universo
le esigenze dell'animo suo. Questo lavoro
egli ha dovuto compierlo reagendo continuatamente
contro tutte le tendenze opposte
e divergenti dei contemporanei; e quanto
fossero esatte le sue conoscenze intorno ai
principi filosofici di quelle scuole, che direttamente

o indirettamente aveano influito a
modificare l'etica della società ateniese, noi
non siamo più in grado di saperlo. Volerne
quindi dedurre i principî dai predecessori,
con non so quale idea schematica di una
necessaria derivazione dei sistemi filosofici,
è sconoscere in lui l'elemento più originale
ch'egli s'avesse, la sua originale personalità,
e dimenticare al tempo stesso, che in un
uomo straordinario come Socrate gli elementi
che han potuto servire a svilupparlo doveano
trovarsi in una grande incongruenza col risultato
stesso dello sviluppo. Con ciò noi
non neghiamo, che Socrate sia appunto l'uomo
in cui convergono per la prima volta le
varie fila della coltura greca, per raggrupparsi
insieme e formare una più complicata
e più mirabile tela; ma come abbiamo posto
in chiaro, che le fonti non ci autorizzano a
metterlo in relazione coi suoi predecessori
per la via di una tradizione dottrinale, così
vogliamo non si perda mai di vista, che la
sua filosofia, o meglio quello che noi troviamo
di filosofico in lui, è stato, non il risultato di
una indagine più o meno teoretica e dottrinale,
ma un bisogno personale, che si è fatto
dottrina.






3. Il carattere di Socrate.


Le pagine tutte di Senofonte e Platone sono
una perpetua testimonianza dei sentimenti di
riverenza e di ammirazione, che Socrate era
capace di suscitare nell'animo di quanti l'avessero
avvicinato; e l'interna vitalità, ond'era
animato ogni suo atto ed ogni sua parola,
è improntata in esse come in indelebile monumento.



Un organismo di perfetta costituzione, assuefatto
ad ogni sorta di sofferenze e d'intemperie,
gli aveva reso agevole l'esercizio
della più rigorosa temperanza e sobrietà. La
sua maniera di vivere era così, a lungo andare,
divenuta la espressione costante di una
volontà, che coscientemente governava e indirizzava
gl'istinti naturali al fine della conservazione
e del benessere. Il lungo abito,
mercè il quale egli era divenuto attento e
minuzioso osservatore di quanto avvenisse
nell'animo suo, col rendere sempre più perfetto
il giudizio morale, con avergli assuefatto
l'intelletto all'esercizio dell'arte ricercativa,
lo avea al tempo stesso condotto ad
una certa astrazione dal mondo esterno, che

per un Greco, e molto più per un Ateniese,
era cosa tutt'altro che comune. Ma questa
non può dirsi ascesi, perchè non tenea ad un
ordine speciale di convinzioni o di pratiche
religiose nè menava alla formazione di una
setta o di una associazione mistica; rimanendo
sempre in Socrate vivissima la conoscenza
di tutti i doveri della vita pubblica e privata,
quali erano generalmente accettati e riconosciuti
dal comune degli Ateniesi. Rassegnandosi
alla voce della coscienza, e scovrendo
così il valore vero dell'uomo nell'intimità dell'animo,
egli non cercava di compiere un atto
di astrazione teoretica, nè andava all'esigenza
di una perfezione assoluta. Il suo bisogno di
consapevolezza non lo menò mai alla negazione
delle forme concrete della vita etica; e
la quiete interna dell'animo, che in lui risultava
dalle abitudini temperate e dal continuo
esame di sè medesimo, fu ricca degl'impulsi
pratici più vivi e più efficaci. Socrate quindi,
tuttochè fosse estraneo ad ogni pratica occupazione,
e scevro di ambizione, visse continuamente
occupato nell'esaminare l'animo e
le intenzioni dei suoi amici e conoscenti; esercitando
l'arte difficile, e fino allora ignorata,
del cosciente educatore.

Tutti questi tratti caratteristici dell'animo
suo si conciliavano in una perfetta armonia,
e facevano di lui un conoscitore perfetto degli
uomini e della vita. Non estraneo al godimento
di nessuno fra i piaceri, eccitava stupore
per la moderazione, e per la presenza
d'animo che non l'abbandonavano mai; scontento
della falsa scienza e della presunzione
dei suoi interlocutori, non prendeva mai il
tono dell'esortatore, ma condiva di attica urbanità
fino il discorso che fosse diretto a
smascherare l'altrui ignoranza; animato infine
dal religioso sentimento di una divina
vocazione, non perdette mai di vista le reali
condizioni della vita esterna, e lavorò incessantemente
a suscitare in quanti l'udivano
il bisogno di una scrupolosa consapevolezza
dei propri doveri e delle proprie capacità.
In lui insomma ha ad ammirarsi uno dei
più perfetti esemplari di quella plastica armonia,
che costituisce l'ideale dell'arte antica; e
per questo i suoi seguaci lo lodavano, come
l'uomo più tranquillo e beato fra quanti mai
fossero stati al mondo[50].






OSSERVAZIONE
LE FONTI DELLA DOTTRINA DI SOCRATE

Senofonte — Platone — Aristotele


Senza entrare in indagini speciali[51], intendiamo
di esporre qui brevissimamente i
criteri che abbiamo seguiti, nell'usare della
testimonianza di Senofonte, Platone, ed Aristotele.



1. Non attribuiamo a Socrate nessun principio,
massima, o opinione che non sia, o
esplicitamente riferita, o indirettamente accennata
da Senofonte.



I critici, che hanno rigettata la testimonianza
di Senofonte, sono incorsi nel grave
errore di non avvedersi, che, in tal guisa, non

solo la interpretazione della dottrina socratica
diviene impossibile, ma che, tolta di mezzo
la posizione pratica del Socrate senofonteo,
tutta la storia della filosofia greca non può
più intendersi. Non bisogna quindi ammettere,
nè che Senofonte fosse stato incapace
d'intendere Socrate (Schleiermacher), nè che
avesse voluto restringere nelle angustie del
suo personale criterio le vedute più larghe del
maestro (Brandis). Le accuse mosse contro
Senofonte, per quel che concerne la lealtà
del carattere, e la sincerità dello scrittore
(Niebuhr, Forchhammer) sono infondate. I
Memorabili sono scritti senza riserve, e senza
restrizioni; e sono un documento insigne della
pietà e riverenza dello scrittore verso il maestro.
E in essi solamente deve cercarsi la dottrina
di Socrate (Hegel, Rötscher, Hermann,
Zeller, Kühner, Breitenbach, Hurndall ecc.).



2. Escludiamo la testimonianza di Platone,
tutte le volte che importi negazione o alterazione
dei principi e del carattere del Socrate
senofonteo, o presenti un colorito, che
rivela la intrusione della teoria delle idee e
dello schema della psicologia platonica. Ammettiamo
contro gl'ipercritici (Ast, Schaarschmidt)
l'autenticità dell'Apologia platonica,

e del Critone; ed in gran parte ne riconosciamo
il valore storico (Zeller, Steinhart ecc.).
In generale, consideriamo come equivalenti
la testimonianza di Senofonte e quella di
Platone, quando si tratti solo di determinare
la movenza dialettica del dialogo socratico
(Hermann, Strümpell), e i motivi di reazione
contro le opinioni sofistiche (Strümpell); ma
non ammettiamo, che il dialogo platonico rappresenti
davvero l'orizzonte storico nel quale
Socrate s'aggirava (Alberti), perchè questa
opinione ci forzerebbe a ritenere, che Socrate
fosse stato fornito di una coltura filosofica,
che Senofonte non gli attribuisce.



3. Ci valghiamo della testimonianza di
Aristotele solo in quanto è limitativa, ma
non sappiamo ammetterla come fonte originaria
(Brandis), perchè essa non è che una
derivazione di Senofonte e Platone.



4. Essendo lo scopo dei Memorabili apologetico
(Cobet) e non dottrinale, la testimonianza
di Senofonte dev'essere rimisurata
ad una stregua più larga: e questa ci vien
fornita dalla storia generale della coltura
greca (Strümpell, Nägelsbach, Hermann,
Grote ecc.).







II.
ORIZZONTE DELLA COSCIENZA SOCRATICA








La nostra indagine, intorno allo sviluppo
della coscienza scientifica di Socrate, ci ha
menati ad un risultato quasi affatto negativo;
e noi ci siamo trovati nella impossibilità di
determinare storicamente quali fossero gli
elementi della coltura tradizionale, che esercitarono
influenza sul suo animo, e di assegnare
con precisione le diverse fasi, che
egli dovette percorrere, prima di chiudersi
nel fermo proposito di rinunziare ad ogni
pratica ambizione, e di consacrarsi del tutto
al miglioramento dei suoi concittadini. Il carattere
perfetto ond'egli era dotato, e ch'era
l'elemento più chiaro ed evidente della sua
personalità, gli avea ben per tempo fatto
sentire, quanto le reali condizioni della vita
politica fossero lontane dal poter recare soddisfazione
a chi, non inteso ad acquistar
gloria ed onori, guardasse sovra tutto al
valore intrinseco delle convinzioni, ed a mettere
in pieno accordo l'attività pratica con

gl'interni dettami della coscienza. Ma come
questo proposito potea bene non andar congiunto
a quella ricchezza di pratiche attitudini,
che egli addimostrò nella sua attività
pedagogica e dialettica, anzi dovea indirettamente
attenuarla ed indebolirla, se altri
motivi non l'avessero alimentato, non è in
questa posizione negativa che si possa cercare
la spiegazione dell'importanza storica
del nostro filosofo. E, infatti, motivi molto
svariati ed esigenze molto diverse s'erano
combinate in lui, ed aveano preparato il suo
animo ad essere un ricchissimo argomento
d'indagini etiche, al tempo stesso che l'intrinseca
evidenza delle sue convinzioni religiose
avea già stabilito in lui un limite fisso,
oltre il quale la ricerca logica non potea arbitrariamente
vagare. Cerchiamo ora di metterci
sott'occhi l'orizzonte della coscienza socratica,
prima di fare il tentativo di esporre
e dedurre, nella forma sistematica di una
dottrina, quei pronunziati filosofici, che la tradizione
ci ha trasmessi come genuini.






1. Posizione di Socrate nella storia
della religione greca.


Uno dei lati meno intesi, e meno approfonditi
della storia della coscienza ellenica
è quello che concerne lo sviluppo del sentimento
religioso, ed il processo del concetto
della divinità, dalle forme più semplici del
mito, fino agli ideali etici e metafisici, nei
quali lo spirito, con maggiore consapevolezza,
riuscì ad obbiettivare le esigenze di una spiegazione
dell'universo, poichè s'era liberato
dalle arbitrarie ed accidentali associazioni
psichiche, che sono il primo ed unico fondamento
della mitologia popolare[52]. Per

intendere insomma, come, sotto l'influenza
di una nuova motivazione, la coscienza di
Eschilo di Pindaro di Sofocle e via dicendo,
senza punto elevarsi all'orizzonte filosofico,
e conservando tutto lo schema della tradizione
mitica, sia divenuta produttrice d'un
nuovo concetto della divinità, le indagini sono
poco progredite; per non dire che, salvo
rare eccezioni, la più parte dei critici, o non
ha ancora avvertita la natura speciale del
problema, o ha cercato trattarlo con vedute
estranee ed incongruenti al soggetto. Ora
noi abbiamo una storia della filosofia e della
coltura greca, ed una mitologia, ma ignoriamo
ancora il preciso sviluppo della religione
greca; e quando riuscirà di determinarlo,
molti fatti, fin ora classificati in un'altra
categoria, verranno naturalmente a prendere
il loro posto nella storia del sentimento religioso,
ove solamente possono toccare una
soddisfacente spiegazione. La storia stessa
della filosofia deve slargare l'orizzonte delle

sue indagini, e non partire dal presupposto
assoluto, che la riflessione scientifica sia riuscita
in dato momento ad isolarsi dalla religione
popolare, contrapponendosele nella coscienza
dei suoi motivi, perchè solo così può
veramente intendere e valutare i pochi elementi
scientifici della filosofia antesocratica.
La religione popolare è invece da considerare
in tutta la larghezza del suo sviluppo,
come quella che, approfondendosi sempre di
più, ed acquistando maggiore intimità e valore
etico, venne a costituirsi e fermarsi in
una ricca immagine del mondo morale, che
sollecitò la ricerca scientifica all'indagine su
la natura dell'uomo, ed a fare una metafisica
che fosse spiegazione etica dell'universo[53].
Platone stesso, benchè sia innegabile
che poggi con sicurezza su l'elemento
logico del sapere, non è fuori di questa storia
religiosa, anzi ne segna l'estremo confine: e
tutto quello che in lui s'è chiamato misticismo,
ed entusiasmo poetico, sebbene deva
essere studiato con cautela, perchè non faccia

perdere di vista il valore schiettamente filosofico
della sua ricerca, non può neppure
mettersi da banda, quasi fosse un fuor
d'opera, o un adornamento artistico, come
non raramente hanno pensato gli espositori
moderni.



La più grave difficoltà di questo studio
è riposta appunto in uno dei tratti più caratteristici
di quel processo religioso, che è
l'apparente uniformità delle sue manifestazioni;
perchè le rappresentazioni comuni delle
divinità popolari rimasero lungamente come
vaga espressione delle nuove esigenze, senza
che si avvertisse la incongruenza delle nuove
idee alle antiche forme, sicchè il movimento
intrinseco non dovette riflettersi in un pratico
tentativo di riforma.



Socrate occupa un posto importantissimo
nella storia della religione greca[54]. La immediatezza
religiosa è un fatto innegabile
nella sua coscienza, e costituisce il personale

presupposto di tutte le sue indagini; quello
mercè il quale la sua capacità e virtù ricercativa
si trovò naturalmente determinata alla
cognizione etica ed alla pratica pedagogica.
E appunto perchè i limiti della sua ricerca
sono precisati dal concetto di quello ch'egli
riteneva come termine d'ogni umana conoscenza,
la chiara ed evidente consapevolezza
della propria destinazione, non si può ammettere,
che tutti gli altri postulati e tutte
le altre esigenze che troviamo espresse nelle
sue affermazioni, non siano altro che un
fuor d'opera rispetto all'elemento dottrinale;
e fa d'uopo ridare loro l'originale significazione
immediata e religiosa.



Tutto quello, che trascende in Socrate la
sfera limitata del sapere etico, corrisponde
al largo campo che per noi forma l'oggetto
delle indagini metafisiche. Raccogliendo da
Senofonte i pronunziati autentici di Socrate
sul concetto della divinità, su la sua efficacia
creativa, sul valore etico dell'uomo in relazione
con l'ordine della natura, noi ci avvediamo
che quell'immagine concreta del cosmo,
per quanto possa rivelare le tracce di una
intenzionale subordinazione alle esigenze logiche,
non è il risultato di un cosciente lavoro

di deduzione scientifica, ma l'espressione di
una esigenza religiosa più profonda di quella
che s'appagava della mitologia tradizionale;
e che essa quindi occupa un posto intermedio
fra gl'ideali etici e religiosi, che la
coscienza artistica aveva già espressi nel
dramma e nella lirica, e i primi tentativi
di una comprensione metafisica del mondo
morale.



La sfera dell'attività umana è nettamente
definita dalla consapevolezza, della quale
siamo forniti, per la scelta dei mezzi che
ci conducono al conseguimento del benessere[55].
In questa perfetta congruenza del sapere
col fine dell'attività umana, che esclude
da un canto ogni intervento miracoloso e
straordinario e preclude dall'altro la via ad
ogni indagine su tutto quello che è fuori dei
limiti della nostra pratica destinazione[56], è
segnato il limite normale del valore della
vita, e il termine assoluto ed impreteribile
della perfezione e della felicità. Socrate, in

questa guisa, mentre era inteso ad escludere
come empia ed irreligiosa ogni ricerca su
l'origine delle cose naturali, riusciva a fermare
recisamente la natura e i limiti della
vita etica, ed a determinare approssimativamente
il mondo della libertà umana; perchè
la chiara coscienza ch'egli s'avea della perfezionabilità
dell'uomo era riposta nella certezza,
che il nostro sapere è perfettamente
congruente a tutti i fini, che siamo destinati
ad attuare. Il termine comune di tutti questi
svariati fini è l'εὐδαιμονία, al cui conseguimento
ci ha disposti l'ordine intero della natura,
che nella sua bellezza ed armonia ha come
ultimo scopo l'umana felicità: ma questo fine
non si raggiunge per caso o per fortuite circostanze,
nè la sua misura sta in arbitrio
dell'uomo, perchè il conseguimento n'è coordinato
alla esatta cognizione della propria
capacità in relazione con l'ingenito bisogno
del benessere, ed il limite n'è predeterminato
dalle reali condizioni della vita.



Tutte queste vedute raggiungono il loro
punto culminante nel concetto della divinità,
come intelligenza autrice e reggitrice del
mondo, la cui presenza nell'ordine naturale
è rivelata dalla perfezione con la quale tutte

le cose sono disposte, in una serie di perfetta
finalità. E qui di nuovo il sapere e l'attività
sono congruenti; perchè la natura, che è inaccessibile
alla scienza umana, è conosciuta solo
da Dio, che ha potenza di produrla.



Questa nuova intuizione della divinità, che
è determinata dal concetto del valore etico
della sua attività nel mondo, non può intendersi
come semplice prodotto di una volontaria
reazione contro le tendenze speculative
e affatto meccaniche dei filosofi precedenti;
perchè l'elemento precisamente individuale
della esigenza religiosa, che v'è così evidente,
non troverebbe più alcuna spiegazione, e quei
pronunziati perderebbero ogni valore storico.
Socrate ebbe tanto poca consapevolezza del
valore filosofico di queste sue vedute, e le
tenne per così opposte ad ogni indagine su
l'origine e la natura del mondo, che, mentre
poneva l'intelligenza come principio dell'universo,
e fissava un nuovo punto di partenza
ad ogni ulteriore progresso nelle indagini
speculative, rigettò come empia la filosofia
naturale; e, nel modesto concetto che aveva
di sè medesimo, e della natura umana in
generale, fece atto di rassegnazione alle intime
esigenze di un convincimento che a lui

non appariva qual risultato di una pruova
teoretica, ma qual termine assoluto di una
religione perfetta. E di questa esigenza stessa
egli non fece qualche cosa di distinto dalla
religione tradizionale, anzi tutto il nuovo fu
da lui appercepito nella forma antica; e di qui
procede, che, mentre il concetto monoteistico,
in virtù di tutto il progresso della coltura
ellenica, tendeva a chiarirsi[57], ed a riassumere
in sè le forme politeistiche, Socrate
credette di stare pienamente d'accordo con
la tradizione, e stimò non allontanarsi da
nessuna delle credenze accettate. Le riserve
infatti, o per dir meglio le distinzioni che egli
introduceva nella pratica religiosa, se all'occhio
volgare poteano sembrare lesive del
valore letterale del culto e del rito, non
aveano in se stesse niente che accennasse a
tendenze eretiche, o ad innovazione pratica
delle forme tradizionali. E quando Socrate
diceva, che non bisogna vivere nell'illusione
che la divinità ignori quello che teniamo

celato nell'intimo dell'animo[58], e che il sagrificio
non ha valore se la coscienza non
è pura[59], e pronunziava altre somiglianti
opinioni, che avevano l'intento di rilevare
l'intrinseco valore della coscienza, egli non
dicea cosa affatto nuova, e che ogni colto
Ateniese non avesse, più o meno direttamente,
potuto apprendere dalle sentenze di
Eschilo, di Sofocle, o di qualunque altro
poeta, su la cui pietà religiosa non s'era mai
sollevato dubbio alcuno. La grossolana rappresentazione
delle divinità, come di persone
finite e limitate, potea forse trovarsi in contradizione
con questa nuova veduta, e stimarla
empia e profana: ma ciò non vale a
persuaderci, che Socrate non sia stato davvero
quale Senofonte ce lo presenta, persuaso
cioè, che le sue convinzioni non fossero
affatto divergenti da quello che legalmente
era riconosciuto come religione dello Stato[60].

Confutare l'opinione di coloro, che in tutto
questo non vogliono veder altro che lo sforzo
apologetico di Senofonte, o la sua incapacità
filosofica, non crediamo sia nè conveniente
nè necessario[61].



Sotto questa nuova luce l'attività socratica
ci apparisce più chiara, e l'efficacia pratica
di che fu capace acquista una maggiore evidenza.
La sua importanza nella storia generale
della coltura greca è appunto riposta
in questa ricchezza di motivi istintivi ed
immediati, che avevano tanta relazione con
tutto lo sviluppo della coltura artistica contemporanea,
e riflettevano i bisogni e la
sociale agitazione di quell'epoca profondamente
creativa. Se noi prescindiamo, non solo
da tutte le moderne investigazioni sul valore
metafisico della causa, del fine ecc., ma
anche dalla mediazione logica, in cui questi
ed altri analoghi concetti appariscono nella
filosofia greca da Platone in poi, misurando
l'intuizione socratica alle condizioni della coltura
dell'epoca periclea, l'indole sua affatto

immediata e religiosa diviene assolutamente
innegabile. Quei concetti infatti, che abbiamo
di sopra accennati, non appariscono ancora
come gli estremi termini d'un procedimento
metafisico, e molto meno come le conclusioni
induttive di un'analisi psicologica; ma sono
lì tutti ad un tratto, nella loro armonia e
perfetta trasparenza; e, mentre sono il risultato
di un lavoro interno di purificazione dell'animo,
la loro obbiettivazione è istantanea,
e plastica, non discorsiva e dimostrativa. E
quando le esigenze logiche del dialogo vengono
a collocarli nel termine estremo di
una pruova, allora si vede chiaro, quanto il
nuovo motivo della dimostrazione sia inferiore
all'esigenza pratica del convincimento
religioso[62]. Fare di Socrate un astratto concettualista
è un'opinione tanto erronea, quanto
quella che lo riteneva per un moralista popolare[63];
ed una simile supposizione menerebbe
di certo a trovare incongruente ed

inconseguente del tutto la caratteristica di
Senofonte.



Socrate avea il fermo convincimento di
adempiere il dovere di una missione divina;
e la finezza del suo giudizio, congiunta all'abito
costante dell'osservazione morale, gli
avea fatto avvertire la prossimità del divino,
nella forma speciale di una personale relazione[64].
Correggere, rettificare, ed esaminare
le opinioni altrui eragli imposto dalle
religiose esigenze dell'animo, che non ammettevano
esercitasse l'arte della parola come
espressione di un dilettantismo dottrinale. Il
divieto della divinità, che lo tenea lungi dalle
faccende dello Stato, gl'imponea una completa
rassegnazione alle inevitabili conseguenze
della sua missione. Ma erano queste
opinioni il risultato di una fantastica considerazione
del mondo, ed assumevano esse
forse il carattere di un'arbitraria pretensione
di riformare ad ogni costo l'ordine stabilito
della società, per modellarlo secondo

i dettami di una speciale rivelazione? Nulla
di tutto questo. Socrate visse sempre in pieno
accordo con tutti, e non mancò mai di adempiere
nè i doveri del culto, nè le pratiche
della legale εὐσέβεια; le sue massime non l'indussero
mai, durante la lunga vita di 70 anni,
ad entrare in una guerra dichiarata con le
forme tradizionali, come avevano fatto Diagora
ed Anassagora, Gorgia e Protagora, suoi contemporanei.
Il suo Dio era qualche cosa di
affatto etico; ma già altri prima di lui, senza
destare sospetti, e nella massima buona fede,
avevano introdotto tacitamente nelle forme
religiose mitico-tradizionali una nuova motivazione;
ed Eschilo, Pindaro, Sofocle, ecc.
aveano incarnato nei nomi di Zeus, Apollo,
le Eumenidi ecc. un nuovo concetto del divino,
della pena, dell'espiazione, della legge
e della coscienza morale[65]. Socrate insomma
non fece che obbiettivare, nei limiti molto
oscillanti, e nelle forme riconosciute della
patria religione, un processo psicologico ed
etico affatto individuale; la quale libertà in

tanto era possibile, perchè, mancando ai Greci
un ordine speciale di uomini destinati a conservare
i veri religiosi, ed essendo già la
tradizione mitica passata attraverso alle molteplici
alterazioni, che furono conseguenza
della varietà delle stirpi e dello sviluppo
della coltura, il difetto di una chiesa e di
una dommatica rendea difficile il criterio
dell'ortodossia e della eresia[66]. E se vuol
dirsi, come altri ha fatto, che il figlio di
Sofronisco fu un eretico[67], bisogna allargar
tanto questo concetto, da far sparire ogni
misura di religione tradizionale presso i Greci;
la qual cosa quanto sia infondata può vedere
ognuno, che abbia una conoscenza esatta
dei loro monumenti letterari. Anzi, noi siamo
tanto lungi da una simile opinione, da credere,
che Socrate con le sue vedute si avvicini
di molto a quella profonda reazione

religiosa, che, cominciata in sul mezzo della
guerra del Peloponneso, finì per guardare
come pericolosa tutta la scienza che avea
divagato in ricerche arbitrarie ed individuali,
e che non è improbabile abbia trovata una
espressione artistica nelle ultime produzioni
di quell'Euripide[68], il quale già prima avea
tanto lavorato ad accrescere l'influenza della
irreligiosità sofistica. E che questa nostra opinione
non possa essere invalidata con l'argomento
dell'accusa di Meleto, può intendersi
di leggieri da chiunque rammenti, di quanti
equivoci dello stesso genere offra esempi la
storia.


2. Elementi della coscienza
di Socrate.


Cerchiamo ora di riassumere in breve i
motivi ed i risultati di quel processo, che
poc'anzi abbiamo indicato.



1. Socrate visse tutta la vita in un'epoca

d'illuminati[69], e quando già si tentava per
la prima volta di costituire delle scienze speciali,
e di subordinare a delle regole costanti
la pratica dalla vita e l'esercizio tecnico delle
arti. Il principio del sapere, quantunque non
fosse ancora espresso in una determinazione
logica esplicitamente formulata, esercitava già
negli animi la sua influenza, ed era una forza
che spingeva lo spirito in una direzione determinata.
A prescindere dalle ricerche nel
campo della natura, che cominciavano ad
avere la consistenza di una metodica osservazione,
la lingua offriva già materia a delle
indagini grammaticali, e l'oratoria assumeva
la forma di un'arte costituita mediante precetti.
La nuova esigenza del sapere non si
era invero isolata dalla pratica della vita, ed
era ancora tutt'una cosa con l'esercizio effettivo
delle arti, cui si riferiva. La vita pubblica
stessa risentiva gli effetti della nuova
tendenza, e fino il teatro comico ne traeva
argomento per mettere a raffronto, nella vivacità
di un personale contrasto, i nuovi elementi

di coltura, e l'antica semplicità. Socrate
è uno dei rappresentanti di questo movimento;
ma le speciali condizioni dell'animo
suo lo tennero lungi dal fare della ricerca,
nel suo puro valore teoretico, lo scopo esclusivo
della vita: sicchè, mentre il sapere, la
conoscenza, la consapevolezza sono elementi
necessari della sua intuizione religiosa e filosofica,
appariscono sempre come coordinati
al fine pratico e da esso governati.



2. Le immagini della vita etica, che erano
espresse nel mito e nella leggenda, e poste
in una relazione tipica con certi nomi e certe
tradizioni, non erano più capaci di soddisfare
la coscienza, e s'era costretti ad introdurvi
una nuova motivazione (per es. Euripide[70]).
Il contrasto era palese, ma non assumeva il
carattere di una riforma, perchè mancava la
chiesa ed il domma. A questa tendenza partecipava
anche Socrate, che, secondo il costume
d'allora, sotto il simbolo di una leggenda

religiosa, o di un racconto poetico esponeva
una sua convinzione, che esprimesse,
per via di una situazione o di un paragone,
un principio etico. Di qui procedeva ancora,
che l'interpetrazione degli antichi poeti era
fatta nell'intento di scovrirvi le nuove idee,
e questa alterazione del senso preciso delle
antiche opinioni avea luogo in tutta la buona
fede dell'interpetre[71].



3. Nella pratica della vita le tendenze degl'individui,
delle classi e dei partiti aveano
preso a seguire direzioni divergenti, e di tale
una intrinseca differenza ed opposizione, da
presentare il triste spettacolo di una morale
pubblica, che precipita pel declivio di una
sicura rovina[72]. Tutto piglia una piega arbitraria,
ed in una sfera più alta assume il
carattere di una ricerca, che non mira ad
altro che alla piena soddisfazione del criterio
personale, è soggettiva, diremmo noi nel

nostro linguaggio (i Sofisti)[73]. Socrate, che
era pure penetrato dal bisogno di valutare
alla misura della convinzione il merito od il
demerito degli uomini, reagì contro le tendenze
arbitrarie con la sicurezza del metodo ricercativo,
e con l'aver fissata la misura costante
delle azioni in una stregua più alta, e di un
carattere incondizionato, quello della obbiettività
della legge nell'ordine delle cose naturali,
e delle relazioni sociali. Egli va d'accordo con
lo spirito del tempo, e non se ne avvede;
perchè la maggiore intimità delle sue convinzioni
lo avea fornito dei mezzi per reagire.



4. Il sentimento religioso degl'individui,
senza entrare in un contrasto vivo e dichiarato
con la tradizione, perchè troppo nudrito
dell'ammirazione pei poeti e per le arti, e
perchè favorito dall'indeterminatezza del mito,
andava assumendo un carattere più preciso
d'intimità e di riflessione[74]. Un'umanità più

larga si formava a lato, ed in latente opposizione
con l'umanità greca; ed un orizzonte
più ampio di aspirazioni e di desiderî compensava
in pochi la perdita irreparabile dell'antica
schiettezza. Socrate, col suo concetto
della divinità come intelligente autrice del
mondo, rinforzò il valore etico dell'intimità
religiosa; ed insistendo continuamente sul
criterio della consapevolezza, nel giudizio che
deve portarsi su le azioni della vita privata
e pubblica, influì ad accelerare l'esclusivismo
teoretico, ed a preparare lontanamente l'indifferentismo
politico, e le tendenze cosmopolitiche
delle epoche posteriori[75].



L'intima compenetrazione di tutti questi
svariati e molteplici motivi, nella persona di
un uomo in cui la pietà, la moderazione, e
la temperanza erano siffattamente immedesimate
con le abitudini della vita, da sembrare
tutt'insieme un'opera artistica di plastica
evidenza, offriva ai contemporanei argomento

alle più svariate opinioni, ed è stata
in gran parte cagione dei giudizî spesso divergenti,
che i critici moderni hanno pronunciato
intorno a Socrate. Noi avremo a quando
a quando occasione di tornare su questi elementi
generali della sua coscienza, per correggere
il troppo o il poco che può dirsi, o
si è detto sul valore e la positiva importanza
dei suoi principî scientifici; e per ora aggiungiamo
una osservazione. Socrate come semplice
filosofo è un parto d'immaginazione, non
solo perchè in generale non s'ha ragione di
prescindere dalle reali condizioni in cui una
dottrina s'è svolta, quando i motivi ne siano
noti e palesi, ma perchè, in questo caso speciale,
la natura ed il carattere delle testimonianze
autentiche non consentono, che si proceda
con sicurezza all'esposizione della dottrina,
come se fosse per sè stessa isolata ed
evidente. La determinazione del valore filosofico
di Socrate si avvicina più alla natura
d'un problema, che all'analisi d'un fatto.







III.
DEL VALORE FILOSOFICO DI SOCRATE








Una coscienza informata alle più intime
convinzioni religiose, che riposano sul concetto
dell'intelligenza come autrice e provvidente
reggitrice del mondo, ed animata dal
vivo bisogno di correggere e migliorare le
opinioni altrui, non è ancora precisamente
quello, che noi siamo usi di chiamare coscienza
filosofica. La energia personale del
carattere, congiunta alla rettitudine del giudizio
morale, e ravvivata da una incessante
lotta con tutti gli elementi più pronunziati
della vita sociale ed artistica dei contemporanei,
sarebbe bastata per fare di Socrate
quello che ci è apparso finora; e per improntare
nella sua persona quel carattere di
dignità e di costante abnegazione, che la sua
vita e la sua morte rivelano egualmente. Egli
potea bene divenire un moralista popolare, un
riformatore dello Stato, o qualcosa di simile,
e pure non rivelare nelle sue convinzioni quel
lavoro di esame e di ricerca, che costituisce

la natura della scienza: egli potea, insomma,
rimanere un eroe di moderazione e di costanza,
senza essere un filosofo.



Ma la concorde testimonianza dell'antichità
fa di lui l'autore di un nuovo indirizzo nelle
ricerche filosofiche; e per quanto la divergenza
dei ragguagli possa far nascere dei
dubbi sul carattere preciso delle sue opinioni,
egli è innegabile, che tolto di mezzo Socrate
dalla tradizione filosofica dei Greci, non solo
tutto lo svolgimento della filosofia da Platone
in poi, ma lo stesso dialogo platonico come
monumento letterario diviene inesplicabile.



Fare del valore filosofico di Socrate una
quistione può invero sembrare ozioso ed inopportuno;
e basta forse guardare un poco le
storie della filosofia, e le molte monografie
concernenti questo soggetto, per persuadersi,
che nessuno più mette in dubbio il valore
scientifico e l'importanza filosofica di lui.
Tuttavia, se si pon mente alla circostanza
non punto lieve, che appena in sul cominciamento
di questo secolo si è detto sul conto
di Socrate qualcosa che mostri, come la ricca
immagine storica e leggendaria della sua
persona si presti ancora a venir ristretta negli
angusti limiti di una valutazione meramente

scientifica[76], e che nulladimeno gli
errori ed i malintesi continuano ancora, la
nostra questione non parrà nè affatto superflua,
nè del tutto tardiva. Molti parlano infatti
della filosofia di Socrate come d'un insieme

di verità belle ed assodate[77], e poi disposte
nell'ordine metodico di un sistema; e sconoscono
in tal guisa la originalità della sua
coscienza, e come in lui l'attività scientifica,
essendo più un risultato che un proposito,
rimanesse sempre nei limiti di un impulso
personale. Da un'altra parte, s'è voluto procedere
in questa indagine dalla supposizione,
che tutte le inconseguenze dovessero rimuoversi,

e che certi concetti appena appena
accennati dovessero completarsi mediante la
congettura; sicchè, misurando il valore di
questo o quel pronunziato alla stregua speculativa
della filosofia moderna, si è giunti
a formare un Socrate immaginario, il quale
corrisponde, o molto poco, o affatto nulla a
quello della storia. E, in ultimo, come l'ammirazione
che s'ha per Socrate si riferisce
in gran parte alla morale perfezione del suo
carattere, molti hanno stimato cosa naturale,
rigettare come apocrifi quei pronunziati che
sono inconciliabili con le nostre convinzioni
morali; e, confondendo due criteri disparatissimi,
son riusciti a falsare la storia per
adattarla alle proprie vedute. Sovra tutte
l'opinione, che il bene e l'utile siano identici,
ha talmente imbarazzato alcuni critici,
che, per paura di non degradare Socrate,
hanno finito per rigettare la testimonianza
di Senofonte[78].







Noi ci siamo facilitata la soluzione del
problema, col modo come abbiamo tratteggiata
la coscienza di Socrate, ed esposti i
vari motivi che lo determinavano alla sua
attività correttiva e pedagogica; ed abbiamo
così evitato l'inconveniente di prender le
mosse dalle qualità formali o speculative del
suo ingegno, per dedurne poi tutte le conseguenze
dottrinali che i testimoni autentici
ci hanno trasmesso[79]; perchè qui non si
tratta di un lavoro coscientemente compiuto,
per raggiungere la certezza teoretica mediante
l'analisi e la critica delle altrui opinioni.
Il motivo unico ed intrinseco di quella
attività era il bisogno etico della certezza,
e la convinzione, che questa non si acquisti
se non mediante la conoscenza chiara ed
evidente. Cerchiamo ora di caratterizzare
sotto questo aspetto il valore filosofico di
Socrate.






1. Formalismo logico.


Senofonte e Platone[80] mettono in bocca
agl'interlocutori di Socrate questa notevole
accusa, ch'egli solesse ripeter sempre le medesime
cose, e sempre nel medesimo modo,
interrompendo il libero corso all'esposizione
dell'avversario, Socrate in fatti non sapea
esprimere il suo pensiero in un discorso concepito
in forma oratoria, alla maniera di Gorgia
e di Protagora suoi interlocutori, nè potea
vagare in tutto il campo dello scibile come
Ippia il polistore, o adattarsi alla maniera
sdegnosa e virulenta di Callide e Trasimaco:
una certa innata sobrietà di spirito, ed una
moderazione a tutta pruova, che era divenuta
natura, lo conteneano in certi limiti costanti,
ai quali egli cercava ridurre i suoi uditori[81].
Questo fare era monotono, ed avea l'aria di
pedanteria: tanto più, perchè rinunziare al
mezzo tanto potente della persuasione oratoria

non potea non sembrar cosa strana in
una democrazia, dove tutte le pubbliche faccende
dipendeano dall'arte della parola. Ma
tornava forse Socrate di continuo all'affermazione
di questa o quella massima morale, per
ripeterla ogni istante, ed improntarla nell'animo
degli uditori?[82] Era egli forse un moralista
bello e compiuto, che catechizza e predica;
o tenea forse in serbo uno schema logico,
che andava applicando ad ogni sorta di quistioni?
Nulla di tutto ciò. Il suo discorso cadea
sopra oggetti disparatissimi, e quali l'occasione
prossima li venisse offrendo: nessuno
studio nella scelta degli argomenti potea disporre
il suo animo alla ripetizione monotona
delle medesime cose, nè dalla sua occupazione
dialogica risultò mai un complesso di pronunziati,
che prendessero forma di massime e di
precetti. Le condizioni stesse della coltura
etica ed artistica non consentiano, che a quel
tempo si potesse apprendere, come avvenne

più tardi, le relazioni morali nell'astratta universalità
della massima, o formulare nettamente
una esigenza logica; tanto è vero, che i
discepoli o seguaci che voglia dirsi di Socrate
ebbero più a sviluppare, ciascuno per proprio
conto, i germi che avean raccolto dalle accidentali
conversazioni del maestro, che a discutere
sul valore positivo di questo o quel
principio[83].



Quella monotonia notata dagli avversari
non concerneva che l'esigenza della formale
evidenza e certezza del discorso; ed era quindi
l'intenzionale ritorno ai medesimi presupposti,
nel lato formale d'ogni quistione. Ma
questo formalismo non apparisce ancora in
Socrate come già isolato, e distinto dall'oggetto
della ricerca, e come presente alla coscienza
del filosofo per sè ed obbiettivamente;
perchè agisce solo come reale esigenza di

colui, che ragionando avverte per la prima
volta, che il ragionamento dev'essere conseguente,
fondato ed evidente.



La maniera corretta e cosciente del ragionare
è nella nostra coltura filosofica cosa
troppo ovvia, e la nostra educazione ci fornisce
ben presto dello schema logico della
definizione, della pruova ecc., in guisa, che
possiamo al tempo stesso indurre, dedurre,
ed argomentare perfettamente, ed aver coscienza
della forma logica per sè stessa, e
studiarla nei suoi caratteri e nel suo valore:
ma tutto ciò era allora impossibile. In Socrate
l'esigenza del sapere esatto e formalmente
corretto è ancora un semplice atto di
personale energia, un bisogno intrinseco di
certezza e di acquiescenza alla normalità di
una opinione chiaramente concepita, un lavoro
che si compie per la necessaria coefficienza
dei vari elementi etici della coltura e
della tradizione, e non può ancora presentarsi
allo spirito come un dato di estrinseca
evidenza.



Se noi ci sforziamo per poco di rappresentarci
il mondo, secondo l'immagine, che
la coscienza anche più colta dei contemporanei
di Socrate ne avea espressa nella storia,

nella poesia, nelle leggende, nelle massime
e nei detti dei sapienti; e se guardiamo
poi quanta differenza corra da quella pienezza
ed inconsapevolezza d'intuizione, alle aporie
della ricerca, solo allora intendiamo quanta
profondità filosofica fosse nelle ricerche di
Socrate, e la parsimonia stessa dei mezzi da
lui adoperati diverrà più degna di ammirazione,
perchè è pruova evidente della energia,
con la quale egli seppe avvertire la necessità
di correggere ad una stregua costante
tutte le incertezze della conoscenza ordinaria,
e fermarsi poi ed insistere tutta la vita
nel criterio acquistato.



I presupposti logici, ai quali tutte le quistioni
del dialogo socratico sono riducibili,
consistono nella epagoge e nella definizione;
e noi cercheremo in séguito di esporre il
modo, come queste due funzioni si sono spiegate
in quell'orizzonte scientifico che Socrate
s'era tracciato. Per ora basterà aver notato,
come questa è la prima volta che nello spirito
umano si sia fatto palese il bisogno, che
prima di determinare la natura, il fine, ed il
valore degli oggetti, bisogna acquistare una
coscienza precisa ed inalterabile delle condizioni
in cui deve trovarsi la conoscenza, perchè

possa dirsi certa ed evidente. Tutto quello
che la speculazione posteriore ha strettamente
designato come elemento logico del sapere,
e che ha cercato successivamente di sceverare
dalla natura immediata e dalle condizioni
incerte e fluttuanti del soggetto pensante,
apparisce nella sfera della ricerca socratica
come qualcosa di affatto connaturato
con le esigenze pratiche di colui che ricercava;
e senza isolarsi dai motivi che l'aveano
praticamente prodotto, acquistò un grado di
sufficiente evidenza nella coscienza, tanto da
rimanere, non solo principio efficace in Socrate,
ma costante centro ed impulso di ogni
posteriore attività scientifica[84].






2. Determinazione del valore
del formalismo logico


La caratteristica, che noi abbiamo data
dell'attività filosofica di Socrate in generale,
pare risponda a quello che già s'è detto da
altri; e che non serva se non a rifermare
un'opinione corrente, secondo la quale Socrate
sarebbe stato il primo che avesse avuta
una chiara coscienza del valore del sapere[85].
Si è, infatti, detto più volte, che l'idea del
sapere sia la scoverta di Socrate, e che cessando
per opera sua la esclusiva ricerca del
mondo naturale, la filosofia fosse divenuta
la scienza dell'idea, del soggetto, dello spirito
e così via[86]. Senza la pretensione della
novità, noi riteniamo per erronee una gran
parte di quelle caratteristiche; e perchè attribuiscono
a Socrate una consapevolezza
maggiore di quella ch'egli s'avesse, e perchè
devono poi fare molte congetture per spiegare
ed intendere la natura dell'etica socratica. Basterà

notare solo questo, che partendosi dalla
supposizione, che Socrate avesse avuto coscienza
del sapere preso per sè stesso, come
forma o attività in generale, non solo si cade
nell'inconveniente di non poter trovare un solo
luogo di Senofonte che confermi questa opinione,
ma si è poi obbligati a fare una quistione
oziosa su la natura empirica o a priori
del sapere socratico, che non c'è motivo al
mondo per proporsela; e, in ultimo, si è poi
costretti a ritenere, che Socrate abbia in virtù
di una scelta, e per certe ragioni teoretiche,
limitato le sue ricerche all'etica[87]; mentre
la repugnanza contro le indagini naturali deve
in lui ammettersi, non come un risultato dei
criteri logici che applicava, ma invece come
una prima e semplice esigenza delle sue convinzioni
religiose.



Abbiamo invero detto, che il valore filosofico
di Socrate consiste nella esigenza di
un sapere normale e certo; ma la forma limitativa,
con la quale abbiamo espressa questa
opinione, esclude di fatto tutte le caratteristiche
alle quali può in apparenza sembrare

che ci avviciniamo. Che il sapere figuri allora
per la prima volta come una potenza determinata,
e serva a correggere l'opinione e la
tradizione, ed a condurre come norma sicura
la ricerca del filosofo in tutte le complicazioni
e le incertezze del dialogo, ciò non vuol
dire, che il concetto del sapere abbia raggiunta
una tale importanza ed obbiettività,
da segnare esso stesso il termine e lo scopo
della ricerca. E quando in fine, dal confronto
di Socrate coi precedenti tentativi filosofici
si vuole arguire la consapevolezza che egli
ha potuto raggiungere della sua posizione
storica[88], si viene a confondere due ordini
di criteri del tutto diversi; perchè dal giudizio
che noi riportiamo su la importanza di
una personalità storica, non può indursi qual
grado di consapevolezza quella persona stessa
abbia raggiunto.



Il valore filosofico di Socrate sta in relazione
diretta con l'orizzonte della sua coscienza;

nel quale noi abbiamo rinvenuti motivi
di natura più immediata, più complessa,
e più personale di quelli che conducono
esclusivamente alla conoscenza speculativa. Questa
determinazione intrinseca della sua attività
ci fornisce ora di mezzi sufficienti, per rifare
indirettamente, e mediante la congettura, il
processo genetico della sua coscienza filosofica,
che è stato impossibile d'intendere su
la semplice testimonianza delle fonti storiche.



Socrate non occupa immediatamente un
posto nella storia della filosofia, mercè
l'accettazione o la critica di una tradizione
teoretica; e per questa ragione stessa non arrivò
all'affermazione astratta del principio logico
della certezza, come regolativo della ricerca
e correttivo del conoscere comune ed inconsapevole.
Le condizioni speciali del suo carattere
lo aveano predisposto a sentire profondamente
il bisogno di una religione intima
e depurata dalle esteriorità della tradizione;
e di una certezza etica che lo tenesse libero
dalle fluttuazioni dei momentanei interessi e
delle opinioni correnti: e quella naturale predisposizione
toccò il suo soddisfacimento in
un concetto della divinità, che riconosceva
insiememente la bellezza ed armonia del

mondo, e la libertà umana come predeterminata
al bene. La costanza, la fermezza
d'animo, il naturale sentimento del giusto,
la morale certezza della inalterabilità della
legge, la perpetua acquiescenza al corso delle
cose perchè riconosciuto provvidenziale, — tutte
queste tendenze sollecitarono la sua intelligenza,
predisposta alla riflessione, a cercare
una norma costante dei giudizi, e trovatala
egli persistette ad applicarla come
stregua alla condotta morale sua propria, e
dei suoi concittadini. E scorgendo egli, che
il materiale delle opinioni e dei giudizi etici,
qual era raccolto nella lingua e nella tradizione
ed espresso nella coscienza politica
dei contemporanei, se a prima vista potea
avere il suo fondamento nelle costanti condizioni
della natura umana, non corrispondeva
sempre a quel grado di consapevolezza, che
le sue abitudini riflessive gli aveano reso
connaturale, il bisogno di fare entrare nell'animo
altrui l'intimità e lo spirito di conseguenza
lo fece divenire maestro di morale,
ed educatore della gioventù.



In questa nostra maniera d'intendere l'attività
filosofica di Socrate trovano un posto naturale
alcune opinioni, che incontestabilmente

gli appartengono, e che altrimenti non sarebbero
spiegabili; ed, oltre a ciò, molte
questioni, che si non sollevate su la dottrina
socratica, rimangono escluse di fatto. Toccheremo
alcuni di questi punti.


OSSERVAZIONI

1) Limitazione del sapere umano


Molti espositori della dottrina di Socrate
non hanno sufficientemente intesa l'importanza
di quella opinione riferita da Platone,
e indirettamente confermata da Senofonte[89],
la quale concerne la limitazione del sapere
umano, e la sua assoluta inferiorità al sapere
divino. Anzi, si è giunti fino a negare,
che questo principio sia stato pronunziato
con seria convinzione; ed alcuni hanno voluto
spiegarlo con certe ragioni di convenienza,
le quali, se pure riuscissero a chiarire qualche

cosa, non si sa quanto lascerebbero di genuino
nella dottrina socratica.



Quel principio invece, non solo è schiettamente
pensato, ma sta tanto in cima di
tutta la filosofia socratica, che per sè solo
basta a caratterizzarla. Il sapere socratico è
essenzialmente identico al fare; e questo convincimento
non è il risultato di una equazione,
stabilita per via di una serie di deduzioni
più o meno fondate sopra un'anticipata
conoscenza logica e psicologica, ma è
qualcosa d'immediato nella coscienza di Socrate,
il quale era arrivato all'esigenza del
sapere, spinto appunto dal bisogno di rendersi
evidente e certo il giudizio morale. L'esigenza
etica ed il bisogno religioso, combinandosi
insieme e coadiuvandosi vicendevolmente, lo
menarono a riconoscere la limitazione del
sapere umano, perchè il sapere del quale
egli avea notizia era quello appunto che
determina a fare; e, nello stesso tempo, gli
fecero ammettere la superiorità del sapere
divino, come quello che era impulso ad una
più larga sfera di azioni, e ad una produzione
più ampia e più perfetta. Non può
negarsi, che tutti questi concetti sono espressi
da Senofonte con tale una semplicità, e diremmo

quasi infantile ingenuità, da non
potere per sè soli formare una teologia razionale,
sicchè rimangono inferiori di gran
lunga, non solo alla teologia cristiana, ma
benanche a quella di Platone e degli Stoici;
ma questa stessa forma immediata e semplice
e una pruova ancora più convincente della
loro autenticità. E, misurando alla stregua
della coltura greca d'allora il principio socratico
della superiorità dell'intelligenza divina
su l'umana, si scorge bene, che esso
segna un gran progresso nella storia della
religione e della filosofia; ed a persuadersene
basterà confrontarlo col concetto affatto
meccanico dell'intelligenza presso Anassagora[90].






2) Socrate e i Sofisti


Abbiamo già visto, che ammettendo in
Socrate il principio del sapere, come concepito
in abstracto e nella sua generalità, non potrebbe
più spiegarsi perchè mai avess'egli
dovuto limitarsi all'etica, e rigettare come
empia ed infruttuosa la ricerca naturale. Ma
il concetto, che s'era formato della limitazione
del sapere umano, vale anche ad intendere,
sotto che riguardo egli differisse dai Sofisti
essenzialmente, e pei motivi e pel fine della
sua attività scientifica; per tacere ora di altri
punti più determinati, che toccheremo in
séguito.



La coscienza sofistica esprimeva l'incontro
di due tendenze, che aveano seguito lungamente
il proprio cammino, ciascuna per sè
stessa, senza incontrarsi e combinarsi nei
medesimi individui. Le ricerche su la natura
e l'origine del mondo naturale aveano condotto
ad una serie d'ipotesi, e queste a porre
certi principî, come fondamento e spiegazione
del cosmo: e la successione non interrotta
dei tentativi avea quasi esaurita ogni possibilità
di nuovi principî. Tutta quella tradizione

era al tempo di Pericle, e poco appresso,
rappresentata da vari seguaci delle
diverse scuole, che tentavano di trovare un'ultima
soluzione nella conciliazione di vari
principî fin allora tenuti per repugnanti tra
loro. Sotto questo riguardo i Sofisti, sebbene
nessuno di essi fosse stato capace di elevarsi
ad una concezione organica dell'universo, rappresentavano
ancora la filosofia naturale, perchè
giovandosi tutti di questa o quella supposizione
filosofica, la metteano a profitto
come generale elemento di coltura. L'altra
tendenza poi, che era in essi pia efficace, era
quella che risultava dalla dissoluzione dell'antica
morale tradizionale, e che cercava
una espressione adequata dei nuovi bisogni
nella ricerca individuale, poggiata sul criterio
della convinzione personale. L'incontro di
queste due tendenze non è stato qualcosa
di arbitrario e di elettivo nella posizione dei
Sofisti; e su ciascuno di essi un motivo diverso
ha potuto esercitare maggiormente la
sua influenza, mentre gli effetti che produssero
furono quasi identici. E questa sola circostanza
può spiegare, come quegli uomini
di tempra affatto diversa, di tendenze divergenti
e qualche volta opposte, essendo nati

nei punti più diversi nel mondo greco, e
trovandosi solo accidentalmente qualche volta
insieme, sapessero esercitare una svariata e
grande influenza come esortatori dei principi
e consiglieri delle radunanze popolari; e, senza
un proposito prestabilito e senza unità di
dottrina, potessero concorrere tutti a produrre
le medesime conseguenze; ed in nome d'un
sapere universale e con certe massime riformatrici
fossero stati capaci di gettare sfiducia
ed irrequietezza negli animi, e di eccitare il
gusto per tante svariate discipline. Il nome
comune di Sofisti che fu loro dato, e che
dapprima non importava una nota di riprovazione,
è un indizio sicuro dell'effetto che
erano in grado di produrre. Il loro significato
nella storia generale della coltura greca
è di gran lunga superiore al loro valore filosofico;
e appunto perchè non furono dei filosofi,
nello stretto senso della parola, divennero
istrumenti di propaganda scientifica e
creatori di molte discipline positive. Le ricerche
grammaticali e retoriche furono da
essi intraprese nel fine pratico del corretto
parlare e della persuasione oratoria; e le
loro indagini influirono in gran parte a fare
avvertire le condizioni formali del ragionamento

e favorirono la formazione della logica.
La loro attività pratica, e gl'interessi
politici che ne regolavano la condotta, li determinarono
a ricercare la natura delle relazioni
etiche ed il valore delle virtù nella
famiglia e nello stato.



L'esame delle dottrine sofistiche non ha
che fare col nostro argomento; tanto più,
che, se volessimo toccarlo solo di passaggio,
tutto l'andamento del nostro lavoro dovrebb'essere
cangiato. Qui vogliamo solo notare,
che Socrate per molti riguardi può dirsi si
aggirasse nel medesimo orizzonte dei Sofisti;
tanto che all'occhio volgare egli apparve tutt'uno
con quelli. Questa identità consiste
principalmente nell'interesse pratico, che era
impulso alle indagini scientifiche dell'uno e
degli altri, e che aveali egualmente condotti
alla ricerca ed alla determinazione dei concetti
etici. Sotto un risguardo più generale,
Socrate ed i Sofisti coincidevano nell'interesse
comune di una consapevole maniera
di ragionare. Ma tutta questa apparente identità
sparisce, quando si prendono ad esaminare
i motivi della ricerca socratica, che
risultavano appunto da un bisogno affatto
etico e religioso; e poi si confrontano con

la posizione del tutto arbitraria dei Sofisti,
che, usando l'arte della parola come mezzo
estrinseco di persuasione ed accettando in
gran parte come legittima la morale ordinaria
del popolo, non si elevarono mai ad una
perfetta e schietta intelligenza della natura
umana. Ma la differenza e la opposizione
apparisce maggiormente in quel principio di
Socrate, che poc'anzi abbiamo esaminato.
Socrate, con l'ammettere la limitazione del
sapere umano, non pronunziava solo una massima
di morale rassegnazione, o di religiosa
riverenza verso la divinità, ma esprimeva
eziandio con maggiore evidenza il bisogno
di un criterio di assoluta certezza. Il sapere
diveniva così non solo formalmente certo, ma
intrinsecamente predeterminato ad uno scopo,
nel quale dovea attuare, e necessariamente
esaurire, la propria attività e potenza. E sebbene
sembri, che la relazione, che Socrate
stabiliva fra il sapere umano ed il sapere
divino, importi una degradazione del primo,
e che da essa possa desumersi la relatività
e la contingenza della scienza umana; pure,
se si guarda più addentro, si vede, che la
superiorità di Socrate su i Sofisti consiste
appunto nella chiara coscienza che egli s'ebbe

della intrinseca misura del sapere, e del modo
come essa era predeterminata da tutto l'ordine
della natura. Il sapere umano da un
canto, ed il divino dall'altro, appariscono come
due sfere affatto diverse; ma, in fondo, come
la loro differenza non consiste nella diversa
natura dei soggetti intelligenti, ma sì bene
nel grado di attività e nella diversa sfera
d'azione, così s'intende perchè Socrate sia
stato non solo capace di dare un largo impulso
alle ricerche logiche ed etiche, ma eziandio
alla metafisica.



Tutti ora ammettono la differenza fra Socrate
e i Sofisti; ma la più parte dei critici
nell'assegnarla s'è principalmente fermata alla
differenza dei risultati dottrinali, guardandola
sotto l'aspetto della certezza logica. Noi veramente
non sappiamo intendere, come Socrate
avrebbe potuto sfuggire l'eristica e l'antilogistica
dei Sofisti, e sentire vivamente il
bisogno di un sapere normale ed obbiettivo,
se prima le esigenze religiose della sua coscienza
non lo avessero disposto ad ammettere
nell'intelligenza, come principio dell'universo,
una misura assoluta ed intrinseca della
intelligenza umana, come relativa e predeterminata
all'attuazione del fine individuale e

sociale del benessere. E, come non può ritenersi,
che Socrate adoperasse nella critica
dei Sofisti un istrumento di cui non avea
notizia, intendiamo dire la logica come scienza
formalmente costituita; ed essendo del rimanente
innegabile, che dall'attività filosofica di
Socrate procedette la critica della Sofistica,
che occupa tanta parte del dialogo platonico;
per non cadere nell'inconveniente, o d'identificare
Socrate con Platone, o di riavvicinare
talmente Socrate ai Sofisti, da farli coincidere
assolutamente nell'esigenza affatto formale
della ricerca senza termine obbiettivo,
bisogna ammettere che Socrate fosse premunito
contro le divagazioni di una ricerca arbitraria,
mercè una chiara ed evidente convinzione
intorno al valore etico dell'uomo e
della divinità. E questa posizione è quella
appunto che apparisce chiara in Senofonte;
sebbene i Memorabili, per la loro natura affatto
apologetica, e per la poca intenzione
filosofica dell'autore, non facciano sempre
rilevare l'antitesi tra il principio socratico e
la coscienza sofistica.



E qui cade in acconcio di osservare, che
il concetto, che noi ci siamo formati del valore
filosofico di Socrate è indirettamente

confermato dalla grande varietà dei risultati
scientifici delle varie scuole, fondate dai suoi
seguaci; perchè, sebbene un insegnamento
affatto orale, e quasi occasionale, qual era
quello di Socrate, dovesse di necessità lasciare
un largo campo all'influenza della persona,
e limitare quella precisa ed esatta trasmissione
della dottrina, che può emergere
solo dalla comunicazione scritta, pure la natura
stessa delle convinzioni del maestro avea
dovuto lasciare nell'animo degli ammiratori
e seguaci tracce tanto diverse, per quanto
era varia in essi la capacità, o di fermarsi
alla riverenza per la persona, o di valutare
la importanza delle convinzioni etiche, o di
sapersi avvantaggiare della tendenza logica
per costituire la scienza.


3) Pretesa soggettività del principio socratico


Alcuni hanno considerato Socrate come
quello che per la prima volta ha determinato
il principio della soggettività; perchè egli, si
dice, riducendo tutto il sapere al valore logico
della definizione, e valendosi per determinar
questa dell'esperienza interna del soggetto,
ossia dell'induzione, ha riconosciuto

nell'esame della conoscenza il principio d'ogni
sapere concreto, ed affermato, che il pensiero
umano nelle sue normali condizioni è la misura
di tutte le cose[91]. Questa soggettività
socratica è stata celebrata con una certa pompa
di espressioni, che aggiunge niente, se non
toglie molto, alla semplicità e spontaneità del
filosofo ateniese[92].



Altri poi, insistendo sul termine reale della
ricerca socratica, e partendo dalla supposizione,
che la costanza, con la quale Socrate
prese a determinare i criterî della certezza,
non potea essere scompagnata dalla convinzione,
che quella fosse la via per intendere
e comprendere la realtà delle cose, hanno
affermato che la sua filosofia fosse affatto
oggettiva[93].







Questo contrasto di opinioni ha ora perduto
ogni importanza, e nessuna crederà più,
che con termini d'un valore tanto generico,
e di un significato, che varia troppo spesso
secondo le opinioni di coloro che li adoperano,
possa esprimersi completamente una
caratteristica storica[94]. Quello che importa
è di sapere, fino a che punto Socrate abbia
avuto coscienza del suo principio ricercativo,
e in che rapporto stesse questa sua consapevolezza
con la natura dei problemi ch'egli
s'era proposti; e noi abbiamo su questo argomento
già discorso a lungo, e tanto da
escludere indirettamente l'opinione di coloro,
che fanno di Socrate il creatore del principio
della soggettività. Aggiungiamo ora alcune
osservazioni.



Socrate non differisce dagli altri filosofi
che lo precedettero solamente per l'oggetto
della ricerca, ma eziandio e principalmente
per la maniera seguita nel ricercare, e per
lo scopo della ricerca. I motivi individuali

prevalsero in lui siffattamente, o la tendenza
arbitraria ch'era invalsa in quell'epoca, di
subordinare tutto al, criterio personale, lo
preoccupò tanto, ch'egli fu al tempo stesso
rappresentante di un nuovo principio, ed iniziatore
di una reazione assoluta contro le
opinioni relative e soggettive dei Sofisti. Ma
il principio del sapere non può dirsi gli fosse
presente alla coscienza, in un valore incondizionato,
e nella sua assoluta indifferenza rispetto
al contenuto ed al fine dell'attività umana.
In conseguenza può dirsi, che Socrate
abbia influito ad approfondire la natura del
soggetto[95], ed a preparare tutta la filosofia
idealistica che venne dappoi; ma questo non
importa che il suo principio fosse quello della
soggettività. Anzi, non è inopportuno ricordare,
che in tutta la filosofia antica il progresso
che ci è, dalle rudimentali spiegazioni
del mondo fisico fino all'idea platonica ed
all'entelechia aristotelica, concerne sempre lo
studio, l'analisi, e la deduzione della realtà,
qual'essa è stata percepita ed appresa dal
soggetto, senza che il filosofo si elevi a contrapporre
il soggetto preso per sè stesso all'oggetto

in quanto estrinseco; perchè la stessa
scepsi filosofica intende la contradizione solo
come uno stato erroneo della rappresentazione,
non mai come fondata in una reale ed
essenziale opposizione di soggetto ed oggetto.
La scepsi socratica, che in séguito esporremo,
non ha niente a fare con la generale
quistione su la conoscibilità delle cose; e rimane
sempre predeterminata dal fine pratico,
che ha il suo fondamento nella relazione dell'uomo con la divinità.



Che se per questa ragione vuol dirsi che
la filosofia di Socrate è oggettiva, una simile
opinione ci par giusta solo fino al punto,
che non si attribuisca a lui più consapevolezza
di quella che s'avea; ed a condizione
si ammetta, che tutta la filosofia greca è oggettiva:
perchè non è che una successiva e
lenta esplicazione della ricerca, sul dato della
tradizione e su l'immagine concreta del mondo,
che non supponeva un ideale metafisico-religioso,
come quello che il cristianesimo
ha lasciato in eredità alla filosofia moderna,
con tutta la evidenza di una profonda opposizione
fra Dio e mondo, spirito e natura.






4) Preteso misticismo di Socrate


La fisonomia della ricerca socratica è tanto
originale, ed esprime così al vivo la spontaneità
e le personali esigenze di colui che
ricercava, che a molti è sembrato naturale
di scorgere in Socrate una certa natura di
spirito mistico e profetico, che non consente
venga egli considerato come uomo d'ingegno
e di tendenze speculative. L'immediatezza
mistica e religiosa, che non va ristretta nei
limiti della schietta filosofia, si sarebbe appalesata
in lui come in un apostolo ed in
un profeta; sicchè molte delle sue massime,
più che il risultato di un'attività scientifica,
sarebbero l'espressione di uno spirito affatto
religioso, e dotato del misterioso dono dell'ispirazione.
Questa opinione[96], che non ha
certo la sua conferma nelle testimonianze
autentiche, per quanto possa apparire, e sia
invero, strana e paradossale, ha un certo fondamento

nella difficoltà che si prova a concepire
ed intendere tutto quello che c'è di
nuovo nella coscienza filosofica di Socrate,
se si prende solo a considerare la semplice
tradizione teoretica, e si prescinde dalle speciali
condizioni della sua persona e della sua
coscienza religiosa. E, da un'altra parte, la
poca o niuna conoscenza dello sviluppo della
coscienza religiosa dei Greci può indurre in
molti la falsa opinione, che tutto quello che
contradice al grossolano concetto della mitologia
sia qualcosa di straordinario, mentre
invece non è che una delle fasi del normale
sviluppo della coscienza ellenica.



I tratti storici, che possono desumersi da
Senofonte e Platone, valgono tanto ad intendere
il sano sentimento religioso di Socrate,
il quale non ha niente di non ellenico, che
non c'è punto bisogno di supplire con avventate
congetture un elemento, del quale la
storia ci fornisce con tanta evidenza, e di
svisare Socrate, ch'era Greco anzi Ateniese,
per farne qualcosa di simile ai profeti dell'Antico
Testamento, o ai mistici cristiani.







IV.
DEL METODO DI SOCRATE








La esplicita testimonianza di Aristotele[97],
che Socrate fosse stato il primo ad introdurre
l'induzione e la definizione, è di un valore
storico incontrastabile; e nel suo carattere
limitativo esprime nettamente la posizione, e
l'importanza di Socrate nello sviluppo delle
ricerche logiche. Ma bisogna pure osservare,
che per Aristotele il concetto della logica è
di una natura affatto determinata; sì perchè
egli ha escogitato ed esposto un complesso
di forme e di principi così ricco ed esteso,
da esaurire quasi del tutto l'argomento; come
perchè ha avuto una coscienza netta della
funzione logica in tutte le branche del sapere
concreto: in conseguenza di che la sua testimonianza,
assottigliando troppo in una forma
schematica ed astratta il risultato dell'attività
scientifica di Socrate, non vale a riprodurne

i motivi, la genesi e lo sviluppo. Se il dialogo
senofonteo e platonico non fossero lì
sotto i nostri occhi, per attestare l'impressione
genuina che la conversazione socratica
lasciava nell'animo degl'interlocutori, e per
rappresentare al vivo, e con drammatica evidenza
i contrasti ed i pratici motivi, che determinavano
Socrate a ricercare la definizione
mediante il discorso, l'affermazione di Aristotele
non sarebbe valsa ad altro, che a tenerci,
in generale, informati della norma, che
quello avea seguita nelle sue indagini. Oltre
di che, era Aristotele tanto inteso a mettere
le ricerche logiche in armonia coi suoi postulati
sistematici, e con le formali esigenze
della sua metafisica, ed avea raggiunta una
così piena e perfetta notizia della funzione
dimostrativa, che non potea farsi più un concetto
delle esigenze psicologiche ed etiche,
che aveano preparata e determinata la definizione
socratica.



A molti degli espositori moderni è sembrato
cosa naturale di asserire in genere,
che Socrate sia stato il primo fra i filosofi,
che abbiano avuta una coscienza netta del
valore del metodo, senza che si dessero alcuna
briga di esporre, nella sua forma originale

ed autentica, il carattere genuino del
metodo socratico[98]. Il concetto ovvio della
induzione, come di quel procedimento logico
secondo il quale si risale dal particolare all'universale,
dal noto all'ignoto e così via,
è stato spesse volte applicato al metodo socratico,
con tanto poco gusto e poco lodevole
facilità, che ci è parso davvero strano
come non si sia generalmente notato quanto
fosse inverosimile che Socrate avesse acquistata
una coscienza netta e chiara di un procedimento,
che tuttora non è dei meglio determinati[99].
E, inoltre, questo procedere dal
particolare all'universale, che è facile ed ovvio
nella nostra coltura scientifica, perchè ben
per tempo siamo assuefatti a pensare i concetti
nelle loro generali determinazioni, non
si può capire come potesse immediatamente

acquistare nella coscienza di un uomo il valore
di una regola costante, ed appresa in
astratto, mentre le condizioni reali in cui si
è svolto non erano punto favorevoli alla generalizzazione
logica. E se noi ci limitassimo
a pronunziare un giudizio sul metodo di Socrate,
che fosse espresso nella breve e succinta
affermazione, che egli si sforzava di
determinare analiticamente il valore di un
concetto, per fermarne inalterabilmente la
natura mediante la definizione[100], dovremmo
ben presto avvederci, che questa determinazione
dice molto poco, ed è al tempo stesso
difettosa, perchè assume come mezzo di spiegazione
quello che dee appunto cercarsi di
spiegare.



Prescindere da ogni anticipata teoria psicologica
e metafisica, e seguire attentamente
la genesi del dialogo, questa è la sola via
che possa tenersi, con la speranza di riprodurre
fedelmente le condizioni reali nelle
quali si produsse la definizione socratica.






1. Presupposti storici e psicologici


L'immagine della vita, che mercè la percezione
e la incosciente riflessione si forma
e sviluppa nella coscienza comune ed incolta,
consiste in una mutabile e perpetua vicenda
di rappresentazioni e sentimenti, su la quale
le leggi del meccanismo psichico esercitano
il loro assoluto ed esclusivo dominio. Solo
l'interesse individuale della propria conservazione
e la ripetizione di certi atti abituali
possono imprimere nell'insieme delle rappresentazioni,
che sono successivamente presenti
alla coscienza, degli impulsi per certe direzioni
costanti; mercè i quali si stabilisce il
predominio di alcuni elementi della vita psichica
su tutti gli altri, ed in conseguenza di
questo predominio, essa si costituisce in tutte
le sue specificazioni, come carattere, costume
ed abito. Nella sfera della valutazione, questa
costanza assume la forma di opinione, e viene
espressa come giudizio tradizionale di una
classe, di una casta o di un popolo. Questa
opinione tanto più è parziale, ostinata ed
esclusiva, in quanto che, poggiandosi sul
meccanismo naturale della vita psichica, non

ammette la libera scelta dell'individuo, e non
lascia a tutti gli elementi dell'anima il campo
libero per coadiuvarsi e fortificarsi. La coscienza
dell'individuo, in questo primo e più
semplice stato della vita psichica, obbiettivando
imperfettamente, riesce a considerare
come qualcosa di esterno e di assolutamente
immodificabile il limite intrinseco della propria
attività, e confondendo le proprie condizioni
con quelle della natura, naturalizza
sè stessa nel mito, nella parola tradizionale
e nel costume.



Questo stato primitivo della coscienza umana,
sebbene corrisponda all'epoca della prima
formazione della società, si continua e perpetua
anche nei periodi posteriori della storia,
perchè acquista un carattere sostanziale
nei costumi e ferma la sua espressione nei
miti e nella poesia primitiva. Il sorgere successivo
ed il lento sviluppo della riflessione,
che sono determinati da cause molto complesse
e varie secondo gl'individui, non riescono
ad escludere tutto ad un tratto le diverse
manifestazioni di quella coscienza primitiva
ed irriflessa; e la trasformazione degli
antichi elementi in concetti, coscientemente
appresi e pensati, non avviene che per la

via d'un lungo processo, e di una lotta assidua,
incessante e secolare. Questo processo
di trasformazione non ha luogo solo per l'azione
di quei motivi intrinseci di esame e di
critica, che possono dirsi teoretici; ma emerge
necessariamente dalle collisioni pratiche fra
la volontà dell'individuo e l'opinione tradizionale
espressa nel costume; e, più tardi, assume
il carattere d'una lotta sociale fra classe
e classe, individuo e individuo. Nella storia,
di questa lotta, quello fra gli elementi della
vita primitiva, che offra più materia al contrasto
e che persista con maggiore tenacità,
è la lingua, che nell'epoca delle tradizioni
primitive e della poesia popolare esprime,
per tutti egualmente, dei criteri costanti di
valutazione, e che conserva nelle epoche posteriori
l'apparenza di una norma, alla quale
tutti gl'individui debbano necessariamente ed
inevitabilmente adattarsi. Ma, quando gli uomini
hanno cessato di trovarsi istintivamente
d'accordo in quello che deve chiamarsi giusto,
virtuoso, onesto, lecito, santo, empio, ecc.,
e hanno perduta la fede in quei tipi astratti
del mito e della leggenda, nei quali la fantasia
primitiva avea espresso ed ipostatato
i comuni criteri della valutazione morale,

allora sorge necessariamente nell'individuo
il bisogno di rifarsi da sè quella certezza,
che prima avea nell'acquiescenza in un criterio
comune e naturale, e dice τὶ ἐστι?[101]



La storia delle trasformazioni della coscienza
etica è espressa nella letteratura greca
in una forma monumentale: ed ora riesce
ancora possibile al critico ed al filosofo di
seguirla in tutte le sue fasi e di notarne
minutamente le gradazioni e lo sviluppo[102].
Le relazioni etiche, gli affetti dell'animo, le
passioni, i giudizi morali passano successivamente
per una serie di determinazioni sempre
più profonde e più ricche, finchè la divergenza
dei criteri individuali non arriva a
suscitare il bisogno dell'indagine, dell'esame
e della critica, e ad esigere che la ricerca ristabilisca
coscientemente, nella forma riflessa
del sapere scientifico, il criterio della certezza.
I Sofisti rappresentano, come filosofi e come
organi della coltura generale, questo stato

di morale inquietezza, che esercitava tanta
influenza nella vita pubblica, e fino nelle produzioni
dell'arte drammatica; ma nessuno di
essi fu dotato dell'energia morale, che era
necessaria per rifare con la scienza quello
stato di certezza intrinseca, che la coscienza
etica esige come condizione essenziale[103].


2. Motivo e sviluppo del metodo socratico[104]


Quali motivi di pratica certezza spingessero
Socrate alla ricerca etica, e quali elementi
d'intima convinzione morale avess'egli
riposti nella eccellenza e bontà del suo carattere,
non abbiamo più bisogno di ripetere.

E, se noi diciamo che il metodo era per lui
un bisogno individuale; o meglio, che l'esigenza
pratica della determinazione esatta dei
giudizi morali dovea assumere in lui la forma
di una costante e normale ripetizione di un
certo processo intellettuale, non crediamo,
per le cose dette innanzi, di pronunziare un
giudizio infondato, e che deva essere inteso
come restrittivo della importanza filosofica
del dialogo socratico. La pratica e la teoria,
l'arte e la scienza non apparivano ancora in
quel tempo come attività perfettamente distinte;
e l'esercizio di una naturale inclinazione
potea raggiungere un grado anche molto
elevato di perfezione, senza che l'individuo
fosse consapevole delle formali condizioni
nelle quali l'arte si svolgeva: sicchè può
dirsi, senza difficoltà, che la logica stessa,
come naturale attitudine e pratica esigenza,
s'è per la prima volta costituita e fermata
come qualche cosa d'istintivo e di naturale[105].
Seguiamo ora, per quanto è possibile, lo
svolgimento del metodo nei limiti del dialogo
socratico, a conferma della nostra opinione.







Tutto quello che gli uomini ordinariamente
pensano intorno al carattere delle virtù e
intorno ai beni, come mezzi al conseguimento
della felicità, deriva solo dall'abito, dalle sociali
convenienze, dalla incosciente ripetizione
dei medesimi atti e dalla falsa opinione, che
s'ha delle proprie forze e della propria missione.
E quando i criteri cominciano a divergere
e il bisogno di riflettere è divenuto
imperioso, perduta la fede in quella misura
costante, ch'era riposta nella tradizione e nei
costumi, e mancando l'attitudine a riprodurre
la certezza mediante la scienza, l'uomo non
sa più cosa voglia e non voglia, e che deva
lodare o biasimare. E chi è interrogato e
deve assegnare la natura di quello che suole
chiamare bene, male, piacevole, utile e così
via, non ha un punto certo al quale s'appoggi,
e non resiste alla tentazione di perdere
ogni fede nella esistenza di una costante
misura dei valori etici. L'unità estrinseca della
parola, che nel costante valore fonetico serba
una certa apparenza di uniformità, non vale
che ad accrescere la confusione e l'incertezza;
perchè, mentre dapprima siamo vinti dall'illusione
che le stesse parole esprimano le
medesime rappresentazioni, a lungo andare

la convinzione, che acquistiamo della profonda
differenza che passa fra i nostri e gli altrui
concetti, diviene più evidente di quella illusione,
e finisce per bandirla del tutto[106].
Nella pratica della vita queste difficoltà teoretiche
della coscienza morale menano alla
divergenza delle opinioni e all'incertezza assoluta
sul valore etico di tutti i predicati che
possono concernere la lode o il biasimo; e
di qui procedono le inimicizie e l'attrito, che
alterano e corrompono le sostanziali relazioni
della famiglia e dello stato[107].



Lo spirito ha bisogno di una certa energia
per liberarsi da quella illusione di apparente
uniformità; e d'una anco maggiore, per determinarsi,
mediante una interrogazione sospensiva,
alla ricerca del valore costante, che
è espresso nel predicato etico. Questo è il
primo e più elementare stadio della ricerca

di Socrate; il quale, nel bel mezzo d'un discorso
che può concernere l'elogio di un'azione,
o il giudizio pronunziato sopra una
relazione, o sopra una forma costante della
vita etica, con una recisa e sospensiva domanda
dice: τὶ ἐστι?



Le parole non possono chiarirsi se non
col mezzo delle parole; e la possibilità di
determinare il valore di una di esse, mediante
quello di un'altra, riposa su la supposizione
di una costante ed identica associazione di
idee, nell'animo di colui che parla e di colui
che ascolta. Finchè questa supposizione non
diviene convinzione, non si sa fino a che punto
qualcosa di realmente pensato risponda all'espressione
estrinseca, che ha luogo mediante
la parola. Questo stato dell'animo, in
cui si cerca di pensare realmente quello che
deve essere costantemente inteso e contenuto
in una rappresentazione, costituisce l'aporia;
l'incertezza, cioè, che occupa l'individuo, nell'atto
che s'avvede della propria insufficienza
ad afferrare e comprendere il valore intrinseco
della propria opinione: e questa aporia è, appunto,
lo scopo dell'interrogazione socratica.



I suoi interlocutori sono costretti ad affermare
il loro imbarazzo ed a confessarsi ignoranti;

perchè in essi, insieme con l'aporia,
è sorto il bisogno del vero sapere ed una
certa anticipata notizia della possibilità della
certezza. Ma l'abito contratto già prima di
cadere nell'aporia, l'abito di aggiustar fede
al valore delle proprie convinzioni, tuttochè
non fossero state mai nè esaminate nè riformate
dalla interna esperienza, riprende il
disopra, e li fa ricadere nell'illusione. Essi
credono di sapere cosa sia il giusto, il santo,
l'utile, il bello, perchè l'immagine concreta
dei tribunali o delle religiose tradizioni, dei
propri bisogni soddisfatti o dei sensi appagati
fa loro ritornare nell'animo l'antica opinione;
ed essi credono di conoscere davvero
il valore etico che si cerca, perchè, nei casi
speciali e nelle particolari contingenze della
vita, ne hanno avuta una notizia apparentemente
completa.



E qui bisogna che l'interrogazione si moltiplichi,
e divenga tante domande, per quante
sono le rappresentazioni addotte a chiarire
e ad esemplificare il concetto che si cerca.
Questa nuova esigenza porta con sè un allargamento
dell'indagine e un apparente allontanarsi
dalla quistione primieramente proposta.
Il dialogo s'impiglia in molte e svariate

difficoltà; una corta inquietezza s'impadronisce
degl'interlocutori; il risultato diviene incerto,
e si è quasi ad un passo dall'eristica
ed antilogistica dei Sofisti[108].



E, quasi ad accrescere le difficoltà ed a
renderle invincibili, Socrate confessa la propria
ignoranza; e nella piena coscienza dell'altrui
presunzione ed insufficienza manifesta
uno dei tratti più notevoli della sua natura:
l'ironia. Il filosofo, infatti, non può, in quella
condizione in cui s'è messo, non confessare
la propria ignoranza, perchè il suo sapere
è pura esigenza, o meglio consiste solamente
nella coscienza dell'attuale incertezza. Quello,
che egli cerca, deve ancora trovarlo; nè basta
che l'abbia ottenuto una volta, perchè lo formuli
in una maniera generale e lo tenga in
serbo per mostrarlo a quando a quando. Il
motivo dialogico, che è il solo movente della

quistione, varia secondo le occasioni, e porta
l'indagine sopra oggetti ed argomenti sempre
diversi; sicchè si tratta sempre di eccitare
nuovamente il bisogno dell'aporia, perchè
questa invogli alla ricerca e fissi implicitamente
la natura del processo. E di qui procede
ancora, che Socrate, non avendo una
notizia anticipata di quello che cerca e mettendo
in opera la sua attività formale sempre
nei limiti precisi e determinati di un dialogo,
comincia dall'ammettere negli altri una piena
scienza di quello che si cerca; e dalla loro
confessione che nulla sappiano, o dall'incertezza
con la quale pronunziano le loro opinioni,
è indotto all'ironia, che in lui assumeva
la forma costante di un abito filosofico[109].







Pur tuttavia, il semplice interrogare, che
menava all'aporia ed alla sospensione d'ogni
giudizio definitivo, era già un momento della
scienza; e sebbene la confessione della propria
ignoranza potesse sembrare una esclusione
anticipata d'ogni certezza da parte di
colui che interrogava, in fondo non era che
un atto di rassegnazione alla intrinseca necessità
dello sviluppo del dialogo. La domanda
τὶ ἐστι; circoscrive tutta la ricerca sul
valore di un concetto alla evidente determinabilità
di quello, che in esso si pensa. Il
contenuto, che a prima vista sembra espresso
nella semplice denominazione, bisogna che
sia davvero posto e determinato nella sua
inerenza ed identità; e questo processo non
può compiersi da sopra in sotto, o, come
diremmo noi, deduttivamente, perchè manca
ancora la coscienza di un valore logico incondizionato
ed assoluto. La determinazione
del contenuto costante di una rappresentazione,
in altri termini, la elevazione della rappresentazione
a concetto, avviene nel dialogo
socratico mediante il movimento ascensivo o
epagogico della incertezza delle opinioni comuni
a quella costanza ed evidenza di affermazioni,
che risulta dall'esaurire tutte le comuni

accettazioni della parola in questione.
Nella nostra coltura logica apparisce cosa
facilissima determinare la inerenza e la vicendevole
comprensione delle note d'un concetto,
perchè l'attività intellettiva è anticipatamente
fornita d'una moltitudine di elementi
astratti ed universali, dei quali si serve come
di organi; ma, dal punto di vista storico,
quel procedimento socratico era di una somma
difficoltà, perchè la coscienza non avea ancora
alcuna notizia della universalità del concetto,
e non avea innanzi a sè che una molteplicità
di rappresentazioni, tutte apprese
nella loro pratica incertezza e fluttuazione.



Questo processo formativo dei concetti costituisce
l'induzione socratica, che abbiamo
visto prender le mosse dall'interrogazione.
Mediante questa, la rappresentazione, di cui
è parola in questo o in quel dialogo, passa
successivamente per tutte le sue più ovvie
significazioni; ed in questo passaggio riesce
agevole, a coloro che ricercano, di notarne i
caratteri più costanti e di raccoglierli e comprenderli
insieme nell'identità di una forma
comune. La rappresentazione, così determinata
nel suo valore costante, deve esser tale
che possa funzionare da predicato in questo

o in quel giudizio, senza che apparisca contradizione
o incongruenza. Ma in virtù di
questo postulato, che è implicito nella ricerca,
apparisce nuovamente l'aporia; perchè
il concetto (il nome), già determinato, non
esprime tutto il valore della cosa che deve
designare, e riesce spesso inadeguato alle
reali relazioni, in cui l'obbietto, preso a definire,
si trova con altri obbietti analoghi o
diversi. Quella determinazione bisogna sia
allora corretta. Tutti i casi speciali, nei quali
la rappresentazione si presenta nel discorso,
costituiscono il largo campo dell'esperienza
del filosofo, che cercando qua e là i punti
costanti ed evidenti, nei quali l'oggetto che
si cerca è presente alla coscienza, se ne vale
come di addentellati per progredire con movimento
ascensivo verso la sintesi dei vari
tratti caratteristici della significazione. Il discorso
equivale così ad un reale processo di
separazione e di riassunto[110], e mette termine
nell'adeguata comprensione del concetto
cercato. Il punto di partenza, ossia il nome,

che nella sua semplice unità fonetica era dapprima
il centro della ricerca, diviene, in ultimo,
l'estremo termine del pensiero: quello
cui si va a metter capo col farne consapevolmente
l'espressione di un contenuto evidentemente
pensato; e le immagini concrete,
che dapprima s'aggruppavano incertamente
intorno alla vaga denominazione, non reggendo
più alla nuova sintesi, devono scomporsi
e prendere un nuovo posto; e solo il
nuovo elemento, che s'è ottenuto mediante
la ricerca, il contenuto costante della rappresentazione,
raccolto via via mediante l'induzione,
può determinare la coordinazione e
subordinazione nella quale le immagini devono
coesistere, mentre il concetto si costituisce
nella certezza ed inalterabilità dei suoi
limiti.



Questo lavoro non è una scoverta ma una
creazione; perchè non determina la natura
di un fatto più o meno remoto dalla immediata
percezione interna, ma esprime la produzione
lenta e metodica di un nuovo stato
nella natura delle rappresentazioni. Il risultato
dell'indagine socratica, il concetto definito,
acquista, poi che è stato determinato
e costituito, il carattere dell'assoluta

identità[111]; e serve così a correggere la rappresentazione
e la parola. Ma, come l'attività
socratica non riuscì mai ad isolare il formalismo
logico dalle condizioni reali in cui s'era
sviluppato, così l'interesse dialogico dell'induzione
e della definizione non si manifestò
che in una forma concreta ed occasionale,
come bisogno etico e pedagogico: e non potette,
per questa ragione appunto, obbiettivarsi
in un'ipostasi metafisica[112]. Nulladimeno,
per quanto il concetto socratico sia lontano
da ogni idea metafisica, non può sconoscersi
che esso sia stato il primo motivo e la prossima
occasione delle idee platoniche.


OSSERVAZIONI


Questa nostra esposizione del metodo socratico
è attinta genuinamente dallo schema
generico del dialogo senofonteo e platonico;
ed è stata ravvivata da una indagine genetica
su i motivi dell'aporia e dell'interrogazione

sospensiva, Senofonte e Platone hanno
per noi lo stesso valore, quando si tratta di
assegnare il carattere formale solamente, e
non le conclusioni positive del dialogo socratico[113];
perchè solo nella diversità di queste
è riposta la novità del platonismo, che
cercava ricavare dall'induzione l'assolutezza
ed il carattere incondizionale delle idee. Ed
abbiamo così evitata la posizione erronea di
coloro che, prendendo le mosse dal concetto
astratto del metodo, hanno poi cercato di
applicarlo alla investigazione del dialogo socratico.
Cercheremo ora di completare con
alcune osservazioni quella immagine complessiva,
che abbiamo delineata.


1) Imprecisione formale del metodo socratico


Nello svolgimento dialogico, che abbiamo
esposto, non può sconoscersi la costanza di
un formalismo, che si ripete in condizioni
fisse ed impreteribili. Quello che noi abbiamo

espresso in uno schema generico è stato desunto
e raccolto da una molteplicità di casi
speciali, che se non tutti rivelano una formale
compitezza, pure, nell'insieme, s'integrano in
una immagine complessiva. La ripetizione
dei medesimi motivi e la incertezza dei criterî
nei giudizi morali producevano sempre
la medesima esigenza di una verificazione
coscienziosa del contenuto normale dei concetti.
Ora può domandarsi fino a che punto
Socrate avesse acquistata l'astratta consapevolezza
delle condizioni costanti della ricerca,
o a dirla più esplicitamente: sapea egli di
seguire un processo teoretico ed universale,
e ne avea nell'animo uno schema generale?
Su questa quistione non possiamo più stare
a sentire con pari credenza Platone e Senofonte,
perchè il primo avea già raggiunto una
più perfetta notizia del problema logico, e
s'era formato un concetto astratto del sapere,
che il secondo è molto lontano dal volere
attribuire al comune maestro. Nè può dirsi
che Senofonte non avesse avuto sufficiente
coltura filosofica, per intendere ed approfondire
i pronunziati di Socrate[114]; perchè in

questo caso, non solo bisognerebbe rigettarne
assolutamente la testimonianza, ma rinunziare
per sempre a qualunque indagine su i limiti
che corrono tra la filosofia socratica e la
platonica.



E pure, senza insistere di soverchio su la
incapacità filosofica di Senofonte, la sua testimonianza
a noi pare sufficiente per determinare
negativamente il grado di consapevolezza
logica che Socrate avea raggiunto; il
quale consistea nella normale, ma sempre
pratica convinzione, che solo colui che possiede
la notizia esatta delle generali condizioni
di una pratica attività potesse convenientemente
e saggiamente condursi nell'esercizio
delle proprie funzioni[115]. Questa logica
consapevolezza è ancora tutt'una cosa con
la pratica esigenza del retto operare; ed il
filosofo, che avea abbandonata ogni indagine
su gli oggetti che non concernono immediatamente
il benessere umano, per la stessa
posizione che s'era fatta, non potea astrarre

il concetto del sapere dalla concretezza del
saputo.



In conseguenza di ciò, tutte le differenze,
che la speculazione posteriore ha scorte nel
processo dimostrativo, appariscono nella persona
di Socrate come governate ancora da
una psicologica motivazione; e si sviluppano
nella pienezza della loro formale natura solo
nel caso concreto del dialogo speciale. E a
questa determinazione, come già altri ha notato[116],
non fa eccezione quello che Senofonte
riferisce: aver Socrate tenuta per norma
sicura del ragionamento il prender le mosse
dalle opinioni generalmente accettate[117]; perchè
questa, più che una regola logica, è una
semplice riflessione sul fatto stesso del dialogo.
Nè deve far meraviglia che Aristotele
ora dica che il merito di Socrate consista
nell'avere fermato il concetto della definizione
e dell'induzione, e poi, un'altra volta, si limiti

ad accennare la definizione solamente[118]; perchè
questi due processi erano l'uno ii risultato
dell'altro, o meglio l'uno c'era solamente in ragione dell'altro.



Rimane ora a sapere, se, anche con l'esclusione
di una dichiarata coscienza logica, il
dialogo senofonteo non mostri indizi sicuri
di una attività logica più larga di quella che
può riassumersi nelle due forme dell'induzione
e della definizione. E in fatti non può negarsi,
che l'esigenza della divisione, che fu poi tanto
approfondita da Platone, vi è evidente, sì
nella determinazione del valore intrinseco del
concetto, come nell'applicazione di esso qual
predicato nel discorso. Lo stesso concetto
della pruova comincia a chiarirsi, nei suoi
rapporti col valore normativo del concetto;
e spesso la varietà empirica delle note del
concetto, che erano state raccolte via via nel
dialogo, è messa a profitto per determinare
un giudizio speciale mediante un sillogismo
di analogia[119].







La ricchezza e lo sviluppo del dialogo socratico
contiene in germe tutti i momenti
logici del processo induttivo; ed è in virtù
di quell'impulso che in un'epoca posteriore
si costituì la teoria astratta della scienza.


2) Della differenza fra rappresentazione
e concetto,
e del principio d'identità


La esplicita distinzione fra il sapere e l'opinione,
e fra il concetto e la rappresentazione,
h stata frutto della speculazione platonica.
Ora ad alcuni è sembrato conveniente farla
risalire fino a Socrate, perchè la forzata interpetrazione
di questo o quel luogo di Senofonte[120]
pareva potesse confermare l'autorità
di quei dialoghi platonici, che comunemente
son tenuti per socratici[121]. Ma, se si

va a vedere un po' meglio, quella interpretrazione
non regge affatto, e l'autorità di
Platone non prova niente. Ad altri è sembrato
naturale fare di questa quistione un
postulato[122], affermando che nello spirito del
Socratismo era inevitabile la chiara coscienza
di questa distinzione, perchè essa ne determina
la certezza intrinseca ed il valore scientifico.
Noi invero non sappiamo negare che
l'esigenza della distinzione è data in tutto
il dialogo socratico; ma, nel difetto di uria
precisa testimonianza, non sapremmo dare il
carattere storico di un fatto ad una semplice
supposizione, per quanto essa possa essere
verosimile.



E lo stesso diciamo del principio d'identità,
del quale non sapremmo riferire a Socrate
la determinazione esplicita, sebbene sia
innegabile che costituisca il valore positivo
della sua coscienza logica, e si manifesti
molte volte nel dialogo senofonteo. E come
Platone è stato il primo che l'abbia formulato
chiaramente, non possiamo negare, che
in quella formula egli non ha fatto altro che
esprimere un criterio pratico e costante del
dialogo socratico.







Qui cade ancora in acconcio di osservare
che, quando si è detto la definizione socratica
esser tale da esprimere la realtà dell'oggetto
e non la veduta soggettiva del pensatore, in
questa opinione non si è detto niente che
caratterizzi il valore filosofico di quel processo
dialogico. La ricerca scientifica era
tanto lontana, a quel tempo, da una generale
questione sul valore soggettivo o oggettivo
della conoscenza, che qualunque caratteristica
espressa con questi termini non definisce nè
il valore storico, nè il grado di perfezione
sistematica di una dottrina filosofica.







V.
DELL'ETICA SOCRATICA IN GENERALE,

E DEL CONCETTO DEL BENE








Fra tutti gli oggetti conoscibili nessuno
offre tante difficoltà alla determinazione teoretica,
quanto quel complesso di relazioni che
riposano su i nostri giudizi di approvazione
o di riprovazione, mediante predicati che
esprimono la repugnanza o il compiacimento,
e che costituiscono la sfera etica della nostra
interna attività. Per isolare quei predicati
nella forma di una definizione non basta seguire
un procedimento ricercativo, che concerna
la distinzione e l'analisi di un dato
costante, chiaro alla nostra coscienza nella
forma di una rappresentazione estrinsecamente
evidente; ma bisogna che essi siano,
innanzi tutto, praticamente da noi prodotti
ed appresi nella loro efficacia positiva, perchè
divengano termini costanti della ricerca.
Quello che sia buono, e quindi riducibile alla
forma astratta del concetto del bene, bisogna
che sia precedentemente appreso e voluto
come tale nelle reali e costanti condizioni

della vita, e che serva già di norma ai giudizi
di valutazione, che noi naturalmente
esprimiamo. L'etica, in somma, suppone la
coscienza morale, non solo come oggetto, ma
come criterio e norma costante del giudizio
teoretico. Ma, d'altra parte, la ricerca scientifica
non può anticipatamente ammettere, che
i limiti dell'investigazione le siano belli ed
assegnati dalle naturali condizioni della vita;
perchè, siccome è proprio della ricerca, che
essa non deve ammettere se non quello che
il corso spontaneo dell'esame porta con sè
come legittima conseguenza, una qualunque
anticipazione dei risultati apparisce lesiva
dell'indipendenza e libertà dell'indagine.



Questa doppia esigenza ha esercitata una
così decisiva influenza nel campo delle ricerche
etiche, che essa appunto è stata precipua
cagione di tutti quei falsi scrupoli, che hanno
spesse volte menato i filosofi, o a sagrificare
la spontaneità del giudizio morale ai postulati
del dottrinarismo logico e metafisico, o
a degradare la scienza per farne un organo
secondario rispetto a quella che s'è chiamata
naturale coscienza del bene. E la difficoltà
è divenuta ancora più grave, quando s'è voluto
rimuoverla con tutto quell'apparato di

ipotesi psicologiche, che ha dato luogo alle
speciose teorie di un'anima divisa in attiva
e passiva, o moltiplicata all'infinito in una
strana varietà di riluttanti potenze e facoltà;
le quali tuttora, volere o non volere, danno
fastidio a molti che si sforzano di ricondurre
l'armonia nel concetto dello spirito.



Nella prima epoca della scienza etica,
quando essa non avea ancora sorpassato i
limiti di una ricerca rudimentale, si era molto
lontani da tutte queste complicate e difficili
quistioni che abbiamo accennate; ed allora
si era tanto sforniti di uno schema psicologico
e metafisico, che i concetti generici del
volere e dell'intelletto e i termini astratti
di causalità, finalità ecc. non poteano esercitare
un'influenza anticipata su la natura
delle indagini, e molto meno determinarne i
formali presupposti. Improntare ai concetti
tradizionali un valore assoluto ed incondizionato,
o sostituire a quelli degli altri che fossero
più coscientemente appresi, ma non
meno evidenti ed immediati nella loro pratica
applicazione, e coordinare poi tutti questi
varî concetti nell'insieme di una veduta
razionale; — questo era allora il problema
dell'etica. I Sofisti e Socrate s'aggiravano nel

medesimo orizzonte sociale e letterario; e sì
gli uni come l'altro erano intesi ad esaminare
la natura ed il valore dei giudizi etici,
che veniano loro trasmessi dalla tradizione, o
imposti dalle reali condizioni della vita. Ma
le personali condizioni della coscienza di Socrate
erano state tanto potenti da rivolgerne
tutta l'attività alla ricerca di una norma costante
dei giudizi etici; e l'avevano tanto allontanato
da quei bisogni di pratica sodisfazione,
i quali governano la condotta dei Sofisti, che,
sebbene questi fossero vissuti nelle medesime
condizioni e fossero stati sollecitati da motivi
identici, solo a Socrate può attribuirsi
il merito di aver fondata la scienza; mentre
dei Sofisti non può dirsi, se non che essi,
nella versatilità della loro natura, avvertirono
molto vivamente il bisogno della ricerca etica,
senza aver prodotto niente che possa dirsi
d'un valore intrinseco e durativo.



Non il bene ma i beni formano oggetto
della prima ricerca etica[123]. Perchè possa
ridursi ad un solo concetto generale, e si
riesca a sostanzializzare una relazione ed un

predicato che dapprima si presenta in una
molteplicità di situazioni concrete, bisogna
non solo che l'attività logica abbia raggiunto
un alto grado di perfezione ed una più intrinseca
virtù, ma che l'individuo sia eziandio
riuscito ad isolarsi maggiormente dalla tradizione
e dalla società, in guisa che rifletta nei
risultati delle sue indagini l'ideale isolamento
della propria coscienza[124]. L'identità del
concetto del bene si presenta per la prima
volta alla coscienza solo nella denominazione
comune dei molteplici oggetti, che sono termine
o mezzo all'attività; e quello che impronta
all'apparente identità un certo carattere
di definizione etica consiste soltanto in
quella simiglianza di sentimenti di riprovazione
o di lode, che costituisce la naturale
coscienza morale. Da questa semplice identità,
che esprime la costanza di un giudizio
abituale, alla determinazione obbiettiva ed incondizionata
di un valore etico ci corre molto;
e noi non sappiamo intendere come siansi
potute applicare tante vedute, che risultano
dall'ulteriore progresso della scienza etica,
all'esame di quei pochi pronunziati che formano

la dottrina di Socrate, senza che apparisse
chiara la incongruenza del criterio.
Per Socrate, era tanto impossibile che egli intendesse
la natura del bene, preso per sè ed
isolatamente come un concetto di valore assoluto,
per quanto abbiamo visto essere inverosimile
che egli si proponesse la quistione
del sapere in abstracto ed oggettivamente.
La sua ricerca etica è qualcosa d'intermedio
fra la comune riflessione morale, e la indagine
sistematica poggiata su la norma costante
di un sapere logico; sicchè segna appunto
il termine fra le due sfere ed il primo
passaggio dall'una nell'altra. Questo cercheremo
di chiarire.



Nella storia della coltura ellenica non si
rinviene indizi evidenti di una ricerca etica,
prima dei tempi sofistici e socratici[125]. È
vero che da Omero ai Tragici, da Talete ad
Anassagora, dalle leggende popolari alla severa
storia di Tucidide si scorge un continuo
progresso nell'imagine della vita etica; e
che, essendo le tradizioni mitiche ogni giorno
più assorbite dalle esigenze religiose e allargandosi

incessantemente l'influenza dei motivi
pratici ed individuali, i Greci pervennero
ad esprimere e rappresentare l'insieme delle
relazioni morali in una serie di concetti determinati
e di poetiche invenzioni[126]. I concetti
della colpa, dell'espiazione, della coscienza
morale, della provvidenza presentano
un ampio sviluppo, che può tuttora seguirsi
nella più gran parte dei suoi momenti, e che
può offrire materia ed argomento a lunghe
ed interessanti indagini. Ma tutto questo processo
lento e spontaneo, che rivela l'influenza
di una più larga coscienza pratica, sorta dall'attrito
delle stirpi e delle classi, e mostra
al tempo stesso indizi chiarissimi di un progresso
avvenuto nella riflessione individuale
mercè l'azione di nuovi motivi pratici ed artistici,
non può dirsi ancora nè ricerca nè
scienza[127]. Il mondo delle relazioni morali
era ancora intuito come qualcosa di plastico:

era un ordine dato immediatamente nei suoi
caratteri essenziali, e che presentava la medesima
ferrea ed ineluttabile necessità del
mondo naturale.



Il primo apparire della ricerca etica non
può certo assegnarsi con precisione cronologica,
perchè fu determinato lentamente da
cause successive, che non manifestarono la
loro azione in un prodotto istantaneo; e, sotto
questo riguardo, può ammettersi che la riflessione
etica sia più antica dei tempi sofistici.
Ma per via di esclusione può e deve
dirsi, che i Sofisti e Socrate furono i primi
che si proponessero l'esame dei giudizi etici,
e che da quel tempo in poi la ricerca etica
cominciò a divenire il motivo determinante
non solo della filosofia, ma anche di tutta la
coltura scientifica ed artistica.



La ricerca etica di Socrate non si è incarnata
in una teoria sistematicamente esposta
e trasmessa alla posteriorità in un lavoro letterario.
Questa circostanza, che non è accidentale
e che ha tanta intima relazione con
l'altro fatto molto notevole, che la letteratura
dei Socratici fu affatto dialogica, avrebbe dovuto
mettere in guardia molti critici ed espositori
contro la falsa esigenza di voler trovare

in Socrate più di quella che egli potea
offrire. L'orizzonte delle sue ricerche rimase
sempre qualche cosa di affatto personale, essendo
la proiezione di un lungo ed intimo
lavoro, diretto allo scopo di compensare con
la certezza intrinseca del convincimento l'esquilibrio
morale ch'era proceduto dalle tendenze
arbitrarie dei contemporanei. E, per
far questo, egli dovette produrre una nuova
imagine del mondo, contrapponendo, in un
antitesi insolubile, il campo dell'attività umana
alla sfera dell'azione divina nella natura, e
distinguendo due ordini di realtà, che corrispondessero
ai due gradi di conoscenza
che gli erano evidenti: quello che concerne
il fine pratico del benessere, e quello che
riguarda la produttività divina. Questa differenza,
appresa in una forma ingenua ed elementare,
determinò per la prima volta il valore
intrinseco del bene, e valse a predisporre
gli spiriti ad un maggiore raccoglimento nella
ricerca del valore incondizionato del giudizio
etico; ma non per questo dobbiamo noi giudicare
Socrate alla stregua delle indagini posteriori.
E, da un altro canto, le convinzioni
religiose trascendevano in lui gli angusti
confini dell'etica tradizionale, perchè gli offrivano

una stregua più larga alla quale potesse
misurare i risultati della sua indagine
logica. Nondimeno queste convinzioni non
possono chiamarsi nè i presupposti nè le conclusioni
metafisiche dell'etica, perchè non segnano
le estreme diramazioni di svariate ricerche,
ma si presentano come prodotto simultaneo
ed immediato di una coscienza ricca
di attività morale, che impronta nelle diverse
direzioni dello spirito un carattere di uniformità
e di analogia. Sotto questo riguardo
non può dirsi che Socrate abbia coscientemente
fatto un'etica, come disciplina speciale
e distinta dalla metafisica e dalla religione,
ma che essendo arrivato a proporsi la quistione
di una determinazione esatta dei concetti
etici, riuscì ad isolare la sfera morale
dalla naturale, ed a precisarne i caratteri
più essenziali e le forme più comuni.



Non è senza ragione che siamo tornati su
l'argomento della coscienza socratica in generale,
perchè, ad ogni passo che facciamo
nell'esposizione, troviamo qualcosa che non
è dottrina; e siamo costretti a confessarci,
che nella persona di Socrate la filosofia non
ha ancora acquistata la potenza di fare dall'un
capo all'altro il processo scientifico, e

che deve poggiarsi sopra presupposti di una
natura affatto immediata. L'etica di Socrate
ha radice nell'esigenza naturale della εὐδαιμονία,
e mette capo nella rappresentazione della
provvidenza come preordinatrice della natura
al fine del benessere umano; e dubita
tanto poco di questi presupposti, che non ne
fa mai oggetto della investigazione scientifica.
E di qui procede ancora, che il Socrate
platonico presenta una maggiore intimità,
perchè in quella imagine è espresso il risultato
di una consapevolezza logica più approfondita.



Ma fino a che punto può ammettersi che
con Socrate cominci la scienza etica, se abbiamo
tanto insistito su i presupposti non
scientifici delle sue convinzioni? La risposta
a questa domanda l'abbiamo già data nei
due capitoli precedenti, ne' quali abbiamo
espresso nettamente il significato del metodo
socratico, non perchè fossimo convinti che
quello schema logico stesse così isolato e per
sè stesso, ma perchè volevamo assegnare l'elemento
speculativo dell'etica socratica. Anzi
quella forma non è che forma del contenuto
etico; ed il dialogo, che non cadeva mai su
la definizione dell'animale o della pianta, del

sole o della luna ecc., seguiva lo sviluppo
che abbiamo esposto solo nell'intento di determinare
i mezzi che conferiscono al conseguimento
dell'εὐδαιμονία (definizione dei beni),
o le attività morali generatrici delle azioni
(natura delle virtù), o gli abiti che ne sono
conseguenza (stati della vita). Fino a che
punto poi Socrate venisse a modificare molti
dei concetti tradizionali, in conseguenza dello
sviluppo dell'induzione, e giusta le esigenze
della definizione, potrebbe solo vedersi in
una storia generale della coltura greca; e a
noi basterà notare, che egli non si proponeva
altro, se non determinare coscientemente il
valore dei predicati e dei giudizi etici.



Il risultato della definizione contiene in sè
tutto il valore scientifico dell'etica socratica.
L'incertezza dei criteri nella valutazione di
un bene, nella determinazione del concetto
di una virtù ecc. soggiace a tutto quel processo
di rettificazione che abbiamo esposto.
Nella definizione è data una nuova condizione,
un nuovo stato nella vita dello spirito; una
certezza superiore alle fluttuazioni dell'opinione
è espressa nella cosciente enumerazione
delle note costanti d'un concetto. Questa certezza
ha il carattere di morale acquiescenza;

perchè la sodisfazione, invano cercata nella
rappresentazione ordinaria di un bene, si ottiene
per la prima volta nella evidenza e
perspicuità del significato costante del concetto.
Il dialogo socratico si esaurisce nella
isolata definizione, mercè la quale l'impulso
razionale si appaga di un sapere che risponde
alla pratica esigenza del momento; senza che
lo spirito cerchi ancora di coordinare insieme
diverse definizioni, per distinguere in un complesso
di risultati speculativi le conseguenze
dottrinali dai motivi pratici. La definizione,
guardata nel suo lato concreto, presenta diversi
caratteri: l'identità e l'esclusione di ogni
altro elemento che possa alterarne e svisarne
la natura: la possibilità che venga applicata
come sicura norma nell'esame delle umane
azioni, con la certezza che quanto vi può
essere d'inadeguato alla stessa sia erroneo
e falso: la sua immancabile attività, come
forza che agisce in un dato senso e per una
direzione costante. Sotto quest'ultimo riguardo
la definizione è il punto di partenza di tutte
le conclusioni dell'etica socratica.



L'esame psicologico degli elementi appetitivi
e conoscitivi della natura umana ha da
gran tempo cambiata la fisonomia dell'etica,

ed ha messo i filosofi nella condizione di
cercare in una sfera più larga l'elemento
etico del bene. Questa è invece la proprietà
essenziale dell'etica socratica, che, prendendo
essa le mosse dalla rettificazione delle rappresentazioni
mediante il dialogo, nella conclusione
logica del dialogo stesso trova la
natura del bene; ed essendo la ricerca coordinata
all'intuizione immediata della natura
umana come tendente all'εὐδαιμονία, la conclusione
logica è appresa come tutt'una cosa
con la potenzialità del bene, ossia con l'energia
morale e con l'efficacia pratica, che producono
la vita perfetta. E da questo presupposto
procede quella opinione paradossastica
di Socrate, che chi conosce il bene non può
non volerlo, e deve necessariamente rigettare
il male[128]. Noi scorgiamo in questa affermazione
tutta l'erroneità di un concetto parziale
della natura umana; ma pure essa era una
naturalissima conseguenza del supposto, che,
cercando l'uomo il suo benessere, non possa
rigettarlo quando l'abbia ritrovato.






OSSERVAZIONI


Prima di entrare nella specializzata esposizione
dell'etica socratica, vogliamo qui aggiungere
alcune osservazioni di un valore
generale.



1) Socrate è stato forse il primo che
abbia chiaramente inteso, come il bene non
consista in qualcosa di estrinseco, stato condizione
o possesso che sia, ma nella coscienza
del bene, come mezzo certo per appagare
l'esigenza della felicità. Egli ha in tal guisa
formolato ed espresso il bisogno dell'intimità,
che costituisce il valore personale dell'uomo.
Le abitudini, le tradizioni, le doti personali,
gli stati e le forme della vita sociale non devono
ricevere i predicati etici dall'opinione;
ma bisogna che se li facciano improntare, secondo
la norma costante del concetto, da
una ricerca approfondita e formalmente certa.
Questa nuova esigenza è non solo di un gran
valore nella storia della filosofia, ma segna
eziandio un gran progresso nella coscienza
etica in generale, perchè ha determinato approssimativamente
il valore intellettivo della
coscienza morale, riponendo nella consapevolezza
l'impulso principale al ben fare.







2) Questo bisogno di elevare il concetto
del bene ad una più alta potenza, coll'isolarlo
dalle forme concrete e storiche, importava
solamente una maggiore consapevolezza
e normalità nella valutazione dei beni in particolare,
non una esclusione o modificazione
dell'ethos popolare, dal punto di vista di un
ideale di pratica riforma. La sfera dell'etica
scientifica non è ancora distinta da quella dell'etica
pratica; e tutte le relazioni concrete
della vita sociale ricadono nella definizione
del bene, conservando le loro proprietà storiche
ed elleniche, senza che Socrate tenti
d'innovare positivamente l'ordine costituito.



3) Ma l'esigenza della consapevolezza
avea acquistato in lui tale predominio, e
governava sì fattamente le sue pratiche abitudini,
che egli facea dipendere il riconoscimento
delle forme reali della vita, e di tutte
le concrete determinazioni etiche della famiglia
e dello Stato, da una cosciente adesione,
risultato dell'esame, mercè la quale l'intrinseca
energia dell'animo dev'essere disposta
ad una serie di atti conformati tutti inevitabilmente
al conseguimento dell'εὐδαιμονία.



4) Come la ricerca socratica non raggiunse
mai la universalità ed astrattezza del

concetto, per questa ragione appunto rimase
molto lontana dalla ipostasi metafisica del
bene, che Platone determinò in séguito. La
natura etica del Dio di Socrate è un prodotto
spontaneo dell'esigenza religiosa, ed un risultato
in gran parte naturale ed incosciente
della coltura ellenica, che non porta con sè,
come legittima conseguenza, la equazione
fra il concetto di Dio e quello del bene, o
la determinazione dell'uno mediante l'altro.
Il concetto del bene rimane così limitato, come
l'esperienza cotidiana ce lo fa apprendere e
concepire in tutte le svariate condizioni della
vita; ed il nuovo elemento della consapevolezza
vale solo ad approfondire l'intenzionalità
dell'individuo nella ricerca del suo meglio,
non a cambiare intrinsecamente la relazione
fra il soggetto e la obbiettiva natura
del bene.



5) Essendo la ricerca motivata in tutto
e per tutto da una pratica esigenza, e sussidiata
da una coscienza logica ancora elementare
ed imperfetta, non potè compiere tutto
il giro sistematico di un'etica scientifica, e
cadde spesso in inconseguenze o scese ad
affermazioni di una natura affatto popolare.
Quest'ultimo lato è quello che la tradizione

precettistica dei secoli posteriori, per la deficienza
di coltura storica e filosofica rilevò
con maggiore interesse, finchè si finì per attribuire
a Socrate tutte quelle massime che
sembravano coerenti all'imagine di un uomo
moralmente perfetto[129].







VI.
CONOSCERE E VOLERE








L'elemento costitutivo dell'etica socratica
abbiamo visto esser riposto nella certezza
logica, ottenuta mediante la definizione. La
forma più elementare della ricerca, l'interrogazione
sospensiva τὶ ἐστι, va a conchiudersi
nella determinazione intrinseca del concetto
cercato; e la definizione, come adeguata espressione
della consapevolezza, contiene in sè la
norma sicura d'ogni pratica attività.



Che quel processo ricercativo non uscisse
mai dai limiti della vita etica, e s'aggirasse
sempre in quella sfera di rappresentazioni tradizionali,
nelle quali è espresso un giudizio
favorevole o sfavorevole intorno alla volontà
ed alle azioni, è cosa che la concorde testimonianza
dell'antichità non permette di revocare
in dubbio[130]. L'avversione di Socrate

contro la ricerca naturale è uno dei dati storici
che più d'ogni altro determina il valore
intrinseco della sua coscienza e l'importanza
limitativa della sua filosofia. Ma questa esclusione
della natura dal campo delle investigazioni
venne implicitamente a limitare la ricerca
etica, perchè la restrinse agli angusti
confini di una certezza immediata, la cui pratica
applicazione fosse incontrastabile; e fu
causa precipua di tante false conseguenze già
notate da Aristotele, e che noi possiamo giustificare
solo come nccessarie fasi storiche del
pensiero filosofico.



Socrate, in fatti, non avea coscienza della
vera e prima origine d'ogni elemento etico,
che è riposta nella naturale costituzione dell'anima;
ed avendo limitato le sue indagini
a rettificare quei giudizi ed a determinare
quei concetti, che erano già evidenti nella
coscienza riflessa per la loro morale e pratica
importanza, ignorò del tutto quel lato della
vita dello spirito che non va immediatamente
soggetto ad un giudizio morale, e che costituisce

l'oggetto della psicologia. Quando
mercè il dialogo egli arrivava alla definizione,
avea coscienza della sua vittoria su le riluttanti
opinioni degli interlocutori, solo in quanto
le sue vedute poteano essere espresse in un
giudizio, che servisse di norma alla vita e
di termine a tutte le aporie della ricerca.
Egli si lasciava dietro, come indegno d'ogni
esame, tutto quell'errare che facea il dialogo
in una serie di svariate ed erronee affermazioni,
poggiate o sopra arbitrarie associazioni
d'idee, o su l'autorità della tradizione; e non
si preoccupava punto di tutto quel lato oscuro
dell'anima, che vien costituito dallo stato incerto
e fluttuante delle rappresentazioni e
delle volizioni, prima che offrano materia ed
argomento all'analisi scientifica. Il risultato
quindi, sebbene ottenuto per via d'un'indagine
che avea a superare tante difficoltà e
tante incertezze, si presentava in fine come
qualcosa di spontaneo, d'immediato, e direi
quasi di naturale; perchè, inteso come era
il filosofo a chiarire dialetticamente il convincimento
ch'egli s'era già formato ed a suscitarlo
negli altri, non s'avvedea d'avere innanzi
a sè le diverse forme della vita dello
spirito, e come in quella varietà fosse appunto

riposta la cagione dell'errore. E così
avveniva che la logica precorreva la psicologia,
anzi l'ignorava del tutto.



Tutti quei molteplici stati della vita dell'anima,
che precedono la certezza che s'ottiene
mediante la definizione, erano da Socrate
subordinati all'incerta rappresentazione
dell'ignoranza[131]; il cui campo era tanto
vasto per quanto è svariata ed immensa la
moltiplicità dei giudizi e delle azioni umane,
che non dipendono dalla consapevolezza del
valore e del fine dei concetti ottenuti mediante
l'esame. Questa rappresentazione dell'ignoranza
non esprime in fondo che l'antitesi
generica del sapere; non è un concetto
positivo, i cui caratteri siano studiati nella
loro natura psicologica e storica, e che valga
a precisare scientificamente il valore di quella
forma dello spirito che costituisce il sapere.
Da questa posizione procedono tutte le conseguenze
dell'etica socratica che toccheremo
in séguito, e le affermazioni, che la virtù consista

nel sapere, che la consapevolezza costituisca
per sè stessa un valore etico[132], e così
via; nelle quali non sappiamo scorgere, come
altri ha fatto, la influenza del dottrinarismo
logico, perchè abbiamo già esclusa la opinione
di coloro che ammettono in Socrate
una coscienza esplicita del principio logico;
ma siamo costretti a ravvisarvi le estreme
conclusioni di una tendenza pratica di natura
affatto esclusiva. Nè bisogna che torniamo
nuovamente a discorrere dei motivi dell'attività
socratica, dei quali abbiamo parlato
tanto a lungo, che il nostro modo di vedere
non ha più bisogno di chiarimenti.


1. Equazione fra volere e sapere

(γνῶθι σαυτόν).


L'elaborazione dialogica dei concetti costituisce
l'elemento del sapere, il principio
della verità. Ma che intendeva Socrate per
sapere e per verità; e che valore attribuiva
egli a queste due nozioni? Questo punto bisogna
sia chiarito.







Con la esclusione delle ricerche naturali,
Socrate venne ad affermare due caratteri essenziali
del concetto ch'egli s'era formato del
sapere. Conoscere quello che non si può produrre
non è conoscere davvero, perchè la conoscenza
porta con sè l'attitudine al fare; e
il sapere umano è quindi sempre coordinato
al fine dell'εὐδαιμονία, perchè l'uomo sa solo
quello che egli ha fatto, fa, o può fare. La
natura del sapere non dipende dunque dalla
ricerca, e non ne è un risultato; non sta lì
sotto gli occhi del filosofo, come un dato che
egli prende ad esaminare, per farne un'analisi
e ricavarne una teoria. Questo sapere
adunque, perchè ha un limite costante nella
rappresentazione della felicità come fine della
vita, non può vagare fra molti oggetti conoscibili,
per attuarsi e concretarsi; e non divenendo
pratico per elezione del filosofo, ma
essendo di sua natura pratico, ha una sfera
nè più larga nè più angusta di quella dell'attività
umana, nella quale trova la sua manifestazione
ed il suo contenuto. Di qui procede
che Socrate, identificando assolutamente
il sapere col fare, ripose nel primo la norma
del secondo, ed affermò che tanto l'uomo fa
quanto egli sa, e spingendo la cosa più innanzi,

disse che l'uomo è tanto e tale, quanto
e quale è il suo sapere[133]. E, guardando solamente
alla natura intrinseca di quelle conoscenze,
che si esprimono in giudizi praticamente
applicabili, confuse in una sola denominazione
generica tutto quello che l'uomo
pensa e fa inconsapevolmente, contrapponendo
alla sfera del sapere quella dell'ignoranza.



Questa identificazione del sapere e del fare,
ove si prescinda per poco dalla testimonianza
autentica di Senofonte, e si chiuda gli occhi
su le condizioni storiche della coltura ai tempi
di Socrate, può dare facilmente luogo ad una
opinione erronea, come se egli avesse inteso
di conciliare coscientemente l'intelletto e la
volontà, e rimettere in armonia la scienza con
la pratica. Il valore di queste espressioni era
allora troppo generico, e non avea ancora
raggiunta quella sostanzialità, che rese più
tardi così chiari i termini psicologici, da farli
apparire nella filosofia aristotelica come gradi,
forme o potenze della vita dell'anima. La
mancanza di ogni scienza psicologica, e la maniera
affatto popolare come questi concetti

sono espressi nel dialogo senofonteo, non consentono
si ammetta, che Socrate avesse avuto
coscienza della opposizione di due sfere dello
spirito, e poi tentato ricondurle alla sintesi
mediante il ragionamento. Col porre immediatamente
il sapere come principio dell'azione,
egli non facea, per dirla in linguaggio moderno,
che stabilire una relazione analitica
fra i due termini, e non mirava ad una identificazione
sintetica. Poco dopo, Platone cominciò
a fissare normalmente le diverse forme
del sapere, e come analoghe a queste le diverse
parti dell'anima; e pose termine alla
indeterminatezza del linguaggio comune, che
Socrate non avea superata.



Esclusa la cosciente identificazione dei due
elementi del sapere e del volere, non solo
s'intende bene il valore affatto pratico di
questa sintesi che non è riposta in una
teoria psicologica e molto meno dipende da
una costruzione metafisica; ma viene eziandio
messa in chiaro la natura della verità socratica,
che non ha nè oggetto nè motivo teoretico.



Le azioni umane sono tali quali le conoscenze,
perchè il fine comune dell'εὐδαιμονία, cui
tutti aspiriamo, è variamente inteso, secondo

che son varie le nostre tendenze, e diverse
le relazioni della vita in cui ci mettiamo[134].
Quel fine non ha bisogno di esserci insegnato
o proposto, perchè la natura stessa ci dispone
a raggiungerlo. Il vario appagamento
del naturale bisogno del benessere dipende
dalla opinione che abbiamo delle cose da
noi credute degne o indegne della nostra approvazione,
e dal vario indirizzo che diamo
alla nostra attività. Nella opinione, che abbiamo
di noi medesimi e delle cose che possono
appagarci, è riposto il punto di partenza
di quel che facciamo e vogliamo; e, se l'opinione
è falsa, erronea, imperfetta, la nostra
attività non può essere degna di approvazione,
e merita quindi d'essere corretta. E,
per uscire da quella incertezza, nella quale
ha potuto gettarci una falsa opinione di noi
medesimi, bisogna che ci valutiamo più giustamente,
e che sappiamo meglio conoscerci.
L'antica massima dell'oracolo di Delfo: γνῶθι σαυτόν,
che la tradizione avea interpretata con
tante variazioni e commenti[135], acquistava

così, per opera di Socrate, un significato più
profondo e più intimo; e da semplice precetto
di religiosa rassegnazione diveniva espressione
adeguata di tutta una pratica tendenza,
informata all'intrinseco valore della consapevolezza
e del convincimento.



Questa massima, che spesso occorre nei
dialoghi socratici[136], ha dato luogo a svariate
interpretazioni, ed è in gran parte stata
argomento di quella opinione, che fa di Socrate
il creatore del principio della soggettività.
Nel γνῶθι σαυτόν s'è voluto rinvenire l'affermazione
più o meno esplicita della universalità
del sapere scientifico, in opposizione col
particolarismo empirico e col criterio individuale;
e si è in conseguenza detto, che Socrate
s'era elevato al concetto dell'umanità
e dell'assoluta libertà del soggetto, contrapponendosi
alla storia, alla tradizione ed all'oggetto
naturale[137]. Senza punto entrare
a discutere il merito di una simile posizione,

che per alcuni è il cardine della speculazione
moderna e la legittima conseguenza del Cristianesimo,
a noi pare sufficientemente assodato,
che essa ripugni del tutto al carattere
storico della dottrina socratica e non sia confermata
dalla interpretazione schietta dei testi.
Ed accettando in tutto e per tutto l'opinione
di uno dei più felici espositori dell'etica
greca[138]. non vediamo in quella massima
altro se non l'esigenza, che l'uomo sottoponga
la sua capacità e le sue doti naturali
al più rigoroso esame, per acquistare una
piena consapevolezza dell'indirizzo che deve
seguire nella vita.



Il valore intrinseco di quella esortazione
non cessa d'avere una grande importanza,
perchè noi escludiamo quella interpretazione,
che ha falsamente creduto improntarle un carattere
più universale e più filosofico. Richiamando
l'individuo all'esame di sè stesso ed
a vincere i pregiudizi di stato o di occupazione,
Socrate riusciva a sostituire la potenza
del convincimento alla educazione tradizionale
ed a suscitare il bisogno dell'intimità,
perchè invogliava ad un'attività che fosse

sempre accompagnata dalla consapevolezza.
L'oggetto di quel sapere, ch'egli insinuava,
il σαυτόν, non era la forma generale e teoretica
dell'io, ma la natura reale dell'individuo; e,
come questa è sempre coordinata al fine dell'εὐδαιμονία,
egli stabiliva per la prima volta
il concetto positivo della libertà ed i limiti
della responsabilità.



La conoscenza di sè stesso non ha luogo
mediante un'apprensione immediata, ma è
un risultato dell'esame. Bisogna dapprima
cadere nell'aporia, e mettere in discussione
il concetto esatto di quello che si prende a
seguire, come termine e oggetto della propria
attività. La discussione percorre tutti gli
stadi che abbiamo esposti parlando del metodo
in generale; ed una volta che il concetto
è stato fermato mediante la definizione
e determinato chiaramente in tutte le sue
attinenze, si tratta in fine di vedere se l'individuo
adegui o pur no, con le sue personali
attitudini, le reali condizioni del fine propostosi[139].
La conoscenza di sè medesimo
diviene così per l'individuo il reale convincimento

della propria attitudine; e mette termine
nella consapevolezza del fine cui deve
tendere e dei mezzi per conseguirlo.
L'apparente universalità logica del precetto
sparisce innanzi alle reali condizioni nelle quali
si svolge, e diviene in fine una esigenza
pedagogica; mercè la quale il filosofo, suscitato
dapprima il bisogno dell'esame, conduce il
suo interlocutore a sottostare all'intrinseca
virtù della convinzione.


2. Fondamento della pedagogia socratica.


Nel convincimento dell'assoluta identità del
sapere col volere è riposta l'attività
educativa di Socrate, che senza contrapporsi
dichiaratamente, e mercè un pratico tentativo,
alla morale ed alla politica tradizionale, riuscì
a portare nel seno della società una tendenza
riformatrice, che più tardi s'andò concretando
in molte e diverse scuole filosofiche. Socrate
avea, già prima di comparire su la scena
pubblica, esercitato sopra sè medesimo quel
lavoro di esame, che posteriormente consigliava
agli altri; ed era arrivato a convincersi
della sua incapacità nelle faccende dello
Stato. Il bisogno di accertare e chiarire il

fine della propria opera, e di acquistare una
notizia sicura ed infallibile dei mezzi da applicarvi,
era divenuto a lungo andare un impulso
all'indagine, su i mezzi di che gli altri
faceano uso nell'esercizio delle proprie facoltà.
E, facendo la propria educazione, Socrate
era divenuto educatore. Ma, come l'esigenza
della ricerca non ammette dei risultati
improvvisati o imposti semplicemente dall'autorità,
egli era continuamente inteso a
riprendere la quistione nei suoi primi elementi,
tutte le volte che l'occasione gli offrisse
materia a discutere di questa o quella
capacità e virtù.



L'Apologia platonica[140] è un documento
storico di somma importanza, per ravvisare
questo curioso fenomeno di Socrate che educa
educandosi, e nell'atto che è incerto di tutto,
mediante l'analisi della propria incertezza,
produce per sè e per gli altri il criterio della
convinzione. Questa attività pedagogica, che
era avvalorata dalla personale influenza di
un carattere moralmente perfetto, non avea
niente di simile con l'arte dell'insegnare, e
non era nè parenesi nè insinuazione retorica.

L'esempio, la citazione storica, l'autorità dei
poeti e della tradizione, la rappresentazione
simbolica e mitica poteano più o meno arricchire
e corroborare il dialogo; ma la sua
principale efficacia era di natura tanto diversa
da quella che comunemente chiamavasi persuasione,
che Platone non ha saputo altrimenti
caratterizzarla, che dandole il nome
di arte ostetricia[141]. Quella maieutica, che
Socrate avea ereditata dalla madre Fanarete,
non era che un'arte sussidiaria della natura;
atta sì a sostenere e coadiuvare lo sforzo
ingenito della produzione, ma non destinata
ad essere produttiva per sè stessa, o a migliorare
i naturali difetti.



La consapevolezza della propria capacità
o incapacità era la meta cui Socrate volea
condurre i suoi interlocutori; e, se poniamo
mente alla notevole circostanza, che la più
parte dei suoi discorsi cadeano o sopra la
scelta di una via a seguire, o sul giudizio
da portarsi sopra un'azione compiuta, sopra

cose insomma che riguardavano immediatamente
il benessere dei suoi interlocutori, s'intende
bene come la certezza logica che ne
emergeva, per la sua novità e per la sua
pratica occasione, dovesse produrre un'impressione
molto superiore a quella che altri
ha voluto scorgere nel dialogo senofonteo[142].
E quest'attività pedagogica era a quel tempo
qualcosa di affatto nuovo, e la sua influenza,
presa intensivamente, era di gran lunga superiore
a tutto quello che noi generalmente
intendiamo per riforma educativa.



L'educazione greca s'era trovata fino a
quel tempo in piena armonia con la tradizione
politica e religiosa, e tutte le modificazioni
che avea subite erano state tacitamente
introdotte, senza che mai l'individuo si fosse
proposto di far predominare le sue personali
convinzioni a discapito delle sostanziali relazioni
della vita sociale. Tutte le innovazioni
artistiche e politiche furono fino al tempo di

Pericle così spontanee e naturali, da non far
risentire l'influenza individuale, come qualcosa
di opposto alle opinioni comuni. La stessa
filosofia naturale non era mai uscita dalla
sfera di certi uomini privilegiati, e sebbene
fosse indizio di un decadimento non lontano
della mitologia e della religione, pure non
venne mai ad assumere il carattere di un
tentativo di riforma pratica. Primi furono i
Sofisti, che si servirono delle ricerche filosofiche
come d'istrumento educativo; e senza
fare dei sistemi scientifici perfetti e conseguenti,
perchè nessuno fra loro si elevò ad
una intuizione originale dell'universo, riuscirono
a suscitare il bisogno di una correzione
o di una conferma delle opinioni tradizionali
mediante la riflessione. Ricercare, criticare,
analizzare, correggere diviene per opera loro
oggetto della vita, e materia di un'arte speciale:
e, perchè mancavano di uno scopo determinato
ed evidente, riuscirono maggiormente
a far nascere il desiderio delle formali
esigenze della ricerca. E da quel tempo l'occupazione
filosofica divenne un mestiere; e
la società cominciò a scindersi in due campi,
stando nell'uno i sostenitori della tradizione,
e nell'altro i novatori. Socrate non sopravvisse

a questo periodo storico; e, sebbene
partecipasse al movimento degli innovatori,
reagì in gran parte contro di essi con la
solidità delle sue vedute. Non fu filosofo di
mestiere, ma certamente pedagogo, anzi, come
Aristofane lo chiamava a quel tempo, ψυχαγωγός[143];
e, facendo della sua vita un problema
educativo, con l'educare sè medesimo e gli
altri al tempo stesso, mentre poneva termine
al dilettantismo sofistico, impedì che la filosofia
tornasse ad essere mera ricerca dei
fenomeni naturali. La formale esigenza della
certezza, divenendo massima pedagogica nel
γνῶθι σαυτόν, fermava un punto solido nel quale
la ricerca toccava una norma superiore ad
ogni divagazione dottrinale.







VII.
LE FORME CONCRETE DELLA VITA ETICA








Socrate non fu nè il capo di una setta,
nè il fondatore d'una scuola. Vissuto in un
secolo di larga produttività artistica e pratica,
ed in mezzo ai più svariati elementi di
coltura, conservò sempre la fisonomia individuale
e precisa di un perfetto ateniese;
senza allontanarsi punto da quella maniera
di vivere, che, secondo l'opinione dei suoi
concittadini, costituiva il pregio ed il buon
nome d'una persona lodevole in tutte le private
e pubbliche relazioni. Egli non fu dunque
quello che comunemente suole intendersi
per un riformatore: un uomo, che in virtù
d'un individuale convincimento, o in nome
d'una divina vocazione, tenda a sconvolgere
l'ordine costituito della società, per riformare
a sua posta le istituzioni, le leggi e i costumi.
Le sue solide convinzioni lo aveano
troppo predisposto a riconoscere nell'ordinamento
sociale la prudenza e saggezza, che
aveano informato l'animo dei legislatori, ed

a guardare con animo tranquillo e rassegnato
le conseguenze dell'umana corruzione, o, come
avrebbe egli detto nel suo linguaggio, dell'umana
ignoranza, perchè potesse venirgli
in mente di farsi riformatore e rinnovatore
dei costumi. Oltre di che, la natura e l'indole
stessa della coltura greca non ammetteva
che l'individuale genialità si manifestasse
in un immoderato tentativo di pratica riforma;
perchè mancava di quell'elemento arbitrario
di trascendenza, che nelle religioni orientali,
ed in gran parte nel Cristianesimo stesso, ha
tanto favorito l'esquilibrio fra la coscienza
dell'individuo e la norma costante dell'etica
sociale, esaltando troppo la sublimità del
precetto o l'intensità del sentimento, a discapito
della sostanzialità e costanza delle
forme naturali della vita. La coltura greca era
ancora animata dal giovanile abbandono al
naturale impeto delle passioni, e dal misurato
criterio della prudenza e del benessere;
e, sebbene in Atene la coscienza riflessa avesse
già cominciato a prevalere e ad assumere
un carattere universale, astratto, e ricercativo,
pure non avea mai perduto il colorito
indigeno, spontaneo, e popolare. Il pensiero
s'era svolto in tanta buona armonia con tutto

il progresso della coltura, che Socrate, come
abbiamo già visto, malgrado le profonde collisioni
cui dette motivo, non s'avvide di quanto
si discostasse dalle tradizionali convinzioni,
e non volle mai essere riconosciuto nè come
maestro nè come filosofo.



Da tutto quello che abbiamo detto innanzi
apparisce chiaro come fosse impossibile che
Socrate riuscisse a determinare obbiettivamente
un complesso di verità scientifiche; e
che i pochi pronunziati etici di lui, che la
tradizione ci ha trasmessi, non costituiscono
per sè stessi nè un sistema, nè uno schema
di scienza morale. E questa posizione affatto
relativa delle sue indagini mette più in evidenza
come egli non si proponesse e non
avesse coscienza di essere un riformatore;
perchè la natura delle sue convinzioni non
scendeva deduttivamente da un presupposto
teoretico ed esclusivo, ma stava in una pratica
ed incessante relazione con tutti gli elementi
svariati e concreti della vita morale.
E, se noi cerchiamo di raccogliere e mettere
insieme i diversi concetti, che Socrate avea
delle varie forme o attività della vita, l'imagine
complessiva, che si ottiene in fine, ha più
l'aspetto plastico di un quadro che la natura
di uno schema formale.

Ma vorremo noi forse con questo giudizio
rigettare come interamente falsa l'opinione
che fa di Socrate un riformatore? E sarebbe
forse questo il modo, come spiegare ed intendere
il gran movimento ed il gran progresso
che egli produsse in tutte le pratiche
discipline? La nostra maniera di vedere non
è così esclusiva, e noi abbiamo inteso solamente
limitare il valore di una affermazione
troppo incondizionata, e che non risponde
alla natura ed al genuino carattere della coltura
ellenica; e metteremo ora più in chiaro
il nostro concetto.



Le diverse forme della vita privata e pubblica
e le diverse sfere dell'attività umana
non erano ancora a quel tempo divenute argomento
d'indagini scientifiche, che ne fermassero
l'origine, la natura ed il normale
concetto in definizioni d'un valore intrinseco
ed attinte alle costanti condizioni dei fatti.
È a Socrate che tocca la lode di un primo
tentativo per acquistare una coscienza precisa
e determinata di tutte quelle svariate
attività e di quei molteplici fini che costituiscono
nel loro insieme la vita pratica. Non
v'ha forma della vita, o relazione etica, che
egli non abbia toccata nei suoi discorsi; nei

quali sforzavasi, in virtù del suo istinto etico
e logico, di chiarire e definire la famiglia ed
i suoi elementi, la relazione dell'individuo
verso lo Stato e verso la legge, le diverse
funzioni della vita pubblica, l'esercizio delle
arti e dei mestieri. In un tempo quando non
s'avea pur sentore di quello che potess'essere
l'economia privata e pubblica, la scienza
del dritto, dello Stato, o dell'amministrazione
e la tecnica delle arti, era naturale che l'esigenza
di determinare i concetti pratici s'avvertisse
solo dal punto di vista dell'utilità,
e che si spiegasse unicamente nella sua immediata
ed occasionale natura. Ed è così
appunto che Socrate comincia a tentare una
cosciente rettificazione dei concetti di quelle
relazioni, che sono termini o forme dell'attività
umana; e, prendendo egli le mosse dal
bisogno di disporre l'individuo al cosciente
riconoscimento della propria attitudine, finì
per fissare e caratterizzare alcune differenze
obbiettive. Ma, perchè il criterio del giudizio
non era obbiettivato scientificamente, la determinazione
rimase sempre nei limiti già
fissati dal linguaggio comune; e la stessa
valutazione dell'importanza relativa delle diverse
sfere della vita fu da lui in gran parte
accettata dalla tradizione.







Ed è qui appunto che maggiormente apparisce
lo stato rudimentale del Socratismo.
Da un canto, l'impulso scientifico è evidente,
e comincia tanto a precisarsi, che assume
quasi la forma di uno schema logico; il
quale, sebbene non sia presente alla coscienza
obbiettivamente, pure è un presupposto in
conformità del quale il filosofo si sente costretto
a procedere: e, da un altro canto, tutta
la ricchezza dell'immediato contenuto della
coscienza etica, sul quale la ricerca si aggira,
sta lì disgregata in tutto il suo particolarismo
empirico innanzi all'animo del ricercatore, che
riesce solo a subordinarlo all'angusto criterio
di una formale definizione.



Delle due sfere che indicammo innanzi,
quella del sapere e quella dell'ignoranza, la
prima era troppo angusta e non ancora approfondita
e studiata in tutti i suoi elementi,
e l'altra troppo larga ed indeterminata, perchè
segnava solamente un termine generico di
opposizione, il cui contenuto era ignoto. Ora,
in questa sfera appunto che Socrate chiamava
in genere ignoranza, e che noi diremmo della
coscienza non ancora riflessa e scientifica,
sono riposti i primi elementi ed i naturali
presupposti di tutte le relazioni e di tutte le

attività etiche, prima che divengano argomento
delle indagini scientifiche; e ciò è vero,
non solo per quel che riguarda l'individuo,
ma ancora, e forse più per quel che concerne
la stirpe ed il popolo. L'opposizione fra i
due termini non s'è palesata a Socrate che
in virtù del carattere pratico delle sue esigenze;
in guisa che, inteso a cogliere la natura
delle forme etiche col semplice criterio
di una definizione praticamente e formalmente
chiara, egli sconobbe tutto quello che era inadeguato
al criterio precedentemente stabilito,
perchè non cercava altro che la norma costante
delle azioni. Come egli fosse poi costretto
ad ammettere in parte gli elementi
extrarazionali delle virtù, vedremo in séguito.
Questo lato oscuro della ricerca, che in Socrate
era un campo vastissimo, s'è andato
poi a poco a poco restringendo; fino a ridursi
a qualcosa di puramente puntuale, ch'è
espresso nella filosofia moderna dal concetto
preciso e determinato della naturalità dell'anima
incosciente.



Ritornando ora su l'argomento della riforma
socratica, ci par chiaro, che essa sia
doppiamente limitata: e perchè le tendenze
pratico-religiose del nostro filosofo non consentivano

ch'egli sconoscesse la sostanzialità
della morale privata e pubblica; e perchè la
poca perfezione della sua attitudine logica
non gli permetteva di determinare intrinsecamente
il valore obbiettivo delle forme etiche.
Risvegliare la riflessione volontaria ed
acuire l'intenzionalità, — ecco lo scopo genuino
di quella riforma: e, quando da altri
s'è detto che Socrate avesse il chiaro presentimento
di una teoria sociale, mercè la
quale facesse d'uopo di riformare e regolare
col criterio della consapevolezza tutte le diverse
attività della vita[144], s'è avuta la fretta
d'identificare un risultato più o meno possibile
con un semplice impulso individuale e
generico. Platone fu invero il filosofo della
riforma, ed è in gran parte su la sua autorità
che è stata foggiata quella opinione[145].
A noi basterà dire, che non sconosciamo
l'influenza socratica nella tendenza riformatrice
del Platonismo; la quale, se pure può
accennare all'avvenire o aver l'aria di voler

ripristinare il passato, in fondo non è che la
naturale esplicazione di quella esigenza socratica,
che facea necessariamente dipendere
l'attività dal sapere.



Abbiamo visto che il precetto delfico γνῶθι σαυτόν non ha un valore esplicitamente filosofico,
ma bensì pratico e pedagogico. Nei
dialoghi socratici occorre spesso di trovare,
che le varie direzioni seguite dalla volontà
degl'individui sono fatte oggetto di un esame
scrupoloso, e che dal riconoscimento della
consapevolezza si fa dipendere il criterio fondamentale
di ogni giudizio portato su le relazioni
etiche[146]. Il lento esame delle contradizioni,
che emergono dal falso concetto
della propria attività, si esaurisce nella definizione
dei caratteri costanti che formano
quella determinata sfera in cui s'aggira il
capitano, il corazziere, il pittore e così via;
ed a questo processo è analogo un altro,
mercè il quale si determina l'attitudine dell'individuo,
in rapporto con l'opera ch'è termine
della sua attività. Queste due ricerche
fanno insomma una sola ricerca; in quanto

che la rettificazione del volere è implicita in
quella del concetto del voluto, perchè l'uomo
vuole appunto ciò che conosce[147].



Da questa posizione procede:



1. Che nel Socratismo non v'ha un valore
morale, appreso indipendentemente dalla
determinazione concreta delle funzioni pratiche.
Quello che noi siamo soliti di chiamare
moralità dell'azione è implicita nel giudizio
logico ed ha ancora il carattere di una equazione
formale fra il volere ed il sapere. L'esigenza
di determinare il grado dell'intimità
morale è manifesta solo nel suo elemento intellettuale.



2. E che Socrate non sentì il bisogno
di determinare in abstracto il concetto dell'εὐδαιμονία;
perchè la sua significazione gli era
evidente solo nel relativismo delle varie sfere
dell'attività umana. E per questa ragione appunto
egli non riuscì a stabilire una gradazione
nelle forme della vita, col preferirne
una all'altra: e, mentre suscitava il bisogno
della consapevolezza, non fece della
scienza il solo elemento della felicità; potendo

essa, come ogni altra forma di attività, portare
con sè il malessere e l'infelicità. Nelle
scuole socratiche cominciò a determinarsi più
nettamente il concetto dell'intima relazione
fra l'εὐδαιμονία e la scienza; finchè Platone ed
Aristotele non posero la contemplazione come
meta d'ogni umano sforzo, esagerando dottrinariamente
una relazione sola della vita a
discapito delle altre.


1. L'individuo e le sue relazloni domestiche.


Il concetto etico del Socratismo non può
misurarsi alla stregua dell'intimità moderna;
nè deve mettersi nel novero di quei tentativi
di natura affatto esclusiva, che anche nel seno
della civiltà antica hanno avuto di mira la
sostituzione di una morale trascendente ai
bisogni concreti della vita. Da questa semplice
premessa, che abbiamo già cercato di
approfondire in tutto il suo valore, procede
il carattere indigeno e relativo dell'etica speciale
di Socrate. L'opinione quindi ch'egli
s'era formata dell'individuo perfetto era in
gran parte attinta dalle reali condizioni della
vita; e non tendeva a contrapporre alle tradizioni

ed alle pratiche del costume una posizione
arbitraria. Socrate in vero insisteva
sul bisogno della continenza, come sicuro
fondamento d'ogni virtù[148]; e consigliava
l'astinenza dai piaceri, perchè essi ci rendono
scontenti della vita ed incapaci di affrontare
i pericoli per conseguire gloria ed onori. La
vera libertà consistea per lui nel fare astrazione
dai piaceri del corpo e nell'esercitare
tutte le funzioni della vita in vista dell'interno
benessere, che consiste nell'equazione
fra gli atti esterni e le interne convinzioni.
E, rassomigliando egli lo stato dell'uomo che
seconda l'appetito naturale dei piaceri a quello
dello schiavo[149] e riponendo poi la libertà
nella consapevolezza e nell'amore del sapere[150],
rilevava tanto chiaramente l'importanza
intrinseca della coscienza individuale,
da stabilirla come criterio costante e come
punto di partenza d'ogni morale valutazione.
Ma, se da un'altra parte consideriamo che
questo rialzare l'individuo al riconoscimento
interno della propria destinazione non escludeva

il principio affatto ellenico della subordinazione
allo Stato e non importava l'esercizio
di virtù speciali distinte dal pratico
scopo dell'attuazione concreta dei vari bisogni
della vita, apparisce chiaro come il criterio
etico di Socrate non fosse che quello
della moderazione, intesa quale pratica efficienza.
La misura, la chiara coscienza dei
limiti dell'individuale capacità e responsabilità, — ecco
tutta la morale che può ricavarsi
dai detti socratici, che concernono la vita dell'individuo.
E Socrate stesso, che senza farsi
trascinare dall'attrattiva de' piaceri, e vivendo
nel bel mezzo d'ogni sorta d'uomini,
godea della mensa e del simposio, della conversazione
dell'etera e della συνουσία di giovani
lussureggianti per dovizie e bellezza,
era il più perfetto modello di quella morale
moderazione e misuratezza, che cercava poi
la sua teoretica manifestazione nel sano criterio
di una felice riuscita o di un imperturbato
benessere individuale. Questa morale,
che ignora ancora ogni ascetica e mistica
tendenza, al tempo stesso che condanna come
servile pericolosa ed ignava la ricerca degli
onori e delle ricchezze, perchè ne può derivare
scontento e individuale malessere, è un

naturale prodotto della vita ellenica, l'espressione
ultima e più riflessa di quel sentimento
limitativo e prudente della natura umana,
che avea fatto riconoscere nell'ὅβρις la radice
ed il principio d'ogni infelicità, e d'ogni morale
degradazione[151]. Sotto questo riguardo,
noi non sappiamo con che ragione alcuni
insistano su la poca purezza morale di questa
idea fondamentale del Socratismo[152].



Dal punto di vista che abbiamo assegnato
non era da aspettarsi che Socrate portasse
una notevole riforma nel concetto delle relazioni
domestiche, mettendosi in opposizione
con le vedute tradizionali. L'eguaglianza di
capacità che egli accordava alla donna[153]
non lo indusse a modificare il concetto ovvio
fra i Greci, che lo scopo del matrimonio fosse
riposto nella generazione[154]; la quale opinione
a noi non pare sia tanto caratteristica,
da doverci invogliare a discutere quello che
secondo il dialogo senofonteo Socrate pensava

delle donne. A quei tempi s'era molto
lontani dalla questione astratta sul valore giuridico
della donna, ed ancora più dal sentimentalismo
moderno, che a furia di esaltare
la nobiltà ed eccellenza del sesso muliebre
ne ha resa più difficile la morale emancipazione
e dignità; e, se ad alcuno fosse venuto
in mente d'emancipare le donne, si sarebbe
attirata la pubblica riprovazione, come avvenne
dei fantastici innovatori messi in satira
nelle Ecclesiazuse di Aristofane. È sotto un
altro riguardo che Socrate influì ad approfondire
il concetto della famiglia, perchè a
lui indubitatamente compete la lode d'avere
pel primo occasionato quelle indagini su la
domestica economia, che, con tanta evidenza
di socratica dialettica e tanto studio di pratiche
utilità, si trovano poi raccolte in uno
dei più originali lavori di Senofonte, l'Economico[155].



Il concetto della vita dipendeva per Socrate,
in tutto e per tutto, dal principio della consapevolezza;

e la costante applicazione di questo
criterio non poteva in qualche punto non
contradire al naturale sentimento della domestica
pietà. Egli in fatti non rifuggì dalla
pericolosa opinione di far dipendere la filiale
riverenza dal grado di capacità o d'intelligenza,
che il figlio può presumere nel padre,
autorizzandolo a non sacrificare la propria
intellettuale capacità al principio istintivo del
rispetto e dell'ubbidienza[156]. Da questa ambigua
posizione seppe trarre partito Aristofane
nella interessante catastrofe delle Nuvole[157], per improntare nel suo dramma
quel carattere di morale severità, che lo eleva
dalla sfera ordinaria di un contrasto comico
alla estetica dignità di una profonda antitesi
etica e pedagogica. Ma, se noi consideriamo
che il sapere socratico non era quello a difesa
del quale Feidippide si ribellava alla
paterna autorità di Strepsiade, e che Socrate
non volea, come l'aerobato di Aristofane,
mettere in su i giovani con le vanità di metriche
e retoriche disquisizioni e con le vuotaggini
di una metereologia da chiappanuvole;

se, in somma, poniamo mente alla natura
affatto pratica del sapere socratico ed alla
naturale modestia dalla quale era sostenuto
ed animato, intenderemo un po' meglio quella
massima pericolosa, e non la misureremo alla
stregua di un effetto patetico e drammatico[158].
Il dritto paterno presso gli Ateniesi era altrettanto
lontano dal rigorismo romano della
patria potestas, per quanto si discostava dal
sentimentalismo moderno: il concetto della tutela
ne costituiva l'elemento essenziale, e a
quella potea essere in molti casi sostituita
la più ampia e più generale tutela dello Stato.
Le leggi positive limitavano così strettamente
l'autorità del padre, che non senza ragione
un profondo conoscitore del dritto greco ha
saputo ridurla al semplice concetto di una
funzione educativa[159]. L'opinione adunque
di Socrate non era estremamente contraria
al concetto comune, e non facea che amplificare,
nella forma speciale delle nuove esigenze
filosofiche, la limitazione tradizionale
dell'autorità paterna. E con ciò non abbiamo
inteso giustificare, ma solo spiegare l'origine

di quella massima pericolosa; ed a persuadersi
del suo valore relativo basterà osservare,
come Socrate in altra circostanza ritenesse
per obbligatoria in tutti i casi la riverenza
verso la madre[160].



L'attività pedagogica di Socrate portava
necessariamente con sè l'abito del convivere
(la συνουσία) coi giovani, ed offriva argomento
ad una ricerca su la natura dell'amore. La
relazione affettiva fra persone del medesimo
sesso, che è tanto estranea alla coscienza
moderna, era presso i Greci ammessa e riconosciuta
dall'opinione generale, e non solo
celebrata nel suo lato patologico ed estetico
dai poeti e dalle poetesse, ma in alcuni luoghi
determinata dalle leggi positive dello
Stato[161]. Quell'affetto era considerato nella
sua pratica efficacia come uno degli elementi
del vasto concetto dell'eteria, che formava
uno stato intermedio tra la famiglia e lo Stato:
e, non essendo assolutamente escluso dalla
lode e dall'etica approvazione, come avviene
nel mondo moderno, si prestava a tutta quella
gradazione di perfezionamento estetico, che

in molte altre passioni dell'animo ora non
si trova difficoltà di ammettere, Socrate non
ha saputo rigettare, ma solo correggere questa
comune opinione; e, sebbene il Simposio
di Platone sia lì a glorificazione della morale
temperanza di lui, pure noi non possiamo negare
che l'elemento patologico dell'amore
ed il compiacimento estetico nella συνουσία coi
giovani costituisse un elemento integrale della
conversazione socratica. Egli in vero, applicando
i suoi concetti etici, volea esclusa dalla
relazione erotica ogni intemperanza[162], e
stabiliva come criterio del vero amore la ricerca
dell'altrui bene, l'abnegazione e la rinunzia
al fine interessato del proprio compiacimento;
ma con tutto questo non escludeva
a nostro parere il carattere affettivo della
relazione[163], e non condannava in principio
una tendenza, che poi nella letteratura socratica
venne a spiegarsi in tanto lusso d'estetica
perfezione. È sotto un altro riguardo
che Socrate approfondiva il concetto della

relazione fra persone del medesimo sesso;
determinando cioè la natura dell'amicizia e
facendola consistere nell'incondizionata ricerca
dell'altrui bene, e dipendere dalla inevitabile
condizione di una virtù appensata
ed abituale[164]. L'ἔρως da un canto e l'amicizia
dall'altro pare che tendano ad unificarsi
nel criterio comune della benevolenza; ed
a noi che possiamo, in tanta scarsezza di notizie,
cogliere solo il lato logico della definizione,
rimane oscuro il carattere preciso
della prima relazione, perchè nella nostra
morale coltura siamo generalmente sforniti
del criterio ellenico d'assoluto compiacimento
estetico[165].


2. L'individuo e lo stato.


Nel concetto che Socrate s'era fatto dello
Stato apparisce, più vivamente che in qualunque
altra delle sue definizioni, il contrasto

che correa fra la novità delle sue filosofiche
esigenze e la naturale tendenza alla conservazione
delle sostanziali relazioni della vita
etica, che in lui era sussidiata dal convincimento
religioso e da una profonda abnegazione.
Il principio normativo della consapevolezza
non gli consentiva di ammettere che
la potenza, o il dritto ereditario, o la scelta
del popolo mediante i voti potessero costituire
la capacità dell'individuo a trattare le
faccende dello Stato[166]. Solo la piena coscienza
della propria capacità e la speciale conoscenza
delle faccende da trattare possono e
devono invogliare l'individuo ad una legittima
ambizione politica[167]; e questa diviene
per sè stessa un dovere, quando è sorretta
dal fermo convincimento, che l'attitudine e la
specifica intelligenza dell'individuo rispondono
alle normali esigenze della vita politica. All'attuazione
pratica di questa massima solea
Socrate disporre i suoi uditori, sviluppando
nel loro animo il bisogno di acquistare una
chiara e perfetta notizia degli obblighi speciali

che spettano a questo o a quello fra gli
amministratori dello Stato, e riassumeva tutta
la sua politica nel principio che solo chi sa
deve e può fare, ossia che il potere sta nel
sapere. L'importanza di questa massima innovatrice
ci fa apparire l'attività socratica in
una manifesta opposizione con tutti i concetti
tradizionali della politica greca, perchè, in
virtù di essa, il dritto ereditario della monarchia
e dell'aristocrazia, ed il concetto democratico
della maggioranza erano recisi nella
loro radice e subordinati alla necessità di
una generate rettificazione di tutte le forme
sociali dal punto di vista della consapevolezza.
Ma pur nondimeno la cosa non andava
tant'oltre, e noi non sappiamo scorgere in
tutto questo l'esigenza o il presentimento
di una radicale riforma dello Stato, o, come
altri ha detto, di una teoria sociale fondata
sul principio della conoscenza esatta. Il sapere,
di cui parlava Socrate, non era qualcosa
di distinto dalla conoscenza empirica dei vari
rami della pubblica amministrazione, e non
era costituito in un insieme di teorie universali
e scientifiche. Egli non potea quindi, come
più tardi fece Platone, ideare la costituzione
di uno Stato, in cui la coordinazione e subordinazione

delle sfere sociali fossero determinate
dal concetto psicologico della gradazione
della conoscenza. Il suo concetto non ha colorito
e carattere esclusivo di una tendenza
filosofica, che voglia imporsi alle pratiche esigenze
della vita per regolarle a sua posta;
ma rimane subordinato alla varietà estrinseca
delle sfere sociali, e non ne sconosce la originalità
per farla rientrare nei confini di uno
schema astratto. Di qui procede, che, malgrado
l'apparenza di una dichiarata riforma,
Socrate riconobbe l'ubbidienza alle leggi come
impreteribile[168]; e, fedele all'antico principio
ellenico della sostanzialità dello Stato, fece
dipendere il bene dell'individuo da quello
della comunità[169]; e considerando la sua attività
filosofica come parte integrale dei suoi
doveri di cittadino morì nel rispetto alle leggi,
e nel convincimento, che la condanna pronunziata
contro di lui non fosse che una legittima
manifestazione dell'attività dello Stato[170].



L'opposizione fra il vecchio e il nuovo, fra
il concetto sostanziale e l'esigenza di una personale

sodisfazione nello Stato, si chiarì maggiormente
nelle scuole socratiche; e specialmente
in Platone, il cui ideale politico non
deve essere inteso, nè come ripristinazione
dello Stato dorico[171], nè come un segno precursore
del Cristianesimo[172], ma conviene
sia spiegato come un progresso teoretico del
principio enunciato da Socrate, che il potere
deve consistere nel sapere.



Che i concetti da noi più sopra esposti
non avessero una tendenza dichiaratamente
riformatrice, apparisce ancora di più dal modo
del tutto pratico come Senofonte introduce
il suo eroe a discutere con questo o quello
dell'esercizio speciale delle diverse arti, che
conferiscono al pubblico bene o al mantenimento
delle sociali relazioni. Una sola è l'idea
fondamentale di tutti quei dialoghi: rettificare
mediante la definizione il concetto del fine
cui l'attività è rivolta, per far convergere tutti
gli sforzi dell'individuo all'acquisto di una
norma costante, che ne regoli la pratica senza

incertezza e divagazioni. Sotto questo riguardo
il calzolaio o lo scultore, il pastore e l'arconte,
il marinaio ed il generale ecc., per quanto varie
le loro occupazioni e diversi i fini cui sono
rivolti, devono tutti convenire nella norma
dell'esercizio metodico delle loro funzioni, e
sostituire alla pratica istintiva, tradizionale
ed incosciente la norma del sapere. Senza
entrare nella specializzata esposizione di questo
o quel dialogo, perchè in tutti gli svariati
casi non rileveremmo che una sola conclusione,
basterà qui dire che Socrate è stato
il primo, che abbia nettamente formulata l'esigenza
di una tecnica speciale delle arti e
ravvisata la necessità, che a capo di ogni
pratica occupazione deve esser collocata la
riflessione normativa: e, per le cose già esposte,
non fa mestieri che chiariamo meglio
questo pensiero, perchè altri non creda, che
egli intendesse conciliare la pratica e la teoria,
l'arte e la scienza.



E qui cade in acconcio di osservare che
la meraviglia, con la quale molti hanno riguardato
il dialogo che Senofonte riferisce
con la meretrice Teodota[173], non ha fondamento

che nella natura delle nostre morali
convinzioni. Quel dialogo, che non deve essere
addotto a provare che la principale preoccupazione
di Socrate fosse la ricerca dei concetti[174],
nè può essere inteso come interamente
derisorio[175], perchè l'ironia è un momento
generale della conversazione socratica, mostra,
a nostro parere, che il mestiere della
meretrice potesse anch'esso nei suoi elementi
affettivi venir subordinato al criterio socratico
di un esercizio normale e riflesso. Quell'arte
non destava allora gli scrupoli esagerati,
che noi moderni siamo soliti di provare
contro ogni divagazione della natura dalla
norma assoluta di una morale precettistica[176];
anzi, per le speciali condizioni della famiglia
greca, sviluppava soventi nelle donne libere
un grado di cultura superiore di gran lunga

a quello della donna legalmente ritenuta nelle
angustie del gineceo[177].



E a terminare questo schizzo della coscienza
politica e sociale di Socrate osserveremo,
che egli, col rilevare l'importanza
dell'attività cosciente, nobilitò il concetto del
lavoro, facendone uno degli elementi costitutivi
dello Stato e della famiglia. Questa veduta
era allora qualcosa di nuovo, perchè
diretta a reagire contro un pregiudizio, fondato
nella costituzione sociale dell'antica Grecia
e già da gran tempo invalso, che facea
considerare come indegna dell'uomo libero
la produzione ottenuta col lavoro manuale.
Se Socrate abbia o no superato il particolarismo
ellenico, e se ritenesse per giusta come
vuole Senofonte[178], o per ingiusta come vuole
Platone[179], l'offesa arrecata al nemico, nella
grande incertezza dei criterî seguiti dai vari
espositori noi non sappiamo affermare[180].
Ad ogni modo, l'autorità di Senofonte ci parrebbe

da preferire, e la maniera arbitraria
come si è voluto da alcuni interpetrarla ci
pare infondata e priva di ogni verosimiglianza[181].







VIII.
DELLE VIRTÙ








Le svariate relazioni etiche, in cui s'impronta
la volontà e che costituiscono le diverse
forme della vita privata e pubblica, si
trovano già distinte e fino ad un certo punto
precisate e valutate dal linguaggio comune,
prima che la riflessione filosofica imprenda
a spiegarle e definirle. Ed in quello stato
puramente tradizionale ed immediato Socrate
le avea còlte, per astrarre dall'imagine concreta
alcuni tratti notevoli, e fermarli poi in
un concetto che esprimesse il risultato del
processo dialogico. Questo risultato non può
dirsi ancora scienza positiva dello Stato, del
dritto, dell'economia ecc. perchè sfornito di
quelle obbiettive relazioni che emergono dal
valore ideale dei concetti, il quale s'ottiene
solo quando non s'ha tutte le volte a ricominciare
il lungo ed intricato cammino dell'induzione.
Socrate in somma riuscì solo ad
avvertire il bisogno della determinazione; ma

non fece nè poteva fare l'etica nelle sue concrete
determinazioni, a quella stessa guisa
che non avea potuto elevarsi al concetto
astratto del sapere.



Ma, oltre a queste forme concrete della
vita etica, che s'impongono alla considerazione
con certi limiti determinati, perchè in
esse effettivamente s'aggira tutta l'umana
attività, v'ha altre rappresentazioni elementari
che esprimono un valore etico, e son
quelle che costituiscono le diverse virtù.
Già prima che apparisse in Grecia la ricerca
scientifica, quelle rappresentazioni aveano occupato
l'animo dei poeti, degli oratori e
degli storici; ed aveano assunto nelle loro
sentenze il carattere preciso di una costante
valutazione, che esprimeva, o nella forma
entusiastica della fantasia poetica, o nella
gravità d'un giudizio morale, in che conto
fossero tenuti gli abiti virtuosi come predeterminanti
l'esito buono o cattivo delle imprese.



Non è questo il luogo di esporre, nemmeno
sommariamente, il ricco sviluppo del
concetto delle virtù nella letteratura greca
innanzi Socrate; ma bisogna pur nondimeno
escludere un falso concetto, che s'ha comunemente

della coscienza ellenica da tutti coloro
che partono dalla supposizione, che le
nostre idee morali debbano servire di assoluta
norma nella interpretazione degli antichi.
La parola ἀρετή vuol dire in generale virtù,
come forza, capacità, attitudine, disposizione,
senza che implichi originariamente una valutazione
favorevole. Questo significato primitivo
è evidente in Omero[182]; e sebbene si
fosse posteriormente modificato fino ad esprimere
un valore strettamente morale, la parola
conservò sempre il senso largo ed indeterminato
che avea dapprima[183]. Ora, in questa
storia estrinseca della parola è espresso l'approfondirsi
successivo della coscienza, che,
creando un nuovo valore, l'appercepisce nella
forma antica e con l'antico istrumento. Lo
sviluppo della significazione ha un doppio
aspetto: da un lato, la virtù, come naturale
attitudine, viene distinta in una doppia serie

di predicati esprimenti approvazione o riprovazione;
e dall'altro, il sentimento inerente alla
rappresentazione di questa o quella virtù acquista
una sempre maggiore intensità, a misura
che la coscienza del valore intrinseco dell'uomo
diviene più intima. Cogliere il primo
lato di questa progressione nei diversi scrittori
è facile dal punto di vista puramente critico
e filologico; ma determinare il secondo è cosa
molto ardua, perchè importa una ideale riproduzione
del tenore e del colorito proprio
e specifico di una data intuizione della vita,
che non può ottenersi sempre senza l'intrusione
di elementi estranei. Studiare sotto questo
riguardo lo svolgimento dell'etica greca
è cosa che supera di troppo le forze separate
dei filologi e dei filosofi; mentre è questo un
problema di somma importanza non solo per
la storia della morale, ma per la psicologia
in generale.



Il significato incluso nei diversi nomi delle
virtù era già divenuto al tempo di Socrate
qualcosa di preciso, e la coscienza era già
assuefatta a vedere in esse dei caratteri costanti,
ed a stabilire diverse relazioni fra le
varie virtù, per esprimere in una veduta generale
il valore della vita nella sua

perfezione[184]. Ma, oltre a questa coscienza volgare,
un'altra tendenza più riflessa cominciava
a governare gli spiriti, e ridestava il bisogno
di escludere l'intervento soprannaturale, per
spiegare le azioni umane come prodotto necessario
delle umane passioni. Nella letteratura
extrafilosofica basta por mente a Tucidide, per
persuadersi di quanto poco valore s'accordasse
ormai al destino[185]; per non dire di Euripide,
che la più gran parte dei critici considera
piuttosto come un organo volontario della
Sofistica, anzichè come espressione spontanea
di un nuovo progresso nella riflessione morale.
La quistione esplicitamente dottrinale su
le virtù comincia coi Sofisti[186]. Il movente

della quistione era in essi il bisogno pratico
dell'insegnamento e della propaganda[187]. Piegare
l'uomo all'esercizio di certe arti o discipline
mediante la persuasione, la quale riposava
in gran parte nell'abilità oratoria del
maestro a saper mettere sotto gli occhi i
vantaggi di questa o quella scelta, era uno
dei capi principali dell'attività sofistica[188]. In
questa tendenza, che assumea i caratteri tanto
diversi della insinuazione, della passione politica,
della esercitazione retorica e della parenesi
morale, si specchiano luminosamente
tutte le gradazioni di quella classe d'uomini
speciosi, i quali, se pure non hanno fatto
fare un sol passo alla coscienza morale, hanno
indubitatamente il merito di avere ventilate
delle quistioni affatto nuove e di averle trattate
con pratica efficacia.



L'incarnazione tipica delle virtù nelle forme
del mito e della leggenda avea perduto molto
del suo valore; e la democrazia ateniese avea
distrutta la cieca fede nei pregiudizi di casta,
che consideravano come ereditarie le virtù.

Il bisogno del tempo era di ritrovare nei generali
elementi della natura umana i caratteri
costanti dell'animo, che costituiscono la natura
e l'esercizio delle virtù; e come già s'era
tentato più volte di stabilire fra le diverse
attitudini dell'uomo un legame di dipendenza
e di derivazione, bisognava ancora fare il tentativo
di coordinarle in uno schema formale.



Vediamo come Socrate abbia corrisposto
a queste esigenze.


1. Il concetto della virtù
nell'orizzonte socratico


La determinazione del concetto della virtù
dipende, nell'orizzonte socratico, in tutto e per
tutto dalle condizioni logiche della ricerca,
ed ha un termine fisso nella rappresentazione
dell'εὐδαιμονία. Il processo dialogico, tutte le
volte che il discorso cade su le virtù, prende
le mosse dalle concrete relazioni della vita
nelle quali esse si manifestano, e cerca di
coglierne i caratteri costanti, escludendo successivamente
le false determinazioni che provengono
dall'intrusione di elementi accidentali
o dall'intervento di una falsa valutazone.
Le virtù divengono quindi tanti oggetti di

ricerca, ai quali viene applicato il metodo di
rettificazione che più sopra abbiamo descritto.
La volontà, come termine esprimente una potenza
dello spirito o una determinata funzione
dello stesso, è estranea alla ricerca
socratica; la quale considera le svariate attitudini,
che costituiscono le virtù solo nella loro
concreta attualità, la giustizia nelle forme giuridiche
dello Stato, il coraggio nella guerra ecc.
L'attività umana segue sempre in tutte le sue
svariate manifestazioni certe vie più o meno
determinate, che hanno per fine questa o
quella sfera della realtà, e tutte insieme
hanno per termine l'aspirazione al benessere[189].
Questa molteplicità non è ancora ridotta
da Socrate al concetto della potenza
unica (il volere), ed egli non fa astrazione
dal termine reale in cui questa o quell'attività
va a compiersi; perchè il suo intento
non era quello di spiegare ma di definire
solamente la virtù, in quanto abito determinato
e direzione costante. L'esigenza, avvertita
già dai Sofisti, che dovesse tentarsi la
definizione delle virtù, era in Socrate modificata
non solo dalla costanza e normalità

del metodo ricercativo, ma eziandio dal carattere
più intimo della mia coscienza, avendo
egli nell'intensità dei suoi religiosi convincimenti
rialzato di molto il valore intrinseco
della moralità. Ora questo accento di maggiore
intimità, che ha la sua ragione in un
concetto più profondo dell'importanza dell'uomo
e della religiosità della vita, non ha
bisogno di essere messo in chiaro con l'autorità
di questo o di quel passaggio, perchè è
troppo evidente nel Socratismo. Questa personale
intensità del proposito e questa più
chiara convinzione della importanza della normalità
nelle azioni non fecero di Socrate un
precettista, perchè la sua coscienza era estranea
ad ogni predominio della soggettività.


2. Identificazione delle virtù e del sapere[190]


Abbiamo già mostrato come Socrate sconoscesse
tutto il lato irriflesso della vita dello
spirito, per dar valore solo a quello che

trova la sua espressione nel sapere. Il concetto
quindi della virtù non gli è apparso in
tutta la sua larga sfera psicologica, ma solo
negli angusti limiti della formale determinazione.
Questa è la cagione del principio tante
volte ripetuto nei dialoghi socratici, che la
virtù consista nel sapere, e che possa apprendersi[191]:
il cui correlativo è, che il vizio
sta nell'ignoranza[192]. Così il complicato concetto

della virtù non rivela nella dottrina socratica
che un suo lato parziale, quello appunto
che colpiva maggiormente l'attenzione
da quel punto di vista della ricerca.



Correggere la falsa opinione che gl'interlocutori
potessero avere di sè medesimi, e
richiamarli al riconoscimento di una stregua
costante nella valutazione della propria opera
e del fine della propria attività, questo costituiva
il significato morale del dialogo. Una
volta raggiunta, mediante la definizione, la
evidente conoscenza dell'attività o del fine in
quistione, questo conoscere chiaro diviene di
necessità una nuova condizione per tutto il
processo pratico incluso nella norma formale.
Esclusi quindi i motivi accidentali, che possono
determinare all'azione nella sfera dell'ignoranza,
non v'ha che delle condizioni
necessarie ed impreteribili, giusta le quali
l'attività dell'uomo determinata ad un certo
fine deve esplicarsi. Tutte queste condizioni
coincidono in un carattere comune, che è
quello del sapere, come sicura vittoria su
l'incertezza dei criteri pratici, ch'è inseparabile
dall'ignoranza; sicchè tutte le virtù fanno
uno nel concetto del sapere. Ma questa riduzione,
che c'è lì come esigenza di colui che

ricerca, non si obbiettiva in uno schema di
rotazioni, che esprimano la reale connessione
e coordinazione delle attività etiche nell'animo,
o nel mondo dell'attività umana: perchè quel
sapere non è per sè stesso attivo come forma
o funzione. E, quindi, quando Socrate dice che
la giustizia è la conoscenza di tutto quello
che in ordine allo Stato costituisce l'utile, il
benessere e la concordia[193], e che la pietà
è la conoscenza di tutto quello che costituisce
la vera relazione fra l'uomo e la divinità[194], il
termine che deve chiarire la cosa è per sè
stesso evidente ma attinge la sua concreta
determinazione dalla cosa stessa.



La pretesa identità di tutte le virtù pare
così che si sciolga in una molteplicità di virtù,
che sono tante quante le definizioni che risultano
dal dialogo, tutte le volte che esso
è rivolto ad analizzare e determinare un dato
gruppo di azioni. Ogni virtù diviene un complesso
di conoscenze chiare ed evidenti, relative
alla specializzata attività del capitano, del
giudice, dell'economo ecc. Ma questa oscillazione
fra l'unità e la molteplicità è superata

con una concreta determinazione secondo la
quale, non essendo la σοφία o la σωφροσύνη una
virtù speciale, ma l'armonica compenetrazione
di tutte le virtù nell'individuo perfetto,
rimane aperto e libero il campo a ciascuno
per l'esercizio speciale di questa o quella
virtù[195].



Questa posizione e difficoltà pratica del problema
non ci consente di tentare sul serio,
come s'è fatto da altri[196], una classificazione
delle virtù cardinali; e, tutto al più, si può ammettere,
che, essendo già stata precedentemente
espressa nei monumenti letterari e nei
detti della sapienza volgare una certa enumerazione
e coordinazione della virtù[197], quelle
forme approssimativamente schematiche avessero
implicitamente determinato come termini
costanti il dialogo socratico[198]. E quindi
avviene, che non senza ragione noi scorgiamo
ancora la coincidenza delle definizioni socratiche

con certe classificazioni delle virtù che
allora erano comuni, e che possiamo ridurre
le definizioni delle virtù nella dottrina di
Socrate a tre fondamentali: la continenza
(ἐγκράτεια[199]), il coraggio (ἀνδρία[200]) e la giustizia
(δικαιοσύνη[201]). Ma questa classificazione,
che non è per niente sistematica, non abbraccia
la totalità delle virtù di cui è parola
nei dialoghi socratici, come è quella, p. e.,
dell'εὐσεβής, che consiste nella conoscenza esatta
di tutto quanto si deve agli Dei.



Il concetto della virtù socratica ha una doppia
misura. Avendo Socrate riposta l'essenza
della virtù nella consapevolezza, ed ammettendo
che la conoscenza è divinamente predeterminata
al bene, egli riusciva a stabilire
una più larga valutazione dell'elemento morale
del volere; perchè quello che apparisce buono
nella sfera comune della vita, in tanto può essere
corretto alla stregua della conoscenza, in
quanto che questa, nella sua intima natura,
corrisponde ad un fine superiore ad ogni
umano arbitrio. Socrate quindi, mentre conservava

in gran parte quell'imagine plastica
ed immediata della vita, che la comune maniera
di vedere gli avea trasmessa, accennava al
bisogno di una maggiore intimità; e, sebbene
portasse nelle sue convinzioni teleologiche tutte
le vedute relative dell'utilitarismo, non può
negarsi, che, con l'avere allargato il problema
dell'etica ad una generale intuizione della divinità
e del mondo, ha in parte predeterminata
una più profonda cognizione del bene.
Il compiacimento incondizionato nella bontà
della virtù è stato formulato per la prima
volta da Platone[202], il quale fu guidato da
un senso più estetico alla soluzione del problema
etico.


3. Ignoranza degli elementi naturali.


La perspicuità formale del concetto della
virtù esaurisce tutto l'interesse scientifico di
Socrate, e segna il limite della sua ricerca.
In questa posizione si scorge evidentemente

un difetto cardinale, che consiste nella insufficienza
del concetto del sapere per spiegare
ed intendere che cosa sia la virtù, e
come si formi e si sviluppi; e da questo difetto
deriva una necessaria inconseguenza in
certe determinazioni speciali. Il difetto è stato
già notato da Aristotele[203]; e l'inconseguenza
apparisce chiara a chiunque legga i Memorabili
di Senofonte.



L'esigenza regolativa della definizione apparisce
a Socrate come la sola via sicura, per
raggiungere la cognizione certa e costante
del concetto delle virtù. Questo punto di vista
era storicamente e psicologicamente determinato
dal bisogno di correggere normalmente
le ambiguità della coscienza comune.
Ma, per un equivoco non infrequente nella
storia della filosofia, Socrate si trovò indotto
a confondere l'istrumento di cui si serviva
con l'oggetto al quale l'applicava; ed obbliando
la concreta varietà delle naturali attitudini
e delle favorevoli o sfavorevoli circostanze,
come la virtù gli era palese nella

sfera del sapere evidente, disse che la virtù
consiste nel sapere. L'escluvisismo di questa
veduta non può dirsi dottrinario, perchè Socrate
non avea coscienza del sapere obbiettivamente;
ma è certo la forma più spontanea
ed immediata di quel dottrinarismo, che fu
limite insuperabile della coscienza filosofica
degli antichi. Solo quando si voglia prender
le mosse da una larga esperienza dei fenomeni
psichici si può riuscire a determinare
la normale formazione ed il graduale sviluppo
dei concetti etici; la cui energia come impulsi
all'azione è innegabile, senza che perciò
possa dirsi, che l'attività non è che l'estrinsecazione
della conoscenza. L'incongruenza
logica fra le due sfere dell'azione e del sapere
è tanto patente, che Socrate stesso, e
forse senza avvedersene, fu costretto ad ammettere
degli elementi extrarazionali, affermando
che ogni virtù derivi dall'esercizio[204]
ed ammettendo che le naturali disposizioni
conferiscano molto alla virtù del coraggio[205].

Ma, come mancavagli ogni notizia del problema
psicologico, e l'uso affatto occasionale
dell'induzione non l'avea fornito di un instrumento
logico completo e perfetto, così avvenne,
che l'osservazione positiva di queste
circostanze reali non divenne argomento per
correggere la falsa ed astratta opinione che
la virtù sia identica al sapere, Aristotele, che
col suo consueto accorgimento ha notato il
difetto della dottrina socratica, fu inteso a
spiegare psicologicamente l'origine di quella
coscienza difettosa etica, che Socrate avea
appercepita col termine generico d'ignoranza;
e, come fu il primo ad avvertire la necessità
di uno studio scientifico della vita e dell'anima,
portò nel campo etico tutto lo schematismo
della psicologia. E, pur nondimeno,
la distinzione fra l'intelletto attivo e passivo,
e tutto l'apparato della facoltà dell'anima,
non valsero a salvarlo dal falso dottrinarismo
logico, di che abbonda la sua etica[206].







IX.
DI NUOVO DEL BENE,
DELLA FELICITÀ E DEL SAPERE








Dopo aver riguardato il lato logico della
dottrina di Socrate, ed aver mostrato come
egli procedesse alla rettificazione formale dei
concetti etici, per costituirli in una indipendenza
assoluta dalle anormali fluttuazioni del
vedere comune e raccogliere il significato
nella trasparenza di una nozione riflessa, dobbiamo
ora toccare un altro punto non ancora
trattato. Tutta questa disamina ci fa essere
ancora incerti sul valore positivo dei concetti
fondamentali dell'etica socratica, e ci fa sentire
il bisogno di domandare quale fosse il
preciso significato di certi termini concreti,
che quella ricerca considerava come punti
fermi d'ogni umana attività. E, in fatti, se noi
vogliamo sapere cosa sia il bene nel suo valore
positivo, e quale il contenuto dell'εὐδαιμονία,
non basterà dire, che quello sia il risultato
dell'abito virtuoso, e che questa dipenda dal
cosciente esercizio delle naturali attitudini,
nell'intento di conseguire la propria sodisfazione

in una determinata sfera della vita,
queste determinazioni importano nè
più nè meno che una semplice tautologia. Lo
stesso concetto del sapere non vale a chiarire
per niente i concetti, che vorremmo veder
determinati; perchè abbiamo già mostrato,
che la sua natura dipende nel Socratismo
dal fine pratico della ricerca, e non può quindi
col suo proprio contenuto chiarire la sfera
del concetto del bene, perchè l'adegua perfettamente,
I tre termini adunque, che così
spesso abbiamo adoperati in questa esposizione,
il bene, l'εὐδαιμονία ed il sapere, devono
essere meglio chiariti, perchè valgono di finale
dilucidazione al nostro lavoro.


1. Del bene


Se vogliamo cogliere il significato genuino
del concetto del bene secondo l'opinione di
Socrate, bisogna che procediamo per via
d'esclusione; perchè altrimenti saremmo fuorviati
da quei criteri, che nella nostra coltura
più sviluppata e più moralmente approfondita
segnano la norma dei nostri giudizi
pratici. Altri critici ed espositori, incapaci di
arrendersi alle esigenze di una giusta valutazione

storica, o hanno condannato Socrate
per avere confuso, come essi dicono, il bene,
e l'utile[207], o, temendo di profanare la veneranda
figura del filosofo che tutto il mondo
onora quale modello di morale perfezione,
hanno rigettata la testimonianza di Senofonte,
come quella che più chiaramente conduce
alla presunta confusione[208]. A nostro parere,
quella definizione socratica del bene che Senofonte

riferisce, non avrebbe dovuto eccitare
tanto stupore nei filosofi moderni, perchè in
fondo, essendo essa la prima definizione se
non completa almeno parzialmente vera che
siasi data del bene, bisogna più tosto considerarla
come una scoverta che rigettarla
come prodotto di una coscienza imperfetta.
Socrate, in fatti, non potea, con un atto istantaneo
di astrazione teoretica, produrre un
valore etico, la cui determinazione dipende
da un lungo processo storico e psicologico;
o, se è riuscito a definirne uno degli elementi,
o a rilevarne almeno la pratica importanza,
questo solo atto di energia intellettiva vale
molto più che un certo falso misticismo, il
quale, a furia di metter su concetti sublimi
e trascendenti, non sempre riesce a correggere
le formali condizioni del pensiero.



La morale socratica era in tutti i principi
e in tutte le conseguenze eudemonistica[209],
e riconosceva nella ricerca del bene l'ingenito
appetito del benessere in ogni sfera della

vita. Ma bisogna notare che quella posizione
il filosofo non se l'era fatta arbitrariamente,
escludendo quei criteri di morale valutazione
che sono agli occhi nostri di una natura più
intima e più vera; perchè, non avendo egli
mai perduto di vista il termine concreto della
vita pratica, ch'era scopo delle sue indagini,
non potette elevarsi alla considerazione della
norma etica nel suo valore incondizionato, e
l'apprese quindi dal fatto stesso della vita.
Nè vale ricorrere all'argomento della morale
perfezione del carattere di lui, per rigettare
il concetto eudemonistico dei Memorabili[210],
e perchè non si può misurare alla stregua
della coscienza personale il grado di attività
scientifica dell'intelletto, ed eziandio perchè
Socrate non ha mai detto e fatto cosa, che
accennasse ad una indifferenza positiva pei
motivi della felicità.



1) L'etica socratica non è fondata su
l'imperativo del dovere. L'impulso naturale
ad agire nell'interesse della propria conservazione
e nello scopo del proprio miglioramento
v'è riconosciuto come qualcosa d'ingenito,

che ha solo bisogno di essere rettificato
nel suo esercizio; sicchè essa non va
soggetto a quelle collisioni, all'apparire delle
quali la volontà dell'individuo si trova inadeguata
alla generalità ed universalità del
precetto. La coscienza greca procedette in
un modo assai diverso dalla coscienza ebraica,
la quale, per avere spinta troppo in alto la
sublimità e la trascendenza del precetto, finì
per trovare incongruenti fra loro il volere
umano ed il divino, e riuscì all'esigenza della
redenzione. Quello che noi chiamiamo dovere
apparisce a Socrate nella forma relativa del
miglior partito[211], perchè era in lui così vivo
il convincimento che l'uomo non possa volere
il proprio male, che, posta la natura
determinata del bene come termine dell'azione,
l'equazione fra l'intelletto e la scelta
del proprio meglio gli sembrava inevitabile.
Anche noi esigiamo una perfetta equazione

fra la volontà e la scelta, nel concetto etico
del dovere; ma al tempo stesso non ignoriamo,
che il dovere, come fenomeno psicologico,
si aggira in una vasta sfera di contrasti,
che ne rendono difficile l'attuazione.
Nel concetto socratico l'acquiescenza immediata
nel criterio del bene come utile, e del
miglior partito come scelta obbligatoria, ha
un carattere affatto immediato e plastico; e
come la vita stessa di Socrate è la più perfetta
applicazione di questa veduta, così avviene
che il ritratto, lasciatoci dai testimoni autentici,
delle sue lotte e del suo martirio, eccita
la meraviglia, senza scuotere il nostro
animo.



2) Il bene adunque è l'utile[212], cioè
quello che favorisce la nostra natura e fortifica
in noi il sentimento della felicità. Le
due sfere di questi concetti non sono precedentemente
determinate nella loro opposizione
e poi ridotte all'identità logica del
giudizio, per degradare il valore del bene a
vantaggio dell'utile. Quella relazione sorge
spontanea nella coscienza; e noi dobbiamo
por mente più all'importanza dell'identità stabilita,

perchè determina logicamente il valore
d'un concetto che prima era incerto ed impreciso,
anzichè insistere su quello che, secondo
le nostre vedute, costituisce la differenza fra
l'utile e il bene. Per noi, a voler parlare il
linguaggio di Socrate, è bene tutto quello che
influisce a farci conseguire l'εὐδαιμονία; ma, come
nella sfera dell'ignoranza non siamo capaci di
costanza e di certezza nei propositi, perchè
sconosciamo noi stessi e la natura di quelle
cose che devono servirci di termini o mezzi
all'attività, così avviene, che solo nella consapevolezza
di noi medesimi e delle sfere
della nostra attività acquistiamo la notizia
esatta del vero bene. Questo bene è l'utile,
perchè è quello che realmente conferisce al
miglioramento della nostra natura.



L'etica non s'è arrestata, e non poteva arrestarsi,
a questa elementare determinazione;
ma non è questa una ragione perchè noi dovessimo
sconoscere il gran merito del creatore
della scienza, valutandolo agli ulteriori
progressi del sapere filosofico. Da questa
prima ed elementare determinazione del concetto
del bene, fino all'esigenza kantiana ed
herbartiana dell'incondizionata valutazione, il
progresso è stato immenso: ma bisogna pur

confessare, che le divagazioni non sono state
poche, e che spesso la superiorità delle indagini
posteriori è stata efimera, quando si
è voluto ricorrere alle infondate supposizioni
di una volontà sconfinata (libero arbitrio), o
di una coscienza morale organo inappellabile,
ed a tante sottigliezze di un'analisi minuziosa
delle intenzioni umane studiate nell'interesse
settario e sofistico della chiesa e della scuola.



3) Questo bene, che è l'utile, non si confonde
col piacevole[213]; perchè la determinazione
del suo concetto importa una necessaria
e successiva esclusione di tutti i criteri accidentali
di una valutazione meramente individuale,
finchè divenga una norma costante
alla quale come a stregua sicura possano
misurarsi le particolari azioni e gli arbitrari
giudizi. Quell'utile adunque non equivale alla
soddisfazione immediata dell'individuo in tutta
la naturalità dei suoi istinti e dei suoi bisogni,
ma segna invece un termine all'attività dell'uomo,
a raggiungere il quale egli deve prima

educarsi per intendere in che cosa consista
la vera utilità, la quale è tante volte così lontana
dal piacere, che può arrecare i massimi
dolori e fino la morte. In questa guisa l'equazione
logica, stabilita fra l'utile e il bene,
viene rivalutata alla stregua di una maggiore
intimità, che afferma implicitamente l'universalità
del bene, sebbene non la formuli e determini
in una maniera precisa ed astratta.



4) La natura affatto pratica della sfera
scientifica del Socratismo non consentiva che
la determinazione del concetto del bene fosse
intesa nella sua assolutezza, perchè, nella deficienza
dei mezzi logici che concorrono a
formare e costituire il valore tipico di un
concetto, il filosofo era spesso costretto a seguire
l'incerta guida del linguaggio comune,
ch'è poggiato su le opinioni correnti. E questa
circostanza facea sì che il concetto del
bene apparisse spesse volte nella sua forma
più contingente e relativa, e che potesse ad
un bene venir contrapposto un altro, o che
quello che sembra bene in un caso fosse detto
male o inutile in un altro[214]. La inconsistenza
logica della nozione non era però lesiva di

quella universalità che abbiamo più sopra accennata,
perchè è innegabile che Socrate abbia
intesa la inferiorità dell'arbitrio individuale
alla invincibile natura del criterio della convinzione,
al tempo stesso che non ha saputo
e potuto evitare il particolarismo nella definizione
di questo o quel bene. Coloro che
vanno a cercare nel Socratismo l'idea assoluta
del bene, come superiore ad ogni incertezza
opinativa, riescono a falsarne la schietta
ed originale fisonomia storica, ed a farne una
forzata anticipazione del Platonismo[215].


2. Della felicità


Abbiamo già visto che il concetto dell'εὐδαιμονία
non ha un contenuto suo proprio, e
che la sua generica significazione non esprime
un valore concreto, o un termine qualunque
dell'attività etica dell'uomo. Non v'ha insomma
per Socrate un qualcosa, una sfera
della vita, una maniera di vivere che determini

e precisi la felicità, perchè essa, come
termine generale cui approda ogni nostro desiderio,
sta in uno svariato rapporto con le
diverse tendenze degli individui[216]. Così avviene
che, nel dialogo senofonteo, tutte le
volte che si tratta di provare la necessità
d'una certa maniera di vivere e di definirne
l'indole e la natura dal punto di vista eudemonistico,
quello che sia l'εὐδαιμονία per
sè stessa non è punto accennato. Noi possiamo
dire solo approssimativamente che, non
avendo Socrate avuto in mente di subordinare
le diverse sfere della vita pratica al
criterio di una gradazione schematica, era
impossibile che si preoccupasse della definizione
dell'εὐδαιμονία, perchè quel termine non
esprimeva altro, che il generale sentimento
di sodisfazione interna, che l'uomo prova
nell'adempimento dei doveri insiti alla sua
natura e determinati dalle sue speciali occupazioni[217].
Ma questa imprecisione stessa
del concetto dell'εὐδαιμονία era un progresso
molto notevole rispetto a quelle rappresentazioni

più o meno fatalistiche che erano ancora
dominanti in quel tempo; e, mentre Socrate
si preoccupava tanto di ravviare gli
uomini al sentimento della responsabilità,
escludeva una volta per sempre la fantasia
poetica dall'interpretazione del destino umano,
ed alle collisioni fra la volontà dell'individuo
ed il decreto del fatto, che l'arte drammatica
avea tratteggiate con sublime evidenza, sostituiva
il placido e tranquillo lavoro della riflessione,
che nel regolare gli atti della vita non
ha altra meta che il naturale appagamento
d'un bisogno anch'esso naturale.



Qui cade in acconcio di osservare, che la
indeterminatezza del valore etico dell'εὐδαιμονία
era in parte precisata dal concetto che Socrate
s'era formato dell'ἐγκράτεια, come virtù
cardinale, e della σωφροσύνη come abito costante
di pratica saggezza; perchè queste due
concrete determinazioni esprimevano già l'esigenza
di una costante norma psicologica, alla
quale fosse possibile di misurare la varietà
e molteplicità di quegli atti, che possono andar
soggetti ad un giudizio di valutazione
favorevole. E da quella esigenza procedettero
tutte le ulteriori definizioni della felicità,
come di quello stato dell'animo che risulta

dall'abito costante della vita contemplativa[218].


3. Del sapere


Noi ci siamo sforzati di far vedere, che
Socrate non avea coscienza del sapere, come
di un elemento psicologico astrattamente considerato
e studiato nelle sue normali condizioni;
e che quel concetto invece, più che
essergli chiaro ed evidente nella sua universale
natura, non era che la generale espressione
di quelle pratiche doti, le quali costituiscono
e determinano l'esatto e normale
esercizio di una data capacità o funzione
etica. Posto ciò, non ci pare opportuno di
sollevare la quistione già fatta da altri, se
mai quel sapere fosse empirico o a priori,

perchè ogni indagine di tal natura deve ora
apparire supervacanea per tutte le cose dette
innanzi, e mancherebbe di ogni fondamento.
L'autorità male intesa di un luogo di Aristotele[219]
è stata per alcuni sufficiente pruova
per asserire, che il sapere socratico fosse di
natura affatto empirica: mentre è sembrato
ad altri, che la normalità del processo dialogico,
che spesso tornava a rifermare certe
generali esigenze metodiche, non potesse attingere
la sua qualità di procedimento esatto,
se non dalla consapevolezza del valore affatto
ideale della conoscenza[220]. Noi non vogliamo
punto entrare nei particolari di una quistione,
che abbiamo recisa dal bel principio; ma stimiamo,
ad ogni modo, importante di notare,
che, prescindendo da ogni altra testimonianza

posteriore[221], la natura del dialogo socratico
è tanto intimamente legata alle condizioni
immediate della ricerca, da non lasciare in
alcun modo supporre, che Socrate potesse
aver mai pensato a rendersi conto della natura
psicologica e del valore teoretico del
sapere. Che se poi dovessimo caratterizzare
dal punto di vista moderno la natura di
quel sapere socratico, bisognerebbe dire, che
in esso l'attività empirica della ricerca etica,
con tutti gli elementi che andava raccogliendo
dalla cotidiana esperienza della vita, o dall'autorità
della storia e dei poeti, era immediatamente
elevata alla dignità generica di
una norma costante; sicchè il criterio della
certezza diversiva tutt'una cosa col principio
a priori della definizione normativa. Ora, questa
indeterminatezza teoretica del sapere getta
una gran luce sopra una massima paradossale
che Senofonte attribuisce a Socrate; secondo
la quale, chiunque fa il male coscientemente
si trova in un assai migliore condizione di
colui che fa il bene inconsciamente[222]. Se il

sapere socratico fosse quello che noi ora intendiamo
per coscienza teoretica e scientifica,
e se nella sfera etica del dialogo senofonteo
fosse minimamente accennato il concetto del
volere, come d'una potenza a sè più o meno
subordinabile alle regole astratte del convincimento
razionale, quel paradosso sarebbe
non solo moralmente falso, ma anche logicamente
inesplicabile. Invece, posti i concetti
del bene e del sapere come abbiamo cercato
di determinarli, e posto il convincimento che
la relazione fra volere ed agire è espressa
in una equazione assoluta, quella massima
socratica vuol dire, nè più nè meno, che colui
che fa il bene incoscientemente non produce
alcun valore etico, perchè il bene sta nella
coscienza del fine che vuole prodursi, mentre
chi fa il male coscientemente si trova in una
migliore condizione, perchè sa di violare la
norma che deve seguire in questo o in quell'indirizzo
della vita.



Ci rimane in ultimo a notare, che il principio
della consapevolezza importava una
chiara distinzione del concetto della riuscita,
secondo che questa non fosse altro se non
l'esito fortunato (εὐτυχία), ottenuto mediante
le favorevoli ma fortuite coincidenze del caso,

ovvero il ben meritato successo (εὐπραξία), che
è sempre conseguito da colui che agisce nella
piena coscienza dei mezzi che adopera, e del
fine che prende a seguire[223]. Questa distinzione
molto semplice, e al tempo stesso congruente
ai principi fondamentali espressi innanzi,
non sappiamo intendere come abbia
potuto dare argomento a tanti scrupoli e
dottrinali disquisizioni, quanti occorre trovarne
in parecchie esposizioni della dottrina
socratica[224].







X.
IL CONCETTO DELLA DIVINITÀ
E DELL'ANIMA UMANA
NELL'ORIZZONTE SOCRATICO








Noi torniamo ora al punto donde abbiamo
in prima preso le mosse.



Il mondo era agli occhi di Socrate un sistema
di fini, e rivelava in ogni sua parte
l'impronta di una intelligenza autrice, e provvidente.
In questa convinzione abbiamo visto
esser riposta la differenza che passava fra
Socrate e tutti gli altri filosofi precedenti,
come anche il principio normativo dell'attività
socratica, la quale, benchè fosse ricercativa
come quella dei Sofisti, non cadde mai
nell'eristica e nell'antilogistica, perchè limitata,
frenata e corretta da un costante criterio
di obbiettività incondizionata. In quella
intuizione generale dell'universo, che conteneva
in sè i germi di una nuova filosofia della
natura e di una possibile teologia razionale,
l'elemento d'opposizione contro le forme riconosciute
della religione patria non era così
spiccato e preciso, che dovesse trasmodare
in riforma positiva, o assumere il carattere

di una manifesta rivoluzione. Anzi, se Socrate
si fosse arrestato a queste generali affermazioni,
non avrebbe fatto che segnare un
nuovo passo nella storia generale della coltura
greca, per avere maggiormente approfondito
e depurato quel concetto monoteistico,
al quale tendeva da più tempo tutto lo sviluppo
della coscienza ellenica anche per opera
di quegl'individui che erano i più lontani da
ogni speciale occupazione filosofica; e noi
non potremmo tener conto delle sue vedute
in un'indagine scientifica.



Quello, che ora importa, non è più di stabilire
in una maniera generica l'orizzonte della
coscienza socratica, e di assegnare la caratteristica
di quella intuizione teleologica, che
ne fissava bene i confini sì rispetto alle convinzioni
comuni, come in rapporto alle spiegazioni
meccaniche dei filosofi naturali, ma
di vedere fino a che punto i concetti di Dio,
del mondo e dell'anima umana, gli oggetti
in somma della metafisica, potessero già allora
venir subordinati all'esigenza della dimostrazione
dialettica. E conviene ancora osservare,
che siamo stati lungamente in dubbio,
se dovessimo far entrare questa quistione
nello svolgimento del nostro tema; perchè,

non ammettendo noi che quelle vedute teleologiche
fossero in Socrate un risultato delle
convinzioni etiche, ed avendo invece cercato
di mostrare che la filosofia e l'intuizione religiosa
faceano in lui una sola e medesima
cosa, abbiamo dapprima creduto fosse inutile
ripresentare in una nuova forma quello che
c'è servito a determinare dal bel principio
il tenore ed il contenuto della coscienza socratica.
Noi intendiamo quindi di mostrare,
solo limitativamente, come l'impulso logico
si fosse cominciato a chiarire anche in quella
sfera, che Socrate non ammetteva fosse accessibile
al sapere umano.


1. Il concetto della divinità


Nei Memorabili di Senofonte v'è un luogo
nel quale Socrate è introdotto a dimostrare,
mediante l'analogia, l'esistenza della divinità
e la sua natura intelligente e provvidente[225].

Socrate stabilisce dapprima un paragone fra
la intelligenza, ch'è capace di produrre esseri
viventi, e quella che conduce a termine delle
imagini pittoriche e scultorie; per arguire
dalla sproporzione dei prodotti il maggiore
e più alto grado di perfezione che v'ha da
essere, nel produttore degli oggetti naturali.
E, come il suo interlocutore non può rigettare
il paragone e le conseguenze che ne
derivano; e, d'altra parte, non sa persuadersi
del concetto dell'intelligenza autrice
delle cose naturali, perchè gli rimane nell'animo
il dubbio che esse possano essere
nient'altro che un prodotto del caso[226], Socrate
è costretto a provare che l'intelligenza,
ossia il proposito, e non il caso, possa e debba

produrre le cose. E qui il concetto della finalità,
come di quella norma secondo la quale
tutto è conformato allo scopo dell'utilità, è
il principio determinante della pruova; non
potendosi in vista dello stesso revocare in
dubbio la esistenza di un proposito nell'ordine
della natura, perchè solo l'intelligenza,
in quanto mira ad uno scopo, può produrre
in ragione dell'utilità[227].



In questo luogo apparisce chiaramente,
come la tendenza logica cominciasse già a
farsi la via, per subordinare alle sue esigenze
ed al suo formalismo anche quell'ordine di oggetti,
che Socrate volea sottratto alle umane
indagini per le convinzioni affatto religiose che
nudriva. In questa, che può dirsi la forma più
elementare della pruova cosmologica e fisico-teleologica
della esistenza di Dio, è espresso
il primo e più spontaneo sforzo della teoria,
per dedurre e dimostrare scientificamente
quel concetto dell'incondizionato, dell'originario,
del divino, che la coscienza adulta dell'umanità
suppone di possedere per un atto

immediato ed istantaneo d'intuizione, ma che
in fondo ha raggiunto in conseguenza di un
lungo lavoro psicologico, di cui ha perduto
le tracce e la reminiscenza. Ma è in questo
caso la pruova, che produce il concetto; o è
la rappresentazione già matura e completa,
che spinge la coscienza all'esigenza dimostrativa?
Se noi volessimo arrestarci al carattere
formale della dimostrazione, dovremmo
ammettere che il concetto della divinità fosse
per Socrate di natura affatto scientifica; ma
pure è tanto vero, che la natura teoretica
di quella pruova è intimamente legata ai presupposti
immediati di una coscienza religiosa,
che la sua logica certezza è sproporzionata
alla ricchezza intuitiva del contenuto psichico
ed etico, obbiettivato nella rappresentazione
della divinità[228]. E, primieramente, il punto
di vista del filosofo nel determinare il concetto
della divinità rimane qualche cosa d'incerto
e di oscillante. L'indeterminatezza politeistica

ricomparisce ad ogni piè sospinto[229];
e che questa sia appunto quella della religione
tradizionale non v'ha dubbio di sorta,
quando si considera la costanza di Socrate
nell'adempiere le pratiche del culto stabilito[230].
Ma la molteplicità politeistica trova
già di fronte a sè la chiara coscienza dell'unità
di Dio[231]; ed in questa duplicità di
vedute ha la sua spiegazione la differenza
posta fra il reggitore del mondo, visibile
nella sua incessante attività ed invisibile nella
sua potenza direttrice, e gli altri dei[232]. Il

valore quindi che psicologicamente rispondeva
all'indeterminata espressione, ora politeistica
ed ora monoteistica, rimane qualcosa ch'è
solo approssimativamente certo, e che può essere
fermato solamente in rapporto a quello
che l'intimità individuale di Socrate concepiva
e pensava come costituente la natura
del divino. La divinità è per lui invisibile,
onnisciente; onnipresente, onnipotente; e, pur
nondimeno, tutti questi attributi non lo forzano
ancora ad abbandonare le pratiche del
culto, la fede negli oracoli e negli altri esterni
presagi.



Or questa che abbiamo chiamata ricchezza
intuitiva è stata da altri intesa come forma
popolare del concetto del divino[233]; e, misurata
poscia alla stregua dell'ulteriore progresso
filosofico, è stata considerata come
qualcosa d'imperfetto e di superficiale. A
nostro parere, come Socrate non intese mai
di fare nè la teologia nè la filosofia della
natura, e fu spinto solamente dalle sue personali
esigenze a tracciarsi un nuovo orizzonte
religioso ed etico, tutti questi concetti

sono di una grande portata nella storia generale
della coltura antica; e la loro forma
popolare ed immediata non deve essere misurata
al criterio della certezza filosofica, ma
al precedente sviluppo della coscienza religiosa.
Sotto questo aspetto, essi fanno apparire
in una luce più chiara quell'opposizione,
che da molto tempo s'era preparata
nel seno del politeismo greco, fra il particolarismo
delle molte e svariate divinità e
l'esigenza di una assoluta obbiettivazione del
concetto dell'unità del divino; e, se la cosa
non ci portasse fuori dei limiti di questo lavoro,
saremmo in grado di mostrare, senza
punto entrare nella storia della filosofia, che
per sè sola la poesia lirica e drammatica
basta per scorgere ed intendere il processo
monoteistico. Il concetto adunque che Socrate
avea del divino, se era popolare, non
era tale per volontaria restrizione dell'esigenza
filosofica, ma perchè originato e prodotto
dal lento sviluppo della coscienza spontanea
ed irriflessa del popolo; e a noi pare
strano di vedere, che lo stesso autore, il
quale ha tanto rilevato il carattere popolare
di quelle vedute, si contradica poi col dire,
che derivavano da un individuale bisogno

religioso[234]; perchè è sotto questo riguardo
appunto che la loro superiorità su tutti i precedenti
tentativi filosofici è incontrastabile.



Senza quindi tornare su la quistione del
concetto del bene, che da Socrate era appreso
nella forma relativa dell'utile, a noi
pare, che, malgrado la ristrettezza di questo
criterio, che ai nostri occhi è di un valore
subordinato, tutte quelle considerazioni in
virtù delle quali Socrate ammetteva la presenza
del divino nel mondo, solo perchè segnano
il primo apparire della riflessione teleologica,
nella stessa loro forma superficiale
e volgare esprimono un profondo progresso
della coscienza scientifica. La divisione del
giorno e della notte, l'acqua, il fuoco e l'aere
di che la natura abbonda, e gli animali domestici
che tanto sono proficui all'uomo, il
naturale appetito della riproduzione, l'amore
dei figli, il timore della morte, le intellettuali
attitudini, la lingua, la memoria e così via — tutti
questi fatti e relazioni naturali erano
per Socrate indizi ed argomenti della divina
potenza e provvidenza[235]. Ora, per quanto

imperfetta, superficiale ed utilitaria fosse la
sua veduta, solo perchè animata dal bisogno
di chiarire alla riflessione il dato immediato
della fede nel divino, esprimea il bisogno
filosofico di una nuova e profonda cognizione
della divinità; al tempo stesso che, obbiettivando
un imperfetto schema ideologico, fondava
il concetto metafisico della natura. E
così viene rifermato quanto dicemmo innanzi,
che Socrate, tuttochè reagisse contro la ricerca
naturale, dischiuse involontariamente la via
ad una conoscenza più profonda della natura.



L'indeterminatezza fra le forme politeistiche
e l'esigenza monoteistica era di tale una potenza
nell'uso della lingua greca, e tanto inerente
alle condizioni della coltura, da dover
noi rimanere affatto incerti sul valore che
Socrate attribuiva al concetto della divinità,
se per valore vogliamo intendere il grado
d'intimità col quale la coscienza apprendeva
e sentiva l'importanza e la gravità del nuovo
concetto. La tradizione stessa non è un criterio
sufficiente per determinare questo o quel
valore in un dato periodo, perchè essa non
era dommatica e sacerdotale, ma frammentata
in una gran molteplicità di tendenze artistiche
e dottrinali. Solo per via di esclusione

noi possiamo asserire che, prima di Socrate,
nessuno avea sentito con pari intimità e chiarezza
il bisogno di riconoscere la divinità nella
sua attività produttrice e nella sua natura
intelligente. Ma, siccome la vittoria del concetto
monoteistico non è avvenuta mai nell'antichità
greca in una forma definitiva ed
esplicita, perchè non fu contrassegnata dal
carattere di una riforma pratica simile a quella
ch'ebbe luogo nel levitismo e nel nabismo
ebraico; così avvenne che Socrate, favorito
dall'indeterminatezza della posizione religiosa,
in virtù di un processo psicologico, che non
cade qui in acconcio d'illustrare, lasciò apparire
più evidente su l'estremo limitare della
coscienza il concetto dell'unità divina, senza
fargli guadagnare il predominio assoluto di
un principio regolativo[236].



E per questa ragione stessa sarebbe supervacaneo
domandarsi che concetto Socrate

si facesse della inerenza dei vari attributi
nel concetto della divinità, perchè quei predicati
segnano solamente gli estremi termini
di una ricca intuizione etica, non i presupposti
di una costruzione metafisica[237]. In
quella posizione il filosofo non sentiva punto
bisogno di chiarirsi scientificamente un concetto
per sè stesso evidente ed intuitivo, e
solo il criterio dell'analogia poteva in parte
spiegare la sua efficacia. Così vediamo che
Socrate appercepisce la relazione fra Dio ed
il mondo come identica a quella che passa
fra l'anima e il corpo[238]: ed afferma che,
come in questo si scorgono i visibili effetti
della invisibile potenza di quella, così il cosmo
rivela la invisibile potenza della divinità; ed
estendendo poi il criterio dell'analogia, rassomiglia
l'assoluto potere della divinità nel
mondo e la sua onnipresenza al predominio
dell'anima sul corpo ed alla sua relativa vastità
nella comprensione ed apprensione delle

cose più remote. Ma tutto questo sforzo di
penetrare la natura della divinità dal punto
di vista dell'analogia non fa sì che noi potessimo
ammettere, che quel concetto abbia
acquistata una metafisica consistenza; e questa
incertezza ed elasticità della nozione favoriva
appunto in Socrate l'illusione, che egli non
si fosse discostato dalle opinioni comuni. La
relazione quindi fra l'uomo e la divinità, che
rimaneva imprecisa, era ristabilita con le
forme tradizionali dell'oracolo, della preghiera
e del sagrifizio[239]; nell'uso delle quali pratiche
Socrate non introduceva alcuna modificazione,
fuori quella di rinforzare il principio
della consapevolezza correggendo il formalismo
letterale.



Il concetto adunque della divinità rimaneva
qualcosa d'impreciso, e nel valore intrinseco
della sua determinazione e nella natura
dei suoi rapporti con l'ordine della
natura. Nondimeno, questa che può dirsi
imprecisione rispetto al problema filosofico,
era una idea più che precisa in confronto
col precedente sviluppo della coscienza greca;

ed era un gran progresso in rapporto alle intuizioni
religiose, che erano state espresse nei
monumenti letterari fino all'epoca periclea.
Racchiudere in una veduta complessiva tutto
il mondo dell'attività umana, e determinarlo
in antitesi col mondo della natura, e fermare
poi da un'altra parte il concetto dell'intelligenza
provvidente, come supremo termine
d'ogni umana indagine, fu tale un atto d'energia
spirituale, che, sebbene espresso ed appreso
in una forma immediata, e diremmo
quasi volgare, riuscì fecondo di una più intima
considerazione, di una più larga soluzione
del problema su l'origine delle cose.
L'influenza del Socratismo su la dottrina platonica
non è stata, sotto questo rispetto, sufficientemente
avvertita.


2. Il concetto dell'anima


Allo stesso modo che Socrate non seppe
elevarsi al concetto della teologia razionale,
non ebbe del pari notizia del problema psicologico.
Questo difetto è stato da noi già
avvertito nel giro di questa esposizione; e
ce ne siamo valsi come di ragione sufficiente
per spiegare la inadeguatezza ed imperfezione

di quel criterio logico, che, subordinando
tutti i fenomeni della vita etica alla
formale esigenza di una valutazione immediatamente
cosciente, non riuscì a spiegarne
l'origine, e le naturali condizioni.



Le varie rappresentazioni, che istintivamente
sorgono nella coscienza, e che devono
esprimere la causa dei diversi fenomeni della
vita interna, aveano già al tempo di Socrate
occupato un posto importante nelle ricerche
dei filosofi naturali; i quali intesi a trovare un
principio generico che spiegasse l'origine
delle cose, aveano riposto o nell'aria, o nel
fuoco o nel numero o nel sangue la causa
dei fenomeni psichici. Ma al tempo stesso
la tradizione religiosa, rappresentata dagli innovatori
della lirica e dai creatori del dramma,
nell'approfondire il concetto dell'uomo e della
sua relazione con la divinità, e coll'avere più
intimamente rilevato il valore morale della
coscienza, produsse una nuova esigenza: quella
di ricercare in una causa soprasensibile l'origine
dei fenomeni psichici[240]. Questa esigenza,

non ancora formulata in un problema
filosofico, divenne più tardi un postulato di
pratica sapienza; e determinò il concetto dell'anima
come immateriale, partecipe della natura
divina ed immortale.



Ora a noi non riesce di accertare per quali
influenze tradizionali Socrate fosse arrivato
a farsi un concetto dell'anima, ch'egli teneva
per immateriale e partecipe della natura divina[241].
Bisogna ad ogni modo osservare,
che, avendo egli rinunziato ad ogni indagine
su la natura e l'origine del mondo fisico, e
non permettendosi di indagare quelle cose
che solo la divinità può sapere, perchè le
ha prodotte e le governa, il concetto che
s'era formato dell'anima non può tenersi per
un risultato di una investigazione dottrinale, e
deve essere riavvicinato nella sua origine storica
alla interpretazione di quei poeti, che nell'intimità
delle loro tendenze religiose aveano
rialzato il valore della coscienza. Quell'affermazione,
infatti, pare non sia altro che il risultato
di una esigenza etica, perchè non risulta
dal precedente di una dimostrazione.







E rimane del pari dubbio, se la natura
divina dell'anima dovesse necessariamente
importare la sua immortalità. A risolvere
questa quistione le fonti non ci forniscono
di argomenti sufficienti. Attribuire a Socrate
la dimostrazione del Fedone sarebbe quanto
dire che egli sapesse la teoria platonica delle
idee, e che avesse studiato il Pitagorismo.
Nell'apologia, invece, Platone mette in bocca
a Socrate un'argomentazione dilemmatica,
nella quale è detto, che la morte è sempre
un bene, sia che ci privi in tutto, della coscienza,
o che porti dopo di sè un'altra vita[242];
il quale dilemma è molto sorprendente di ritrovare
in bocca al moriente Ciro in fine di
quella Ciropedia, che Senofonte ha modellata
più sull'ideale della socratica perfezione che
su la genuina tradizione storica[243]. Da questo
incontro delle due fonti può arguirsi con
molta verosimiglianza, che forse Socrate non
abbia mai superato scientificamente quel pratico
dilemma, sebbene gli argomenti prodotti
nella Ciropedia stessa in favore dell'immortalità
non manchino di un certo colorito filosofico.

Rimane nondimeno sempre accettabile
l'opinione di coloro che attribuiscono a
Socrate la fede nell'immortalità dell'anima[244],
se si considera che quella maniera dubitativa,
come è espressa la quistione nei due luoghi
dell'Apologia e della Ciropedia, tiene molto
intimamente al carattere oratorio dell'uno e
dell'altro discorso; e, se poi si pon mente
all'altra circostanza, che in alcuni dialoghi
platonici, che sono generalmente ritenuti per
più prossimi alla maniera socratica[245], il concetto
dell'immortalità è presentato in una
forma più popolare di quella che assume nel
Fedone, non è improbabile che Socrate non
avesse saputo improntare un carattere scientifico
al suo personale convincimento, come
più tardi fece Platone, ma che, nondimeno,
lo avesse nudato.







XI.
RIEPILOGO E CONCLUSIONE








Il lavoro, che ora ci disponiamo a compiere,
è stato condotto con un certo criterio
che ne ha esteso i limiti e lo sviluppo oltre
i termini assegnati dall'Accademia. Questa
maggiore estensione, che abbiamo data allo
svolgimento dell'esposizione, non ci par tale
che debba apparire un fuor d'opera; perchè
essa è stata una naturale conseguenza del
modo come abbiamo intesa e concepita la
dottrina socratica. Se ci fossimo invece limitati
a raccogliere i pronunziati autentici di
Socrate, per poi disporli secondo lo schema
di questa o quella filosofia, non avremmo
certo fatto cosa che rispondesse alla natura
del compito, che ci eravamo assunto. Se siamo
o no riusciti a mostrare, che la dottrina di
Socrate scaturisca naturalmente dalle condizioni
personali dell'autore, e rimanga a quelle
così strettamente congiunta da coincidere interamente
con le pratiche esigenze che l'aveano
prodotta; questo non è in noi di affermare: e

basterà dire, che avevamo in mente di esporre
e mettere in chiaro questo nostro concetto.



Misurando alla stregua delle attuali condizioni
del sapere filosofico i pochi risultati
scientifici della ricerca socratica, non è senza
un certo sentimento di compiacimento che si
fa la pruova di ricomporre nel loro valore
genuino e nel loro vero significato quei primi
rudimenti della scienza. La teoria della conoscenza,
che nelle sue svariate attinenze con
la psicologia, la logica e la metafisica ha occupato
ed occupa un posto tanto importante
nella filosofia moderna da Cartesio in poi, è
nella persona di Socrate ancora un semplice
conato pedagogico, e non giunge ad isolare
in uno schema formale l'elemento del sapere
logico dalla sfera della conoscenza concreta.
L'etica, che da Platone e da Aristotele in poi
è divenuta un sistema complicatissimo di giudizi
e di deduzioni su l'elemento empirico
dell'attività volitiva, sollevando tanta varietà
di quistioni sul criterio morale delle azioni,
sul principio intrinseco della valutazione e
via dicendo, ci apparisce in Socrate in uno
stato affatto rudimentale, quando la riflessione
ha appena appena cominciato a scomporre
e penetrare l'imagine tradizionale della

vita, per cogliere una determinazione razionale
nelle forme e nelle relazioni della vita
etica. E questa prima ricerca ha già innanzi
a sè una larga sfera di problemi, ed avverte
molte di quelle difficoltà da cui la filosofia
pratica non si è ancora liberata. Tutta questa
attività infine, che fu ricca di tanta influenza
scientifica, non ha ancora l'aria di essere
scienza, e non si chiude in uno stretto organismo
di formali deduzioni; anzi rimane
qualche cosa di privato e d'individuale, ed
ha tale un'aria schietta, disadorna e modesta,
che non è lecito celebrarla con encomi e
parole pompose.



Rifacciamo qui in breve, ed in forma di
riassunto, la nostra esposizione; per compendiarne
in pochi tratti lo sviluppo e le conclusioni.



Nella personalità di Socrate due sono gli
elementi più pronunziati: la rettitudine della
coscienza morale, che riposava sopra convincimenti
di natura affatto religiosa, e la dichiarata
tendenza pedagogica. Noi abbiamo
scorta l'impossibilità di rifare la genesi storica
delle sue convinzioni, ed abbiamo mostrato
come gli elementi, che costituiscono la
sua coscienza, sono così strettamente collegati

fra loro, nell'atto che egli acquista un'importanza
pubblica, che non si può in alcun
modo assegnarne lo sviluppo. E solo dal
punto di vista della congettura abbiamo cercato
di affermare, come l'attività ricercativa
fosse in lui un risultato dell'esigenza pratica
di una certezza morale, che la intrinseca
bontà dell'animo gli facea desiderare e non
trovare nelle ordinarie condizioni della vita.
E di qui abbiamo visto procedere, che le
virtù private e pubbliche, delle quali egli
era dotato, divennero un'invincibile abitudine,
ravvivata dal sereno convincimento di una
perfetta conformità al precetto divino. La convinzione
intima della presenza della divinità
nel mondo e nella coscienza, e la persuasione
che l'attività umana, corretta e guidata
dalla conoscenza, deve naturalmente e necessariamente
tendere al bene, esprimevano
in una forma più teoretica ed universale i risultati
di una scrupolosa osservazione del proprio
animo, divenuta in fine una pratica costante
di accorgimento e di prudenza.



Da questa larga e solida base di personali
convinzioni emerge l'attività per la quale
Socrate ha un valore filosofico, e che consiste
nel principio e nella certezza della dimostrazione

dialogica, mediante la vittoria sulla contradizione.
Il metodo socratico è la vita che
diviene ricerca, l'esigenza etica della costanza
nelle azioni e della certezza nella condotta
della vita che si manifesta come rettificazione
dialettica dei concetti, siano falsi siano incoscientemente,
e quindi imperfettamente pensati;
e mentre ha il suo cardine in una coscienza
intimamente morale e religiosa, tocca
il suo termine e la sua conclusione nel reale
convincimento, che la conformità delle azioni
ai concetti, e della pratica alla coscienza,
costituisca lo stato dell'umana perfezione. In
questa logica determinazione di equivalenza
è data la intrinseca natura del bene, come
mezzo e termine delle azioni; e il suo effettivo
valore è riposto nella equazione fra il
grado di assoluta consapevolezza dell'individuo
e la reale natura degli oggetti o degli
atti che servono d'istrumenti al conseguimento
della felicità. Il bene è quindi l'utile:
la quale determinazione non è sintetica, come
se il filosofo pronunziasse un giudizio, che
deva stabilire un'eguaglianza fra due concetti
già distinti dalla coscienza e precedentemente
appresi nella loro opposizione; ma è invece
analitica, perchè esprime nella forma logica

di un giudizio la più semplice ed elementare
distinzione di quel processo psichico che costituisce
la coscienza del bene; e la genesi
di quei due termini, che infine si covrono e
spiegano vicendevolmente, è affatto determinato
dalle condizioni pratiche e personali del
problema. Questo concetto del bene non è
ancora isolato dall'imagine concreta della vita,
nè è obbiettivato in un termine assoluto ed
irrelativo, che serva di stregua ai particolari
giudizi etici: anzi i beni sono tanti quante
le concrete relazioni che offrono materia e
danno occasione alla ricerca. Questa stessa
relatività ed imprecisione è inerente al concetto
dell'ευδαιμονία; e, sebbene la identica denominazione
presenti le apparenze di una
determinazione logicamente certa, pure in
fondo non è che un termine comune, la cui
intelligenza dipende dalle reali condizioni nelle
quali si svolge il dialogo. Così l'etica di Socrate
non è che un primo e rudimentale tentativo
per delineare all'occhio della mente le
varie relazioni della vita sociale col raccogliere
nella evidenza di una definizione i tratti
più notevoli delle singole forme. Questa circostanza
impronta in tutta la ricerca un carattere
esclusivamente logico, e la fa apparire

in tutto e per tutto dottrinaria e teoretica.
Di qui procedono le accuse mosse da Aristotele
contro il Socratismo, le quali se noi
abbiamo tenute per giuste e fondate, non è
stato nell'intento di valercene come di norma
per apprezzare i motivi della dottrina socratica,
ma per assegnarne i limiti scientifici.



La sfera della coscienza socratica ci è, al
tempo stesso, apparsa più larga di quel lavoro
scientifico, che ne fu il risultato. Il concetto
della divinità, e della relazione di questa
col mondo, come tutte le altre convinzioni
che noi siamo usi di far derivare dalla conoscenza
metafisica, entrano solo indirettamente
sotto l'influenza della dialettica. Il contenuto
di quei concetti non risulta dal lavoro
induttivo della definizione, ma è posto immediatamente
dalla coscienza: sicchè, in questo
caso, l'attività teoretica esprime l'estremo
sforzo dell'immediatezza religiosa per assumere
una forma consapevole ed evidente, e
non rassomiglia per niente ai tentativi fatti
in altri tempi, e specialmente nella filosofia
moderna, per rifare mediante il ragionamento
quella obiettività dell'ideale religioso, che
è venuta meno nella fede e nel sentimento.
Tutto questo elemento extradialettico, con

tutte le pratiche conseguenze che ne derivarono,
costituisce il largo campo della personale
influenza di Socrate, la cui efficacia era
riposta nella pienezza di una intuizione etica
dell'universo, che a quando a quando seguiva
una direzione meramente ricercativa. In Platone
i due elementi, l'immediatezza religiosa
e la riflessione logica, cominciarono a divergere
maggiormente ed a contrapporsi in
un'antitesi manifesta, finchè la spontanea produzione
artistica e religiosa da un canto, e
la coscienza logica dall'altro, non divennero
due campi distinti. In quest'atto di precisa
ed evidente distinzione è riposto il fondamento
del primo tentativo fatto da Platone,
per subordinare tutto il contenuto della coscienza
al principio della dimostrazione. Come
in Aristotele si fosse poi compiuto questo lavoro,
e la forma logica fosse riuscita ad isolarsi
completamente dal contenuto concreto
della conoscenza, non è qui il luogo di ragionare.



L'intuizione socratica fa parte della storia
generale della coltura greca; e l'imagine del
mondo, che ne risulta, è in un'intima relazione
con tutto quello sviluppo delle convinzioni
etiche e religiose, le cui tracce sono

tanto evidenti nei monumenti dell'arte, della
poesia e della storiografia. Ma, nondimeno,
sebbene essa risulti per una lunga mediazione
storica da tanti svariati precedenti, nella coscienza
di Socrate ha un carattere affatto immediato,
il cui valore non è interamente
espresso in quello che può chiamarsi dottrina,
o scientifica elaborazione. E questa immediatezza
e spontaneità apparisce ancora
più palese, se per poco si pon mente a considerare
gli svariati germi di ricerche scientifiche,
che i pronunziati di lui fruttarono nell'animo
degli uditori.



Sotto questo riguardo, deve dirsi che l'esposizione
della dottrina di Socrate ha sempre
l'apparenza di rassomigliare ad un'analisi artificiale,
e diremmo quasi arbitraria; perchè
si riesce a mettere in evidenza un solo lato
della sua coscienza, isolandolo dall'altro cui
va strettamente congiunto: e di qui procede
eziandio che questo soggetto, tante volte trattato,
ha conservato e conserva tuttora l'attrattiva
di una ricerca non mai esaurita.



FINE.








INDICE



	Avvertenza dell'editore 	V



	Avvertenza dell'autore 	VII



	I. 	— La personalità storica di Socrate 	1-42



	  	I. Socrate e gli Ateniesi pag. 3-18. — II. Educazione e sviluppo della coscienza di Socrate pag. 18-36. — III. Carattere di Socrate pag. 37-39. — Osservazioni su le fonti pag. 40-42.



	II. 	— Orizzonte della coscienza socratica 	43-68



	  	I. Posizione di Socrate nella storia della religione greca pag. 47-62. — II. Elementi della oscienza di Socrate pag. 62-68.



	III. 	— Del valore filosofico di Socrate 	69-104



	  	I. Formalismo logico pag. 77-82. — II. Determinazione del valore del formalismo logico pag. 83-88. — Osservazioni — 1) Limitazione del sapere umano pag. 88-90. — 2) Socrate e i Sofisti pag. 91-98. — 3) Pretesa soggettività di Socrate pag. 98-102. — 4) Preteso misticismo di Socrate pag. 103-104.



	IV. 	— Del metodo di Socrate 	105-135



	  	I. Presupposti storici e psicologici pag. 111-115. — II. Motivo e sviluppo del metodo socratico pag. 115-127. — Osservazioni. — 1) Imprecisione formale del metodo socratico pag. 127-133. — 2) Della differenza fra rappresentazione e concetto, e del principio d'identità pag. 133-135.



	



	V. 	— Dell'etica socratica in generale, e del concetto del bene 	137-156



	  	Osservazioni pag. 153-156.



	VI. 	— Conoscere e volere 	157-176



	  	I. Equazione fra volere e sapere (γνῶθι σαυτόν) pag. 163-171. — II. Fondamento della pedagogia socratica pag. 171-176.



	VII. 	— Le forme concrete della vita etica 	177-206



	  	È Socrate un riformatore? pag. 179-189. — I. L'individuo e le sue relazioni domestiche pag. 189-198. — II. L'individuo e lo Stato pag. 198-206.



	VIII. 	— Delle virtù 	207-226



	  	Generalità pag. 209-215. — I. Il concetto delle virtù nell'orizzonte socratico p. 215-217. — II. Identificazione della virtù e del sapere pag. 217-223. — III. Ignoranza degli elementi naturali pag. 223-226.



	IX. 	— Di nuovo del bene, della felicità e del sapere 	227-246



	  	I. Del bene pag. 230-239. — II. Della felicità pag. 239-242. — III. Del sapere pag. 242-246.



	X. 	— Della Divinità e dell'anima umana nell'orizzonte socratico. 	247-267



	  	I. Il Concetto della Divinità pag. 251-263. — II. Il concetto dell'anima pag. 263-267.



	XI. 	— Riepilogo e conclusione 	269-279










NOTE:



1.  Era già quasi al termine questa ristampa, quando è stato pubblicato
il dotto volume dello Zuccante, Socrate, Fonti, ambiente, vita, dottrina
(Torino, Bocca, 1909).




2.  Cfr. Rendiconto dell'Accademia ecc., anno X, quad. da gennaio
a marzo, pp. 24-28, Napoli, 1871. L'Accademia ha accordato una parte
del premio ad uno dei concorrenti, il prof. Brofferio di Milano; senza concedergli il dritto della stampa negli Atti.




3.  Il lavoro del Volkmann: Die Lehre des Sokrates, Prag, 1861, non
c'è riuscito averlo, per quante ricerche ne avessimo fatte.




4.  Su la posizione di Socrate in Atene, cfr. sovrattutto Köchly: Sokrates und sein Volk, akademischer
Vortrag, riprodotto negli Akademische Vorträge dello
stesso autore, Zürich, vol. I, pp. 221-386; il quale
scritto, quantunque metta a profitto alcuni particolari
poco storici solo per colorire il quadro (e l'autore stesso
non ignora questa circostanza, vedi p. 242, nota 2ª),
è una riproduzione molto fedele delle condizioni del
tempo.




5.  Per questa data, che risulta dalla combinazione
critica di diversi ragguagli, confronta lo Zeller, op. cit.,
p. 39, nota 1ª. L'accusa riferita da Senofonte, Memor.,
I, 1, 1, è presso a poco autentica (τοιάδε τις ἧν) e
non differisce che per l'espressione εἰσεγούμενος, invece
di εἰσφέρων, dalla forma nella quale la riporta Favorino
presso Laerzio (II, 40). Platone la riferisce con altra
disposizione, Apol. 24 B; ma la fa precedere dall'ἒχει δέ πως ὧδε; vedi Stallbaun ad locum, ed. IV, e Cron:
Einleitung in die platonische Apologie, ed. 3ª, § 31 e 54.




6.  Vedi le parole del Fedone in fine: Ἣδε ἡ τελευτὴ, ὦ Ἐχέκρατες, τοῦ ἐταίρου ἡμῖν ἐγένετο, ἀνδρὸς, ὡς ἡμεῖς φαῖμεν ἂν, τῶν τότε, ὦν ἐπειράθημεν, ἀρίστου, καὶ ἄλλως φρονιμωτάτου καὶ δικαιοτάτου.




7.  Apol. p. 36 A-38 B. La contraria testimonianza
dell'apologia, falsamente attribuita a Senofonte (§ 23),
non ha alcun valore. Sul carattere apocrifo di quello
scritto cfr. la dissertazione di Arnold Hug: Die Unächtheit
der dem Xenophon zugeschriebenen Apologie des
Sokrates, riportata in fine del succitato libro del Köchly,
p. 430 e seg.




8.  Crit. p. 44 B-D, e 44 E-46 A.




9.  Mem. IV, 8, 2; e Phaed. 58 A e seg.




10.  Vedi la bella discussione del Critone p. 46 C,
48 B, e segnatamente p. 47 C. καὶ περὶ τῶν δικαίον — ἣ ουδέν ἐστὶ τοῦτο; e p. 48 A, nel quale luogo bisogna
sempre fare astrazione della differenza troppo accentuata
che v'è posta fra l'opinione ed il sapere, ch'è
di carattere platonico.




11.  Cfr. le formule: εἰ ταύτῃ τοῖς θεοῖς φίλον, ταύτῃ ἔστο
Crit. 43 D; τοῦτο μεν ἲτο ὅπῃ το θεῶ φίλον, Apol. 19 A,
ἁναγκαῖον ἑδόκει εἶναι τό τοῦ θεοῦ περὶ πλείστου ποιεῖσθαι, ibid. 21 E. Quanto al Grate, che attribuisce a Socrate,
op. cit., p. 654 e seg., un proposito troppo dichiarato
di affrontare la morte nell'interesse dei suoi principi,
ed a conferma delle sue opinioni, vedi le giustissime
osservazioni in contrario dello Zeller, op. cit., p. 133.




12.  Intorno a questo periodo molto oscuro e complicato
della storia ateniese, cfr. Curtius, op. cit., vol. III,
pp. 53-118.




13.  Sul carattere di questa reazione religiosa, cfr.
specialmente il Roscher: Leben des Thukydides, p. 215
e seg.




14.  È inutile accennare tutti i giudizi, più o meno
patetici, degli antichi retori e degli umanitari moderni,
perchè nè gli uni, nè gli altri sono stati in grado d'intendere
le ragioni storiche di quel complicato avvenimento.




15.  Il Fréret è stato il primo che nelle sue: Observations
sur les causes et sur quelques circostances de la
condamnation de Socrate, ved. Mém, de l'Académie des
Inscriptions, vol. 47, p. 217 e seg., abbia cercato di
indagare, dal punto di vista storico e giuridico, le ragioni
e lo sviluppo di quel processo.




16.  Vedi su molte di queste opinioni, riprodotte
anche in libri recenti, lo Zeller, op. cit., p. 140, n. 5ª.




17.  Questo contrasto è stato per la prima volta
rilevato dall'Hegel: Geschichte der Philosophie, vol. II,
pp. 81-105, con vivacità di colorito e con una certa precisione
storica; ma è stato poi tanto esagerato dal
Rötscher: Aristophanes und sein Zeitalter, pp. 247-271,
che, guadagnando molto in estetica efficacia, ha perduto
interamente il carattere di una determinazione storica.




18.  Questa giustificazione è l'intento del libro del
Forchhammer: Die Athener und Sokrates, Die Gesetzlichen
und der Revolutionär, Berlin, 1837, nel quale
non sai se hai più ad ammirare l'ostinazione fanatica
in un falso concetto, o la derisione d'ogni criterio storico.
Delle molte monografie, cui ha dato occasione lo
scritto del Forchhammer, non c'è riuscito di procurarcene
alcuna. Quella dell'olandese Limburg Brouwer;
Apologia Socratis contra Meleti redivivi calumniam,
Groning, 1838, tanto lodata dallo Stallbaun, v. proleg.
ad Apol. Plat. ediz. IV, è considerata dallo Zeller,
op. cit., p. 152, n. 2ª, come un lavoro superficiale.




19.  Per sobrietà di giudizi ed accorgimento critico
l'esposizione che fa lo Zeller, op. cit., pp. 138-165,
dei motivi dell'accusa, e della relativa giustizia della
condanna, non lascia a desiderare di meglio. In generale,
il Köchly, op. cit. passim, fa troppo avvertire,
che egli era preoccupato dal pensiero di giustificare
gli Ateniesi.




20.  Cfr. Curtius, op. cit. e segnatamente pp. 90-92
e 114-118.




21.  Vedi Mem. I, 2, 32-38.




22.  Vedi Mem. I, 2, 48; Plat. Apol. 20 E e seg.




23.  L'aneddoto, riferito da Val. Mass. VI, 4, 2, da
Cic. de orat. I, 54, da Quint. Instit. II, 15, 30. XI,
I, II, e da Stobeo Floril. 7, 56, che Lisia avesse offerto
a Socrate una orazione apologetica, non ci pare
possa essere affatto sfornita di fondamento.




24.  La caratteristica, che Platone mette in bocca
ad Alcibiade in fine del Symp. p. 215 e seg., ritrae
al vivo questa situazione psicologica.




25.  Τὸ δὲ μεδενὶ ἀνθρώπον ὅμοιον εἶναι μήτε τῶν παλαιῶν μήτε τῶν νῦν ὄντων, τοῦτο ἄξιον παντὸς θαύματος, Sym. Plat. p. 221 C.




26.  Curtius, op. cit., vol. III, p. 90.




27.  A proposito del processo contro i capitani vincitori
della battaglia alle Arginuse, cfr. Sen. Mem. I,
I, 18, 2, 31 e seg. e IV, 4, 2; id. Hist. Graeca I,
7, 15; Platone Apol. p. 32 A. Su quell'importante
avvenimento cfr. Grote, vol. VIII, p. 238-285.




28.  Cfr. Plat. Symp. 219 E. e seg.; Apol. 28 E;
Lach., 181 A.




29.  Sen. Mem. IV, 6, 10, e cfr. I, I, 16. Il concetto
del coraggio costituisce l'argomento del Lachete,
il quale, se anche non appartenesse a Platone come
vuole lo Schaarschmidt: Die Sammlung der platonischen
Schriften, p. 406 e seg., contiene ad ogni modo
lo sviluppo dialettico di un pensiero socratico.




30.  Plat. Apol. 33 A: ἐγὼ δὲ διδάσκαλος μὲν οὐδενὸσ πώποτ' ἐγενόμην.




31.  Platone, Symp. p. 215 A e seg.




32.  Platone, Prolog. 335 D-326 C, e le note dei
commentatori. Alleghiamo questo luogo solo come
testimonianza storica, prescindendo dai giudizii che
Platone fa pronunziare a Protagora. Cfr. Schoemann:
Griechische Altertümer, vol. I, p. 518 e seg., ed. 2ª,
ed Herdmann: Griechische Privatalterthümer, 2ª ed.,
§ 34 e seg. con le autorità ivi addotte; e vedi le note
dei commentatori d'Aristofane Nub. v. 963-72 ed
Equit. v. 188 e 992, e specialmente Th. Kock, nell'ed.
di Weidmann, Berlino, 1862-67.




33.  Vedi Curtius, op. cit., vol. II, p. 137.




34.  Vedi il discorso che Tucidide fa pronunziare
a Pericle, lib. II, § 37, e cfr. i luoghi addotti dallo
Schoemann, op. cit., vol. I, p. 515-17.




35.  P. e Mem. I, 2, 56, 57. 58; III, I, 4; IV, 6,
15, ecc. ecc. Nella citazione di Simonide presso Platone
nel Protagora 339 A può anche ammettersi una
reminiscenza socratica; cfr. Strümpell, Geschichte der
praktischen Philosophie der Griechen, p. 52.




36.  Potrebbe veramente addursi come testimonianza
il Critone, p. 50 B; cfr. Alberti, op. cit, p. 45.




37.  Questa impossibilità, già indistintamente accennata
da questo o quello scrittore, è stata per la prima
volta messa in chiaro dall'Hermann: De Socratis magistris
et juvenili disciplina, Marburgi, 1837; e cfr dello
stesso autore: Geschichte uad System der platonischen
Philosophie, Heidelberg, 1839, lib. I, p. 50 e
note 94-98; lib. II, p. 233 e seg.




38.  Vedi queste false tradizioni raccolte dallo Zeller,
op. cit., p. 41 e seg., e specialmente la succitata
dissertazione dell'Hermann.




39.  Vedi a questo proposito il succitato Zeller,
p. 53 e seg. Il Lasaulx ripete senza scrupoli tutti i
vecchi errori, op. cit., p. 6 e seg. Nè il Volquardson:
Die Genesis des Sokrates, in Rhein. Museum, vol. XIX,
p. 514 e seg., nè l'Alberti, op. cit., p. 41-55. son
riusciti ad invalidare il risultato critico dell'Hermann,
con tutti gli sforzi che hanno fatti per ristabilire la
genesi della coscienza socratica.




40.  La data della rappresentazione delle Nuvole
risulta dall'ipotesi 5ª; ved. Kock: Einleitung in die
Wolken, Berlin, 1862, § 24.




41.  Socrate fu argomento di satira per molti comediografi,
p. e. Ameipsia nel Conno, vedi Meineke: Frag.
Com., I, p. 403 e seg.; Eupoli nei Bapti, vedi Fritzsche:
Quaestiones Aristophaneae, e notatamente: De Socrate
veterum Comicorum, pp. 99-297; e aggiungi la recentissima
dissertazione del Peters: De Socrate qui
est in Atticorum Antiqua Comoedia, Lipsiae, 1869. La
stessa Apologia di Platone considera Aristofane come
organo di una opinione più generale, perchè oltre
a parlare sempre di πρῶτοι κατήγοροι come di quelli
che avevano educato il popolo (παραλαμβάνοντεσ) ad
una falsa opinione intorno a Socrate, quando passa
a riassumere in forma di un'accusa le opinioni correnti,
p. 19 C, soggiunge: τοιαύτη τίς ἐστι (ἡ γραφή) ταῦτα γὰρ ἑωρᾶτε καὶ αὐτοὶ ἐν τῇ Ἀριστοφάνους κωμωδιᾳ cfr. pag. 18 B.




42.  Lo Zeller, op. cit., p. 143 e seg., ha raccolta e
criticata una gran parte dei recenti giudizi su le Nuvole
di Aristofane; ed il Köchly, op. cit., p. 233 e seg.,
ne ha, a nostro parere, meglio di qualunque altro critico,
esposti i motivi e lo sviluppo. Di tutte le false
opinioni, cui ha dato luogo la commedia di Aristofane,
nessuna è tanto nociva allo spirito del Socratismo,
quanto quella che fa supporre Socrate inteso nella sua
prima età agli studi della filosofia naturale. E ci par
strano veder ricomparire questa infondata opinione nell'ultimo
libro del Brandis: Die Entwickelungen der griechischen
Philosophie, Berlin, 1862, vol. I, p. 236.




43.  L'opinione comune, che riporta la nascita di
Senofonte all'anno 445 a. C. (o fino al 450 secondo
la notizia di Stesiclide presso Laerzio, II, 56) è stata
su le tracce del Cobet; Novae Lectiones (*) p. 535
dimostrata falsa dal Bergk: Philologus, vol. XVIII,
p. 247, che fa discendere la data al 429 a. C. Questa
opinione, che ha in suo favore l'esatta interpetrazione
dell'Anabasi III, 1, 25, è stata seguita anche dal Curtius,
op. cit., vol. III, p. 496, e nota alla p. 772; e
dall'Alberti, op. cit., p. 8.




44.  Zeller, op. cit., p. 46.




45.  Metaph. XIII, 4: Σωκράτους δὲ περὶ τὰς ἠθικὰς ἀρετὰς πραγματευομένου, καὶ περὶ τούτων ὁρίζεσθαι καθόλου ζητοῦντος πρώτου.... εὐλόγως, ἑζήτει, τὸ τί ἐστι. Δύο γάρ ἐστιν ἅ τις ἄν ἀποδοίη Σωκράτει δικαίως, τούς τ'ἐπακτικοὺς λόγους καὶ τὸ ὁριζεσθαι καθόλου.




46.  Mem. I, 1, 2 e 14; IV, 7, 6 ecc.




47.  È l'Alberti, op. cit., p. 37 e seg., che principalmente
ha insistito sul fondo storico del dialogo platonico,
e che s'è tanto lambiccato il cervello per rimettere
in onore l'antica opinione, che Socrate fosse stato
discepolo di Archelao, senza venire a capo di provare
qualche cosa.




48.  Vedi la citata dissertazione dell'Hermann, p. 49;
e dello stesso autore: Geschichte ecc., lib. II, p. 230.




49.  Il lavoro dello Schneidewin: Ethische Gedanken
der Vorsokratiker, nelle Philosophische Monatshefte di
Bergmann, vol. II, pp. 429-457, non ci ha punto convinti,
che, contro l'autorità di Aristotele, possa farsi risalire
l'origine della scienza etica ad un'epoca anteriore
a Socrate. Lo Schneidewin riesce tutto al più a dimostrare:
che nei principî dei vari filosofi, che precedettero
l'epoca sofistica, c'è una tendenza etica sempre crescente;
ma da questo alla ricerca ci corre molto. E del
pari sono poco convincenti i due precedenti articoli dello
stesso autore su lo sviluppo della teoria della conoscenza
prima di Socrate, ibid., pp. 257-271 e 345-368.




50.  Abbiamo stimato inutile addurre i luoghi di
Senofonte e Platone, perchè di lodi a Socrate sono
ripieni tutti i loro scritti.




51.  Nel metter mano a questo lavoro scrivemmo
dal bel principio una lunga dissertazione su le fonti
della dottrina socratica, che poi per mancanza di tempo
non potemmo trascrivere nella copia sottoposta all'esame
dell'Accademia. E di ciò non siamo ora dolenti
perchè i risultati della nostra indagine critica si trovano
già in gran parte rifusi qua e là in tutto il lavoro,
e il difetto di un capitolo speciale su le fonti non nuoce
alla nostra esposizione, anzi ci fa sfuggire la taccia di
una inutile ripetizione.




52.  Il Dronke (v. Die religiösen und sittlichen Vorstellungen
von Aesckylos und Sophokles, Leipzig, 1861)
lamentava ancora pochi anni addietro questo difetto
della letteratura filologica: ed osservava che, malgrado
l'impulso dato dal Welcker e dal Bernhardy, non si
era fatto un solo passo in questa sorta d'indagini
(ibid. pp. 4-5). Della: Nachhomerische Theologie del Nägelsbach,
Nürnberg, 1857, che pure è il solo libro
che tratti estesamente lo sviluppo della coscienza religiosa
dei Greci, non può dirsi che sia un lavoro molto
atto a ridestare il gusto per simili ricerche, perchè ha
più l'aria di una teologia cristiana, che la fisonomia
di un'indagine storica. Fra i recenti lavori speciali
merita somma lode il libro del Buchholtz: Sittliche
Weltanschauung des Aeschylos und Pindaros, Leipzig,
1869, che alla squisitezza del senso critico accoppia
un gusto perfetto di esposizione plastica.




53.  Questa esigenza è stata specialmente avvertita
dai recenti interpreti di Sofocle, p. es. Schneidewin,
Nauck, Ritter.




54.  Questo lato della sua coscienza non è stato studiato
soddisfacentemente da nessuno; e lo stesso Strümpell,
op. cit., p. 117, che pure ha accordato tanta
importanza alle convinzioni religiose di Socrate, parla
con una certa circospezione di quello che potrebbe
nella sua persona chiamarsi religione.




55.  Mem. I, 4, 16 ...... τοὺς θεοὺς τοῖς ανθρώποις δόξαν ἐμφῦσαι ὡς ἱκανοὶ εισιν εὗ καὶ κακῶς ποιεῖν.....




56.  Nei Mem. I, 1, 6 e seg. questa duplice limitazione
è espressa con somma evidenza.




57.  Conf. su questo argomento lo Zeller: Die Entwickelung
des Monotheismus bei den Griechen, ristamp.
nei Vorträge und Abhandlungen ecc. dello stesso autore,
Leipzig, 1865, pp. 1-30.




58.  Mem. I, 1, 19: οὖτοι (parlando del volgo) μὲν γὰρ οἴονται τούς θεοὺς τὰ μὲν εἰδέναι, τα δ'οὐκ εἰδέναι. Σωκράτεσ δ'ἑγεῖτο πάντα μὲν θεοὺς εἰδέναι, τά τε λεγόμενα καὶ πραττόμενα καὶ τὰ σιγῆ βουλευόμενα, πανταχοῦ δὲ παρεῖναι, καὶ σημαίνειν τοῖς ανθρώποις περὶ τῶν ἀνθροπείων πάντων.




59.  Mem. I, 3, 2 e seg., e IV, 3, 17.




60.  Mem. I, 1, 3.




61.  Specialmente il Forchhammer nel citato libro
ha cercato di mostrare, che i giudizi di Senofonte fossero
parziali ed infondati.




62.  Vedi più innanzi il cap. X, dove sono raccolti
i luoghi a conferma di questa nostra opinione.




63.  Zeller, che ha molto felicemente criticata questa
falsa opinione, op. cit., pp. 73-75, non è poi riuscito
a fuggire l'opposto errore.




64.  Qui intendiamo parlare, tanto della missione
che Socrate credea di dover adempiere, quanto della
sua fede speciale nel δαιμόνιον. Intorno a questo secondo
punto vedi lo Zeller, op. cit., pp. 61-70.




65.  Quanto ad Eschilo, Pindaro e Sofocle vedi i
citati libri del Buchholtz e del Dronke; più il Lübker:
Die Sophokleische Theologie und Ethik, Kiel, 1853-55.




66.  Questo speciale carattere della religione greca
è stato molto vivamente rilevato dal Köchly nello scritto:
Ueber Aeschylos' Prometheus, ristamp. nei Vorträge ecc.,
pp. 3-46.




67.  In questo modo lo considera il Cousin: Fragments
de philosophie ancienne, 2ª ediz., pp. 137-138,
e cfr. dello stesso autore: Traduct. de Platon, vol. I,
p. 55.




68.  Questa opinione è del Roscher, op. cit., p. 273,
nota 3; ma è stata contrastata: vedi specialmente Pfander:
Euripides' Bakchen, Berlin, 1870, fasc. 1º, pp. 13
e 27.




69.  Su la coltura ateniese dell'epoca socratica vedi
il Curtius, op. cit., vol. II, pp. 221-280, e vol. III,
pp. 53-89.




70.  Vedi Curtius, op. cit., v. III, p. 65-78, e Steinhart:
Euripides' Charakteristik und Motivierung im Zusammenhang
mit der Culturentwikelung des Alterthums,
nell'Archiv für Litteraturgeschichte del Gosche, fasc. 1º,
pp. 1-47.




71.  Questa tendenza non aveva niente di comune
con la interpetrazione razionalistica della mitologia rappresentata
da Metrodoto, sul quale vedi Zeller, op. cit.,
vol. I, 3ª ed., p. 831.




72.  Tucidide, libro III, § 83.




73.  Vedi sul significato generale dei Sofisti nella
storia della coltura greca Hermann: Geschichte und
System ecc., pp. 217-231, e Zeller, op. cit. vol. I, 3ª ed.,
pp. 938-953.




74.  Intorno al predominio del culto apollineo vedi
Göttling: Die delphischen Sprüche nelle Gesammelte
Abhandlungen, München, 1857, p. 245 e seg.




75.  Noi non intendiamo di dar ragione con ciò a
Cicerone: Quaest. Tuscul., V, 37, il quale considera
Socrate come un cosmopolita; perchè il cosmopolitismo
cominciò appena nell'epoca macedonica, vedi Curtius,
op. cit., III, p. 540.




76.  Schleiermacher: Ueber den Werth des Sokrates als
Philosophen. Questa dissertazione letta all'Accademia
di Berlino il 1818 è stata poi riprodotta nelle opere
complete dell'autore, sez. III, vol. II, p. 293 e seg.
La determinazione del valore filosofico di Socrate ha
raggiunto un certo grado di consistenza scientifica solo
per opera di Hegel, op. cit., vol. II, pp. 39-44 e 51-81,
e di Hermann: Geschichte ecc., libro II, pp. 231-263.
La più gran parte delle monografie posteriori rivelano
l'influenza di Schleiermacher, di Hegel o di Brandis,
che solo in certi punti modificò le opinioni del
primo; mentre le vedute dell'Hermann, che risultavano
da una profonda conoscenza di tutta la coltura
greca, sono rimaste o trascurate o fraintese. Il lavoro
più originale su la dottrina di Socrate è, a nostro
parere, quello dello Strümpell, ii quale, mentre nella:
Geschichte der theoretischen Philosophie der Griechen,
p. 103, era rimasto indeciso su quello che dovesse
pensare del nostro filosofo, ha poi nella Geschichte der
prakt. Philosophie ecc., pp. scritti, esposta in tutta la
pienezza dei suoi motivi, e in tutta la larghezza del
suo svolgimento la dottrina socratica. Noteremo qui che,
oltre ai libri già citati, abbiamo avuti presenti Hurndall:
De Philosophia morali Socratis, Heidelbergiae, 1852;
Böringer: Der philosophische Slandpunkt des Sokrates,
Carlsruhe, 1860; Ditges: Die epagogische Methode des
Sokrates, Köln, 1864; Kittel: Die Lehre des Sokrates,
Eger, 1860; Rossel: De Socratis philosophia, Göttingae,
1837; il lavoro di Brandis: Ueber die Lehre des
Sokrates, nel Rhein. Museum, I, p. 122 e seg.; le due
storie generali della filosofia greca del Brandis stesso,
e quelle di Schwegler, e di Ueberweg, ed altre piccole
monografie che citeremo ove cada in acconcio. Nel
giro di questa esposizione ci asterremo, quanto più
ci riuscirà possibile, da ogni polemica.




77.  Per tacere dei citati libri dell'Alberti e del Lasaulx,
osserveremo qui che il recentissimo lavoro del
Montée: La philosophie de Socrate, Paris, 1869, che
ha ottenuto la mention honorable de l'Institut, è quanto
ci possa essere di più barocco, di più antiquato, e al
tempo stesso di più pretensioso. L'autore, che ha avuto
tempo di raccogliere citazioni di Holbach, Pascal, Huet,
S. Teresa, S. Bonaventura e via dicendo, non s'è
presa punto la briga di vedere che cosa si fosse detto
dai critici intorno a Socrate, e senza scrupolo di sorta
ha raccolto da Platone tutto quello che gli andava ai
versi, e l'ha messo insieme come dottrina socratica.




78.  La quistione è cominciata col Dissen: De philosophia
morali in Xenophontis de Socrate commentariis
tradita, dissertazione ristampata nelle Kleine Schriften
dello stesso autore, pp. 57-88, Göttingen, 1839. Il Brandis
è stato quello, che in virtù di certe preoccupazioni
dottrinali, ha più di ogni altro frainteso i concetti fondamentali
del socratismo.




79.  Per tacere degli altri noteremo, che questo difetto
è principalmente notevole nel Brandis, il quale
anche nel suo ultimo lavoro: Die Entwickelungen ecc.
prende le mosse dal concetto astratto del sapere, per
determinare il valore filosofico di Socrate, vedi ibid.,
p. 232 e seg.




80.  Sen. Mem. IV, 4, 6. Plat. Gorg. p. 490 E.




81.  Lo Strümpell fa rilevare molto vivamente la
differenza che correa fra i Sofisti e Socrate, nell'uso
del ragionamento formale; vedi in generale op. cit.,
cap. II, pp. 72-115.




82.  Lo Zeller ha molto bene criticata l'opinione ordinaria,
che fa di Socrate un moralista popolare, op. cit.,
vol. II, p. 73; ma noi non ci accordiamo con lui nella
determinazione del valore filosofico del dialogo socratico;
la qual cosa abbiamo voluto dire qui recisamente,
per evitare ogni ulteriore polemica.




83.  Vedi su questo punto Hermann: Geschichte ecc.,
p. 257 e seg.; e lo stesso autore Prof. Ritter's Darstellung
der sokratischen Systeme, Heidelberg, 1833.
Hegel è stato uno dei primi a riconoscere l'importanza
delle scuole socratiche per la determinazione del principio
filosofico di Socrate, op. cit., vol. II, p. 105 e
seg., e cfr. Biese: Die Philosophie des Aristoteles, vol. I,
p. 28 e seg.




84.  Indem die Philosophie des Sokrates kein Zurückziehen
aus dem Dasein und der Gegenwart in die freien
reinen Regionen des Gedankens, sondern aus einem
Stücke mit seinem Leben ist, so schreitet sie nicht zu
einem Systeme fort etc. Hegel, op. cit., p. 51. Da
questo e da altri luoghi può scorgersi, come Hegel
avesse un concetto più schietto della filosofia socratica,
di quello che hanno formulato molti scrittori posteriori,
non escluso lo Zeller; il quale, sebbene dica di non
volerlo, parla sempre in una maniera troppo astratta del
principio del sapere, e ricade nell'errore di Schleiermacher
e di Brandis.




85.  Per es. Schleiermacher, op. cit., p. 300.




86.  La forma più esagerata è quella del Rötscher,
il quale parla di Socrate come d'un filosofo moderno,
op. cit., passim.




87.  Vedi specialmente il Böhringer, op. cit., p. 2 e seg.




88.  L'Alberti specialmente fa di Socrate un filosofo
dotato di una piena coscienza del proprio valore storico;
e non potea evitare un simile errore, dal momento
che s'era proposto di seguire il dialogo platonico come
un documento biografico; vedi op. cit., p. 13 e seg.




89.  Plat. Apol. p. 23 B, e cfr. Sen. Mem. IV, 6, 7.
Vedi Hermann: Geschichte ecc., II, p. 238, e nota
295-97, il quale mostra come Schleiermacher, Rötscher,
Brandis e Ritter non abbiano inteso il valore di questa
massima; e cfr. dello stesso autore: Prof. Ritter's Darstellung
ecc., p. 24 e seg.




90.  L'Hoffmann, in uno scritto che ha per titolo: Die
Gottesidee des Anaxagoras, des Sokrates und des Platon,
Würzburg, 1860, ha voluto attribuire un tale carattere
teosofico e mistico alle idee teologiche di Anassagora
e di Socrate da far loro perdere tutta la primitiva ingenuità,
che le distingue da ogni posteriore svolgimento
delle idee religiose. Per quello che concerne Anassagora
specialmente, l'Hoffmann non s'è fatto scrupolo di
considerarlo come un teista bello e compiuto. La teologia
socratica di quello scritto non corrisponde per
niente ai modesti principi, espressi da Senofonte, e dall'Apologia
platonica.




91.  Vedi in generale Hegel, op. cit., p. 40 e seg.;
e molto più Rötscher: Aristophanes und sein Zeitalter,
p. 245 e seg.




92.  Specialmente dal Rötscher, loc. cit., e molto più
nella sua critica del Brandis, loc. cit., p. 388. È difficile
trovare un altro scrittore, che sia capace quanto
il Rötscher di perder di vista l'oggetto proprio della
quistione, per abuso di frasario filosofico.




93.  Vedi Brandis: Rhein. Museum, II, p. 85 e seg.
in una violenta critica del libro del Rötscher. Lo stesso
Brandis nel libro già citato: Entwickelungen ecc., p. 232,
pretende nientemeno trovare in Senofonte, Mem. III,
8, 3, una pruova esplicita, che il concetto socratico
supponga il reale come suo termine obbiettivo.




94.  Vedi su la natura del sapere socratico l'esatta e
scrupolosa indagine dello Strümpell, op. cit., pp. 152-159.




95.  Vedi Zeller, op. cit., vol. II, p. 82.




96.  Per tacere di molti scrittori dei secoli passati,
citerò l'Hamann, e specialmente op. compl., vol. II,
p. 42, ed il Volquardson: Das Dämonium des Sokrates,
Kiel, 1862, e spec. p. 71.




97.  Vedi il succitato luogo Metaph., XIII, 4; e cfr.
ibid., I, 6; e XIII, 9; e De part. ani. I, 1.




98.  Nessuno prima dello Strümpell avea tentato di
spiegare in concreto lo sviluppo dell'induzione socratica;
e noi stimiamo inutile rilevare qui gli errori o le
inesattezze delle precedenti esposizioni.




99.  Questo difetto è sommamente notevole nel lavoro
del Ditges: Die epagogische Methode des Sokrates, Köln,
1864. Quell'autore trova confermata l'induzione socratica
dall'autorità dei moderni scrittori di logica; vedi p. 13.




100.  Come hanno fatto molti fra gli espositori.




101.  In questa domanda è riposto l'interesse logico
di Socrate.




102.  L'autore di questo scritto raccoglie da molto
tempo i materiali per una storia dell'Etica greca, che
sarà esposta dal punto di vista della tradizione letteraria
e dello svolgimento generale della coltura.




103.  Vedi in generale Strümpell, op. cit., pp. 72-115,
le cui opinioni, del resto, non sono per noi tutte accettabili.




104.  L'autore di questo scritto ha cercato di mettere
sott'occhi l'immagine completa del dialogo socratico, e
s'è valso dei Memorabili di Senofonte e di alcuni degli
scritti di Platone, facendo in questi astrazione dalla
teoria delle idee; e non addurrà i passaggi perchè, se
volesse farlo, dovrebbe copiare gl'interi libri. Anche
molte delle cose dette innanzi su lo sviluppo storico
della definizione, sebbene abbiano un colorito moderno,
sono ricavate da Platone.




105.  Vedi Steinthal: Geschichte der Sprachwissenschaft
bei Griechen una Römern, p. 118.




106.  Vedi questo pensiero espresso nel Phaedr., p. 263
A: Οταν τις ὄνομα εἴπῃ σιδήρου ᾔ ἀργύρου, ἆρ᾽ oὐ τὸ αὐτὸ πάντες διενοήθημεν; — Τί δ'ὅταν δικαίου ἤ ἀγαθου; οὐκ ἄλλος ἄλλῃ φέρεται, καὶ ἀμϕιοβητουμεν ἀλλήλοις τε καὶ ἡμιν αὐτοις.




107.  Vedi questo pensiero espresso nell'Euthyphr.,
p. 7 C da περὶ τίνος — D πάντες nel qual luogo sono
principalmente notevoli le parole: οὐ δυνάμενοι (gli uomini)
ἐπὶ ίκανὴν κρίσιν αὐτων (cioè dei predicati etici) ἐλθειν ἐχθροι αλλήλοις γιγνόμεθα.




108.  Noi risentiamo tuttora nella lettura di Senofonte
e di Platone quello stato di incertezza, e rimaniamo
sospesi fino alla fine del dialogo; se pure, come in molti
casi avviene, la conclusione stessa del dialogo non è
equivoca e dubbia. Fra tutte le esposizioni dei dialoghi
platonici quelle del Bonitz riproducono, a nostro parere,
con la maggiore lucidezza ed efficacia possibile, l'impaccio,
le difficoltà, ed il travaglio dell'indagine socratica;
vedi Platonische Studien, 1º e 2º fasc., Wien, 1858-60.




109.  Lo Zeller, op, cit., p. 89, col quale in gran
parte ci accordiamo nel concetto dell'ironia, ha riportato
i vari giudizi profferiti da altri scrittori su quella
forma, o momento che voglia dirsi, della conversazione
socratica. Il citato libro del Lasaulx (pubblicato dopo
il lavoro dello Zeller) contiene una determinazione del
concetto dell'ironia, ch'è veramente speciosa. Secondo
quell'autore (vedi p. 23), Socrate aveva una doppia coscienza:
la comune ed ordinaria, che hanno tutti gli
altri uomini, e quella tutta sua speciale, che era riposta
nella ispirazione religiosa; sicchè, ogni volta che gli avvenisse
di conversare o di disputare, dal confronto delle
due coscienze veniva fuori il sentimento dell'ironia (!?).




110.  Vedi il notevole luogo dei Memor., IV, 5, 12: ἔφη δὲ καὶ τὸ διαλέγεσθαι ὀνομασθῆναι εκ τοῦ συνιόντας κοινῇ βουλεύσθαι διαλέγοντας κατὰ γένε τὰ πράγματα.




111.  Noi intendiamo dire, che il concetto socratico ha
il carattere dell'identità; non che Socrate avesse avuto
coscienza del principio d'identità. Vedi in séguito.




112.  Aristot. Metaph., XII, 4: ἀλλ'ὁ μὲν  Σωκράτης τὰ  καθόλου οὐ χοριστὰ ἐποίει οὐδὲ τοὺς ὁρισμούς.




113.  L'Hermann osserva giustamente: Geschichte ecc.,
p. 326, nota 305, che la differenza del concetto socratico
dall'idea platonica non è riposta nel carattere logico
del processo.




114.  Opinione del Brandis.




115.  Mem., IV, a, 26: οἱ μὲν εἰδότες ἑαυτοὺς τά τε ἑπιτήδεια ἑαυτοῖς ἴσασι καὶ διαγιγνώσκουσιν ἃ τε δύνανται καὶ ἃ μή· καὶ ἅ μὲν ἐπίστανται πράττοντες πορίζονταί τε ὧν δέονται καὶ εὖ πράττουσιν.




116.  Zeller, op. cit., p. 83.




117.  Mem., IV, 6, 15: ὁπότε δὲ αὐτός τι τῷ λὁγῳ διεξίοι, διὰ τῶν μάλιστα δμολογουμένων ἐπορεύετο, νομίζων ταύτην τὴν ἀσφάλειαν εἶναι λόγου,
la quale opinione Socrate cercava
di rifermare con l'autorità di Omero, Od., VIII, v. 171.
Cfr. Sen. Oecono., XIX, 15, e Dionys. Halic. de arte
reth., XI, 8.




118.  Cfr. Metaph., XIII, 4, con Metaph., I, 6, e XIII, 9.




119.  Mem., II, 2, 1 e seg.; e III, 3, 2. Lo Strümpell
ha troppo insistito su la precisione logica del Socratismo,
e specialmente su la dimostrazione analogica: la
quale non sarebbe, a parer nostro, difficile di ridurre
alla forma generica dell'appercezione, perchè non vi
sappiamo scorgere il carattere della sussunzione sillogistica.




120.  Specialmente Mem., IV, 2, 33. Vedi Brandis:
Geschichte der griech, romisch, Philosoph., II, p. 36, e
la critica dello Zeller, op. cit., p. 77, alla quale ha
risposto Brandis rimanendo nella sua prima opinione:
Entwickelungen ecc., p. 235.




121.  Per es. Men., p. 98 B.




122.  Questa è l'opinione dello Strümpell.




123.  In questa determinazione è dato il limite della
ricerca socratica.




124.  Per es. Platone.




125.  È inutile entrare in polemica coi sostenitori della
contraria opinione.




126.  La storia dell'ellenismo non è stata ancora approfondita
in questo lato, che pure è uno dei più ricchi
e dei più attraenti; cfr. quanto abbiamo detto nel cap. II.




127.  Il solo libro completo su questa quistione è il
già citato del Nägelsbach: Nachhomerische Theologie,
Nürnberg, 1857.




128.  Mem., III, 9, 4; IV, 6, 6.




129.  Molte massime di questo genere sono state
raccolte dallo Zeller, op. cit., p. 121.




130.  Sen. Mem., I, 1, 2; IV, 7, 6. Aristot. Metaph.,
I, 6. Σωκρὰτους δὲ περὶ μὲν τὰ ἠθικὰ πραγματευομένου, περὶ δὲ τῆς ὅλης φύσεως οὐθέν — e de part. ani. I, 1, τὸ δὲ ζητεῖν τὰ περὶ φύσεως ἒλεξε. Quanto all'opinione contraria dello
Schleiermacher, del Brandis, del Ritter, del Süvern, e
del Krische (*), vedi Zeller, op. cit., p. 93 e seg.




131.  ̉Αμαθια, vedi Mem., I, 2, 49-50, II, 3, 18, IV,
2, 22, ovvero μανια, che una volta è considerata come
opposta alla σοφια id., III, 9, 6, 7, ed un'altra come
diversa dall'ἀμαθια, I, 2, 50.




132.  Mem., IV, 2, 19 e seg.




133.  Mem., IV, 6, 7: ὅ ἄρα ἐπίσταται ἓκαστος τοῦτο καὶ σοφὸς ἐστιν.




134.  Mem., IV, I, 2.




135.  Vedi su questa massima il Göttling nella citata
dissertazione: Die delphischen Sprüche.




136.  Sen. Mem., IV, 2, 24, III, 9, 6. Plat. Charmid.,
p. 164 D. Alcib., I, p. 124 B.




137.  Stimiamo inutile discutere le opinioni di Schleiermacher,
Brandis, Hegel e Rötscher. L'Hermann: Geschichte
ecc., p. 240, è molto indeterminato nell'analisi
di questo concetto.




138.  Lo Strümpell, vedi op. cit., p. 136 e seg.




139.  Vedi in generale il bel dialogo con Eutidemo,
Mem., IV, 2.




140.  Vedi specialmente p. 20 C-24 A.




141.  Plat. Theaet., p. 150 C. In questo luogo la più
gran parte dei critici ammette una diretta reminiscenza
storica; ma ciò non cambia per niente la nostra affermazione.




142.  Schleiermacher, op. cit., p. 295, ha trovato superficiale
il dialogo senofonteo, o lo ha stimato incapace
di produrre quell'effetto, che Platone fa da Alcibiade
attribuire al discorso di Socrate Symp., p. 215 E e seg.,
perchè non ha saputo ravvisarvi il carattere concreto e
positivo delle cause che lo determinavano.




143.  Aristoph. Av., v. 1555. Vedi, sul valore della
parola ψυχαγωγια Rhein. Museum, vol. XVIII, p. 473.




144.  Strümpell, op. cit., p. 137 e 142.




145.  Lo Strümpell crede in fatti, op. cit., p. 36, necessario
valersi principalmente dell'autorità di Platone,
come di colui che più ha inteso il valore riformatorio
di Socrate; ma non è forse questo un circolo vizioso?




146.  Mem., III, 6, e IV, 2. Cfr. Apol. Plat., p. 21 C
e 29 E.




147.  Mem. IV, 6, 7: ὃ ἂρα ἐπιοταται ἓχαστος τοῦτο καὶ σοφός ἐστιν.




148.  Mem., I, 5, 4.




149.  Mem., I, 5, 3, id. 6, 5; II, i, II, ecc.




150.  Mem. IV, 5, 6.




151.  Cfr. Dronke, op. cit., p. 42;. Pfander, op. cit.,
p. 28; e vedi Steinthal nella Zeitschrift für Völkerpsychologie,
vol. II, p. 303.




152.  Per es. Zeller, op. cit., p. 108.




153.  Sen. Symp., 2, 9.




154.  Mem., II, 2, 4.




155.  Vedi Strümpell, op. cit., p. 145, il quale a nostro
parere è stato il primo, che abbia messo in piena
luce l'elemento filosofico e socratico degli scritti di
Senofonte, op. cit., pp. 482-509.




156.  Mem., I, 2, pp. 49-55.




157.  Nub., dal v. 1320 in poi.




158.  Questo difetto c'è nel Köchly, op. cit, passim.




159.  Hermann, Privatalterthümer, § 33, 2ª ed.




160.  Mem., II, 2.




161.  Vedi il citato Hermann, § 29.




162.  Sen. Symp, 8, 12 e seg. e cfr. Mem., I, 2, 29
e seg. 3, 8 e II, 6, 31.




163.  Questa è anche l'opinione dello Zeller, op. cit.,
p. 58.




164.  Mem., II, 4, 6 e seg.; id., 6, 21-29.




165.  Vedi il Jacobs, Vermischte Schriften, vol. II,
p. 251: Jene Sitte enthält eben so, wie die Liebe zum
andern Geschlechte, alle Elèmente des Edelsten und
des Nichtswürdigsten, des Lasters, des Besten und des
Schlechtesten in sich.




166.  Mem., III, 5. 21 e 9, 10; e cfr. ibid., I, 2, 9;
e Plat. Apol., 31, E.




167.  Mem., III, 6; e IV, 2, 6 e seg.




168.  Mem., IV, 6, 6.




169.  Mem., III, 7. 9.




170.  Mem., IV, 4, 4: Plat. Apol., 34 D e seg.; e cfr.
Phaed., 98 C e seg.




171.  Come vuole l'Hermann.




172.  Come vuole il Baur. Vedi su questa quistione
lo Zeller, Der Platonische Staat, in seiner Bedeutung
für die Folgezeit, nei citati Vorträge ecc., pp. 62-82.




173.  Mem., III, cap. 11.




174.  Come fa lo Zeller, op. cit., p. 75, nota 2ª.




175.  Questa è l'opinione di Brandis: Entwickelungen
ecc., p. 236, nota 49.




176.  Vedi su questo argomento l'Hermann: Privatalterthümer,
§ 29, con tutte le autorità ivi addotte, e
specialmente John: The Hellenes, the history of the
manners of the ancient Greeks, Londra, 1844, vol. II,
p. 42.




177.  Vedi Jacobs: Vermischte Schriften, IV, p. 379
e seg.




178.  Mem., II, 6, 35 e cfr. III, 9, 8.




179.  Crit., 49 A e seg. e cfr. Rep., I, 334 B e seg.




180.  Questa è anche l'opinione dello Zeller, op. cit.,
p. 114.




181.  Il Mainers: Geschichte der Wissenschaften, II,
P. 456 (*), pone una distinzione arbitraria fra il male
arrecato sensibilmente all'inimico, e quella che può
toccare il suo benessere interno, negando che quest'ultimo
sia incluso nel χαχῶς ποιεῖν di Senofonte. Nè meno
infondata è la supposizione del Brandis, secondo la
quale Senofonte non avrebbe espresso interamente il
pensiero di Socrate. Cfr. lo Strümpell, op. cit., p. 179,
che ha tentato supplire Senofonte col Gorgia, p. 481.




182.  Vedi Döderlein: Lexicon Homericum, n. 536:
e per l'etimologia il Curtius: Griechische Etymologie, p. 317.




183.  Così anche presso gli scrittori posteriori a Socrate,
per es. Platone, vedi Ast: Lexicon Platonicum
s. v. ἀρετή, e segnatamente Crito, p. 117 B, Rep. I,
p. 335 B. id. p. 353 B; Gorg. p. 506 D, ecc.




184.  Il Göttling, nella citata dissertazione: Die delphischen
Spräche, ha cercato di mostrare, come i sette
famosi proverbi, che erano scritti alla porta del tempio
delfico, formassero già un insieme di vedute etiche,
una specie di catechismo delle virtù cardinali, un eptalogo
insomma dell'ellenismo. Cfr. in generale il Nägelsbach:
Nachhomerische Theologie, p. 289 e seg.




185.  Cfr. specialmente Wigand: Das religiöse Element
in der geschichtlichen Darstellung des Thukydides, Berlin,
1829.




186.  Cfr. le parole caratteristiche di Platone, Rep. X,
p. 600 E, e risc. Prot., 118 E, e Gorg., 520 E. Quanto
all'opinione contraria dello Schneidewin, loc. cit., non
stimiamo opportuno farne qui argomento di polemica.




187.  Plat. Men. 91 B, 95 B; Gorg. 519 C; Soph. 223 A.




188.  Su la dottrina delle virtù secondo i Sofisti vedi
Zeller, op. cit., vol. I, 3ª ed., p. 910 e seg.; e Schanz:
Die Sophisten nach Plato, Göttingen, 1867, pp. 118.122.




189.  Cfr. Mem., IV, I, 2 e seg.




190.  La dissertazione del Dittrich: De Socratis sententia
«Virtutem esse Scientiam», Brunsbergae, 1858,
contiene una larga raccolta di luoghi di Platone e di
Aristotele; ma le illazioni di quello scritto hanno poco
a fare col Socrate della storia.




191.  Sen. Mem., III, 9, 5: ἔψη δὲ καὶ τὴν δικαιοσύνην καὶ τὴν ἄλλην πᾶσαν ἀροτην σοψιαν εἶναι e seg., ibid., II, 6, 39.




192.  Plut. Lach. 194 D: ἔκαστος... ἃ δε ἀμαδης ταῦτα δὲ κακός. La definizione ch'è presso Diogene Laerzio
raccoglie in una forma più concisa il pensiero socratico,
vedi II, 31: ἔλεγε δε και ἔν μόνον ἀγαδὸν εἶναι, τἡν ἐπιστἠμην, καὶ εν μόνον κακόν, τἡν ἀμαδίαν. Non crediamo
nè opportuno nè necessario imprendere una polemica
contro coloro, che, mettendo da banda la testimonianza
di Senofonte e di Aristotele (Eth. ad Nicom. VI, 13, 3;
id. VII, 13, 5; Eud. I, 5; cfr. Nicom. III, 8, 6), si
sono sforzati di mostrare che Socrate riponesse in una
istintiva e divina ispirazione il fondamento della virtù.
Vedi specialmente il Mehring, il quale nel suo articolo:
Sokrates als Philosoph, che è una recensione del libro
di Lasaulx, nella: Zeitschrift für Philosophie und philosophische
Kritik, vol. 36º, fasc. 1º, pp. 81-119, fondandosi
sopra una falsa interpetrazione del Protagora
e sopra un luogo molto equivoco del Menone, nega che
Socrate tenesse la virtù per cosa che possa apprendersi;
cfr. ibid., p. 100 e seg.




193.  Mem., IV, 6, 6.




194.  Mem., IV, 6, 4, 6.




195.  Sul concetto della σωοφροσύνη, vedi Mem., III,
9. 4; IV, 3, 1. Cfr. Zeller, op. cit., p. 99.




196.  Per es. Kühner: Proleg. ad Xenoph. Memor.,
2ª ed., Gothae, 1857, pp. 4-10; Hurndall, op. cit.,
p. 29 e seg., ecc.




197.  Vedi il citato Buchholtz, pp. 84-94.




198.  Vedi Strümpell, op. cit., p. 93 e seg.




199.  Mem., I, 5, 5; II, I, 19; IV, 5. 9.




200.  Mem., IV, 6, 10-11; III, 9, 2.




201.  Mem., IV, 4, 16.




202.  L'Allihn: Die Grundlehren der Ethik, p. 277,
vuol trovare i primi germi della valutazione incondizionata
nella dottrina socratica. Noi non sappiamo seguire
la sua opinione, la quale del resto è espressa con
molta sobrietà.




203.  Aristot. Eth. Nicom., VI, 13, 5: Σωκράτης μὲν οὖν λόγους τὰς ἀρετὰς ᾤετο εἶναι ἐπιστήμας γὰρ εἶναι πάσας ήμεῖς δὲ μετὰ λόγου; cfr. Eth. Eud., I, 5: διόπερ εζήτει τί ἐστιν ἀρετή, ἀλλ'οῦ πῶς γίνεται και ἐκ τίνων.




204.  Mem., II, 6, 39: ὃσαι δ'εν ανθρώπις ἀρεται λέγονται, σκοπούμενος εύρήσεις πάσας μαθήαει τε καὶ μελέτη αυξανομένας.




205.  Mem., III, 9, I. E in un altro luogo le convinzioni
religiose sono considerate come eccitamento alla virtù, I, 4, 19.




206.  Vedi Hartenstein: De psychologiae vulgaris origine
ab Aristotele repetenda; e lo stesso: Ueber den
wissenschaftlichen Werth der Ethik des Aristoteles, ristampato
nelle Historisch-philosophische Abhandlungen
dello stesso autore, Leipzig, 1870, pp. 107-127, 240-305.




207.  Specialmente il Dissen nel citato scritto, p. 59-88.




208.  Questa opinione è stata indirettamente favorita
dallo Schleiermacher o. c. 290 e seg. e poi messa tanto
in onore dal Brandis, che per molti anni ha esercitato
la critica dei filosofi e dei filologi. Il Brandis dal suo
primo lavoro (Rhein, Museum, 1837) fino all'ultima
storia che ha scritto della Filosofia greca (Die Entwickelungen
ecc., 1862) non si è potuto mai liberare da
una falsa valutazione della testimonianza di Senofonte.
Uno dei più dichiarati avversari del Socrate senofonteo
è il Ribbing, vedi: Genetische Darstellung der platonischen
Ideenlehre, Leipzig, 1863, p. 40 e seg., dove
l'autore si sforza di redarguire d'inconseguenza tutti
gli altri espositori del Socratismo. Noi qui osserviamo
che la critica storica non si può fare coi postulati alla
mano, e che non sappiamo vedere col Ribbing nel Socrate
senofonteo l'espressione sistematica dell'immoralità.
Cfr. dello stesso autore: Om Sokrates. Upsala,
1846, e spec. p. 43 e seg. il quale libro non abbiamo potuto bene esaminare, per esserci arrivato troppo
tardi.




209.  Lo Zeller ha raccolto tutti i luoghi che mettono
in chiaro questo concetto, op. cit., p. 101-106, ma ha poi
sacrificato al suo proprio criterio soggettivo la ragione
storica della posizione socratica; su la quale ha finito
per pronunziare giudizi in gran parte sfavorevoli.




210.  Argomento sul quale molti critici sono tornati
da Schleiermacher in poi.




211.  Stimiamo inutile addurre i molti luoghi dei Memorabili
dai quali risulta questa determinazione; basti
ricordare il concetto dell'εὐπραξία III, 9, 14, il quale
manifestamente rivela come la indeterminata rappresentazione
del benessere, del ben vivere, del buon esito,
che era espressa dall'eὖ fosse determinata dalla costanza
della πρᾶξις, in quanto diversa dall'εὐτυχία.




212.  Mem., III, 8, I e seg.




213.  Il Brandis ed il Dissen hanno ammessa questa
confusione nel Socrate senofonteo, contro la esplicita
testimonianza di Sen. Mem. IV, 5, 10; ibid. 6; e 8, 11.
Cfr. Hermann: Geschichte ecc., p. 335, nota 348; e
Hurndall, op. cit., p. 37.




214.  Mem., IV, 6, 8 e seg.




215.  L'Alberti, op. cit., p. 100 e seg., parla del concetto
della perfezione morale, della educazione completa dell'uomo
al principio assoluto della moralità, dell'idea
sostanziale del bene, e di altre cose simili, che sono
tutte estranee al Socrate della storia.




216.  Vedi specialmente Mem., IV, 1, 2.




217.  In questo concetto ci accordiamo interamente
con lo Strümpell, op. cit., p. 134.




218.  Non è questo il luogo per sviluppare un concetto
tanto complicato, qual'è quello dell'εὐδαιμονία nella storia
della cultura greca; e ci limiteremo ad osservare, che
ci pare affatto infondato il giudizio dello Zeller, il quale,
op. cit., p. 103 nota 4ª, parla del concetto della felicità
come di quello che nella sua generalità costituiva l'ideale
di tutti gli antichi filosofi. Quanta diversità non corre
solo fra Socrate e Platone? e molto più fra questo ed
Aristotele?




219.  Eth. Nicom., III, 8, 6. Δοκεῖ δε καὶ ἡ ἐμπειρια ἡ περὶ ἕκαστα ἀνδρία τις εἶναι ὂθεν δ Σωκράτης ᾠήθη ἐπιστήμην εἶναι τὴν ἀνδρίαν. In questo luogo è chiaro che la parola
ἐμπειρία appartiene al testo di Aristotele, e non alla sentenza
socratica che v'è riferita. È l'Hurndall, op. cit.,
p. 28, che principalmente ha insistito a voler provare,
che il sapere socratico sia empirico.




220.  Specialmente il citato Brandis, la cui opinione è
stata recisamente rigettata come arbitraria dall'Hermann:
Geschichte ecc., p. 251.




221.  Vedi su la falsa interpretazione di Aristotele fatta
dall'Hurndall, loc. cit., Strümpell, op. cit., p. 159.




222.  Mem., IV, 2, 19 e seg.




223.  Mem., III, 9.




224.  In questa determinazione abbiamo seguito la facile
e naturale interpretazione dello Strümpell, op. cit.,
p. 138, ch'è pure quella dell'Hermann: Geschichte ecc.,
p. 253 e nota 340, senza impacciarci in una quistione
astrusa sollevata dal Brindis: Rhem. Museum, I, p. 136;
cfr. Entwickelungen ecc., p. 237 e seg. ed Hurndall,
op. cit., p. 39.




225.  Mem., I, 4, 2-19. In questo luogo è notevole che
Socrate sia spinto dall'incredulità di Aristodemo a tentare
una pruova dell'esistenza della divinità (καταμαθὼν γὰρ αὐτὸν οὔτε θύοντα τοῖς θεοῖς οὔτε μαντικῇ χρώμενον, ἀλλὰ και τῶν ποιούτων ταῦτα καταγελῶντα); la qual cosa mostra
chiaramente quanto sia fondata la nostra opinione, che
egli non si fosse punto proposto di allontanarsi dal concetto
tradizionale della religiosità positiva, perchè era
alla conferma delle pratiche del culto che mirava la dimostrazione.
Cfr. Sext. Emp. adv. Math. IX, 92 e seg.
Tutti i luoghi dei Memorabili, che concernono la teologia
di Socrate, sono stati raccolti dall'Hummel: De
Theologia Socratis in Xenoph. Comment. tradita, Gottingae,
1839; col quale autore noi non ci accordiamo
quanto all'interpretazione.




226.  La difficoltà di Aristodemo è formulata nelle parole:
εἴπερ γε μὴ τύχῃ τινί, ἀλλὰ ύπὸ γνώμης ταῦτα (ossia
le cose naturali) γίγνεται, I, 4, 4.




227.  La dimostrazione socratica dal bel principio formula
il suo risultato nelle parole: Πρέπει μν τέἀ ἐπ' ὠφελείᾳ γιγνόμενα γνώμες ἔργα εἶναι I, 4, 5.




228.  Questo nostro concetto apparisce chiaro sì dalla
varietà degli elementi intuitivi, che fanno parte della
dimostrazione nel suo largo sviluppo, come dall'intento
pratico di rettificare una falsa rappresentazione della
santità e del culto religioso.




229.  Mem., I, 1, 19..... ἡγεῖτο πάντα μὲν θεοὺς εὶδέναι..... I, 3, 3. οὔτε τοῖς δεοῖς ἔφη καλῶς ἔχειν I, 4, 11 e seg.
ove si discute della provvidenza delta divinità (οἱ δεοί);
e IV, 3, 3. In altri luoghi, è adoperato semplicemente
δεός I, 4, 13, 17; IV, 3, 6; e δεοἶν I, 4, 18.




230.  Mem., I, 1, 2 e seguenti e conf. IV, 3, 16.




231.  Mem., I, 4, 5: ὁ ἐξ ἀρχῆς ποιῶν. id. 17: ἔοικε ταῦτα (le cose naturali) σοποῦ τινος δημιουργοῦ καὶ φιλοζὡου τεχνἡματι (γἱγνεσθαι) id. 17 τὴν τοῦ δεοῦ φρὁνησιν..... τὸν τοῦ δεου ὁφθαλμον; IV, 3, 13: ὁ τὸν ὃλον κόσμον συντἁττων καὶ αυνέχων.




232.  Mem., IV, 3, 13. Quanto al Krische; Forschungen
etc. p. 220 (*), che considera apocrifo il luogo,
vedi Zeller, op. c., p. 118 n. 2. Il Dindorf nell'edizione
di Oxford, 1862, e nella 3ª ed. di Lipsia, Teubner, 1865,
ha rigettato come apocrifo l'intero capitolo; ma le sue
ragioni sono state bene ribattute dal Breitenbach nella
3ª ed. dei Memorabili, Berlino 1863. Introd. p. 8-10.




233.  Zeller, op. c., p. 116-120.




234.  Zeller, op. cit. p. 117 e 110.




235.  Vedi tutto il citato luogo Mem., I, 4, 2 e seg.




236.  Quelli che non hanno intesa l'importanza di questa
posizione storica sono stati costretti ad ammettere,
che Socrate seguisse una doppia maniera di esposizione,
adattandosi per convenienza alle forme politeistiche,
per es. Hummel, op. cit., p. 10, e Denis: Histoire des
idées morales dans l'antiquité (*) I, p. 79. Cfr. Zeller,
op. cit., p. 120, che rigetta questa falsa interpretazione.




237.  Hummel, op. cit., p. 14 e seg., ha voluto condursi
con troppo spirito di conseguenza nel mettere insieme
i predicati della divinità, che si trovano qua e là nei
Memorabili.




238.  Mem., I, 4, 8, 17 e seg e IV, 3, 12 e seg.




239.  Mem., I, 1, 6; 3, 4; 4, 14; 7, 6; II, 2, 14; IV,
3, 12-14 ecc.




240.  Vedi, per es., su la psicologia di Pindaro e
di Eschilo il citato libro del Buchholtz, pp. 17-39, e
pp. 131-146.




241.  Mem., IV, 3, 14: ἡ φυχἡ, ἤ, εἴπερ καὶ αλλο τῶν ὰνθρωπίνων, τοῦ θείον μετέχει.




242.  Apol., p. 40 e seg.




243.  Cirop., VIII, 7, 19 e seg.




244.  Ammenochè non si affermi così apoditticamente
come fa il Brandis: Entwickelungen ecc., p. 244.




245.  Gorgia, p. 523 e seg. Lo Strümpell, op. cit., p. 181,
ha voluto con troppa sicurezza inferire da questo luogo,
che la convinzione dell'immortalità fosse a quel tempo
qualcosa di tanto nuovo, da dover eccitare la maraviglia.







Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SOCRATE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/362302660100205898_cover.jpg
ANTONIO LABRIOLA

ISOCRATE

NUOVA EDIZIONE

A CcUrRA b1 B. CROCE

Omnia meliora tunc fuere, cum minor copra
Puix., Hist. Nat., XXXV, 50.

BARI
GIUS. LATERZA & FIGLI
TIPOGRAFI-EDITORI-LIBRAT

1909






