
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Die Pharisäer

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Die Pharisäer


Author: Michael Wirth



Release date: July 15, 2018 [eBook #57516]


Language: German


Credits: Produced by Heiko Evermann, Reiner Ruf, and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This

        book was produced from scanned images of public domain

        material from the Google Books project.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE PHARISÄER ***





Anmerkungen zur Transkription

Der vorliegende Text wurde anhand der 1824 erschienenen
Buchausgabe so weit wie möglich originalgetreu wiedergegeben.
Typographische Fehler wurden stillschweigend korrigiert.
Rechtschreibvarianten wurden nicht vereinheitlicht; ungewöhliche und
altertümliche Wortformen wurden unverändert übernommen, sofern die
Verständlichkeit des Textes dadurch nicht berührt wird.

Umlaute in Großbuchstaben (Ä und Ö) werden in ihrer
Umschreibung wiedergegeben (Ae und Oe). Die Verwendung des ‚scharfen
s‘ (ß) wurde nicht vereinheitlicht und entspricht auch nicht in allen
Belangen den heutigen Rechtschreibregeln.

Die im Verzeichnis der Druckfehler erwähnten Korrekturen
wurden bereits in den Text eingearbeitet.

Abhängig von der im jeweiligen Lesegerät
installierten Schriftart können die im Original gesperrt gedruckten
Passagen gesperrt, in serifenloser Schrift, oder aber sowohl serifenlos
als auch gesperrt erscheinen.




Die

Pharisäer.



Ein Beitrag

zum

leichtern Verstehen der Evangelien und
zur Selbstprüfung

von

Michael
Wirth,

K. B. Professor am Lyceum zu Regensburg.





Ulm, 1824.

In der Stettin’schen Buchhandlung.

Ich sage euch, wenn eure Gerechtigkeit nicht besser ist, als die der
Schriftgelehrten und Pharisäer, so könnet ihr nicht eingehen in das
Himmelreich.

Matth. V, 20.






Vorrede.



Schatten erhöhet die Wirkung des Lichtes. Unser verherrlichter Erlöser
strahlt uns noch unendlich milder und menschenfreundlicher aus den
Evangelien entgegen, wenn wir ihn den düstern Schatten des Reiches der
Finsterniß gegenüberstellen.

Diese Schatten, welche die Glorie unseres Herrn erhöhen, sind die
Pharisäer. In ihnen wird aber auch uns ein zurückschreckendes
Bild aufgestellt, welches vor Heuchelei, die in Gottes
Augen ein Greuel ist, kräftig warnt.



Lassen wir uns von Christus erleuchten und beleben, von den
Pharisäern Abscheu vor Heuchelei einflößen, dann singen Gottes
Boten wieder: „Ehre sei Gott in der Höhe, Frieden auf Erden!“

Dieß ist der hohe Zweck, zu dessen Erreichung der Verfasser
vorliegender Schrift sein Scherflein beitragen möchte.

In einer Zeit, in welcher Selbstsucht, Eigennutz, Falschheit, Tücke,
Frömmelei mehr als je zum tiefsten Schmerz und Schrecken der Freunde
thatenreicher Religiosität kühn ihr Haupt erheben, thut es wahrlich
noth, darauf aufmerksam zu machen, daß[1] „die Menschen auf das
sehen, was in die Augen fällt, daß aber der Herr das
Herz ansieht.“



Geschichte belehret am besten, und beleidiget am wenigsten,
besonders heilige Geschichte. Darum machte der Verfasser es
sich zur Aufgabe, nur die Gesinnungen, Lehren und
Thaten der Pharisäer nach seinen Kräften deutlich
darzustellen, ohne alle Rück- und Seitenblicke, welche anstößig werden
könnten.

Sollten deß ungeachtet dem Verfasser hämische Absichten angedichtet
oder gar aufgezwungen werden, so ist seine einzige Waffe gegen solche
Zumuthungen — sein Bewußtsein vor Gott, daß er keinen Stand und
keine Person ansah, sondern nur auf Belehrung und Besserung jedes
Einzelnen Bedürftigen bedacht war.

Einzig aus dieser Absicht muß man es erklären, wenn hie und da eine
starke Sprache geführt, oder an Satyre streifende Züge angebracht
werden. Alles sollte angewendet werden, was die Heuchelei in ihrer
ganzen Abscheulichkeit darstellen konnte.

Gelehrter Prunk von Citaten, zu denen es an Gelegenheit nicht fehlte,
wurde vorsätzlich vermieden, weil dem Kenner die Quellen nicht
verborgen sind, aus denen geschöpft wird, und weil dem Nichtkenner, der
es unschuldig sein kann, nichts damit geholfen ist. Wahrheitsliebe war
mein Leitstern; absichtlich trat ich nicht aus der geraden Bahn.

Der, welcher der Weg, die Wahrheit und das Leben ist, gebe seinen Segen
zu der schwachen Bemühung

des Verfassers.

Den 29. Nov. 1823.




Inhalt.






       
    


      Seite
    





      Vorrede
    


III






      Einleitung
    


1






      I. Johannes, der Täufer, den Pharisäern gegenüber
    


27






      II. Nathanael
    


35






      III. Jesus stellt pharisäischen Unfug im Tempel ab
    


37






      IV. Gespräch mit einem Pharisäer besserer Art
    


40






      V. Jesus in der Synagoge zu Nazareth
    


46






      VI. Die Bergpredigt
    


49






      VII. Die Heilung des Schlagflüßigen
    


71






      VIII. Die Berufung des Matthäus; Beantwortung von zwei Fragen
    


74






      IX. Ueber Heiligung und Entweihung des Sabbates
    


83






      X. Jesus, Simon, der Pharisäer, und die Sünderin
    


94






      XI. Heilung eines Besessenen, der blind und stumm war.
        Urteil der Pharisäer. Antwort Jesu
    


98






      XII. Ueber die Lehre von gesetzlichen Reinigungen
    


102






      XIII. Jesus auf dem Laubhüttenfeste zu Jerusalem
    


111






      XIV. Die Pharisäer und die Ehebrecherin vor Jesus
    


129






      XV. Die Pharisäer untersuchen gerichtlich die wunderbare
        Heilung des Blindgebornen
    


134







      XVI. Beantwortung der Frage eines Schriftgelehrten
        über die Liebe
    


150






      XVII. Ueber Heuchelei im Urtheilen
    


154






      XVIII. Verhalten der Pharisäer vor, bei und nach dem Einzuge
         Jesu zu Jerusalem
    


157






      XIX. Letzte Rede Jesu gegen die Lehre und gegen das Leben
        der Pharisäer
    


184






      XX. Jesus wird von den Pharisäern an das Kreuz gebracht
    


210









Einleitung.



Das Himmelreich ist gleich einem Sauerteige, welchen ein Weib nahm
und in drei Schäffel Mehl verbarg, bis es ganz durchsäuert war.
(Matth. XIII. 33.)

Vor Allem hütet euch vor dem Sauerteige der Pharisäer, das ist, vor
Heuchelei. (Luc. XII. 1.)

Also das Evangelium wirket wie ein Sauerteig, und die
Heuchelei wirket wie ein Sauerteig! Zwei so verschiedene Dinge
unter Einem Bilde; und doch so natürlich! Das Evangelium ist von Gott
dazu bestimmt, die ganze Menschheit und jeden einzelnen Menschen zu
durchdringen zur Sinnesänderung und Heiligung, wie der Sauerteig die
ganze Masse durchwirket. Wer dem Evangelium kein Gehör giebt, in dem
bringen die verderblichen Lehren des Weltgeistes in umgekehrter Ordnung
dieselbe Wirkung hervor. Alle Theile des geistigen Lebens werden vom
sündhaften Sauerteige erfüllt und verdorben. Dazu ist nichts mehr
geeignet, als Heuchelei. Mit Recht bezeichnet daher Jesus die
Lehren und Thaten derselben als das wahre Anti-Evangelium, indem er
für beide dasselbe Bild beibehält, aber einmal die Licht- und dann
die Nachtseite desselben zeigt. Sollte sein Zeugniß uns nicht
aufmerksam machen, daß wir uns in Acht nehmen vor den Besuchen eines
so gefährlichen Gastes, der anfangs nur einen kleinen Winkel im
Hause sich erbittet, bald aber die ganze Wohnung verpestet? Oder wenn
er unser Herz bereits in Besitz genommen hat, sollten wir uns nicht
beeilen, ihn so schnell als möglich zu vertreiben, und die Wohnung
wieder zu reinigen?

Da bedürfen wir aber vor Allem einer eben so tiefen, als genauen
Kenntniß der Heuchelei. Wir müßen zuerst das Wesen und den
Grundcharakter derselben zu erfassen suchen; dann kann eine
genaue Beschreibung ihrer Gestalt, ihrer Mienen, Gebehrden,
Reden, Thaten, Wendungen und Krümmungen uns in den Stand setzen, die
leisesten Spuren dieses Krebsschadens des Christenthums zu entdecken,
zu verfolgen und zu vertilgen.

Woher sollen wir diese Einsicht in das Wesen der Heuchelei nehmen?
Der Geist des göttlichen Wortes wird uns auch hier auf dem
sichersten und kürzesten Wege zum erwünschten Ziele leiten. Folgen wir
mit Demuth und Vertrauen diesem besten Führer!



In der heiligen Schrift wird Gott überall dargestellt als der
Lebendige — in sich selbst und für alle Wesen.

Dieses Leben offenbart sich auf eine doppelte Weise — als
Wahrheit und Liebe in unendlicher Vollkommenheit und
Einheit. In Gott ist Wahrheit auch zugleich Leben und Liebe, und
umgekehrt. Nur der menschlichen Schwäche zeigt er sich bald in
vorwaltender Wahrheit, bald in überwiegender Liebe.

Gottes Wort ist das Leben, welches von Anfang beim Vater
war, und uns erschienen ist, aber auch vor, bei und nach seiner
Erscheinung sich ausgesprochen — durch göttliche Lehre
den Menschen sich geoffenbart, durch göttliche Thaten sich
erwiesen hat.

„Dein Wort ist die Wahrheit,“ sagt Christus betend zum Vater.
Gottes Wort, wie es die heilige Schrift enthält, ist kein Menschenwort,
d. i. „kein Licht ohne Wärme.“ „Das Wort Gottes ist lebendig,“
und beweiset sein Leben an allen Glaubigen durch Belebung.
Durch Auge und Ohr dringt es zum Herzen, erregt und öffnet dasselbe
höhern Einflüssen, die vom „Lebendigen“ ausgehen, und Licht und Leben
mittheilen.

Darum wird auch in der heiligen Schrift Erkennen und
Lieben als gleichbedeutend genommen. Von der innigsten
Verschmelzung zweier Menschen in einer Liebe des ehelichen
Bundes eben so, wie von der geistigsten Vereinigung in Liebe mit
Gott wird derselbe Ausdruck gebraucht. (Matth. I., 25. Joh. X.,
14–15.) Doch wohl ein sprechender Beweis, daß nach Gottes Sinn Erkennen
und Wollen, Wissen und Thun, Wahrheit und Liebe Ein Leben bilden.

In und vor Gott giebt es also keine Wahrheit, die bloß Gedanke, bloßes
Erkennen ist, und ohne Einfluß auf das Leben bleibt. Deßwegen spricht
Christus vom Thun, d. i. vom Ausüben der Wahrheit; vom
Leuchtenlassen des Lichtes, damit die Menschen unsere guten
Werke sehen. In der That ein gottähnliches Verhältniß der Wahrheit
und Liebe im Menschen!



Wer sich auf diesen Standpunct erhoben hat, den wird es nicht mehr
befremden, daß durch göttliche Wahrheit im Menschen sich eine
Seelenstimmung, ein Charakter ausbilde, den wir nicht besser bezeichnen
können, als mit Wahrhaftigkeit. Diese ist der unverwandte Blick
des Geistes nach der Erkenntniß der Wahrheit, die gerade, unverrückbare
Richtung des liebenden Herzens nach Verwirklichung derselben, der
getreue Abdruck derselben im Leben des Menschen.

Ein Leben in Wahrheit durch Liebe ist „ewiges Leben“, und
macht das Innerste und Tiefste und Höchste im Menschen aus — sein
eigentliches Wesen, seine Gottähnlichkeit.

Darum werden auch bei einem Menschen, in welchem sich Wahrheit mit
Liebe gepaart und zur Wahrhaftigkeit ausgebildet hat, alle Handlungen
natürlich; denn aus der wahren Erkenntnis, welche zugleich Liebe
ist, geht eine Handlungsweise hervor, welcher der Mensch gerne,
immer und unter allen Umständen getreu bleibt; welcher
der nicht zuwider handeln kann, weil er nicht will; von
welcher endlich alle Nebenabsichten, alles Gepränge,
alle Ziererei, alle fromm sein sollenden Schnörkel, alle
Einseitigkeit, Engherzigkeit, Sonderbarkeit &c.
schlechthin ausgeschlossen ist und bleibt.

„Der gute Mensch bringt aus dem guten Schatz seines
Herzens nur Gutes hervor“ — nicht halb Gutes, nicht verblümtes
verkleistertes, vergoldetes Gutes, noch weniger Böses; denn von alle
diesem ist nichts darin.

„Ein guter Baum kann nur gute Früchte bringen;“
es wirkt kein schlechter Saft in ihm. Aber er thut dabei nur, was
seine Natur mit sich bringt; und er thut es stille, geräuschlos, ohne
besonderes Aufsehen. So auch der gute, der in Liebe wahrhaftige Mensch!
Ihm ist es eben so natürlich, mit Freiheit die Wahrheit zu thun,
als es dem Lichte natürlich ist, zu leuchten. Beide verfahren dabei
kunstlos; das Licht thut es, weil es nicht anders kann; der gute Mensch
kann nicht anders, weil er nicht anders will.

Selig sind, die eines solchen reinen Herzens sind!

Aber es giebt auch eine Kehrseite dieser Sache. Nicht selten
trifft man Menschen, welche „einen bösen Schatz in ihrem
Herzen“ tragen; Menschen, welche Jesus mit schlechten Bäumen
vergleicht. Sie können keine gute Früchte bringen, weil sie
nicht wollen. Woher dieses? —

Wahrhaft und wirklich entgegengesetzt ist der Wahrheit weder der
bloße Mangel derselben, noch der Irrthum oder Schein das
Wahren, sondern die Lüge, als positive, wirkliche, freiwillig
erzeugte Unwahrheit.

Mit dem Geiste der Lüge ist der Geist der Wahrheit schlechterdings
unvereinbar; beide sind und bleiben ewige Feinde.

Wenn sich aber Wahrheit mit Liebe paart, so fordert es
die Natur der Sache, daß mit der Lüge nur der Haß einen
innigen, treuen Bund schliessen könne.

Ein Leben in Lüge durch Haß ist „ewiger Tod“, ist satanische
Existenz. — Auch diesem Zustande kann der Mensch sich
nähern.



Doch treten die Gegensätze der wahrhaftigen Liebe und der gehässigen
Lüge nicht immer so rein ins Leben. Vielmehr berühren sich auch
hier die Extreme, und es entsteht eine Mischung ungleichartiger
Dinge, so daß

a) Wahrheit und Wahrhaftigkeit in ihrer Reinheit getrübt und
durch einen Zusatz von Lüge entstellt werden;

b) Lüge und Lügenhaftigkeit dagegen ihre Natur zu verändern
scheinen, und einen täuschenden Anstrich von Wahrheit
erhalten.

Bei der ersten Art von Mischung liegt offenbar Schwäche des
Geistes zum Grunde, die sich durch falsche Ansichten und unreine
Beweggründe irre leiten läßt. Nicht so bei der zweiten Art; da lauert
die Tücke im Hintergrunde, welche gar wohl fühlt, daß das Böse,
welches im Innern hauset, sich nicht so geradezu in seiner Nacktheit
und grellen Farbe zeigen dürfe, sondern daß es sich klug und gewandt in
die einnehmende Maske des Guten hüllen müsse, um nicht sogleich beim
ersten Anblicke zurückzustoßen.

Beide Arten bezeichnet unser Erlöser mit Einem Worte, und nennt sie
Heuchelei.

Diese hat also zwei Hauptseiten, nach welchen sie sich in
tausend Gestalten ausbildet. Es liegt eben so sehr in ihrer Natur,

das Wahre und Gute aus lügenhaften Gründen und bösen
Absichten, als die Lüge und Bosheit unter dem Scheine
der Wahrheit und Liebe auszuüben.

Eine unausbleibliche Wirkung dieses Geistes der Heuchelei ist es, daß
das Aeußere zur Hauptsache, das Innere zur Nebensache wird.
Religion und Tugend verwandeln sich in eitles Gepränge, das weder vom
Herzen kommt, noch zu demselben dringt.

Anbetung des Vaters, der Geist ist, in Wahrheit und
Liebe des Geistes kann also mit Heuchelei schlechterdings
nicht bestehen; eben so wenig ächte, lebendige Nächstenliebe.
Damit fällt aber auch das Evangelium und der wahre Glauben
an dasselbe. Wo die Wucherpflanze der Gleißnerei den Boden bedeckt,
da kann der Glauben, die Pflanze des himmlischen Vaters,
nicht gedeihen; „ohne Glauben aber ist es unmöglich; Gott zu
gefallen.“ Glauben ist der Grund- und Eckstein des Tempels der
Liebe, in welchem Seligkeit thronet und ewiges Leben.





Schon David eifert gegen heuchlerischen Gottesdienst. Aber
schwerlich ist dieses Uebel erst zu seiner Zeit entstanden; es ist die
giftige Frucht des Saamens, welchen der „Vater der Lüge und des Mordes“
schon im Anfang ausstreute. Ueber dieses Gewächs spricht sich Gott so
aus: „Höre mein Volk! Ich rede, ich zeuge selbst an dich, Israel! Gott
bin ich, dein Gott. Nicht deiner Opfer wegen straf’ ich dich; mir wallt
ja stets hinauf der Opfer Rauch. — Ess’ ich denn Fleisch der Stiere?
Trink’ ich der Böcke Blut? Opfere du nur Dank der Gottheit; erfülle
nur, was du dem Herrn gelobt! Rufe mich an in deiner Noth; ich errette
dich, und du sollst mich preisen!“

Warum tadelt Gott die Opfer, für die er den Ort und die Weise selbst
bestimmt, die er aber nicht als nothwendig verlangt hatte? Warum
dringt er so sehr auf Religion des Herzens? Man höre: „Zum Gottlosen
spricht der Herr: Was schwätzest du von meiner Lehre; führest meinen
Bund in deinem Munde, da du doch Belehrung hassest, und meinen
Ausspruch wegwirfst? Siehest du einen Dieb, sogleich bist du sein
Freund; mit Ehebrechern hast du Umgang. Du lässest Bosheit nur aus
deinem Munde; Arglist schmiedet deine Zunge. Du sitzest zu Gericht, und
bist selbst ein Verläumder deines Bruders; bist bereit, insgeheim zu
fällen deiner Mutter Sohn. Dieß thust du. Schwieg’ ich nun, so dächtest
du, Ich sei wie Du!“ (Psalm L.)

Wie mußte Jehova die fetten Opfer solcher Menschen ansehen, an denen
sie es gewiß nicht fehlen ließen? — —

Noch schärfer ist die Rüge der Heuchelei, welche der Herr durch den
Mund des Propheten Jesajas ergehen ließ: „Aus voller Kehle rufe!
Halt dich nicht zurück! Erhebe, der Trompete gleich, die Stimme! Thue
meinem Volke seine Missethat, und Jakobs Hause seine Sünde kund! —
Zwar suchen sie mich Tag für Tag, und zeigen Lust, zu kennen meine
Wege; gleich einem Volke, das recht gehandelt, und seines Gottes
Vorschrift nicht verletzt, verlangen sie von mir Gerechtigkeit, und
nähern sich der Gottheit dreist. Wir fasten, und warum siehst du es
nicht? Warum merkest du es nicht, daß wir uns quälen? — Sehet! da
ihr fastet, folgt ihr euerm Willen, und dränget alle eure Schuldner.
Ihr fastet nur zum Streit und Hader, um euch mit ungerechter Faust zu
schlagen. O fastet forthin so nicht mehr! Laßt nicht mehr Himmelan
erschallen eure Stimme! Ist das ein Fasten, wie ich es liebe, wenn
einen Tag der Mensch sich quälet; wenn er sein Haupt, wie Schilfrohr,
senkt, und sich auf Sack und Asche legt? Dieß nennest du ein Fasten;
dieß einen Tag, Jehova angenehm? Das ist ein Fasten, wie ich es
liebe: Der Bosheit Ketten lösen, befreien von der Bürde Last,
loslassen die Gefesselten und jedes Joch zertrümmern. Brich Hungerigen
dein Brod! Die armen Flüchtlinge nimm auf ins Haus! Den Nackten, den
du siehst, bekleide, und dem, der deines Fleisches ist, entziehe dich
nicht! Dann bricht dein Licht wie Morgenrot hervor.“ (Jes. LVIII, 1–8.).

Alle Wahrheit wird nach der heiligen Schrift bestätiget durch zweier
oder dreier Zeugen Aussage; darum soll Jeremias die Reihe der
Zeugen Gottes gegen die Heuchler schliessen. Bei ihm steht geschrieben:
„Höre, Erde! Ich will über dieses Volk Unglück bringen, die Frucht
seiner Rathschläge, weil es auf meine Worte nicht gemerket, und mein
Gesetz verschmähet hat. Wozu mir der Weihrauch, der von Saba, und der
beste Kalmus, der aus fernem Lande kommt? Eure Brandopfer gefallen mir
nicht, und eure Opfer sind mir nicht angenehm. — Verlasset euch nicht
auf die lügenhafte Rede derer, die sprechen: Jehova’s Tempel, Jehova’s
Tempel, Jehova’s Tempel sind diese (Gebäude)! — Sehet! ihr verlasset
euch auf lügenhafte Reden, die euch nicht helfen werden. Wollet ihr
stehlen, morden, ehebrechen, falsch schwören, dem Baal räuchern, andern
Göttern, die ihr nicht kennet, nachlaufen, und dann kommen, und in
diesem Tempel, der meinen Namen führet, vor mein Angesicht treten,
und sagen: Wir werden gerettet werden — damit ihr alle diese Greuel
fortsetzet? Ist denn dieser Tempel, der meinen Namen führt, in euren
Augen eine Mördergrube? — Wie könnet ihr sprechen: Wir sind weise?
haben das Gesetz Jehova’s! Fürwahr, in Lügen hat es der trügerische
Griffel der Schriftgelehrten verwandelt. Die Weisen werden beschämt,
bestürzt und gefangen werden. Das Wort Jehova’s haben sie verschmähet,
und welche Art Weisheit bleibt ihnen übrig?“ (Jerem. VI, 19–20. VII, 4.
8–11. VIII, 8–9.).





Es gab also schon Heuchler vor den Pharisäern, so wie sie mit
dem Erlöschen dieser Secte nicht ausgestorben sind. Aber wie entstunden
die Pharisäer? Ihr Wesen ist Symbol ihrer Geschichte; diese liegt so im
Dunkeln, daß man nicht einmal den Ursprung und Anlaß ihrer Benennung
weiß, obwohl sich dieser Orden erst in dem Zeitraum zwischen der
Wiedererbauung der Stadt und des Tempels und der Ankunft unseres Herrn
bildete.

Die ersten Anläße mögen noch unschuldig genug gewesen sein. Sie
scheinen in der bis zur Aengstlichkeit gestiegenen Strenge in
Beobachtung und Einschärfung aller auch der kleinsten Dinge des
Gesetzes ihren Grund zu haben. Je trauriger die Erfahrungen waren,
welche man in dem Exil gemacht hatte, desto sorgfältiger war man
darauf bedacht, der Nachlässigkeit in der Gesetzeserfüllung und der
Gleichgültigkeit gegen Gottes Wort, als den Hauptursachen alles
Unglückes, entgegen zu arbeiten. Esra und Nehemia waren
hierin mit rühmlichem Eifer vorangegangen; allein in ihrem Geiste
wurde nicht fortgefahren. Immer pünktlicher und schärfer bestimmte
kleingeistige Aengstlichkeit alle Formen, Gebräuche, Tage und Stunden
&c. nur zu bald und zu leicht übersah man bei dieser gesetzlichen
Frömmigkeit die Besserung des Herzens, die Mitwirkung reiner, heiliger
Gesinnungen; man war mit dem Aeußern zufrieden, und kümmerte sich wenig
um das Innere. Dazu trug die Art von Schriftauslegung, welche eben um
diese Zeit aufkam, nicht wenig bei. Freilich, wer wird es tadelhaft
finden, daß die Lehrer der wiederhergestellten Nation auf alle Weise
und durch alle tauglichen Mittel das Ansehen der heiligen Schriften
zu sichern, ihren Sinn genau zu bestimmen bemühet waren? Wer wird es
ihnen zunächst verargen, wenn sie alte Sagen, Ueberlieferungen von
Gebräuchen und Auslegungen zu diesem Behufe sammelten? Allein dabei
blieben die Nachfolger nicht stehen; diese erhoben die Mischna
— Sammlung von Lehren und Ueberlieferungen der Alten — zu gleichem
Ansehen mit den heiligen Schriften, wollten alle Schrifterklärung nach
diesem Maaßstabe geregelt wissen, und verbanden dann, um das Verderben
zu vollenden, auch noch chaldäisch-babylonische und andere asiatische
Lehren von guten und bösen Geistern, von Seelenwanderung, von
Engeldienst, magischen Künsten &c. damit. Unmöglich war es, Entstellung
und Verfälschung des wahren Sinnes bei der Schriftauslegung unter
solchen Umständen zu vermeiden; und welche Folgen hatte dieß wieder für
Religion und Sittlichkeit?



Allerdings fand das strenge Bestehen auf dem äussern und öffentlichen
Bekenntnisse des Judenthumes einen wichtigen Entschuldigungsgrund
in den grausamen Verfolgungen des Antiochus und in dem schändlichen
Hange vieler Schwachen und Verkehrten in Israel zu griechischem
Götzendienste. Allein diese Zeiten und Umstände dauerten nicht immer,
und konnten es nicht rechtfertigen, wenn man dann aus Abneigung und
Haß gegen Heidenthum und Heiden schon in der blossen äusserlichen
Gesetzerfüllung etwas Verdienstliches sah, und sich vor dem Heiden
glücklich pries, obwohl das Innere um nichts besser war.

Aus solchen Elementen entwickelte sich der Pharisäismus
allmählich im Laufe der Zeit. Endlich erstarkte er so, daß er sich
absondern, als eigene Secte darstellen und durch Kleidung und ihre
Verzierung selbst dem Auge kenntlich machen konnte. Von jetzt an war
der Einfluss dieser Parthei mächtig, und nur die Sadducäer
konnten denselben beschränken, doch nur im Politischen. Auf
Religiosität und Sittlichkeit des großen Haufens wirkte die blendende
Außenseite dieser Frömmler über alle Vorstellung. Zwar fanden sich noch
edle Männer unter ihnen; die Evangelisten nennen Nikodemus und Joseph;
allein sie vermochten den Strom nicht aufzuhalten, um so weniger, da
sie als Mitglieder des Ordens in den meisten Dingen den Uebrigen sich
gleich stellen mußten.

Wundern wird man sich also nicht mehr, warum Jesus gegen die
Pharisäer so schonungslos verfuhr; warum sein göttlicher Eifer
entbrannte ihren Lehren und Thaten gegenüber, wenn man auch nur das
reif und besonnen überlegt, was die heilige Schrift vom Wesen der
Heuchelei uns gelehret hat. Aber staunen muß man über die langmüthige
Liebe und über den hohen Ernst, womit unser Erlöser unabläßig daran
arbeitete, den verborgenen Krebsschaden dieser Leute, wo möglich noch
zu heilen oder wenn dieses durch ihre eigene Schuld nicht mehr angieng,
denselben zur Warnung für Mit- und Nachwelt unverholen aufzudecken.
Möge das Werk des Herrn an uns nicht verloren gehen!




I.

Johannes der Täufer, den Pharisäern
gegenüber.[2]



Gottes Wort ergieng an Johannes, Zacharias Sohn, in der Wüste“
— und er trat auf, plötzlich, unerwartet, kräftig, wie sein Vorbild,
Elias.

Das Volk strömt an den Jordan, sieht, höret, bewundert, staunet, wird
erschüttert von dem Donner des nahen Gottesgerichtes, läßt sich taufen
zur Sinnesänderung.

Der Ruf von ihm dringt in die Hauptstadt, erregt die Neugierde, wird
Tagsgespräch. Viele machen sich auf, eilen an den nicht zu entfernten
Fluß, um die neue Erscheinung mit eigenen Augen zu sehen. Manche kommen
gerührt und gebessert zurück, Andere nicht; Alle erzählen von einem
Manne — „angethan mit einem Kleide aus Kameelhaaren, einem ledernen
Gürtel um seine Lenden; von einem Manne, der Heuschrecken und wilden
Honig genießt.“ Der Inhalt seiner Predigt sey: „Aendert euern Sinn;
denn das Himmelreich ist nahe!“

„Und das römische noch näher!“ — so mochte mancher eifrige Pharisäer
dem Erzähler antworten — „Wozu ein himmlisches Reich, so lange
das Volk Gottes unter dem römischen Joche schmachtet? Buße
ist unnöthig; denn wir dienen weder Baal noch Astaroth, wie unsere
Väter. Frei sollen wir sein; wer uns Befreiung verkündiget, oder
noch lieber, bringt, der ist unser Prophet.“

Für Leute von solchem Sinne hatte Johannes zu wenig politisches
Interesse, um gleich Anfangs ihre Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen. Zu
dem war man in diesen unruhigen Zeiten an sonderbare Auftritte ziemlich
gewöhnt.

Bei Vielen unter dem Volke hatte aber doch der Gott dieser Welt die
Herzen noch nicht so verdüstert, daß sie unfähig gewesen wären,
einzusehen, der Täufer habe Gottes Wort und das Zeugniß ihres Gewissens
für sich, wenn er sie um ihrer Lieblosigkeit, Habsucht
und Ungerechtigkeit willen als zur Strafe reif betrachte. Er
selbst war über jeden Tadel dieser Art erhaben, und bestätigte seine
Lehre mit seinem Beispiele. Daher die großen Wirkungen seines
Wortes.



Darin zeichnen sich alle Männer Gottes vor den Menschenkindern so
sehr aus, daß sie hohe Würde mit reiner Demuth so
unvergleichlich in sich vereinigen. Auch Johannes trägt dieses Siegel
Gottes an sich.

Als eine heilsame Furcht vor einem nahen Gerichte die Nation
durchdrungen, und die freudige Hoffnung des kommenden Gottesreiches in
Vielen einen bessern Sinn angeregt hatte; als das Volk Schaarenweise
an den Jordan strömte, um sich taufen zu lassen: da fanden es
Pharisäer und Sadducäer rathsam, den Gang dahin ebenfalls
zu thun. Was bewog sie denn dazu? Ohne Zweifel hatte Neugierde
großen Antheil an diesem Schritte. Doch eben so viel wenigstens
mochte die Sucht, beym Volke etwas zu gelten, beitragen; sie
wollten, wenigstens die Pharisäer, nicht die Letzten seyn, die sich
bei dem neuen Propheten einfanden. Im Hintergrunde aber lag noch
eine geheime Furcht vor göttlichen Strafen, die sich ihrer
bei der allgemeinen Erschütterung unwillkührlich bemächtigte, weil
ihr Gewissen gegen sie zeugte. Endlich trieb sie Neid und
Eifersucht an, die Absicht des neuen Lehrers kennen zu lernen,
der so viel Aufsehen erregte, und so großen, für sie kränkenden Beifall
fand.

Wer sieht sie nicht kommen? Mit gemessenem Schritte in Achtung
gebietender Haltung, das Gesicht in frömmelnde Falten verzogen, im
Blicke eine Mischung von Kriecherey und Stolz — so schreiten die
Herren durch das Volk, und treten vor den Täufer. Dieser aber entdeckte
bald die Wölfe, welche sich in Schaafspelze verkrochen hatten. Ohne
sich durch ihre Gegenwart und durch ihre hohen Mienen im geringsten
schrecken zu lassen, behauptete er sein Ansehen als Prophet
und machte von dem Rechte, das ihm der göttliche Auftrag
gab, einen so nachdrücklichen Gebrauch, daß sie das ganze Gewicht
seiner beschämenden Strafrede unangenehm genug zu fühlen bekamen. Er
zeichnet ihren Charakter von der schlimmsten Seite mit Einem Zuge:
„Natternbrut!“ Damit deutet er auf das Gift ihrer Lehre, auf die Tücke
ihres Herzens, auf die Gefahr für gute Menschen von ihrer Seite, auf
ihre schlaue Furchtsamkeit, welche er sogleich noch besonders, aber
gar nicht zu ihrer Empfehlung heraushebt. Mit Gottes Allmacht schlägt
er ihre falschen Schlüsse: „Wir haben Abraham zum Vater;“
also sind wir Gottes Volk, und folglich Erben des
Reiches mit dem Messias. Die Hauptsache war in ihren
Augen, als Jude geboren — beschnitten — erzogen
zu sein; der Zustand des Herzens wurde wenig berücksichtiget.
Sie pochten auf Aeußerlichkeiten und auf einen religiösen Ahnenstolz,
ohne eigenen Werth zu haben. War dieß nicht die gefährlichste,
verderblichste Heuchelei?

Mit dieser gewaltigen Kraft, mit diesem überwiegenden Ansehen, eines
Elias würdig, steht in wunderbarem Kontraste die Bescheidenheit
und Demuth, mit welcher er vor dem Volke, das ihn für den
Messias zu halten geneigt war, unaufgefordert erklärte: Zum Messias
verhalte er sich wie der geringste Sklave zu seinem Herrn; seine Kraft
reiche an die des Stärkern nach ihm so wenig, als reinigendes Wasser an
läuterndes und belebendes Feuer.

Vergleiche den großen, demüthigen, edeln Johannes mit den
hochfahrenden, kriechenden, listigen Pharisäern — und
lerne!



Mit nichts kann man den Heuchler gewisser zur unversöhnlichsten
Rache aufreizen, als durch Aufdeckung seines Innern. Dieß erfuhr
auch der Täufer. Er hatte den geheimen Stolz der Pharisäer aufs
empfindlichste gekränkt; denn sie bildeten sich auf ihre Frömmigkeit
und Gottseligkeit nicht wenig ein. Darum sannen sie darauf, wie sie
ihm die erlittene Schmach siebenfach vergelten könnten. Leidenschaft
macht scharfsinnig; und so fanden sie bald ein treffliches Mittel,
ihren Zweck zu erreichen. Johannes hatte sein Amt ohne Wissen und
Wollen des Synedriums angetreten; er handelte und lehrte eigenmächtig,
wie ein Prophet, ohne seine göttliche Sendung durch ein Wunder zu
beweisen; konnten die Väter des Volkes da nicht mit vollem Rechte
die Frage aufwerfen: Ob Johannes auch nur ein Prophet sey?
Schwerlich war ihnen in diesem Augenblicke eine Vorschrift des Gesetzes
erwünschter, als die, welche ihnen das Recht gab die Ansprüche auf die
Prophetenwürde zu untersuchen. Welch’ ein blendendes Aushängeschild
für ihren Racheplan! Dabei nahmen sie ihre Maaßregeln so, daß es
weder an gesetzlichen Formen, noch an feierlichem Pompe
fehlen sollte. Sie beschlossen, eine förmliche Deputation von
Priestern und Leviten — an den Jordan zu schicken, und
dem Täufer öffentlich eine kurze und bestimmte Erklärung
über sein Vorhaben und Benehmen abzufordern.

Man müßte für Johannes zittern, wenn die Pharisäer an ihm ihres
Gleichen vor sich gehabt hätten. Allein wer seiner guten Sache gewiß
ist; wer mit reinem Herzen der Wahrheit aus Gottes Munde huldiget; wer
mit redlichem Sinne den Menschen zugethan ist, der vereitelt solche
Ränke entweder geradezu durch sein einfaches, schlichtes Reden und
Thun, oder wenn er unterliegt, so ist selbst sein Tod ein neuer Sieg
für die Wahrheit, welche triumphierend aus seinem Grabe aufersteht.
Der Täufer gerieth nicht in ihre Schlinge. Vielmehr setzte er ihrer
Schlauheit wahre Klugheit, ihrer Verstellung arglose Aufrichtigkeit,
ihrem Stolze ungekünstelte Demuth entgegen; er behandelte sie, als
Gesandte des Synedriums, mit der ihrem Range gebührenden Achtung;
machte ihnen nicht den leisesten Vorwurf; antwortete auf jede Frage
bescheiden, kurz und wahr; rechtfertigte seine Predigt und Taufe mit
einer Stelle des Jesaias, fügte eine eigene Weissagung dazu — und ließ
sie unverrichteter Dinge mit einem Stachel im Herzen abziehen, ohne daß
sie Scham oder Verdruß sich durften ansehen lassen.



Wer es beherzigen will, wird hier lehrreiche Winke darüber finden,
theils wohin Heuchelei führe, theils wie man derselben am besten
begegnen könne und soll.



Was werden sich die abgeschickten Priester und Leviten nicht
eingebildet haben auf dem Wege? Wer sie gekannt hätte, der hätte den
gewissen Sieg schon auf ihren Gesichtern lesen können. An ernster
Amtsmiene und an imponirendem Tone ließen sie es wohl auch nicht
fehlen; die heilige Sache forderte es so.

Aber der Ausgang der Sendung belehrte sie eines Andern. Welche Gefühle
regten sich in ihren Herzen auf dem Rückwege? Was sagten die Alten
zu Jerusalem? Welch’ ein Schlag, sich in ihren süßesten Erwartungen
so getäuscht zu sehen! Und doch war es nicht zu ändern! Was blieb
ihnen nun noch übrig? Immer noch ein ächtes und kräftiges, solcher
Scheinheiligen würdiges Mittel — den Täufer zu lästern und zu
verläumden. Sie, die auf öffentliche Selbstkasteiung sonst so viel
hielten, schämten sich jetzt nicht, mit sich selbst in Widerspruch zu
gerathen, und gerade das an Johannes zu tadeln, was ihm als Bußprediger
so gut anstund. „Er hat einen Teufel!“ d. h. er ist ein Narr,
ein Schwärmer, ein gefährlicher Mensch. Dieß bewiesen sie aus
seinem Aufenthalte in der Wüste mit seiner Kleidung und Kost, durch
seine mit den Erblehren nicht harmonirende Sittenlehre u. s. w. Man
denke sich dazu eine warnende Miene, frömmelnde Gebehrden, eifriges
Amtsgesicht, breite Gelehrsamkeit und Redekünste; und man wird sehr
leicht berechnen, daß es Manchen irre machen mußte, der gewohnt war,
den weisen und frommen Vätern Alles auf ihr Wort zu glauben. (Matth.
XI, 18).

Doch fanden diese Verläumdungen nicht überall so leicht Eingang; denn
beim Volke hatte die Ueberzeugung, Johannes sey ein Prophet, zu festen
Fuß gefaßt. Sobald sie daher merkten, daß sie den großen Haufen, das
„Erdenvolk“ in ihrer Sprache, unwillig machen würden, so zogen sie sich
zurück, verstummten, sprachen zweideutig von dem Täufer, und verbargen
ihren Ingrimm. (Matth. XX, 26. Luk. XX, 6.)

Ein solches Betragen bedarf doch wohl keines Commentars!


II.

Nathanael.[3]



Dieser ist ja kein Pharisäer, wird man sagen! Wohl wahr; aber Blick
kann er uns geben in das, was Pharisäismus ist, durch den Gegensatz,
den er mit demselben bildet.

Jesus selbst drückt seine Freude über Nathanael sehr lebhaft aus:
„Siehe da, ein wahrhaftiger Israelite in dem kein Falsch ist!“
So freuet sich ein biederer Mann, wenn er einen Redlichgesinnten
findet. Unserm Herrn wallet das Herz auf bei einem solchen Anblicke,
und aus der Fülle seines Herzens fließt ein seltner Lobspruch. Wie
menschlich schön erscheint hier Jesus!

„Aber Nathanael hegte ja ein Vorurtheil gegen Nazareth!“ Was schadet
dieses seinem antipharisäischen Charakter? Wer sein Vorurtheil so
offenherzig gesteht, und so bereitwillig ablegt, sobald sich ihm die
Wahrheit zeigt, der ist das gerade Gegentheil eines Heuchlers, und
so war es bei Nathanael! Ein leichter Morgennebel kann nicht schneller
von der hervorbrechenden Sonne zerstreuet werden, als Nathanaels
Vorurtheil gegen den Zimmermannssohn aus Nazareth bei den Worten Jesu.
Deutlich bewies er, daß dieser dunkle Flecken nur an der Oberfläche
haftete, der Grund seiner Seele aber von Wahrheitsliebe glühte.

Wahrheit galt bei ihm, nicht Person, nicht Ort, nicht Zeit —
— und Jesus sah dieß, und belohnte es überschwenglich. Dieser
Jesus lebt noch; möchte er recht Viele zu belohnen finden!


III.

Jesus stellt pharisäischen Unfug im Tempel ab.[4]



Der Heuchler kann immer mehr, als andere Leute; er besitzt das gewiß
seltene Geheimniß, Widersprüche zu vereinigen. Ist es möglich?
Die That beweiset es. Wer war frömmer in den Augen der Menschen;
wer pünktlicher in der Gottesverehrung als ein Pharisäer? Sie galten
für Muster in diesem Punkte. Und doch duldeten sie zur Zeit der
großen Feste einen Unfug im Tempel, daß Jesus gleich im Anfange
seines Lehramtes sich für verpflichtet hielt, demselben mit allem Eifer
und Nachdrucke zu steuern. Wäre dieß von ihrer Seite möglich, und von
Seite Jesu nothwendig gewesen, wenn sie sich an den Geist, und
nicht bloß an die Form der Religiosität gehalten hätten? So aber
gieng ihnen Opfergepränge und herrliches Ceremoniel über Alles. Darum
mußte für die Festpilgrimme jeder Schritt erleichtert werden, damit
ja kein Opfer zurückblieb. Ihr Gott war wie sie; er ließ sich durch
Gaben und fettes Opfervieh seine Gunst abkaufen, und sah wenig oder gar
nicht auf das Herz des Gebers.

Einen solchen Gott hatten sie um so nöthiger, da sie schlau genug
waren, mit seiner Verherrlichung ihren eigenen Vortheil
recht enge zu verbinden. Man wird der Ehre dieser Leute kaum zu nahe
treten, wenn man annimmt, daß mancher Denar als Budenzins, von den
Opfervieh-Händlern und Geldwechslern den Priestern und Leviten in den
Beutel fiel. Sollten sie nicht auch diese Sümmchen zur Ehre Gottes
recht genau eingetrieben haben? Gewiß, ohne Interesse wären sie nicht
so nachsichtig gewesen.

Ueber dieß war es ja nur der Vorhof der Heiden, in welchem
der Unfug getrieben wurde. An den Unbeschnittenen aber konnte
man sich, nach pharisäischer Lehre so leicht nicht versündigen;
Beschneidung und Rechtgläubigkeit ertheilten in solchen
Fällen ein eigenes Privilegium. Solche Unterscheidungen sind in dem
Wesen der Heuchelei gegründet.

Je verkehrter das Herz dieser Leute war, desto sinnreicher
wurde der Kopf in Erfindung von Schutzmitteln für ihre Werke
der Finsterniß. Unrecht konnten sie Jesus geradezu nicht vorwerfen;
denn die Unordnung war zu auffallend, und die muthige Handlung unseres
Herrn fand bei Bessergesinnten ohne Zweifel lauten Beifall. Wie sollten
sie nun ihre Amtsehre retten? Sie versuchten es auf eine feine
Weise, indem sie der Sache eine andere Wendung gaben, und Jesus
beschuldigten, er habe einen Eingriff in fremde Rechte gethan.
Eine solche unbefugte Handlung konnte er, nach ihrer Meinung, nur durch
ein Wunder rechtfertigen. Dazu hielten sie ihn für unfähig, und
so waren sie des Sieges gewiß. Schade nur, daß eine Weissagung,
also Vertagung ihres Prozesses, Alles verdarb!

Wie traurig sieht es im Innern des Heuchlers aus! Pflanzen der
schlechtesten Art — Frömmelei, Eigennutz, Verachtung Anderer —
wuchern ungestört. Will Jemand dieses Unkraut ausreuten, so begeht er
ein Verbrechen.




IV.

Gespräch mit einem Pharisäer besserer
Art.[5]



Jesus und Nikodemus! Ein vielfach behandelter Stoff. Wir wollen
hier einzig den Gesichtspunkt da nehmen, wo ihn uns die Worte anweisen:
„Es war ein Mann unter den Pharisäern, Nikodemus mit Namen ein
Vornehmer unter den Juden; dieser kam in der Nacht zu Jesus.“ —

Also Nikodemus war ein Pharisäer; dieser kam zu Jesus,
aber des Nachts! Schon der letzte Umstand ist auffallend; wie
viel mehr die erstern? Nikodemus hätte doch wohl auch bei Tag
zu Jesus kommen können — wenn er nur die Mitglieder seines Ordens
nicht gefürchtet hätte. Wirklich war auch ihr Haß gegen den neuen
Propheten aus Nazareth schon in den ersten Tagen seines öffentlichen
Lebens so weit gestiegen, daß Nikodemus nicht wenig hätte wagen müßen,
wenn er bei Jesus öffentlich einen Besuch gemacht hätte. Noch ließe
sich freilich auch denken, die weise Zurückhaltung, welche Jesus
schon damals beobachtete (Joh. II, 23–25.) habe es ihm erschwert,
ihn am Tage zu sprechen. Auf jeden Fall ist es lehrreich, daß Jesus
den nächtlichen Besuch annahm — ohne die geringste Bemerkung über
heuchlerische Menschenfurcht zu machen, oder sich zu entschuldigen
&c. Wie viel hätte ein blinder Eiferer schon daran auszusetzen, oder
scheinheilig zu loben gefunden?!

Jesus freute sich darüber, daß Nikodemus zu ihm kam. Zeugte es nicht
von Wißbegierde besserer Art, daß er Jesus aufsuchte? Ließ es nicht ein
gutes, empfängliches, Wahrheit suchendes Herz vermuthen? und giebt
der Edle nicht gerne einer solchen Vermuthung Platz? Gewiß eben
so schnell, als der Heuchler dem Argwohn, weil in seinem
Innern ein Schelm wohnet.

Aber Nikodemus war ja ein Pharisäer! — Als er hingieng,
allerdings; als er zurückkam, nicht mehr (Joh. VII, 50–52. XIX,
39.) Er ward ergriffen von der Wahrheit aus Gott, und wurde
wiedergeboren, so wenig er sich auch Anfangs darein finden
wollte. Doch gar so leicht mag es nicht abgegangen seyn; „der Mann war
schon alt“ — und mit ihm der Pharisäer. Dieser wich schwerlich so
schnell von seiner Stelle. Vergegenwärtigen wir uns nur seine erste
Nacht! —



Nikodemus kommt nach Hause; die Seinigen sind schon in sanften Schlaf
gesunken; Er — Kopf und Herz voll Gedanken und Gefühle ganz neuer Art
— wirft sich auf sein Lager, und überdenkt noch einmal das äußerst
merkwürdige Gespräch:

„Dieß war der wichtigste Gang in meinem Leben! — Vieles und Großes
hatte ich von diesem Jesus erwartet; aber unendlich mehr habe ich
gefunden. — Wie einfach, wie offen, wie zwanglos war gleich der erste
Zusammentritt! Schon dieß gewann mein Herz, spannte meine Erwartung. —
Aber noch staune ich, noch kann ich mich nicht recht finden in das, was
er vom Reiche Gottes und von der Bedingung der Aufnahme
in dasselbe sagte — nur sagte? Nein! mit einem Ernste und mit einem
Nachdrucke festsetzte, daß er unwiderstehlich war, so sehr sich auch
mein Kopf dagegen setzte — noch setzet. Wie so gar nichts von Allem,
was unsere Schule vom Reiche des Messias als wesentlich lehret,
liegt in seinem einfachen Begriffe vom Reiche Gottes! Nicht das
Land der Verheißung, nicht die große Stadt, nicht die Unterjochung der
Völker, nicht die Pracht und Größe des Königs, nicht die Herrlichkeit
seines Volkes — nur Gott und seine Regierung hebt er heraus.
Es ist so wahr, so geistig, so erhaben — aber wie sieht es mit der
Lehre unserer Alten aus? — — Wiedergeboren werden!
Sonderbar! Leiblich kann und will er es nicht verstanden wissen —
und geistig —, welchen Sinn, welchen Zweck hat es? — Was vom
Fleische geboren ist, ist Fleisch; was vom Geiste geboren wird, ist
Geist! Was will er damit sagen? Soll uns etwa leibliche Geburt —
Abstammung — selbst von Abraham nichts nützen? Keinen Anspruch auf
das Reich des Messias geben? — Eine ganz neue, unerhörte Lehre! —
— Aber warum dringt er denn so auf Wiedergeburt aus Wasser
und Geist? Wie hängt dieß mit Gottes Reich zusammen? —
Nikodemus! du bist grau geworden als Lehrer; aber darin wirst du dich
nicht leicht zurecht finden — doch jetzt will es Licht werden! Sollte
die geistige Wiedergeburt nicht auf Gottes Geistigkeit Bezug
haben? Kann Gott andere als geistige Kinder an den Menschen
haben? Sind wir dieß? Sind wir es von Abraham her? Wie können wir es
anders werden, als durch geistige Umwandlung, durch Aenderung des
irdischen Sinnes und Herzens? — nun wird mir auch das Wasser
begreiflich; sollte er damit nicht gar auf den Johannes am Jordan
anspielen? — Aber diesen hat ja das Synedrium verworfen! Ferner
ist es eine Hauptlehre: Jeder Nachkömmling Abrahams sei Erbe des
Reiches Davids! Wozu also Sinnesänderung, Wiedergeburt, Erneuerung
des Israeliten? Hier liegt der Knoten; hier der Stein des Anstoßes an
dem entweder mein System, oder mein Glauben an Jesus sich zerschellen
muß. — Lehrer Israels? alter, allgemein verehrter Rabbi! jetzt
stehest du auf dem Punkte, Alles, was du bisher für wahr und gut und
rühmlich hieltest, fahren lassen zu müssen, um der Wahrheit, wie
sie von Gott kommt, zu huldigen! — Ist es aber auch göttliche
Wahrheit, was Rabbi Jesus mir vortrug? Eine stille, innige Ahnung davon
steigt in mir auf; ein tiefes Gefühl im Innersten sträubt sich gegen
alle Zweifel. — Unbegreiflich war und ist mir freilich die
Wiedergeburt! Das ist es aber gerade, was Jesus behauptet. Sein Bild
vom Winde — wie passend, wie wahr, wie tief! Wer will Gott auf
der That ertappen, ihm den Weg ausspähen, seine Gedanken
errathen? Daran hat er recht. — — Ewig, ewig kann ich die Worte nicht
vergessen: Wahrlich, wahrlich, ich sage dir: Ich rede, was ich weiß,
und bezeuge, was ich gesehen habe. Dieß ist das Siegel auf alles
Sonderbare, Neue, Unbegreifliche, was er sagte. Mit welcher Zuversicht
und Bescheidenheit, mit welcher Würde und Milde sprach er dieß.
Nein! ein solcher Mann kann nicht lügen — Nein! seine Thaten
auf dem Feste verkündigen diese Hoheit. Ihm glaube ich es, daß er
vom Himmel kommt; daß er dort war — daß er — der Messias
ist! — — Ja, wenn er nur vom Hause Davids wäre! Wenn man
sein Geschlecht, wenn man Bethlehem, als Geburtsort,
nachweisen könnte! Wenn auch nur eine Spur der Königlichen Würde und
Herrlichkeit sich zeigte! Aber Wunder und hohe Lehren machen ihn
noch nicht zum Sohne Davids, zum Retter des Volkes
Gottes aus der Gewalt seiner Feinde. Er sieht auch gar nicht
so aus, daß er das Schwerdt ziehen und führen könnte. Für Gott eifert
er; das sahen wir; aber sonst ist er lauter Friede, Güte und Liebe. —
Doch nennet er sich den Sohn, welchen Gott in die Welt
gesandt habe! Also will er doch der Messias sein!? Und noch dazu für
die ganze Welt! Immer räthselhafter, immer dunkler! Wo bleiben
denn die Vorrechte des Volkes Gottes, wenn er sogleich
auf Ein Mal auch alle Heiden samt den Juden selig machen
will? — Da liegt meine ganze Lehre vom Messias am Boden! Da rathe
mir, wer da kann! Der muß aber dann auch das noch dunklere Räthsel
von Moses’ Schlange lösen. — — — O Gott meiner Väter! siehe
herab auf deinen armen Knecht, der dich und deine Wahrheit suchet!
Meine Seele ringet in mir, mein Herz schmachtet dahin, zu glauben
an den, der sich deinen Eingebornen nennet, der so große
Werke thut. Erlöse mich aus der Nacht der Zweifel! Laß mich nicht
länger in der Finsterniß wohnen, die das Herz verderbet! Führe mich
dem heitern Tage der Wahrheit entgegen damit dir meine Werke gefallen!
Erhöre mein heißes Flehen, Jehova!“ — —

So betete Nikodemus, fiel erschöpft in tiefen Schlaf, erwachte gestärkt
und froh, und wandelte in der Stille nach dem Geiste der Lehre Jesu.


V.

Jesus in der Synagoge zu
Nazareth.[6]



Nichts verfinstert die Köpfe so sehr; Nichts erzeugt mehr
Einseitigkeit und Unduldsamkeit im Denken; Nichts vertilgt die
Liebe unausbleiblicher — als Heuchelei. Gilt dieß schon bei
Gebildeten, so werden die Folgen noch verderblicher für die Menschheit,
die Ausbrüche noch scheußlicher für Einzelne, wenn das Volk,
von heuchlerischen Lehren angesteckt, die Religion und Wahrheit bloß
nach Aeußerlichkeiten beurtheilt und schätzt; nur an Formen und Worten
klebt; Glauben von Liebe trennt — und im Gotteshause
heilige Komödie spielt. Die Nazarethaner liefern ein anschauliches
Beispiel.

Jesus hatte sein öffentliches Lehramt begonnen; er trat in den
Synagogen auf, hielt Vorträge, die ungemeinen Beifall fanden,
und bestätigte in und außer den Synagogen seine Lehre mit
Wundern. Allgemein und laut erscholl der Ruf von dem neuen Lehrer
und Wunderthäter. Endlich kam er nach Nazareth. Als armer und
unbescholtener, aber sonst wenig bekannter, Zimmermannssohn
hatte er das Städtchen vor wenigen Wochen verlassen — und jetzt kam
er als Prophet zurück. Welch’ ein Abstand! Wie muß dieß die
Kleinstädtische Neugierde gespannt haben?! — Es ist Sabbat; Jesus
besucht die Synagoge; Alle drängen sich herbei; er deutet eine der
geistreichsten Weissagungen vom Messias mit eben so viel Bescheidenheit
als Nachdruck auf sich. Man lobt, man bewundert den trefflichen
Redner; übersieht aber die große Wahrheit. Noch sind Alle
von Erstaunen ergriffen — und schon fangen sie an, sich an seiner
geringen Herkunft zu ärgern. Wie schnell und leicht doch die
Nazarethaner die Sache über der Person vergessen! „Ist
er nicht der Sohn Josephs?“ — Allein hinter der schon an und für
sich engherzigen Rede lag noch etwas ganz Anderes versteckt; und darauf
antwortete eigentlich der Herzenskenner. Beleidigter Stolz
war es, was ihnen den „Zimmermannssohn“ ins Gedächtniß rief. Jesus
hatte es groß übersehen, daß er die Fülle seiner Gotteskräfte nicht
zuerst in Nazareth auskramte — mehr verlangten
sie auch nicht; denn belehrt und gebessert wollten sie
nicht werden, aber gekitzelt und unterhalten. — Noch
größer war das Versehen, daß Jesus auch jetzt, da er so spät
eintraf, noch keine Anstalt machte, Wunderdinge zu verrichten. „War
er mit Einem Male so vornehm geworden? Achtete er seine Landsleute
weniger, als Fremde? Sollte er ihnen nicht gerade die stärksten
Proben seiner Wunderkraft vorlegen?“ — Und er that es nicht
— der Sohn Josephs! — — Noch mehr! Er hatte die Kühnheit,
ihr Verlangen zu tadeln, und ihr Betragen so
verwerflich zu nennen, wie das der Israeliten zu den Zeiten
Elias und Elisa. Er gab zu verstehen, daß er ihnen weniger Glauben an
Gottes Wort und Kraft zutraue, als den Heiden. Bewiesen sie es nicht
durch ihr Betragen? Allein welchen Sturm erregte diese ernstliche
und wohlgemeinte Zurechtweisung! Sie wollten einen Gegenbeweis
führen, wie ihn alle Mal derjenige führet, welcher der Wahrheit bei
einem bösen Gewissen mit triftigen Gründen nicht widerstehen kann, und
doch Recht behalten will. (Luk. IV, 14–29.)


VI.

Die Bergpredigt.[7]



Rein antipharisäisch ist der Geist und Ton dieser
unübertrefflichen Rede. Vorzüglich geben einige Stellen Anlaß, der
Heuchelei so eigentlich von mehr als Einer Seite auf den Grund
zu sehen, und allgemein wichtige Bemerkungen zu machen; wie denn
auch Jesus gewiß eben so gut die künftigen, als das damalige
ehebrecherische Geschlecht im Auge hatte.

Schon die erste Stelle (Matth. V, 19–20.), in welcher er die
Pharisäer und Schriftgelehrten ausdrücklich nennt,
enthält eine tief gehende Lection. Die Pharisäer lehrten
wohl das Gesetz Moses recht genau; aber sie übertraten es
leichtsinnig. Bei ihnen war also Wissen und Thun getrennt, Kopf
und Herz entzweiet; darin erkannte Jesus das charackteristische
Merkmal der Heuchelei. Er gab aber diesem Ausspruche eine für alle
Zeiten passende Form, weil dieser Doppelsinn ein Grundzug des
menschlichen Verderbens ist. Nichts wird uns leichter, als schön,
sittlich, fromm zu reden, zu ermahnen, zu trösten; Nichts schwerer, als
edel, uneigennützig, gottesfürchtig zu handeln. Wir dünken uns noch
dazu, etwas Großes zu sein, wenn wir einen so hohen Ton anstimmen;
dabei sind wir erfinderisch, unsere Vergehen zu verkleinern oder gar
wegzuvernünfteln. Wie klein müssen wir in den Augen unseres
Erlösers sein, der nur diejenigen wahrhaft groß nennt, welche
Wort und That mit einander verbinden! Möchten wir uns
doch nie den Vorwurf machen dürfen, daß unsere „Gerechtigkeit
nicht besser sei, als die der Pharisäer!“





Ueberall trennt der Heuchler, was Eines sein soll; nicht nur Lehre und
Thun setzt er in Widerspruch; auch in die Lehre trägt er die Spaltung,
welche sein Inneres zerreißt, hinein. Er klebt am Buchstaben,
und vernachläßiget den Geist, wenn er Gottes Wort deutet;
uneingedenk, daß der Urheber desselben Geist und Leben
ist. Dabei hält er sich noch für weise, und beruft sich mit
vielsagender Miene auf „die Alten.“

„Du sollst nicht tödten!“ — so betete der Schriftgelehrte Moses nach,
und blieb beim leiblichen Morde stehen. Fremd, unverständlich,
ja ärgerlich kam ihnen darum gewiß die Auslegung vor, welche Jesus von
diesem Verbote machte — und welchem schriftgelehrten Silbenstecher ist
sie es nicht noch heut zu Tage?

Jesus drang auf die Gesinnung ein, welche bei einem
Menschenmörder herrschend werden muß, bevor er zu der
gräßlichen That schreitet. Diese bösartige Stimmung des Gemüthes,
diese verkehrte Richtung des Willens fand Er schon in ihren ersten
Anfängen so strafbar, und in ihren Fortschritten noch strafbarer als
die Gesetzerklärer seiner Zeit den Mord. Dieß lag in dem Geiste des
Gesetzes.

Nur so wird es begreiflich, warum er es als genauere Erklärung und
schärfere Bestimmung des den Alten bekannten: „Du sollst nicht tödten,“
angeben konnte, wenn Er sprach: „Wer über seinen Bruder zürnt ohne
Ursache“ &c.

Nicht das Zürnen überhaupt verbietet Jesus; denn erkannte das Wesen
und das Verhältniß menschlicher Kräfte des Herzens und Willens zu gut,
als daß er Widernatürliches gebieten, und die Kraft und
den Eifer des für das Wahre und Gute begeisterten Mannes
hätte lähmen können. Zürnte doch Er selbst! (Mark. III, 5. Joh. II,
15–16. Mark. VIII, 17–18. Matth. XXIII &c.) Nur grundlos,
unbegränzt, unangemessen sollte der Unwille nicht sein;
dieß wird er aber, sobald der Mensch der Eigenliebe, der
Sinnlichkeit, und dem Bösen auf irgend eine, wenn auch
die feinste Weise huldiget. Solchen Zorn setzt Jesus einem schweren
Vergehen gleich, und hatte er daran Unrecht? Freilich die Pharisäer
werden darüber bittere Glossen gemacht, wohl auch gespottet haben.
Heut zu Tage haben die Meister in Israel zu viel Achtung vor dem
Sohne Gottes, um sich so zu vermessen; sie beugen ihr Haupt tief —
und verkehren seine göttliche und rein menschliche Lehre in eine
erschlaffende Heuchellehre läppischer Sanftmuth — oder besser,
charackterloser Schwäche. — Wer von den sogenannten Asceten
viele gelesen hat, wird dieß bestätigen.

Nicht umsonst vergleicht David so oft die Zunge mit
„Dolchen und Pfeilen;“ er hatte dieses gefährliche Werkzeug mehr als
Ein Mal durch traurige Erfahrung kennen gelernet. Die Zunge eines
feindlichen Heuchlers ist ein wahres Mordinstrument. Darum erklärte
Jesus einen solchen Gebrauch der Zunge für ein dem Todtschlage gleiches
Verbrechen. Wie werden die Pharisäer über diese neue Auslegung des
Gesetzes in Erstaunen und Aerger gerathen sein! Sie machten sich wenig
daraus, ihren Nebenmenschen um Ehre und Zutrauen zu bringen, sobald er
ihren Planen und Vorurtheilen oder ihrem Eigennutzen im Wege stund.
Johannes und Jesus sind sprechende Beispiele. — Aber darum segne sich
nicht so leicht Jemand! Diese Verirrung liegt dem menschlichen Herzen
näher, als man glaubt. Unerschöpflich ist die Sophistik der Eigenliebe
an Gründen, warum man die Ehre Anderer nicht schonen dürfe; und nicht
selten schmückt sie sich — empörend genug — mit Liebe Gottes und
des Nächsten!!!

Eitler Stolz auf die einzig wahre Gotteserkenntniß blähte die Juden
damals auf; und so sehr sie den Namen des Gottes Israels mit ihren
Thaten schändeten, so waren sie doch stets bereit, Heiden, Samariter
und anders Denkende überhaupt, selbst Abkömmlinge Abrahams auf die
empfindlichste Weise zu verunglimpfen. Gewiß ein ächter Zug eines
festsinnigen und lieblosen Rechtglaubigen! — — So Etwas zu billigen,
wie die Pharisäer, war Jesus so weit entfernt, daß er sich auf eine
wahrhaft furchtbare Weise dagegen erklärte. Wer ohne die vollgültigsten
Gründe, aus Verdammungssucht, bei eigener Kälte gegen Gott, seinen
Nächsten für einen Thoren, d. h. für einen Gottesleugner, Ketzer
&c. erklärt, der ist dem menschenfreundlichen Erlöser ein größerer
Greuel, als jeder Mörder — Jesus findet ihn so verwerflich, wie die
dem Moloch verbrannten Menschenopfer. Ein schreckliches Wort!



„Gehe hin, und versöhne dich zuvor mit deinem Bruder!“ —

Wie doch Jesus allen Rechtglaubigen so geradezu widersprechen, und
eine so ärgerliche Lehre unumwunden vortragen kann! Gelten also ihm
Menschen mehr, als Gott? Müssen die Pflichten der Nächstenliebe der
Liebe zu Gott vorgezogen werden? Ist Versöhnung mit Sündern besser, als
Opfer? Welche neue Lehre! welche nachtheilige Folgen wird sie haben
für Priester und Leviten, welche doch Gott eingesetzt
hat? — Solche Rede war einem Pharisäer damals natürlich;
und eben so natürlich die Seligpreisung, daß er diese gefährliche Lehre
durchschaute.

„Wie täuschte er sich in seiner Heuchelei!“ höre ich rufen. Ja wohl!
Wenn nur diese Täuschung, und mit ihr auch die Ursache, jetzt
verschwunden wäre! Zwar hat Christus unter denen, die sich
nach seinem Namen nennen, so viel Ansehen, daß sie ihn nicht tadeln,
wenn er von Opfern nichts wissen will, welche mit unversöhntem Herzen
gebracht werden; aber der Prediger soll „diese harte Lehre“
nicht zu oft, nicht zu eindringend, nicht zu genau
einschärfen. Die Zuhörer fühlen sich gestört in ihrer bequemen
Gottseligkeit, welche dem „Herrn Himmels und der Erde“ huldiget mit
reichen Gaben, um seine Unterthanen ungestraft quälen zu können, um
ihre Rachsucht zu kühlen, um ihre Habsucht zu befriedigen u. s. w.
u. s. w. Noch andere Leute finden solche Lehren für ihr Amt, für ihre
Existenz, also für die Religion gefährlich und höchst bedenklich — —
Hat denn Jesus zu allen Zeiten Pharisäer, mit und ohne diesen Namen,
gegen sich und sein Wort?





Man darf im alten Testamente nicht sehr bewandert sein, um zu wissen,
daß trotz allen gesetzlichen Vorschriften doch häufig und ernstlich
genug auch auf das Herz gewirket, auf heilige Gesinnung
gedrungen wird. Desto mehr befremdet es, wenn man sieht, wie die
Schriftgelehrten und Pharisäer gar so Geistesarm waren und sklavisch am
Buchstaben hiengen. Es war dieß die natürliche Folge und wohlverdiente
Strafe ihres der reinen Wahrheit aus Gott nicht empfänglichen Herzens.
Der Kopf allein, wenn er noch so tief- und scharfsinnig, noch
so sehr mit allem Rüstzeuge theologischer Gelehrtheit versehen ist,
schließt die heilige Schrift nicht auf. „Sohn, gieb mir dein
Herz!“ Dieß ist die erste und unerläßliche Bedingung.
— Moses hatte es als Gebot Gottes aufgezeichnet: „Du sollst nicht
ehebrechen!“ Die Pharisäer bestimmten den Fall; setzten Strafen fest;
wachten über die äußere, grobe That, und liessen das Herz leer
ausgehen. Wie ganz anders geht Jesus zu Werke! Er will jede unerlaubte,
wenn auch noch so unentbehrlich scheinende Begierde schon im
Keime erstickt wissen. Ein lüsterner Blick ist nach seiner Lehre
— und diese ist ewige Wahrheit — so strafbar vor Gott, als die
That.

Sicherer und fester kann der Heuchelei der Weg kaum versperret werden,
als auf diese Weise. Es ist aber kaum irgendwo nothwendiger, als in
diesem Stücke; denn kein Trieb liegt tiefer, keiner wirkt mächtiger,
keiner nimmt mehrere und feinere Gestalten an, als sinnliche Liebe.
Nichts wird leichter übersehen, gewissenloser und sophistischer
entschuldiget. Nirgends erlaubt sich der Mensch in und ausser der Ehe
mehr, als hierin — zu allen Zeiten! daher das durchgreifende strenge
Gebot unseres Erlösers.



Ein wahrer Schlangenzug im Charakter der Heuchelei ist dieser, daß
sie es so trefflich versteht, die Gebote Gottes zur Entschuldigung
ihrer gröbsten Verbrechen zu benützen. Wie fein war nicht die Wendung,
mit welcher gleißende Wohllüstlinge die göttliche Nachsicht in dem
Gebote: „Wer sein Weib entläßt, gebe ihr einen Scheidebrief“, für
sich anwandten, und eine Erlaubniß, sein Weib aus jeder beliebigen
Ursache zu entlassen, herauserklärten? Wenn irgend einmal, so
verräth sich gewiß hier das arglistige Herz, welches seine bösen
Lüste hinter religiöser Maske verbirgt. Möchte doch dieß die letzte
Schrifterklärung dieser Art gewesen sein!





Beim Himmel! — Bei der Erde! — Bei Jerusalem!
— Bei meinem Haupte! — so schwur der Jude dem
Heiden. Dieser, nur einigermaaßen gewissenhaft, traute jenem;
denn er hatte Ehrfurcht vor diesen Gegenständen. Jener hielt sein Wort
nicht, weil der Rabbi ihn lehrte: „Es steht geschrieben: Du sollst
Jehova deinen Eid halten!“ Also ist kein Eid verbindlich, als
der „bei Jehova.“ Welche Stelle des alten Testamentes konnten diese
Lehrer für sich anführen? — Doch wozu sollten sie Schriftstellen
aufsuchen, mühsam ihren göttlichen Geist wegerklären, kunstreich sie
drehen und wenden? Sie hatten ja eine entscheidende Autorität für sich
— „die Lehre der Alten.“ Seit Menschengedenken haben alle
weisen Rabbi diese Stelle so verstanden und erklärt; also hat
sie keinen andern Sinn; kann keinen andern haben. Was fehlt
diesem Schlusse, als Wahrheit? — —

Es ist schwer zu begreifen, wie derjenige, welcher solchen Lehren
Eingang in sein Herz gestattet, noch die so hochwichtige Pflicht der
Aufrichtigkeit und Wahrhaftigkeit ausüben kann. Wenn solche Grundsätze
herrschend würden, so müßte alles Zutrauen und aller Verkehr unter den
Menschen aufhören. Wohin führt nicht Heuchelei? Eben deswegen stellte
Jesus seine Lehre in so scharfen Gegensatz gegen den Rabbinismus
seiner Zeit. Unbegränzte Wahrhaftigkeit, felsenfesten Biedersinn macht
er uns zur theursten Pflicht. Das einfache Ja eines Christen soll an
Eides Statt gelten. Goldene Zeit, wenn erscheinest du? — Nicht zu
übersehen ist, wie treffend und unwiderstehlich Jesus die falschen
Eidesformeln der Pharisäer aus dem Geiste der heiligen Schrift
widerlegt.



Nur gar zu gerne verkleidet sich unerbittliche Rachsucht in
hehre Gestalt der Gerechtigkeit; und es fehlt zu keiner Zeit an
dienstfertigen Auslegern göttlicher und menschlicher Gesetze, welche
die gröbsten Verletzungen aller Menschlichkeit zu beschönigen wissen.
In den Tagen unseres Herrn hatten die pharisäischen Schriftgelehrten
den beliebten Dienst auf sich genommen, Ungerechtigkeit durch
Verdrehung des Gottes-Wortes zur Gerechtigkeit zu machen. Sie beriefen
sich auf „die Alten,“ welche gelehrt haben sollten, daß „Aug um Auge,
Zahn um Zahn“ nicht eine gesetzliche, richterliche und
darum billige Genugthuung für Beleidigungen gewähre, sondern
das Recht ertheile, Rache nach Belieben selbst zu nehmen. „Die guten
Alten!“ was mußten und müssen sie nicht Alles gelehrt haben?

Bei dieser Stelle dürfen wir aber nicht vergessen, daß Jeder von uns
einen solchen pharisäischen Schriftausleger und Rechtsgelehrten in
seinem Herzen sitzen hat, der als Affekt oder Leidenschaft sehr fertig
und beredt Aussprüche von sich giebt, denen wir nur zu oft Gehör
verleihen. Um so sorgfältiger sollen wir die Lehre unseres Erlösers
zu Gemüthe ziehen, welche unbegränzte Billigkeit als ein zwar
herbes, aber zuverläßiges Gegenmittel empfiehlt.



„Liebet eure Feinde!“ Dieß ist der wahre Todesstoß
für die Scheinliebe, welche Gränzen aussteckt,
auf Bedingungen unterhandelt, nach Rück- und
Nebenabsichten schielt, Personen ansieht &c. Gewiß haben
auch die Pharisäer diesen Stoß schmerzlich genug empfunden; denn die
Wunde blutet heut zu Tage noch bei ihren Geisteskindern, die mit ihren
Vätern sich bitter beklagen, daß die fruchtbringende Lehre: „Liebe
deinen Freund, (d. i. deinen Kirchen-Zunft-Standes-Staatsgenossen) und
hasse deinen Feind,“ mit dem Ausspruche Jesu umgestürzt werde; und
zwar ohne Hoffnung, da der göttliche Lehrer so weise Rücksicht auf die
menschliche Natur nahm, nicht Unmögliches forderte, keine süssen,
freudigen Gefühle, keine freundschaftliche, innige Zuneigung, sondern
ein racheloses Herz und Thaten des Wohlwollens —
des Wohlthuns — der Fürbitte, wenn sonst nichts möglich
ist, zur edeln Pflicht macht, und das unverwerflichste Muster an dem
Vater im Himmel aufstellt.



„Hütet euch, daß ihr euer Gutes nicht vor den Menschen thut, um von
ihnen gesehen zu werden!“

Mit diesen Worten beginnt ein neuer Gedankenkreis. Nicht
Schriftverdrehungen und Herzverderbende Auslegungen werden gerügt,
sondern die Thaten der Pharisäer nach göttlichem Maaßstabe
bestimmt, ihr Werth oder Unwerth ausgesprochen. Wie denn? Einfach, daß
ein Kind es fassen; kunstlos, daß der Ungeübteste es thun; unfehlbar,
daß der Zweifelvollste sicher gehen kann. In das Innere
weiset Jesus hinein; auf die Quelle alles Guten und Bösen, auf das
Herz, auf die Gesinnung macht er aufmerksam. Hier soll
nur Liebe Gottes und des Nächsten herrschen; alles
Andere ist vom Argen. In diesem Heiligthum darf kein Götzenbild der
Eigenliebe aufgestellt werden; mit der Wachsamkeit des Eifersüchtigen
muß jede leise Regung belauscht werden, wenn der Heuchelei der Eingang
verschlossen bleiben soll. Streben nach Menschenlob ist Todesduft für
Christentugend. — Wer kennt das menschliche Herz, d. i. sein eigenes,
und findet dieß nicht wahr, nicht wichtig, nicht nothwendig? Wer
weiß nicht, welche Wendungen und Krümmungen die alte Schlange in uns
macht? Unerläßlich, aber schwer ist es, in diesem Stücke den Pharisäer
auszuziehen, und Christus anzuziehen.

Doch unser Herr erleichtert die Bürde durch Beispiele, die ins
Große gehen. Lernen wir zu seinen Füßen!

Wenn ein Pharisäer Almosen gab, so mußte es alle Welt wissen.
Die hochtönende Trompete erklang lieblich für das Ohr des
Dürftigen, und lud ihn stolz zur Gabe; sie verkündete prahlerisch der
Nachbarschaft, was auf der Gasse vorgieng; und was wird die Eitelkeit
des Gebers empfunden haben? — Einer solchen Art von Wohlthätigkeit
sprach Jesus allen Werth ab; ja, er nannte sie geradezu Heuchelei.
Nicht menschliches Mitgefühl, nicht Linderung der Noth, nicht
Erquickung des Leidenden war Beweggrund; sondern eigenes Lob, lauter
Beifall, Flittergold des Namens eines Wohlthäters. Sollte es weniger
gleißende Menschenliebe sein, wenn die Trompete nicht von Metall,
sondern von Fleisch oder gar nur aus Papier gebildet
ist?? — —

Das muß man gestehen, trefflich haben die Pharisäer ihr religiöses
Handwerk verstanden. Sie wußten recht gut, was dazu gehört, die
Menschen zu blenden, und mit ihrer Frömmigkeit recht viel Aufsehen
zu machen. Wenn der Eifer des Gebetes so weit reicht, daß man laut
und öffentlich an den Strassenecken betet; wer soll diese Muster
der Heiligkeit nicht anstaunen? Wer nicht den Schluß ziehen, daß zu
Hause noch weit mehr geschehen müße? Und Jesus nennt solche Leute —
Heuchler! Wie Vielen wird er die Augen geöffnet haben über den
wahren Geist des Gebetes mit seiner unübertrefflichen, Vernunft und
Herz befriedigenden, den Geist zum Himmel erhebenden Lehre?

Das dringendste und wärmste Gebet ist Herzensergießung vor Gott
in unsern geheimen Anliegen; wer will, wer kann mit Fug diese
vor der Menschen Ohren bringen? Nur ein Schwärmer oder ein Betrüger;
Jesus spricht keinem das Wort. „Wenn du betest, so gehe in deine
Kammer“ &c. Wer die Weisheit und das Naturgemäße dieser Vorschrift
einsehen will, muß die Pharisäer — aller Zeiten — vor Augen haben.



Wo es an Aufrichtigkeit und Zutrauen fehlt, dort werden gewöhnlich
die meisten Worte gemacht. So betrugen sich auch die Pharisäer gegen
Gott; sie waren ihm, menschlich zu reden, überlästig mit ihrem
„heidnischen Geplapper.“ — Um so ärgerlicher kam ihnen die Lehre
Jesu vor, welcher eine so einfache, kindlich zutrauliche, kurze
Anweisung zum Beten gab; der Gott in einem so milden Lichte, als
Vater, zeigte; der ihm zarte Theilnahme an den Bedürfnissen seiner
Kinder beilegte. Welch’ ein Absprung von dem steifen, hofmäßigen,
Geschenksüchtigen, Worte zählenden, kalten, überhohen Gotte der
Heuchler! Welch’ ein Abstand von ihren Gebetsformeln! Besonders
ist Ein Punkt antipharisäisch — Versöhnlichkeit und Liebe des
Nächsten, ohne welche Jesus alle Gebete verwirft. — Was würde er
heut zu Tage sagen über die Wortreichen, Geistarmen, Glaubensleeren,
Selbstsuchtsvollen Gebete, welche häufig, mit Thränen eingebildeter
Gottesliebe, mit Herzen voll Menschenhaß, in kriechender Stellung, mit
stolzirendem Nacken, laut gesprochen werden?! O, wie oft kreuzen wir
uns vor Pharisäern, und sind zwei Mal ärger, als sie — bei unsern
Einsichten!! Beinahe ans Komische streift die Schilderung eines
fastenden Heuchlers. So sehr verabscheute Jesus eine solche
Handlungsweise, daß sein hoher, göttlicher Ernst bis zum beißenden
Tone hingerissen wurde. Ein merkwürdiger Zug! Doch kann man ihn auch
schon beim Almosen und Gebete des Pharisäers wahrnehmen. Fasten ist
aber nur Beispiel für religiöse, besondere Uebungen jeder Art.
Wenn frömmelnde Eitelkeit, Geruch der Heiligkeit, Menschenlob oder
Tadel, elende Schmeichelei, charakterlose Aefferei u. d. gl. uns zu
solchen außerordentlichen, nicht gebotenen, nicht unumgänglich
nothwendigen Dingen treibt; was soll man dazu sagen? „Machet es so,
wie die Heuchler?“ — —

Sonderbar! wird Mancher denken; hier dringt Jesus so strenge auf das
Handeln „im Verborgenen“, und früher hatte er mit Nachdruck
gelehrt: „Lasset euer Licht leuchten vor den Menschen!“ Das
will sich ja nicht zusammenreimen. — O recht gut, wenn man nicht
an Worten klebt, sondern den Geist der Rede auffaßt. Das Gute
deßwegen thun, damit es die Menschen sehen, und uns loben; dieß
nennt Jesus Heuchelei. Und daran hat er vollkommen Recht, weil eine
irdische, gemeine, schlechte Absicht einen schönen Anstrich bekommen
soll. Die Gesinnung, das Herz ist unserm Herrn immer
die Hauptsache; da fordert er nun, daß der Mensch die Tugend nicht
seiner Person zu lieb, sondern einzig um des unsichtbaren
Gottes willen ausüben soll. Dabei verlangt er aber keinesweges,
daß man mit seinen edeln Handlungen geheim thue, und gleichsam
Verstecken spiele. Nein, offen, vor Aller Augen, an hellen Tage soll
unser Gutes geschehen. Wir haben uns dessen nicht zu schämen, noch
uns, aus falscher Demuth, vor Menschen zu scheuen. Das Licht leuchtet
Allen im Hause; aber mehr thut es auch nicht, weil es gegen
seine Natur wäre. So soll es auch bei uns sein. Das Gute sollen wir
thun — vor Gott und Menschen; aber weiter nichts dazu setzen, was
Künstelei, Gepränge, Prahlerei, Selbstsucht u. s. w. heissen könnte;
Solche selbstgewählte, ausserwesentliche Verzierungen sind Dünste und
Nebel, welche den reinen Glanz des Lichtes verhüllen, und um Wahrheit
und Liebe täuschende Farbenringe der Lüge bilden, welche schimmern und
blenden, aber vor Gott und vor seinen ächten Kindern Nichts sind.

Licht will Jesus in und an den Seinigen sehen — Licht von
Gott; nicht selbstgemachte Fackeln. Von diesen sagt der
Prophet: „Sehet, Alle schlagt ihr Feuer, Fackeln anzuzünden! Geht hin
beim Scheine euers Feuers, bei eurer Fackeln Licht! Von meiner Hand
geschieht euch dieß, mit Schmerzen ringend liegt ihr da!“ (Jes. L, 11.)



Die vom stürmenden Winde gepeitschte Meereswoge ist unstät; der Fels
am Ufer trotzt unwandelbar ihren Schlägen: so schwankt der Heuchler im
Mißtrauen auf Gott; der Glaubige hält sich unverrückt an dem Anker der
Hoffnung auf den, „der da ist, und den er nicht sieht.“ So schildert
Jesus die Pharisäer seiner Zeit, wenn er spricht: „Niemand kann zwei
Herren dienen. — Ihr könnet nicht Gott und dem Mamon dienen.“

Wer verabscheuet nicht diese Zwittergeschöpfe des Mundglaubens und
thätigen Mißtrauens? Wer lobt nicht den schönen, erhabenen Ausspruch
„der göttlichen Weisheit, die wußte, was im Menschen war?“ — Weiß
Er es jetzt nicht mehr, wenn wir Tag und Nacht rastlos daran sind,
sinnen und sorgen, uns mühen und quälen, Geld und Gut zu erwerben —
— um für die ungewisse Zukunft uns sicher zu stellen, um das Wohl der
Unserigen zu gründen, u. s. w. u. s. w. dabei aber das Reich Gottes in
uns aus Augen und Sinn verlieren? Weiß Er es jetzt nicht mehr,
wenn wir der Vaterliebe unseres Gottes nur halb trauen, nirgends
Ruhe finden, unser armes Herz mit tausend widersprechenden Gedanken,
Hoffnungen, Besorgnissen, Planen, Gewinn- und Verlustrechnungen foltern
und zerreißen — und dann doch in Angst und Unglauben beten —
um Nahrung und Kleidung, wie Heiden, die keinen Gott kennen?
Weiß Er da nichts mehr von getheilten Herzen, von gespaltenen
Schlangenzungen, von schielenden Augen, von studierten Hofmanieren &c.
der Betenden? Möchte doch dieses Alles nur von den alten Pharisäern
gegolten haben! — —



„Heuchler, ziehe zuerst den Balken aus deinem Auge!“ Wer unter
den Christen kennt diese Stelle nicht? Wer führt sie nicht an mit
Beziehung auf Diesen und Jenen? Würde aber die Frage aufgeworfen:
Warum hat Jesus die Pharisäer und Splitterrichter seiner Zeit
Heuchler genannt? Wie Mancher würde verstummen? Und doch
giebt gerade diese Stelle großen Aufschluß über das Wesen der
Heuchelei, und über ihren ausgedehnten Wirkungskreis. Den Hang,
seine eigenen großen Fehler zu übersehen, und fremde kleinere Versehen
schonungslos zu tadeln; die tückische Wendung, seine Gebrechen
durch scharfsichtige Rüge der Schwachheiten Anderer zu decken; die
niedrige Kunst, auf Kosten des Nächsten als Vorbild der Tugend zu
glänzen, würden wir mit ganz andern Namen belegen, als unser Herr, der
dieses Alles mit Einem Worte Heuchelei nennt. Wie treffend!
um tugendhaft, um fromm zu scheinen, wenn sie es schon nicht waren,
tadelten die Pharisäer Alle, die nicht Ihresgleichen waren, mit
liebloser Strenge; sie sprachen gerne Verdammungsurtheile aus, mit
denen sie tiefe Einsicht in die Religion an den Tag legen wollten; sie
verwarfen Andere um ihrer Meinungen und Lehren willen u. s. w. — —



Hatte Jesus Unrecht, wenn er vor solchen Leuten warnte, als „vor
falschen Propheten?“ Freilich gab er ein Kennzeichen an, welches
nur der Geist Gottes mit solcher Bestimmtheit aufstellen konnte. „An
ihren Früchten sollt ihr sie erkennen!“ Wenn ein offenherziger Zuhörer
diese vielsagenden Worte auffaßte, und den Maaßstab Jesu an eine solche
heilige Figur genauer anlegte; mußte er nicht oft zu seinem nicht
geringen Befremden eher einen verwundenden Dorn, als eine erquickende
Traube, eher eine geschmacklose, als eine milde Feige an manchem
Meister in Israel finden? Zum größten Aerger reichte der Schaafpelz —
die rabbinische Amtstracht — nicht hin, die Wolfsgestalt zu bedecken.
—



Auf nichts waren die Pharisäer so eifersüchtig, als auf den Vorzug,
viele Schüler zu haben, und von ihnen recht tief, recht demüthig, recht
sklavisch verehrt zu werden. Ein Hauptpunkt dabei war die ängstlichste
und unverbrüchlichste Anhänglichkeit an Worte, Buchstaben und Jota
ihrer Satzungen und Erblehren. Als zweite, höchst wichtige Vorschrift
galt äußerliche Gesetzlichkeit, pünktliches Ceremoniell, wobei eben
für innere Heiligung nicht die strengsten Forderungen gemacht wurden.
Kann man sich eine bessere Schule der Heuchelei denken? Giebt es einen
kürzeren Weg, nach Grundsätzen junge Gleißner zu bilden?

„Nicht Jeder, der sagt: Herr! Herr! wird in das Reich Gottes
eingehen; sondern der den Willen meines Vaters im Himmel thut.“
Welch’ eine ganz andere Sprache! Jesus stellte den heiligen Willen
Gottes als erste Vorschrift für seine Jünger auf; Ehrfurcht,
Gehorsam, Liebe gegen den Vater im Himmel machte er zur
unerläßlichen Bedingung der Aufnahme. Wer sich dazu nicht verstehen
wollte, der konnte ihn mit allen Ehrentiteln und Bücklingen, mit dem
täuschendsten Scheine, mit dem ausgesonnensten Schönthun, mit dem
schnellfüßigsten Diensteifer gegen seine Person nicht bestechen; er
wurde weggewiesen aus seiner Schule, d. i. aus dem Reiche Gottes. —
Ob Jesus wohl seine Gesinnung seit seiner Himmelfahrt geändert
hat?! — — —


VII.

Die Heilung des Schlagflüßigen.[8]



Gewöhnlich leihet man der eifersüchtigen Liebe Argusaugen und
Adlersblicke; aber der Heuchelei fehlen sie auch nicht. Der Unterschied
ist nur der, daß die Liebe den geraden Weg zur Selbsttäuschung
wandelt, die Heuchelei aber etwas Anderes thut, und etwas Anderes
will. Wie oft eifert sie für Gott, Religion und Tugend, während sie
innerlich nur von Abneigung, wohl gar von Haß gegen
eine gewisse Person, oder gegen ihre Meinungen getrieben wird!
Jesus war noch gar nicht lange als Lehrer und göttlicher Gesandter
aufgetreten, als es die Pharisäer und Schriftgelehrten schon für
nöthig fanden, „aus allen Ortschaften von Galiläa und Judäa, und von
Jerusalem zusammenzukommen“, um seine Lehren und Thaten in der Nähe
zu beobachten. Die neuen, mit den ihrigen so sehr contrastirenden
Lehren des von ihnen nicht begutachteten Propheten beunruhigten sie
ausserordentlich. Allein diese Unruhe, so wie der Neid über den schnell
und allgemein wachsenden Beifall des Nazareners, wußten sie künstlich
genug unter frömmelnder Gebehrde zu verstecken, daß wohl Mancher sie
noch gelobt haben mag wegen ihres Eifers, mit welchem die treuen Hirten
Israels über der Religion der Väter hielten, und sich keine Mühe zu
groß, keine Reise zu weit sein liessen, um gefährlichen Lehren heilsam
den Weg zu versperren. —

So finden wir sie jetzt beisammen in dem Hofraume eines Hauses zu
Kapernaum, wo sich Jesus, wenn er nicht umherzog, gewöhnlich aufhielt.
In der Mitte ist Jesus; um ihn her bilden die Pharisäer einen Kreis,
mit Ansehen den ersten Platz behauptend; hinter ihnen das Volk in dicht
gedrängter Masse. Jesus lehrt; sie horchen und lauern auf jedes Wort.
Umsonst; er spricht lautere Wahrheit. Geheimer Verdruß beschlich schon
die Herzen, daß Zeit und Mühe dießmal verloren sei. Doch unerwartet
ereignet sich Etwas, wodurch die Hoffnung, ihm beizukommen, wieder
belebt wird. Ein Schlagflüßiger wird unter sonderbaren Umständen unserm
Herrn zu Füßen gelegt: „da er ihren Glauben sah sprach
er: Mensch, dir sind deine Sünden vergeben!“ — — Gott
sei gedankt! Jetzt wird den Herren leichter um das Herz; sie haben —
eine Gotteslästerung (!?) gehört. Das Innere geräth bereits in
Aufruhr, d. h. in gerechten, heiligen Eifer; Rachegedanken durchkreuzen
sich wie Blitze in der geistigen Nacht der Heuchelei; Alles drohet
nahen Ausbruch — — als Jesus ihre Bosheit in ihren Herzen las, sie
ans Licht zog, und mit einer wundervollen That beschämte.
Zur Vollendung ihrer Niederlage brach das Volk in laute Lobpreisung
Gottes aus, und in Erstaunen über die hohe Macht unseres Herrn.
Heiliger Schauer hatte Alle durchdrungen; verbissene Wuth kochte in
den Pharisäern — bei einem und demselben Werke Gottes. Läßt
sich Wahrheitssinn und Herzenseinfalt, dem Vorurtheile und der Tücke
gegenüber, lebendiger malen? —




VIII.

Die Berufung des Matthäus; Beantwortung von zwei
Fragen.[9]



Vom Standpunckte göttlicher Wahrheit und Liebe, und darum so rein,
frei und milde beurtheilte und behandelte Jesus die Menschen und ihre
Verhältnisse. Kein Wunder, daß er mit den einseitigen, herzlosen,
selbstsüchtigen Maximen der Pharisäer und Schriftgelehrten so
oft in Gegenstoß kam. Eitler Stolz auf die Vorrechte des Volkes
Gottes hatte sie vermocht, die Zolleinnehmer ihrer Tage für
öffentliche Sünder zu erklären, und so eine Art Bann über sie
auszusprechen, weil sie von den Römern, als Heiden und Feinden der
Nation, ihre Stellen pachteten. Niedriger Eigennutz von Seite vieler
Zöllner verschaffte ihnen einen gültigen Vorwand, dieses Urtheil
zu rechtfertigen, und die Scheidewand zwischen den Rechtschaffenen
und Sündern immer länger und höher zu führen, so daß kein eifriger
Pharisäer mit einem Zöllner auf irgend eine Weise vertraut umgieng. Er
hätte dadurch seine gesetzliche Reinigkeit verletzet.



Ganz anders dachte und handelte Jesus. Er sah in den Zöllnern
unglückliche Menschen, verirrte Kinder seines himmlischen Vaters;
er fand nicht alle unverbesserlich und durchaus verwerflich; darum
entsetzte sich sein menschenfreundliches Herz über die gefühllose
Kälte und Härte, mit welcher die Pharisäer diesen Menschen den Weg
zur Besserung versperrten; sein himmlisch hoher Geist schwang sich
über diese finstern Vorurtheile der Meister Israels empor; edel und
freisinnig wandelte er den Pfad der Erbarmungen Gottes um die verirrten
Schaafe aufzusuchen — und nicht vergeblich. Er fand mehr als Einen,
über den er sich mit dem ganzen Himmel freuen konnte. Matthäus
wird als der Erste genannt; Mancher wird wohl noch einst im Buche des
Lebens angeschrieben stehen, den die Menschen nicht kennen.

Welch’ ein entzückender Anblick! Jesus geht an der Zollbank vorbei,
sieht den Matthäus, fordert ihn auf, sein Jünger zu werden; dieser
erhebt sich mit raschem Entschlusse, verläßt freudig sein einträgliches
Gewerbe, und wird Schüler des armen Propheten. Wo sind da die feinen
Ueberredungskünste, wo die lockenden Versprechungen von der einen,
wo die wegwerfenden Manieren, wo die sklavische Erniedrigung von der
andern Seite, wie Beides bei den Pharisäern Statt fand? Wie kurz,
wie natürlich, wie zwanglos, wie thatenreich ist der ganze
Hergang! Wie edelmüthig, frei und doch voll Anstand und Würde ist
das wechselseitige Betragen! Welch’ ein Ausdruck hoher Freude liegt
in der Veranstaltung des Gastmahls bei Matthäus! Welche hinreißende
Herablassung in der Theilnahme Jesu daran! Ohne Bedenken aßen seine
unverdorbenen Jünger mit dem reuigen Sünder; Matthäus und seine
Genossen dachten nicht an den harten Richterspruch der Pharisäer;
sie sahen nur den Propheten, fühlten Wonne im Herzen und Kraft zur
Besserung.

Gott und seine Engel freuten sich des herrlichen Anblickes. — —

Die scheinheiligen Pharisäer murrten, zürnten, tadelten laut unsern
Herrn!!! — Wer vermag das Abscheuliche, Niederträchtige, Empörende
einer solchen Denk- und Handlungsweise zu schildern?

Muth ist nicht Sache des Heuchlers, wenigstens nicht offener Muth; das
böse Gewissen schlägt ihn. Darum zieht er Seitenangriffe vor; er tritt
dem Gegner nicht leicht vor die Augen. Dieser Zug schändet auch hier
die Pharisäer. Sie wagten es nur nicht, Jesus unmittelbar selbst zu
tadeln; nur an seine Jünger stellten sie im religiösen, strafenden
Tone die Frage: „Warum esset und trinket ihr und euer Meister mit
den Zöllnern und Sündern?“ Vielleicht hatten sie dabei noch die
hinterlistige Absicht, durch ihr Ansehen und durch die öffentliche Rüge
die Jünger von Jesus abwendig zu machen.

Aber schnell nahm Jesus das Wort, und vertheidigte sich, nicht
die Jünger; denn er wußte zu gut, wem der Vorwurf gelten sollte.
Und welche Vertheidigung? In drei Innhaltsschweren Sätzen rechtfertigte
er seinen Besuch bei Matthäus, enthüllte die Schande seiner Gegner, und
schilderte die göttliche Milde seines Berufes.

Man durfte nur ein wenig mehr, als gewöhnlich Pharisäer, mit dem Geiste
des alten Testamentes vertraut sein, um aus den Psalmen und Propheten
zu wissen, wie zärtlich Gott um die Bekehrung der Sünder sich gleichsam
bekümmerte; wie väterlich er für Menschenwohl sorgte; wie oft gerade
von dieser menschenfreundlichen Seite auch der Messias geschildert
wurde. Darum konnte Jesus nicht Schriftgemäßer sich als
Retter Israels ankündigen, als dadurch, daß er als Seelenarzt
auftrat. Allein eben dieß war es, wovon die damaligen Lehrbücher
nach den Erblehren der Alten nichts enthielten; und von den Psalmen
und Propheten wußten die Pharisäer wenig. Wie konnten sie also das
Benehmen und die Lehre unseres Herrn verstehen?

Desto geübter und bewanderter waren sie im Ceremoniell des
Gottesdienstes jeder Art und Gattung. Opfer waren die Hauptsache
der Religion; denn wenn sie selbst opferten, so glaubten sie, Gott
damit für sich zu gewinnen; opferten aber Andere, so war dieß für
Priester und Leviten einträglich. Daß diese Art von Religiosität nur
verkappter Eigennutz war, bewies ihre Lieblosigkeit gegen alle
Menschen, und ihre an Grausamkeit gränzende Härte gegen Sünder
und Irrende. — Der natürliche Grund davon lag in dem Mangel an
Kenntniß der heiligen Schrift, in der geringen Vertrautheit mit ihrem
Geiste, in blinder Anhänglichkeit an alte Lehrer und an selbstgewählten
Gottesdienst. Daher war die Antwort unseres Herrn so eindringend und
unwiderstehlich: „Gehet hin und lernet, was es heißt: Barmherzigkeit
will ich, und nicht Opfer!“ Wie menschlich, wie milde und
freundlich ist doch die von Gott selbst ausgesprochene Religion!
Wie hart, wie starr und ertödtend das von Heuchlern mit diesem
ehrwürdigen Namen ausstaffirte Gespenst! Menschenliebe und Eigennutz —
welche Gegensätze!!

Ganz im Geiste des Allerbarmers trat Jesus auf, und munterte alle
Sünder zur Besserung auf. „Gerechte“, d. h. in sich selbst Fromme,
maschinenmäßig Heilige, daher Unverbesserliche, wie die Pharisäer,
konnte er nicht zur Sinnesänderung einladen. Wahrhaft Gute schlossen
sich von selbst an ihn an.

So mußten seine tadelsüchtigen Gegner, kräftig widerlegt, nachdrücklich
zurechtgewiesen, fein angestochen, ruhmlos abziehen, und ihren Verdruß
wiederkauen.



Einstimmig lassen drei Evangelisten einen Vorfall folgen, der
selbst der Zeit nach, nicht bloß wegen seines Innhaltes, mit dem
Vorhergehenden zusammenzuhängen scheint. Die Pharisäer konnten es,
trotz ihrer Frömmigkeit, doch nicht so leicht verzeihen, daß Jesus
sie vor Zöllnern und Sündern zu Schanden gemacht hatte. Sie
sannen auf Rache; und diese wird solchen Leuten nicht schwer. Dießmal
verfielen sie aber auf ein fein und listig erdachtes Mittel. Jesus und
Johannes sollten im Widerspruche begriffen dargestellt, die Jünger
des Täufers als Werkzeuge benützt, die Schüler unseres Herrn von ihm
abgewandt werden. Ein trefflicher, der gewandtesten Heuchler würdiger
Plan!

Aber wie kam es, daß Johannes Jünger sich von ihnen so leicht
mißbrauchen ließen, da der Täufer so dringend vor Pharisäern gewarnt
hatte? Dazu mußten mehrere Triebfedern künstlich in Bewegung gesetzt
werden. Aus einem frühern Vorfalle (Joh. III., 26.) ergiebt sich
ungezwungen, daß einige Schüler des Täufers eifersüchtig
waren auf das schnell wachsende Ansehen unseres Herrn; diese
leidenschaftliche Stimmung konnte seit der Gefangennehmung des Täufers
nicht abgenommen, vielmehr durch Schmerzgefühl über den Verlust ihres
Lehrers nur zugenommen haben. Von einer andern Seite hiengen diese
Schüler noch sehr an einem äußerlich strengen Leben, wie es ihr Lehrer,
seinem Berufe und Zwecke gemäß, geführt, und wozu er sie,
als Vorbereitung zum Reiche Gottes, ebenfalls angewiesen hatte.
Da nun nicht leicht Jemand scharfsichtiger ist in der Entdeckung der
Schwachheiten Anderer, als der Heuchler, weil er selbst viele Blößen zu
decken hat; und da eben solche Menschen fremde Fehler am schlauesten
zu benützen wissen, weil sie aus der Kurzsichtigkeit der Menschen für
sich selbst täglich und stündlich Vortheil ziehen müßen: so konnte es
den Pharisäern gewiß nicht schwer werden, einige Johannes-Jünger in ihr
Interesse zu ziehen. Je tiefer und stiller aber eben
darum freier und zwangloser die Religiosität unseres
Herrn war, desto leichter war es, unter den gegebenen Umständen, sie
verdächtig zu machen. Ohne viele Mühe und mit täuschendem Scheine ließ
sich zeigen, daß Jesus, der mehr sein wolle, als der große
Johannes — schwerlich werden die Pharisäer erheucheltes Lob gespaart
haben — nicht einmal die Kennzeichen alltäglicher Frömmigkeit
an sich habe. Solche Dinge von Männern vorgetragen, welche im
Geruche der Heiligkeit stunden; wie verführerisch mußte es
sein! um aber das schöne Vorhaben von allen Seiten zu befördern, und
jedes mögliche Hinderniß bedachtsam zu entfernen, mußten sich Einige
der eifrigsten Pharisäer-Schüler zu denen des Johannes gesellen. Auf
diese Weise bildeten sie eine zusammengesetzte, gar nicht verächtliche
Gesandtschaft, welche unsern Herrn öffentlich über den Mangel an
Gebetstunden und Fasttagen für seine Jünger zur Rede stellen
sollte. In welchem Lichte mußte Jesus vor den Augen der beschränkten
kurzsichtigen Menge erscheinen, wenn er diesen Angriff nicht kräftig
und ganz von sich ablenken konnte? Wahrlich, wer sich in Ränken und
Verfolgungskunstgriffen üben will, darf nur zu Pharisäern in die Schule
gehen!



Es hatte die Feinde Jesu nicht wenig Nachdenken, Scharfsinn, Kunst und
Mühe gekostet, diesen Angriff auf die tadellose Frömmigkeit zu Stande
zu bringen. Jesus arbeitete indessen unbesorgt und rastlos an Besserung
und Beseligung der Sünder; und als sie den Schlag ausführen wollten,
waren sie mit Einem Allmachtsworte der unüberwindlichen Wahrheit
besiegt. Der Gott vertrauende, Menschen liebende Fromme besteht fest
und ungebeugt, wie Libanons Ceder, den Sturm, während der Boshafte mit
Wurzel und Stamm verderbt wird.

Ueber das Gebet gab Jesus merkwürdig genug gar keine
nähere Antwort. Dieses Stillschweigen beweist wohl mehr, als alle
scheinheiligen Schutzreden, daß Jesus dem Geiste des Gebetes
keinen Zwang angethan wissen wollte durch Formeln und Zeiten und Orte.
Bei ihm und seinen Jüngern war es nicht so, wie bei den Pharisäern. Die
geistlose Anhänglichkeit an bloße äußere Gebräuche und Selbstquälungen
hätte gar nicht sinnreicher und tiefer verglichen werden können, als
mit Trauergebräuchen zur Zeit der Freude, mit neuen Lappen
auf alte Kleider. Wie mußte dieß die Heuchler ärgern, wenn sie den
Werth ihrer mühsamen und hart errungenen Heiligkeit so herabgesetzt
sahen! Wer freuet sich nicht, daß wir einen Bräutigam und keinen
Todtengräber zum Stifter unserer Religion haben? — Junger herber
Wein, der dem Gaumen nicht behagt, und den Schläuchen schadet, ist ein
sinnvolles Bild der sauertöpfischen Frömmigkeit dressirter Heuchler.


IX.

Ueber Heiligung und Entweihung des
Sabbates[10]



Der wahre Gottesverehrer und der Heuchler verhalten sich zu einander
wie Geist und Buchstabe, wie Sache und Form, wie Wirklichkeit und
Schein. Wer kennt Moses und die Propheten, und weiß es nicht, daß
die Feier des Sabbates ein Grundgesetz der israelitischen
Religion war? Der Glauben an den Einen wahren Gott, als Weltschöpfer
und Weltregenten, hieng an der Beobachtung oder Vernachlässigung
dieses Gebotes; Israel fiel oder stund jederzeit mit dem Sabbate.
Seit der Wiederherstellung eines großen Theiles der Nation nach dem
babylonischen Exil wurde mit ausserordentlicher Strenge über diesem
Gesetze gehalten, weil man, nachdem der Rausch des Götzendienstes
verrauchet war, die Wichtigkeit dieser Feier einsah. Allein Esra’s und
Nehemia’s Geist lebte nicht fort in ihren Nachkommen; diese blieben
bald häufig nur bei der Form stehen, und trieben Abgötterei damit.
Besonders die Pharisäer entwarfen ein Bild von der Heiligkeit des
Sabbates, das an Personification gränzte, und zu den abentheuerlichsten
Vorschriften verleitete, von denen die heil. Schrift durchaus nichts
wußte. Sie trieben es so weit, daß die Feier dieses Tages zur
Hauptsache und zum Zwecke, der Mensch zur Nebensache und zum Mittel
wurde. Daher überluden sie die Menschen mit kleinlichen Regeln,
Gesetzen und Bestimmungen darüber, welche körperliche Verrichtungen
man vornehmen dürfe, um „nicht zu arbeiten.“ Alles wurde wieder nur
auf Gebräuche, Ceremonien, Wortformen, Schritte, Bewegungen — bis zur
Anwendung von Arzneimitteln eingeschränkt; das Herz gieng leer aus
dabei; der Geist mußte Hunger leiden; das Gewissen kam in die Noth —
wie überall bei der Heuchelei.

Jesus war Israelite im ächten Sinne des Wortes, und eben darum nichts
weniger als ein Verächter des Sabbates, wohl aber der pharisäischen
Lehre über den Sabbat. Diese mit Lehre und That zu bestreiten, war
sein hoher und fester Entschluß. Daher ließ er es gerne geschehen,
daß seine wenigstens in diesem Punkte unpharisäischen Jünger an einem
Sabbate Aehren abrupften, sie mit den Händen zerrieben, und aßen —
zum nicht geringen Aerger der Pharisäer. Diese waren nämlich ihm
und seinen Jüngern auch hier nachgeschlichen, oder hatten sich mit
verstellter Miene der Freundschaft zu Begleitern aufgedrungen. Blinder
Religionseifer treibt zu Allem, und erlaubt sich Alles; ist ja der
Zweck heilig; warum nicht auch jedes Mittel? Wie werden sie sich in
ihrem Gott gefreuet haben, als sie diesen Fehler entdeckten?
Nun lag ja die Sündhaftigkeit und die verführerische Lehre des
verhaßten Propheten zu Tage; nicht nur Er selbst hielt nichts auf
göttliche Einsetzungen, sondern gestattete auch bereits seinen Jüngern,
ungescheuet den Sabbat zu schänden.

Womit wollte Jesus sich rechtfertigen gegen so scheinbar wichtige
und gegründete Vorwürfe? Wenn es mit Gründen aus der pharisäischen
Schule hätte geschehen müßen, wäre er freilich in die
dringendste Verlegenheit gerathen; denn er hätte weder einen alten noch
einen neuen berühmten Rabbi für sich anführen können. Allein Jesus
hielt sich vorerst an die heil. Schrift selbst; und da war
das Recht auf seiner Seite. Im Gesetze Moses war das, was die
Jünger gethan hatten, den Armen ausdrücklich erlaubt, und am Sabbate
wenigstens nicht verboten. Von dieser Seite konnten ihm seine Feinde
nicht beikommen. Aber er war im Stande, noch weiter zu gehen, und ein
unverwerfliches Beispiel aus Gottes Wort anzuführen, daß selbst
bestimmte göttliche Vorschriften für äußere Gebräuche im Falle eines
dringenden Bedürfnisses ihre verbindende Kraft verlieren. Was ließ sich
dagegen sagen, wenn der Hohepriester Achimelech und David
so gehandelt hatten? Warum tadelten denn die Pharisäer nicht auch das
Gesetz Gottes, welches den Priestern Arbeit zum Behufe des
Opferns am Sabbate gestattete?

Höchst merkwürdig und lehrreich bleibt es, wie unser Herr stets den
Menschensatzungen und Erblehren seiner Feinde Gottes
Wort und That entgegengesetzt, und sie damit verstummen
machte. In welchem Lichte ihre Kenntniß göttlicher Dinge dabei
erschien, darf wohl nicht erst gezeigt werden.

Obwohl das bisher Gesagte mehr als hinreichend war, die Handlung der
Jünger und dadurch auch Jesus selbst zu rechtfertigen: so fügte er doch
noch besondere Gründe bei, welche unsere ganze Aufmerksamkeit
verdienen, weil sie den Charackter der Wahrheit und Liebe, so wie der
Heuchelei ins hellste Licht setzen.

Die Pharisäer fanden es untadelhaft, daß die Priester und Leviten
die Sabbatsruhe brachen; denn es geschah im Tempel und
folglich zur Ehre Gottes. Jesus erklärte, daß seine Jünger
noch mehr Recht dazu hätten, als jene, da „Er größer sei, als der
Tempel.“ Damit gab er sich deutlich genug zu erkennen, als den
Sohn Gottes, als die lebendige Wohnung, in welcher die Fülle
der Gottheit thronte. Es ist ein trauriges Zeichen der tiefen
Verblendung, in welche geistlose Systeme die Menschen stürzen, daß die
Pharisäer diesen starken Fingerzeig weder gut noch böse aufnahmen; ja,
gar nicht vernommen zu haben scheinen.

Auch bei dieser Gelegenheit führte Jesus wieder den Spruch des
Propheten an: „Barmherzigkeit will ich, und nicht Opfer.“ Damit
deutet er auf die eigentliche Quelle, aus welcher der Vorwurf
der Sabbatsschändung geflossen war. Lieblosigkeit, Verdammungssucht,
Partheihaß war es, was sie bestimmt hatte, unserm Herrn auf dem
einsamen Pfade durch Saatfelder nachzuschleichen, und die unschuldigen
Jünger zu tadeln. Welch’ einen Begriff von Frömmigkeit hatten diese
Heuchler? Was ließ sich mit ihrer Religiosität nicht Alles reimen? Wie
listig wußten sie ihre Leidenschaften mit Gottes Sache zu vermischen!
Aber Jesus durchschaute die Tücke ihres Herzens, und enthüllte sie —
zu unserer Belehrung und Warnung.

„Der Sabbat ist um des Menschen willen, nicht der Mensch um des
Sabbats willen da.“ So kehrte Jesus mit kühner Freimüthigkeit, wie
sie nur der Wahrheit eigen ist, die Lehre der Pharisäer um, und stellte
das ursprüngliche, alte Verhältniß wieder her. Man muß sich ganz in
die damalige Heuchlerische Lehre hineindenken, um das Neue, Treffende,
Wahre, aber für die Rabbinen höchst Aergerliche — und für alle
Zeiten Anwendbare recht tief und innig zu fühlen.

Aus dem eben aufgestellten Grundsatze leitete Jesus eine eben so
wichtige als damals anstößige Folge ab: „Also ist der Sohn des
Menschen Herr auch des Sabbates!“ Mit bewunderungswürdiger Feinheit
hat er hier sich und seine Jünger zugleich vertheidiget. Menschensohn
bezeichnet den Menschen überhaupt, und insbesondere den
Messias. Beides konnte er mit vollem Rechte von sich sagen;
aber auch für seine Jünger galt es, daß sie über dem Sabbat, nicht der
Sabbat über ihnen stehe. Keine äußere Feier des Sabbates wollte Jesus
so verstanden wissen, daß der Mensch, wenn ihn ein unausweichliches
Bedürfniß drängte, nicht das Ceremoniel des Sabbates umgehen dürfe, um
den Geist dieser Feier zu behalten — nämlich Ruhe, frohen Genuß
vor Gott, Andenken an die Schöpfung durch Gott, Dank gegen den Geber
alles Guten, Erneuerung und Befestigung des Glaubens und der Liebe.
Solche reine und freie Ansichten finden an den Pharisäern aller Zeiten
Gegner.

Jetzt noch einen Blick auf die Jünger! Was wird sich in den biedern,
für einfache, zwanglose Frömmigkeit und Wahrheit vielfach empfänglichen
Herzen geregt haben, als sich ihr Meister ihrer so annahm? Welche neue
Gedanken werden aufgestiegen seyn? Welche Freude werden sie empfunden
haben, daß Jesus ihnen kein so schweres Joch auflegte? Welcher Redliche
freuet sich nicht mit ihnen?



Der wirklich glänzende Sieg, welchen Jesus über die Pharisäer davon
getragen hatte, verschaffte ihm von ihrer Seite so wenig Ruhe, daß sie
ihn vielmehr rachsüchtiger verfolgten, als vorher. Ist dieß nicht das
Schicksal des Gerechten, so oft er den schweren Kampf gegen Bosheit
wagt? Läßt sich nicht natürlich noch Schlimmeres von der Heuchelei, als
von einfacher, offener Verkehrtheit des Herzens erwarten? Je weniger
die Pharisäer in sich selbst hineinsehen wollten, desto sorgfältiger
belauschten sie Andere, besonders den ihrem Ansehen so gefährlichen
Jesus. Sie rechneten sich dieses Spionenwesen sogar zum Verdienste vor
Gott an; denn sie sorgten ja dadurch für Erhaltung und Beförderung der
Ehre Gottes — wenigstens vor den Augen der Menschen. Daher umspannen
sie Jesus überall mit den Netzen ihres Argwohnes; nirgends aber
lauerten sie sorgfältiger, als im Tempel, und in den Synagogen. Sehr
begreiflich; denn dieß waren die eigentlichen Tummelplätze ihres faden
gelehrten Krames und ihres prahlerischen Gottesdienstes.

Dießmal gab ein Mann mit einer lahmen Hand Anlaß zu einem
merkwürdigen Vorfalle. Es war Sabbat; die Synagoge hatte sich
gefüllt mit Menschen; vermuthlich auch darum, weil man wußte, daß Jesus
komme. Der Lahmhändige stellte sich so hin, daß Jedermann sehen konnte,
er suche Hülfe bei Jesus. Auf den Gesichtern der Pharisäer drückte sich
der fromme Unwillen aus, den sie schon bei dem Gedanken empfanden, daß
der Festtag durch die Heilung dieses Mannes entweihet werden könnte.
Wirklich zeigte sich Jesus geneigt. Um aber die Falschheit ihrer Lehre
und die Verkehrtheit ihres Willens selbst dem gemeinen Manne lebhaft
genug vor die Augen zu stellen, fragte er sie zuvor öffentlich: Ob
es erlaubt sei, am Sabbate Gutes oder Böses zu thun? — Was sollten
sie thun? Ihm erlauben, dem Unglücklichen eine Wohlthat zu erweisen?
Dieß gestattete weder ihr System noch ihr liebloses Herz. Sagen, er
sollte Böses thun? Dieß durften sie um des Volkes willen nicht. —
„Sie schwiegen,“ und warteten den Erfolg ab, um daraus Stoff für
ihre religiöse Rachsucht zu sammeln. — „Sie schwiegen,“ damit
die geheime Bosheit ihres Herzens nicht öffentlich bekannt würde. —
„Sie schwiegen“ — wie tief läßt uns dieß in die heillose Kunst
und Gewandtheit der Heuchelei blicken, die so reich an Ausflüchten
und Schleichwegen ist, auf welchen sie bei aller Scheinheiligkeit die
niederträchtigsten Ränke schmiedet!!

„Jesus aber sah sie alle umher an mit Unwillen.“ Der göttliche
Erlöser zürnt; er fühlt bittern Schmerz über die Verblendung ihres
Herzens, mit welcher sie die Augen vor den eindringenden Lichtstrahlen
der Wahrheit gewaltsam schlossen. Wie ganz anders zürnten die
Pharisäer!



Unser Herr ließ sich nicht irre machen; er heilte die Hand, entheiligte
den Sabbat nach dem Urtheilsspruche der Pharisäer, und heiligte ihn
nach dem Sinne und Willen seines Vaters. Wie lehrreich für alle
Jahrhunderte!!!



„Mein Vater wirket bis jetzt, und so wirke auch ich.“ Mit
diesen Worten zeigt uns Jesus die sogenannten Sabbatschändungen
von einer neuen Seite. Er deutet damit auf das ganz eigenthümliche
Verhältniß hin, in welchem er, als Sohn, mit dem Vater
steht, und leitet daraus das Recht ab, am Sabbate Gutes zu thun.
Gott entweihet den Sabbat nicht dadurch, daß er für das Wohl
der Menschen thätig und wirksam ist; eben so wenig kann man es seinem
Sohne verargen, wenn er dem erhabenen Beispiele des Vaters folgt.
Wahrlich! eine gründlichere und Gottes würdigere Schutzrede für die
Heilung des 38jährigen Kranken am Sabbate läßt sich gar nicht
denken. Die Feinde Jesu wollten sie mit Steinwürfen beantworten
— das gewöhnliche Werkzeug des Beweisens für beschämte und besiegte
Heuchler. Welche Herzen mußten das sein, die eine solche göttliche
Sprache nicht verstunden; von solchen Thaten nicht gerührt wurden?
Eine solche widrige Erscheinung war nur bei Menschen möglich,
welchen Ehre bei Menschen, die glänzte und in die Augen fiel,
mehr galt, als die Ehre bei dem unsichtbaren Gotte; welche
sich zum Beweise ihrer Rechtglaubigkeit auf Moses Ansehen und
Schriften beriefen, während sie im Leben seine Lehre
und seinen Geist verleugneten; welche der Weissagung Moses
vom Messias nicht glaubten, weil sie ihrem Interesse
widersprach. War es für solche Menschen nicht noch eine Ehre, wenn man
sie Heuchler nannte? nicht umsonst bezeugte Jesus, daß es seinen
Gegnern an Wahrheitssinn fehle, daß das Wort Gottes und
die Liebe Gottes nicht in ihren Herzen wohne — —

Die Lehre, daß Religion nicht bloße Aeußerlichkeit der
Gebräuche, daß Menschenliebe ihre schönste Krone sei, daß
Gott selbst sich als Muster dafür aufstelle — diese
Lehre war lebensgefährlich für unsern Herrn; wird dieß jetzt weniger
der Fall sein, wenn Jemand mit diesem Ernste diesen Geist gegen manchen
Buchstaben geltend machen, und das, was Jesus vom Sohne Gottes sagt,
verhältnißmäßig auf Gottes Kinder anwenden wollte? Ist wirklich der
Pharisäismus so ganz aus unsern Herzen gewichen? —




X.

Jesus, Simon, der Pharisäer, und die
Sünderin.[11]



Schon damals scheinen Einladungen zu Mahlzeiten nicht immer Beweise
vertrauter Freundschaft, sondern öfter auch Complimente und Hofsitte
schlauer Füchse gewesen zu sein. Wer wundert sich nicht? Jesus wurde
von dem Pharisäer Simon zur Tafel geladen. Doch wohl ein Beweis, daß
er den Propheten zu schätzen wußte! So mochte, so sollte es vielleicht
scheinen; allein es war nicht so. Das Betragen
Simon’s ist Bürge dafür, daß die Einladung nur geschah, entweder um den
seltsamen Lehrer auch ein Mal in der Nähe zu sehen, oder damit manche
Verehrer Jesu gut von Simon denken möchten u. s. w. Das, was die Leute
sahen und hörten — die Einladung; und das, was im Verborgenen des
Hauses vorgieng — die Behandlung des Gastes; welch’ ein Contrast! Aber
unstreitig ächt pharisäisch.

Aber nun erst der Hauptauftritt! die Sünderin tritt in das
Speisezimmer, nähert sich Jesus, weint Thränen einer reuevollen,
dankbaren Liebe, küßt und salbt die Füße ihres Erretters vom ewigen
Tode. Kalter Schauder überläuft die fromme Haut des reinen
Pharisäers bei diesem Anblick. „Wenn dieser ein Prophet wäre, so
würde er wissen, wer und was für ein Weib es ist, welche ihn anrühret“
— so spricht er im Herzen sein Gewissenrichterisches Urtheil. Allemal
glaubt der Heuchler, in dem Innern Anderer richtig zu lesen, was sein
verkehrter Sinn ihm eingiebt. Er ist immer auf Reinerhaltung der Ehre
und des Gewissens seiner Nebenmenschen bedacht, und vergißt darüber
sich selbst. Der Sohn Gottes las richtiger im Herzen Simon’s, und gab
ihm davon einen Beweis, der ihn auf ernste und heilsame Gedanken hätte
führen können, wenn er nicht von Selbstsucht zu sehr verblendet gewesen
wäre. Widerlegte Jesus nicht recht gründlich und schonend zugleich
durch die That den Zweifel Simon’s an seiner Prophetenwürde?

Es läßt sich gar nicht sagen, wie viel Zurückstossendes, zarte
Herzen Empörendes in der Gesinnung des Pharisäers gegen Jesus und
gegen die Sünderin liegt. Ganz versenkt in die Vorstellung seiner
gesetzlichen Heiligkeit; trunken von Freude über seine
Sittenreinheit vor den Augen der Menschen blickt er Jesus und
die Sünderin mit verachtendem Widerwillen und Eckel an. Es wäre
wirklich lehrreich für den Menschenkenner, Stirne, Augen, Mund und
Gebehrden des treuen Sklaven eines heilig sein sollenden Buchstabens
zu sehen. Aber kaum würde er seinen Unwillen unterdrücken können beim
Anblicke der grinsenden Lieblosigkeit des aufgeblasenen Heuchlers, der
gefühllosen Härte des unbekannten Sünders, des undankbaren Herzens
gegen seinen wohlthätigen Schöpfer. Aus dieser bittern Quelle floß die
geläufige Sophistik, welche blitzschnell beweisen konnte, daß Jesus
kein Prophet sei, weil er sich von einem solchen
Weibe berühren ließ. Das Verdammungsurtheil war systematisch
und rabbinisch vollkommen consequent; also mußte es wahr
sein, so sehr es auch allem Geiste der Lehren und Thaten Gottes
widersprach.

Zwischen der Sünderin und dem scheinheiligen Simon befand sich der
göttliche Mittler. Konnte er gleichgültig oder auch nur
geduldig die schonungslose Verachtung ansehen, mit welcher die bessere
Sünderin von dem schlechtern Frömmler behandelt wurde? Unmöglich! Er
müßte die verlornen Schaafe Israels weniger geliebt haben, wenn er
geschwiegen hätte. Aber er machte die Rüge dadurch ausserordentlich
eindringend und scharf, daß er durch eine treffliche Parabel den
sich weise dünkenden Simon zuerst dahin brachte, über sich selbst
das Urtheil zu fällen, und dann die aufrichtige Reue, die flammende
Gottesliebe, den unbegränzten Dank, das felsenfeste Vertrauen der
berüchtigten Sünderin verglich mit der eingebildeten Heiligkeit
des kleinen Schuldners, der aber so wenig als die große Schuldnerin
bezahlen konnte; mit der starrenden Kälte des frommen Stolzes gegen den
Allerbarmer; mit der unhöflichen Aufnahme des hohen Gastes; mit dem
mißtrauischen Sinne des selbstgerechten Gottesgelehrten, der nur auf
sich bauete.

Je länger man dieses herrliche Sittengemälde betrachtet, desto
mehr gewinnt es an Bedeutung und Anwendbarkeit für Kopf und Herz.
Durchsuchen wir doch die geheimsten Gänge und Falten unseres Busens,
schütteln wir ihn ganz aus! Denn wir haben einen Herrn und Richter,
der alle stolzen Ansprüche selbstgerechter Heiligkeit kräftig
niederschlägt, der äußere Frömmigkeit ohne innere in ihrer ganzen
Nacktheit darstellt, der die Liebe nach Thaten wäget, nicht nach Worten
und Gefühlen, der auf ein gebessertes, reines Leben mehr hält als auf
schulgerechte Lehrformen u. s. w.




XI.

Heilung eines Besessenen, der blind und stumm war. Urtheil der
Pharisäer. Antwort
Jesu.[12]



Mit einem Worte seiner Allmacht hob Jesus ein dreifaches Uebel
vollkommen. Konnte er eine That verrichten, die seine Sendung von
Gott stärker bewies? Auf die Herzen des Volkes machte sie auch
wirklich einen solchen Eindruck. Verwunderung, Staunen, heiliger
Schauer ergriff die Zuschauer, sie fühlten die Nähe Gottes, weil sie
unbefangen und geradsinnig die That ansahen, und gar wohl begriffen,
daß etwas geschah, was kein Mensch so zu thun vermochte. So stieg dann
in ihren unverdorbenen Herzen der Gedanke auf: „Sollte dieser nicht der
Messias sein?“ Richtig zog ihr gesunder Verstand den Schluß, daß dem,
der Macht hat, solche Dinge zu thun, wohl auch die Rettung der Nation
für Zeit und Ewigkeit nicht unmöglich sei. Das Wunder führte also die
unpartheiischen Menschen dahin, wo Jesus sie haben wollte — an
die enge Pforte des Glaubens an ihn, als den Sohn David’s und Gottes.

Noch jetzt wird man lebhaft ergriffen, wenn man sich diese wahrhaft
beseligende Scene vergegenwärtiget; welche Wirkung muß sie erst an
Ort und Stelle hervorgebracht haben! Wer konnte ungerührt bleiben?
Niemand blieb es — als die Pharisäer und Schriftgelehrten,
welche von Jerusalem gekommen waren. Ist es möglich? Sollten
sie bei ihrer gelehrten Bildung nicht früher und besser als
das Volk, die göttliche That bemerkt und bewundert haben? Nicht
nur dieses nicht, sondern noch unglaublich mehr. Sie fällten über
dieses offenbare und allgemein dafür anerkannte Wunder ein Urtheil,
welches an ruchlosem Unsinne kaum seines Gleichen in der Geschichte
findet. „Jesus“, sagten sie, „treibt die Teufel anders
nicht aus, als durch Beelzebub, den Obersten der Teufel.“ Damit
glaubten sie das dumme Volk eines Bessern zu belehren, das Erstaunen
über die göttliche Heilung niederzuschlagen, den Glauben an Jesus
im Keime zu ersticken, und seiner Lehre vorsichtig und wohlweise
den Weg zu versperren. Und der Beweis für diese sinnlose, empörende
Wundererklärung? Sie hatten keinen andern, als ihr Ansehen, von
dessen Allgewalt sie mächtigere Wirkungen sich versprochen, als von
Gottes Wort und That. Ihnen sollte das Volk ohne Beweis und Siegel
glauben; bei Jesus sollte Gottes Siegel ungültig sein — eben weil
es Jesus war, der verhaßte Neuerer, der fluchwürdige sogenannte
Prophet, der sie um ihren Kredit beim Volke, um ihre Bequemlichkeit im
Sorgenstuhle des religiösen Ceremonielles, um den Ruhm der Schrift-
und Satzungsgelehrtheit, um ihr selbstgeschaffenes Ideal vom Sohne
David’s und von seinem Reiche — um alle geliebten Scheindinge zu
bringen drohte. Ein solcher Mensch konnte nichts Gutes thun,
weil er es nicht thun sollte, und nach ihrem Sinne nicht
thun wollte. Eher mußte der Teufel ihm zur Seite stehen,
als Gott, so entschieden auch Letzteres war. Bei Jedem aus ihrer Kaste
hätten sie Jehova gepriesen für den Sieg über den Satan; nur bei Jesus
nehmen sie zum Wahnsinne Zuflucht, weil sie von Leidenschaft gegen
ihn an Kopf und Herz gefesselt waren.

Allein diese giftige Schlange verbargen sie tief im Busen; überfüllt
von ihrem Geifer im Innersten, färbten sie den Ausbruch desselben
mit religiöser Schminke. Daher sollte die wüthendste Lästerung für
Beförderung der Ehre Gottes, die ungemessenste Verfolgungssucht
für Bewachung des Seelenheiles der Israeliten, die unersättlichste
Rachsucht für gerechten Unwillen angesehen werden, weil sie von
Jerusalem, der Stadt Gottes, gekommen waren.

Unser Herr breitet sich nicht leicht über eine Sache aus; aber dießmal
that er es mit aller Kraft seiner himmlischen Beredsamkeit. Er wollte
unstreitig die Scheußlichkeit und Strafbarkeit dieser Art von Heuchelei
ins hellste Licht setzen, um die Menschen — seine bis in den Tod
geliebten Brüder — dringend zu warnen. Zuerst zeigt er das Ungereimte,
Widersprechende in ihrer Behauptung, also das innerlich Unmögliche.
Dann widerlegt er sie durch die Werke ihrer eigenen Kinder, und durch
den wahren Begriff vom Reiche Gottes, als Gegensatz der Herrschaft
des Satans. Hierauf macht er auf das äußerlich Unmögliche der Sache
in einer Parabel aufmerksam. Endlich stellt er sich selbst geradezu
als Gegner des Satans auf, und erklärt feierlich, daß man zu Einer von
beiden Partheien sich schlagen müsse — zu Gott oder zum Satan. Dabei
unterscheidet er genau sein damaliges, leicht verkennbares
Verhältniß zu Gott, und vergiebt es daher gerne, wenn man ihn
lästert; aber unverzeihlich für Zeit und Ewigkeit nennt er es, wenn
man die Werke des Geistes Gottes, der in ihm wirkt,
dem Teufel zuschrieb, bloß um nicht an Jesus glauben zu
dürfen. Solche Menschen findet er unheilbar und unverbesserlich,
so fromm sie scheinen mochten. Endlich deckt er das Brandmal ihres
Herzens auf, aus dem nichts Gutes kommen konnte. Er weiset nach, daß
ihre gleißenden Worte nur Ausgeburten der alten Schlange seien. Sogar
auf das furchtbare Gericht Gottes lenket er den Blick hin, um die zu
schrecken, welche er nicht rühren konnte.

Wären die Pharisäer noch einer Besserung fähig gewesen; hätten sie
sich nicht verkriechen müßen vor Reue und Scham über die höhnische,
absprechende, scheinbar warnende und wohlmeinende Gebehrde und Sprache,
mit der sie Jesus verläumdet hatten? Welche Gründe der Wahrheit, welche
Thatsachen stritten für ihn! Was mußte ein redlicher Zuhörer denken?
Was sollen wir dabei denken, daraus lernen?? —


XII.

Ueber die Lehre von den gesetzlichen
Reinigungen.[13]



„Warum übertreten deine Jünger die Erblehre der Alten? Denn
sie waschen die Hände nicht, wenn sie das Brod essen.“ — So
stellten die Pharisäer unsern Herrn zur Rede, und forderten ihn zur
Verantwortung auf. Sie thaten es um so dreister und zudringlicher,
weil sie von dem Hauptsitze der Religion und Gottesgelehrtheit — von
Jerusalem gekommen waren, um das Treiben des Nazareners in Galiläa
mit eigenen hohen Augen wahrzunehmen, und bei guter Gelegenheit
ihm zu Leibe zu gehen. Ueberhaupt mußte es diesen argwöhnischen
und eifersüchtigen Rabbinen schon verdächtig vorkommen, daß
Jesus, als vorgeblicher Verbesserer der Religion, das Licht der
hierosolymitanischen Wahrheit und die scharfen Blicke des Synedriums zu
scheuen und sich und sein Unwesen in dem fernen Galiläa zu verbergen
schien. Ueberdieß waren die Galiläer in Jerusalem als unwissende
Menschen in Betreff der Religion verachtet und vernachläßiget; die
Leviten und Gesetzgelehrten gaben sich nur keine Mühe, sie besser zu
unterrichten; um so bedenklicher mußten die Herren an der Tempelschule
es finden, daß der neue Lehrer sich um „die verlornen und verlassenen
Schaafe Israels“ annahm; da konnten seine gefährlichen Grundsätze
im Volkstone vorgetragen den raschesten Fortgang machen. So selten
daher die Pharisäer Galiläa mit ihren Besuchen beehrten, so begierig
ergriffen sie jetzt diese Gelegenheit, ihre väterliche Sorgfalt für
die Erhaltung der reinen Lehre in Galiläa mit allem Nachdrucke zu
bethätigen.

Wenn man nicht unbemerkt von dem Gedanken beschlichen wird, Jesus habe
als Sohn Gottes, ein Privilegium gehabt, sich über religiöse Gebräuche
seines Volkes wegzusetzen, da er sie doch als Israelite beobachten
sollte: so kann es nicht anders als sehr auffallend sein, daß er in
manchen Fällen stracks und geflissentlich das Gegentheil von dem that,
was die Pharisäer als gesetzliche Vorschrift lehrten und übten. Da er
in andern Fällen so nachgiebig und schonend war, u. z. B. den geheilten
Aussätzigen zu den Priestern sandte, die Tempelsteuer bezahlte, das
Fest der Tempelweihe besuchte: so kann man mit Recht fragen: Warum
war er gerade gegen die Erblehre der Alten so eingenommen? Sollte
der Grund nicht darin liegen, weil sie der Heuchelei Thür und Thor
öffnete?

Es gehört mit zu dem Verderben von Adam’s Söhnen, daß sie sich mit
dem Worte Gottes selten begnügen, sondern von jeher diesen
alten, milden Wein mit ihrem neuen, rauhen Säuerling genießbarer
zu machen glaubten, und sich nicht wenig darauf einbildeten. An
diesem Erbübel litten auch die Pharisäer. Moses Gesetz war
ihrem Kleinigkeitsgeiste nicht scharf genug in seinen Bestimmungen;
David’s Psalmen fand ihr an Glauben und Liebe armes Herz zu
kurz und zu trocken; die Propheten — — — kurz, Gottes
Geist hatte sich nicht deutlich, nicht breit, nicht ängstlich genug
ausgesprochen; die Rabbi späterer Jahrhunderte sahen ernst die
Punkte auf dem Jota und alle Beistrichgen recht genau, gaben Alles
haarklein an, entschieden mit frommem Scharfsinne alle möglichen
Fälle, zogen einen Zaun um das Gesetz Gottes, daß man von demselben
nichts mehr sah, sondern den Zaun für das Hauptgebäude beinahe ansehen
mußte. Allein Moses, David’s, Jesaias Geist
wehte nicht in den Lehren der Alten; die wahre, innige, herzliche,
lebendige, thatenreiche Frömmigkeit gewann nicht nur nichts, sie verlor
alles. Darum trat Jesus diese Satzungen der Alten kühn mit Füßen.

Zur unwiderleglichen Rechtfertigung solcher Schritte gaben die
Pharisäer unserm Herrn die Mittel selbst an die Hand. Noch immer
ließen sie die heilige Schrift als Gottes Wort gelten, bezeugten
mit schönen Reden die tiefste Verehrung, obwohl sie in der That sie
aus ihrem Lehrgebäude verdrängten. Um so kräftiger zeugten dann die
Männer Gottes gegen sie, daß sie verstummen mußten; Dießmal war
es wieder Jesaias, den Jesus anführte, um die Rüge seiner
Feinde zu Schanden zu machen. Durch diesen geistreichen Seher eiferte
Jehova gegen Lippendienst, an dem das Herz keinen Theil nahm; er
tadelte es scharf, daß sein Wort und sein Gesetz durch
Menschenlehren und Menschensatzungen verdrängt wurde.
Darum verwarf auch Gott die hohle, leere, eitle Frömmigkeit Israels;
denn sie war Heuchelei. Waren die Pharisäer nicht in demselben Falle?
„Es ist Korban!“ Dieses heilige Zauberwort setzte an die Stelle
liebevollen dankbarer Elternpflege ein für die Priester und Leviten
einträgliches Opfer. Gott hatte also Unrecht, wenn er Liebe
forderte und nicht Opfer; Gott hatte Unrecht, wenn er ein reines
Herz verlangte, und nicht bloß gewaschene Hände, Schüsseln
und Stühle u. s. w. Dieß sagten freilich die Pharisäer nicht
mit dürren Worten; wie hätten sie es wagen dürfen? Aber auf fein
ersonnenen Umwegen gelangten sie zu demselben Resultate. Sie priesen
den Werth der Opfer; schilderten die Pracht und Freude der heiligen
Gebräuche; strichen die göttliche Einsetzung derselben heraus; rühmten
den Eifer und die Weisheit der Alten in diesen Dingen; schärften den
Buchstaben der Reinigungsgesetze ein — schwiegen dagegen, oder
sprachen doch wenig und schwach von Glauben, Liebe, Treue, Redlichkeit,
Barmherzigkeit, Keuschheit, Versöhnlichkeit, Wohlthätigkeit,
Uneigennützigkeit &c.; und was blieb? Eine schöne Larve ohne Kopf
und Geist!

Wir versetzen uns viel zu selten recht lebendig in die Zeit
und Lage unseres Herrn, um es tief und ganz zu fühlen, wie
erhaben über Vorurtheile, wie rein von Zusätzen, wie neu und unerhört
das Evangelium damals war. Darum verliert so mancher Ausspruch sein
Anziehendes; es fehlt ihm an Klarheit und Bedeutsamkeit; man weiß ihn
nicht zu brauchen. Wie ganz anders wird dieses Alles bei Zeit gemäßer
Ansicht! Wer erkennt dieß nicht bei dem Schritte, den Jesus eben jetzt
that, indem „er das Volk zusammenrief“ und ihm seine
Lehre von Rein und Unrein im grellsten Gegensatze gegen die Lehre der
Pharisäer vortrug. Dabei fordert er zum richtigen Verstehen derselben
nichts, als unbefangene Anwendung von Aufmerksamkeit und gewöhnlicher
Einsicht. „Höret und denket nach! — Wer Ohren hat, zu hören, der
höre!“ Dieß ist alles, was er verlangt; es war aber auch nicht mehr
nothwendig, um die Wahrheit und Milde seiner Lehre zu erkennen, und
das abergläubisch Abgeschmackte und läppisch Uebertriebene der
Schriftgelehrten zu finden. Freilich mochte es vielen an offenem,
ungebundenem, reinem Sinne für diese schöne Lehre fehlen, und dann
konnte sie den heuchlerischen Geist nicht austreiben. Doch ganz
fruchtlos blieb gewiß auch dieser Versuch unseres Herrn nicht.

Wundern wird man sich eben auch nicht, daß dieses Verfahren unseres
Herrn sowohl als seine Grundsätze den Pharisäern ärgerlich, empörend
und gottlos vorkam. Hieß das nicht ihr Ansehen beim Volke zernichten,
wenn Jeder selbst entscheiden sollte? Drohte nicht ihrem Lehramte mit
dieser Anrede an das Volk der Untergang? Stund nicht ihr ganzes System
in der dringendsten Gefahr, wenn diese neue Lehre Eingang fand? Wer
war Pharisäer, und mußte nicht so denken? Sie gaben es auch laut genug
zu verstehen, wie entsetzlich anstößig ihnen die Begriffe Jesu über
Rein und Unrein seien; nur wußten sie nichts Gründliches dagegen
beizubringen, und zogen deßwegen voll Unwillen ab, den sie mit
frommem Abscheu artig zu maskieren wußten.

Wirklich ließen sich selbst die Jünger täuschen, und ihre bedenkliche
Frage an Jesus scheint darauf hinzudeuten, daß sie wenigstens in
Zweifel geriethen, ob ihr Lehrer, wenn auch wahr, doch nicht zu
stark gesprochen habe. Dieß konnte um so leichter geschehen,
da sie selbst den Sinn der Rede Jesu nicht ganz gefaßt und verstanden
hatten. Unerwartet genug für sie blieb Jesus fest auf seinem Satze,
und erklärte geradezu die Lehre und Handlungsweise der Pharisäer für
so verwerflich, daß man sie ohne Schonung widerlegen, aus den Herzen
und Augen der Menschen entfernen und gänzlich zernichten müße, weil
sie unfehlbar ins Verderben stürze. Dieses strenge Urtheil ist um so
merkwürdiger, je liebreicher, nachsichtiger und erbarmender sonst
Jesus die Fehler der Menschen ansah und behandelte. Allein gegen
Heuchler kannte er keine Milde; diese will er ärgern; ihnen
soll seine Lehre ein Todesgeruch sein; ihr Gottesdienst muß
gestürzt werden, wenn wahre Religion aufkeimen soll. Faßt man dabei
Zeit, Ort, Personen gehörig ins Auge, so spricht
sich in Jesus eine Reinheit der Gesinnung, eine Höhe der Frömmigkeit,
eine Festigkeit des Geistes aus, welche man nie genug bewundern kann.

Die nähere Erklärung für die Jünger ist eine sichere, unüberwindliche
Vormauer gegen Heuchelei für alle Jahrhunderte. Zwei Punkte sind es,
auf welche wir unser Augenmerk richten müßen:

1.) „Alles Aeußere, wenn es in den Menschen
hineinkommt, kann ihn nicht unrein machen; denn es
geht nicht in das Herz, sondern in den Magen.“

2.) „Was aber aus dem Munde herauskommt, das kommt aus dem
Herzen, und das verunreiniget den Menschen.“

Ist es möglich, daß auch nur der leiseste Zweifel entstehe über die
Fragen: Wann ist der Mensch rein vor Gott? Was macht ihn mißfällig vor
Gott? Der Geist des alten Testaments konnte nicht herrlicher
gegen den Tod des Buchstabens gerettet und allgemein anwendbar
gemacht werden, als auf diese Weise. Die Reinigungsgebräuche sollten
kein religiöses Handwerk werden, wodurch man bei Gott etwas auf
Rechnung bringen könnte; sondern erinnern, hinweisen sollten sie auf
Reinigung des Herzens. Wer diese Sprache nicht versteht; wer von
solchen starken Winken die Anwendung auf sich nicht zu machen
weiß; was soll dem das neue Testament? Er hat noch nicht einmal
das alte erreicht!

„Seid auch ihr noch so unverständig?“ So sprach Jesus damals zu
seinen Jüngern; was würde er jetzt sagen?? —




XIII.

Jesus auf dem Laubhüttenfeste zu
Jerusalem.[14]



Für seine Zeitgenossen — und nur für diese? — war das Leben unseres
Erlösers ein wahres, schwer zu lösendes Räthsel. Auf einer Seite war
er genau in Beobachtung aller göttlichen Vorschriften über
Glauben und Liebe; auf der andern Seite handelte er frei in Bezug auf
menschliche, den göttlichen gleich sein sollende, Gesetze: bald
war er strenger Israelite, bald schien er unreiner Heide zu sein;
jetzt besuchte er ein nicht gebotenes Fest, dann schändete er wieder
in vieler Augen den Sabbat; einmal sprach er holdselige, trostreiche,
göttlich erhabene Worte, ein anderesmal ärgerte er viele durch
unerhörte, schneidende, gegen alle Schullehren verstoßende Vorträge
u. s. w. Bei ihm waren dieß freilich keine Widersprüche mit sich selbst;
alle diese scheinbar so entgegengesetzte Handlungen waren Ein Erguß
eines sich ewig gleichen, unerschütterlichen Charakters, der allen
Umständen gebot, und doch auch sich in alle Lagen zu fügen wußte, ohne
sich selbst zu verlieren. Freunde und Feinde, Gute und Böse, Starke und
Schwache am Geiste, Geradsinnige und Tückische, Zeiten, Orte &c. gaben
dem Einen Leben so mannigfaltige Farben. Aber welch’ ein reiner und
tiefer Blick gehörte dazu; welche Einfalt und Güte des Herzens wurde
erfordert, „sich nicht zu ärgern an dem Sohne des Menschen!“

Wundern kann es uns also nicht, wenn seine Zeitgenossen
widersprechende Urtheile über ihn fällten; vielmehr müßte es
befremden, wenn dieß nicht geschehen wäre. „Die Einen sagten: Er
ist rechtschaffen. Die Andern sprachen: Nein! sondern er verführet
das Volk.“ Wer hatte Recht? Unstreitig die Erstern; sie bewiesen
ein uneingenommenes Gemüth, einen reinen Willen, der fähig war, auf
die Wahrheit aufmerksam zu sein, und Erkenntniß derselben dadurch
herbeizuführen. So sahen sie, trotz aller Hindernisse, ungeachtet alles
widrigen Anscheines das Gute, das Göttliche in Jesus Lehren und Thaten.
Aber die Andern; wie kamen diese zu ihrem Urtheile? Hier zeigten
sich unläugbar die Früchte pharisäischer Bearbeitung des Volkes. Die
Pharisäer müßten weniger schlau und scharfsinnig in Besorgung ihres
eigenen Vortheiles gewesen seyn, wenn sie es nicht frühzeitig hätten
merken sollen, in Jesus sei ein Mann aufgetreten, der ihrem Wesen
und Treiben ein Ende zu machen drohe; denn er hielt sich in Wort und
That so an Gottes Wort, daß ihre selbst erfundenen Lehren, mit denen
sie das göttliche Gesetz verunstalteten, in ihrer ganzen Grund- und
Werthlosigkeit erschienen. Selbst der gemeine Mann fieng an, dieses
einzusehen. Welche Gefahr für das damalige Synedrium, und in
demselben natürlich für die Religion der Väter selbst! In
solchen Fällen erlaubt sich der gleißende Religionseifer jedes Mittel,
um mit dem Scheine der Gottesfurcht seine vortheilhafte Sache zu
retten. Reichen Gründe nicht aus — wie es hier der Fall war — so
nimmt man zu Lästerungen seine Zuflucht. Daher warfen sie häufig mit
Sabbatschänder und Volksverführer um sich, und erreichten
so bei manchem Kurzsichtigen ihren Zweck schneller und sicherer, als
mit Beweisen, die sie nicht liefern konnten oder mit wahrhaft frommen
Thaten, die sie nicht ausüben wollten. Viele im Volke, besonders die
Bewohner der Hauptstadt, sprachen den weisen und eifrigen Lehrern nach,
und lästerten, „was sie nicht verstunden.“ So leisteten gehässige
Namen, mit denen man eine gute Sache brandmarkte, schon damals den
Heuchlern treffliche Dienste!!



„Wie versteht denn dieser die Schrift, da er sie doch nicht gelernet
hat?“ Diese Frage würde unsere ganze Aufmerksamkeit fesseln, wenn
wir es nicht zu sehr gewohnt wären, Alles, was die Feinde unseres Herrn
sagen und thun, ungereimt und böse zu finden, ohne weiter über den
Grund der Sache nachzudenken und in unser eigenes Herz zu blicken. Wir
selbst werden an den Pharisäern gar oft auch zu Pharisäern.

Schon mit zwölf Jahren hatte der Sohn des Zimmermannes die Alten
in der Tempelschule durch Fragen und Antworten in Verlegenheit und
Staunen gesetzt; und später hatte er es niemals nöthig gefunden, zu
den Füßen eines Rabbi zu sitzen, um Weisheit zu lernen; und doch
war er ihnen in der Blüthe des männlichen Alters an Schriftkenntniß
unendlich überlegen. Sie führten den prangenden Titul; Er hatte
die wichtige Sache. Daher spricht ihre Frage eben so viel Neid
und Verkleinerungssucht als Befremdung und Verwunderung aus. Den
meisten Antheil daran hatte aber offenbar ihr gleißender Charakter,
vermöge welchem sie es nur nicht begreifen konnten, daß Jesus
außer ihrer Schule, ohne ihre Formen, frei von ihren
Erblehren die Wahrheit sollte gefunden haben. Es liegt in der
Natur des Heuchlers, daß er vor allem fragt, wie, wo, bei
wem Jemand etwas gelernet habe, nicht was er wisse, und
welche Gründe er dafür gelten mache. Auch in dieser Beziehung
wird Aeußeres für Inneres, Form für Sache genommen; wie wichtig ist
aber dieß bei Religionswahrheiten!

In der Antwort auf die hämische Frage der Juden bekennet sich Jesus
zu einer ganz andern und höhern Schule, als die Tempelschule zu
Jerusalem war, welche so häufig als die einzig ächte Quelle der
Wahrheit und Weisheit gepriesen wurde. Er hatte seine Lehre
unmittelbar von Gott empfangen; kein Wunder, wenn sie von
dem menschlichen Machwerke seiner und aller Zeit so himmelweit
verschieden war. Dagegen gab er aber auch ein Kennzeichen
seiner Lehre an, auf welches die Pharisäer unmöglich verfallen
konnten, und welches sie eben so unbrauchbar finden mußten. Um die
Wahrheit und Göttlichkeit seiner Lehre zu erproben,
forderte er einen praktischen Versuch, und versprach als
unfehlbaren Erfolg, die lebendigste und festeste Ueberzeugung.
Wie natürlich! Wer den Willen Gottes nach dem Evangelium zu befolgen
sich bestrebt, dem erweiset sich diese Lehre in seinem Herzen
durch Erfahrung als eine solche, welche das Reich Gottes und mit
demselben die ganze Fülle alles Friedens und aller Seligkeit bringt.
Wie könnte sich da Jemand noch um künstliche Schlüsse für und wider das
Evangelium kümmern; er hat ja schon den Thatbeweis; wozu noch
Worte und Zeichen? Diese können doch mehr nicht thun, als
ihn von Außen anregen, aufmerksam, geneigt machen, die Probe im
Leben zu unternehmen, ohne welche jeder andere Beweis nicht wahrhaft
und fest im Innern wurzelt, weil die Erfahrung fehlt.

Aber wie sollten sich die Pharisäer zu einer solchen Prüfung der
Lehre Jesu verstehen! Bei ihnen mußte ja der Meister sein Werk loben;
von Gott aber heißt es nur: „Die Himmel verkündigen die Ehre Gottes.“
Dieses galt auch von Jesus und von seiner Lehre.

Wahrhaftigkeit und Heuchelei werden daher von unserm Herrn auch noch
in einer andern Beziehung einander entgegengesetzt. Die Pharisäer
gaben sich alle erdenkliche Mühe, das von Gott gegebene Gesetz mit
recht vielen, fein ersonnenen, Geräusch der Frömmigkeit erregenden
Zusätzen zu vermehren, die Gebote Gottes und ihre eigenen sorgfältig
zu vermengen, aus beiden ein kunstvolles Gewebe oder System zu machen,
und so sich den Ruhm der Schriftgelehrtheit zu erwerben. Dieses ganze
Unternehmen war offenbar nichts anderes, als ein Bestreben, ihre eigene
schlechte Waare unter göttlicher Firma einzuschwärzen in das Reich
Gottes, und als Erfinder neuer Wahrheiten zu glänzen, wohl auch guten
Gewinn daraus zu ziehen. Sie suchten daher bei ihren Religionsvorträgen
nur sich, nicht Wahrheit, noch weniger das Wohl ihrer Mitmenschen, noch
weniger Gott und seine Ehre. Wie ganz anders dachte und handelte Jesus,
„der Wahrhaftige, in dem kein Unrecht war, weil er nur die Ehre dessen
suchte, der ihn gesandt hatte!“

Ist diese Selbstverläugnung bei Verkündigung der Wahrheit und besonders
des Wortes Gottes, ist diese Demuth und Bescheidenheit, ist diese
Uneigennützigkeit von unserm Erlöser nur den Pharisäern gegenüber
geübt und angedrungen worden, oder drang sein allsehender Blick auch
in künftige Jahrhunderte? Gab er auch ihnen eine solche Anweisung? Wer
zweifelt daran? Und doch — —





Von der Vertheidigung seiner Lehre nahm Jesus natürlichen Anlaß, auch
seine Handlungsweise zu rechtfertigen, weil bei ihm Wort und That
nie getrennt war. Man hatte ihm bei seiner letzten Anwesenheit
zu Jerusalem die Heilung des 38jährigen Kranken als Sabbatsschändung
gedeutet, und gesetzlich eifrige Juden wollten ihn schon damals
steinigen — um einer Wohlthat willen! Zwar entgieng er ihren
Händen, aber nicht ihren Racheplanen; sie brüteten jetzt noch auf
Mordanschlägen; und die Frage: „Wo ist er?“ mag in dem Munde manches
Eiferers nichts anderes gewesen sein, als ein ungeduldiger Ausbruch des
ungesättigten Durstes nach dem Blute des verhaßten Nazareners. Jesus
wußte dieß gar wohl; hatten die Pharisäer doch schon in Galiläa, wo
Jesus seine meisten Anhänger hatte, bei der Heilung des Lahmhändigen
mit den Herodianern Rath gepflogen, wie sie ihn umbringen könnten, da
sie ihn nicht mit geistigen Waffen zu besiegen im Stande waren. Um so
gefährlicher war diese gleißende Parthei für ihn zu Jerusalem; darum
gieng er ganz in der Stille und erst nach dem Beginnen des Festes
dahin, damit sein unvermuthetes Erscheinen die Plane seiner Feinde
schon größtentheils vereitelte. Sie konnten nämlich keine sichern
Anstalten treffen, und als er durch seinen Vortrag alle Zuhörer
in Erstaunen setzte, war für sie der günstige Augenblick verloren,
aber für ihn war die Stunde gekommen, wo er die gute Stimmung der
Zuhörer benützen und eine für seine Würde wie für sein Leben höchst
nachtheilige Beschuldigung widerlegen konnte. Welche Klugheit
und Vorsicht! — Aber mit Taubeneinfalt, nicht mit pharisäischer
Schlangenlist gepaart!

Wie vertheidigte sich nun Jesus? So, daß er seine Feinde mit ihren
eigenen Waffen schlug; denn es kostete wenig Mühe, ihnen Widersprüche
ihres eigenen Betragens mit ihrem Urtheile über die Heilung des
Kranken augenscheinlich zu zeigen. Moses hatte ihnen das strengste
Gebot gegeben, den Sabbat zu heiligen; sie rühmten sich dessen und
der pünktlichen Erfüllung dieses Gesetzes; und doch verrichteten sie
die Beschneidung — eine mühsame und schmerzhafte Operation, also
eine Arbeit am Sabbate, weil ein anderes Gebot diese Ceremonie auf
den achten Tag nach der Geburt unerläßlich festsetzte. War hier das
Gesetz oder die Menschen mit sich selbst im Widerspruch? Keines von
beiden; sondern da die Beschneidung schon von Abraham eingeführt
war, so mußte der später eingesetzte Sabbat der ältern göttlichen
Verordnung weichen; und man glaubte sich keine Verletzung seiner
Feier zu Schulden kommen zu lassen, wenn man nach Gottes Vorschrift
die Beschneidung vornahm. Wer findet dieß nicht natürlich? Ist es
aber nicht höchst widernatürlich, wenn man nun bei Beurtheilung der
Thaten Jesu die Pharisäer gerade den entgegengesetzten Weg einschlagen
sieht? Kann man in diesem Zuge die doppelsinnige Gleißnerei verkennen?
Wie Gott alle Tage den Menschen Gutes thut, so machte es Jesus
auch am Sabbate; er heilte Kranke, die sich ihm eben anboten. Die
Pharisäer nannten ihn deßwegen einen Sabbatschänder, und wollten
ihn ermorden. War etwa Gottes eigenes Beispiel noch
kein gültiger Grund? Lag nicht die reinste und erhabenste
Idee des menschlichen Lebens darin? War es nicht die älteste
und höchste Vorschrift, Gutes zu thun wie Gott? Mußte also der
Sabbat hier nicht noch mehr zurückstehen, als bei der Beschneidung?

Was wollten, was konnten die Feinde Jesu gegen diese Beweisführung
sagen? Sie verstummten, von ihrem Gewissen zwar unsichtbar, aber desto
unwiderstehlicher geschlagen. Um so nachdrücklicher wirkte dann ein
anderer Vertheidigungsgrund, vermöge welchem Jesus seiner Heilung einen
unbestreitbaren Vorzug vor der Beschneidung beilegte. Diese bezog
sich nur auf einen Theil des Menschen, und machte ihn auch nur in so
ferne und wegen dieses Zeichens fähig, an den Wohlthaten des Volkes
Gottes Theil zu nehmen; aber die Heilung am Sabbate stellte den ganzen
Menschen wieder her zum frohen Genusse der Rechte eines Kindes Gottes.
Welch’ ein Uebergewicht fällt bei dieser Vergleichung auf die Seite
unseres Herrn? Wie wollten seine Feinde jetzt den Schluß entkräften:
also durfte ich ohne Sünde am Sabbate heilen? Hätten sie nicht selbst
und laut diesen Schluß ziehen und die That Jesu loben sollen, wenn
sie aufrichtig vor Gott gewesen wären? So aber fanden sie das
an Jesus todeswürdig, was sie sich selbst zum Verdienste vor Gott
anrechneten!

Wie voll tiefen Sinnes müssen uns jetzt die Worte sein: „Urtheilet
nicht nach dem äußern Ansehen; sondern fället ein gerechtes
Urtheil!“ Wahrheitsliebend, rücksichtslos, unpartheiisch, rein
von Eigenliebe, frei von Vorurtheil, abgewandt vom Scheine, auf die
Sache gerichtet soll das Auge unseres Geistes sein, wenn wir Reden und
Thaten Anderer beurtheilen, besonders in religiöser Beziehung. Prüfen
wir uns selbst, und zwar genau! — — — Oder wollen wir noch nach 18
Jahrhunderten die Parabel vom Splitter und Balken in und an uns selbst
wiederholen??



Lehrreich im hohen Grade ist es immer, so oft die Zeitgenossen unseres
Herrn über die Erwartung des Messias ihre Meinung abgeben. Da
zeigt es sich recht klar, welchen schädlichen Einfluß die verkehrten
Lehren der Pharisäer auf die Auslegung der eben so einfachen als
erhabenen Weissagungen der Propheten hatten. Anstatt die auf den
Messias Bezug habenden Stellen zusammenzutragen, mit Sorgfalt, Umsicht
und Ehrfurcht zu vergleichen, und daraus das Bild des Sohnes David’s
und seines Reiches zu entwerfen, giengen sie mit vorgefaßten
Meinungen an dieses wichtige Unternehmen, und suchten diese aus
der heiligen Schrift zu bestätigen. Schielende, halb wahre, auf
selbst ersonnene Ansichten sich stützende Schullehren, der damaligen
unangenehmen politischen Lage nachgebildete Ansichten, eitle Wünsche
ihres verdorbenen Herzens — dieß waren die Grundlagen dessen, was sie
vom Messias lehrten, und mit Schriftstellen, wie mit Purpurlappen,
umhängt, dem Volke als einzige und ewige Wahrheit anpriesen und
einprägten. Je sinnlicher, dem Eigennutzen und Nationalstolze
schmeichelnder diese Lehre war, desto lieber hörte man sie, desto
mehr Eingang in Kopf und Herz fand sie, weil der eigene innere Zustand
vollkommen damit harmonirte. Unerträglich aber, irrig, ärgerlich und
gefährlich schien die Art und Weise, wie Johannes und Jesus die Lehre
vom Messias behandelten. Welch’ ein Gegenstoß zwischen Gott und den
Menschen in ihren Ansichten! Allein reine Wahrheit und gleißende Lüge
können unmöglich anders sich verhalten.

Wenn man nun Einwohner von Jerusalem, bei denen sich solche Vorurtheile
aus sehr begreiflichen Ursachen am meisten festsetzten, so sprechen
hört: „Von diesem wissen wir, woher er ist; wenn aber Christus
kommt, weiß Niemand, woher er ist;“ zu welchen Betrachtungen wird
man da nicht veranlasset? Wer erkennt nicht auf den ersten Blick das
menschliche Machwerk dieser Lehre? Wo hatten die Propheten so ins
Blaue hineingesprochen? Freilich gaben sie Fingerzeige auf eine mehr
als irdische Abkunft und Größe des Messias; aber nicht auf eine solche
vieldeutige Art. —



Simon, als er das Kind Jesus in seinen Armen hielt, hatte weissagend
gesprochen: „Dieser ist gesetzt zum Zeichen, dem widersprochen wird“
— „damit die Gedanken vieler Herzen offenbar werden.“ Man vergleiche
mit diesen Worten des von Gott begeisterten Greisen die Erzählung des
Evangelisten: „Viele aus dem Volke glaubten an ihn, und sprachen:
Christus, wenn er kommt, kann er wohl mehr Zeichen thun, als dieser
gethan hat? Die Pharisäer hörten, daß das Volk dieses von ihm murmele;
da schickten die Pharisäer und Hohenpriester Gerichtsdiener ab, daß
sie ihn ergreifen sollten.“ War es möglich, den Widerspruch gegen
Jesus und gegen sich selbst weiter zu treiben? Ein Theil des Volkes,
welcher noch am Geiste nicht verkrüppelt und im Herzen von Heuchelei
nicht angesteckt war, verehrte in Jesus nicht nur den Propheten,
sondern den Messias selbst, weil er mit göttlicher Lehre göttliche
Thaten verband. Allein eben darin erkannten die Vorsteher und
Führer der Nation einen Grund, ihn zum Tode zu bringen, als Betrüger
und Volksverführer. Wer von beiden hatte nun den Balken im Auge? Die
Pharisäer konnten das Sonnenlicht der Wahrheit und Liebe, welches
von dem Sohne Gottes segenreich sich über Israel verbreitete, nicht
ertragen, weil es den düstern Kerzentag ihrer irdischen Weisheit
überstralte. Sie selbst glaubten die Sonne zu sein, um welche sich
Erde, Mond und Sterne in demüthiger Entfernung bewegen sollten. Neid,
Furcht und Erbitterung mußten daher den höchsten Grad erreichen, als
sie sahen und hörten, daß viele Menschen bereits anders dachten, und
den Zimmermannssohn über ihre alten, verordneten Lehrer erhoben. Wie
hätten sie sich da anders helfen können, als mit Gefangenschaft und Tod
des gefährlichen Mannes? Wenn er den Augen des Volkes entrissen ist,
dachten sie, wird er bald vergessen sein, und unser Ansehen wird sich
dann von neuem befestigen.

Als aber der Anschlag mißlang; als die Gerichtsdiener mit leeren Händen
zurückkamen; als sie sich mit der unwiderstehlichen Kraft der Wahrheit,
die von seinem Munde floß, entschuldigten; wie scheußlich öffnete
sich da der böse Schatz ihres tückischen Herzens? Was sprachen sie
aus der Fülle desselben? — „Habt auch ihr euch verführen lassen?
Glaubt auch Jemand von den Vorstehern oder von den Pharisäern an ihn?
Sondern dieser Pöbel da, der das Gesetz nicht kennt — — verflucht
sind sie!“ — Entsetzliche Worte! Eine solche Sprache führen die
Richter Israels, da sie Lehren und Thaten eines göttlichen
Mannes nach Wahrheit unpartheiisch prüfen sollten?! Solche wilde
Ausbrüche der niedrigsten Leidenschaft erlauben sich die Meister
Israels, die vor den Augen des Volkes als Muster der Einsicht,
Frömmigkeit und Heiligkeit glänzten und schimmerten?! Weil Jesus
ihren Ansichten, ihren Erwartungen, ihren Wünschen
nicht entsprach; weil er sein Ansehen nicht von ihnen borgte;
weil er anders lehrte und handelte, als sie es wollten: so wird
er nur geradezu für einen „Verführer“ erklärt, mochte auch das
innigste Wahrheitsgefühl und der ganze Himmel göttlicher Kräfte für ihn
zeugen. Wer kann das Maaß des Stolzes und der Herrschsucht bestimmen,
welche aus der Anmaßung sprechen, daß das Volk nicht anders glauben
dürfe, als die „Vorsteher und Pharisäer?“ Welch’ ein
Gewissenszwang! Welch’ ein eisernes Joch! Nicht Wahrheit der Lehre,
nicht Göttlichkeit des Lebens und der Wunder, nicht unwiderstehliche
Ueberzeugungsfülle des Kopfes und Herzens redlicher Menschen — Nichts
von allem — ihr Ansehen, ihr Wille, ihre Meinung entschied,
obgleich sie beinahe die leibhaftige Lüge selbst waren. Wem
schaudert nicht? — —

Armes, unglückliches Volk! du mußt dir deine Unwissenheit im
Gesetze zum Vorwurfe machen lassen; und von wem? Von denen, welche
sich deine Hirten, Führer und Lehrer nannten; von denen, welche vor
deinen Augen und Ohren mit ihrer Schrift- und Schulgelehrtheit sich
breit machten, und dir von ihrer, wie sie behaupteten, reich besetzten
Tafel geistiger Gerichte so wenig zukommen ließen, als jener reiche
Mann dem armen Lazarus. Welch’ ein Grad von Bosheit und Heuchelei
gehörte dazu, es dir für ein Verbrechen anzurechnen, wenn du hungerig
und durstig anderswo Sättigung fandest — und zwar „Brod aus dem
Himmel“ und lebendiges „Wasser“ — bei Jesus von Nazareth?! Aber eben
deßwegen trifft dich der Fluch deiner Lehrer und Vorsteher,
weil du nicht länger ihre unverdaulichen Speisen verschlingen oder gar
darben wolltest. Welche tiefe, herzzerreißende Wahrheit liegt in den
Worten des Evangelisten[15]: „Jesus ward innigst gerührt über sie; denn
sie waren verschmachtet und zerstreuet, wie Schaafe, die keinen Hirten
haben!“

Nikodemus, der sonst so schüchtern war, konnte den empörenden Auftritt
nicht mehr aushalten; das lebendige Gefühl für Wahrheit und Recht,
welches ihn beseelte, gab ihm Muth, die hohe Versammlung auf ihre
übereilte Hitze und Partheilichkeit aufmerksam zu machen. Wahrlich
ein Licht am finstern Orte, dessen reiner Strahl für das Geistesauge
um so lieblicher und willkommener ist, je tiefer und stürmischer die
Nacht der Leidenschaften den Zuschauer umhüllt! Allein sein edler Sinn,
sein besonnenes Wort, seine schonende, kluge Warnung macht nur die
Verkehrtheit der Andern noch bemerklicher. Nicht nur richtete Nikodemus
nichts aus; er selbst wurde mit dem brandmarkenden Sektennamen
des „Galiläers“ belegt, und wie sie wähnten, widerlegt.
Zuletzt schloß sich die Scene, wie sie eröffnet worden war — mit
Scheingründen, welche der bitterste Haß angab: „Aus Galiläa ist noch
kein Prophet aufgestanden“ — also wird keiner auferstehen;
also kann Jesus kein Prophet sein! Eine Schlußart, die solcher
Meister im Heucheln und Verfolgen würdig ist!

War denn Jesus ein geborner Galiläer? Hielt es gar so schwer,
der Wahrheit durch Nachfrage auf die Spur zu kommen? Oder ließ es die
schriftgelehrte Erbitterung und der beleidigte Stolz nicht zu? Auf
jeden Fall bleibt es merkwürdig, wie Gott auch diesen Umstand der
verkannten Geburt seines Sohnes zur Probe der reinen Wahrheitsliebe,
die nicht an Zeit und Ort hängt, machte, und zur Erreichung seines
göttlichen Planes benützte.

„Und ein Jeder gieng in sein Haus.“ Lassen wir uns dieses sein Symbol
geistiger Einkehr bei und in uns selbst sein, um über diese wichtigen
Vorfälle vor Gott nachzudenken — um unser selbst willen!


XIV.

Die Pharisäer und die Ehebrecherin vor
Jesus.[16]



Was der heilige Sänger von der Sonne mit frohem Jubel ausspricht:
„Sie stralt hervor, wie ein Bräutigam aus seinem Zimmer, und freudig,
wie ein Held, durchläuft sie ihre Bahn;“ dasselbe gilt in einem noch
viel höhern Sinne von Jesus, bei der rastlosen Vollendung seines
Erlösungswerkes. Jeden Morgen gieng er mit unerschöpfter Kraft,
mit nie zu ermüdender Beharrlichkeit, mit dem heitersten Eifer an
seinen Beruf, den Menschenkindern den „Willen seines Vaters bekannt
zu machen“ „und Gutes zu thun.“ So fand er sich auch an dem Tage
nach dem Laubhüttenfeste mit Tagesanbruch im Tempel ein; denn sehr
wahrscheinlich hielten sich noch viele Festpilgrimme zu Jerusalem auf,
und traten erst an diesem oder dem folgenden Tage ihre Rückreise an.
Diesen wollte er noch durch Lehren eine göttliche Wohlthat erweisen.
Sonst war es eben nicht seine Gewohnheit, lange in der Hauptstadt zu
verweilen.

Aber auch seine Feinde schliefen und schlummerten nicht. Jesus konnte
kaum thätiger auf Menschenwohl bedacht sein, als sie auf seinen
Untergang. Heute waren die Pharisäer schon sehr frühe daran, ihn
endlich einmal in ihr Todesnetz zu verstricken. Daß es nicht gelang,
war gewiß nicht ihre Schuld; sie thaten alles, was teuflische List und
Bosheit im Gewande des Gesetzeseifers vermochte.

Eine Frau wurde auf frischer That als Ehebrecherin ertappet. Die
Pharisäer liessen sie sogleich ergreifen, und führten sie nicht vor
den Richter, sondern zu Jesus; denn blitzschnell hatten sie in ihr
ein Mittel entdeckt, unserm Herrn eine Falle zu legen, die beinahe
unvermeidlich und doch so trefflich verkleidet war, daß Niemand, der
nicht tiefer sah, daran das Werk der niederträchtigsten Leidenschaft
erkennen konnte.

Moses hatte auf den Ehebruch den Tod durch Steinigung als Strafe
gesetzt. Dieß galt auch noch zu den Zeiten Jesu; nur durften die
Richter die Todesstrafe nicht mehr vollziehen, ohne die Genehmigung
des römischen Landpflegers, weil der Kaiser sich als Landesherrn
betrachtete. Hätte nun Jesus den Ausspruch gethan, sie sollten nur ohne
weitere Umstände die im Gesetze bestimmte Strafe vollziehen, so wären
sie zu Pilatus gelaufen, und hätten ihn als Empörer gegen des Kaisers
Gebot angeklagt, während sie dieselbe Erklärung an jedem Andern als
ächten Patriotismus, als heiligen Eifer für Gottes Gesetz, als gerechte
Verachtung der heidnischen Herrschaft über das Volk Gottes gerühmt
und sich eines solchen Helden gefreuet haben würden. Die Geschichte
bestätiget dieß auf mehr als Einem Blatte. Gemäß der bekannten Strenge
in sittlicher Hinsicht hatten sie auch wahrscheinlich keine andere
Entscheidung von Jesus erwartet. Wurden sie aber auch in dieser schönen
Hoffnung getäuschet, so stund ihnen doch noch ein Weg der Verfolgung
gegen den Galiläer offen. Hätte nämlich Jesus sich dahin geäußert, daß
sie die Ehebrecherin zwar steinigen, aber zuvor die Bestätigung des
Pilatus einholen sollten, so würden sie ihn unter dem Volke als einen
von dem väterlichen Glauben und Gesetze Abtrünnigen, als einen Freund
und Beschützer aller Sünder und Aergernisse, als einen Schmeichler und
Partheigänger der Römer verschrieen haben. Wie fein war also nicht das
Netz gestellt!

Betrachtet man aber die Sache von einer andern Seite; wie viel Schein
des Guten hatten die Pharisäer für sich? Verdiente nicht vor allem
ihre Wachsamkeit gebührendes Lob, durch welche es ihnen gelungen war,
diese schändliche That zu entdecken? Gaben sie dem Volke nicht einen
sprechenden Beweis, daß sie seinen Lieblingslehrer selbst hochschätzen,
da sie ihm einen so wichtigen Fall zur Entscheidung vorlegten? Legten
sie nicht Eifer, Muth und Beharrlichkeit an den Tag, dadurch daß sie
Moses Gesetz selbst in den Tagen der Unterdrückung aufrecht zu erhalten
strebten? Wer kann zweifeln, daß sie nicht auch das Aeußere — Worte,
Mienen, Stellung — so abgemessen und einstudirt hatten, daß nicht so
leicht Jemand ihre Tücke ahnen konnte?

„Jesus aber bückte sich nieder, und schrieb auf die Erde.“ — Ein
Zeichen der Unaufmerksamkeit auf ihre vorgelegte Frage, wodurch er
zu verstehen gab, daß er weder von dieser Sache etwas wissen, noch
sie entlarven und beschämen wollte. Allein sie verstunden ihn nicht,
und mochten dieses sonderbare Benehmen für Unentschlossenheit und
Verlegenheit halten; um so mehr fühlten sie sich in ihrer geheimen
Freude aufgemuntert, auf eine entscheidende Antwort zu dringen. Diese
ward ihnen: „Wer von euch ohne Sünde ist, der werfe zuerst den
Stein auf sie!“ — Das traf, wie ein Blitz vom heitern Himmel.
Betäubt, stumm und starr vor Schrecken, Schaam und Zorn stunden jetzt
die Musterbilder der Heiligkeit da; ihre geheime Schande lag vor Aller
Augen enthüllet; aufgedecket war die tückische Bosheit bei Vorlegung
der Frage; entschieden hatte Jesus, daß sie nicht die Sünderin strafen,
sondern ihm eine Falle legen wollten; darum zeigt er, daß sie im
gleichen Falle mit der Ehebrecherin seien; daß sie zuerst sich selbst
steinigen müßten. Wider alle Erwartung und Wünsche drang ihnen
Jesus dieses Mal einen Beweis seiner göttlichen Sendung auf, der nun
so unwiderleglicher war, da er in ihrem Gewissen einen lauten,
unabweislichen, unfehlbaren Zeugen fand. Es war nicht nöthig, ihre
Sünden auf den Boden zu schreiben[17]; sie waren mit unauslöschlichen
Zügen in die Tafel ihres Herzens gegraben; und da ließ sie Jesus
lesen, was sie nicht wollten, und was Niemand wissen konnte, als der
Herzenskenner. Läugnen und widersprechen gieng bei aller sonstigen
Dreistigkeit nicht an; sie waren zu gut getroffen, zu tief verwundet;
sie schlichen sich Einer nach dem Andern davon — und
hinterließen den Heuchlern aller Zeiten ein warnendes Beispiel, was
sie von dem, der „die Wahrheit ist“, und der „Herz und Nieren prüfet“,
zu erwarten haben, wenn sie auch ihre schwachen Brüder — die Menschen
täuschen.


XV.

Die Pharisäer untersuchen gerichtlich die wunderbare Heilung des
Blindgebornen.[18]



Licht und Finsterniß, Wahrheit und Lüge treten dießmal in einem
wunderbaren Kampfe auf; kaum läßt uns eine andere Begebenheit des
Evangeliums tiefer und deutlicher in das Labyrinth heuchlerischer
Verblendung und Verkehrtheit blicken; aber kaum zeigt uns auch eine
Geschichte der Zeit Jesu auffallender die unbesiegbare Kraft der reinen
Liebe zur Wahrheit. Daher muß jeder Zug dieses herrlichen Gemähldes
unsere ganze Aufmerksamkeit fesseln.

„Wer hat gesündiget? Dieser oder seine Aeltern, daß er blind geboren
wurde?“ Welche Frage? Wer hätte sie von den Jüngern unseres Herrn
erwartet? Es war noch pharisäischer Sauerteig, der in ihrem Herzen
gährte; in der Synagoge war er hineingelegt worden. So licht- und
lieblos konnten nur Pharisäer urtheilen; sie lehrten, daß alles Uebel
von besonderer Art wohlverdiente Strafe früher begangener Sünden
sei; ja, daß an Kindern die Vergehungen der Aeltern bestraft würden;
noch mehr, daß Jemand schon vor seiner Geburt, in einem frühern
Lebenszustande, könne gesündiget haben, und jetzt dafür leiden müße.
Damit war nun der Gewissensrichterei ein weites Thor geöffnet;
das gemeine Volk lernte diese empörende Sprache nur zu bald führen,
weil sie den kürzesten Aufschluß in jedem Falle gab. Ueber der
Heuchellehre anmaßender Selbsterfinder vergaß man Gottes Wort,
welches laut bezeugte, daß Hiob, Joseph, David,
Jeremias, viele Andere, gelitten hatten — nicht, weil sie in
jedem Falle Sünder waren, sondern weil Gott sie liebte und prüfte.
Unter dem Lärm gelehrter Schreier verscholl fruchtlos die Stimme
Ezechiels, durch welchen Jehova gesprochen hatte[19]: „Die
Seele, welche sündiget, soll sterben. Der Sohn soll nicht tragen die
Missethat des Vaters.“ War es nicht gerechte Strafe von Gott, wenn
er solche „blinde Führer“ in die Irre gehen ließ, daß sie eher eine Art
heidnischer Seelenwanderung zur Erklärung des Uebels zu Hülfe
nahmen, als Belehrung aus ihres Gottes Wort und That
schöpften?

In himmlischer Verklärung trit auch hier das Evangelium mit seinem
reinen Gottesglauben der doppelherzigen Heuchelei gegenüber. „Weder
dieser hat gesündiget, noch seine Aeltern; sondern Gottes Werke
sollten an ihm offenbar werden.“ Freilich eine ganz andere
Auflösung des Knotens, als die pharisäische! Gott ließ diesen Mann
blind geboren werden, damit er durch die Heilung desselben mittelst
seines Sohnes verherrlichet würde. Der Vater im Himmel behandelt seine
Kinder nicht nach dem erträumten Strafcodex sauertöpfischer Heuchler,
sondern er leitet sie in unendlicher Liebe zu seines Namens Ehre. Wenn
anders die Worte unsers Erlösers zu unserer Belehrung und Anweisung
gesprochen sind: so dürfen wir es als unbezweifelten Grundsatz der
göttlichen Regierung auch heute noch annehmen, daß Unglückliche in
der Welt sind, damit der Sohn des Vaters Werke — Erbarmung,
Rettung, Liebe — an ihnen mit göttlicher Macht und Weisheit thue,
und damit die, welche dem Sohne angehören, in ihrem Kreise und
nach ihren Kräften deßgleichen thun. Welch’ ein Trost für den
Elenden! Welch’ eine Aufmunterung für den Glücklichen! Welch’ eine
Schande für den Heuchler! —

Diese Schande muß bis zum Erblassen und Erstarren, so wie jener Trost
bis zum Frohlocken und Jubel steigen, wenn man den Sohn Gottes sein
Werk Gottes am Sabbate schon zum voraus rechtfertigen höret.
Die Aufträge der Liebe seines Vaters gegen seine Kinder gestatten
keinen Sabbat, sondern müßen an jedem Tage, zu jeder Stunde, wo es seyn
kann, vollzogen werden. Die Sonne erquicket und erfreuet nach ihres
Schöpfers Willen alle Tage die ganze Natur; so handelt auch Jesus,
die Sonne der Gerechtigkeit für die Geisterwelt. Es wäre Entheiligung
seiner Bestimmung auf Erden, wenn er im pharisäischen Sinne Sabbatsruhe
halten, frömmelnde Gebete sprechen, und die Unglücklichen schmachten
lassen würde. — — Haben nicht auch die Menschen Werke Gottes in Liebe
jeder in seinem Kreise zu verrichten? Sind nicht alle zu Lichtern der
Welt berufen? Sollen, dürfen sie da ausruhen vom Gutesthun? Dürfen sie
der Welt je ihr Licht entziehen? Heuchler! könnet ihr es vergessen, daß
„eine Nacht kommt, wo Niemand wirken kann?“ — —

Der Blindgeborne wandelt ohne Führer frohlockend durch die Straßen
Jerusalems. Viele Menschen bemerken ihn, staunen, zweifeln, lassen
sich die Wahrheit seines Sehens von ihm selbst bestätigen — und
gerathen in wilden Eifer, als sie hören, daß und wie ihn Jesus
am Sabbate sehend gemacht habe. „Wo ist der —?“ fragten die
pharisäisch gesinnten Frommen mit drohender Gebehrde, die zu verstehen
gab, daß er von ihnen nichts geringeres als Steinwürfe für diese
Wohlthat zu erwarten habe. Steinwürfe als Belohnung eines Wunders? —
Warum denn nicht? Welche Feier des Sabbates war wohl solcher Leute
würdiger, als die durch tumultuarischen Menschenmord zur Ehre ihres
entstellten und verkannten Gesetzes? Kinder des Vaters der Lüge und
des Mordes — dafür hatte sie die ewige Wahrheit selbst erklärt
— prahlten sie mit den prunkenden Tituln: „Kinder Abrahams,
Kinder Gottes“, und verleugneten diesen und jenen im Leben durch Wort
und That. Hatten sie doch kurz zuvor an eben diesem Sabbate
Jesus im Tempel steinigen wollen, weil er sich für den ewigen
Sohn Gottes etwas räthselhaft erklärt. Kaum entgieng er ihren
gesetzeseifrigen Händen[20]. Jetzt sollte er nicht mehr entkommen, weil
er himmlische Wahrheit der Lehre noch durch eine wunderbare Wohlthat
zu besiegeln und zu verstärken sich erkühnte. Welche tiefe Bedeutung
erhält nun ihre Frage: „Wo ist der —?“

Leidenschaft macht blind; Einseitigkeit religiöser Ansichten mit
unerleuchtetem Eifer erzeugt Ungerechtigkeit, die man für Gottesdienst
hält. Einen Beleg dazu liefert das, was jetzt mit dem Blindgebornen
erfolgte. Da er nicht angeben konnte, wo Jesus sei, so nahmen die
Fragesteller dieses für bösen Willen und für geheimes Einverständniß
mit dem verhaßten Lehrer; sie fanden daher ihn wegen seiner
Anhänglichkeit an Jesus eben so schuldig, als diesen selbst, und
führten ihn vor ein Gericht schriftgelehrter Pharisäer, um Untersuchung
wegen Sabbatsverletzung über ihn zu veranlassen. Sollten sie für diesen
kräftigen Beweis ihrer Anhänglichkeit an das Gesetz so ganz ohne
wortreiche Lob- und Segenssprüche entlassen worden sein? — —



Der arme Blindgeborne! Kaum hat er durch ein Wunder das Tageslicht
erblickt; kaum der schönen Welt seines Gottes einige Augenblicke sich
gefreuet; noch ist sein gutes Herz trunken von Jubeldank und Liebe;
noch haben seine Augen den Retter nicht gesehen — und schon wird er
angefeindet, verfolgt, vor Gericht gezogen um Jesus willen! Noch vor
wenigen Stunden hatte ihn wohl mancher Pharisäer als einen wegen seiner
Sünden von Gott Geplagten verachtet; jetzt wird er eben von solchen
Menschen des größten Verbrechens beschuldiget, weil Gott ihm durch
Jesus geholfen hat! Welche Gefühle und Gedanken fliegen in ihm auf, als
er das erstemal eine Versammlung von Menschen, und in ihnen bereits
seine Feinde erblickte? Doch ein edles Gemüth, innig und lebendig von
Wahrheit und Liebe ergriffen, findet sich überall zu recht. Einfach und
bescheiden, aber auch bestimmt und fest beantwortet er die erste Frage
über seine Heilung.

Wie der Blitz in einer grauenvollen Gewitternacht die Gegend in ein
klares, aber zu plötzliches und schauerliches Licht versetzt: so
wirkte der Geradsinn und die Wahrheit in der Antwort dieses Mannes
auf die düstern Herzen der Heuchler. In einem Nu verwandelt sich die
Scene; nicht mehr der Sabbat und seine Heiligkeit, noch weniger
der Blindgeborne und das an ihm geschehene Wunder, sondern Jesus
einzig und allein ist jetzt der Gegenstand, der ihren Geist und
ihr Gemüth fesselt; entschieden, obwohl unbewußt, trit es hervor, das
nicht die Sache, sondern seine Person in Untersuchung kommen soll; der
böse Schatz des Herzens thut sich auf: „Dieser Mensch ist nicht
von Gott, weil er den Sabbat nicht hält.“ Jesus hat Erde mit
Speichel gemischet, die Augen des Blinden damit bestrichen, diesem
noch einen weiten Gang und eine Waschung aufgebürdet — also hat er
gearbeitet und Arbeit befohlen; also den Sabbat
geschändet; folglich ist er ein Sünder, mithin kein göttlicher
Gesandte! Eine treffliche Schlußreihe! Zuerst macht man eine
beliebige Auslegung der Heil. Schrift zur Grundlage; dann zieht man
eben so willkürliche Schlüsse aus entstellten Thatsachen, schmiedet
diese mit Schriftworten zusammen, und verurtheilt den Heiligsten und
Gerechtesten als den größten Verbrecher und Betrüger! Das von Neid,
Haß und geistiger Herrschsucht kranke Auge schielt weg über die
Kraft Gottes auf Umstände und Nebendinge, ärgert sich ohne Grund der
Wahrheit an diesen, und verabscheuet die That und den Mann, weil dieser
sich keine von Menschen erfundene Form aufzwängen läßt, sondern ein
natürliches Gewächs in Gottes Garten sein will.

Doch nicht Allen gefiel dieses Urtheil. Bei Manchen regten sich
Bedenklichkeiten und Zweifel an der Wahrheit desselben. Es klang ihnen
gar zu sonderbar, das Wunder als wirklich geschehen dahingestellt sein
zu lassen, und den Urheber einer göttlichen That für einen gottlosen
Menschen zu erklären. Die Sprache leidenschaftlicher Uebereilung war
hier zu kennbar. Sie machten daher auf das Unzusammenhängende und
Widersprechende aufmerksam. Dieß hatte eine Theilung der Meinungen
zur Folge, welche die Versammlung zu einem höchst sonderbaren
Schritte verleitete. Der Blindgeborne sollte sein Urtheil über Jesus
abgeben, und sich darüber aussprechen, daß Jesus diese Heilung eben
am Sabbate vorgenommen habe. Die brennende Begierde unsern Herrn auf
irgend eine Weise in eine Schuld zu verwickeln, ließ die guten Männer
ihren gelehrten Stolz, ihre richterliche Würde und ihre erkünstelte
Rechtschaffenheit auf einige Augenblicke so ganz vergessen, daß sie
von einem gemeinen Manne Belehrung über eine so wichtige Sache, von
einem Angeklagten ein Urtheil, von einem wunderbar Geheilten Undank
gegen seinen Retter erwarteten. Dieß thaten die frommen Lehrer Israels
— am Sabbate!! Wie mußten sie sich im Stillen schämen, als der
biedersinnige Mann mit edler Haltung sprach: „Er ist ein Prophet?“ Als
er darauf unbeweglich bestund, Jesus habe ein Wunder an ihm verrichtet,
also den Sabbat nicht verletzet, also nicht gesündiget; folglich habe
Gott ihn gesandt? Da lag ihre schlaue Sophistik, durch das reine
Wahrheitsgefühl und durch die innige, dankbare Liebe zu der Wahrheit
und zu ihrem Urheber von einem blind gewesenen Bettler besiegt,
schimpflich am Boden.

„Nun glaubten die Juden nicht, daß er blind gewesen und sehend geworden
war.“ Ein seltsamer Sprung! Nachdem sie mit ihren hochfahrenden
Urtheilen, mit scheinheiligen Verdrehungen und Verläumdungen, selbst
mit aller Niederträchtigkeit an der redlichen Standhaftigkeit des
Geheilten gescheitert waren, verwandelten sie sich plötzlich in
scharfsinnige Zweifler; jetzt erst fanden sie für nothwendig, sich zu
erkundigen, ob dieser Mensch auch wirklich blind geboren, ob nicht das
Ganze ein feiner Betrug sei. Anfangs war ihnen die That willkommen,
weil sie hofften, auf irgend eine Weise dieselbe zur Sabbatschändung
zu stempeln; als dieses nicht angieng, läugneten sie das Wunder. So
wechselt das heuchlerische Chamäleon alle Farben!

Die Aeltern des Blindgebornen wurden gerufen; der Sohn mußte abtreten;
jene kamen in die Versammlung, wurden gefragt, bestätigten vor Gericht
die Thatsache, daß dieser ihr Sohn blind geboren sei. Mehr wollten
sie nicht wissen. Gar erbaulich ist der Grund, welchen Johannes
für diese geflissentliche Unwahrheit angiebt — Furcht vor dem
Kirchenbanne. Das Synedrium hatte nämlich einen Beschluß bekannt
gemacht, daß Jeder, welcher Jesus für den Messias bekennen würde, von
der Synagoge ausgeschlossen werden sollte. Mit Recht fürchteten daher
diese gemeinen Leute die Auslegungskunst dieser gelehrten Herren;
denn wie leicht war es, jede Sylbe die sie zu seiner Gunst auch nur
zu sprechen schienen, dahin zu deuten, daß sie dem
Nazarener von Herzen zugethan, ihn äußerlich wenigstens für
einen Propheten, innerlich aber Zweifels ohne für den Messias hielten,
also in den Bann verfallen seien? Schelmisches Lächeln würde die Lippen
des Schriftgelehrten unausstehlich verzogen haben, wenn es ihm gelungen
wäre, an dem sichtbar mit Bedacht zweideutig abgefaßten Beschlusse
ein solches Pröbchen seiner Kunst zu geben. Fein und listig bleibt
die Wendung alle Mal, daß sie bloß verboten, „ihn für den Messias zu
erkennen.“ Daß er seine Lehren mit Wundern bestätigte, folglich ein
Prophet sei, war zu offenkundig, als daß sie es läugnen durften; daß
er für den Messias gehalten sein wolle, davon glaubten sie viele Spuren
entdeckt zu haben; endlich hatten sie schon öfter bemerkt, wie geneigt
die erstaunten und begeisterten Schaaren seien, ihm diese höchste
Würde beizulegen. Es blieb also keine bessere Auskunft übrig, als bei
harter Strafe einen solchen entscheidenden Schritt jedem Einzelnen
zu verbieten, und sich die Hinterthür offen zu lassen, entweder
diese Entscheidung selbst zu geben, wenn ihre Erwartungen vom
Messias an ihm in Erfüllung giengen, oder seinen und des Volkes Plan
wo möglich zu vereiteln. Im ersten Falle hätte man ihre weise Vorsicht
— eigentlich schön verkleidete Gewissensherrschaft, loben müßen; im
zweiten wollten sie jeden Widerspenstigen ihren starken Arm fühlen
lassen, d. h. Gott widerstreiten. Die Schlauen wurden aber in ihrer
eigenen List gefangen; und dieß ist vom Herrn geschehen!!

Das Verhör mit den Aeltern war eben so fruchtlos, wie das mit dem
Sohne. Bei diesem konnten die Pharisäer ihr verläumderisches,
voreiliges Urtheil nicht durchsetzen, weil sie selbst nicht einig
waren; bei jenem fanden sie eine Bestätigung, statt einer Widerlegung
des Wunders. Wenn ein Sterblicher in dieser Stunde das Innere dieser
Unglücklichen hätte durchschauen können, wie würde er sich entsetzt
haben über dem wilden, ungestümmen, greulichen Kampfe des in den Banden
der Sophistik schmachtenden Wahrheitsgefühles und des mit Gewalt
unterdrückten Gewissens mit der in Schlangenkrümmungen sich windenden
Heuchelei und mit zügellosem Hasse, Neide und Stolze? und doch war der
letzte Auftritt noch nicht erfolgt; noch stund Aergeres bevor. Jesus
konnte, durfte und sollte das Wunder nun einmal nicht verrichtet haben;
es war unannehmbar, unglaublich, unmöglich, weil er nicht ihr Mann
war. In solchen Fällen ist Gott zu Ehren das Schlimmste zu
vermuthen, zu behaupten, zu thun erlaubt in den Augen des Heuchlers.
Folgen wir der Geschichte, damit diese beweise, daß man den Pharisäern
nicht leicht zu viel Böses zutrauen könne!

Das zweite Verhör begann mit den Worten: „Gieb Gott die Ehre!“
— Was soll diese heilige Formel an der Spitze? Mehr nicht, aber auch
nicht weniger, als: Du bist bisher nicht ganz aufrichtig gegen uns
gewesen: noch hast du uns manchen Nebenumstand von Bedeutung verborgen;
denke, du stehest vor Gott, dem Allwissenden; darum sage die Wahrheit,
d. h. mache durch eine wohlangebrachte Lüge Jesus zu Schanden, um
unsere Ehre zu retten. Empörend; aber noch nicht genug! „Wir
wissen, daß dieser Mensch ein Sünder ist.“ — Wir!? Also
auf ihr Wort sollte der Blindgeborne seine auf Gottes Kraft
und Geist gegründete Ueberzeugung aufgeben? Hatte ihr bisheriges
Betragen ihm so viel Zutrauen einflößen können? Warum gaben sie Jesus
für einen Sünder d. h. für einen Irrlehrer und Betrüger aus? Weil er
nicht zu ihren Füßen saß, und die Lehren der Alten hörte; weil er den
Sabbat nicht heiligte, wie sie, sondern wie Gott, sein Vater; weil
er den Buchstaben des Gesetzes übertrat, um den Geist zu befolgen.
— Von gerechtem Unwillen ergriffen, gab der biedere Mann ihnen
ihre Lieblosigkeit deutlich genug, aber doch mit seltener Mäßigung
zu verstehen. Ueber die beleidigende Ansicht seiner persönlichen
Gesinnung gieng er edelmüthig weg; zeigte ihnen mit feiner, satyrischer
Anwendung auf sich, wie sie Jesus hätten beurtheilen sollen, und blieb
unbeweglich dabei, daß er blind gewesen, und durch den Propheten sehend
geworden sei.

Diese Zurechtweisung wäre stark genug gewesen, um Menschen, welche
weniger erboßt und nicht so ganz an innere Schande gewöhnt waren,
verstummen zu machen; die Pharisäer aber wurden nur noch schamloser
und zudringlicher mit Fragen: „Was hat er dir gethan? Wie hat er
deine Augen aufgethan?“ Auf diesem Wege hofften sie wenigstens der
äußerlichen Schande zu entgehen, und ihre Ehre vor Menschen zu retten,
wenn der Blindgeborne bei so oft wiederholter Erzählung etwas weglassen
oder hinzusetzen würde, was ihnen Anlaß gäbe, die That und ihren
Urheber verdächtig zu machen. Welche Niederträchtigkeit!

Diese Bemerkung entgieng auch dem armen Manne nicht. Es ist wirklich
ein anziehendes Schauspiel, das Lamm mitten unter Wölfen mit so viel
Ruhe, Besonnenheit, Muth und Geistesgegenwart reden und handeln zu
sehen. Je schlichter sein Verstand, je unverdorbener sein Herz war,
desto tiefer und schmerzlicher empfand er die Tücke seiner Gegner.
Entschlossen weigerte er sich, die Erzählung zu wiederholen, und schloß
mit einer beißenden Gegenfrage: „Oder wollet etwa auch ihr seine Jünger
werden?“

Das gieng ihnen durch das Herz; sie sahen, daß der Mann ihre Arglist
durchschauet habe, und ergrimmten. Allein es war ein ohnmächtiger
Grimm, der sich höchstens in Schimpfwörtern Luft machen
konnte. So sehr vergaßen sich die Meister Israels, die Vorbilder der
Rechtglaubigkeit und Frömmigkeit, die Richter über göttliche Thaten und
göttliches Leben!!! Moses Sendung von Jehova war jetzt ihr letzter
Anhaltspunkt; Moses Jüngerschaft ihr einziger Wunsch, ihr Stolz —
wer hätte dieses von den unumschränkten Vertheidigern der Satzungen
der Alten erwarten sollen? An Jesus können sie nur keine Spur einer
göttlichen Sendung finden.



„Eben darin liegt das Sonderbare, daß ihr nicht wisset, woher
er ist &c.“ gab unvergleichlich schön und treffend der Blindgeborne
zur Antwort. Schärfer hätte er ihre Eitelkeit nicht züchtigen, tiefer
ihren schriftgelehrten Stolz nicht beugen können, als dadurch, daß
er das prunkende: „Wir wissen“ mit einem solchen „Ihr
wisset nicht“ erwiederte. Sein mit allem Grunde empörtes Gefühl
legte ihm einen eben so kräftigen als kurzen und gehaltenen Verweis
auf die Zunge. Wer bewundert nicht die Herrschaft über sich selbst
in solcher Lage? Wer möchte ihm nicht um den Hals fallen für die
Schutzrede, welche er so bündig, so nachdrücklich, so unerschrocken
seinem Wohlthäter hielt? Wer verabscheuet nicht die Pharisäer, welche
aufhörten, wie sie angefangen hatten, indem sie auch ihn für „geboren
in Sünden“ erklärten, während sie allein die Reinen — in ihren
Augen, — waren und blieben? Wer läßt sich nicht freudig mit dem
Blindgebornen aus der Synagoge stoßen, wo solche Versammlungen von
solchen Menschen sind?

Evangelium! du Gottes Wort! Was für ein Strom von Licht, welche
Allmacht der Kraft, welcher Himmel von Seligkeit liegt in Dir! Was
hast du, Erlöser! mit Einer That aus diesem Blinden gemacht! Wie
bieder, wie gerade, wie bescheiden, wie mäßig, wie entschlossen, wie
gottbegeistert steht er da unter schlauen, verkehrten, unverschämten,
leidenschaftlichen, lichtscheuen, von der Hölle entflammten Heuchlern!
— Und noch hatte der Verbannte seinen Retter — den Sohn Gottes nicht
gesehen. Er sah ihn, fiel nieder, betete an — wir mit ihm!!


XVI.

Beantwortung der Frage eines Schriftgelehrten über die
Liebe.[21]



Schon der königliche Sänger spricht von Leuten, welche „segnen mit dem
Munde, und doch im Herzen fluchen,“ deren „Worte glatt, wie Oel, unter
deren Zunge Dolche sind.“ David lernte sie als seine furchtbarsten
Gegner kennen. Dieselbe Erfahrung machte unser Herr. Er hatte Menschen
um sich, welche seine Denk- und Redeweise einstudirten, sich ihm
mit verstellter Lernbegierde näherten, zur Verstärkung des Scheines
wohl gar ernstliche Sorgen für ihr Seelenheil blicken ließen, gar
demüthig um Belehrung über die wichtigsten Gegenstände baten — alles
bloß in der boshaften Absicht, ihn bei solcher Gelegenheit in die
damals geführten Streitfragen zu verwickeln, und durch freimüthige
Entscheidung derselben verhaßt zu machen. So schlich sich einmal ein
Gesetzgelehrter an ihn heran, und trug die Frage vor: „Lehrer! was muß
ich thun, damit ich das ewige Leben ererbe?“ Schon die Ausdrücke sind
hier mit Sorgfalt und Bedacht gewählt. Jesus sprach gerne von ewigem
Leben, und bezeichnete damit den höchsten, vollkommensten Zustand,
welchen der Mensch in sittlicher und religiöser Hinsicht für Zeit und
Ewigkeit erreichen kann. Die heiligen Schriften des A. B. hatten sich
derselben Sprache schon bedient; aber aus den Schulen der geistlosen
Rabbinen war sie verbannt worden oder doch verdrehet. Sie stritten sich
lieber, selbst in ihren erbaulich sein sollenden Vorträgen an das Volk,
darüber, ob die Sitten- oder die Ceremonialgesetze den Hauptpunkt der
Gottes-Verehrung ausmachten; und die Zahl derer, welche sich für Opfer
und Gebräuche entschieden, war aus sehr nahe liegenden Gründen nicht
die kleinere, bei dem großen Haufen aber die beliebtere. Stellte der
Schriftgelehrte die Frage in der gewöhnlicher Schulform, so konnte er
nicht hoffen, Jesus in die Falle zu bringen; darum heuchelte er die
Sprache unseres Herrn, und glaubte nun, seiner Sache gewiß zu sein.
Ueberdieß war der Punct, wie man wohl sieht, von höchster Bedeutung; es
handelte sich um das Wesen der Religion. Die Frage selbst lautete so
allgemein und unbestimmt, daß die entgegengesetztesten Antworten statt
finden konnten.

Dazu wurde auch dem Gesetzgelehrten freier Spielraum gegeben. Er
mußte sich selbst in seiner Schlinge fangen. „Was steht im Gesetze
geschrieben? Wie liesest du vor“ — in der Synagoge oder im Tempel?
Mit dieser Gegenfrage nöthigte ihn die göttliche Weisheit, die
Antwort selbst zu geben, und zwar aus dem Gesetze, nicht nach
Lehrmeinungen der Schule. Ganz im Sinne Jesu berief er sich auf die
geistreichste Schriftstelle, welche hier beizubringen war. Er hatte
die Lehrart unseres Herrn gut und richtig gefaßt, und wußte sich fein
genug zu wenden. Allein alle Schlauheit half nichts. „Du hast recht
geantwortet; thue das, so wirst du leben,“ hieß es, und damit hatte
Gottes Wort entschieden. Einwenden ließ sich nun eigentlich
so geradezu nichts; das fühlte der Schriftgelehrte nur zu gut. Für
das Gegentheil stunden ihm keine Schriftstellen zu Gebote. Aber er
war nun in eine ärgerliche Verlegenheit gerathen. Entweder mußte er
den Verdacht auf sich ruhen lassen, daß er gleiche Gesinnung mit dem
Lehrer von Nazareth hege, oder er gab sich auf einer andern Seite bloß,
als uneingeweihter und ungeschickter Vertheidiger seiner Schule. Doch
half er sich noch einiger Maaßen heraus durch eine neue spitzfindige
Schulfrage: „Wer ist mein Nächster?“ — Spitzköpfige, engherzige
Rabbinen hatten auch da den hohen, reichen Sinn der heiligen Schrift
sich und andern verkümmert, dadurch daß sie unter dem Nächsten nur
den Juden verstanden wissen wollten. Dieser Lehre der Alten mit
dürren Worten zu widersprechen, war eben nicht ganz rathsam, schon um
einen langen und heftigen Streit zu vermeiden. Da stund unserm Herrn
ein unfehlbares Mittel zu Gebote — die Parabel. In dieser lag
die Antwort und der Beweis, beide durch eine Geschichte anschaulich
gemacht, so klar und unwiderleglich, daß sie dem überraschten
Schriftgelehrten das Geständnis abzwang, „der, welcher Barmherzigkeit
an ihm gethan hat“, d. i. der Samarite sei der Nächste
des Juden gewesen. Nun konnte er auch nicht mehr läugnen, daß
die Liebe ächter Art weder an eine Nation, noch an eine Religionsform,
noch an einen Stand gebunden sei, sondern dort walte, wo ein edles
Herz sich finde, welches dem göttlichen Zuge folgt. Schwer mag es
allerdings den Rabbi angekommen sein, solche Dinge einzuräumen, die mit
seiner Lehre in geradem Widerspruche stunden; und wohl wurde es ihm
noch sauerer darum, weil seine Glaubensgenossen, ein Priester
und ein Levite, die Gott und sein Gesetz so genau im Kopfe
hatten, eine gar schlechte Rolle spielten neben dem hochherzigen,
menschenfreundlichen Samariten.


XVII.

Ueber Heuchelei im Urtheilen.[22]



„Heuchler! Das Ansehen des Himmels wisset ihr zu beurtheilen, aber
bei den Zeichen der Zeit vermöget ihr es nicht?“ — Auch bei dieser
Stelle glaubt man es unserm Herrn gewöhnlich auf sein Wort, daß et
seinen guten Grund gehabt habe, die Pharisäer Heuchler zu nennen;
aber selten bekümmert man sich darum, zu seiner eigenen Warnung und
Belehrung, die Ursache dieses Vorwurfes zu erforschen. Und doch liegt
sie so nahe!

So viele und so große Wunder hatte Jesus bereits gethan vor den
Augen Israels. Waren dieß nicht kennbare und leicht verständliche
Zeichen Gottes zu ihrer Zeit, die ihnen sagten, was
jetzt geschehe, und was bald kommen werde — das Reich Gottes mit
seinem Sohne? Gehörte dazu mehr Schärfe und Tiefe des Verstandes,
als zu den alltäglichsten Wetterprophezeihungen? Wo fehlte es denn?
Im Herzen; an gutem Willen; an reiner Liebe zur
Wahrheit. Die Natur sahen die Pharisäer nicht als ihren Feind
an; von ihr befürchteten sie nichts für ihr System, für ihre Ehre
oder für ihren Beutel. Ganz anders verhielt es sich mit Jesus. Darum
wurde ihr Geistesauge böse, neidisch, trübe; sie sahen nicht an Jesu
Lehren und Thaten, was sie am Himmel wahrnahmen — weil sie nicht
wollten. Obwohl die Zeichen so deutlich waren, als Wolken, Farbe,
Wind im Luftkreise, so verstunden sie doch davon so wenig, daß sie von
Jesus ein „Zeichen vom Himmel“ verlangten, d. h. ein ungewöhnliches,
recht viel Lärm und Aufsehen erregendes Spektakel. Ihr triefäugiger
Sinn und Verstand erblickte in den göttlich wohlthätigen Heilungen
Jesu nur etwas Gemeines, Alltägliches; sie argwöhnten sogar — wie in
unsern Tagen — nur Täuschung und Betrug. Ein klarer Beweis, daß sie an
Jesus ihren Mann nicht gefunden hatten, daß er bisher noch gar nicht
nach ihrem Sinn und Geiste gehandelt hatte; darum waren sie auch nicht
aufgelegt, ihn zu verstehen und anzuerkennen. Fand nun hier nicht Tücke
des Herzens, Krümmung der Seele statt? Entwickelte sich nicht daraus
nothwendig Verdüsterung der Erkenntniß? —

Doppelsinn im Herzen, getheilt zwischen Gott und der Welt, hinkend auf
beiden Seiten, ist der Heuchler nie im Stande, jede Sache in ihrem
natürlichen und wahren Gesichtspunkte zu fassen, und ein richtiges
Urtheil zu fällen. Diese Verkehrtheit im Urtheilen ist es auch, was
Jesus hier vorzüglich bestimmte, die Pharisäer der Heuchelei zu
beschuldigen. Davon überzeugt uns am besten die Verbindung, in welcher
die eben behandelte Stelle bei Lukas vorkommt. Das unserm Herrn
aufgedrungene Schiedsrichteramt, welches die unübertrefflichen Lehren
über Reichthum, Vertrauen auf Gott und Wachsamkeit veranlaßte; dann die
tiefen Bemerkungen über die entgegengesetzten Wirkungen der Stiftung
seines Reiches im Vorhergehenden geben mit dem folgenden Licht genug,
um uns zu zeigen, worinn nach dem Sinne Jesu Heuchelei des Urtheiles
bestehe. Wie lehrreich sind in dieser Beziehung die Erzählungen von den
hingerichteten Galiläern und von der Heilung der Frau am Sabbate[23]!
Man kann durch Vergleichung und Nachdenken daraus lernen, wie groß das
Gebiet der Heuchelei sei, wie tief ihre Wurzeln in das Innerste unseres
Herzens dringe, wie mannigfaltig sich ihre Erscheinung gestalte. Wer
soll sich zu Betrachtungen dieser Art nicht hingezogen fühlen, da
dieselben mit unserm Heile in so naher Verbindung stehen?


XVIII.

Verhalten der Pharisäer vor, bei und nach dem Einzuge Jesu zu
Jerusalem.[24]



In den letzten Tagen unseres Herrn nahm alles einen weit höhern
Schwung, einen viel raschern Gang; Thaten drängten sich auf Thaten,
Reden auf Reden. Noch ein Mal durchbrach die untergehende Sonne der
Gerechtigkeit die düstern Wolken des Hasses und der Verfolgung, und
leuchtete in ihrer ganzen Kraft und Herrlichkeit, um die Herzen der
Menschen für Wahrheit und Liebe zu entzünden. Aber auch die Werkzeuge
des Fürsten der Finsterniß verdoppelten ihre Kräfte, ließen boshafte
Ränke, tückische Arglist, offenen Haß und verbissenen Grimm in allen
höllischen Farben der Heuchelei spielen, und erhöhten dadurch die
Majestät des Glanzes, der vom Sohne Gottes ausgieng.

Zu Bethanien erscholl das Allmachtswort: „Lazarus, komm heraus!“
Und der Verstorbene kam heraus. Wer vermag den Eindruck dieser
erstaunlichen That zu beschreiben? Was mußte sich in den Herzen der
Maria und Martha und gleichgesinnter Zuschauer regen? Wie demüthigend
und erhebend zugleich werden sie die Nähe Gottes gefühlt haben?
„Viele von den Juden, die zu Maria gekommen waren, und sahen, was
er that, glaubten an ihn.“ Dieß waren keine gemeinen Leute,
sondern angesehene Männer aus der Hauptstadt. Bisher hatten sie sich
nicht zu recht finden können in Bezug auf die göttliche Sendung Jesu;
aber dieser außerordentliche Thatbeweis überwog alle Zweifel und
Bedenklichkeiten; sie wurden überzeugt, und bekannten ihre Ueberzeugung
laut am Grabe. An ihnen erfüllte sich das, was Jesus in seinem
Dankgebete gesprochen hatte.

Aber wer hätte es glauben sollen? Einige blieben ungerührt bei der
erhabenen, wahrhaft göttlichen That. Es waren wohl dieselben, welche
die unschätzbaren Thränen Jesu am Grabe seines Freundes mit ihrer
Lästerzunge begeiferten, und die lieblichen Worte bewegter Seelen:
„Siehe! wie lieb er ihn hatte!“ mit unmenschlicher Gefühllosigkeit als
Zeichen der schmerzlich gefühlten Ohnmacht des vorgeblichen Propheten
deuteten. „Konnte der, welcher die Augen des Blinden aufthat, nicht
machen, daß dieser nicht starb?“ — Welche Herzen! Welche Gesinnungen!
Das war die fromme Bildung, welche die Pharisäer den ihrigen gaben! Wem
schaudert nicht vor dieser pharisäischen Gerechtigkeit, welche taub
gegen die Stimme der Natur, unempfindlich gegen die zartesten Rührungen
der trauernden Liebe, ausgelernt in boshafter Verdrehungskunst wüthende
Schlangenbisse des unversöhnlichsten Religionshasses in die Unschuld
der reinsten Menschlichkeit thut? Befremden kann es da freilich nicht
mehr, aber Entsetzen über den Abgrund der Verkehrtheit und Verhärtung
erregt es, wenn man lieset: „Einige aber aus ihnen giengen hin zu
den Pharisäern, und sagten ihnen, was Jesus gethan hatte.“ Wie mit
der erfreulichen Nachricht eines unerwartet entdeckten Verbrechens
eilten sie in die Hauptstadt, um anzusagen, der verhaßte Nazarener
sei plötzlich in Bethanien erschienen, und habe da schon wieder einen
Todten erwecket. Waren es gutmüthig dumme Werkzeuge der Pharisäer,
oder wußten sie, was sie thaten, und warum? In beiden Fällen bebt
der wahrhaft Gute zurück — ein Mal vor der schrecklichen List und
Gewalt heuchlerischer Gottesgelehrter, und dann vor der furchtbaren
Selbstverblendung befangener, herzloser Systematiker, wie sie damals in
Judäa waren.

Welch’ ein großes Gewicht die Pharisäer zu Jerusalem auf diese Anzeige
legten, läßt sich daraus abnehmen, daß sogleich der hohe Rath sich
versammelte, um in seiner Weisheit zweckmäßige Maaßregeln zu ergreifen
gegen den kühnen Volksverführer. Dieß war wirklich der Standpunkt,
auf welchen sie ihre Leidenschaft gestellt hatte. Johannes lüftet
den Schleier, und läßt uns mehr als Einen Blick in das Geheimniß der
Bosheit thun. In ihre Berathungssaale legten sie, weil sie unter sich
und einander gleich waren, die Maske der Heiligkeit ab, und äußerten
ihre Gesinnungen unverholen: „Was thun wir? Denn dieser Mensch
thut viele Zeichen.“ Eine ganz andere Sprache, als die, welche ·
sie vor den Ohren des Volkes führten: „Er treibt die Teufel nur durch
den Obersten der Teufel aus.“ — „Was hat er dir gethan? Wie hat er
deine Augen aufgethan?“ Da leugneten sie die Wunder, oder wollten
wenigstens den Schein gründlicher und redlicher Zweifler haben. Jetzt
können und wollen sie nicht mehr läugnen, aber auch nicht glauben.
Sie gerathen in Verlegenheit; denn es liegt am Tage, daß Jesus Wunder
thut, Wunder sind aber nach ihrer eigenen Lehre Beweise göttlicher
Sendung; warum erkennen sie Jesus nicht als Propheten? Hat er etwa nur
Scheinwunder verrichtet? Auf denn! Entdecket den Betrug, entlarvet
den Verführer, und weiset das Volk zu recht! Fehlt es euch doch nicht
an kritischem Scharfsinn und feiner Verdrehungskunst; die Geschichte
des Blindgebornen beurkundet, daß ihr Sterne der ersten Größe am
allerneuesten exegetischen Himmel sein könntet —

„Wenn wir ihn gehen lassen, werden alle an ihn glauben.“
Das war ein Mal aufrichtig gesprochen; nicht die Lehre, nicht die
Wunder stunden ihnen im Wege, sondern die Person Jesu und das
allgemeine große Ansehen, welches er sich ohne ihr Zuthun,
ja gegen ihr Wollen und Sträuben erworben hatte. Sich glaubten sie
zurückgesetzt zu sehen, ihr Ansehen zernichtet, ihre Lehrstühle
entbehrlich gemacht, wenn der Nazarener so viele Anhänger finde.
Jesus hätte nicht nur ihre Menschensatzungen, er hätte Moses und die
Propheten angreifen und umstürzen dürfen, wenn er nur Befreiung vom
römischen Joche geprediget, den Pharisäern geschmeichelt, ihnen hohe,
einträgliche Stellen in seinem Reiche versprochen hätte. Da er aber
nur von Besserung, von einem himmlischen Reiche, von Freiheit durch
lebendige Wahrheit, von Demuth und Selbstverleugnung, von reiner
Liebe sprach, und dieß Alles, ohne von ihnen dazu autorisirt zu sein:
so konnte Gott mit dem ganzen Himmel wohlthätiger Kräfte und Thaten
an diesen selbstsüchtigen Frommen nichts ausrichten; sie drückten
die Augen zu vor dem Glanze seiner Herrlichkeit; sie verhärteten ihr
Herz gegen seine Vaterstimme; sie stritten gegen Gott, um ihre
Religion zu vertheidigen.

Aber mit welchen Waffen wollen sie sich in diesen entsetzlichen Kampf
wagen? Mit geistigen nicht: diese haben sie nicht; sondern mit dem
Rüstzeuge dieser Welt. „Dann werden die Römer kommen und uns Land
und Leute nehmen.“ Höret ihr die staatsklugen Väter des Volkes? Da
sie unsern Herrn von sittlicher und religiöser Seite nicht mit Grund
anklagen, da sie seine Wunderthaten nicht leugnen oder widerlegen
konnten, so liehen sie seinem göttlichen Plane der Menschenerlösung
eine politische Wendung. Durch den Glauben an Jesus war der
Staat bedroht. Eigentlich aber drückten sie sich nur zweideutig aus;
denn der Staat — das waren sie. — — Die Geschichte
bestätiget es unwiderleglich, daß nach dem Tode unseres Herrn die
fanatischen Pharisäer sich von den schlechtesten Betrügern, als
vorgeblichen Messiassen (Joh. V, 43), zu allen Greueln der Empörung
hinreißen ließen; worauf dann wirklich die Römer kamen, und ihnen
Land und Leute nahmen. Diejenigen aber, welche an Jesus glaubten,
entgiengen diesem Grausen erregenden Untergange des jüdischen Staates.
— Es bleibt aber ein für alle Jahrhunderte merkwürdiger Zug des
Verfolgungsgeistes scheinheiliger Heuchler, daß die Pharisäer die Sache
der Religion so listig mit der Politik zu vermischen wußten.

Wie Bileam wider seinen Willen Israel segnete, so weissagte Kajaphas
das größte Heil für das Menschengeschlecht, da er Tod und Verderben
über Jesus schnaubte. „Besser ist es, Ein Mensch sterbe für das
Volk, als daß das ganze Volk zu Grunde gehe.“ Wie wahr im Sinne
Gottes, und wie entsetzlich im Munde des staatsklugen Oberpriesters!
Der Mann war würdig in dem Rathe der Pharisäer oben an zu sitzen,
obwohl er selbst nicht zu diesem Orden gehörte, sondern Sadducäer war.
Aber in listiger Verstellung und vermummter Ungerechtigkeit gab er
dem wüthendsten Pharisäer nichts nach. Ohnehin haßten die Sadducäer
Jesus so sehr, als die Pharisäer. — Das rasche, blutige Wort riß die
erbitterten, aber unschlüssigen Pharisäer aus ihrer Verlegenheit. Ob
Jesus schuldig oder unschuldig sei, kam jetzt nicht mehr in die Frage;
sondern ob er noch länger geduldet werden könne, oder nicht. Sie fanden
ihn unerträglich für ihre Lehre und mehr noch für ihre Lebensweise;
also war er gefährlich, staatsverderblich — todeswürdig. Von
nun an dachten sie ernstlich auf seinen Untergang und auf die Mittel
dazu. Um aber doch auch die Form des Rechtes zu beobachten, machten sie
einen Befehl bekannt, daß jeder eifrige Jude gehalten und verbunden
sei, den geheimen Aufenthaltsort Jesu anzuzeigen, damit man ihn
ergreifen könne.

Woher ist denn diesen weisen Vätern der Muth auf ein Mal so sehr
gewachsen, daß sie es wagten, öffentlich die Hand nach Jesus
auszustrecken? Diese Kühnheit ist so groß nicht, als sie beim ersten
Anblicke zu sein scheint. Sie hatten ja schon einen vorbereitenden
Schritt gethan durch das Verbot, Jesus für den Messias zu erkennen. Da
er sich dadurch von seinem Lehren und Wirken nicht abschrecken ließ;
da es vielmehr von seiner Messiaswürde immer lauter wurde: so schien
dieser zweite Befehl nicht übereilt zu sein. Ueberdieß durften sie
auf ihr priesterliches Ansehen doch auch etwas rechnen, besonders zu
Jerusalem und in Judäa; und für diese Gegend scheint die Aufforderung
besonders gegolten zu haben wegen dem Aufenthalte Jesu während der
Festzeit. Endlich war ihr Anhang unter dem vornehmen und niedrigen
Pöbel immer noch groß und stark genug, um die sich erst bildende
Parthei unseres Herrn zu überwältigen, da sich ohnehin nur gute, stille
Menschen an ihn anschlossen. Man vermißt also auch bei diesem offenen
Mordanschlage die Fuchsnatur der Heuchler nicht.



Einen schönen Contrast mit der im Finstern schleichenden Bosheit der
Pharisäer bildet die ächte Klugheit und der wahre Muth,
welchen Jesus in seiner immer schwieriger werdenden Lage bewies.

Er wollte sterben zum Wohle der Menschen, aber nicht früher und nicht
anders, als es der Wille seines Vaters war. Darum wich er mit der
besonnensten Vorsicht der Verfolgungswuth seiner erboßten Feinde
aus, und zog sich nach Ephraim zurück, einem Städtchen, welches nahe
an der Wüste lag, und ihm einen sichern Zufluchtsort gewährte. In
dem Charakter unseres Herrn lag also weder die unüberlegte Hitze
des Fanatikers, der sich blindlings in Gefahr und Tod stürzet, noch
die schwachherzige Feigheit des Heuchlers, der Wahrheit und Tugend
menschlichen Rücksichten opfert. Durch weise Mäßigung ward er uns
Muster der Nachahmung. —

Als seine Stunde gekommen war, legte er einen Muth und eine
Entschlossenheit an den Tag, welche seine Freunde in die höchste
Begeisterung versetzte, und alle Feinde in die schrecklichste
Verlegenheit stürzte. Wer hätte es erwartet, daß er sich sobald wieder
nach Bethanien wagen würde? Ja, er ließ sich von Maria als den Retter
ihres Bruders auf eine ausgezeichnete Weise verehren, billigte nicht
nur ihre dankbare Gesinnung, sondern nahm sie sogar gegen pharisäische
Seitenbemerkungen des Judas und der von ihm verleiteten Jünger in
Schutz.



Niemals trug Jesus seine Wunderthaten zur Schau; aber eben so wenig
verbarg er sie ohne Noth. Dießmal wollte er die Erweckung des Lazarus
so laut und öffentlich bekannt gemacht wissen, als es möglich war; denn
diese That war entscheidend.

Was werden die Hohenpriester von diesen scheinbaren Widersprüchen der
Schüchternheit und Kühnheit in dem Betragen Jesu gedacht und gefaselt
haben? Ungefähr dasselbe, was noch heute sadducäische Feinde und
pharisäische Freunde von seinen Lehren und Thaten träumen und schwätzen.



An der heiligen Flamme des Gottbegeisterten Führers entzünden sich
die Herzen Aller, die mit frommem Vertrauen um ihn sind. Dieß war der
Fall bei Maria, Martha und Lazarus. Unverholen bekannten sie sich zu
dem verfolgten, geächteten Lehrer von Nazareth, liebten und verehrten
ihn als ihren Freund und Retter vor den Augen Aller, in der Nähe der
Hauptstadt, in dem Angesichte seiner Todfeinde, die mächtig, angesehen
und gewissenlos genug waren, um alles Böse fürchten zu lassen.

Das Volk — war es anders gesinnet, als die hochherzigen
Geschwisterte? Schaarenweise zog es nach Bethanien, sahe Lazarus,
und glaubte an Jesus, gegen das scharfe Verbot der Hohenpriester: Die
Wahrheit sprach zu laut zum Herzen des gemeinen Mannes, daß er nicht
Gott mehr hätte gehorchen sollen, als den Menschen.

Anstatt durch solche auffallende Zeichen auf Gottes Wege aufmerksam
zu werden, „giengen die Hohenpriester damit um, auch den Lazarus zu
tödten.“ War es möglich, die Verblendung weiter zu treiben? Konnte
verhärtete Bosheit und Heuchelei schrecklicher wüthen? Gottes Werke
wollte menschliche Tücke widerlegen — durch doppelten Mord!!!

Unserm Herrn blieb von allen diesen Planen gewiß nichts verborgen;
deßungeachtet ließ er sich nicht abschrecken, festen Sinnes den letzten
Schritt zu thun, und seinen feierlichen Einzug zu Jerusalem als Messias
zu halten. Welch’ ein Muth! Welche unerschütterliche Ergebung in den
Willen seines Vaters! Aber auch andererseits welche Reinheit, welche
Demuth, welche göttliche Hoheit! — Da zieht er den Oelberg heran
— David’s und Gottes Sohn — auf dem Füllen einer Eselin, das mit
Kleidern seiner Jünger gepolstert ist.

Schaaren seiner Jünger und Verehrer begleiten ihn mit frohen Gefühlen.
Jetzt kommt er auf die Spitze des Berges; Jerusalem, die prächtige,
die sündhafte liegt zu seinen Füßen; ihr Anblick entflammt seine
Begleiter zum lauten Triumphgeschrei — Jesus zerfließt in Thränen
der Wehmuth und Erbarmung. — Kleider bedecken die Straße,
Palmzweige wehen in den Händen, Freudenruf erfüllet die Luft — Ihm
glänzt die Thräne im Auge. So ist er seinen Feinden furchtbar und
unbezwinglich! —

Hier lernet Heuchelei und Wahrhaftigkeit, beide in ihrer Siegeshöhe,
kennen; jene fliehen, diese nachahmen!!



Der Einzug unseres Erlösers zu Jerusalem giebt uns noch Gelegenheit
zu mehr als Einer interessanten Vergleichung der Pharisäer mit andern
geradsinnigen Menschen.

„Meister, verbiete es doch deinen Jüngern!“ So fuhren die
Pharisäer unsern Herrn an, als die Schaaren seiner Verehrer ein
lautes Hosianna dem Sohne Davids erschallen ließen. Die Jünger und
die Volkshaufen, welche nach Bethanien gekommen waren, wurden durch
die wechselseitig erregte Erinnerung an die großen Thaten Jesu ganz
begeistert; sie waren jetzt gewiß, daß er und kein Anderer der
Messias sei; darum gaben sie dem mächtigen Drange ihrer überzeugten
Herzen nach, und drückten sich lebhaft und stark genug aus. Jesus
ließ es geschehen, weil dieser ehrende Zuruf nur volle und reine
Wahrheit enthielt. Die Sache so angesehen, gehörte doch nicht wenig
freche Tadelsucht und schamlose Eigenliebe dazu, Jesus öffentlich
darüber Vorwürfe zu machen. Aber hatten denn die Pharisäer auch hier
wiederum gar so Unrecht? War Jesus nicht vom Synedrium förmlich als
falscher Prophet und Messias erklärt worden? Wie konnten die alten,
frommen Väter Israels sich so ganz an ihm versehen, wenn er der Sohn
Gottes wirklich gewesen wäre? Was bedurfte es da noch einer eigenen
Untersuchung jedes Einzelnen, wo die Vorsteher schon so bestimmt
entschieden hatten? Diese unberufenen Tadler handelten im Geiste ihrer
Sekte, und konnten sich in ihren Augen an einem Menschen, wie Jesus
war, unmöglich versündigen.

Die Wahrheit dieser Erklärung wird unwiderleglich bestätiget durch den
Ausbruch pharisäischen Unwillens, welchen Johannes erzählt: „Ihr
sehet, daß ihr nichts ausrichtet; sehet, die ganze Welt läuft ihm
nach!“ Sie hatten also schon gegen Jesus entschieden; einer nähern
Prüfung wollten und konnten sie weder gemeinschaftlich noch für sich
selbst seine Lehren und Thaten nicht mehr unterwerfen. Ihr ganzes
Bemühen war nur dahin gerichtet, ihn um das Zutrauen des Volkes zu
bringen, oder, wenn dieß nicht möglich wäre, aus dem Wege zu räumen.
Daher der niederträchtige, feigherzige Zorn, als keines von beiden
gelingen wollte. Und doch bildeten sie sich dabei ein, die Stützen der
Wahrheit und Religion zu sein. Wie liebenswürdig erscheint hier der
gemeine Jude, der sein redliches Herz dem Zuge des himmlischen Vaters
folgen ließ, und Jesus als Messias bekannte, ohne einen Pharisäer zu
fragen!

Als Jesus nach seinem Einzuge im Tempel verweilte, kamen Blinde
und Lahme zu ihm, um geheilt zu werden. Der laute Ruf seiner
Thaten, besonders der wiederbelebte Lazarus, hatte sie ohne Zweifel
zu diesem Schritte ermuntert — und zu ihrem Besten. Sie wurden
wieder hergestellet. Die Hohenpriester und Schriftgelehrten waren
Augenzeugen dieser göttlichen Thaten, die doch wohl laut genug
für seine Messiaswürde sprachen; sie sahen und hörten die Freude,
den Jubel und Dank der Geheilten gegen Gott und seinen Sohn — und
blieben ungerührt! Aber noch mehr! Knaben fanden sich auch dabei
ein; diese hatten es schon in den Straßen gehört, und hörten es jetzt
von den Geretteten wahrscheinlich wieder mit Enthusiasmus ausrufen,
daß Jesus der Sohn David’s sei; was war daher natürlicher, als daß sie
mit jugendlicher Unschuld und Freude nachriefen: Hosianna dem Sohne
David’s?! Dieß brachte die Pharisäer außer sich. „Hörest du, was
diese sagen?“ Wie herzlos, wie empörend, und doch auch lächerlich
klingen diese Worte im Munde der Meister Israels!! Jünger, Kinder —
Steine verkündigten die Ehre unseres Herrn; die Heuchler fluchten ihm,
und segneten sich dabei — Jehova zu Ehren! —

Kein Wunder! Jesus hatte sie auch zu arg gereizet. Zum zweiten Male
nahm er ihnen ihr frommes Gewerbe im Tempel, indem er die Verkäufer
austrieb. Dieß war in ihren Augen offenbar nur Rachsucht gegen sie,
die er unter dem Schutze des mit ihm eingezogenen Volkes verübte. Da
es schon Abend war, mußten sie es geschehen lassen; aber sie sannen
wüthend auf Wiedervergeltung. Wie mancher Pharisäer wird sich in der
folgenden Nacht wie ein getretener Wurm auf seinem Lager gewälzet und
auf Racheplane gedacht haben!

Der Tag brach an; Jesus kam in den Tempel; das Volk strömte herbei;
Jesus lehrte, wie gewöhnlich; die Hohenpriester und die Aeltesten
des Volkes stellten sich auch ein; sie hatten schon ein Mittel
ausgesonnen, sich für die Schmach des vorigen Tages empfindlich an ihm
zu rächen. Todeshaß im Herzen, Brandmale im Gewissen, Ruhe im Gesicht,
Wahrheit und Recht im Munde, Amteswürde im Gange — so traten sie zu
Jesus, unterbrachen seinen Vortrag und stellten feierlich die Frage:
„Sage uns, aus welcher Vollmacht hast du das gethan? Und wer hat dir
die Macht gegeben?“ — Es war nicht so leicht, auf diese listige,
unerwartet vorgelegte amtliche Frage auf der Stelle eine genügende
Antwort zu geben. Wer Mißbräuche abstellen will, muß dazu befugt sein;
Jesus hatte dieß gethan, und zwar auf eine für den Priester- und
Levitenstand gar nicht ehrenvolle Weise. Sie hatten ihm dazu keine
Erlaubniß gegeben; und er würde wohl auch vergeblich darum nachgesucht
haben. Mit gutem Grunde konnten sie also ihm Verletzung der bestehenden
Ordnung, Kränkung ihrer Ehre und Verminderung ihres Ansehens vorwerfen.
— Aber Jesus war ja als Messias in die Stadt eingezogen, und hatte
mithin als solcher gehandelt! Eben dieß war es, worauf sie lauerten.
Wie geschwinde würden sie ihm Beweise seiner Messiaswürde abgefordert,
diese ungültig und nichtig befunden und ihm, als Betrüger, den Prozeß
gemacht haben! Die Heuchler maßen unsern Herrn nach ihnen selbst;
darum verrechneten sie sich so sehr. Reinheit des Herzens, Heiligkeit
des Lebens, Wahrheit der Lehre, Weisheit und Kraft Gottes — dieß
waren die Waffen, mit denen er den großen Kampf für uns kämpfte. Er
war bereit, sich zu verantworten, und öffentlich sich als Messias zu
bekennen, sobald die Hohenpriester eine vorläufige Frage öffentlich
beantworten würden; nämlich, ob Johannes, der Täufer, ein Prophet
gewesen sei, oder nicht? Bejaheten sie die Frage, so hatte Jesus einen
göttlichen Gesandten zum Zeugen, daß er Gottes Sohn sei; ein für Juden
unwidersprechlicher Beweis! Leugneten sie die Sendung des Täufers,
so mußten sie Beweisgründe anführen; woher wollten sie aber diese
nehmen? Jesus war also auf jeden Fall gesichert — durch Wahrheit;
sie geriethen in die schrecklichste Verlegenheit. Welche Hölle mit
allen Aengsten der Verzweifelung und Ohnmacht werden diese Elenden
empfunden haben! Da stunden sie vor den Augen des Volkes; sagten sie
ja, so mußten sie mit Schande abziehen; sagten sie nein, so drohten die
gemeinen Leute, ihnen mit Steinwürfen den Gegenbeweis ihrer Lüge zu
machen. Ihre Fuchsnatur fand noch einen Schleichweg — sie wußten
es gar nicht, ob Johannes von Gott oder Menschen gekommen sei. Nun
blieb auch Jesus seine Antwort schuldig. Aber lieber wollten sie die
Sache unentschieden lassen und mit Schande bedeckt abziehen, als dem
verhaßten Nazarener Recht geben. —

Winkelzüge dieser scheußlichen Art, Verleugnung der Wahrheit und
Anhänglichkeit an die Lüge unter der Maske des Guten mit solcher Tücke
und Verhärtung — welche Warnung für uns Alle! Wie sehr sollen wir uns
hüten vor den Anfängen und leisesten Spuren der Heuchelei um nicht so
zu enden!

Jesus ließ Manches der Art ohne besondere Bemerkung an sich
vorübergehen; aber dieser Vorfall ergriff ihn selbst zu lebhaft,
regte gerechten Unwillen und tiefes Mitleid zu sehr in ihm auf,
als daß er den Pharisäern ihr Unrecht nicht hätte zu verstehen
geben und noch einen Versuch zu ihrer Besserung machen sollen. In
malerischen Gegensätzen schilderte er ihr Betragen gegen Gott und
seine Gesandten, und brachte sie auch dießmal dahin, sich selbst das
Urtheil zu sprechen. Ein gewaltiger Stich aber mußte ihnen durch ihr
Herz gehen, da Jesus vor allem Volke den Täufer für einen Propheten
erklärte, und ihre erheuchelte Unwissenheit beschämte. Kränkender
konnte überdieß kaum etwas sein, als daß er Huren und Zöllner mehr
bei Gott gelten ließ als sie, die angepriesenen Musterbilder ächter
Frömmigkeit. Ein ernster, wohl zu beherzigender Wink, daß Gott Sünder,
die offenen Ungehorsam verüben, aber denselben innig
und thätig bereuen, liebevoll aufnimmt, während er Frömmler,
die scheinbar seinen Willen thun, im Geheimen aber
seinen Namen schänden, und keine Reue fühlen, wohl gar auf
Belohnung Anspruch machen, mit richterlichem Unwillen verwirft!
Der gewöhnliche Sünder spricht: „Ich will nicht,“ und thut zuletzt
doch noch den Willen des Vaters; der schlaue Heuchler sagt mit
schmeichelnder Miene: „Ja, Herr!“ und thut das Gegentheil. Mit welchem
haltet ihr es lieber, Menschenkinder?! — —

Doch unser Herr war damit noch nicht zufrieden, bloß überhaupt das
Betragen dieser Leute gerüget, und die göttliche Sendung Johannes
in Schutz genommen zu haben; sie hatten in seinen Augen — und bei
wem nicht? — eine noch schärfere Ahndung in Bezug auf ihr Verhalten
gegen seine eigene Person verdient. Aber er kleidete diesen äußerst
eingreifenden Verweis in Parabeln ein — von den Pächtern des
Weinberges und von der königlichen Mahlzeit.

Sie faßten auch den Sinn so richtig und ganz, wenigstens so weit er
sie betraf, daß sie schon nach der ersten Parabel fest entschlossen
waren, sich seiner zu bemächtigen, und ihm für die Zukunft Gelegenheit
und Macht zu solchen Angriffen zu nehmen. Nur eines hielt sie ab —
Heuchelei. Mit dem Volke wollten sie es nicht verderben; denn dieses
hielt Jesus für einen Propheten, und entschiedene, öffentliche,
formwidrige Prophetenmörder wollten sie doch nicht sein. Listiger waren
sie doch, als — ihre Väter.

Als aber Jesus auch die zweite Parabel mit gleicher Unbefangenheit und
Unerschrockenheit vortrug, riß ihre Geduld, die Furcht ward überwunden
auf einer Seite, auf der andern waren sie noch gefesselt davon; darum
„giengen sie hin, und hielten einen Rath, wie sie ihn fienqen in
seiner Rede.“

In diesem Rathe ward ein Projekt beliebt, ihn sagen zu machen, daß dem
Kaiser der Zins nicht gebühre. Eigentlich waren die Pharisäer wider den
Kaiser, hatten ihm auch keinen Eid schwören wollen; aber der König der
Wahrheit war ihnen noch mehr zuwider, weil sie bei dem noch mehr
zu verlieren hatten. Und so schickten sie sich in die Zeit, und machten
Allianz mit dem Kaiser, um sich durch den geringern Feind den größern
vom Halse zu schaffen. Christus sollte sagen; es sei nicht recht, daß
man dem Kaiser Zins gebe; und dann war er verloren — meinten sie.

Aber wie macht man ihn das sagen? — Die schlauen Füchse kannten
sich, und wußten, daß eine Wanne mit Wasser eher überfließt, wenn sie
in Bewegung gesetzt ist. Deßwegen beschloßen sie weiter, ihm durch
verstelltes Lob und durch Anerkennung seiner Competenz das Herz vorher
groß zu machen, seine Wahrhaftigkeit, seinen geraden Sinn und sein
Nichtachten der Person vor dem Volke zu loben, damit er geneigt würde,
gleich eine Probe davon gegen den Kaiser zu geben.

Das Alles war hier nun freilich nicht angebracht; aber sie verstunden
das nicht besser, und so sandten sie denn ihre Jünger — Und Herodis
Diener mußten gleich mitgehen, damit es bei dem Zeugenverhör desto
weniger Weitläufigkeit gäbe, oder als gute Freunde, die den Sieg mit
ansehen und ausbreiten helfen sollten. Ja oder Nein! und in beiden
Fällen siegten die Pharisäer. Denn sollte Christus den Zins gut heißen,
und also dem Hauptprojekte ausweichen, so verdarb er es beim Volke, das
den Zins ungern bezahlte, und von seinem Messias Befreiung von allem
fremden Joch erwartete.

Die Sache war sehr klug angelegt, und wäre unter gleichen Umständen
gewiß Zehn- gegen Einmal durchgegangen. Hier, wie gesagt, gieng’s
nicht.

„Da nun Jesus ihre Schalkheit merkte, sprach er: Ihr Heuchler, was
versuchet ihr mich?“

Das war der freimüthige, gerade Sinn &c. den sie aus Schalkheit gelobt
hatten, wahrhaftig; aber anders, als sie erwarteten.

Mathematisch gewiß waren wohl die Pharisäer des guten Ausganges nicht;
denn sonst wären sie selbst gekommen, und hätten nicht ihre Jünger
geschickt. Indessen hatten sie doch ohne Zweifel, gute Erwartungen, und
sie haben ohne Zweifel den Deputirten Jüngern in einem nicht geringen
Tone von ihrer klugen Anlage und Erfindung gesprochen, und diese hatten
gewiß ihre heimliche Freude, daß Christus von dem allem nichts wisse,
und ihrem ehrbaren Gesichte nicht ansehen werde, was hinter ihrer Frage
stecke. Da kann man denken, wie sie erschrocken sind, als unser Herr
Christus anfieng zu sprechen, und seiner Gewohnheit nach nicht dem
Gesichte, sondern dem Herzen antwortete.

„Wessen ist das Bild und die Ueberschrift?“ Fühlst du nicht den
feinen Sinn? — Ueber das Ebenbild Gottes hatten die Eiferer für
die Religion nichts zu fragen, wohl aber über das silberne Ebenbild
des Kaisers. — Die Zinsmünze und das Geben oder Nichtgeben derselben
war im Grunde eine kleine und unbedeutende Angelegenheit, die über ihre
Glückseligkeit nichts entschied. — Ueberhaupt war die ganze Frage
über das Recht und Unrecht der Zinsmünze eine sehr alberne Frage, und
gerade soviel, als wenn ein Ehebrecher fragen wollte, ob es recht sei,
die auf den Ehebruch gesetzte Strafe zu bezahlen? — Man sieht, wie
die Pharisäer eigentlich stunden, und was von allen Seiten für Anlaß
und Raum zu bitterer Antwort war; und Gott weiß, daß sie hier nicht
unverdient gegeben wäre. Aber Er war zu gut, bitter zu sein.
Auch war er nicht gekommen, das letzte Wort zu behalten, und über die
Künste der Pharisäer und Welt-Weisen zu triumphieren, sondern
die Künstler selig zu machen.[25]



Die Antwort unseres Herrn war entscheidend und beschämend; der Sieg
vollkommen. Erstaunt über seine Weisheit und Scharfsichtigkeit
schlichen sich die jungen Männer davon, welche als Werkzeuge boshafter
Tücke gedient hatten. Sollte sich nicht Mancher darüber geschämt
haben? Sollte nicht bei Manchem ein Zweifel an der Redlichkeit und
Wahrheitsliebe der Meister in Israel aufgestiegen sein? Wenn wir in
ihren Herzen hätten lesen können! Was mag Jesus darin gesehen haben! —
Wie unglücklich macht doch Heuchelei!

Aber auch wie unheilbar! Wer hätte es erwartet, daß die Pharisäer nach
so vielen, schmachvollen Niederlagen die Angriffe auf Jesus nicht
aufgeben würden? Und doch war es so. Kaum waren die albernen Einwürfe
leichtsinniger Sadducäer gegen die Auferstehung mit Würde und Nachdruck
beantwortet, als schon wieder eine Parthie zusammentrat, und die alte
Streitfrage über das wichtigste Gebot im Gesetze wieder auf
die Bahn brachte. In Galiläa und Judäa blieb sich diese Secte gleich;
engherzig, streitsüchtig und eigenliebig drehte sie sich stets im
Kreise um denselben Punct und verwarf und verfolgte Jeden, der diesen
Kopf und Herz betäubenden Kreisgang nicht mitmachte. Was half es, daß
Jesus sie auch in Jerusalem in diesem Stücke zurecht wies? Sie hörten,
wandten sich weg, warfen seine Antwort weg — aber nicht ihren Haß
gegen ihn. Bewundern muß man in solcher Lage die Langmuth und die
Liebe Christi, der nicht müde wurde, seine Todfeinde zu retten, noch
weniger müde, als sie, ihn zu verderben.



Ein höchst demüthigendes Beispiel von der tiefen Geistesarmuth der
in ihrer Einbildung an Gotteskenntniß überreichen Pharisäer liefert
die letzte Frage, welche Jesus ihnen vorlegte. „Was dünket
euch von Christus? Wessen Sohn ist er?“ — „David’s“ war die
fertige Antwort, die sie mit schülerhafter Hast und wohl nicht ohne
hämischen Seitenblick über die Leichtigkeit der Frage gaben. Allein
sie hatten nur halb die Wahrheit getroffen. Sobald daher Jesus auch
die andere Hälfte verlangte, und sie mit David’s eigenen Worten darauf
hinwies, verstummten sie, und „konnten ihm nichts antworten.“ War es
möglich? Sogar nothwendig. Die Heuchler suchten nicht Gott, sondern
unter einem heiligen Namen nur sich; sie forschten nicht nach Wahrheit,
sondern unter gutem Vorwande nach eigenem Vortheile; daher wollten
sie als Messias zunächst einen Sohn David’s, groß, mächtig, reich,
angesehen, kriegerisch, allenfalls auch gesetzlich fromm und den Heiden
feindlich. Dabei fanden sie ihre Rechnung. Wie hätten sie da an eine
höhere — göttliche Natur und Würde des Messias denken, wie die Frage
unseres Herrn auch nur verstehen können! Gottes Sohn war ihnen etwas
Unbedeutendes gegen einen Helden, der die Römer schlug, und ihre Beutel
und Bäuche füllte. Unter seiner milden Regierung hätten sie wohl auch
Jehova — und sich Wolken von Weihrauch aufsteigen und fette Opfer
bluten lassen.

Schmerzlich wird es den hochgelehrten Rabbinen doch gefallen sein,
daß sie mit der Antwort auf eine so wichtige, und wie man allgemein
vermuthen mußte, ihnen wohl bekannte Frage ins Stocken geriethen; und
dieß dem neuen Lehrer gegenüber, auf den sie gewiß nicht selten mit
Verachtung herabsahen, weil er in ihren Erblehren und Zusätzen zu Moses
nicht bewandert war, ja nicht einmal Werth darauf legte. Was dachte
wohl das umstehende Volk? Ein neuer Grund, sich zu schämen und zu
ärgern. So stößt der Heuchler am Ende überall an.




XIX.

Letzte Rede Jesu gegen die Lehre und gegen das Leben der
Pharisäer.[26]



Paulus gehörte einst auch selbst zu der angesehenen Secte der
Pharisäer. Allein er riß sich davon los, nachdem er die Allgewalt
des Wortes Gottes auf die erschütterndste und ergreifendste Weise an
sich selbst erfahren hatte. Niemand konnte daher die Kraft göttlicher
Aussprüche besser und zuverläßiger schildern, als er; Keiner hat es
auch nachdrücklicher gethan, als er in seinem Briefe an die Hebräer
IV, 12–13, wo er den Unglauben und Ungehorsam bedroht: „Lebendig
ist Gottes Wort und kräftig, und schärfer als jedes zweischneidige
Schwerdt; es dringt durch bis zur Scheidung von Seele und Geist, von
Mark und Bein; und es richtet Gedanken und Anschläge des Herzens; und
kein Geschöpf ist verborgen vor ihm, sondern Alles ist enthüllt und
aufgedeckt vor den Augen dessen, von dem wir reden“ — nämlich
vor Jesus von Nazareth, dem Sohne Gottes und der Menschen. Durch ihn
haben sich auch „diese Worte vor unsern Ohren erfüllet,“ da er wenige
Tage vor seinem Welterlösenden Tode eine Charakterschilderung der
Heuchler seiner Zeit entwarf, wie es nur der „Herzenskenner“ vermochte.
Wäre an diesen Menschen noch etwas zu bessern gewesen, so hätte sie
diese gewaltige prophetische Strafrede unfehlbar aus scheinheiligem
Sündenschlafe aufgeschreckt. Doch dieß gieng nicht mehr an. Indeß
konnte es Jesus auch nicht ärger mit ihnen verderben, als es bisher
durch Lehre und That geschehen war. Auf jeden Fall lernte sie das
Volk kennen, wenn er ihnen die Heuchlerlarve abriß, und sie in ihrer
häßlichen Naturgestalt unverhüllt sehen ließ. Seine Jünger konnte er
nicht kräftiger vor Heuchelei warnen, als wenn er ihnen das Bild dieses
scheußlichen Lasters so lebendig vor Augen stellte. —

Bei dem verzehrenden Feuereifer, von dem unser Herr bei dieser
Rede ergriffen war; bei dem grimmigen Hasse seiner erbosten,
niederträchtigen Feinde; bei dem gewaltigen Einflusse auf die Herzen
des Volkes; bei dem mehr als menschlichen Ansehen und Berufe, den
er hatte, bleibt es — menschlich betrachtet — immer eine eben so
bewunderungswürdige, als nachahmungswerthe Erscheinung, daß er in
seinem Vortrage sogar nichts Ueberspanntes zeigte, so weit von
schwärmischer Hitze entfernt war. Mit der ruhigsten Besonnenheit und
billigsten Schonung räumt er den Pharisäern die Würde und die Rechte
ein, die ihnen gebührten. Mit dem Priester, mit dem Leviten hatte er
nichts zu thun, aber an dem Heuchler in beiden hatte er vieles zu
tadeln. Er that dieses, ohne jenem die seinem Amte gebührende Achtung
zu versagen. „Auf Moses Stuhl sitzen die Schriftgelehrten und
Pharisäer &c.“ damit erkennet er ihr Recht, Gottes Wort vorzulesen
und auszulegen — wie es ehedem Moses gethan hatte — aber
freilich in Moses Sinn und Geiste! Was sie so gebieten
würden, sollten alle Juden halten. Man übersehe es nicht, wie Jesus
das Volk anweiset, den wahren Lehren der ordentlichen Vorgesetzten
sich anzuschließen! Er billigte es nicht, daß Jeder seinen eigenen Weg
gieng, und sich selbst sein Gesetz machte.

„Aber nach ihren Werken sollet ihr nicht thun; denn sie sagen es
wohl, aber thun es nicht.“ Welche Wendung! Was für Lehrer waren
die, deren Thaten ihren schönen Worten widersprachen? Gaben sie
damit nicht selbst Jesus die Waffen in die Hand? Glichen sie nicht
Giftpflanzen mit lockenden Blüthen? Ihrem Lehramte ließ Jesus volles
Recht widerfahren; allein um so schärfer und schonungsloser mußte
er nach Allem, was er von ihnen sah und hörte, ihr Leben angreifen.
Sagen und nicht thun. Andern strenge gebieten, und
selbst übertreten — Darin fand Jesus den charakteristischen Zug der
Heuchelei, und diesen hob er ohne Rücksicht hervor.

Nun folgen Beispiele von Reden und Thaten der Pharisäer,
denen man nicht folgen soll. — Das Erste, was Jesus rügte,
war ihre Schriftauslegung. Sie machten Gottes Wort zu einer
unerträglichen Last. Nicht nur zerstückelten und zerschnitten sie
den Text so lange, bis alles Leben und aller Geist verschwunden war,
sondern sie gaben jedem Gesetze die ungemessenste Ausdehnung, wollten
triefäugigen Sinnes alle möglichen Fälle vorhersehen, und ersäuften
auf diese Weise Gottes hohe und reine Gedanken in dem todten Meere
rabbinischer Noten und Glossen. Die gesetzlichen Vorschriften häuften
sich daher durch den gelehrten Eifer und durch die scharfsichtige
Frömmigkeit der Meister Israels so sehr, daß man sie kaum fassen, viel
weniger ausüben konnte. Desto unbarmherziger bestunden die Pharisäer
auf der pünktlichsten Beobachtung eines jeden Jota und Striches.
Nur Eines vergaßen sie dabei — das eigene gute Beispiel.
Dazu wollten sie sich so wenig verstehen, daß sie alle verschmitzten
Kunstgriffe aufboten, um sich, wenigstens im Stillen, die Last des
Gesetzes vom Halse zu schaffen. Sinnreich erfanden sie tausend Gründe,
mit denen sie ihr Gewissen über die gröbsten Gesetzesverletzungen zu
beruhigen wußten. Aber die Leute durften das nicht wissen, viel weniger
sehen. Vor den Augen der Menschen thaten sie selbst den übertriebensten
Forderungen Genüge, damit sie bewundert und gelobt wurden — die guten,
großen Geister!

„Kommet Alle zu mir, die ihr müheselig und beladen seid, und ich will
euch erquicken! Nehmet mein Joch auf euch! — Denn mein Joch ist
milde, und meine Bürde ist leicht.“ So rief Jesus seinen Zeitgenossen
zu. Welchen Nachdruck, wie viel Wahrheit gewannen diese Worte in seinem
Munde den Pharisäern gegenüber? War es dem Volke zu verargen, wenn es
dem Propheten von Nazareth in großen Schaaren nachzog? Und doch thaten
es die Lehrer und Vorsteher der Nation nicht, fluchten dem Volke,
wütheten gegen Jesus — aber die verkehrte Lehre und den vor Gottes
Augen greuelhaften Wandel zu ändern, daran dachten sie nicht.

Thaten denn die Pharisäer gar nichts Gutes? Vieles, recht Vieles,
wenn es nur die Menschen sahen, und sie dafür lobten als fromme,
gottselige Männer. Diese schnöde Religiosität ist daher das
Zweite, was Jesus nicht ohne satyrische Züge diesen Helden der
Verstellung vorwirft. Gottesverehrung und Eigenliebe, gutes Beispiel
und Gefallsucht, Frömmigkeit und Eitelkeit wollten diese armseligen
Kleingeister mit einander verbinden.

Das Lamm sollte beim Wolfe wohnen, ohne daß Gott diesen Bund
gestiftet hatte. Wohl mag es diese selbstsüchtigen Frömmler so recht
eigentlich gekitzelt haben an dem Herzflecken der Heuchelei, wenn sie
mit ihren heiligen Zierrathen die Augen der staunenden Leute auf sich
zogen, bewundernden Blicken begegneten, süßes Lob flüstern hörten. Wie
wird sich da der Götze im Herzen groß gefühlt haben! Und worauf denn? —

Vor allem auf recht breite Denkzettel! — So lautete Gottes
Wort durch Moses an Israel: „Es soll dir ein Zeichen an deiner
Hand, und ein Denkmal zwischen deinen Augen sein, auf daß des Herrn
Gesetz sei in deinem Munde; daß der Herr mit mächtiger Hand dich aus
Aegypten geführet hat.“[27] Unwiderstehlich dringt sich Jedem der
Sinn auf: Gottes Wohlthat, die Befreiung Israels aus Aegypten, soll
den Israeliten so unvergeßlich sein, als ein auf die Hand eingeätztes
Merkmal, als eine Streife von Linnen oder Pergament, welche man zur
Erinnerung an die Stirne hängt.[28] Die Juden nahmen dieß buchstäblich,
und machten sich wirklich solche Denkzettel. Auch gut, wenn dankbare
Liebe und unverfälschter Glauben die Triebfedern waren. Allein dieß
war bei den Pharisäern der Fall nicht; sondern sie wollten sich nur
auszeichnen als die Eifrigsten in Erfüllung des Gesetzes; sie
wollten den Buchstaben zur Schau tragen, um den Geist des
Gesetzes zu zernichten in Wort und That. Daher ließen sie Sprüche der
heiligen Schrift auf sehr breite Pergamentstreifen schreiben, wohl
gar in Kapseln fassen, und trugen sie an Stirn und Armen. Welch’ eine
ausgebreitete Frömmigkeit! —

Noch mehr! Sie vergrößerten die Quasten an ihren Oberkleidern.
Ein neuer Beweis der Tiefe und Länge ihrer Religiosität; den aber
Jesus, sonderbar genug, nicht gelten lassen wollte. Gott hatte
geboten: „Rede mit den Kindern Israel, und sprich zu ihnen, daß
sie sich Quasten machen an den Flügeln ihrer Kleider, unter allen
ihren Nachkommen, und an die Quaste jedes Flügels eine himmelblaue
Schnur machen. Und diese Quasten sollen euch dazu dienen, daß ihr
sie ansehet und gedenket aller Gebote des Herrn, und thut sie, und
nicht wandelt nach eures Herzens Dünken, noch nach euren Augen, daß
ihr ihnen nachhuret.“[29] Also ein neuer Anlaß, an Gottes Willen und
Gebot zu denken, und dasselbe zu thun, aber nicht bloß, wie
die Pharisäer, schön und viel davon zu reden, und mit langen,
zottigen Klöppeln zu prahlen, um frömmer zu scheinen, als
Andere. Wer kann es Jesus verargen, wenn er diesen wollichten Maaßstab
der Gottseligkeit mit scharfer Satyre verwarf? — Offenbar ist in den
Worten der heiligen Schrift auch darauf hingedeutet, daß das Tragen
solcher Schnüre die Juden von den Heiden unterscheiden, und erstere
zur Verabscheuung des Götzendienstes der letztern antreiben sollte.
Mußte dieses nicht lächerlich und herzverderbend zugleich werden, wenn
man die Entfernung des Sinnes vom Heidenthume nach der Länge und Dicke
der Quasten am Oberkleide bestimmen wollte? Wer war schlechter daran,
der Heide mit seinen Götzen von Stein und Holz, oder der Pharisäer mit
großen Trodeln, welche den abgöttischen Sinn austreiben sollten? —
Allein so tief und scharf konnte nur Jesus in das dunkle Gewebe der
Gleißnerei blicken. Wohl uns, daß er es gethan und ausgesprochen hat,
was er sah!

„Wer sich selbst erhöhet, wird erniedriget werden, und wer sich selbst
erniedriget wird erhöhet werden“[30]; dieß war ein Wahlspruch
unseres Herrn, den er oft im Munde führte, und schon einmal mit einer
nachdrucksvollen Parabel den Pharisäern ans Herz gelegt hatte, da
er sah, wie ängstlich sie bei der Wahl ihrer Sitze an der Tafel zu
Werke giengen, um ja nicht zu weit hinabzurücken. Doch die treffliche
Erinnerung war ohne Erfolg geblieben; sie fuhren fort, mit ihrer
Frömmigkeit, Rangsucht und Stolz zu paaren. Allerdings ein
sonderbares Gemische unvereinbarer Dinge! Aber es war nun einmal so;
die Pharisäer wollten durchaus an der Tafel in der Mitte oder an dem
Ehrenplatze sitzen; in den Synagogen forderten sie nicht nur, vor
den gemeinen Leuten zu sitzen — das verstund sich von selbst bei
so reinen Personen — sondern schlechterdings die ersten Plätze
nahmen sie ein, wenn auch die Vornehmsten der Stadt oder des Ortes
sich einfanden. Der Geist der Religion Jesu war ächte, lebendige
Gottes- und Menschenliebe. Auch bei den Pharisäern wirkte Liebe —
aber nur Eigenliebe. Je saurer ihnen also ihr Frommthun wurde; je
mehr Anstrengung, Aufwand und Zeit es kostete, bis sie sich in Engel
des Lichtes umgestalteten, desto mehr wollten sie natürlich auch von
der Arbeit ihres Tagewerkes erndten; desto größere Vorzüge verlangten
sie vor denen, welche sich zu keinen so schweren Opfern entschlossen
hatten. Daraus mag man abnehmen, wie tief ihnen Jesus ins Herz griff
mit diesem Zuge ihrer Charakteristik.

Gruß und Rangauszeichnung waren von jeher im gesellschaftlichen
Leben keine ganz gleichgültige Sache; und zwar mit Recht. „Ehre, wem
Ehre gebühret.“ Jesus selbst hielt sich an diesen Grundsatz, und
ließ es nicht ungeahndet hingehen, wenn Jemand aus ungegründeter
Geringschätzung die herkömmlichen Höflichkeitsbezeugungen ihm versagte.
Simon, der Pharisäer, erfuhr dieß zu seiner schmerzlichsten Beschämung,
welche er um so mehr verdiente, da die Pharisäer gerade in diesem
Stücke gegen Andere sich so ungemessene Forderungen erlaubten. Wer
sich bei ihnen empfehlen wollte, mußte sie zuvorkommend und demüthig
grüßen, und nicht nur so schlechthin Rabbi tituliren, sondern im höhern
Style mit doppeltem Rabbi! Rabbi! ehrfurchtsvoll anreden. Denkt man
sich nun noch die orientalischen Umständlichkeiten hinzu, so wird es
gewiß begreiflich, wie viel Nahrung Eitelkeit und Stolz bei solchen
Complimenten fanden. Aber eben so fällt es in die Augen, wie weit diese
Heuchler hinter dem wahren Ehrgefühle und hinter der ungekünstelten
Bescheidenheit unseres Herrn zurück waren. Daher mußten sie auch bei
seinem gerechten Tadel verstummen.

Als Lehrer und Vorsteher des Volkes, die auf Moses
Stuhl saßen, erschienen die Pharisäer nach der Schilderung Jesu im
schlechtesten Lichte. Uebertreibung der Forderungen des Gesetzes und
eigene Uebertretung, Scheinheiligkeit und verkappter Stolz waren die
Hauptzüge dieses garstigen Naturgemäldes. Dabei hatte Jesus vorzüglich
seine Jünger — im Auge. Daher die Regeln der Demuth
und Bescheidenheit, welche er folgen ließ. — Wir alle,
welche auf Christus getauft sind, nennen uns seine Jünger;
sind wir es auch, so lange nur noch Ein Zug der Heuchelei der so
sehr verabscheuten Pharisäer in und an uns ist? Schaffe Jeder
nur diesen schädlichen Sauerteig aus seinem Herzen — und Alles
wird gut werden!!



Schon in der Bergpredigt hatte Jesus auf den pharisäischen
Geist des Gebetes aufmerksam gemacht. Lange und vor
Jedermannes Augen zu beten, war ihr Lieblingsgeschäft (Matth.
VI, 5–7); an pünktlich festgesetzten und eingehaltenen Stunden
ließen sie es auch nicht fehlen (Luk. V, 33). Es möchte überhaupt
schon befremden, wie Menschen, welche weder wahres Vertrauen
noch reine Liebe zu Gott im Herzen trugen (Matth. VI, 19–34.
Joh. V, 42.), nur auf den Gedanken fielen, sich so anhaltend auf das
Gebet zu verlegen. Allein so widernatürlich dieß jedem Geradsinnigen
vorkommen muß, eben so natürlich war es an diesen Heuchlern.
Sie beteten nicht zu Gott, sondern für ihren Beutel. Das lange,
mit ausstudirten Förmlichkeiten getriebene, fleißig wiederholte Gebet
war bei ihnen eine einträgliche Speculation auf die Schwachherzigkeit,
Leichtglaubigkeit und Freigebigkeit alternder Wittwen. Dieß war der
Köder, mit dem sie die Weiblein an sich lockten, durch tausend fromme
Betrügereien ihr Vermögen erschlichen, ihre milde Hand anpriesen,
wieder beteten, um neuerdings sich bezahlen zu lassen — und so ganze
„Häuser verschlangen.“ — Ein fluchwürdiges Kunststückchen, wofür sie
Jesus hart bedrohte! — —

Wem fällt bei diesem Anlasse nicht unwillkührlich der betende
Pharisäer und Zöllner (Luk. XVIII, 9–14.) ein? — Unübertreffliche
Schilderung des stolzen Frömmlers und Schönwörtlers vor Gott,
der reumüthige, zerknirschte Sünder neben sich — dem Heiligen
— verachtet! Wie eine Käsmade unter dem Vergrößerungsglase, so
durchschaut man in dieser Parabel die Seele des Heuchlers in ihrer
ganzen Häßlichkeit und Verkehrtheit. Nur der Herzenskenner vermochte
es, uns diesen Anblick zur Belehrung und Warnung zu gewähren.
Wohlthuend ruht das betrübte Geistesauge auf dem reinen Herzen des
Zöllners!

Wessen Herz zerfließt nicht in Wonne, wenn er bedenkt, wie und was
Jesus vom Gebete lehrte? So kurz, so gehaltvoll, so kindlich, so
herzlich, so zuversichtlich, so kühn, so demüthig, so anhaltend (Matth.
VI, 9–15. XXVI, 39. Luk. XI, 5–13. XVIII, 1–8. Mark. XI, 22–26.)!! —
Doch vor den Pharisäern galt dieß nichts; denn es war Geist und Leben,
und sie fanden nur Behagen am Todtendufte des Leichnames.



Der gelehrte Stand hatte auch in Palästina, wie überall, seine
Auszeichnung. Die Schriftgelehrten bildeten einen großen Theil
desselben, und trugen Schlüssel, an Riemen befestiget, als Zeichen
ihrer Würde. Darauf waren nun die Schriftgelehrten der pharisäischen
Parthei nicht wenig stolz, daß sie das Recht zum Oeffnen und Schließen
der Pforte der Wahrheit hatten. Ein schönes Sinnbild, und ein
herrliches, großes Vorrecht! Aber welchen schnöden Gebrauch machten sie
davon?! Der, welcher „der Weg, die Wahrheit und das Leben ist,“
war gekommen, bot sich an, lud die Menschen zu sich ein; allein die
Pharisäer giengen nicht zu ihm, und liessen, so viel an ihnen lag, auch
Andere nicht zu ihm gehen. Sie wollten durchaus nicht, daß Jemand an
Jesus glauben sollte, weil sie aus leidenschaftlicher Verblendung nicht
an ihn glaubten. Unglauben an Jesus war ihr erster und wichtigster
Zweck, den sie zu erreichen strebten. Dabei waren die sonst so
zartfühlenden Gewissen dieser guten Leute wenig verlegen in der Wahl
der Mittel. Lästerung, Verläumdung, Verdrehung der Worte, Verfälschung
der Aussage, Drohungen, Verrath, Mordanschläge — Alles war ihnen
willkommen, wenn es nur dem Zimmermannssohne Verderben brachte. Wer hat
das Evangelium gelesen, und kennt die Belege zu dieser Wahrheit nicht?
Wer fühlt aber auch nicht ohne weitere Erklärung die Gerechtigkeit und
Vollwichtigkeit des Vorwurfes, den Jesus den Pharisäern machte? — —

Wahre Schlangenpolitik im schlimmsten Sinne lag in dem Verfahren der
Pharisäer gegen unsern Herrn und gegen sich selbst. Ihm arbeiteten
sie aus allen Kräften entgegen; sie wandten unermüdet Alles an, den
Eingang in Gottes Reich, welches er begründete, zu versperren, oder
wenigstens sehr gefährlich zu machen; und für ihre Schule — wie
väterlich waren sie besorgt! Wie weit stund die Pforte offen! Wie breit
und eben war der Weg! So fanden sie nicht einmal genug zu thun in
Israel; denn da rechneten sie Alle zu ihrer Parthei, welche ihre Lehren
und Vorschriften äußerlich annahmen. Die wenigen einsiedlerischen
Essäer, die reichen, leichtsinnigen Sadducäer kamen
beinahe in keine Berechnung. Darum machten eifrige Pharisäer, als wahre
Lichter der Welt Reisen zu Wasser und zu Land, um unter Heiden
Proselyten zu machen, und das Volk Gottes zu vermehren. Dafür nennet
sie Jesus Heuchler, ihre Neubekehrten zweimal ärgere
Höllenkinder, als sie selbst. Ein hartes Urtheil! Womit konnte
er es rechtfertigen? Mit unwiderleglichen Thatsachen; nämlich mit
der tiefen Unwissenheit, mit der ungeheuren Sittenlosigkeit, mit dem
schrecklichen Verfalle des lebendigen Glaubens, der reinen Liebe und
thätigen Gottseligkeit unter dem Volke Gottes — bei allem äußerlichen
Gepränge und Treiben in religiösen Gebräuchen. Bei den Proselyten war
die Hauptsache, welche Pharisäer betrieben, Beschneidung und
Opfer, nicht Vertrauen auf den Einen Gott, nicht herzliche Liebe
zum Vater und zu seinen Kindern, nicht Umänderung des ganzen Sinnes
und Wandels. Was war also eine solche Bekehrung? Ein Ceremonien- und
Kleiderwechsel, der den Neuling noch stolz und übermüthig machte,
weil er innen Heide, außen Jude war — also viel schlimmer, als
der pharisäische Jude. — Vergleiche man damit Nikodemus,
die Samariterin, Matthäus, die Sünderin, den
Schlagflüssigen, den acht und dreißigjährigen Kranken,
den Blindgebornen, Zachäus, den Hauptmann, das
Kananäische Weib![31] — — —





Ohne Schauder und Entsetzen kann man unmöglich das lesen, was Jesus den
Pharisäern in Hinsicht der Eidschwüre zum Vorwurfe macht. Wer
nur noch ein wenig Zartgefühl des Gewissens hat, bebt zurück bei dem
Gedanken an die vielen und schrecklichen Ungerechtigkeiten, welche die
Folge von solchen Auslegungen des Gesetzes waren.

Die pharisäischen Schriftgelehrten machten einen genauen Unterschied
zwischen strenge verbindenden und leicht verbindenden
Eidschwüren. Schon an und für sich eine sonderbare Theilung, gleichsam
als wenn es Fälle geben könnte, wo man mit Freiheit und Bewußtseyn
Gott zum Zeugen anrufen, und doch sein Wort nicht halten, die Wahrheit
nicht sagen dürfe. Allein noch greuelhafter wird die Sache, wenn man
hört, aus welchem Grunde sie diesen Unterschied ableiteten.
Das Gold des Tempels, die Gabe auf dem Altare legte
dem Schwörenden strenge Verbindlichkeit auf; ein Schwur beim
bloßen Tempel oder Altare durfte nicht gehalten werden. Man
sollte es für unmöglich halten, daß Vorsteher und Lehrer des Volkes die
niederträchtigste Habsucht so zur Schau tragen möchten; und doch war
es so! Durch solche goldene und fette Schwüre mehrten sich der Schatz
und die Opfer im Tempel; dabei fanden die eigennützigen Gesetzausleger
ihre gute Rechnung. Daß der unwissende Mitbruder im Volke auf diese
Weise Vermögen, Ehre und Leben einbüßen konnte; was gieng das sie an?
Thaten sie es doch nicht, wenigstens nicht öffentlich, sie
lehrten ja nur so. Wenn aber ein Heide gewissenlos geprellt
wurde, so war dieß in ihren Augen eher Verdienst, als Sünde. Die
Schätze dieser „unreinen Hunde“ sollten ohnehin dem „Volke Gottes“ d. h.
ihnen heimfallen; folglich nahmen sie nur, was ihnen schon gehörte.

Versetzen wir uns in die damalige Zeit, und vergegenwärtigen wir
uns die verheerenden Wirkungen dieser Lehren für Leib und Seele! —
Wahrlich! unser Herr bewies auch hier wieder, daß „er nicht gekommen
war, zu richten, sondern selig zu machen;“ er hätte sonst mit Elias
Blitze auf die scheinheiligen Bösewichter fallen lassen müßen. Doch so
sprach seine Anrede: „Ihr blinden Wegweiser! Ihr Thoren!“ mehr Bedauern
und Mitleid aus, als Richterernst. Es war der Ton des strafenden und
bessernden Ernstes, der aber doch zugleich dem Volke einen Fingerzeig
gab, wie weit es mit gutem Gewissen solchen Männern trauen und folgen
dürfte.

Jetzt wird es Jedermann erst ganz begreifen, warum die Pharisäer unsern
Erlöser ausspotteten, als er sprach: „Ihr könnet nicht Gott und
dem Mamon dienen.“ Ihre Frömmigkeit war nur Götzendienst, weil sie nur
auf Ehre und Gewinn berechnet war; eine solche Herzensreinheit, wie
Jesus forderte, konnten sie sich nicht einmal denken, vielweniger war
ihnen dieselbe aus Erfahrung bekannt; also kam sie ihnen belachenswerth
vor! — welche Blindheit!

Aber dem Hohngelächter derer, die nicht wußten, und nicht wissen
wollten, was es heiße, „reich bei Gott sein,“ trat die Parabel vom
reichen und armen Manne mit furchtbarem Ernst in den Weg (Luk.
XVI, 13–31). Sollten wir dabei nicht nachdenkend werden, und uns vor
den schrecklichen Folgen der Heuchelei, welche frommen Schein mit Geiz
verbinden will, zu verwahren suchen?

Ueberhaupt waren die Ansichten unseres Herrn über Opfer und Gaben
ganz antipharisäisch. Er konnte mit ihnen unmöglich zu recht
kommen. Sie zählten das Geld, wogen das Fleisch, schätzten das Mehl,
welches geopfert wurde, weil sie davon genoßen; Er sah auf das
Herz, nicht auf die Hand des Opfernden. Rührend ist daher
das Lob, welches er der Wittwe spricht, die einen Heller — ihr
ganzes Vermögen! — opferte (Mark. XIII, 41–44. Luk. XXI, 1–4).



Den Zehnten zu geben, war für jeden Israeliten heilige Pflicht,
weil das Heiligthum und seine Diener davon unterhalten wurden.
Eigennutz mochte Viele verleiten, wenig oder doch Schlechtes zu
liefern. Die Pharisäer machten aber hierin eine ehrenvolle Ausnahme.
Niemand gab den Zehnten pünktlicher, als sie; ja sie entrichteten
denselben sogar von den kleinsten Gartengewächsen, deren keine
Erwähnung im Gesetze geschah. Legten sie da nicht eine handgreifliche
Probe ihrer Gewissenhaftigkeit und ihres gesetzlichen Eifers an den
Tag? Jesus will nichts davon wissen; er sieht auch hier nur wieder
Heuchelei, weil sie die Hauptsache — „Gerechtigkeit, Liebe
Gottes, Barmherzigkeit und Treue“ vernachläßigten. Diese erklärt er
für unumgänglich nothwendig; den Zehnten „von Münze, Till und
Kümmel“ sollten sie geben. Er legte also den Nachdruck gerade
wieder auf Etwas, wovon die Heuchler nichts hören wollten. Bei ihm war
Gottesfurcht und Frömmigkeit nicht so leichten Preises zu erkaufen, wie
bei ihnen; da reichten ein paar Kräuter hin, den Ruf der Heiligkeit zu
gründen; Er forderte Thaten der Gottes- und Menschenliebe.

Nur gar zu gerne fühlen wir uns um so viel besser, als die allgemein
verhaßten Pharisäer, weil wir nicht eben denselben Fehler begehen
— mit Zehnten; aber sind wir denn immer so frei von dem Vorwurfe,
daß wir auf Kleinigkeiten großen Werth legen, und wichtige Dinge oft
leichtsinnig übersehen? „Blinde Wegweiser! die ihr Mücken seihet, und
Kameele verschlucket!“



Die gesetzlichen Reinigungen lagen zur Zeit unseres Herrn allen
Juden sehr am Herzen; Niemand aber war in diesem Stücke ängstlicher,
als die Pharisäer. Ihre Genauigkeit gieng bis zur Quaal für sich und
Andere. Dabei hatte aber ihr Geist eine Richtung genommen, welche
dem ächten und tiefen Schriftsinne ganz entgegen war. Lüge unter dem
Scheine der Wahrheit charakterisirte sie durchaus, doch kaum irgendwo
stärker, als hier. Da aber eben diese scheinbare Sorgfalt für das
Gesetz den großen Haufen ungemein blendete, und in den Pharisäern
etwas Großes und Heiliges erblicken ließ; so deckte Jesus den heiligen
Betrug schonungslos auf, und stellte ihre innere Häßlichkeit zur
Schau dar. Er zeigte, wie sie beim Aeußern stehen blieben,
und das Innere vernachläßigten; als wenn Gott nur jenes, nicht
auch dieses geschaffen hätte, und nur jenes, nicht auch dieses, und
zwar vor jenem rein erhalten haben wollte. Wie grell treten nun die
Gegensätze hervor! Die Heuchler reinigten und fegten die Schüsseln,
und die Speisen darin waren geraubtes Gut; sie wuschen die Hände, und
das Herz sann auf Ungerechtigkeit; sie machten vor Gott Bücklinge,
und unterdrückten seine Kinder. Ihre Religion klebte also an Tellern,
Tischen, Sesseln, Kleidern und Füßen — überall; nur das Herz gieng
leer aus. Gott war ihr Herr über den Leib, aber die Seele hatte kein
Verhältniß zu ihm.

Bequem war eine solche Gottesverehrung unstreitig auch wieder,
so sehr sie sonst beengte. Sie kroch mit dem Leibe vor Gott, blendete
die kurzsichtigen Sterblichen, und unterstützte alle Ränke der
niedrigsten Leidenschaft. Drei Zwecke mit Einem Mittel! Welch’ ein
Meisterstück in der Kunst zu leben!

Jesus schlug eine ganz andere Art, die Speisen zu reinigen vor.
„Gebet von dem, was darin ist Almosen; und sehet, Alles ist rein für
euch!“ Er wußte gar wohl, daß die Pharisäer hartherzig und lieblos
waren, und doch keinen Fehler an sich sahen, weil sie Gott äußerlich
so viele Ehre erwiesen, und wohl noch etwas über sein Gesetz
hinaus thaten, um sich für ihre Lieblingsneigungen ein Privilegium
zu erschleichen; denn sie liebten nicht Gott, nur sich selbst. Darum
sagte Jesus: Das Reinigen der Schüssel ist gut und gesetzlich; aber
euren Händen könntet ihr eure überspannte Mühe ersparen, und sie zu
etwas Besserm anwenden, als zu ewigem Fegen und Waschen. Theilet den
Armen von euern Speisen mit! Machet auch diesen einen frohen Tag! So
werden eure Speisen Gott wohlgefälliger, als durch die pünktlichste
Reinigung. Wie weise, wie göttlich — aber wie ärgerlich und anstößig!



Es ist bekannt, daß Berührung eines Todten gesetzlich
verunreinigte.[32] Daher flohen die Juden selbst Grabstäten, damit
sie dem Gesetze nicht zu nahe traten. Wer unwissend an einen solchen
Platz kam, und es hintennach entdeckte, war allemal in seinem Herzen
unruhig, ob er nicht unrein sei; und er nahm es lieber an, als daß er
das Gesetz verletzte. Daraus wird es denn auch begreiflich, daß das
Tünchen und Einfassen der Grabmäler nicht bloß eine Ehrenbezeugung für
die Verstorbenen, sondern auch eine Warnung für die Lebenden war.

Treffend benützte Jesus diese Sitte in beiden Rücksichten, um den
Charackter der Heuchler bis zum Leben ähnlich zu zeichnen. Einmal
galten die Pharisäer wegen ihrer Gesetzlichkeit in den Augen der
Meisten für Leute, von denen für Tugend, Ehre und Gut nicht nur nichts
zu fürchten, sondern wohl noch Gewinn zu erwarten war. Deß ungeachtet
waren sie Ehebrecher, Verläumder und Geizhälse. Es gieng also den
Leuten mit ihnen, wie mit unbekannten Grabstäten. — Wer aber wie
Jesus, den Lügengeist dieser Menschen kannte, ließ sich durch kein
tugendhaftes und religiöses Gepränge täuschen; ein böses und verkehrtes
Herz grinsete als Schreckgestalt aus der Larve der Heiligkeit. Auch
die schönste Grabstätte betrat der Jude nicht ohne Noth, weil Aas und
Knochen darin waren. Vielmehr machte ihn eben die weise Farbe des
Grabes noch aufmerksamer. So ergieng es auch Jesus mit den Heuchlern
seiner Zeit! — —

Sichtbar wurde Jesus zu diesem charackterischen Zuge der Pharisäer
hingeleitet durch den unmittelbar vorhergehenden Gedanken von der
übertriebenen und verkehrten Sorgfalt für Reinigung der Schüsseln &c.
Aber eben durch diesen Zusammenhang springt die innere, sittliche
Unreinigkeit und die gleißnerische Denk- und Handlungsweise der
Pharisäer um so mehr in die Augen; so wie sich im Verfolge die Rede von
den Grabstäten der Propheten höchst natürlich anschließt.

Die Pharisäer setzten ein großes Verdienst darein, die Grabmäler
der Propheten mit frommer Spende zu schmücken. Daß sie dabei
lange Gebete sprachen, die Tugenden und den hohen Glaubensmuth der
Männer Gottes anpriesen, zu ihrer Nachahmung nach ihrer Art
ermunterten, versteht sich von selbst. Wer sollte es von solchen
heiligen Sprachmaschinen anders erwarten? Nicht genug; sie tadelten
noch die früher verstorbenen Israeliten — „ihre Väter“ —, daß diese
die Propheten gemordet hatten. Auch dieser fromme Unwille wurde gewiß
mit allem äußerlichen Ernste und Abscheu ausgesprochen. Allein Jesus
fand gerade in alle diesem Machwerke das wahre Kennzeichen, daß sie
„Söhne der Prophetenmörder seien“, d. h. nicht nur leibliche
Nachkommen, sondern auch Erben ihres Sinnes und Nachahmer
ihrer Thaten — an Jesus und seinen Jüngern!!! — Diese
neuen göttliche Gesandten waren ihnen eben so unwillkommen, als ihren
Vätern die frühern; denn sie widersprachen ihren Lehren und Thaten zu
laut und zu stark, als daß ihre versteckten Leidenschaften nicht hätten
hervorbrechen und die giftigste Rache an diesen „Söhnen Gottes“ nehmen
sollen.

Furchtbar ertönt von da an die Stimme des Weltrichters; Donner Gottes
sprechen aus seinem Munde, um die Frevler heilsam zu erschüttern, und
von blutigen Thaten zurückzuschrecken — umsonst! wie konnte ihnen der
verachtete Galiläer mit Drohung göttlicher Gerichte etwas abgewinnen,
da sie seine göttlichen Thaten verworfen hatten!

Jesus wußte das; nur wollte er auch dieses letzte Mittel der innigsten
und thätigsten Feindesliebe nicht unversucht lassen. Sie ließ er nun
ihren Weg zum Verderben ziehen; allein sie rissen Stadt und Land
mit sich hinein. Dieser Gedanke gab dem Affekte unseres Herrn eine
ganz entgegengesetzte Richtung. Statt der Richtersprüche ertönte die
wehmüthige, mitleidsvolle Stimme der zärtlichsten Vaterlandsliebe,
welche die Ihrigen blind und taub dem Untergang entgegeneilen sah. Wie
rührend klagt er! Wer preßte dem göttlichen Herzen solche Trauertöne
ab? Heuchelei! — O, laßt uns fliehen vor dieser giftigsten
aller Ausgeburten der alten Schlange! Lassen wenigstens wir uns
warnen, da es die Zeitgenossen nicht thaten! Jesus spricht so deutlich,
so ernst, so liebevoll zu uns; hören wir ihn doch, da es noch Heute
ist!! —


XX.

Jesus wird von den Pharisäern an das Kreuz
gebracht.[33]



Kaum dürfte Jemand im Stande sein, sich eine deutliche Vorstellung von
dem zu machen, was die Pharisäer bei dieser Strafpredigt empfunden,
gedacht und gewünschet haben. Scham über ihre entlarvte
Gleißnerei, Selbstanklage des Gewissens, welches gebrandmarket
war, Ingrimm über ihr vermindertes Ansehen, Rachsucht
bis zur Mordlust, peinliche Verlegenheit über die Mittel
und Wege, diesen gefährlichen Mann wegzuräumen, Furcht vor
dem Volke, ängstliches Ringen, die fromme Haltung nicht zu
verlieren, und dem Galiläer den Sieg zu lassen — und wie manche andere
Gefühle, Gedanken und Begierden mögen in ihren Herzen gewechselt haben!
—



Jesus hingegen verließ in der ruhigsten Fassung den Tempel. So scheidet
die sinkende Sonne im sanften Abendschimmer, wenn sie die Gewitter des
Tages besiegt hat. Düster entfliehen die verheerenden Wolken in das
Dunkel der Nacht.

Tag war es, wo Jesus sich aufhielt, Nacht, wo die Schriftgelehrten
und Aeltesten des Volkes sich versammelten. Er saß auf dem Oelberge,
Jerusalem gegenüber, warf tiefe Blicke in die Zukunft, gab hohe Lehren,
sprach von seiner Wiederkunft mit seinen Jüngern — „und als er alle
diese Reden vollendet hatte, sprach er zu seinen Jüngern: Ihr wisset,
daß nach zwei Tagen Ostern ist, und daß der Sohn des Menschen übergeben
wird, um gekreuziget zu werden.“ — „Die Hohenpriester und die
Schriftgelehrten und die Aeltesten des Volkes versammelten sich in dem
Pallaste des Hohenpriesters, der Kajaphas hieß. Und sie hielten Rath,
wie sie ihn mit List ergreifen und tödten könnten.“ (Matth. XXVI, 1–4.)

Lebendiger ließen sich wohl die Gegensätze nicht schildern, aber auch
richtiger die Stimmung beider Theile nicht darstellen, als es der
Evangelist hier mit wenigen Zügen thut. Jesus wußte, was er zu erwarten
hatte — den Tod. Die Pharisäer waren gewiß, was sie ihm anthun
wollten — den Tod. So kamen sie einander entgegen; er gieng hin, wie
sein Vater es wollte; sie suchten zu vollbringen, was ihr
Vater liebte. Er hatte seinen Angriff offen gethan; sie sannen auf
Hinterlist. So geziemte es der Wahrheit und der Lüge.

„Ja nicht an dem Feste, damit kein Auflauf unter dem Volke entsteht!“
— Sehet da die Helden des Tages der jüdischen Welt! Sehet die
Häupter Israels! wie sie zittern vor dem kräftigen Wahrheitssinne des
„Erdenvolkes“, wie sie es nannten! Wäre Christus der große Verbrecher
gewesen, für den sie ihn, von ihrer Leidenschaft gezwungen, hielten,
so hätten sie ihn ohne Bedenken am hellen Tage ergreifen, und zum
warnenden Beispiele für Alle am Feste hinrichten dürfen. Allein ihr
eigenes Gewissen bezeugte ihnen das Gegentheil; daher die nur zu
gegründete Furcht, als Prophetenmörder betrachtet und behandelt zu
werden. Charakterlose Menschenscheue ist wesentliches Kennzeichen
der Heuchelei. —

Und doch konnten sie es nicht über sich gewinnen, in ihren Herzen
von den Mordanschlägen abzustehen. Ihre Religiosität forderte
blutige Rache. Aber wie sollten sie zum Zwecke kommen bei der Vorsicht
und Klugheit Jesu? Dieser Verlegenheit wurden sie unerwartet entrissen
— durch Judas. Teuflischer Verrath des Jüngers an seinem
Meister, des Freundes am Freunde! Wer wird ein solches Anerbieten
nicht mit Abscheu von sich stoßen? Die Pharisäer — „sie freuten
sich!!“ (Matth. XXVI, 14–16. Mark. XIV, 10–11.). — Göttlicher
Erlöser! was wird dein Herz voll gränzenloser Menschenliebe empfunden
haben, als Du im Geiste sahest, wie süßes, gräßliches Entzücken
altväterlicher Lust am Prophetenmorde die rabbinischen Herzen deiner
Feinde durchbebte! — —

Wäre Judas nicht von Neid und Geiz geblendet gewesen; er hätte in
den funkelnden Augen, in den freundlich grinsenden Mienen, in der
gebrochenen, gehaltenen Sprache, selbst in erkünstelten Lobsprüchen der
Hohenpriester ihr böses Herz und ihre frömmelnde Gottlosigkeit deutlich
lesen können. Aber so fesselten ihn die „dreißig Silberlinge“ um so
mehr, je feiner sie ihn als den einzigen Redlichen, Wahrheitsliebenden
unter der verruchten Schaar herausstrichen, je schmeichelhafter sie
den gehorsamen Sohn rühmten, der den Vätern des Volkes getreu die
Hand bot, den verderblichsten Betrüger wegzuräumen. Auch ohne Satans
eigenste Verführung waren solche Ausdrücke hoher Freude, die noch dazu
— freilich sehr dünne — versilbert wurden, beinahe hinreichend, den
Judas zum entsetzlichsten Verbrechen fortzureißen.



Judas hielt genau sein Wort. Vielleicht wäre Jesus schon beim letzten
Mahle überfallen worden; allein dieß hatte er dem Judas unmöglich
gemacht, weil er den Petrus und Johannes in die Stadt vorausschickte,
ohne das Haus und den Eigenthümer näher zu bezeichnen, als durch
Umstände, die nur ein mehr als menschlicher Blick ihm entdecken
konnte. In Gethsemane wollte er seine Gefangennehmung nicht
mehr verhindern; „denn seine Stunde war gekommen.“ Da verrieth Judas,
als würdiger Schüler der Pharisäer, den Sohn Gottes und des Menschen
durch einen Kuß — das schönste Zeichen der innigsten Liebe und
Freundschaft!



Scharf bezeichnend ist die Anrede unseres Herrn an die Schaar, welche
ihn überfallen hatte: „Wie gegen einen Räuber seid ihr ausgezogen mit
Schwerdtern und Stangen. Obwohl ich täglich bei euch im Tempel war,
habt ihr doch die Hände nicht nach mir ausgestrecket. Doch dieß
ist eure Stunde, und die Macht der Finsterniß.“ Das graußenhafte
Dunkel der Nacht war das beste Sinnbild ihrer Denkart, ihrer Plane,
ihres getreuesten Verbündeten — des Vaters der Lüge und des Mordes.
Wie tief läßt uns Jesus in die Abgründe des Lasters der Heuchelei
blicken!!



Annas, der Schwiegervater des Kajaphas, war der Erste, vor
welchen Jesus gebunden, als Verbrecher, gestellt wurde. Wer schaudert
nicht zurück? „Der Allerheiligste“ steht vor dem Sünder zu Gericht. Der
alte Hohepriester fühlte sich geschmeichelt und hochgeehret, daß man
den Todfeind aller Gleißner so geraden Weges im Triumphe zu ihm führte.
Ihm schwoll das vom Göttlichen leere Herz; sein lüsternes Auge weidete
sich an dem gefesselten Nazarener; seine Miene verkündete Sieg und
Tod; in Haltung und Ton ein Richter „fragte er Jesus über seine Jünger
und über seine Lehre.“ Der Schlaukopf! Ueber etwas, wovon er selbst
Augen- und Ohrenzeuge war, was Jedermann in Jerusalem wußte, legte er
gerichtliche Fragen vor — damit Jesus sich selbst verstricken sollte.
So waren diejenigen beschaffen, zu welchen die Schrift sagte: „Ihr seid
Götter,“ d. h. als Richter Gottes Stellvertreter! Was soll man erst
noch zu der Handlung des Schergen sagen, der Jesus in das Gesicht
schlug? Nicht falsche Demuth, sondern tiefes Gefühl seiner menschlichen
und göttlichen Würde leitete unsern Herrn; bei Niederträchtigkeiten,
die man sich gegen ihn erlaubte, schwieg Er nicht; aber sein
Richter, der Hohepriester, schwieg!! —



Annas war jetzt schon befriediget; er schickte Jesus zu
Kajaphas. Ein neuer, merkwürdiger Auftritt! Hier fanden sich
gewesene Hohepriester, Aelteste des Volkes und Schriftgelehrte
zahlreich noch am späten Abend ein. Wie sehr sich doch diese Herren
Gottes Sache angelegen seyn ließen! Sogar die Ruhe der Nacht opferten
sie ihrem heiligen Mordgeschäfte auf!

„Das ganze Synedrium suchte falsche Zeugen gegen Jesus.“ Bestund
denn das Synedrium nur aus Pharisäern? Unstreitig befanden sich auch
viele Sadducäer darunter, da die Reichen und Vornehmen häufig
dieser Sekte zugethan waren. Und mit diesen Unglaubigen vereinigten
sich die Pharisäer? Warum denn nicht, wenn es den Tod des Nazareners
galt, der beiden Partheien gleich verhaßt war? Ein höchst merkwürdiger
Zug in dem Charakter dieser Heuchler!



„Sie suchten falsche Zeugen gegen Jesus, um ihn zum Tode zu
bringen.“ Die höchste Gerichtsstelle des Landes hielt feierliches
Verhör, nicht um über die Schuld oder Unschuld unseres Herrn genaue
Erkundigung einzuziehen, sondern um ihn unter dem Schutze von
gerichtlichen Formen zu morden. So glaubten sie ihr eigenes
Gewissen belügen und Gott und Menschen über und um sich täuschen zu
können.

Allein der fein ausgedachte Plan scheiterte; die Zeugen widersprachen
sich oder wichen wenigstens in ihren Aussagen zu weit von einander
ab. Sie vermochten damit nicht einmal scheinbar den Forderungen
des oft so leicht zu befriedigenden Rechtes zu genügen. Was die
schlimme Sache noch mehr verdarb, war das unerwartete, entschlossene,
würdevolle Stillschweigen des Beklagten, der, selbst vom Hohenpriester
aufgefordert, nicht eine Sylbe zur Widerlegung der lügenhaften Zeugen
vernehmen ließ. So war es unmöglich, ihn ins Garn zu bringen. Was blieb
ihnen nun übrig? Nur ein verzweifelter Schritt, wenn sie anders
zum sehnlichst erwünschten Ziele gelangen wollten. Kajaphas
trat in eigener hoher Person auf, und nahm unserm Herrn unter einer
Eidesformul das Geständniß ab, daß er der Messias
sei. Mit welchem Rechte, nach welchem Gesetze konnte er den
Beklagten seine eigene Anklage mit einem Schwure
vor Gott bekräftigen lassen?! Welch’ ein ungeheurer Mißbrauch
richterlicher Gewalt und Würde! So gründete Heuchelei ihr Unrecht
auf die Gewissenhaftigkeit des Angeklagten!!

Jesus ließ sich dieses aus Gehorsam gegen den heiligen Willen seines
Vaters und aus Liebe zu uns gefallen; er „bekannte das schöne
Bekenntniß“, der Hohepriester zerriß im heiligen Zorn darüber sein
Kleid, das Synedrium, von ihm aufgerufen, fand den Sohn Joseph’s
des Todes schuldig. Darin nun waren sie keine Heuchler; denn
Kajaphas und seine Genossen waren wohl fest überzeugt, daß Jesus der
Messias nicht sein könne. Nur in der Art und Weise, wie sie zu
diesem Schlusse kamen, lag Heuchelei.



Den eifervollen Wächtern über das Gesetz, welches oft so
menschenfreundlich und milde den Schwachheiten der Menschen begegnet,
macht es unstreitig alle Ehre vor den Augen Gottes und der Menschen,
daß sie den verurtheilten Lehrer dem niederträchtigsten Muthwillen
der rohesten Henkersknechte die ganze Nacht hindurch Preis gaben. Ein
ächtes Kennzeichen ihrer rabbinischen Menschenliebe, die sich wohl an
einem Gotteslästerer nicht versündigen konnte, wenn sie ihn auch noch
so sehr mißhandelte!



Der Tag brach an; noch einmal versammelte sich das Synedrium,
wahrscheinlich, weil am Abende vorher in der Eile nicht alle Mitglieder
erschienen waren. Dazu kam noch, daß eine wiederholte Untersuchung
der Sache des Gefangenen, einen großen Schein der Bedachtsamkeit,
Unpartheilichkeit und Gewissenhaftigkeit auf sie warf.

Jesus wurde vorgeführet, neuerdings gefragt, ob er der Messias sei?
Er blieb seiner Aussage getreu, so wie dem Beisatze, daß er bald
zur Rechten Gottes sitzen, d. h. sich in seiner Herrlichkeit als
Welterlöser befinden und durch Thaten beweisen werde. Wie hätten seine
Richter es über sich vermocht, ihm dieses Wort zu glauben! Widersprach
nicht sein ganzer gegenwärtiger Zustand gerade zu dieser Erklärung? Ja,
sie trug nur dazu bei, sie vollends irre zu machen; denn Wahrheit und
Gottes Wege waren nun einmal ihre Sache nicht.

Wirklich nahmen sie auch darauf so gar keine Rücksicht, daß sie nur
hastig wieder die Frage stellten: „Du bist also der Sohn Gottes?“
— Wer greift es nicht mit Händen, was sie eigentlich wollten? Jesus
sollte rund heraus und einfach bekennen: „Ja, ich bin es;“ dann hatten
sie, was sie suchten — Gelegenheit und Recht ihn zu verurtheilen. Er
that es, und sie fanden ihn todeswürdig. Falsche Zeugen waren jetzt
nicht mehr nöthig; dieses ehrenvolle Amt übernahmen sie selbst; denn
sie hatten es mit eigenen frommen Ohren vernommen, wie er sich für den
Messias ausgab, da er es doch nicht war, nicht sein konnte.



Rachsucht und Mordlust verunreinigte keinen Pharisäer,
aber der Pallast des Pilatus hätte unfehlbar so etwas bewirkt,
wenn sie denselben am frühen Morgen des festlichen Tages betreten
hätten. Damit sie also mit gutem Gewissen „das Passamahl essen
konnten“, ließen sie Pilatus zu sich herauskommen, als sie Jesus
gebunden zu ihm führten.

Der Römer mochte schon durch die frühe Zudringlichkeit und durch die
Bitte, heraus zu kommen aus dem Pallaste gereizt sein; die Feinde
Jesu waren es nicht weniger dadurch, daß sie sich gezwungen sahen,
das Todesurtheil durch Pilatus bestätigen zu lassen, weil sie ihre
Unabhängigkeit an die Römer verloren hatten. Daraus erklärt sich die
allgemeine, unbestimmte, stolze Anklage: „Wenn er nicht ein Verbrecher
wäre, so hätten wir ihn dir nicht überliefert.“ Pilatus sollte also
Jesus zum Tode verurtheilen, bloß weil der hohe Rath es wollte. Welche
Leidenschaftlichkeit! Da erwachte aber der Stolz des Welteroberers in
dem Römer, und er ließ die trotzigen Ohnmächtigen ihre ganzes Schwäche
in beißendem Spotte seiner Antwort fühlen: „Nehmet ihr ihn, und richtet
ihn nach eurem Gesetze.“

Jetzt mußten sie ihr Unvermögen, Jesus ohne Mitwirken des Pilatus zu
morden, eingestehen, und zugleich den eigentlichen Klagepunkt genauer
angeben. Dieß war kein anderer, als: „Er wolle König — Messias der
Juden sein.“ — Die Hohenpriester machten bei Jesus ein Todesverbrechen
— vor dem Ausländer, Pilatus — aus dem, was sie an Jedem gelobt und
verschwiegen hätten, der nach ihrem Sinne Messias hätte sein wollen,
der vom Vater versiegelte sollte am Kreuze verbluten!!! —

Uebersehen dürfen wir es dabei nicht, welche Kunstgriffe sie anwandten,
der Klage eine Gestalt zu geben, die auch den Römer in ihr Interesse
ziehen sollte, „Wir finden, daß er das Volk verführt, und es
abhält, dem Kaiser den Tribut zu geben, indem er
sagt, Er sei der Gesalbte, der König.“ Ein herrliches Probestückchen,
wie viel sie schon von „ihrem Lügenvater“ gelernt hatten!

Jesus schwieg — aber so würdevoll, so mit allem Bewußtsein
der Unschuld, daß der Scharfblick des Richters es leicht entdecken
konnte, um so mehr, da es dem Pilatus nicht unbekannt war, „daß ihn
die Hohenpriester aus Neid ausgeliefert hatten.“ Er nahm mit
Jesus ein geheimes Verhör in dem Richthause vor, und überzeugte sich
vollkommen von seiner Unschuld. Diese Ueberzeugung sprach er auch
öffentlich aus. Welche Ehre für unsern Herrn! Welche Schande für
seine Kläger!

Was wollten sie nun weiter thun? Wie ihren Racheplan durchsetzen?
Der wüthendste Haß, die grimmigste Verfolgungssucht, gewissenloser
Ehrgeiz ließ die frommen Väter alle Folgerichtigkeit der Gedanken,
geschweige die Gerechtigkeit und Wahrheit, vergessen. Sie gaben die
erste Anklage auf, und brachten eine ganz neue vor; „Er wiegelt
das Volk auf, indem er in ganz Judäa umherlehret, angefangen
von Galiläa bis hieher.“ Gewiß ein neues und bis auf diesen Tag
unerhörtes Verbrechen! Jesus lehrte, also hat er den Tod
verdient; so lautet die Schlußweise der Heuchler. Außer der Kürze
fehlt nichts, als — Wahrheit.

Pilatus mußte die Verlegenheit und verhaltene Wuth der Elenden
bemerken; doch wollte er es mit ihnen nicht ganz verderben. Daher
faßte er das Wort: Galiläa, auf, um diesen Prozeß an Herodes
hinüberzuweisen. Wie mußte sie dieser Aufschub ärgern! — Wer fände
aber schwarze Galle und herbe Worte genug, um den Ingrimm dieser
Menschen zu schildern, als auch Herodes, ihr Landsmann und
Glaubensgenosse, nicht auf Tod erkannte! Und sie hatten sich so
viele Mühe gegeben, Jesus recht kräftig zu verklagen bei dem Könige,
der aber doch die schweigende Unschuld beredter fand als die
klatschende Lüge!



Als die Juden unsern Herrn von Herodes zu Pilatus zurückbrachten,
erklärte dieser neuerdings, daß er ihn nicht verurtheilen
könne. Geißeln wollte er ihn lassen — den Unschuldigen! — nur um den
Blutdurst der Hohenpriester einiger Maaßen zu befriedigen.

Diese Gesinnungen des römischen Richters trieben den Todeshaß bis zur
gränzenlosen Wuth. Nicht einmal falsche Anklagen, keine Scheingründe
stunden ihnen zu Gebote; sie mußten beinahe verzweifeln, als ihnen
die erfinderische Leidenschaft doch noch ein Mittel an die Hand gab —
Geschrei des Aufruhres.

Glücklicher Weise bot ihnen Pilatus, zum Theil auf Verlangen des
Volkes, die Loslassung eines zum Tode verurtheilten Verbrechers
an, als Zeichen, daß ehemals sie selbst das Recht über Leben und
Tod gehabt hatten. Die Zeit, welche verstrich, bis Barabbas
herbeigebracht wurde, und bis Pilatus die Nachricht vom Traume seiner
Frau beantwortete, benützten die erbosten Schlauköpfe meisterhaft;
sie vertheilten sich unter die Haufen des Volkes, erhitzten durch
alle Mittel, welche ihnen als Aeltesten, Priestern, Gesetzgelehrten,
Scheinheiligen zahlreich zu Gebote stunden, die beweglichen Gemüther,
besonders der Einwohner der Hauptstadt, und brüllten nun in immer
steigendem Ungestümme dem vermittelnden Richter ihr entsetzliches
„Kreuzige!“ entgegen. Dieses unsinnige Geschrei mußte
jetzt alle Gründe ersetzen, alle Stimmen des Gewissens
übertäuben, die natürlich für den wohlthätigen Lehrer gegen den
verderblichen Mörder entschieden hätten. Unglaublich wäre diese
Verblendung der Heuchler selbst und ihrer Verführten, wenn nicht die
heilige Geschichte sie bestätigte.





Noch machte Pilatus einen letzten Versuch, Jesus wenigstens am Leben
zu erhalten. Er ließ ihn die grausame römische Geißelung bestehen,
um so das Mitleiden gegen den mißhandelten Unschuldigen zu
erregen. Allein theils die zwecklose, muthwillige Verspottung der
Königlichen Würde des Messias, theils die unermüdliche Geschäftigkeit
der Vornehmen, für die väterliche Religion scheinbar eifernden
Volksverführer erstickte alles menschliche Gefühl. Gräßlich donnerte
die Schaar der Hohenpriester und ihrer Geistessklaven dem Pilatus ihr
Todesgeschrei entgegen.

Wiederholt bezeugte der Richter die Schuldlosigkeit unseres Herrn.
Da trieb sie verzweifelte Rachsucht wieder auf die erste
Anklage zurück. Sie beriefen sich auf ihr göttliches Gesetz, welches
Jesum zum Tode verurtheile, „weil er sich selbst zum Sohne
Gottes gemacht habe.“ — Dieses Mal aber sprach wieder der
heuchlerische Lügengeist laut aus ihnen. Das Gesetz belegte den
Gotteslästerer und den falschen Propheten mit dem Tode
der Steinigung[34]; mit welchem Rechte konnten sie diese Stellen
auf Jesus anwenden? Hatten sie unpartheiisch geprüft? Waren sie
mit Gottesfurcht dabei zu Werke gegangen? Man frage die Geschichte! Den
wahren Grund dieser trügerischen Berufung auf das Gesetz geben sie mit
zwei Worten an: „Er selbst,“ d. h. nicht durch uns hat
er sich zum Messias aufgeworfen. Die wahrhaft göttlichen Lehren und
Thaten Jesu waren kein Beweis seiner Sendung von Gott, weil sie
ihn nicht gesandt, sie ihn nicht anerkannt, sie ihn nicht
bestätiget hatten. Unmittelbar von Gott konnte eine
solche Sendung nicht geschehen; die Häupter der Nation hatten dabei
auch und vorzüglich mitzusprechen, ob der Messias die
in ihren Schulen festgesetzten Kennzeichen an sich habe. Nur
sie wußten die Propheten recht auszulegen. Daher schlossen sie
nach den Regeln ihres heuchlerischen Verstandes: „ein Gotteslästerer
und falscher Prophet muß gesteiniget werden — also Jesus, als falscher
Messias, gekreuziget werden.“ —

Dieses Gewebe von Bosheit, Egoismus, Lüge und Neid konnte Pilatus
unmöglich durchschauen. Aber auf ihn machte etwas anderes tiefen
Eindruck, das Wort: „Sohn Gottes.“ Auch Heiden glaubten an Göttersöhne,
freilich von sehr menschlicher Art;[35] an einem solchen wollte er
sich nun doch nicht versündigen.[36] Daher stellte er Jesus darüber
zur Rede. Die Erklärung, welche er erhielt, flößte ihm Hochachtung
und Furcht ein. Jetzt war er gar nicht mehr geneigt, das Todesurtheil
der Hohenpriester zu bestätigen. — — Menschenkinder! wendet euren
Blick ab! Lasset Thränen der bittersten Wehmuth fließen! — — Die
Heuchelei vollendet ihr teuflisches Werk.

„Wenn du diesen losläßest, so bist du kein Freund des
Kaisers.“

Noch mehr:

„Wir haben keinen König, als den Kaiser.“

— „Da übergab ihn Pilatus ihnen, daß er gekreuziget würde — — —!“



Triumph! — Sie sehen ihn bluten! Sie weiden ihr mordsüchtiges Auge
an dem Gekreuzigten! Eine ganze Hölle von wilder Lust befriedigter
Rachsucht durchwühlt die laut pochenden Herzen der scheinheiligen
Frevler! Wer findet dieß nicht natürlich?

Aber widernatürlich war es, des Unglücklichen, des Verfolgten,
des Besiegten, des Gekreuzigten — spotten. So etwas konnten
nur freiwillige Werkzeuge des Satans in Gestalt heiliger
Gesetzlichkeit thun.



Jesus stirbt — Ruhe seiner Asche! Unter Menschen wohl, aber
nicht bei Heuchlern! Das Grab „des Betrügers“ wird mit Wachen
umgeben, damit er in drei Tagen nicht „gestohlen“ werde. Nach dem Tode
noch wüthen sie gegen den Leichnam und gegen das Andenken
unseres Erlösers. Entsetzlich — aber ganz nach ihres Herzens Tücke!



Jesus ist erstanden! — Die Hohenpriester erkaufen von
der Wache die Lüge, „sein Leichnam sei, während sie schliefen,
gestohlen worden.“ Doch wohl ein eben so gewissenhafter und heiliger
Gebrauch des „Tempelschatzes,“ als der, da sie mit Judas „Blutgeld“ des
Töpfers Acker zum frommen Zwecke „einer Fremdenbegräbniß“ erhandelten.





Hosianna in der Höhe! Jesus lebt und siegt! Mit ihm Wahrheit und
Liebe! Satan und die Heuchler liegen bestürzt, zernichtet in Schmach
und Elend! Weg mit der Heuchelei aus unsern Herzen! Wahrheit und Liebe,
wie sie Jesus Christus ist, herrsche in uns — zum ewigen Leben!
Amen!


Druckfehler



in

M. Wirth, die Pharisäer.



	
      Seite
    
	
      Zeile
    
	
      Lies
    
	
      Statt
    



	
      17
    
	
      10
    
	
      Bosheit Ketten
    
	
      Bosheitketten
    



	
      23
    
	
      6
    
	
      Hange
    
	
      Gange
    



	
      29
    
	
      20
    
	
      denn
    
	
      dann
    



	
      32
    
	
      12
    
	
      Synedrium
    
	
      Synodrium,

(welches noch öfter steht.)




	
      44
    
	
      28
    
	
      ich sage dir
    
	
      sage dir
    



	
      48
    
	
      9
    
	
      hinter der
    
	
      hinter
    



	
      60
    
	
      13
    
	
      aber
    
	
      als
    



	
      66
    
	
      6
    
	
      thue
    
	
      thun
    



	
      74
    
	
      21
    
	
      immer
    
	
      über
    



	
      79
    
	
      10
    
	
      ruhmlos
    
	
      rühmlos
    



	
      99
    
	
      24
    
	
      Erstaunen
    
	
      Erstannen
    



	
      103
    
	
      12
    
	
      es diesen
    
	
      diesen
    



	
      104
    
	
      11
    
	
      Fällen stracks
    
	
      stracks
    



	
      118
    
	
      14
    
	
      Eiferers
    
	
      Eifrers
    



	
       
    
	
      16
    
	
      ungesättigten
    
	
      unbesättigten
    



	
      121
    
	
      4
    
	
      Volkes Gottes
    
	
      Volkes
    



	
      131
    
	
      29
    
	
      einen
    
	
      ein
    



	
      140
    
	
      1
    
	
      hat er
    
	
      er
    



	
      144
    
	
      14
    
	
      war es
    
	
      war
    



	
      148
    
	
      3
    
	
      diesem Wege
    
	
      diesem
    



	
      149
    
	
      19
    
	
      bewundert nicht
    
	
      bewundert
    



	
       
    
	
      26
    
	
      auch ihn
    
	
      auch
    



	
      153
    
	
      2
    
	
      ließ sich
    
	
      ließ
    



	
      161
    
	
      7
    
	
      Was hat er
    
	
      Was er
    



	
      164
    
	
      22
    
	
      Von nun an
    
	
      Von nun
    



	
      175
    
	
      18
    
	
      Unrecht nicht hätte
    
	
      Unrecht hätte
    



	
      187
    
	
      19
    
	
      ungemessenste
    
	
      ungemessendste
    



	
      188
    
	
      24
    
	
      Nation nicht
    
	
      Nation
    



	
      207
    
	
      19
    
	
      Verkehrtes Herz
    
	
      Verkehrtes
    



	
      220
    
	
      9
    
	
      sie
    
	
      die
    








Fußnoten:


[1] I. Sam. XVI, 7.



[2] Matth. III, 1–11. Luk. III, 1–18. Joh. I, 19–28.



[3] Johannes I, 46–51.



[4] Joh. II, 13–22.



[5] Joh. III, 1–21.



[6] Luk. IV. 14–29.



[7] Matth. V. VI. VII.



[8] Matth. IX, 1–8. Mark. II, 1–12. Luk. V, 17–26.



[9] Matth. IX, 9–17. Mark. II, 13–22. Luk. V, 27–39.



[10] Matth. XII, 1–15. Mark. II, 23–28. III, 1–6. Luk. VI,
1–11. Joh. V.



[11] Luk. VII, 36–50.



[12] Matth. XII, 22–38. Mark. III, 22–30. Luk. XI, 14–27.



[13] Matth. XV, 1–20. Mark. VII, 1–23.



[14] Joh. VII. und VIII.



[15] Matth. IX, 36.



[16] Joh. VIII, 1–11.



[17] Eine geistlose und den Sinn verfehlende Variante gab
einigen Auslegern zu dieser Erklärung Anlaß.



[18] Joh. IX ganz.



[19] Ezech. XVIII, 20.



[20] Joh. VIII, 33. 44. 58–59.



[21] Luk. X, 25–37.



[22] Matth. XVI, 1–4. Luk. XII, 54–56.



[23] Luk. XIII, 1–17.



[24] Joh. XI, 43–51. Matth. XXI und XXII. Luk. XIX, 29–40 und
XX.



[25] Treffenderes, als diese Anmerkungen des Matth.
Claudius, ließe sich über diese Stelle wohl kaum sagen. Asmus
Werke IV. Theil S. 137–141. Hamb. 1819.



[26] Matth. XXIII. Vergl. Luk. XI, 39–52.



[27] II. Mos. XIII, 9. 16.



[28] Im Morgenlande häufige Sitte.



[29] IV. Mos. XV, 38. 39.



[30] Luk. XIV, 7–12.



[31] Joh. III, 1–21. Joh. IV, 7–42. Matth. IX, 9–13. Luk. VII,
36–50. Matth. IX, 2–8. Joh. V, 1–14. Joh. IX. Luk. XIX, 1–10. Luk. VII,
2–10. Matth. XV, 21–28.



[32] IV. Mos. XIX, 11–16.



[33] Matth. XXVI, 36 &c. XXVII. Mark. XIV, 26 &c. XV. Luk.
XXII, 29. &c. XXIII. Joh. XVIII-XIX.



[34] III. Mos. XXIV, 16. — V. Mos. XIII, 1–5.



[35] Ungefähr wie unsere neuern Schriftausleger!



[36] In unsern Tagen ist man so ängstlich nicht mehr — selbst
in Betreff des einzigen und wahren Gottessohnes.










Neue Verlagsbücher

der

Stettin’schen Buchhandlung


in Ulm.


Baur, S., Denkwürdigkeiten aus der Menschen-Völker und
Sittengeschichte alter und neuer Zeit. Zur angenehmen und
belehrenden Unterhaltung für alle Stände, 6 Bände. 8. brosch. 8
Rthlr. oder 12 fl.

Conz, Gedichte, neue Sammlung. 8. 1 Rthlr. 16 ggr.
oder 2 fl. 30 kr.

Dann, über das Interusurium, oder den gegenwärtigen
baaren Werth einer erst künftig zahlbaren Summe, mit 2 Tabellen und
mehreren Beyspielen. 4 brosch. 18 ggr. oder 1 fl. 12 kr.

Dresch, D. L. von, Grundzüge des baierischen
Staatsrechts. gr. 8. 3 Rthlr. oder 4 fl. 30 kr.

Ebner, G. F., Anweisung zum Flachsbau. 8 brosch. 3
ggr. oder 12 kr.

Erhard, J. G. D., die christliche Auferstehungslehre.
Ein philosophisch exegetischer Versuch. gr. 8. 8 ggr. oder
30 kr.

Gräter, D., zerstreute Blätter. 2te Sammlung.
2 Rthlr. oder 3 fl.

Haug, Fr., Bacchus, Anti-Momus, Jocus und Sphinx. 8.
2 Rthlr. oder 3 fl.

Höck, J. D. A., statistische Darstellung der
Landwirthschaft in den deutschen Bundesstaaten. gr. 8. 1 Rthlr.
4 ggr. oder 1 fl. 48 kr.

Lieder, moralische, für die Jugend. Theils für kleine,
theils auch für größere Kinder, meistens nach bekannten Melodien.
12. geb. 12 ggr. oder 48 kr.

Magenau, R. F. G., der Güßenberg und die Güßen. Ein
Beitrag zur Kenntniß des Brenzthals und seiner Umgegend. gr. 8. 12
ggr. oder 48 kr.

Melchinger, Anleitung zur deutschen Orthographie für
Schulen. gr. 8. 10 ggr. oder 40 kr.

Möller, I., über die Brauchbarkeit der nordischen
Mythologie für die schönen zeichnenden Künste. Aus dem
Dänischen übersetzt von G. Fries. gr. 8. 8 ggr. oder 30 kr.

Molt, Unterricht im schriftlichen Rechnen, neue
Auflage. 8. 5 ggr. oder 20 kr.

Rösling, D. C. L., Grundbegriffe, Wesen und
Organismus der Mathematik. gr. 8. 1 Rthlr. 16 ggr. oder 2 fl.
30 kr.

—— —— kritische Prüfung und Berichtigung der
Electricitätslehre, durchgängig auf Experimente gegründet; als
Vorarbeit zu einer berichtigten Theorie vom Galvanismus. gr. 8. 2
Rthlr. 8 ggr. oder. 3 fl. 30 kr.

Schaul, J. B., italien. Grammatik für Frauenzimmer.
gr. 8. 1 Rthlr. oder 1 fl. 30 kr.

Seutter, J. G. Fr. von, die Staatswirthschaft
auf die Grundlage der National-Oekonomie in ihrer Anwendung
auf innere Staatsverwaltung und die Begründung eines gerechten
Auflage-Systems. 3 Thle. gr. 8. 6 Rthlr. oder 9 fl.

Taschenbuch von der Donau, herausgegeben von L. Neuffer. Mit
Kupfern. 1ter Jahrgang für 1824. 2 Rthlr. oder 3 fl. 36 kr.

Weisser, Fr., Muse und Muße. In einem Kranz von
Erzählungen, Lustspielen, Satyren und vermischten Aufsätzen. 8. 1
Rthlr. 16 ggr. oder 2 fl. 30 kr.

Wörterbuch, kleines musikalisches, worin die in
musikalischen Stücken vorkommenden Kunstwörter und Zeichen in
alphabetischer Ordnung verdeutscht und erklärt zu finden sind.
Zum Gebrauche für Landschullehrer, Landmusiker und besonders für
Anfänger in der Musik. Neue Aufl. 8. 4 ggr. oder 15 kr.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE PHARISÄER ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8348275585529299317_cover.jpg
Die

Rharifder

—

Gin Beitrag
sum

leidtern Berfiehen der Cvangelien und
e Selbftpriifung

von
Midael Wirth,
8. B, Profeflor am Lypcum gu Reaemgburg.

Ulm, 1824
Sn bet Stettiw {dm Budhondlung.





