
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Die Philosophie der Freiheit: Grundzüge einer modernen Weltanschauung

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Die Philosophie der Freiheit: Grundzüge einer modernen Weltanschauung


Author: Rudolf Steiner



Release date: November 10, 2016 [eBook #53493]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: German


Credits: Produced by Jeroen Hellingman and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net/ for Project

        Gutenberg (This book was produced from scanned images of

        public domain material from the Google Books project.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE PHILOSOPHIE DER FREIHEIT: GRUNDZÜGE EINER MODERNEN WELTANSCHAUUNG ***






















Originaltitelblatt.









DIE PHILOSOPHIE DER FREIHEIT.

GRUNDZÜGE EINER MODERNEN
WELTANSCHAUUNG.



VON

DR. RUDOLF STEINER.

Beobachtungs-Resultate nach naturwissenschaftlicher Methode.

BERLIN.

VERLAG VON EMIL FELBER.

1894.





Alle Rechte vorbehalten.







Inhalt.




Wissenschaft der Freiheit.
       Seite



	
	Die Ziele alles Wissens
	3



	
	Das bewußte menschliche Handeln
	9



	
	Der Grundtrieb zur Wissenschaft
	22



	
	Das Denken im Dienste der Weltauffassung
	31



	
	Die Welt als Wahrnehmung
	52



	
	Das Erkennen der Welt
	77



	
	Die menschliche Individualität
	100



	
	Giebt es Grenzen des Erkennens?
	108




Die Wirklichkeit der Freiheit.



	
	Die Faktoren des Lebens
	129



	
	Die Idee der Freiheit
	136



	
	Freiheitsphilosophie und Monismus
	162



	
	Weltzweck und Lebenszweck (Bestimmung des Menschen)
	170



	
	Die moralische Phantasie (Darwinismus und
Sittlichkeit)
	177



	
	Der Wert des Lebens (Pessimismus und Optimismus)
	191



	
	Individualität und Gattung
	224




Die letzten Fragen.



	
	Die Konsequenzen des Monismus
	233











Wissenschaft der Freiheit.







I.

I.

Die Ziele alles Wissens.




Ich glaube einen Grundzug unseres Zeitalters
richtig zu treffen, wenn ich sage: der Kultus des menschlichen
Individuums strebt gegenwärtig dahin, Mittelpunkt aller
Lebensinteressen zu werden. Mit Energie wird die Überwindung jeder
wie immer gearteten Autorität erstrebt. Was gelten soll, muß
seinen Ursprung in den Wurzeln der Individualität haben.
Abgewiesen wird alles, was die volle Entfaltung der Kräfte des
Einzelnen hemmt. „Ein jeglicher muß seinen Helden
wählen, dem er die Wege zum Olymp hinauf sich nacharbeitet,“
gilt nicht mehr für uns. Wir lassen uns keine Ideale
aufdrängen; wir sind überzeugt, daß in jedem von uns
etwas lebt, das edel ist und wert, zur Entwicklung zu kommen, wenn wir
nur tief genug, bis in den Grund unseres Wesens, hinabzusteigen
vermögen. Wir glauben nicht mehr daran, daß es einen
Normalmenschen giebt, zu dem alle hinstreben
sollen. Unsere Anschauung von der Vollkommenheit des Ganzen ist die,
daß es auf der besonderen Vollkommenheit jedes einzelnen
Individuums beruht. Nicht das, was jeder andere auch kann, wollen wir hervorbringen, sondern, was nach der
Eigentümlichkeit unseres Wesens nur uns möglich ist, soll als
unser Scherflein der Weltentwicklung einverleibt werden. Niemals
wollten die Künstler weniger wissen von Normen und Regeln der
Kunst als heute. Jeder behauptet ein Recht zu haben, das künstlerisch zu gestalten, was ihm eigen ist. Es giebt Dramatiker, die lieber im Dialekt
schreiben, als in einer von der Grammatik geforderten
Normalsprache.

Keinen besseren Ausdruck kann ich finden für diese
Erscheinungen als den: sie gehen hervor aus dem bis aufs Höchste
gesteigerten Freiheitsdrang des Individuums. Wir wollen nach keiner
Richtung abhängig sein; und wo Abhängigkeit sein muß, da ertragen wir sie nur, wenn sie mit einem
Lebensinteresse unseres Individuums zusammenfällt.

Ein solches Zeitalter kann auch die Wahrheit nur aus der Tiefe des menschlichen Wesens
schöpfen wollen. Von Schillers bekannten zwei Wegen:



„Wahrheit suchen wir beide, du außen im
Leben, ich innen

In dem Herzen, und so findet sie jeder gewiß.




Ist das Auge gesund, so begegnet es außen dem
Schöpfer;

Ist es das Herz, dann gewiß spiegelt es innen die
Welt“





wird der Gegenwart vorzüglich der zweite
frommen. Eine Wahrheit, die uns von außen kommt, trägt immer
den Stempel der Unsicherheit an sich. Nur was einem jeden von uns in
seinem eigenen Innern als Wahrheit erscheint, daran mögen wir
glauben.

Nur die Wahrheit kann uns Sicherheit bringen im
Entwickeln unserer individuellen Kräfte. Wer von Zweifeln
gequält ist, dessen Kräfte sind gelähmt. In einer Welt,
die ihm rätselhaft ist, kann er kein Ziel seines Schaffens
finden.

Wir wollen nicht mehr glauben;
wir wollen wissen. Der Glaube fordert
Anerkennung von Wahrheiten, die wir nicht ganz durchschauen. Was wir
aber nicht durchschauen, widerstrebt dem Individuellen, das alles mit
seinem tiefsten Innern durchleben will. Nur das Wissen befriedigt uns, das keiner äußeren Norm
sich unterwirft, sondern aus dem Innenleben der Persönlichkeit
entspringt.

Wir wollen auch kein solches Wissen, das in eingefrornen
Schulregeln sich ein- für allemal ausgestaltet hat, und in,
für alle Zeiten gültigen Kompendien aufbewahrt ist. Wir
halten uns jeder berechtigt, von seinen nächsten Erfahrungen,
seinen unmittelbaren Erlebnissen auszugehen, und von da aus zur
Erkenntnis des ganzen Universums aufzusteigen. Wir erstreben ein
sicheres Wissen, aber jeder auf seine eigene Art.

Unsere wissenschaftlichen Lehren sollen auch nicht mehr
eine solche Gestalt annehmen, als wenn ihre Anerkennung Sache eines
unbedingten Zwanges wäre. Keiner von uns möchte einer
wissenschaftlichen Schrift einen Titel geben, wie einst Fichte: „Sonnenklarer Bericht an das
größere Publikum über das eigentliche Wesen der
neuesten Philosophie. Ein Versuch, die Leser zum
Verstehen zu zwingen.“ Heute soll niemand zum Verstehen
gezwungen werden. Wen nicht ein besonderes,
individuelles Bedürfnis zu einer Anschauung treibt, von dem
fordern wir keine Anerkennung. Auch dem noch unreifen Menschen, dem
Kinde, wollen wir gegenwärtig keine Erkenntnisse eintrichtern,
sondern wir suchen seine Fähigkeiten zu entwickeln, damit es nicht
mehr zum Verstehen gezwungen zu werden braucht,
sondern verstehen will.

Ich gebe mich keiner Illusion hin in Bezug auf diese
Charakteristik meines Zeitalters. Ich weiß, wie viel
individualitätloses Schablonentum lebt und sich breit macht. Aber
ich weiß ebenso gut, daß viele meiner Zeitgenossen im Sinne
der angedeuteten Richtung ihr Leben einzurichten suchen. Ihnen
möchte ich diese Schrift widmen. Sie soll nicht „den einzig
möglichen“ Weg zur Wahrheit führen, aber sie soll von
demjenigen erzählen, den einer
eingeschlagen hat, dem es um Wahrheit zu thun ist.

Die Schrift führt zuerst in abstraktere Gebiete, wo
der Gedanke scharfe Contouren ziehen muß, um zu sichern Punkten
zu kommen. Aber der Leser wird aus den dürren Begriffen heraus
auch in das konkrete Leben geführt. Ich bin eben durchaus der
Ansicht, daß man auch in das Ätherreich der Abstraktion sich
erheben muß, wenn man das Dasein nach allen Richtungen durchleben
will. Wer nur mit den Sinnen zu genießen versteht, der kennt die
Leckerbissen des Lebens nicht. Die orientalischen Gelehrten lassen die
Lernenden erst Jahre eines entsagenden und asketischen Lebens
verbringen, bevor sie ihnen mitteilen, was sie selbst wissen. Das
Abendland fordert zur Wissenschaft keine frommen Übungen und keine
Askese mehr, aber es verlangt dafür den guten Willen, kurze Zeit
sich den unmittelbaren Eindrücken des Lebens zu entziehen, und in
das Gebiet der reinen Gedankenwelt sich zu begeben. 

Der Gebiete des Lebens sind viele. Für jedes
einzelne entwickeln sich besondere Wissenschaften. Das Leben selbst
aber ist eine Einheit, und je mehr die Wissenschaften bestrebt sind,
sich in die einzelnen Gebiete zu vertiefen, desto mehr entfernen sie
sich von der Anschauung des lebendigen Weltganzen. Es muß ein
Wissen geben, das in den einzelnen Wissenschaften die Elemente sucht,
um den Menschen zum vollen Leben wieder zurückzuführen. Der
wissenschaftliche Spezialforscher will sich durch seine Erkenntnisse
ein Bewußtsein von der Welt und ihren Wirkungen erwerben; in
dieser Schrift ist das Ziel ein philosophisches: die Wissenschaft soll
selbst organisch-lebendig werden. Die Einzelwissenschaften sind
Vorstufen der hier angestrebten Wissenschaft. Ein ähnliches
Verhältnis herrscht in den Künsten. Der Komponist arbeitet
auf Grund der Kompositionslehre. Die letztere ist eine Summe von
Kenntnissen, deren Besitz eine notwendige Vorbedingung des Komponierens
ist. Im Komponieren dienen die Gesetze der Kompositionslehre dem Leben,
der realen Wirklichkeit. Genau in demselben Sinne ist die Philosophie
eine Kunst. Alle wirklichen Philosophen waren
Begriffskünstler. Für sie wurden die
menschlichen Ideen zum Kunstmateriale und die wissenschaftliche Methode
zur künstlerischen Technik. Das abstrakte Denken gewinnt dadurch
konkretes, individuelles Leben. Die Ideen werden Lebensmächte. Wir
haben dann nicht bloß ein Wissen von den Dingen, sondern wir
haben das Wissen zum realen, sich selbst beherrschenden Organismus
gemacht; unser wirkliches, thätiges Bewußtsein hat sich
über ein bloß passives Aufnehmen von Wahrheiten gestellt.


Wie sich die Philosophie als Kunst zur Freiheit des Menschen verhält, was die letztere ist,
und ob wir ihrer teilhaftig sind oder es werden können: das ist
die Hauptfrage meiner Schrift. Alle anderen wissenschaftlichen
Ausführungen stehen hier nur, weil sie zuletzt Aufklärung
geben über jene, meiner Meinung nach, den Menschen am
nächsten liegenden Fragen. Eine „Philosophie der Freiheit“ soll in diesen
Blättern gegeben werden.

Alle Wissenschaft wäre nur Befriedigung
müßiger Neugierde, wenn sie nicht auf die Erhöhung des
Daseinswertes der menschlichen
Persönlichkeit hinstrebte. Den wahren Wert erhalten die
Wissenschaften erst durch eine Darstellung der menschlichen Bedeutung
ihrer Resultate. Nicht die Veredlung eines einzelnen
Seelenvermögens kann Endzweck des Individuums sein, sondern die
Entwicklung aller in uns schlummernden Fähigkeiten. Das Wissen hat
nur dadurch Wert, daß es einen Beitrag liefert zur allseitigen Entfaltung der ganzen
Menschennatur.

Diese Schrift faßt deshalb die Beziehung zwischen
Wissenschaft und Leben nicht so auf, daß der Mensch sich der Idee
zu beugen hat und seine Kräfte ihrem Dienst weihen soll, sondern
in dem Sinne, daß er sich der Ideenwelt bemächtigt, um sie
zu seinen menschlichen Zielen, die über
die bloß wissenschaftlichen hinausgehen, zu gebrauchen.

Man muß sich der Idee als Herr
gegenüberstellen, sonst gerät man
unter ihre Knechtschaft. 









II.

II.

Das bewußte menschliche Handeln.




Ist der Mensch in seinem Denken und Handeln
frei, oder steht er unter dem Zwange einer
ehernen Notwendigkeit? Auf wenige Fragen ist soviel Scharfsinn gewendet
worden, als auf diese. Die Idee der Freiheit hat warme Anhänger
wie hartnäckige Gegner in reicher Zahl gefunden. Es giebt
Menschen, die in ihrem sittlichen Pathos jeden für einen
beschränkten Geist erklären, der eine so offenkundige
Thatsache wie die Freiheit zu leugnen vermag.
Ihnen stehen andere gegenüber, die darin den Gipfel der
Unwissenschaftlichkeit erblicken, wenn jemand die
Gesetzmäßigkeit der Natur auf dem Gebiete des menschlichen
Handelns und Denkens unterbrochen glaubt. Ein und dasselbe Ding wird
hier gleich oft für das kostbarste Gut der Menschheit wie für
die ärgste Illusion erklärt. Unendliche Spitzfindigkeit wurde
aufgewendet, um zu erklären, wie sich die menschliche Freiheit mit
dem Wirken in der Natur, der doch auch der Mensch angehört,
verträgt. Nicht geringer ist die Mühe, mit der von anderer
Seite begreiflich zu machen gesucht wurde, wie eine solche Wahnidee
hat entstehen können. Daß man es hier mit einer der
wichtigsten Fragen des Lebens, der Religion, der Praxis und der
Wissenschaft zu thun hat, das fühlt jeder, bei dem nicht das
Gegenteil von Gründlichkeit der hervorstechendste Zug seines
Charakters ist. Und es gehört zu den traurigen Zeichen der
Oberflächlichkeit gegenwärtigen Denkens, daß ein Buch,
das aus den Ergebnissen neuerer Naturforschung einen „neuen
Glauben“ prägen will (Dav. Fried. Strauss: „Der alte
und neue Glaube“), über diese Frage nichts enthält als
die Worte: „Auf die Frage nach der Freiheit des menschlichen
Willens haben wir uns hierbei nicht einzulassen. Die vermeintlich
indifferente Wahlfreiheit ist von jeder Philosophie, die des Namens
wert war, immer als ein leeres Phantom erkannt worden; die sittliche
Wertbestimmung der menschlichen Handlungen und Gesinnungen aber bleibt
von jener Frage unberührt.“ Nicht weil ich glaube, daß
das Buch, in dem sie steht, eine besondere Bedeutung hat, führe
ich diese Stelle hier an, sondern weil sie mir die Meinung
auszusprechen scheint, bis zu der sich in der fraglichen Angelegenheit
die Mehrzahl unserer denkenden Zeitgenossen aufzuschwingen vermag.
Daß die Freiheit darin nicht bestehen könne, von zwei
möglichen Handlungen ganz nach Belieben die eine oder die andere
zu wählen, scheint heute jeder zu wissen, der darauf Anspruch
macht, den wissenschaftlichen Kinderschuhen entwachsen zu sein. Es ist
immer, so behauptet man, ein ganz bestimmter Grund vorhanden, warum man von mehreren möglichen
Handlungen gerade eine bestimmte zur Ausführung bringt.


Das scheint einleuchtend. Trotzdem richten sich bis zum
heutigen Tage die Hauptangriffe der Freiheitsgegner nur gegen die
Wahlfreiheit. Sagt doch sogar Herbert Spencer,
dessen Ansichten mit jedem Tage an Verbreitung gewinnen (Die Prinzipien
der Psychologie, von Herbert Spencer, deutsche
Ausgabe von Dr. B. Vetter, Stuttgart 1882):
„Daß aber jedermann auch nach Belieben
begehren oder nicht begehren könne, was der eigentliche, im
Dogma vom freien Willen liegende Satz ist, das wird freilich ebensosehr
durch die Analyse des Bewußtseins, als durch den Inhalt der
vorhergehenden Kapitel (der Psychologie) verneint.“ Von demselben
Gesichtspunkte gehen auch andere aus, wenn sie den Begriff des freien
Willens bekämpfen. Im Keime finden sich alle diesbezüglichen
Ausführungen schon bei Spinoza. Was dieser
klar und einfach gegen die Idee der Freiheit vorbrachte, das wurde
seitdem unzählige Male wiederholt, nur eingehüllt zumeist in
die spitzfindigsten theoretischen Lehren, sodaß es schwer wird,
den schlichten Gedankengang, auf den es allein ankommt, zu erkennen.
Spinoza schreibt in einem Briefe vom Oktober oder November 1674:
„Ich nenne nämlich die Sache frei,
die aus der bloßen Notwendigkeit ihrer Natur besteht und handelt,
und gezwungen nenne ich die, welche von etwas
anderem zum Dasein und Wirken in genauer und fester Weise bestimmt
wird. So besteht z. B. Gott, obgleich notwendig, doch frei, weil er nur
aus der Notwendigkeit seiner Natur allein besteht. Ebenso erkennt Gott
sich selbst und alles andere frei, weil es aus der Notwendigkeit seiner
Natur allein folgt, daß er alles erkennt. Sie sehen also,
daß ich die Freiheit nicht in ein freies Beschließen,
sondern in eine freie Notwendigkeit setze.

„Doch wir wollen zu den erschaffenen Dingen
herabsteigen, welche sämtlich von äußeren Ursachen
bestimmt werden, in fester und genauer Weise zu bestehen und zu wirken.
Um dies deutlicher einzusehen, wollen wir uns eine ganz einfache Sache
vorstellen. So erhält z. B. ein Stein von einer
äußeren, ihn stoßenden Ursache eine gewisse Menge von
Bewegung, mit der er nachher, wenn der Stoß der
äußeren Ursache aufgehört hat, notwendig
fortfährt, sich zu bewegen. Dieses Beharren des Steines in seiner
Bewegung ist deshalb ein erzwungenes und kein notwendiges, weil es
durch den Stoß einer äußeren Ursache
definiert werden muß. Was hier von dem Stein gilt, gilt von jeder
anderen einzelnen Sache, und mag sie noch so zusammengesetzt und zu
vielem geeignet sein, nämlich, daß jede Sache notwendig von
einer äußeren Ursache bestimmt wird, in fester und genauer
Weise zu bestehen und zu wirken.

„Nehmen Sie nun, ich bitte, an,
daß der Stein, während er sich bewegt, denkt und weiß,
er bestrebe sich, soviel er kann, in dem Bewegen fortzufahren. Dieser
Stein, der nur seines Strebens sich bewußt ist und keineswegs
gleichgültig sich verhält, wird glauben, daß er ganz
frei sei und daß er aus keinem anderen Grunde in seiner Bewegung
fortfahre, als weil er es wolle. Dies ist aber jene menschliche
Freiheit, die alle zu besitzen behaupten und die nur darin
besteht, daß die Menschen ihres Begehrens sich bewußt sind,
aber die Ursachen, von denen sie bestimmt werden, nicht kennen.
So glaubt das Kind, daß es die Milch frei begehre, und der
zornige Knabe, daß er frei die Rache verlange, und der Furchtsame
die Flucht. Ferner glaubt der Betrunkene, daß er nach freiem
Entschluß dies spreche, was er, wenn er nüchtern geworden,
gern nicht gesprochen hätte, und da dieses Vorurteil allen
Menschen angeboren ist, so kann man sich nicht leicht davon befreien.
Denn wenn auch die Erfahrung genügend lehrt, daß die
Menschen am wenigsten ihr Begehren mäßigen können und
daß sie, von entgegengesetzten Leidenschaften bewegt, das Bessere
einsehen und das Schlechtere thun, so halten sie sich doch für
frei und zwar, weil sie manches weniger stark begehren und manches
Begehren leicht durch die Erinnerung an anderes, dessen man sich oft
entsinnt, gehemmt werden kann.“

Weil hier eine klar und bestimmt ausgesprochene Ansicht
vorliegt, wird es auch leicht, den Grundirrtum, der darin steckt,
aufzudecken. So notwendig wie der Stein auf einen Anstoß hin eine
bestimmte Bewegung ausführt, ebenso notwendig soll der Mensch eine
Handlung ausführen, wenn er durch irgend einen Grund dazu
getrieben wird. Nur weil der Mensch ein Bewußtsein von seiner
Handlung hat, hält er sich für den freien Veranlasser
derselben. Er übersieht dabei aber, daß eine Ursache ihn
treibt, der er unbedingt folgen muß. Der Irrtum in diesem
Gedankengange ist bald gefunden. Spinoza und alle, die denken wie er,
übersehen, daß der Mensch nicht nur ein Bewußtsein
von seiner Handlung hat, sondern es auch von den
Ursachen haben kann, von denen er geleitet wird. Niemand wird es
bestreiten, daß das Kind unfrei ist, wenn
es die Milch begehrt, daß der Betrunkene es ist, wenn er Dinge
spricht, die er später bereut. Beide wissen nichts von den
Ursachen, die in den Tiefen ihres Organismus thätig sind, und
unter deren unwiderstehlichem Zwange sie stehen. Aber ist es
berechtigt, Handlungen dieser Art in einen Topf zu werfen mit solchen,
bei denen sich der Mensch nicht nur seines Handelns bewußt ist,
sondern auch der Gründe, die ihn veranlassen? Sind die Handlungen
der Menschen denn von einerlei Art? Darf die That des Kriegers auf dem
Schlachtfelde, die des wissenschaftlichen Forschers im Laboratorium,
des Staatsmannes in verwickeltsten diplomatischen
Angelegenheiten wissenschaftlich auf gleiche Stufe gestellt werden mit
der des Kindes, wenn es nach Milch begehrt? Wohl ist es wahr, daß
man die Lösung einer Aufgabe da am besten versucht, wo die Sache
am einfachsten ist. Aber oft schon hat der Mangel an
Unterscheidungsvermögen endlose Verwirrung gebracht. Und ein
tiefgreifender Unterschied ist es doch, ob ich weiß, warum ich
etwas thue, oder ob das nicht der Fall ist. Zunächst scheint das
eine ganz selbstverständliche Wahrheit zu sein. Und doch wird von
den Gegnern der Freiheit nie darnach gefragt: ob denn ein Beweggrund
meines Handelns, den ich erkenne und durchschaue, für mich in
gleichem Sinne einen Zwang bedeutet, wie der organische Prozeß,
der das Kind veranlaßt, nach Milch zu schreien.

Eduard von Hartmann behauptet in
seiner „Phänomenologie des sittlichen
Bewußtseins“ (S. 451), das menschliche Wollen
hänge von zwei Hauptfaktoren ab: von den Beweggründen und von
dem Charakter. Betrachtet man die Menschen alle als gleich, oder doch
ihre Verschiedenheiten als unerheblich, so erscheint ihr Wollen von
außen als bestimmt; nämlich durch
die Umstände, die an sie herantreten. Erwägt man aber,
daß verschiedene Menschen eine Vorstellung erst dann zum
Beweggrund ihres Handelns machen, wenn ihr Charakter ein solcher ist,
der durch die entsprechende Vorstellung zu einer Begehrung
veranlaßt wird, so erscheint der Mensch von innen bestimmt und nicht von außen. Der Mensch glaubt nun, weil er,
gemäß seinem Charakter, eine ihm von außen
aufgedrängte Vorstellung erst zum Beweggrund machen muß: er
sei frei, d. h. unabhängig von äußeren
Beweggründen. Die Wahrheit aber ist, nach Eduard von Hartmann,
daß: „wenn wir auch selbst die Vorstellungen erst zu
Motiven erheben, so thun wir dies doch nicht willkürlich, sondern
nach der Notwendigkeit unserer charakterologischen Veranlagung,
also nichts weniger als frei.“ Auch hier
bleibt der Umstand ohne alle Berücksichtigung, der besteht
zwischen Beweggründen, die ich erst auf mich wirken lasse, nachdem
ich sie mit meinem Bewußtsein durchdrungen habe, und solchen,
denen ich folge, ohne daß ich ein klares Wissen von ihnen
besitze.

Und dies führt unmittelbar auf den Standpunkt, von
dem aus hier die Sache angesehen werden soll. Darf die Frage nach der
Freiheit unseres Willens überhaupt einseitig für sich
versucht werden? Und wenn nicht: mit welcher andern muß sie
notwendig verknüpft werden? 

Ist ein Unterschied zwischen einem bewußten
Beweggrund meines Handelns und einem unbewußten, dann wird der
erstere auch eine Handlung nach sich ziehen, die anders beurteilt
werden muß, als eine solche aus blindem Drange. Die Frage nach
diesem Unterschied wird also die erste sein. Und was sie ergiebt, davon
wird es erst abhängen, wie wir uns zu der eigentlichen
Freiheitsfrage zu stellen haben.

Was heißt es, ein Wissen
von den Gründen seines Handelns haben? Man hat diese Frage zu
wenig berücksichtigt, weil man leider immer in zwei Teile
zerrissen hat, was ein untrennbares Ganzes ist: den Menschen. Den Handelnden
und den Erkennenden unterschied man, und leer ausgegangen ist dabei nur
der, auf den es vor allen andern Dingen ankommt: der aus Erkenntnis
Handelnde.

Man sagt: frei sei der Mensch, wenn er nur unter der
Herrschaft seiner Vernunft stehe und nicht unter der der animalischen
Begierden. Oder auch: Freiheit bedeute, sein Leben und Handeln nach
Zwecken und Entschlüssen bestimmen zu können.

Mit Behauptungen solcher Art ist aber gar nichts
gewonnen. Denn das ist ja eben die Frage, ob die Vernunft, ob Zwecke
und Entschlüsse in gleicher Weise auf den Menschen einen Zwang
ausüben wie animalische Begierden. Wenn ohne mein Zuthun ein
vernünftiger Entschluß in mir auftaucht, gerade mit
derselben Notwendigkeit wie Hunger und Durst, dann kann ich ihm nur
notgedrungen folgen, und meine Freiheit ist eine Illusion.

Eine andere Redensart lautet: Freisein heißt:
nicht wollen können, was man will, sondern thun können,
was man will. Diesem Gedanken hat der
Dichterphilosoph Robert Hamerling in seiner
„Atomistik des Willens“ einen scharfumrissenen Ausdruck
gegeben. „Der Mensch kann allerdings thun, was er will —
aber er kann nicht wollen, was er will, weil sein Wille durch
Motive bestimmt ist! — Er kann nicht
wollen was er will? Sehe man sich diese Worte doch einmal näher
an. Ist ein vernünftiger Sinn darin? Freiheit des Wollens
müßte also darin bestehen, daß man ohne Grund, ohne
Motiv etwas wollen könnte? Aber was heißt denn Wollen
anders, als einen Grund haben, dies lieber zu
thun oder anzustreben als jenes? Ohne Grund, ohne Motiv etwas wollen,
hieße etwas wollen, ohne es zu wollen.
Mit dem Begriffe des Wollens ist der des Motivs unzertrennlich
verknüpft. Ohne ein bestimmendes Motiv ist der Wille ein leeres
Vermögen: erst durch das Motiv wird er
thätig und reell. Es ist also ganz richtig, daß der
menschliche Wille insofern nicht „frei“ ist, als seine
Richtung immer durch das stärkste der Motive bestimmt ist. Aber es
muß andererseits zugegeben werden, daß es absurd ist,
dieser „Unfreiheit“ gegenüber von einer denkbaren
„Freiheit“ des Willens zu reden, welche dahin ginge, wollen
zu können, was man nicht will.“
(Atomistik des Willens S. 213 f.)

Auch hier wird nur von Motiven im allgemeinen
gesprochen, ohne auf den Unterschied zwischen unbewußten und
bewußten Rücksicht zu nehmen. Wenn ein Motiv auf mich wirkt
und ich gezwungen bin, ihm zu folgen, weil es sich als das
„stärkste“ unter seinesgleichen erweist, dann
hört der Gedanke an Freiheit auf, einen Sinn zu haben. Wie soll es
für mich eine Bedeutung haben, ob ich etwas
thun kann oder nicht, wenn ich von dem Motive gezwungen werde, es zu thun? Nicht darauf kommt es
zunächst an: ob ich dann, wenn das Motiv auf mich gewirkt hat,
etwas thun kann oder nicht, sondern ob es nur solche Motive giebt, die
mit zwingender Notwendigkeit wirken. Wenn ich etwas wollen muß, dann ist es mir unter Umständen höchst
gleichgültig, ob ich es auch thun kann. Wenn mir wegen meines
Charakters und wegen der in meiner Umgebung herrschenden Umstände
ein Motiv aufgedrängt wird, das sich meinem Denken gegenüber
als unvernünftig erweist, dann müßte ich sogar froh
sein, wenn ich nicht könnte, was ich will.

Nicht darauf kommt es an, ob ich einen gefaßten
Entschluß zur Ausführung bringen kann, sondern wie der Entschluß in mir entsteht.

Was den Menschen von allen andern organischen Wesen
unterscheidet, ist sein vernünftiges Denken. Thätig zu sein,
hat er mit anderen Organismen gemein. Nichts ist damit gewonnen, wenn
man zur Aufhellung des Freiheitsbegriffes für das Handeln des
Menschen nach Analogieen im Tierreiche sucht. Die moderne
Naturwissenschaft liebt solche Analogieen. Und wenn es ihr gelungen
ist, bei den Tieren etwas dem menschlichen Verhalten Ähnliches
gefunden zu haben, glaubt sie, die wichtigste Frage der Wissenschaft
vom Menschen berührt zu haben. Zu welchen
Mißverständnissen diese Meinung führt, zeigt sich z. B.
in dem Buche: „Die Illusion der Willensfreiheit“ von P.
Rée, 1885, der (S. 5)
über die Freiheit folgendes sagt: „Daß es uns so
scheint, als ob die Bewegung des Steines notwendig, des
Esels Wollen nicht notwendig wäre, ist leicht erklärlich. Die
Ursachen, welche den Stein bewegen, sind ja draußen und sichtbar.
Die Ursachen aber, vermöge deren der Esel will, sind drinnen und
unsichtbar: zwischen uns und der Stätte ihrer Wirksamkeit befindet
sich die Hirnschale des Esels..... Man sieht die kausale Bedingtheit
nicht, und meint daher, sie sei nicht vorhanden. Das Wollen,
erklärt man, sei zwar die Ursache der Umdrehung [des Esels],
selbst aber sei es unbedingt; es sei ein absoluter Anfang.“ Also
auch hier wieder wird über Handlungen des Menschen, bei denen er
ein Bewußtsein von den Gründen seines Handelns hat, einfach
hinweggegangen, denn Rée erklärt: „zwischen uns und
der Stätte ihrer Wirksamkeit befindet sich die Hirnschale des
Esels“. Daß es, zwar nicht Handlungen des Esels, wohl aber
solche der Menschen giebt, bei denen zwischen uns und der Handlung das
bewußt gewordene Motiv liegt, davon hat,
schon nach diesen Worten, Rée keine Ahnung. Er beweist das
einige Seiten später auch noch durch die Worte: „Wir nehmen
die Ursachen nicht wahr, durch welche unser
Wollen bedingt wird, daher meinen wir, es sei überhaupt nicht
ursachlich bedingt.“

Doch genug der Beispiele, welche beweisen, daß
viele gegen die Freiheit kämpfen, ohne zu wissen, was Freiheit
überhaupt ist.

Daß eine Handlung nicht frei sein kann, von der der Thäter nicht weiß,
warum er sie vollbringt, ist ganz selbstverständlich. Wie
verhält es sich aber mit einer solchen, über deren
Gründe gedacht wird? Das führt uns auf die Frage: welches ist
der Ursprung und die Bedeutung des Denkens? Wenn wir wissen,
was Denken im allgemeinen bedeutet, dann wird es auch leicht sein, klar
darüber zu werden, was für eine Rolle das Denken beim
menschlichen Handeln spielt. „Das Denken macht die Seele, womit
auch das Tier begabt ist, erst zum Geiste“, sagt Hegel mit Recht,
und deshalb wird das Denken auch dem menschlichen Handeln sein
eigentümliches Gepräge geben.

Keineswegs soll behauptet werden, daß all unser
Handeln nur aus der nüchternen Überlegung unseres Verstandes
fließe. Nur diejenigen Handlungen als im höchsten Sinne
menschlich hinzustellen, die aus dem abstrakten
Urteil hervorgehen, liegt mir ganz fern. Aber sobald sich unser Handeln
herauferhebt aus dem Gebiete der Befriedigung rein animalischer
Begierden, sind unsere Beweggründe immer von Gedanken durchsetzt.
Liebe, Mitleid, Patriotismus sind Triebfedern des Handelns, die sich
nicht in kalte Verstandesbegriffe auflösen lassen. Man sagt: das
Herz, das Gemüt treten da in ihre Rechte. Ohne Zweifel. Aber das
Herz und das Gemüt schaffen keine Beweggründe des Handelns.
Sie setzen dieselben voraus. In meinem Herzen stellt sich das Mitleid
ein, wenn in meinem Bewußtsein die Vorstellung einer
mitleiderregenden Person aufgetreten ist. Der Weg zum Herzen geht durch
den Kopf. Davon macht auch die Liebe keine Ausnahme. Wenn sie nicht die
bloße Äußerung des niedrigen Geschlechtstriebes ist,
dann beruht sie auf den Vorstellungen, die wir uns von dem geliebten
Wesen machen. Und je idealistischer diese Vorstellungen sind, desto
beseligender ist die Liebe. Auch hier ist der Gedanke der Vater des
Gefühles. Man sagt: die Liebe mache blind für die
Schwächen des geliebten Wesens. Die Sache kann auch umgekehrt
angefaßt werden und behauptet: die Liebe öffne gerade
für die Vorzüge das Auge. Viele gehen ahnungslos an diesen
Vorzügen vorbei, ohne sie zu bemerken. Der eine sieht sie, und
eben deswegen erwacht die Liebe in seiner Seele. Was hat er anderes
gethan: als von dem sich eine Vorstellung gemacht, wovon hundert andere
keine haben. Sie haben die Liebe nicht, weil ihnen die Vorstellung mangelt.

Wir mögen die Sache anfassen, wie wir wollen: immer
klarer muß es werden, daß die Frage nach dem Wesen des
menschlichen Handelns die andere voraussetzt nach dem Ursprunge des
Denkens. Ich wende mich daher zunächst dieser Frage zu.










III.

III.

Der Grundtrieb zur Wissenschaft.



„Zwei Seelen wohnen, ach! in meiner Brust,

Die eine will sich von der andern trennen;

Die eine hält, in derber Liebeslust,

Sich an die Welt mit klammernden Organen;

Die andre hebt gewaltsam sich vom Dust

Zu den Gefilden hoher Ahnen.“



(Faust I, 1112–1117.)






Mit diesen Worten spricht Goethe einen tief in der
menschlichen Natur begründeten Charakterzug aus. Kein einheitlich
organisiertes Wesen ist der Mensch. Er verlangt stets mehr, als die
Welt ihm freiwillig giebt. Bedürfnisse hat die Natur uns gegeben,
und die Befriedigung überläßt sie unserer eigenen
Thätigkeit. Reichlich sind die Gaben, die uns zugeteilt, aber noch
reichlicher ist unser Begehren. Wir scheinen zur Unzufriedenheit
geboren. Nur ein besonderer Fall dieser Unzufriedenheit ist unser
Erkenntnisdrang. Wir blicken einen Baum zweimal an. Wir sehen das eine
Mal seine Äste in Ruhe, das andere Mal in Bewegung. Wir geben uns
mit dieser Beobachtung nicht zufrieden. Warum stellt sich uns der Baum
das eine Mal ruhend, das andere Mal in Bewegung dar? So fragen
wir. Jeder Blick in die Natur erzeugt in uns eine Summe von Fragen. Mit
jeder Erscheinung, die uns entgegentritt, ist uns eine Aufgabe
mitgegeben. Jedes Erlebnis wird uns zum Rätsel. Wir sehen aus dem
Ei ein dem Muttertiere ähnliches Wesen hervorgehen: wir fragen
nach dem Grunde dieser Ähnlichkeit. Wir beobachten an einem
Lebewesen Wachstum und Entwicklung bis zu einem bestimmten Grade der
Vollkommenheit: wir suchen nach den Bedingungen dieser Erfahrung.
Nirgends sind wir mit dem zufrieden, was die Natur vor unseren Sinnen
ausbreitet. Wir suchen überall nach dem, was wir Erklärung der Thatsachen nennen.

Der Überschuß dessen, was wir in den Dingen
suchen, über das, was uns in ihnen unmittelbar gegeben ist,
spaltet unser ganzes Wesen in zwei Teile; wir werden uns unseres
Gegensatzes zur Welt bewußt. Wir stellen uns als ein
selbständiges Wesen der Welt gegenüber. Das Universum
erscheint uns in den zwei Gegensätzen: Ich
und Welt.

Diese Scheidewand zwischen uns und der Welt errichten
wir, sobald das Bewußtsein in uns aufleuchtet. Aber niemals
verlieren wir das Gefühl, daß wir doch zur Welt
gehören, daß ein Band besteht, das uns verbindet, daß
wir nicht ein Wesen außerhalb, sondern
innerhalb des Universums sind.

Dieses Gefühl erzeugt das Streben, den Gegensatz zu
überbrücken. Und in der Überbrückung dieses
Gegensatzes besteht im letzten Grunde das ganze geistige Streben der
Menschheit. Die Geschichte des geistigen Lebens ist ein
fortwährendes Suchen der Einheit zwischen uns und der Welt.
Religion, Kunst und Wissenschaft verfolgen gleichermaßen
dieses Ziel. Der Religiös-Gläubige sucht in der Offenbarung,
die ihm Gott zuteil werden läßt, die Lösung der
Welträtsel, die ihm sein mit der bloßen Erscheinungswelt
unzufriedenes Ich aufgiebt. Der Künstler sucht dem Stoffe die
Ideen seines Ich einzubilden, um das in seinem Innern Lebende mit der
Außenwelt zu versöhnen. Auch er fühlt sich unbefriedigt
von der bloßen Erscheinungswelt und sucht ihr jenes Mehr
einzuformen, das sein Ich, über sie hinausgehend, birgt. Der
Denker sucht nach den Gesetzen der Erscheinungen, er strebt denkend zu
durchdringen, was er beobachtend erfährt. Erst wenn wir den
Weltinhalt zu unserem Gedankeninhalt gemacht haben, erst dann finden wir den
Zusammenhang wieder, aus dem wir uns selbst gelöst haben. Wir
werden später sehen, daß dieses Ziel nur erreicht wird, wenn
die Aufgabe des wissenschaftlichen Forschers allerdings viel tiefer
aufgefaßt wird, als dies oft geschieht. Das ganze
Verhältnis, das ich hier dargelegt habe, tritt uns in einer
weltgeschichtlichen Erscheinung entgegen: in dem Gegensatze der
einheitlichen Weltauffassung oder des Monismus
und der Zweiweltentheorie oder des Dualismus.
Der Dualismus richtet den Blick nur auf die von dem Bewußtsein
des Menschen vollzogene Trennung zwischen Ich und Welt. Sein ganzes
Streben ist ein ohnmächtiges Ringen nach der Versöhnung
dieser Gegensätze, die er bald Geist und
Materie, bald Subjekt
und Objekt, bald Denken
und Erscheinung nennt. Er hat ein Gefühl,
daß es eine Brücke geben muß zwischen den beiden
Welten, aber er ist nicht imstande, sie zu finden. Der Monismus richtet den Blick allein auf die Einheit und
sucht die einmal vorhandenen Gegensätze zu leugnen oder zu
verwischen. Keine von den beiden Anschauungen kann befriedigen, denn
sie werden den Thatsachen nicht gerecht. Der Dualismus sieht Geist
(Ich) und Materie (Welt) als zwei grundverschiedene Wesenheiten an, und
kann deshalb nicht begreifen, wie beide aufeinander wirken können.
Wie soll der Geist wissen, was in der Materie vorgeht, wenn ihm deren
eigentümliche Natur ganz fremd ist? Oder wie soll er unter diesen
Umständen auf sie wirken, so daß sich seine Absichten in
Thaten umsetzen? Die widersinnigsten Hypothesen wurden aufgestellt, um
diese Fragen zu lösen. Aber auch mit dem Monismus steht es bis
heute nicht viel besser. Er hat sich bis jetzt in einer dreifachen Art
zu helfen gesucht: entweder er leugnet den Geist und wird zum
Materialismus; oder er leugnet die Materie, um im Spiritualismus sein
Heil zu suchen; oder aber er behauptet, daß auch schon in dem
einfachsten Weltwesen Materie und Geist untrennbar verbunden sind,
weswegen man gar nicht erstaunt zu sein brauchte, wenn in dem Menschen
diese zwei Daseinsweisen auftreten, die ja nirgends getrennt sind.

Der Materialismus kann niemals
eine befriedigende Welterklärung liefern. Denn jeder Versuch einer
Erklärung muß damit beginnen, daß man sich
Gedanken über die Welterscheinungen
bildet. Der Materialismus macht deshalb den Anfang mit dem Gedanken der Materie oder der materiellen Vorgänge.
Damit hat er bereits zwei verschiedene Thatsachengebiete vor sich: die
materielle Welt und die Gedanken über sie. Er sucht die letzteren
dadurch zu begreifen, daß er sie als einen rein materiellen
Prozeß auffaßt. Er glaubt, daß das Denken im Gehirne
etwa so zustande komme, wie die Verdauung in den animalischen Organen.
So wie er der Materie mechanische, chemische und organische Wirkungen
zuschreibt, so legt er ihr auch die Fähigkeit bei, unter
bestimmten Bedingungen zu denken. Er vergißt, daß er nun
das Problem nur an einen andern Ort verlegt hat. Statt sich selbst,
schreibt er die Fähigkeit des Denkens der Materie zu. Und damit
ist er wieder an seinem Ausgangspunkte. Wie kommt die Materie dazu,
über ihr eigenes Wesen nachzudenken? Warum ist sie nicht einfach
mit sich zufrieden und nimmt ihr Dasein hin? Von dem bestimmten
Subjekt, von unserem eigenen Ich hat er den Blick abgewandt und auf ein
unbestimmtes, nebelhaftes Gebilde ist er gekommen. Und hier tritt ihm
dasselbe Rätsel entgegen. Die materialistische Anschauung vermag
das Problem nicht zu lösen, sondern nur zu verschieben.

Wie steht es mit der spiritualistischen? Der
Spiritualist leugnet die Materie (die Welt) und
faßt sie nur als ein Produkt des Geistes (des Ich) auf. Er stellt
sich vor, daß die ganze Erscheinungswelt nur ein aus dem Geiste
herausgesponnenes Wesen sei. Diese Weltanschauung sieht sich sofort in
die Enge getrieben, wenn sie den Versuch macht, irgend eine konkrete
Erscheinung aus dem Geiste heraus zu entwickeln. Sie kann es weder im
Erkennen noch im Handeln. Will man die Aussenwelt wirklich erkennen, so
muß man den Blick nach außen wenden und eine Anleihe bei
der Erfahrung machen. Ohne dieses kann unser Geist zu keinem Inhalt
kommen. Ebenso müssen wir, wenn wir ans Handeln gehen,
unsere Absichten mit Hülfe der materiellen Stoffe und Kräfte
in Wirklichkeit umsetzen. Wir sind also auf die Außenwelt
angewiesen. Der extremste Spiritualist, oder wenn man will, Idealist,
ist Johann Gottlieb Fichte. Er versuchte das
ganze Weltgebäude aus dem „Ich“ abzuleiten. Was ihm
dabei wirklich gelungen ist, ist ein großartiges Gedankenbild der Welt, ohne allen Erfahrungsinhalt. So
wenig es dem Materialisten möglich ist, den Geist, ebensowenig ist
es dem Idealisten möglich, die materielle Außenwelt
wegzudekretieren.

Eine merkwürdige Abart des Idealismus ist die
Anschauung Fried. Alb. Langes, wie er sie in
seiner vielgelesenen „Geschichte des Materialismus“
vertreten hat. Er nimmt an, daß der Materialismus ganz recht hat,
wenn er alle Welterscheinungen, einschließlich unseres Denkens,
für das Produkt rein stofflicher Vorgänge erklärt; nur
sei umgekehrt die Materie und ihre Vorgänge selbst wieder ein
Produkt unseres Denkens. „Die Sinne geben uns Wirkungen der Dinge, nicht getreue Bilder, oder gar die
Dinge selbst. Zu diesen bloßen Wirkungen gehören aber auch
die Sinne selbst samt dem Hirn und den in ihm gedachten
Molecularschwingungen.“ D. h. unser Denken wird von den
materiellen Prozessen erzeugt und diese von unserem Denken. Langes
Philosophie ist somit nichts anderes, als die in Begriffe umgesetzte
Geschichte des wackeren Münchhausen, der sich an seinem eigenen
Haarschopf frei in der Luft festhält.

Die dritte Form des Monismus ist die, welche in dem
einfachsten Wesen (Atom) bereits die beiden Wesenheiten, Materie und Geist, vereinigt sieht.
Damit ist aber auch nichts erreicht, als daß die Frage, die
eigentlich in unserem Bewußtsein entsteht, auf einen anderen
Schauplatz versetzt wird. Wie kommt das einfache Wesen dazu, sich in
einer zweifachen Weise zu äußern, wenn es eine ungetrennte
Einheit ist?

Allen diesen Standpunkten gegenüber muß
geltend gemacht werden, das uns der Grund- und Urgegensatz zuerst in
unserem eigenen Bewußtsein entgegentritt. Wir sind es selbst, die
wir uns von dem Mutterboden der Natur loslösen, und uns als
„Ich“ der „Welt“ gegenüberstellen.
Klassisch spricht das Goethe in seinem Aufsatz „Die Natur“
aus: „Wir leben mitten in ihr (der Natur) und sind ihr fremde.
Sie spricht unaufhörlich mit uns, und verrät uns ihr
Geheimnis nicht.“ Aber auch die Kehrseite kennt Goethe:
„Die Menschen sind alle in ihr und sie in allen.“

So wahr es ist, daß wir uns der Natur entfremdet
haben, so wahr ist es, daß wir fühlen: wir sind in ihr und
gehören zu ihr. Es kann nur ihr eigenes Wirken sein, das auch in
uns lebt.

Wir müssen den Weg zu ihr zurück wieder
finden. Eine einfache Überlegung kann uns diesen Weg weisen. Wir
haben uns zwar losgerissen von der Natur; aber wir müssen doch
etwas mit herübergenommen haben in unser eigenes Wesen. Dieses
Naturwesen in uns müssen wir aufsuchen, dann werden wir den
Zusammenhang auch wieder finden. Das versäumt der Dualismus. Er
hält das menschliche Innere für ein der Natur ganz fremdes
Geistwesen und sucht dieses an die Natur anzukoppeln. Kein
Wunder, daß er das Bindeglied nicht finden kann. Wir können
die Natur außer uns nur finden, wenn wir sie in uns erst kennen. Das ihr Gleiche in unserem eigenen
Innern wird uns der Führer sein. Damit ist uns unsere Bahn
vorgezeichnet. Wir wollen keine Spekulationen anstellen über die
Wechselwirkung von Natur und Geist. Wir wollen aber hinuntersteigen in
die Tiefen unseres eigenen Wesens, um da jene Elemente zu finden, die
wir herübergerettet haben bei unserer Flucht aus der Natur.

Die Erforschung unseres Wesens muß uns die
Lösung des Rätsels bringen. Wir müssen an einen Punkt
kommen, wo wir uns sagen können: hier sind wir nicht mehr
bloß „Ich“, hier liegt etwas, was mehr als
„Ich“ ist.

Ich bin darauf gefaßt, daß mancher, der bis
hierher gelesen hat, meine Ausführungen nicht „dem
gegenwärtigen Stande der Wissenschaft“ gemäß
findet. Ich kann dem gegenüber nur erwidern, daß ich es
bisher mit keinerlei wissenschaftlichen Resultaten zu thun haben
wollte, sondern mit der einfachen Beschreibung dessen, was jedermann in
seinem eigenen Bewußtsein erlebt. Daß dabei auch einzelne
Sätze über Versöhnungsversuche des Bewußtseins mit
der Welt eingeflossen sind, hat nur den Zweck, die eigentlichen
Thatsachen zu verdeutlichen. Ich habe deshalb auch keinen Wert darauf
gelegt, die einzelnen Ausdrücke, wie „Ich“,
„Geist“, „Welt“, „Natur“ u. s. w.
in der präcisen Weise zu gebrauchen, wie es in der Psychologie und
Philosophie üblich ist. Das alltägliche Bewußtsein
kennt die scharfen Unterschiede der Wissenschaft nicht, und um eine
Aufnahme des alltäglichen Thatbestandes handelte es sich bisher
bloß. Der Einwand, daß meine bisherigen Ausführungen
der Wissenschaft nicht entsprechen, gliche etwa dem, der jemand gemacht
würde, wenn er ein Gedicht zunächst recitierte und nicht
gleich bei jeder Zeile eine ästhetisch-wissenschaftliche Kritik
gäbe. Nicht wie die Wissenschaft bisher das Bewußtsein
interpretiert hat, geht mich an, sondern wie sich dasselbe
stündlich darlebt. 









IV.

IV.

Das Denken im Dienste der Weltauffassung.




Wenn ich beobachte, wie eine Billardkugel, die
gestoßen wird, ihre Bewegung auf eine andere überträgt,
so bleibe ich auf den Verlauf dieses beobachteten Vorganges ganz ohne
Einfluß. Die Bewegungsrichtung und Schnelligkeit der zweiten
Kugel ist durch die Richtung und Schnelligkeit der ersten bestimmt. So
lange ich mich bloß als Beobachter verhalte, weiß ich
über die Bewegung der zweiten Kugel erst dann etwas zu sagen, wenn
dieselbe eingetreten ist. Anders ist die Sache, wenn ich über den
Inhalt meiner Beobachtung nachzudenken beginne. Mein Nachdenken hat den
Zweck, von dem Vorgange Begriffe zu bilden. Ich bringe den Begriff
einer elastischen Kugel in Verbindung mit gewissen anderen Begriffen
der Mechanik und ziehe die besonderen Umstände in Erwägung,
die in dem vorkommenden Falle obwalten. Ich suche also zu dem Vorgange,
der sich ohne mein Zuthun abspielt, einen zweiten hinzuzufügen,
der sich in der begrifflichen Sphäre vollzieht. Der letztere ist
von mir abhängig. Das zeigt sich dadurch, daß ich mich mit
der Beobachtung begnügen und auf alles
Begriffesuchen verzichten kann, wenn ich kein Bedürfnis darnach
habe. Wenn dieses Bedürfnis aber vorhanden ist, dann beruhige ich
mich erst, wenn ich die Begriffe: Kugel, Elasticität, Bewegung,
Stoß, Geschwindigkeit u. s. w. in eine gewisse Verbindung
gebracht habe, zu welcher der beobachtete Vorgang in einem bestimmten
Verhältnisse steht. So gewiß es nun ist, daß sich der
Vorgang unabhängig von mir vollzieht, so gewiß ist es,
daß sich der begriffliche Prozeß ohne mein Zuthun nicht
abspielen kann.

Ob diese meine Thätigkeit wirklich der
Ausfluß meines selbständigen Wesens ist, oder ob die
modernen Physiologen Recht haben, welche sagen, daß wir nicht
denken können, wie wir wollen, sondern denken müssen, wie es
die gerade in unserem Bewußtsein vorhandenen Gedanken und
Gedankenverbindungen bestimmen (vergl. Ziehen,
Leitfaden der physiologischen Psychologie, Jena 1893, S. 171), wird
Gegenstand einer späteren Auseinandersetzung sein. Vorläufig
wollen wir bloß die Thatsache feststellen, daß wir uns
fortwährend gezwungen fühlen, zu den ohne unser Zuthun uns
gegebenen Gegenständen und Vorgängen Begriffe und
Begriffsverbindungen zu suchen, die zu jenen in einer gewissen
Beziehung stehen. Ob dies Thun in Wahrheit unser Thun ist oder ob wir es einer unabänderlichen
Notwendigkeit gemäß vollziehen, lassen wir vorläufig
dahin gestellt. Daß es uns zunächst als das unserige
erscheint, ist ohne Frage. Wir wissen ganz genau, daß uns mit den
Gegenständen nicht zugleich deren Begriffe mitgegeben werden.
Daß ich selbst der Thätige bin, mag auf
einem Schein beruhen; der unmittelbaren Beobachtung stellt sich die
Sache jedenfalls so dar. Die Frage ist nun: was gewinnen wir dadurch,
daß wir zu einem Vorgange ein begriffliches Gegenstück
hinzufinden?

Es ist ein tiefgreifender Unterschied zwischen der Art,
wie sich für mich die Teile eines Vorganges zu einander verhalten
vor und nach der Auffindung der entsprechenden Begriffe. Die
bloße Beobachtung kann die Teile eines gegebenen Vorganges in
ihrem Verlaufe verfolgen; ihr Zusammenhang bleibt aber vor der
Zuhilfenahme von Begriffen dunkel. Ich sehe die erste Billardkugel in
einer gewissen Richtung und mit einer bestimmten Geschwindigkeit gegen
die zweite sich bewegen; was nach erfolgtem Stoß geschieht,
muß ich abwarten und kann es dann auch wieder nur mit den Augen
verfolgen. Nehmen wir an, es verdecke mir im Augenblicke des
Stoßes jemand das Feld, auf dem der Vorgang sich abspielt, so bin
ich — als bloßer Beobachter — ohne Kenntnis, was
nachher geschieht. Anders ist das, wenn ich für die Konstellation
der Verhältnisse vor dem Verdecken die entsprechenden Begriffe
gefunden habe. In diesem Falle kann ich angeben, was geschieht, auch
wenn die Möglichkeit der Beobachtung aufhört. Ein bloß
beobachteter Vorgang oder Gegenstand ergiebt aus sich selbst nichts
über seinen Zusammenhang mit anderen Vorgängen oder
Gegenständen. Dieser Zusammenhang wird erst ersichtlich, wenn sich
die Beobachtung mit dem Denken verbindet.

Beobachtung und Denken sind die beiden Ausgangspunkte für alles
geistige Streben des Menschen, insoferne er sich eines solchen
bewußt ist. Die Verrichtungen des gemeinen Menschenverstandes und
die verwickeltesten wissenschaftlichen Forschungen ruhen auf diesen
beiden Grundsäulen unseres Geistes. Die Philosophen sind von
verschiedenen Urgegensätzen ausgegangen: Idee und Wirklichkeit,
Subjekt und Objekt, Erscheinung und Ding an sich, Ich und Nicht-Ich,
Idee und Wille, Begriff und Materie, Kraft und Stoff, Bewußtes
und Unbewußtes. Es läßt sich aber leicht zeigen,
daß allen diesen Gegensätzen der von Beobachtung und Denken, als der
für den Menschen wichtigste, vorangehen muß.

Was für ein Prinzip wir auch aufstellen mögen:
wir müssen es irgendwo als von uns beobachtet nachweisen, oder in
Form eines klaren Gedankens, der von jedem anderen nachgedacht werden
kann, aussprechen. Jeder Philosoph, der anfängt über seine
Urprinzipien zu sprechen, muß sich der begrifflichen Form, und
damit des Denkens bedienen. Er giebt damit indirekt zu, daß er zu
seiner Bethätigung das Denken bereits voraussetzt. Ob das Denken
oder irgend etwas anderes Hauptelement der Weltentwicklung ist,
darüber werde hier noch nichts ausgemacht. Daß aber der
Philosoph ohne das Denken kein Wissen darüber gewinnen kann, das
ist von vornherein klar. Beim Zustandekommen der Welterscheinungen mag
das Denken eine Nebenrolle spielen, beim Zustandekommen einer Ansicht
darüber kommt ihm aber sicher eine Hauptrolle zu.

Was nun die Beobachtung betrifft, so liegt es in unserer
Organisation, daß wir derselben bedürfen. Unser Denken
über ein Pferd und der Gegenstand Pferd sind zwei Dinge,
die für uns getrennt auftreten. Und dieser Gegenstand ist uns nur
durch Beobachtung zugänglich. So wenig wir durch das bloße
Anstarren eines Pferdes uns einen Begriff von demselben machen
können, ebensowenig sind wir im Stande, durch bloßes Denken
einen entsprechenden Gegenstand hervorzubringen.

Zeitlich geht die Beobachtung sogar dem Denken voraus.
Denn auch das Denken müssen wir erst durch Beobachtung kennen
lernen. Es war wesentlich die Beschreibung einer Beobachtung, als wir
am Eingange dieses Kapitels darstellten, wie sich das Denken an einem
Vorgange entzündet und über das ohne sein Zuthun Gegebene
hinausgeht. Alles was in den Kreis unserer Erlebnisse eintritt, werden
wir durch die Beobachtung erst gewahr. Der Inhalt von Empfindungen,
Wahrnehmungen, Anschauungen, die Gefühle, Willensakte, Traum- und
Phantasiegebilde, Vorstellungen, Begriffe und Ideen, sämtliche
Illusionen und Hallucinationen werden uns durch die Beobachtung gegeben.

Nur unterscheidet sich das Denken als Beobachtungsobjekt
doch wesentlich von allen andern Dingen. Die Beobachtung eines Tisches,
eines Baumes tritt bei mir ein, sobald diese Gegenstände auf dem
Horizonte meiner Erlebnisse auftauchen. Das Denken aber über diese
Gegenstände beobachte ich nicht gleichzeitig. Den Tisch beobachte
ich, das Denken über den Tisch führe ich aus, aber ich
beobachte es nicht in demselben Augenblicke. Ich muß mich erst
auf einen Standpunkt außerhalb meiner eigenen Thätigkeit
versetzen, wenn ich neben dem Tische auch mein Denken über den Tisch beobachten will. Während
das Beobachten der Gegenstände und Vorgänge und das Denken
darüber ganz alltägliche, mein fortlaufendes Leben
ausfüllende Zustände sind, ist die Beobachtung des Denkens
eine Art Ausnahmezustand. Diese Thatsache muß in entsprechender
Weise berücksichtigt werden, wenn es sich darum handelt, das
Verhältnis des Denkens zu allen anderen Beobachtungsinhalten zu
bestimmen. Man muß sich klar darüber sein, daß man bei
der Beobachtung des Denkens auf dieses ein Verfahren anwendet, das
für die Betrachtung des ganzen übrigen Weltinhaltes den
normalen Zustand bildet, das aber im Verfolge dieses normalen Zustandes
für das Denken selbst nicht eintritt.

Es könnte jemand den Einwand machen, daß das
gleiche, was ich hier von dem Denken bemerkt habe, auch von dem
Fühlen und den übrigen geistigen Thätigkeiten gelte.
Wenn wir z. B. das Gefühl der Lust haben, so entzünde sich
das auch an einem Gegenstande, und ich beobachte zwar diesen
Gegenstand, nicht aber das Gefühl der Lust. Dieser Einwand beruht
aber auf einem Irrtum. Die Lust steht durchaus nicht in demselben
Verhältnisse zu ihrem Gegenstande wie der Begriff, den das Denken
bildet. Ich bin mir auf das bestimmteste bewußt, daß der
Begriff einer Sache durch meine Thätigkeit gebildet wird,
während die Lust in mir auf ähnliche Art durch einen
Gegenstand erzeugt wird, wie z. B. die Veränderung, die ein
fallender Stein in einem Gegenstande bewirkt, auf den er auffällt.
Für die Beobachtung ist die Lust in genau derselben Weise gegeben,
wie der sie veranlassende Vorgang. Ein Gleiches gilt nicht
vom Begriffe. Ich kann fragen: warum erzeugt ein bestimmter Vorgang bei
mir das Gefühl der Lust? Aber ich kann durchaus nicht fragen:
warum erzeugt ein Vorgang bei mir eine bestimmte Summe von Begriffen?
Das hätte einfach keinen Sinn. Bei dem Nachdenken über einen
Vorgang handelt es sich gar nicht um eine Wirkung auf mich. Ich kann
dadurch nichts über mich erfahren, daß ich für die
beobachtete Veränderung, die ein gegen eine Fensterscheibe
geworfener Stein in dieser bewirkt, die entsprechenden Begriffe kenne.
Aber ich erfahre sehr wohl etwas über meine Persönlichkeit,
wenn ich das Gefühl kenne, das ein bestimmter Vorgang in mir
erweckt. Wenn ich einem beobachteten Gegenstand gegenüber sage:
dies ist eine Rose, so sage ich über mich selbst nicht das
Geringste aus; wenn ich aber von demselben Dinge sage: es bereitet mir
das Gefühl der Lust, so habe ich nicht nur die Rose, sondern auch
mich selbst in meinem Verhältnis zur Rose charakterisiert.

Von einer Gleichstellung des Denkens mit dem Fühlen
der Beobachtung gegenüber kann also nicht die Rede sein. Dasselbe
ließe sich leicht auch für die andern Thätigkeiten des
menschlichen Geistes ableiten. Sie gehören dem Denken
gegenüber in eine Reihe mit anderen beobachteten Gegenständen
und Vorgängen. Es gehört eben zu der eigentümlichen
Natur des Denkens, daß es eine Thätigkeit ist, die
bloß auf den beobachteten Gegenstand gelenkt ist und nicht auf
die denkende Persönlichkeit. Das spricht sich schon in der Art
aus, wie wir unsere Gedanken über eine Sache zum Ausdruck bringen
im Gegensatz zu unseren Gefühlen oder Willensakten. Wenn ich
einen Gegenstand sehe und diesen als einen Tisch
erkenne, werde ich im allgemeinen nicht sagen: ich denke über
einen Tisch, sondern: dies ist ein Tisch. Wohl aber werde ich sagen:
ich freue mich über den Tisch. Im ersteren Falle kommt es mir eben
gar nicht darauf an, auszusprechen, daß ich zu dem Tisch in ein
Verhältnis trete; in dem zweiten Falle handelt es sich aber gerade
um dieses Verhältnis. Mit dem Ausspruch: ich denke über einen
Tisch, trete ich bereits in den oben charakterisierten Ausnahmezustand
ein, wo etwas zum Gegenstand der Beobachtung gemacht wird, was in
unserer geistigen Thätigkeit immer mitenthalten ist, aber nicht
als beobachtetes Objekt.

Das ist die eigentümliche Natur des Denkens,
daß der Denkende das Denken vergisst, während er es
ausübt. Nicht das Denken beschäftigt ihn, sondern der
Gegenstand des Denkens, den er beobachtet.

Die erste Beobachtung, die wir über das Denken
machen, ist also die, daß es das unbeobachtete Element unseres
gewöhnlichen Geisteslebens ist.

Der Grund, warum wir das Denken im alltäglichen
Geistesleben nicht beobachten, ist kein anderer als der, daß es
auf unserer eigenen Thätigkeit beruht. Was ich nicht selbst
hervorbringe, tritt als ein gegenständliches in mein
Beobachtungsfeld ein. Ich sehe mich ihm als einem ohne mich zustande
Gekommenen gegenüber; es tritt an mich heran; ich muß es als
die Voraussetzung meines Denkprozesses hinnehmen. Während ich
über den Gegenstand nachdenke, bin ich mit diesem
beschäftigt, mein Blick ist ihm zugewandt. Diese
Beschäftigung ist eben die denkende Betrachtung. Nicht
auf meine Thätigkeit, sondern auf das Objekt dieser
Thätigkeit ist meine Aufmerksamkeit gerichtet. Mit anderen Worten:
während ich denke, sehe ich nicht auf mein Denken, das ich selbst
hervorbringe, sondern auf das Objekt des Denkens, das ich nicht
hervorbringe.

Ich bin sogar in demselben Fall, wenn ich den
Ausnahmszustand eintreten lasse, und über mein Denken selbst
nachdenke. Ich kann mein gegenwärtiges Denken nie beobachten;
sondern nur die Erfahrungen, die ich über meinen Denkprozeß
gemacht habe, kann ich nachher zum Objekt des Denkens machen. Ich
müßte mich in zwei Persönlichkeiten spalten: in eine,
die denkt, und in die andere, welche sich bei diesem Denken selbst
zusieht, wenn ich mein gegenwärtiges Denken beobachten wollte. Das
kann ich nicht. Ich kann das nur in zwei getrennten Akten
ausführen. Das Denken, das beobachtet werden soll, ist nie das
dabei in Thätigkeit befindliche, sondern ein anderes. Ob ich zu
diesem Zwecke meine Beobachtungen an meinem eigenen früheren
Denken mache, oder ob ich den Gedankenprozeß einer anderen Person
verfolge, oder endlich, ob ich, wie im obigen Falle mit der Bewegung
der Billardkugeln, einen fingierten Gedankenprozeß voraussetze,
darauf kommt es nicht an.

Zwei Dinge vertragen sich nicht: thätiges
Hervorbringen und beschauliches Gegenüberstellen. Das weiß
schon das 1. Buch Moses. An den ersten sechs Welttagen läßt
es Gott die Welt hervorbringen, und erst als sie da ist, ist die
Möglichkeit vorhanden, sie zu beschauen: „Und Gott sahe an
alles, was er gemacht hatte; und siehe da, es war sehr gut.“
So ist es auch mit unserem Denken. Es muß erst da sein, wenn wir
es beobachten wollen.

Der Grund, der es uns unmöglich macht, das Denken
in seinem jeweilig gegenwärtigen Verlauf zu beobachten, ist der
gleiche wie der, der es uns unmittelbarer und intimer erkennen
läßt als jeden andern Prozeß der Welt. Eben weil wir
es selbst hervorbringen, kennen wir das Charakteristische seines
Verlaufs, die Art, wie sich das dabei in Betracht kommende Geschehen
vollzieht. Was in den übrigen Beobachtungssphären nur auf
mittelbare Weise gefunden werden kann: der sachlich-entsprechende
Zusammenhang und das Verhältnis der einzelnen Gegenstände,
das wissen wir beim Denken auf ganz unmittelbare Weise. Warum für
meine Beobachtung der Donner auf den Blitz folgt, weiß ich nicht
ohne weiteres; warum mein Denken den Begriff
Donner mit dem des Blitzes verbindet, weiß ich unmittelbar aus
den Inhalten der beiden Begriffe. Es kommt natürlich gar nicht
darauf an, ob ich die richtigen Begriffe von Blitz und Donner habe. Der
Zusammenhang derer, die ich habe, ist mir klar und zwar durch sie
selbst.

Diese durchsichtige Klarheit in Bezug auf den
Denkprozeß ist ganz unabhängig von unserer Kenntnis der
physiologischen Grundlagen des Denkens. Ich spreche hier von dem
Denken, insoferne es sich aus der Beobachtung unserer geistigen
Thätigkeit ergiebt. Wie ein materieller Vorgang meines Gehirns
einen andern veranlaßt oder beeinflußt, während ich
eine Gedankenoperation ausführe, kommt dabei gar nicht in
Betracht. Was ich am Denken beobachte ist nicht: welcher
Vorgang in meinem Gehirne den Begriff des Blitzes mit dem des Donners
verbindet, sondern, was mich veranlaßt, die beiden Begriffe in
ein bestimmtes Verhältnis zu bringen. Meine Beobachtung ergiebt,
daß ich mich in meinen Gedankenverbindungen nach dem Inhalte
meiner Gedanken richte, nicht nach den materiellen Vorgängen in
meinem Gehirn. Für ein weniger materialistisches Zeitalter, als
das unsrige, wäre diese Bemerkung natürlich vollständig
überflüssig. Gegenwärtig aber, wo es Leute giebt, die
glauben: wenn wir wissen, was Materie ist, werden wir auch wissen, wie
die Materie denkt, muß doch gesagt werden, daß man vom
Denken reden kann, ohne sogleich mit der Gehirnphysiologie in Kollision
zu treten. Es wird heute sehr vielen Menschen schwer, den Begriff des
Denkens in seiner Reinheit zu fassen. Wer der Vorstellung, die ich hier
vom Denken entwickelt habe, sogleich den Satz des Cabanis entgegensetzt: „Das Gehirn sondert Gedanken
ab wie die Leber Galle, die Speicheldrüse Speichel u. s.
w.“, der weiß einfach nicht, wovon ich rede. Er sucht das
Denken durch einen bloßen Beobachtungsprozeß zu finden in
derselben Art, wie wir bei anderen Gegenständen des Weltinhaltes
verfahren. Er kann es aber auf diesem Wege nicht finden, weil es sich,
wie ich nachgewiesen habe, gerade da der normalen Beobachtung entzieht.
Wer den Materialismus nicht überwinden kann, dem fehlt die
Fähigkeit, bei sich den geschilderten Ausnahmezustand
herbeizuführen, der ihm zum Bewußtsein bringt, was bei aller
andern Geistesthätigkeit unbewußt bleibt. Wer den guten
Willen nicht hat, sich in diesen Standpunkt zu versetzen, mit dem
könnte man über das Denken so wenig wie mit dem Blinden
über die Farbe sprechen. Er möge nur aber nicht glauben,
daß wir physiologische Prozesse für Denken halten. Er
erklärt das Denken nicht, weil er es überhaupt nicht
sieht.

Für jeden aber, der die Fähigkeit hat, das
Denken zu beobachten — und bei gutem Willen hat sie jeder normal
organisierte Mensch — ist diese Beobachtung die allerwichtigste,
die er machen kann. Denn er beobachtet etwas, dessen Hervorbringer er
selbst ist; er sieht sich nicht einem zunächst fremden
Gegenstande, sondern seiner eigenen Thätigkeit gegenüber. Er
weiß, wie das zustande kommt, was er beobachtet. Er durchschaut die
Verhältnisse und Beziehungen. Es ist ein fester Punkt gewonnen,
von dem aus man mit begründeter Hoffnung nach der Erklärung
der übrigen Welterscheinungen suchen kann.

Das Gefühl, einen solchen festen Punkt zu haben,
veranlaßte den Begründer der neueren Philosophie, Renatus
Cartesius, das ganze menschliche Wissen auf den Satz zu gründen:
Ich denke, also bin ich. Alle andern Dinge,
alles andere Geschehen ist ohne mich da; ich weiß nicht, ob als
Wahrheit, ob als Gaukelspiel und Traum. Nur eines weiß ich ganz
unbedingt sicher, denn ich bringe es selbst zu seinem sichern Dasein:
mein Denken. Mag es noch einen andern Ursprung seines Daseins haben,
mag es von Gott oder anderswoher kommen; daß es in dem Sinne da
ist, in dem ich es selbst hervorbringe, dessen bin ich gewiß.
Einen andern Sinn seinem Satze unterzulegen hatte Cartesius
zunächst keine Berechtigung. Nur daß ich mich innerhalb des
Weltinhaltes in meinem Denken als in meiner ureigensten
Thätigkeit erfasse, konnte er behaupten. Was das
darangehängte: also bin ich heißen
soll, darüber ist viel gestritten worden. Einen Sinn kann es aber
nur unter einer einzigen Bedingung haben. Die einfachste Aussage, die
ich von einem Dinge machen kann, ist die, daß es ist, daß es existiert. Wie dann dieses Dasein
näher zu bestimmen ist, das ist bei keinem Dinge, das in den
Horizont meiner Erlebnisse eintritt, sogleich im Augenblicke zu sagen.
Es wird jeder Gegenstand erst in seinem Verhältnisse zu andern zu
untersuchen sein, um bestimmen zu können, in welchem Sinne von ihm
als einem existierenden gesprochen werden kann. Ein erlebter Vorgang
kann eine Summe von Wahrnehmungen, aber auch ein Traum, eine
Hallucination u. s. w. sein. Kurz, ich kann nicht sagen, in welchem
Sinne er existiert. Das werde ich dem Vorgange selbst nicht entnehmen
können, sondern ich werde es erfahren, wenn ich ihn im
Verhältnisse zu andern Dingen betrachte. Da kann ich aber wieder
nicht mehr wissen, als wie er im
Verhältnisse zu diesen Dingen steht. Mein Suchen kommt erst auf
einen festen Grund, wenn ich ein Objekt finde, bei dem ich den Sinn
seines Daseins aus ihm selbst schöpfen kann. Das bin ich aber
selbst als Denkender, denn ich gebe meinem Dasein den bestimmten, in
sich beruhenden Inhalt der denkenden Thätigkeit. Nun kann ich von
da ausgehen und fragen: existieren die andern Dinge in dem gleichen
oder in einem andern Sinne?

Wenn man das Denken zum Objekt der Beobachtung macht,
fügt man zu dem übrigen beobachteten Weltinhalte etwas hinzu,
was sonst der Aufmerksamkeit entgeht; man ändert aber nicht
die Art, wie sich der Mensch auch den andern Dingen gegenüber
verhält. Man vermehrt die Zahl der Beobachtungsobjekte, aber nicht
die Methode des Beobachtens. Während wir die andern Dinge
beobachten, mischt sich in das Weltgeschehen — zu dem ich jetzt
das Beobachten mitzähle — ein Prozeß, der
übersehen wird. Es ist etwas von allem andern Geschehen
verschiedenes vorhanden, das nicht mitberücksichtigt wird. Wenn
ich aber mein Denken betrachte, so ist kein solches
unberücksichtigtes Element vorhanden. Denn was jetzt im
Hintergrunde schwebt, ist selbst wieder nur das Denken. Der beobachtete
Gegenstand ist qualitativ derselbe wie die Thätigkeit, die sich
auf ihn richtet. Und das ist wieder eine charakteristische
Eigentümlichkeit des Denkens. Wenn wir es zum Betrachtungsobjekt
machen, sehen wir uns nicht gezwungen, dies mit Hilfe eines
Qualitativ-Verschiedenen zu thun, sondern wir können in demselben
Element verbleiben.

Wenn ich einen ohne mein Zuthun gegebenen Gegenstand in
mein Denken einspinne, so gehe ich über meine Beobachtung hinaus,
und es wird sich darum handeln: was giebt mir ein Recht dazu? Warum
lasse ich den Gegenstand nicht einfach auf mich einwirken? Auf welche
Weise ist es möglich, daß mein Denken einen Bezug zu dem
Gegenstande hat? Das sind Fragen, die sich jeder stellen muß, der
über seine eigenen Gedankenprozeße nachdenkt. Sie fallen
weg, wenn man über das Denken selbst nachdenkt. Wir fügen zu
dem Denken nichts ihm Fremdes hinzu, haben uns also auch
über ein solches Hinzufügen nicht zu rechtfertigen.

Schelling sagt: „Die Natur
erkennen, heißt die Natur schaffen.“ Wer diese Worte des
tollkühnen Naturphilosophen wörtlich nimmt, wird wohl
zeitlebens auf alles Naturerkennen verzichten müssen. Denn die
Natur ist einmal da, und um sie ein zweites Mal zu schaffen, muß
man die Prinzipien erkennen, nach denen sie entstanden ist. Für
die Natur, die man erst schaffen wollte, müßte man der
bereits bestehenden die Bedingungen ihres Daseins abgucken. Dieses
Abgucken, das dem Schaffen vorausgehen müßte, wäre aber
das Erkennen der Natur, und zwar auch dann, wenn nach erfolgtem
Abgucken das Schaffen ganz unterbliebe. Nur eine noch nicht vorhandene
Natur könnte man schaffen, ohne sie vorher
zu erkennen.

Was bei der Natur unmöglich ist: das Schaffen vor
dem Erkennen; beim Denken vollbringen wir es. Wollten wir mit dem
Denken warten, bis wir es erkannt haben, dann kämen wir nie dazu.
Wir müssen resolut darauf losdenken, um hinterher mittels der
Beobachtung des Selbstgethanen zu seiner Erkenntnis zu kommen. Der
Beobachtung des Denkens schaffen wir selbst erst ein Objekt. Für
das Vorhandensein aller anderen Objekte ist ohne unser Zuthun gesorgt
worden.

Leicht könnte jemand meinem Satze: wir müssen
denken, bevor wir das Denken betrachten können, den andern als
gleichberechtigt entgegenstellen: wir können auch mit dem Verdauen
nicht warten, bis wir den Vorgang des Verdauens beobachtet haben.
Das wäre ein Einwand ähnlich dem, den Pascal dem Cartesius
machte, indem er behauptete, man könne auch sagen: ich gehe
spazieren, also bin ich. Ganz gewiß muß ich auch resolut
verdauen, bevor ich den physiologischen Prozeß der Verdauung
studiert habe. Aber mit der Betrachtung des Denkens ließe sich
das nur vergleichen, wenn ich die Verdauung hinterher nicht denkend
betrachten, sondern essen und verdauen wollte. Das ist doch eben auch
nicht ohne Grund, daß das Verdauen zwar nicht Gegenstand des
Verdauens, das Denken aber sehr wohl Gegenstand des Denkens werden
kann.

Es ist also zweifellos: in dem Denken halten wir das
Weltgeschehen an einem Zipfel, wo wir dabei sein müssen, wenn
etwas zustande kommen soll. Und das ist doch gerade das, worauf es
ankommt. Das ist gerade der Grund, warum mir die Dinge so
rätselhaft gegenüberstehen: daß ich an ihrem
Zustandekommen so unbeteiligt bin. Ich finde sie einfach vor; beim
Denken aber weiß ich, wie es gemacht wird. Daher giebt es keinen
ursprünglicheren Ausgangspunkt für das Betrachten alles
Weltgeschehens als das Denken.

Ich möchte nun einen weitverbreiteten Irrtum noch
erwähnen, der in Bezug auf das Denken herrscht. Er besteht darin,
daß man sagt: das Denken, so wie es an sich selbst ist, ist uns
nirgends gegeben. Das Denken, das die Beobachtungen unserer Erfahrungen
verbindet und mit einem Netz von Begriffen durchspinnt, sei durchaus
nicht dasselbe wie dasjenige, das wir hinterher wieder von den
Gegenständen der Beobachtung herausschälen und zum
Gegenstande unserer Betrachtung machen. Was wir erst
unbewußt in die Dinge hineinweben, sei ein ganz anderes, als was
wir dann mit Bewußtsein wieder herauslösen.

Wer so schließt, der begreift nicht, daß es
ihm gar nicht möglich ist, dem Denken zu entschlüpfen. Ich
kann aus dem Denken gar nicht herauskommen, wenn ich das Denken
betrachten will. Wenn man das vorbewußte Denken, von dem nachher
bewußten Denken unterscheidet, so sollte man doch nicht
vergessen, daß diese Unterscheidung eine ganz
äußerliche ist, die mit der Sache selbst gar nichts zu thun
hat. Ich mache eine Sache dadurch überhaupt nicht zu einer andern,
daß ich sie denkend betrachte. Ich kann mir denken, daß ein
Wesen mit ganz anders gearteten Sinnesorganen und mit einer anders
funktionierenden Intelligenz von einem Pferde eine ganz andere
Vorstellung hat als ich, aber ich kann mir nicht denken, daß mein
eigenes Denken dadurch ein anderes wird, daß ich es beobachte.
Ich beobachte selbst, was ich selbst vollbringe. Wie mein Denken sich
für eine andere Intelligenz ausnimmt als die meine, davon ist
jetzt nicht die Rede; sondern davon, wie es sich für mich
ausnimmt. Jedenfalls aber kann das Bild meines
Denkens in einer andern Intelligenz nicht ein wahreres sein als mein
eigenes. Nur wenn ich nicht selbst das denkende Wesen wäre,
sondern das Denken mir als Thätigkeit eines mir fremdartigen
Wesens gegenüberträte, könnte ich davon sprechen,
daß mein Bild des Denkens zwar auf eine bestimmte Weise auftrete;
wie das Denken des Wesens aber an sich selber sei, das könnte ich
nicht wissen.

Mein eigenes Denken von einem anderen Standpunkte
aus anzusehen, liegt aber vorläufig für
mich nicht die geringste Veranlassung vor. Ich betrachte ja die ganze
übrige Welt mit Hilfe des Denkens. Wie sollte ich bei meinem
Denken hiervon eine Ausnahme machen.

Damit betrachte ich für genügend
gerechtfertigt, wenn ich in meiner Weltbetrachtung von dem Denken
ausgehe. Als Archimedes den Hebel erfunden hatte, da glaubte er mit
seiner Hilfe den ganzen Kosmos aus den Angeln heben zu können,
wenn er nur einen Punkt fände, wo er sein Instrument
aufstützen könnte. Er brauchte etwas, was durch sich selbst,
nicht durch anderes getragen wird. Im Denken haben wir ein Prinzip, das
durch sich selbst besteht. Von hier aus sei es versucht, die Welt zu
begreifen. Das Denken können wir durch es selbst erfassen. Die
Frage ist nur, ob wir durch dasselbe auch noch etwas anderes ergreifen
können.

Ich habe bisher von dem Denken gesprochen, ohne auf
seinen Träger, das menschliche Bewußtsein, Rücksicht zu
nehmen. Die meisten Philosophen der Gegenwart werden mir einwenden:
bevor es ein Denken giebt, muß es ein Bewußtsein geben.
Deshalb sei vom Bewußtsein und nicht vom Denken auszugehen. Es
gebe kein Denken ohne Bewußtsein. Ich muß dem
gegenüber erwidern: Wenn ich darüber Aufklärung haben
will, welches Verhältnis zwischen Denken und Bewußtsein
besteht, so muß ich darüber nachdenken. Ich setze das Denken
damit voraus. Nun kann man darauf allerdings antworten: Wenn der
Philosoph das Bewußtsein begreifen will,
dann bedient er sich des Denkens; er setzt es insoferne voraus;
im gewöhnlichen Verlaufe des Lebens aber entsteht das Denken
innerhalb des Bewußtseins und setzt also dieses voraus. Wenn
diese Antwort dem Weltschöpfer gegeben würde, der das Denken
schaffen will, so wäre sie ohne Zweifel berechtigt. Man kann
natürlich das Denken nicht entstehen lassen, ohne vorher das
Bewußtsein zustande zu bringen. Dem Philosophen aber handelt es
sich nicht um die Weltschöpfung, sondern um das Begreifen
derselben. Er hat daher auch nicht die Ausgangspunkte für das
Schaffen, sondern für das Begreifen der Welt zu suchen. Ich finde
es ganz sonderbar, wenn man dem Philosophen vorwirft, daß er sich
vor allen andern Dingen um die Richtigkeit seiner Prinzipien, nicht
aber sogleich um die Gegenstände bekümmert, die er begreifen
will. Der Weltschöpfer mußte vor allem wissen, wie er einen
Träger für das Denken findet, der Philosoph aber muß
nach einer sichern Grundlage suchen, von der aus er das Vorhandene
begreifen kann. Was frommt es uns, wenn wir vom Bewußtsein
ausgehen und es der denkenden Betrachtung unterwerfen, wenn wir vorher
über die Möglichkeit, durch denkende
Betrachtung Aufschluß über die Dinge zu bekommen, nichts
wissen?

Wir müssen erst das Denken ganz neutral, ohne
Beziehung auf ein denkendes Subjekt oder ein gedachtes Objekt
betrachten. Denn in Subjekt und Objekt haben wir bereits Begriffe, die
durch das Denken gebildet sind. Es ist nicht zu leugnen: ehe anderes begriffen werden kann, muß es das Denken
werden. Wer es leugnet, der übersieht, daß er als
Mensch nicht ein Anfangsglied der Schöpfung, sondern deren
Endglied ist. Man kann deswegen behufs Erklärung der Welt durch
Begriffe nicht von den zeitlich ersten Elementen des Daseins ausgehen,
sondern von dem, was uns als das Nächste, als das Intimste gegeben
ist. Wir können uns nicht mit einem Sprunge an den Anfang der Welt
versetzen, um da unsere Betrachtung anzufangen, sondern wir müssen
von dem gegenwärtigen Augenblick ausgehen, und sehen, ob wir von
dem Späteren zu dem Früheren aufsteigen können. So lange
die Geologie von erdichteten Revolutionen gesprochen hat, um den
gegenwärtigen Zustand der Erde zu erklären, so lange tappte
sie in der Finsternis. Erst als sie ihren Anfang damit machte, zu
untersuchen, welche Vorgänge gegenwärtig noch auf der Erde
sich abspielen und von diesen zurückschloß auf das
Vergangene, hatte sie einen sicheren Boden gewonnen. So lange die
Philosophie alle möglichen Prinzipien annehmen wird, wie Atom,
Bewegung, Materie, Wille, Unbewußtes, wird sie in der Luft
schweben. Erst wenn der Philosoph das absolut letzte als sein erstes
ansehen wird, kann er zum Ziele kommen. Dieses absolut letzte, zu dem
es die Weltentwicklung gebracht hat, ist aber das Denken.

Es giebt Leute, die sagen: ob unser Denken an sich
richtig sei oder nicht, können wir aber doch nicht mit Sicherheit
feststellen. Insoferne bleibt also der Ausgangspunkt jedenfalls ein
zweifelhafter. Das ist gerade so vernünftig gesprochen, wie wenn
man Zweifel hegt, ob ein Baum an sich richtig sei oder nicht. Das
Denken ist eine Thatsache; und über die Richtigkeit oder
Falschheit einer solchen zu sprechen, ist sinnlos. Ich kann
höchstens darüber Zweifel haben, ob das Denken
richtig verwendet wird, wie ich zweifeln kann, ob ein gewisser Baum ein
entsprechendes Holz zu einem zweckmäßigen Gerät giebt.
Zu zeigen, inwieferne die Anwendung des Denkens auf die Welt eine
richtige oder falsche ist, wird gerade Aufgabe dieser Schrift sein. Ich
kann es verstehen, wenn jemand Zweifel hegt, daß durch das Denken
über die Welt etwas ausgemacht werden kann; das aber ist mir
unbegreiflich, wie jemand die Richtigkeit des Denkens an sich
anzweifeln kann. 









V.

V.

Die Welt als Wahrnehmung.




Durch das Denken entstehen Begriffe und Ideen. Was ein
Begriff ist, kann nicht mit Worten gesagt
werden. Worte können nur den Menschen darauf aufmerksam machen,
daß er Begriffe habe. Wenn jemand einen Baum sieht, so reagiert
sein Denken auf seine Beobachtung; zu dem Gegenstande tritt ein
ideelles Gegenstück hinzu, und er betrachtet den Gegenstand und
das ideelle Gegenstück als zusammengehörig. Wenn der
Gegenstand aus seinem Beobachtungsfelde verschwindet, so bleibt nur das
ideelle Gegenstück davon zurück. Das letztere ist der Begriff
des Gegenstandes. Je mehr sich unsere Erfahrung erweitert, desto
größer wird die Summe unserer Begriffe. Die Begriffe stehen
aber durchaus nicht vereinzelt da. Sie schließen sich zu einem
gesetzmäßigen Ganzen zusammen. Der Begriff
„Organismus“ schließt sich z. B. an die andern:
„gesetzmäßige Entwicklung, Wachstum“ an. Andere
an Einzeldingen gebildete Begriffe fallen völlig in Eins zusammen.
Alle Begriffe die ich mir von Löwen bilde, fallen
in den Gesamtbegriff „Löwe“ zusammen. Auf diese Weise
verbinden sich die einzelnen Begriffe zu einem geschlossenen
Begriffssystem, in dem jeder seine besondere Stelle hat. Ideen sind
qualitativ von Begriffen nicht verschieden. Sie sind nur
inhaltsvollere, gesättigtere und umfangreichere Begriffe. Ich
muß einen besonderen Wert darauflegen, daß hier an dieser
Stelle beachtet werde, daß ich als meinen Ausgangspunkt das
Denken bezeichnet habe, und nicht Begriffe und Ideen, die erst durch
das Denken gewonnen werden. Diese setzen das Denken bereits voraus. Es
kann daher, was ich in Bezug auf die in sich selbst ruhende, durch
nichts bestimmte Natur des Denkens gesagt habe, nicht einfach auf die
Begriffe übertragen werden. (Ich bemerke das hier
ausdrücklich, weil hier meine Differenz mit Hegel liegt. Dieser setzt den Begriff als Erstes und
Ursprüngliches.)

Der Begriff kann nicht aus der Beobachtung gewonnen
werden. Das geht schon aus dem Umstande hervor, daß der
heranwachsende Mensch sich langsam und allmählich erst die
Begriffe zu den Gegenständen bildet, die ihn umgeben. Die Begriffe
werden zu der Beobachtung hinzugefügt.

Ein vielgelesener Philosoph der Gegenwart (Herbert
Spencer) schildert den geistigen Prozeß, den wir gegenüber
der Beobachtung vollziehen, folgendermaßen:

„Wenn wir an einem Septembertag, durch die Felder
wandelnd, wenige Schritte vor uns ein Geräusch hören und an
der Seite des Grabens, von dem es herzukommen schien, das Gras in
Bewegung sehen, so werden wir wahrscheinlich auf die Stelle losgehen,
um zu erfahren, was das Geräusch und die Bewegung hervorbrachte. Bei unserer Annäherung
flattert ein Rebhuhn in den Graben und damit ist unsere Neugierde
befriedigt: wir haben, was wir eine Erklärung der Erscheinungen
nennen. Diese Erklärung läuft, wohlgemerkt, auf folgendes
hinaus: weil wir im Leben unendlich oft erfahren haben, daß eine
Störung der ruhigen Lage kleiner Körper die Bewegung anderer
zwischen ihnen befindlicher Körper begleitet, und weil wir deshalb
die Beziehungen zwischen solchen Störungen und solchen Bewegungen
verallgemeinert haben, so halten wir diese besondere Störung
für erklärt, sobald wir finden, daß sie ein Beispiel
eben dieser Beziehung darbietet.“ Genauer besehen stellt sich die
Sache ganz anders dar, als sie hier beschrieben ist. Wenn ich ein
Geräusch höre, so suche ich zunächst den Begriff
für diese Beobachtung. Dieser Begriff erst weist mich über
das Geräusch hinaus. Wer nicht weiter nachdenkt, der hört
eben das Geräusch und giebt sich damit zufrieden. Durch mein
Nachdenken aber ist mir klar, daß ich ein Geräusch als
Wirkung aufzufassen habe. Also erst wenn ich den Begriff der
Wirkung mit der Wahrnehmung des Geräusches
verbinde, werde ich veranlaßt, über die Einzelbeobachtung
hinauszugehen und nach der Ursache zu suchen.
Der Begriff der Wirkung ruft den der Ursache hervor und ich suche dann
nach dem verursachenden Gegenstande, den ich in der Gestalt des
Rebhuhns finde. Diese Begriffe, Ursache und Wirkung, kann ich aber
niemals durch bloße Beobachtung, und erstrecke sie sich auf noch
so viele Fälle, gewinnen. Die Beobachtung ruft das Denken hervor
und erst dieses ist es, das mir den Weg weist, das einzelne Erlebnis an
ein anderes anzuschließen. 

Wenn man von einer „streng objektiven
Wissenschaft“ fordert, daß sie ihren Inhalt nur der
Beobachtung entnehme, so muß man zugleich fordern, daß sie
auf alles Denken verzichte. Denn dieses geht seiner Natur nach
über das Beobachtete hinaus.

Nun ist es am Platze von dem Denken auf das denkende
Wesen überzugehen. Denn durch dieses wird das Denken mit der
Beobachtung verbunden. Das menschliche Bewußtsein ist der
Schauplatz, wo Begriff und Beobachtung einander begegnen und wo sie
miteinander verknüpft werden. Dadurch ist aber dieses
(menschliche) Bewußtsein zugleich charakterisiert. Es ist der
Vermittler zwischen Denken und Beobachtung. Insoferne es einen
Gegenstand beobachtet, erscheint ihm dieser als gegeben, insoferne es
denkt, erscheint es sich selbst als
thätig. Es betrachtet den Gegenstand als Objekt, sich selbst als das denkende Subjekt. Weil es sein Denken auf die Beobachtung richtet,
ist es Bewußtsein von den Objekten; weil es sein Denken auf sich
richtet, ist es Bewußtsein seiner selbst oder Selbstbewußtsein. Das menschliche Bewußtsein
muß notwendig zugleich Selbstbewußtsein sein, weil es
denkendes Bewußtsein ist. Denn wenn das
Denken den Blick auf seine eigene Thätigkeit richtet, dann hat es
seine ureigene Wesenheit, also sein Subjekt als Objekt zum
Gegenstande.

Nun darf aber nicht übersehen werden, daß wir
uns nur mit Hilfe des Denkens als Subjekt bestimmen und uns den
Objekten entgegensetzen können. Deshalb darf das Denken niemals
als eine bloß subjektive Thätigkeit aufgefaßt werden.
Das Denken ist jenseits von
Subjekt und Objekt. Es bildet diese beiden Begriffe ebenso wie alle
anderen. Wenn wir als denkendes Subjekt also den Begriff auf ein Objekt
beziehen, so dürfen wir diese Beziehung nicht als etwas bloß
Subjektives auffassen. Nicht das Subjekt ist es, welches die Beziehung
herbeiführt, sondern das Denken. Das Subjekt denkt nicht deshalb,
weil es Subjekt ist; sondern es erscheint sich als ein Subjekt, weil es
zu denken vermag. Die Thätigkeit, die das Bewußtsein als
denkendes Wesen ausübt, ist also keine
bloß subjektive, sondern eine solche, die weder subjektiv noch
objektiv ist, eine über diese beiden Begriffe hinausgehende. Ich
darf niemals sagen, daß mein individuelles Subjekt denkt; dieses
lebt vielmehr selbst von des Denkens Gnaden. Das Denken ist somit ein
Element, das mich über mein Selbst hinausführt und mit den
Objekten verbindet. Aber es trennt mich zugleich von ihnen, indem es
mich ihnen als Subjekt gegenüberstellt.

Darauf beruht die Doppelnatur des Menschen: Er denkt und
umschließt damit sich selbst und die übrige Welt; aber er
muß sich mittels des Denkens zugleich als ein den Dingen
gegenüberstehendes Individuum bestimmen.

Das nächste wird nun sein, uns zu fragen: wie kommt
das andere Element, das wir bisher bloß als Beobachtungsobjekt
bezeichnet haben, und das sich mit dem Denken im Bewußtsein
begegnet, in das letztere?

Wir müssen, um diese Frage zu beantworten, aus
unserem Beobachtungsfelde alles aussondern, was durch das Denken
bereits in dasselbe hineingetragen worden ist. Denn unser jeweiliger
Bewußtseinsinhalt ist immer schon mit Begriffen in der
mannigfachsten Weise durchsetzt.

Wir müssen uns vorstellen, daß ein Wesen mit
vollkommen entwickelter menschlicher Intelligenz aus dem Nichts
entstehe und der Welt gegenübertrete. Was es da gewahr würde,
bevor es das Denken in Thätigkeit bringt, das ist der reine
Beobachtungsinhalt. Die Welt zeigte dann diesem Wesen nur das
bloße zusammenhanglose Aggregat von Empfindungsobjekten: Farben, Töne, Druck-,
Wärme-, Geschmacks- und Geruchsempfindungen; dann Lust- und
Unlustgefühle. Dieses Aggregat ist der Inhalt der reinen,
gedankenlosen Beobachtung. Ihm gegenüber steht das Denken, das
bereit ist, seine Thätigkeit zu entfalten, wenn sich ein
Angriffspunkt dazu findet. Die Erfahrung lehrt bald, daß er sich
findet. Das Denken ist imstande Fäden zu ziehen von einem
Beobachtungselement zum andern. Es verknüpft mit diesen Elementen
bestimmte Begriffe und bringt sie dadurch in ein Verhältnis. Wir
haben oben bereits gesehen, wie ein uns begegnendes Geräusch mit
einer andern Beobachtung dadurch verbunden wird, daß wir das
erstere als Wirkung der letzteren bezeichnen.

Wenn wir uns nun daran erinnern, daß die
Thätigkeit des Denkens durchaus nicht als eine subjektive
aufzufassen ist, so werden wir auch nicht versucht sein zu glauben,
daß solche Beziehungen, die durch das Denken hergestellt sind,
bloß eine subjektive Geltung haben.

Es wird sich jetzt darum handeln, durch denkende
Überlegung die Beziehung zu suchen, die der oben angegebene
unmittelbar gegebene Beobachtungsinhalt zu unserem bewußten
Subjekt hat. 

Bei dem Schwanken des Sprachgebrauches erscheint es mir
geboten, daß ich mich mit meinem Leser über den Gebrauch
eines Wortes verständige, das ich im folgenden anwenden muß.
Ich werde die unmittelbaren Empfindungsobjekte, die ich oben genannt
habe, insoferne das bewußte Subjekt von ihnen durch Beobachtung
Kenntnis nimmt, Wahrnehmungen nennen. Also
nicht den Vorgang der Beobachtung, sondern das Objekt dieser Beobachtung bezeichne ich mit diesem
Namen.

Ich wähle den Ausdruck Empfindung nicht, weil dieser in der Physiologie eine
bestimmte Bedeutung hat, die enger ist, als die meines Begriffes von
Wahrnehmung. Ein Gefühl in mir selbst kann ich wohl als
Wahrnehmung, nicht aber als Empfindung im physiologischen Sinne
bezeichnen. Wenn ich von meinem Gefühle Kenntnis erhalten soll, so
muß es erst Wahrnehmung für mich
werden. Und die Art, wie wir durch Beobachtung Kenntnis von unserem
Denken erhalten, ist eine solche, daß wir auch das Denken in
seinem ersten Auftreten für unser Bewußtsein Wahrnehmung
nennen können.

Der naive Mensch betrachtet seine Wahrnehmungen in dem
Sinne, wie sie ihm unmittelbar erscheinen, als Dinge, die ein von ihm
ganz unabhängiges Dasein haben. Wenn er einen Baum sieht, so
glaubt er zunächst, daß dieser in der Gestalt, die er sieht,
mit den Farben, die seine Teile haben u. s. w., dort an dem Orte steht,
wohin der Blick gerichtet ist. Wenn derselbe Mensch morgens die Sonne
als eine Scheibe am Horizonte erscheinen sieht und den Lauf dieser
Scheibe verfolgt, so ist er der Meinung, daß das alles
in dieser Weise (an sich) besteht und vorgeht, wie
er es beobachtet. Er hält so lange an diesem Glauben fest, bis er
anderen Wahrnehmungen begegnet, die jenen widersprechen. Das Kind, das
noch keine Erfahrungen über Entfernungen hat, greift nach dem
Monde und stellt das, was es nach dem ersten Augenschein für
wirklich gehalten hat, erst richtig, wenn eine zweite Wahrnehmung sich
mit der ersten im Widerspruch befindet. Jede Erweiterung des Kreises
meiner Wahrnehmungen nötigt mich, mein Bild der Welt zu
berichtigen. Das zeigt sich im täglichen Leben ebenso wie in der
Geistesentwicklung der Menschheit. Das Bild, das sich die Alten von der
Beziehung der Erde zu der Sonne und den andern Himmelskörpern
machten, mußte von Copernikus durch ein anderes ersetzt werden,
weil es mit Wahrnehmungen, die früher unbekannt waren, nicht
zusammenstimmte. Als Dr. Franz einen Blindgeborenen operierte, sagte
dieser, daß er sich vor seiner Operation durch die Wahrnehmungen
seines Tastsinnes ein ganz anderes Bild von der Größe der
Gegenstände gemacht habe. Er mußte seine Tastwahrnehmungen
durch seine Gesichtswahrnehmungen berichtigen.

Woher kommt es, daß wir zu solchen
fortwährenden Richtigstellungen unserer Beobachtungen gezwungen
sind?

Eine einfache Überlegung bringt die Antwort auf
diese Frage. Wenn ich an dem einen Ende einer Allee stehe, so
erscheinen mir die Bäume an dem andern, von mir entfernten Ende
kleiner und näher aneinandergerückt als da, wo ich stehe.
Mein Wahrnehmungsbild wird ein anderes, wenn ich den Ort ändere, von dem aus ich meine Beobachtungen
mache. Es ist also in der Gestalt, in der es an mich herantritt,
abhängig von einer Bestimmung, die nicht an dem Objekte
hängt, sondern die mir, dem Wahrnehmenden, zukommt. Es ist
für eine Allee ganz gleichgültig, wo ich stehe. Das Bild
aber, das ich von ihr erhalte, ist wesentlich davon abhängig.
Ebenso ist es für die Sonne und das Planetensystem
gleichgültig, daß die Menschen sie gerade von der Erde aus
ansehen. Das Wahrnehmungsbild aber, das sich diesen darbietet, ist
durch diesen ihren Wohnsitz bestimmt. Diese Abhängigkeit des
Wahrnehmungsbildes von unserem Beobachtungsorte ist diejenige, die am
leichtesten zu durchschauen ist. Schwieriger wird die Sache schon, wenn
wir die Abhängigkeit unserer Wahrnehmungswelt von unserer
leiblichen und geistigen Organisation kennen lernen. Der Physiker zeigt
uns, daß innerhalb des Raumes, in dem wir einen Schall
hören, Schwingungen der Luft stattfinden, und daß auch der
Körper, in dem wir den Ursprung des Schalles suchen, eine
schwingende Bewegung seiner Teile aufweist. Wir nehmen diese Bewegung
nur als Schall wahr, wenn wir ein normal organisiertes Ohr haben. Ohne
ein solches bliebe uns die ganze Welt ewig stumm. Die Physiologie
belehrt uns darüber, daß es Menschen giebt, die nichts
wahrnehmen von der herrlichen Farbenpracht, die uns umgiebt. Ihr
Wahrnehmungsbild weist nur Nuancen von Hell und Dunkel auf. Andere
nehmen nur eine bestimmte Farbe, z. B. das Rot, nicht wahr. Ihrem
Weltbilde fehlt dieser Farbenton, und es ist daher thatsächlich
ein anderes als das eines Durchschnittsmenschen. Ich möchte die Abhängigkeit meines
Wahrnehmungsbildes von meinem Beobachtungsorte eine mathematische, die
von meiner Organisation eine qualitative nennen. Durch jene werden die
Größenverhältnisse und gegenseitigen Entfernungen
meiner Wahrnehmungen bestimmt, durch diese die Qualität derselben.
Daß ich eine rote Fläche rot sehe — diese qualitative
Bestimmung — hängt von der Organisation meines Auges ab.

Meine Wahrnehmungsbilder sind also zunächst
subjektiv. Die Erkenntnis von dem subjektiven Charakter unserer
Wahrnehmungen kann leicht zu Zweifeln darüber führen, ob
überhaupt etwas Objektives denselben zum Grunde liegt. Wenn wir
wissen, daß eine Wahrnehmung, z. B. die der roten Farbe, oder
eines bestimmten Tones nicht möglich ist, ohne eine bestimmte
Einrichtung unseres Organismus, so kann man zu dem Glauben kommen,
daß dieselbe, abgesehen von unserem subjektiven Organismus keinen
Bestand hat, daß sie ohne den Akt des Wahrnehmens, dessen Objekt
sie ist, keine Art des Daseins hat. Diese Ansicht hat in George Berkeley einen klassischen Vertreter gefunden, der
der Meinung war, daß der Mensch von dem Augenblicke an, wo er
sich der Bedeutung des Subjekts für die Wahrnehmung bewußt
geworden ist, nicht mehr an eine ohne den bewußten Geist
vorhandene Welt glauben könne. Er sagt: „Einige Wahrheiten
liegen so nahe und sind so einleuchtend, daß man nur die Augen zu
öffnen braucht, um sie zu sehen. Für eine solche halte ich
den wichtigen Satz, daß der ganze Chor am Himmel und alles, was
zur Erde gehört, mit einem Worte alle die Körper, die den
gewaltigen Bau der Welt zusammensetzen, keine Subsistenz
außerhalb des Geistes haben, daß ihr Sein in ihrem
Wahrgenommen- oder Erkannt-Werden besteht, daß sie folglich, so
lange sie nicht wirklich von mir wahrgenommen werden oder in meinem
Bewußtsein oder dem eines anderen geschaffenen Geistes
existieren, entweder überhaupt keine Existenz haben oder in dem
Bewußtsein eines ewigen Geistes existieren“. Für diese
Ansicht bleibt von der Wahrnehmung nichts mehr übrig, wenn man von
dem Wahrgenommen-Werden absieht. Es giebt keine Farbe, wenn keine
gesehen, keinen Ton, wenn keiner gehört wird. Ebensowenig wie
Farbe und Ton existieren Ausdehnung, Gestalt und Bewegung
außerhalb des Wahrnehmungsaktes. Wir sehen nirgends bloße
Ausdehnung oder Gestalt, sondern diese immer mit Farbe oder andern
unbestreitbar von unserer Subjektivität abhängigen
Eigenschaften verknüpft. Wenn die letzteren mit unserer
Wahrnehmung verschwinden, so muß das auch bei den ersteren der
Fall sein, die an sie gebunden sind.

Dem Einwand, daß, wenn auch Figur, Farbe, Ton u.
s. w. keine andere Existenz als die innerhalb des Wahrnehmungsaktes
haben, es doch Dinge geben müsse, die ohne das Bewußtsein da
sind und denen die bewußten Wahrnehmungsbilder ähnlich
seien, begegnet die geschilderte Ansicht damit, daß sie sagt:
eine Farbe kann nur ähnlich einer Farbe, eine Figur ähnlich
einer Figur sein. Unsere Wahrnehmungen können nur unseren
Wahrnehmungen, aber keinerlei anderen Dingen ähnlich sein. Auch
was wir einen Gegenstand nennen, ist nichts anderes als eine Gruppe von
Wahrnehmungen, die in einer bestimmten Weise verbunden sind. Nehme ich von einem Tische
Gestalt, Ausdehnung, Farbe u. s. w., kurz alles, was nur meine
Wahrnehmung ist, weg, so bleibt nichts mehr übrig. Diese Ansicht
führt, konsequent verfolgt, zu der Behauptung: Die Objekte meiner
Wahrnehmungen sind nur durch mich vorhanden und zwar nur insoferne und
so lange ich sie wahrnehme; sie verschwinden mit dem Wahrnehmen und
haben keinen Sinn ohne dieses. Außer meinen Wahrnehmungen
weiß ich aber von keinen Gegenständen und kann von keinen
wissen.

Gegen diese Behauptung ist so lange nichts einzuwenden,
als ich bloß im allgemeinen den Umstand in Betracht ziehe,
daß die Wahrnehmung von der Organisation meines Subjektes
mitbestimmt wird. Wesentlich anders stellte sich die Sache aber, wenn
wir imstande wären, anzugeben, welches die Funktion unseres
Wahrnehmens beim Zustandekommen einer Wahrnehmung ist. Wir
wüßten dann, was an der Wahrnehmung während des
Wahrnehmens geschieht, und könnten auch bestimmen, was an ihr
schon sein muß, bevor sie wahrgenommen wird.

Damit wird unsere Betrachtung von dem Objekt der
Wahrnehmung auf das Subjekt derselben geleitet. Ich nehme nicht nur
andere Dinge wahr, sondern ich nehme mich selbst wahr. Die Wahrnehmung
meiner selbst hat zunächst den Inhalt, daß ich das Bleibende
bin gegenüber den immer kommenden und gehenden
Wahrnehmungsbildern. Die Wahrnehmung des Ich geht in meinem
Bewußtsein als Begleiter aller andern Wahrnehmungen nebenher.
Wenn ich in die Wahrnehmung eines gegebenen Gegenstandes vertieft bin,
so habe ich vorläufig nur von diesem ein
Bewußtsein. Dazu tritt dann die Wahrnehmung meines Selbst. Ich
bin mir nunmehr nicht bloß des Gegenstandes bewußt, sondern
auch meiner Persönlichkeit, die dem Gegenstand gegenübersteht
und ihn beobachtet. Ich sehe nicht bloß einen Baum, sondern ich
weiß auch, daß ich es bin, der ihn
sieht. Ich erkenne auch, daß in mir etwas vorgeht, während
ich den Baum beobachte. Wenn der Baum aus meinem Gesichtskreise
verschwindet, bleibt ein Rückstand von diesem Vorgange: ein Bild
des Baumes. Dieses Bild hat sich während meiner Beobachtung mit
meinem Selbst verbunden. Mein Selbst hat sich bereichert; sein Inhalt
hat ein neues Element in sich aufgenommen. Dieses Element nenne ich
meine Vorstellung von dem Baume. Ich käme
nie in die Lage von Vorstellungen zu sprechen,
wenn ich nicht die Wahrnehmung meines Selbst machte. Wahrnehmungen
würden kommen und gehen; ich ließe sie vorüberziehen.
Nur dadurch, daß ich mein Selbst wahrnehme und merke, daß
mit jeder Wahrnehmung sich auch dessen Inhalt
ändert, sehe ich mich gezwungen, die Beobachtung des Gegenstandes
mit meiner eigenen Zustandsveränderung in Zusammenhang zu bringen
und von meiner Vorstellung zu sprechen.

Die Vorstellung nehme ich an meinem Selbst wahr, in dem
Sinne, wie Farbe, Ton u. s. w. an andern Gegenständen. Ich kann
jetzt auch den Unterschied machen, daß ich diese andern
Gegenstände, die sich mir gegenüberstellen, Außenwelt nenne, während ich den Inhalt meiner
Selbstwahrnehmung als Innenwelt bezeichne. Die
Verkennung des Verhältnisses von Vorstellung und Gegenstand
hat die größten Mißverständnisse in der neueren
Philosophie herbeigeführt. Die Wahrnehmung einer Veränderung
in uns, die Modifikation, die mein Selbst erfährt, wurde in den
Vordergrund gedrängt und das diese Modifikation veranlassende
Objekt ganz aus dem Auge verloren. Man hat gesagt: wir nehmen nicht die
Gegenstände wahr, sondern nur unsere Vorstellungen. Ich soll
nichts wissen von dem Tische an sich, der Gegenstand meiner Beobachtung
ist, sondern nur von der Veränderung, die mit mir selbst vorgeht,
während ich den Tisch wahrnehme. Diese Anschauung darf nicht mit
der vorhin erwähnten Berkeleyschen verwechselt werden. Berkeley
behauptet die subjektive Natur meines Wahrnehmungsinhaltes, aber er
sagt nicht, daß ich nur von meinen Vorstellungen wissen kann. Er
schränkt mein Wissen auf meine Vorstellungen ein, weil er der
Meinung ist, daß es keine Gegenstände außerhalb des
Vorstellens giebt. Was ich als Tisch ansehe, das ist im Sinne Berkeleys
nicht mehr vorhanden, sobald ich meinen Blick nicht mehr darauf richte.
Deshalb läßt Berkeley meine Wahrnehmungen unmittelbar durch
die Macht Gottes entstehen. Ich sehe einen Tisch, weil Gott diese
Wahrnehmung in mir hervorruft. Berkeley kennt daher keine anderen
realen Wesen als Gott und die menschlichen Geister. Was wir Welt
nennen, ist nur innerhalb der Geister vorhanden. Was der naive Mensch
Außenwelt, körperliche Natur nennt, ist für Berkeley
nicht vorhanden. Dieser Ansicht steht die jetzt herrschende Kantsche
gegenüber, welche unsere Erkenntnis von der Welt nicht deshalb auf
unsere Vorstellungen einschränkt, weil sie überzeugt
ist, daß es außer diesen Vorstellungen keine Dinge geben
kann, sondern weil sie uns so organisiert glaubt, daß wir nur von
den Veränderungen unseres eigenen Selbst, nicht von den diese
Veränderungen veranlassenden Dingen an sich erfahren können.
Sie folgert aus dem Umstande, daß ich nur meine Vorstellungen
kenne, nicht, daß es keine von diesen Vorstellungen
unabhängige Existenz giebt, sondern nur, daß das Subjekt
eine solche nicht unmittelbar in sich aufnehmen, sie nicht anders als
durch das „Medium seiner subjektiven Gedanken imaginieren,
fingieren, denken, erkennen, vielleicht auch nicht erkennen kann“
(O. Liebmann, Zur Analysis der Wirklichkeit, S. 28). Diese Anschauung
glaubt etwas unbedingt Gewisses zu sagen, etwas, was ohne alle Beweise
unmittelbar einleuchtet. „Der erste Fundamentalsatz, den sich der
Philosoph zu deutlichem Bewußtsein zu bringen hat, besteht in der
Erkenntnis, daß unser Wissen sich zunächst auf nichts weiter als auf unsere
Vorstellungen erstreckt. Unsere Vorstellungen sind das Einzige, was wir
unmittelbar erfahren, unmittelbar erleben; und eben weil wir sie
unmittelbar erfahren, deshalb vermag uns auch der radikalste Zweifel
das Wissen von denselben nicht zu entreißen. Dagegen ist das
Wissen, das über mein Vorstellen — ich nehme diesen Ausdruck
hier überall im weitesten Sinne, so daß alles psychische
Geschehen darunter fällt — hinausgeht, vor dem Zweifel nicht
geschützt. Daher muß zu Beginn des
Philosophierens alles über die Vorstellungen hinausgehende
Wissen ausdrücklich als bezweifelbar hingestellt werden,“ so
beginnt Volkelt sein Buch über
„Kants Erkenntnistheorie“. Was hiermit
so hingestellt wird, als ob es eine unmittelbare und
selbstverständliche Wahrheit wäre, ist aber in Wirklichkeit
das Resultat einer Gedankenoperation, die folgendermaßen
verläuft: Der naive Mensch glaubt, daß die Gegenstände,
so wie er sie wahrnimmt, auch außerhalb seines Bewußtseins
vorhanden sind. Die Physik, Physiologie und Psychologie lehren aber,
daß zu unseren Wahrnehmungen unsere Organisation notwendig ist,
daß wir folglich von nichts wissen können, als von dem, was
unsere Organisation uns von den Dingen überliefert. Unsere
Wahrnehmungen sind somit Modifikationen unserer Organisation, nicht
Dinge an sich. Den hier angedeuteten Gedankengang hat Eduard von Hartmann in der That als denjenigen
charakterisiert, der zur Überzeugung von dem Satze führen
muß, daß wir ein direktes Wissen nur von unseren
Vorstellungen haben können (vergl. dessen Grundproblem der
Erkenntnistheorie, S. 16–40). Weil wir außerhalb unseres
Organismus Schwingungen der Körper und der Luft finden, die sich
uns als Schall darstellen, so wird gefolgert, daß das, was wir
Schall nennen, nichts weiter sei als eine subjektive Reaktion unseres
Organismus auf jene Bewegungen in der Außenwelt. In derselben
Weise findet man, daß Farbe und Wärme nur Modifikationen
unseres Organismus sind. Und zwar ist man der Ansicht, daß diese
beiden Wahrnehmungsarten in uns hervorgerufen werden durch die Wirkung
der Bewegung eines den Weltraum füllenden, unendlich feinen
Stoffes, des Äthers. Wenn die Schwingungen dieses Äthers die
Hautnerven meines Körpers erregen, so habe ich die Wahrnehmung der
Wärme, wenn sie den Sehnerv treffen, nehme ich Licht und
Farbe wahr. Licht, Farbe und Wärme sind also das, womit meine
Sinnesnerven auf den Reiz von außen antworten. Auch der Tastsinn
liefert mir nicht die Gegenstände der Außenwelt, sondern nur
meine eigenen Zustände. Der Physiker glaubt, daß die
Körper aus unendlich kleinen Teilen, den Molekülen, bestehen,
und daß diese Moleküle nicht unmittelbar aneinandergrenzen,
sondern gewisse Entfernungen voneinander haben. Es ist also zwischen
ihnen der leere Raum. Durch diese wirken sie aufeinander mittelst
anziehender und abstoßender Kräfte. Wenn ich meine Hand
einem Körper nähere, so berühren die Moleküle
meiner Hand keineswegs unmittelbar diejenigen des Körpers, sondern
es bleibt eine gewisse Entfernung zwischen Körper und Hand, und
was ich als Widerstand des Körpers empfinde, das ist nichts weiter
als die Wirkung der abstoßenden Kraft, die seine Moleküle
auf meine Hand ausüben. Ich bin schlechthin außerhalb des
Körpers und nehme nur seine Wirkung auf meinen Organismus
wahr.

Ergänzend zu diesen Überlegungen tritt die
Lehre von den sogenannten spezifischen Sinnesenergien, die J. Müller aufgestellt hat. Sie besteht darin,
daß jeder Sinn die Eigentümlichkeit hat, auf alle
äußeren Reize nur in einer bestimmten Weise zu antworten.
Wird auf den Sehnerv eine Wirkung ausgeübt, so entsteht
Lichtwahrnehmung, gleichgültig ob die Erregung durch das
geschieht, was wir Licht nennen, oder ob ein mechanischer Druck oder
ein elektrischer Strom auf den Nerv einwirkt. Andrerseits werden in
verschiedenen Sinnen durch die gleichen äußeren Reize
verschiedene Wahrnehmungen hervorgerufen. Daraus
scheint hervorzugehen, daß unsere Sinne nur das überliefern
können, was in ihnen selbst vorgeht, nichts aber von der
Außenwelt. Sie bestimmen die Wahrnehmungen je nach ihrer
Natur.

Die Physiologie zeigt, daß auch von einem direkten
Wissen dessen keine Rede sein kann, was die Gegenstände in unseren
Sinnesorganen bewirken. Indem der Physiologe die Vorgänge in
unserem eigenen Leibe verfolgt, findet er, daß schon in den
Sinnesorganen die Wirkungen der äußeren Bewegung in der
mannigfaltigsten Weise umgeändert werden. Wir sehen das am
deutlichsten an Auge und Ohr. Beide sind sehr komplizierte Organe, die
den äußeren Reiz wesentlich verändern, ehe sie ihn zum
entsprechenden Nerv bringen. Von dem peripherischen Ende des Nerv wird
nun der schon veränderte Reiz weiter zum Gehirn geleitet. Hier
erst müssen wieder die Centralorgane erregt werden. Daraus wird
geschlossen, daß der äußere Vorgang eine Reihe von
Umwandlungen erfahren hat, ehe er zum Bewußtsein kommt. Was da im
Gehirne sich abspielt, ist durch so viele Zwischenvorgänge mit dem
äußeren Vorgang verbunden, daß an eine
Ähnlichkeit mit denselben nicht mehr gedacht werden kann. Was das
Gehirn der Seele zuletzt vermittelt, sind weder äußere
Vorgänge, noch Vorgänge in den Sinnesorganen,
sondern nur solche innerhalb des Gehirnes. Aber auch die letzteren
nimmt die Seele noch nicht unmittelbar wahr. Was wir im
Bewußtsein zuletzt haben, sind gar keine Gehirnvorgänge,
sondern Empfindungen. Meine Empfindung des
Rot hat gar keine Ähnlichkeit mit dem
Vorgange, der sich im Gehirn abspielt, wenn ich das Rot empfinde. Das
letztere tritt erst wieder als Wirkung in der Seele auf und wird nur
verursacht durch den Hirnvorgang. Deshalb sagt Hartmann (Grundproblem der Erkenntnistheorie S. 37):
„Was das Subjekt wahrnimmt, sind also immer nur Modifikationen
seiner eigenen psychischen Zustände und nichts anderes.“
Wenn ich die Empfindungen habe, dann sind diese aber noch lange nicht
zu dem gruppiert, was ich als Dinge wahrnehme. Es können mir ja
nur einzelne Empfindungen durch das Gehirn vermittelt werden. Die
Empfindungen der Härte und Weichheit werden mir durch den Tast-,
die Farbe- und Lichtempfindungen durch den Gesichtssinn vermittelt.
Doch finden sich dieselben an einem und demselben Gegenstande
vereinigt. Diese Vereinigung muß also erst von der Seele selbst
bewirkt werden. Das heißt, die Seele setzt die einzelnen durch
das Gehirn vermittelten Empfindungen zu Körpern zusammen. Mein
Gehirn überliefert mir einzeln die Gesichts-, Tast- und
Gehörempfindungen, und zwar auf ganz verschiedenen Wegen, die dann
die Seele zu der Vorstellung Trompete zusammensetzt. Dieses Endglied
(Vorstellung der Trompete) eines Prozesses ist es, was für mein
Bewußtsein zu allererst gegeben ist. Es ist in demselben nichts
mehr von dem zu finden, was außer mir ist und ursprünglich
einen Eindruck auf meine Sinne gemacht hat. Der äußere
Gegenstand ist auf dem Wege zum Gehirn und durch das Gehirn zur Seele
vollständig verloren gegangen.

Es wird schwer sein, ein zweites Gedankengebäude in
der Geschichte des menschlichen Geisteslebens zu finden,
das mit größerem Scharfsinn zusammengetragen ist, und das
bei genauerer Prüfung doch in nichts zerfällt. Sehen wir
einmal näher zu, wie es zustande kommt. Man geht zunächst von
dem aus, was dem naiven Bewußtsein gegeben ist, von dem
wahrgenommenen Dinge. Dann zeigt man, daß alles, was an diesem
Dinge sich findet, für uns nicht da wäre, wenn wir keine
Sinne hätten. Kein Auge: keine Farbe. Also ist die Farbe in dem
noch nicht vorhanden, was auf das Auge wirkt. Sie entsteht erst durch
die Wechselwirkung des Auges mit dem Gegenstande. Dieser ist also
farblos. Aber auch im Auge ist die Farbe nicht vorhanden; denn da ist
ein chemischer oder physikalischer Vorgang vorhanden, der erst durch
den Nerv zum Gehirn geleitet wird, und da einen andern auslöst.
Dieser ist noch immer nicht die Farbe. Sie wird erst durch den
Hirnprozeß in der Seele hervorgerufen. Da tritt sie mir noch
immer nicht ins Bewußtsein, sondern wird erst durch die Seele
nach außen an einen Körper verlegt. An diesem nehme ich sie
endlich wahr. Wir haben einen vollständigen Kreisgang
durchgemacht. Wir sind uns eines farbigen Körpers bewußt
geworden. Das ist das Erste. Nun hebt die Gedankenoperation an. Wenn
ich keine Augen hätte, wäre der Körper für mich
farblos. Ich kann die Farbe also nicht in den Körper verlegen. Ich
gehe auf die Suche nach ihr. Ich suche sie im Auge: vergebens; im Nerv:
vergebens; im Gehirne: ebenso vergebens; in der Seele: hier finde ich
sie zwar, aber nicht mit dem Körper verbunden. Den farbigen
Körper finde ich erst wieder da, wo ich ausgegangen bin. Der Kreis
ist geschlossen. Ich glaube das als Erzeugnis meiner Seele zu
erkennen, was der naive Mensch sich als draußen im Raume
vorhanden denkt.

So lange man dabei stehen bleibt, scheint alles in
schönster Ordnung. Aber die Sache muß noch einmal von vorne
angefangen werden. Ich habe ja bis jetzt mit einem Dinge
gewirtschaftet: mit der äußeren Wahrnehmung, von dem ich
früher, als naiver Mensch, eine ganz falsche Ansicht gehabt habe.
Ich war der Meinung: sie hätte so, wie ich sie wahrnehme, einen
objektiven Bestand. Nun merke ich, daß sie mit meinem Vorstellen
verschwindet, daß sie nur eine Modifikation meiner seelischen
Zustände ist. Habe ich nun überhaupt noch ein Recht, in
meinen Betrachtungen von ihr auszugehen? Kann ich von ihr sagen,
daß sie auf meine Seele wirkt? Ich muß von jetzt ab den
Tisch, von dem ich früher geglaubt habe, daß er auf mich
wirkt und in mir eine Vorstellung von sich hervorbringt, selbst als
Vorstellung behandeln. Konsequenterweise sind dann aber auch meine
Sinnesorgane und die Vorgänge in ihnen bloß subjektiv. Ich
habe kein Recht, von einem wirklichen Auge zu sprechen, sondern nur von
meiner Vorstellung des Auges. Ebenso ist es mit der Nervenleitung und
dem Gehirnprozeß und nicht weniger mit dem Vorgange in der Seele
selbst, durch den aus dem Chaos der mannigfaltigen Empfindungen Dinge
aufgebaut werden sollen. Durchlaufe ich unter Voraussetzung der
Richtigkeit des ersten Gedankenkreisganges die Glieder meines
Erkenntnisaktes nochmals, so zeigt sich der letztere als ein Gespinst
von Vorstellungen, die doch als solche nicht aufeinander wirken
können. Ich kann nicht sagen: meine Vorstellung des
Gegenstandes wirkt auf meine Vorstellung des Auges, und aus dieser
Wechselwirkung geht die Vorstellung der Farbe hervor. Aber ich habe es
auch nicht nötig. Denn sobald mir klar ist, daß mir meine
Sinnesorgane und deren Thätigkeiten, mein Nerven- und
Seelenprozeß auch nur durch die Wahrnehmung gegeben werden
können, zeigt sich der geschilderte Gedankengang in seiner vollen
Unmöglichkeit. Es ist richtig: für mich ist keine Wahrnehmung
ohne das entsprechende Sinnesorgan gegeben. Aber ebensowenig ein
Sinnesorgan ohne Wahrnehmung. Ich kann von meiner Wahrnehmung des
Tisches auf das Auge übergehen, das ihn sieht, auf die Hautnerven,
die ihn tasten; aber was in diesen vorgeht, kann ich wieder nur aus der
Wahrnehmung erfahren. Und da bemerke ich denn bald, daß in dem
Prozeß, der sich im Auge vollzieht, nicht eine Spur von
Ähnlichkeit ist mit dem, was ich als Farbe wahrnehme. Ich kann
meine Farbenwahrnehmung nicht dadurch vernichten, daß ich den
Prozeß im Auge aufzeige, der sich während dieser Wahrnehmung
darin abspielt. Ebensowenig finde ich in den Nerven- und
Gehirnprozessen die Farbe wieder; ich verbinde nur neue Wahrnehmungen
innerhalb meines Organismus mit der ersten, die der naive Mensch
außerhalb seines Organismus verlegt. Ich gehe nur von einer
Wahrnehmung zur andern über.

Außerdem enthält die ganze
Schlußfolgerung einen Sprung. Ich bin in der Lage, die
Vorgänge in meinem Organismus bis zu den Prozessen in meinem
Gehirne zu verfolgen, wenn auch meine Annahmen immer hypothetischer
werden, je mehr ich mich den centralen Vorgängen des Gehirnes
nähere. Der Weg der äußeren
Beobachtung hört mit dem Vorgange in meinem Gehirne auf, und zwar
mit jenem, den ich wahrnehmen würde, wenn ich mit physikalischen,
chemischen u. s. w. Hilfsmitteln und Methoden das Gehirn behandeln
könnte. Der Weg der inneren Beobachtung
fängt mit der Empfindung an und reicht bis zum Aufbau der Dinge
aus dem Empfindungsmaterial. Beim Übergange von dem
Hirnprozeß zur Empfindung ist der Beobachtungsweg
unterbrochen.

Die charakterisierte Denkart, die sich im Gegensatz zum
Standpunkte des naiven Bewußtseins, den sie naiven Realismus
nennt, als kritischen Idealismus bezeichnet, macht den Fehler,
daß sie die Eine Wahrnehmung als Vorstellung charakterisiert,
aber die andere gerade in dem Sinne hinnimmt, wie es der von ihr
scheinbar widerlegte naive Realismus thut. Sie beweist den
Vorstellungscharakter der Wahrnehmungen, indem sie in naiver Weise die
Wahrnehmungen am eigenen Organismus als objektiv giltige Thatsachen
hinnimmt und zu alledem noch übersieht, daß sie zwei
Beobachtungsgebiete durcheinanderwirft, zwischen denen sie keine
Vermittlung finden kann.

Der kritische Idealismus kann den naiven Realismus nur
widerlegen, wenn er selbst in naiv-realistischer Weise seinen eigenen
Organismus als objektiv existierend annimmt. In demselben Augenblicke,
wo er sich der vollständigen Gleichartigkeit der Wahrnehmungen am
eigenen Organismus mit den vom naiven Realismus als objektiv
existierend angenommenen Wahrnehmungen bewußt wird, kann er sich
nicht mehr auf die ersteren als auf eine sichere Grundlage stützen. Er müßte auch seine
subjektive Organisation als bloßen Vorstellungskomplex ansehen.
Damit geht aber die Möglichkeit verloren, den Inhalt der
wahrgenommenen Welt durch die geistige Organisation bewirkt zu denken.
Man müßte annehmen, daß die Vorstellung
„Farbe“ nur eine Modifikation der Vorstellung
„Auge“ sei. Der sogenannte kritische Idealismus kann nicht
bewiesen werden, ohne eine Anleihe beim naiven Realismus zu machen. Der
letztere wird nur dadurch widerlegt, daß man dessen eigene
Voraussetzungen auf einem anderen Gebiete ungeprüft gelten
läßt.

Soviel ist hieraus gewiß: durch Untersuchungen
innerhalb des Wahrnehmungsgebietes kann der kritische Idealismus nicht
bewiesen, somit die Wahrnehmung ihres objektiven Charakters nicht
entkleidet werden.

Noch weniger aber darf der Satz: „die wahrgenommene Welt ist meine Vorstellung“ als
durch sich selbst einleuchtend und keines Beweises bedürftig
hingestellt werden. Schopenhauer beginnt sein Hauptwerk, „Die
Welt als Wille und Vorstellung“, mit den Worten: „Die Welt
ist meine Vorstellung. — Dies ist die Wahrheit, welche in
Beziehung auf jedes lebende und erkennende Wesen gilt, wiewohl der
Mensch allein sie in das reflektierte abstrakte Bewußtsein
bringen kann: und thut er dies wirklich, so ist die philosophische
Besonnenheit bei ihm eingetreten. Es wird ihm dann deutlich und
gewiß, daß er keine Sonne kennt und keine Erde; sondern
immer nur ein Auge, das eine Sonne sieht, eine Hand, die eine Erde
fühlt; daß die Welt, welche ihn umgiebt, nur als Vorstellung
da ist; d. h. durchweg nur in Beziehung auf ein
anderes, das Vorstellende, welches er selbst ist. — Wenn irgend
eine Wahrheit a priori ausgesprochen werden kann, so ist es diese: denn
sie ist die Aussage derjenigen Form aller möglichen und
erdenklichen Erfahrung, welche allgemeiner als alle anderen, als Zeit,
Raum und Kausalität ist: denn alle diese setzen jene eben voraus
...“ Der ganze Satz scheitert an dem oben bereits von uns
angeführten Umstande, daß das Auge und die Hand nicht
weniger Wahrnehmungen sind als die Sonne und die Erde. Und man
könnte im Sinne Schopenhauers und mit Anlehnung an seine
Ausdrucksweise seinen Sätzen entgegenhalten: Mein Auge, das die
Sonne sieht, und meine Hand, die die Erde fühlt, sind meine
Vorstellungen gerade so wie die Sonne und die Erde selbst. Daß
ich damit aber den Satz wieder aufhebe, ist ohne weiteres klar. Denn
nur mein wirkliches Auge und meine wirkliche Hand könnten die
Vorstellungen Sonne und Erde als ihre Modifikationen an sich haben,
nicht aber meine Vorstellungen Auge und Hand.

Der kritische Idealismus ist völlig ungeeignet,
eine Ansicht über das Verhältnis von Wahrnehmung und
Vorstellung zu gewinnen. Die auf S. 63 angedeutete Scheidung dessen, was an der Wahrnehmung
während des Wahrnehmens geschieht und was an ihr schon sein
muß, bevor sie wahrgenommen wird, kann er nicht vornehmen. Dazu
muß also ein anderer Weg eingeschlagen werden. 









VI.

VI.

Das Erkennen der Welt.




Aus den vorhergehenden Betrachtungen folgt,
daß es unmöglich ist, durch Untersuchung unseres
Beobachtungsinhalts den Beweis zu erbringen, daß unsere
Wahrnehmungen Vorstellungen sind. Dieser Beweis soll nämlich
dadurch erbracht werden, daß man zeigt: wenn der
Wahrnehmungsprozeß in der Art erfolgt, wie man ihn
gemäß den naiv-realistischen Annahmen über die
psychologische und physiologische Konstitution unseres Individuums sich
vorstellt, dann haben wir es nicht mit Dingen an sich, sondern
bloß mit unseren Vorstellungen von den Dingen zu thun. Wenn nun
der naive Realismus, konsequent verfolgt, zu Resultaten führt, die
das gerade Gegenteil seiner Voraussetzungen darstellen, so müssen
diese Voraussetzungen als ungeeignet zur Begründung einer
Weltanschauung bezeichnet und fallen gelassen werden. Jedenfalls ist es
unstatthaft, die Voraussetzungen zu verwerfen und die Folgerungen
gelten zu lassen, wie es der kritische Idealist thut, der seiner
Behauptung: die Welt ist meine Vorstellung, den obigen Beweisgang zu
Grunde legt. (Eduard von Hartmann giebt in seiner Schrift
„Das Grundproblem der Erkenntnistheorie“ eine
ausführliche Darstellung dieses Beweisganges.)

Ein anderes ist die Richtigkeit des kritischen
Idealismus, ein anderes die Überzeugungskraft seiner Beweise. Wie
es mit der ersteren steht, wird sich später im Zusammenhange
unserer Ausführungen ergeben. Die Überzeugungskraft seines
Beweises ist aber gleich Null. Wenn man ein Haus baut, und bei
Herstellung des ersten Stockwerkes bricht das Erdgeschoß in sich
zusammen, so stürzt das erste Stockwerk mit. Der naive Realismus
und der kritische Idealismus verhalten sich wie dies Erdgeschoß
zum ersten Stockwerk.

Wer der Ansicht ist, daß die ganze wahrgenommene
Welt nur eine vorgestellte ist, und zwar die Wirkung der mir
unbekannten Dinge auf meine Seele, für den geht die eigentliche
Erkenntnisfrage natürlich nicht auf die nur in der Seele
vorhandenen Vorstellungen, sondern auf die jenseits unseres
Bewußtseins liegenden, von uns unabhängigen Dinge. Er fragt:
Wieviel können wir von den letzteren mittelbar erkennen, da sie unserer Beobachtung unmittelbar nicht zugänglich sind? Der auf diesem
Standpunkt Stehende kümmert sich nicht um den inneren Zusammenhang
seiner bewußten Wahrnehmungen, sondern um deren nicht mehr
bewußte Ursachen, die ein von ihm unabhängiges Dasein haben,
während, nach seiner Ansicht, die Wahrnehmungen verschwinden,
sobald er seine Sinne von den Dingen abwendet. Unser Bewußtsein
wirkt, von diesem Gesichtspunkte aus, wie ein Spiegel, dessen Bilder
von bestimmten Dingen auch in dem Augenblicke verschwinden, in
dem seine spiegelnde Fläche ihnen nicht zugewandt ist. Wer aber
die Dinge selbst nicht sieht, sondern nur ihre Spiegelbilder, der
muß aus dem Verhalten der letzteren über die Beschaffenheit
der ersteren durch Schlüsse indirekt sich unterrichten. Auf diesem
Standpunkte steht die neuere Naturwissenschaft, welche die
Wahrnehmungen nur als Mittel benutzt, um Aufschluß über die
hinter denselben stehenden und allein wahrhaft seienden Bewegungen des
Stoffes zu gewinnen. Wenn der Philosoph als kritischer Idealist
überhaupt ein Sein gelten läßt, dann geht sein
Erkenntnisstreben mit mittelbarer Benutzung der Vorstellungen allein
auf dieses Sein. Sein Interesse überspringt die subjektive Welt
der Vorstellungen und geht auf das Erzeugende dieser Vorstellungen
los.

Der kritische Idealist kann aber soweit gehen, daß
er sagt: ich bin in meine Vorstellungswelt eingeschlossen und kann aus
ihr nicht hinaus. Wenn ich ein Ding hinter meinen Vorstellungen denke,
so ist dieser Gedanke doch auch weiter nichts als meine Vorstellung.
Ein solcher Idealist wird dann das Ding an sich entweder ganz leugnen
oder wenigstens davon erklären, daß es für uns Menschen
gar keine Bedeutung hat, d. i. so gut wie nicht da ist, weil wir nichts
von ihm wissen können.

Einem kritischen Idealisten dieser Art erscheint die
ganze Welt als ein wüster Traum, dem gegenüber jeder
Erkenntnisdrang einfach sinnlos wäre. Für ihn kann es nur
zwei Gattungen von Menschen geben: Befangene, die ihre eigenen
Traumgespinste für wirkliche Dinge halten, und Weise, die die
Nichtigkeit dieser Traumwelt durchschauen, und die nach und
nach alle Lust verlieren müssen, sich weiter darum zu
bekümmern. Für diesen Standpunkt kann auch die eigene
Persönlichkeit zum bloßen Traumbilde werden. Gerade so wie
unter den Bildern des Schlaftraums unser eigenes Traumbild erscheint,
so tritt im wachen Bewußtsein die Vorstellung des eigenen Ich zu
der Vorstellung der Außenwelt hinzu. Wir haben im
Bewußtsein dann nicht unser wirkliches Ich, sondern nur unsere
Ichvorstellung gegeben. Wer nun leugnet, daß es keine Dinge
giebt, oder wenigstens, daß wir von ihnen etwas wissen
können: der muß auch das Dasein beziehungsweise die
Erkenntnis der eigenen Persönlichkeit leugnen. Der kritische
Idealist kommt dann zu der Behauptung: „Alle Realität
verwandelt sich in einen wunderbaren Traum, ohne ein Leben, von welchem
geträumt wird, und ohne einen Geist, dem da träumt; in einen
Traum, der in einem Traume von sich selbst zusammenhängt“
(vgl. Fichte, die Bestimmung des Menschen).

Gleichgiltig, ob derjenige, der das unmittelbare Leben
als Traum zu erkennen glaubt, hinter diesem Traum nichts mehr vermutet,
oder ob er seine Vorstellungen auf wirkliche Dinge bezieht: das Leben
selbst muß für ihn alles wissenschaftliche Interesse
verlieren. Während aber für denjenigen, der mit dem Traume
das uns zugängliche All erschöpft glaubt, alle Wissenschaft
ein Unding ist, wird für den andern, der sich befugt glaubt, von
den Vorstellungen auf die Dinge zu schließen, die Wissenschaft in
der Erforschung dieser „Dinge an sich“ bestehen. Die
erstere Weltansicht kann mit dem Namen absoluter Illusionismus bezeichnet werden, die zweite nennt
ihr konsequentester Vertreter, Eduard von Hartmann, transcendentalen Realismus1.

Diese beiden Ansichten haben mit dem naiven Realismus
das gemein, daß sie Fuß in der Welt zu fassen suchen durch
eine Untersuchung der Wahrnehmungen. Sie können aber innerhalb
dieses Gebietes nirgends einen festen Punkt finden.

Eine Hauptfrage für den Bekenner des
transcendentalen Realismus müßte sein: wie bringt das Ich
aus sich selbst die Vorstellungswelt zustande? Für eine uns
gegebene Welt von Vorstellungen, die verschwindet, sobald wir unsere
Sinne der Außenwelt verschließen, kann ein ernstes
Erkenntnisstreben sich insofern erwärmen, als sie das Mittel ist,
die Welt des an sich seienden Ich mittelbar zu erforschen. Wenn die
Dinge unserer Erfahrung Vorstellungen wären, dann gliche unser
alltägliches Leben einem Traume und die Erkenntnis des wahren
Thatbestandes dem Erwachen. Auch unsere Traumbilder interessieren uns
so lange, als wir träumen, folglich die Traumnatur nicht
durchschauen. In dem Augenblicke des Erwachens fragen wir nicht mehr
nach dem inneren Zusammenhange unserer Traumbilder, sondern
nach den physikalischen, physiologischen und psychologischen
Vorgängen, die ihnen zum Grunde liegen. Ebensowenig kann sich der
Philosoph, der die Welt für seine Vorstellung hält, für
den inneren Zusammenhang der Einzelheiten in derselben interessieren.
Falls er überhaupt ein seiendes Ich gelten läßt, dann
wird er nicht fragen, wie hängt eine meiner Vorstellungen mit
einer anderen zusammen, sondern was geht in der von ihm
unabhängigen Seele vor, während sein Bewußtsein einen
bestimmten Vorstellungsablauf enthält. Wenn ich träume,
daß ich Wein trinke, der mir ein Brennen im Kehlkopf verursache
und dann mit Hustenreiz aufwache (vgl. Weygandt, Entstehung der
Träume, 1893), so hört im Augenblicke des Erwachens die
Traumhandlung auf, für mich ein Interesse zu haben. Mein Augenmerk
ist nur noch auf die physiologischen und psychologischen Prozesse
gerichtet, durch die der Hustenreiz sich symbolisch in dem Traumbilde
zum Ausdruck bringt. In ähnlicher Weise muß der Philosoph,
sobald er von dem Vorstellungscharakter der gegebenen Welt
überzeugt ist, von dieser sofort auf die dahinter steckende
wirkliche Seele überspringen. Schlimmer steht die Sache
allerdings, wenn der Illusionismus das Ich an sich hinter den
Vorstellungen ganz leugnet, oder es wenigstens für unerkennbar
hält. Zu einer solchen Ansicht kann sehr leicht die Erwägung
führen, daß es dem Träumen gegenüber zwar den
Zustand des Wachens giebt, in dem wir Gelegenheit haben, die
Träume zu durchschauen und auf reale Verhältnisse zu
beziehen, daß wir aber keinen zu dem wachen
Bewußtseinsleben in einem ähnlichen Verhältnisse
stehenden Zustand haben. Wer zu dieser Ansicht
sich bekennt, dem geht die Einsicht ab, daß es etwas giebt, das
sich in der That zum bloßen Wahrnehmen verhält wie das
Erfahren im wachen Zustande zum Träumen. Dieses Etwas ist das
Denken.

Dem naiven Menschen kann derselbe Mangel nicht
angerechnet werden. Er giebt sich dem Leben hin und hält die Dinge
so für wirklich, wie sie sich ihm in der Erfahrung darbieten. Der
erste Schritt aber, der über diesen Standpunkt hinaus unternommen
wird, kann nur in der Frage bestehen: wie verhält sich das Denken
zur Wahrnehmung? Ganz einerlei: ob die
Wahrnehmung in der mir gegebenen Gestalt vor und nach meinem Vorstellen
weiterbesteht oder nicht: wenn ich irgend etwas über sie aussagen
will, so kann es nur mit Hilfe des Denkens geschehen. Wenn ich sage:
die Welt ist meine Vorstellung, so habe ich das Ergebnis eines
Denkprozesses ausgesprochen, und wenn mein Denken auf die Welt nicht
anwendbar ist, so ist dieses Ergebnis ein Irrtum. Zwischen die
Wahrnehmung und jede Art von Aussage über dieselbe schiebt sich
das Denken ein.

Den Grund, warum das Denken bei der Betrachtung der
Dinge zumeist übersehen wird, haben wir bereits angegeben (vergl.
S. 38 f.). Er liegt in dem
Umstande, daß wir nur auf den Gegenstand, über den wir
denken, nicht aber zugleich auf das Denken unsere Aufmerksamkeit
richten. Das naive Bewußtsein behandelt daher das Denken wie
etwas, das mit den Dingen nichts zu thun hat, sondern ganz abseits von
denselben steht und seine Betrachtungen über die Welt
anstellt. Das Bild, das der Denker von den Erscheinungen der Welt
entwirft, gilt nicht als etwas, was zu den Dingen gehört, sondern
als ein nur im Kopfe des Menschen existierendes; die Welt ist auch
fertig ohne dieses Bild. Die Welt ist fix und fertig in allen ihren
Substanzen und Kräften; und von dieser fertigen Welt entwirft der
Mensch ein Bild. Die so denken, muß man nur fragen: mit welchem
Rechte erklärt ihr die Welt für fertig, ohne das Denken?
Bringt nicht mit der gleichen Notwendigkeit die Welt das Denken im
Kopfe des Menschen hervor, wie die Blüte an der Pflanze? Pflanzet
ein Samenkorn in den Boden. Es treibt Wurzel und Stengel. Es entfaltet
sich zu Blättern und Blüten. Stellet die Pflanze euch selbst
gegenüber. Sie verbindet sich in eurer Seele mit einem bestimmten
Begriffe. Warum gehört dieser Begriff weniger zur ganzen Pflanze
als Blatt und Blüte? Ihr saget: die Blätter und Blüten
sind ohne ein wahrnehmendes Subjekt da; der Begriff erscheint erst,
wenn sich der Mensch der Pflanze gegenüberstellt. Ganz wohl. Aber
auch Blüten und Blätter entstehen an der Pflanze nur, wenn
Erde da ist, in die der Keim gelegt werden kann, wenn Licht und Luft da
sind, in denen sich Blätter und Blüten entfalten können.
Gerade so entsteht der Begriff der Pflanze, wenn ein denkendes
Bewußtsein an die Pflanze herantritt.

Es ist ganz willkürlich, die Summe dessen, was wir
von einem Dinge durch die bloße Wahrnehmung erfahren, für
eine Totalität, für ein Ganzes zu halten und dasjenige, was
sich durch die denkende Betrachtung ergiebt,
als ein solches Hinzugekommenes, das mit der Sache selbst
nichts zu thun hat. Wenn ich heute eine Rosenknospe erhalte, so ist das
Bild, das sich meiner Wahrnehmung darbietet, nur zunächst ein
abgeschlossenes. Wenn ich die Knospe in Wasser setze, so werde ich
morgen ein ganz anderes Bild meines Objektes erhalten. Wenn ich mein
Auge von der Rosenknospe nicht abwende, so sehe ich den heutigen
Zustand in den morgigen durch unzählige Zwischenstufen
kontinuierlich übergehen. Das Bild, das sich mir in einem
bestimmten Augenblicke darbietet, ist nur ein zufälliger
Ausschnitt aus dem in einem fortwährenden Werden begriffenen
Gegenstande. Setze ich die Knospe nicht in Wasser, so bringt sie eine
ganze Reihe von Zuständen nicht zur Entwickelung, die der
Möglichkeit nach in ihr lagen. Ebenso kann ich morgen verhindert
sein, die Blüte weiter zu beobachten und dadurch ein
unvollständiges Bild haben.

Es wäre eine ganz unsachliche, an
Zufälligkeiten sich heftende Meinung, die von dem in einer
gewissen Zeit sich darbietenden Bilde erklärte: das ist die Sache.

Ebensowenig ist es statthaft, die Summe der
Wahrnehmungsmerkmale für die Sache zu erklären. Es wäre
sehr wohl möglich, daß ein Geist zugleich und ungetrennt von
der Wahrnehmung den Begriff mitempfangen könnte. Ein solcher Geist
würde gar nicht auf den Einfall kommen, den Begriff als etwas
nicht zur Sache Gehöriges zu betrachten. Er müßte ihm
ein mit der Sache unzertrennlich verbundenes Dasein zuschreiben.

Ich will mich noch durch ein Beispiel deutlicher machen.
Wenn ich einen Stein in horizontaler Richtung durch
die Luft werfe, so sehe ich ihn nacheinander an verschiedenen Orten.
Ich verbinde diese Orte zu einer Linie. In der Mathematik lerne ich
verschiedene Linienformen kennen, darunter auch die Parabel. Ich kenne
die Parabel als eine Linie, die entsteht, wenn sich ein Punkt in einer
gewissen gesetzmäßigen Art bewegt. Wenn ich die Bedingungen
untersuche, unter denen sich der geworfene Stein bewegt, so finde ich,
daß die Linie seiner Bewegung mit der identisch ist, die ich als
Parabel kenne. Daß sich der Stein gerade in einer Parabel bewegt,
das ist eine Folge der gegebenen Bedingungen und folgt mit
Notwendigkeit aus diesen. Die Form der Parabel gehört zur ganzen
Erscheinung, wie alles andere, was an derselben in Betracht kommt. Dem
oben beschriebenen Geist, der nicht den Umweg des Denkens nehmen
müßte, wäre nicht nur eine Summe von
Gesichtsempfindungen an verschiedenen Orten gegeben, sondern ungetrennt
von der Erscheinung auch die parabolische Form der Wurflinie, die
wir erst durch Denken zu der Erscheinung
hinzufügen.

Nicht an den Gegenständen liegt es, daß sie
uns zunächst ohne die entsprechenden Begriffe gegeben werden,
sondern an unserer geistigen Organisation. Unsere totale Wesenheit
funktioniert in der Weise, daß ihr bei jedem Dinge der
Wirklichkeit von zwei Seiten her die Elemente zufließen, die
für die Sache in Betracht kommen: von seiten des Wahrnehmens und des Denkens.

Es hat mit der Natur der Dinge nichts zu thun, wie ich
organisiert bin, sie zu erfassen. Der Schnitt zwischen Wahrnehmen und
Denken ist erst in dem Augenblicke vorhanden, wo ich, der
Betrachtende, den Dingen gegenübertrete. Welche Elemente dem Dinge
angehören und welche nicht, kann aber durchaus nicht davon
abhängen, auf welche Weise ich zur Kenntnis dieser Elemente
gelange.

Der Mensch ist ein eingeschränktes Wesen.
Zunächst ist er ein Ding unter anderen Dingen. Sein Dasein
gehört dem Raum und der Zeit an. Dadurch kann ihm auch immer nur
ein beschränkter Teil des gesamten Universums gegeben sein. Dieser
beschränkte Teil schließt sich aber ringsherum sowohl
zeitlich wie räumlich an anderes an. Wäre unser Dasein so mit
den Dingen verknüpft, daß jedes Weltgeschehen zugleich
unser Geschehen wäre, dann gäbe es
den Unterschied zwischen uns und den Dingen nicht. Dann aber gäbe
es für uns auch keine Einzeldinge. Da ginge alles Geschehen
kontinuierlich ineinander über. Der Kosmos wäre eine Einheit
und eine in sich beschlossene Ganzheit. Der Strom des Geschehens
hätte nirgends eine Unterbrechung. Wegen unserer Beschränkung
erscheint uns als Einzelheit, was in Wahrheit nicht Einzelheit ist.
Nirgends ist z. B. die Einzelqualität des Rot abgesondert für
sich vorhanden. Sie ist allseitig von anderen Qualitäten umgeben,
zu denen sie gehört, und ohne die sie nicht bestehen könnte.
Für uns aber ist es eine Notwendigkeit, gewisse Ausschnitte aus
der Welt herauszuheben, und sie für sich zu betrachten. Unser Auge
kann nur einzelne Farben nacheinander aus einem vielgliedrigen
Farbenganzen, unser Verstand nur einzelne Begriffe aus einem
zusammenhängenden Begriffssysteme erfassen. Diese Absonderung ist
ein subjektiver Akt, bedingt durch den Umstand, daß wir nicht
identisch sind mit dem Weltprozeß, sondern ein Ding unter anderen
Dingen.

Es kommt nun alles darauf an, die Stellung des Dinges,
das wir selbst sind, zu den anderen Dingen zu bestimmen. Diese
Bestimmung muß unterschieden werden von dem bloßen
Bewußtwerden unseres Selbst. Das letztere beruht auf dem
Wahrnehmen wie das Bewußtwerden jedes anderen Dinges. Die
Selbstwahrnehmung zeigt mir eine Summe von Eigenschaften, die ich
ebenso zu dem Ganzen meiner Persönlichkeit zusammenfasse, wie ich
die Eigenschaften: gelb, metallglänzend, hart u. s. w. zu der
Einheit „Gold“ zusammenfasse. Die Selbstwahrnehmung
führt mich nicht aus dem Bereiche dessen hinaus, was zu mir
gehört. Dieses Selbstwahrnehmen ist zu unterscheiden von dem
denkenden Selbstbestimmen. Wie ich eine
einzelne Wahrnehmung der Außenwelt durch das Denken eingliedere
in den Zusammenhang der Welt, so gliedere ich die an mir selbst
gemachten Wahrnehmungen in den Weltprozeß durch das Denken ein.
Mein Selbstwahrnehmen schließt mich innerhalb bestimmter Grenzen
ein; mein Denken hat nichts zu thun mit diesen Grenzen. In diesem Sinne
bin ich ein Doppelwesen. Ich bin eingeschlossen in das Gebiet, das ich
als das meiner Persönlichkeit wahrnehme, aber ich bin Träger
einer Thätigkeit, die von einer höheren Sphäre aus mein
begrenztes Dasein bestimmt. Unser Denken ist nicht individuell wie
unser Empfinden und Fühlen. Es ist universell. Es erhält ein
individuelles Gepräge in jedem einzelnen Menschen nur dadurch,
daß es auf sein individuelles Fühlen und Empfinden bezogen
ist. Durch diese besonderen Färbungen des universellen
Denkens unterscheiden sich die einzelnen Menschen voneinander. Ein
Dreieck hat nur einen einzigen Begriff. Für den Inhalt dieses
Begriffes ist es gleichgiltig, ob ihn das menschliche Bewußtsein
A oder B faßt. Er wird aber von jedem der zwei Bewußtseine
in individueller Weise erfaßt werden.

Diesem Gedanken steht ein schwer zu überwindendes
Vorurteil der Menschen gegenüber. Die Befangenheit kommt nicht bis
zu der Einsicht, daß der Begriff des Dreieckes, den mein Kopf
erfaßt, derselbe ist, wie der durch den Kopf meines Nebenmenschen
ergriffene. Der naive Mensch hält sich für den Bildner seiner
Begriffe. Er glaubt deshalb, jede Person hat ihre eigenen Begriffe. Es
ist eine Grundforderung des philosophischen Denkens, dieses Vorurteil
zu überwinden. Der Eine einheitliche Begriff des Dreiecks wird
nicht dadurch zu einer Vielheit, daß von vielen gedacht wird.
Denn das Denken der vielen selbst ist eine Einheit.

In dem Denken haben wir das Element gegeben, das unsere
besondere Individualität mit dem Kosmos zu einem Ganzen
zusammenschließt. Indem wir empfinden und fühlen
(wahrnehmen), sind wir einzelne, indem wir denken, sind wir das
All-Eine Wesen, das alles durchdringt. Dies ist der tiefere Grund
unserer Doppelnatur: Wir sehen in uns eine schlechthin absolute Kraft
zum Dasein kommen, eine Kraft, die universell ist, aber wir lernen sie
nicht bei ihrem Ausströmen aus dem Centrum der Welt kennen,
sondern in einem Punkte der Peripherie. Wäre das erstere der Fall,
dann wüßten wir in dem Augenblicke, in dem
wir zum Bewußtsein kommen, das ganze Welträtsel. Da wir aber
in einem Punkte der Peripherie stehen und unser eigenes Dasein in
bestimmte Grenzen eingeschlossen finden, müssen wir das
außerhalb unseres eigenen Wesens gelegene Gebiet mit Hilfe des
aus dem allgemeinen Weltensein in uns hereinragenden Denkens kennen
lernen.

Dadurch, daß das Denken in uns übergreift
über unser Sondersein und auf das allgemeine Weltensein sich
bezieht, entsteht in uns der Trieb der Erkenntnis. Wesen ohne Denken
haben diesen Trieb nicht. Wenn sich ihnen andere Dinge
gegenüberstellen, so sind dadurch keine Fragen gegeben. Diese
anderen Dinge bleiben solchen Wesen äußerlich. Bei denkenden
Wesen stößt dem Außendinge gegenüber der Begriff
auf. Er ist dasjenige, was wir von dem Dinge nicht von außen,
sondern von innen empfangen. Den Ausgleich, die Vereinigung der beiden
Elemente, des inneren und des äußeren, soll die Erkenntnis liefern.

Die Wahrnehmung ist also nichts Fertiges,
Abgeschlossenes, sondern die eine Seite der totalen Wirklichkeit. Die
andere Seite ist der Begriff. Der Erkenntnisakt ist die Synthese von
Wahrnehmung und Begriff. Wahrnehmung und Begriff eines Dinges machen
aber erst das ganze Ding aus.

Die vorangehenden Ausführungen liefern den Beweis,
daß es ein Unding ist, etwas anderes Gemeinsames in den
Einzelwesen der Welt zu suchen, als den ideellen Inhalt, den uns das
Denken darbietet. Alle Versuche müssen scheitern, die nach einer
anderen Welteinheit streben als nach diesem in sich
zusammenhängenden ideellen Inhalt, welchen wir uns durch
denkende Betrachtung unserer Wahrnehmungen erwerben. Nicht ein
persönlicher Gott, nicht Kraft oder Stoff, noch der ideenlose
Wille (Schopenhauers und Hartmanns) können uns als eine
universelle Welteinheit gelten. Diese Wesenheiten gehören
sämtlich nur einem beschränkten Gebiet unserer Beobachtung
an. Persönlichkeit nehmen wir nur an uns, Kraft und Stoff an den
Außendingen wahr. Was den Willen betrifft, so kann er nur als die
Thätigkeitsäußerung unserer beschränkten
Persönlichkeit gelten. Schopenhauer will es vermeiden, das
„abstrakte“ Denken zum Träger der Welteinheit zu
machen und sucht statt dessen etwas, das sich ihm unmittelbar als ein
Reales darbietet. Dieser Philosoph glaubt, daß wir der Welt
nimmermehr beikommen, wenn wir sie als Außenwelt ansehen.
„In der That würde die nachgeforschte Bedeutung der mir
lediglich als meine Vorstellung gegenüberstehenden Welt, oder der
Übergang von ihr, als bloße Vorstellung des erkennenden
Subjekts, zu dem, was sie noch außerdem sein mag, nimmermehr zu
finden sein, wenn der Forscher selbst nichts weiter als das rein
erkennende Subjekt (geflügelter Engelskopf ohne Leib) wäre.
Nun aber wurzelt er selbst in jener Welt, findet sich nämlich in
ihr als Individuum, d. h. sein Erkennen,
welches der bedingende Träger der ganzen Welt als Vorstellung ist,
ist demnach durchaus vermittelt durch einen Leib, dessen Affektionen,
wie gezeigt, dem Verstande der Ausgangspunkt der Anschauung jener Welt
sind. Dieser Leib ist dem rein erkennenden Subjekt als solchen eine
Vorstellung wie jede andere, ein Objekt unter Objekten: die Bewegungen,
die Aktionen desselben sind ihm insoweit nicht
anders als wie die Veränderungen aller anderen anschaulichen
Objekte bekannt, und wären ihm ebenso fremd und
unverständlich, wenn die Bedeutung derselben ihm nicht etwa auf
eine ganz andere Art enträtselt wäre...... Dem Subjekt des
Erkennens, welches durch seine Identität mit dem Leibe als
Individuum auftritt, ist dieser Leib auf zwei ganz verschiedene Weisen
gegeben: einmal als Vorstellung in verständiger Anschauung, als
Objekt unter Objekten, und den Gesetzen dieser unterworfen; sodann aber
auch zugleich auf eine ganz andere Weise, nämlich als jenes jedem
unmittelbar bekannte, welches das Wort Wille
bezeichnet. Jeder wahre Akt seines Willens ist sofort und
unausbleiblich auch eine Bewegung seines Leibes: er kann den Akt nicht
wirklich wollen, ohne zugleich wahrzunehmen, daß er als Bewegung
des Leibes erscheint. Der Willensakt und die Aktion des Leibes sind
nicht zwei objektiv erkannte verschiedene Zustände, die das Band
der Kausalität verknüpft, stehen nicht im Verhältnis von
Ursache und Wirkung; sondern sind eins und dasselbe, nur auf zwei
gänzlich verschiedene Weisen gegeben: einmal ganz unmittelbar und
einmal in der Anschauung für den Verstand.“ Durch diese
Auseinandersetzungen glaubt sich Schopenhauer berechtigt, in dem Leibe
des Menschen die „Objektität“ des Willens zu finden.
Er ist der Meinung, in den Aktionen des Leibes unmittelbar eine Realität, das Ding an sich in
concreto zu fühlen. Gegen diese Ausführungen muß
eingewendet werden, daß uns die Aktionen unseres Leibes nur durch
Selbstwahrnehmungen zum Bewußtsein kommen und als
solche nichts voraus haben vor anderen Wahrnehmungen. Wenn wir ihre
Wesenheit erkennen wollen, so können wir
dies nur durch denkende Betrachtung, d. h.
durch Eingliederung derselben in das ideelle System unserer Begriffe
und Ideen.

Am tiefsten eingewurzelt in das naive
Menschheitsbewußtsein ist die Meinung: das Denken sei abstrakt,
ohne allen konkreten Inhalt. Es könne höchstens ein
„ideelles“ Gegenbild der Welteinheit liefern, nicht etwa
diese selbst. Wer so urteilt, hat sich niemals klar gemacht, was die
Wahrnehmung ohne den Begriff ist. Sehen wir uns nur diese Welt der
Wahrnehmung an: Ein bloßes Nebeneinander im Raum und Nacheinander
in der Zeit, ein Aggregat zusammenhangloser Einzelheiten ist sie.
Keines der Dinge, die da auftreten und abgehen auf der
Wahrnehmungsbühne, hat mit dem andern etwas zu thun. Die Welt ist
eine Mannigfaltigkeit von gleichwertigen Gegenständen. Keiner
spielt eine größere Rolle als der andere im Getriebe der
Welt. Soll uns klar werden, daß diese oder jene Thatsache
größere Bedeutung hat als die andere, so müssen wir
unser Denken befragen. Ohne das funktionierende Denken erscheint uns
das rudimentäre Organ des Tieres, das ohne Bedeutung für
dessen Leben ist, gleichwertig mit dem wichtigsten Körpergliede.
Die einzelnen Thatsachen treten in ihrer Bedeutung in sich und für
die übrigen Teile der Welt erst hervor, wenn das Denken seine
Fäden zieht von Wesen zu Wesen. Diese Thätigkeit des Denkens
ist eine inhaltvolle. Denn nur durch einen ganz
bestimmten konkreten Inhalt kann ich wissen, warum die
Schnecke auf einer niedrigeren Organisationsstufe steht als der
Löwe. Der bloße Anblick, die Wahrnehmung giebt mir keinen
Inhalt, der mich über die Vollkommenheit der Organisation belehren
könnte.

Diesen Inhalt bringt das Denken der Wahrnehmung aus der
Begriffs- und Ideenwelt des Menschen entgegen. Im Gegensatz zum
Wahrnehmungsinhalte, der uns von außen gegeben ist, erscheint der
Gedankeninhalt im Innern. Die Form, in der er zunächst auftritt,
wollen wir als Intuition bezeichnen. Sie ist
für das des Denkens, was die Beobachtung
für die Wahrnehmung ist. Intuition und Beobachtung sind die
Quellen unserer Erkenntnis. Wir stehen einem beobachteten Dinge der
Welt so lange fremd gegenüber, so lange wir in unserem Innern
nicht die entsprechende Intuition haben, die uns das in der Wahrnehmung
fehlende Stück der Wirklichkeit ergänzt. Wer nicht die
Fähigkeit hat, die den Dingen entsprechenden Intuitionen zu
finden, dem bleibt die volle Wirklichkeit verschlossen. Wie der
Farbenblinde nur Helligkeitsunterschiede ohne Farbenqualitäten
sieht, so kann der Intuitionslose nur unzusammenhängende
Wahrnehmungsfragmente beobachten.

Ein Ding erklären,
verständlich machen heißt nichts
anderes, als es in den Zusammenhang hinein versetzen, aus dem es durch
die oben geschilderte Einrichtung unserer Organisation herausgerissen
ist. Ein von dem Weltganzen abgetrenntes Ding giebt es nicht. Alle
Sonderung hat bloß subjektive Geltung für unsere
Organisation. Für uns legt sich das Weltganze auseinander in: oben
und unten, vor und nach, Ursache und Wirkung, Gegenstand und
Vorstellung, Stoff und Kraft, Objekt und Subjekt u. s. w. Was uns in
der Beobachtung an Einzelheiten gegenübertritt, das verbindet sich
durch die zusammenhängende, einheitliche Welt unserer Intuitionen
Glied für Glied; und wir fügen durch das Denken alles wieder
in Eins zusammen, was wir durch das Wahrnehmen getrennt haben.

Die Rätselhaftigkeit eines Gegenstandes liegt in
seinem Sonderdasein. Diese ist aber von uns hervorgerufen und kann,
innerhalb der Begriffswelt, auch wieder aufgehoben werden.

Außer durch Denken und Wahrnehmen ist uns direkt
nichts gegeben. Es entsteht nun die Frage: wie steht es
gemäß unseren Ausführungen mit der Bedeutung der
Wahrnehmung? Wir haben zwar erkannt, daß der Beweis, den der
kritische Idealismus für die subjektive Natur der Wahrnehmungen
vorbringt, in sich zerfällt; aber mit der Einsicht in die
Unrichtigkeit des Beweises ist noch nicht ausgemacht, daß die
Sache selbst auf einem Irrtume beruht. Der kritische Idealismus geht in
seiner Beweisführung nicht von der absoluten Natur des Denkens
aus, sondern stützt sich darauf, daß der naive Realismus,
konsequent verfolgt, sich selbst aufhebt. Wie stellt sich die Sache,
wenn die Absolutheit des Denkens erkannt ist?

Nehmen wir an, es trete eine bestimmte Wahrnehmung, z.
B. Rot, in meinem Bewußtsein auf. Die Wahrnehmung erweist sich
bei fortgehender Betrachtung in Zusammenhang stehend mit anderen
Wahrnehmungen, z. B. einer bestimmten Figur, mit gewissen Temperatur-
und Tastwahrnehmungen. Diesen Zusammenhang bezeichne ich als einen
Gegenstand der Sinnenwelt. Ich kann mich nun fragen: was findet sich
außer dem angeführten noch in jenem Raumausschnitte, in dem
mir obige Wahrnehmungen erscheinen. Ich werde mechanische, chemische
und andere Vorgänge innerhalb des Raumteiles finden. Nun gehe ich
weiter und untersuche die Vorgänge, die ich auf dem Wege von dem
Gegenstande zu meinem Sinnesorgane finde. Ich werde
Bewegungsvorgänge in einem elastischen Mittel finden, die ihrer
Wesenheit nach nicht das Geringste mit den ursprünglichen
Wahrnehmungen gemein haben. Das gleiche Resultat erhalte ich, wenn ich
die weitere Vermittelung vom Sinnorgane zum Gehirn untersuche. Auf
jedem dieser Gebiete mache ich neue Wahrnehmungen; aber was als
bindendes Mittel sich durch alle diese räumlich und zeitlich
auseinanderliegenden Wahrnehmungen hindurchwebt, das ist das Denken.
Die den Schall vermittelnden Schwingungen der Luft sind mir gerade so
als Wahrnehmungen gegeben wie der Schall selbst. Nur das Denken
gliedert alle diese Wahrnehmungen aneinander und zeigt sie in ihren
gegenseitigen Beziehungen. Wir können nicht davon sprechen,
daß es außer dem unmittelbar Wahrgenommenen noch anderes
giebt, als die ideellen (durch das Denken aufzudeckenden)
Zusammenhänge der Wahrnehmungen. Die über das bloß
Wahrgenommene hinausgehende Beziehung der Wahrnehmungsobjekte zum
Wahrnehmungssubjekte ist also eine bloß ideelle, d. h. nur durch
Begriffe ausdrückbare. Nur in dem Falle, wenn ich wahrnehmen
könnte, wie das Wahrnehmungsobjekt das Wahrnehmungssubjekt
afficiert, oder umgekehrt, wenn ich den Aufbau des
Wahrnehmungsgebildes durch das Subjekt beobachten könnte,
wäre es möglich, so zu sprechen, wie es die moderne
Physiologie und der auf sie gebaute kritische Idealismus thun. Diese
Ansicht verwechselt einen ideellen Bezug (des Objekts auf das Subjekt)
mit einem Prozeß, von dem nur gesprochen werden könnte, wenn
er wahrzunehmen wäre. Der Satz „Keine Farbe ohne
farbenempfindendes Auge“ kann daher nicht die Bedeutung haben,
daß das Auge die Farbe hervorbringt, sondern nur die, daß
ein durch das Denken erkennbarer ideeller Zusammenhang besteht zwischen
der Wahrnehmung Farbe und der Wahrnehmung Auge. Die empirische
Wissenschaft wird festzustellen haben, wie sich die Eigenschaften des
Auges und die der Farben zu einander verhalten; durch welche
Einrichtungen das Sehorgan die Wahrnehmung der Farben vermittelt u. s.
w. Ich kann verfolgen, wie eine Wahrnehmung auf die andere folgt, wie
sie räumlich mit andern in Beziehung steht, und dies dann in einen
begrifflichen Ausdruck bringen; aber ich kann nicht wahrnehmen, wie
eine Wahrnehmung aus dem Unwahrnehmbaren hervorgeht. Alle
Bemühungen, zwischen den Wahrnehmungen andere als
Gedankenbezüge zu suchen, müssen notwendig scheitern.

Was ist also die Wahrnehmung? Diese Frage ist, im
allgemeinen gestellt, absurd. Die Wahrnehmung tritt immer als eine ganz
bestimmte, als konkreter Inhalt auf. Dieser Inhalt ist unmittelbar
gegeben, und erschöpft sich in dem Gegebenen. Man kann in Bezug
auf dieses Gegebene nur fragen, was es außerhalb der Wahrnehmung
d. i. für das Denken ist. Die Frage nach dem Was einer
Wahrnehmung kann also nur auf die begriffliche Intuition gehen, die ihr
entspricht. Unter diesem Gesichtspunkte kann die Frage nach der
Subjektivität der Wahrnehmung im Sinne des kritischen Idealismus
gar nicht aufgeworfen werden. Als subjektiv darf nur bezeichnet werden,
was als zum Subjekte gehörig wahrgenommen wird. Das Band zu bilden
zwischen Subjektivem und Objektivem kommt keinem, im naiven Sinn
realen, Prozeß d. h. einem wahrnehmbaren Geschehen zu, sondern
allein dem Denken. Es ist also für uns objektiv, was sich für
die Wahrnehmung als außerhalb des Wahrnehmungssubjektes gelegen
darstellt. Mein Wahrnehmungssubjekt bleibt für mich wahrnehmbar,
wenn der Tisch, der soeben vor mir steht, aus dem Kreise meiner
Beobachtung verschwunden sein wird. Die Beobachtung des Tisches hat
eine, ebenfalls bleibende, Veränderung in mir hervorgerufen. Ich
behalte ein Bild des Tisches zurück, das nun mit meinem Selbst
verbunden ist. Die moderne Psychologie bezeichnet dieses Bild als
Erinnerungsvorstellung. Es ist aber dasjenige, was allein mit Recht
Vorstellung des Tisches genannt werden kann. Es
ist nämlich die wahrnehmbare Veränderung meines eigenen
Zustandes durch die Anwesenheit des Tisches in meinem Gesichtsfelde.
Und zwar bedeutet sie nicht die Veränderung irgend eines hinter
dem Wahrnehmungssubjekte stehenden „Ich an sich“, sondern
die Veränderung des wahrnehmbaren Subjektes selbst. Die
Vorstellung ist also eine subjektive Wahrnehmung im Gegensatz zur
objektiven Wahrnehmung bei Anwesenheit des Gegenstandes im
Wahrnehmungshorizonte. Das Zusammenwerfen jener subjektiven mit
dieser objektiven Wahrnehmung führt zu dem
Mißverständnisse des Idealismus: die Welt ist meine
Vorstellung.

Es wird sich nun zunächst darum handeln, den
Begriff der Vorstellung näher zu bestimmen. Was wir bisher
über sie vorgebracht haben, ist nicht der Begriff derselben,
sondern weist nur den Weg, wo sie im Wahrnehmungsfelde zu finden ist.
Der genaue Begriff der Vorstellung wird es uns dann auch möglich
machen, einen befriedigenden Aufschluß über das
Verhältnis von Vorstellung und Gegenstand zu gewinnen. Dies wird
uns dann auch über die Grenze führen, wo das Verhältnis
zwischen Subjekt und Objekt von dem rein begrifflichen Felde des
Erkennens hinabgeführt wird in das konkrete individuelle
Leben. Wissen wir erst, was wir von der Welt zu
halten haben, dann wird es ein Leichtes sein, auch uns darnach
einzurichten. Wir können erst mit voller Kraft thätig sein,
wenn wir das Objekt kennen, dem wir unsere Thätigkeit widmen.








1
transcendental ist eine Erkenntnis, welche sich
bewußt ist, daß über die Dinge an sich nicht direkt
etwas ausgesagt werden kann, sondern welche indirekt Schlüsse von
dem bekannten Subjektiven auf das Unbekannte, jenseits das Subjektiven
Liegende (Transcendente) macht. Das Ding an sich ist nach dieser
Ansicht jenseits des Gebietes der uns unmittelbar erkennbaren Welt, d. i. transcendent. Unsere
Welt kann aber auf das Transcendente transcendental bezogen werden.
Realismus heißt Hartmanns Anschauung, weil sie über das
Subjektive, Ideale hinaus, auf das Transcendente, Reale
geht. ↑











VII.

VII.

Die menschliche Individualität.




Die Hauptschwierigkeit bei der Erklärung der
Vorstellungen wird von den Philosophen in dem Umstande gefunden,
daß wir die äußeren Dinge nicht selbst sind, und
unsere Vorstellungen doch eine den Dingen entsprechende Gestalt haben
sollen. Bei genauerem Zusehen stellt sich aber heraus, daß diese
Schwierigkeit gar nicht besteht. Die äußeren Dinge sind wir
allerdings nicht, aber wir gehören mit den äußeren
Dingen zu ein und derselben Welt. Der Ausschnitt aus der Welt, den ich
als mein Subjekt wahrnehme, wird von dem Strome des allgemeinen
Weltgeschehens durchzogen. Für mein Wahrnehmen bin ich
zunächst innerhalb der Grenzen meiner Leibeshaut eingeschlossen.
Aber was da drinnen steckt in dieser Leibeshaut, gehört zu dem
Kosmos als einem Ganzen. Damit also eine Beziehung bestehe zwischen
meinem Organismus und dem Gegenstande außer mir, ist es gar nicht
nötig, daß etwas von dem Gegenstande in mich
hereinschlüpfe oder in meinen Geist einen Eindruck mache, wie ein
Siegelring in Wachs. Die Frage: wie bekomme ich Kunde von dem
Baume, der zehn Schritte von mir entfernt steht, ist völlig schief
gestellt. Sie entspringt aus der Anschauung, daß meine
Leibesgrenzen absolute Scheidewände seien, durch die die
Nachrichten von den Dingen in mich hereinwandern. Die Kräfte,
welche innerhalb meiner Leibeshaut wirken, sind die gleichen wie die
außerhalb bestehenden. Ich bin also wirklich die Dinge;
allerdings nicht Ich, insoferne ich Wahrnehmungssubjekt bin, aber Ich,
insofern ich ein Teil innerhalb des allgemeinen Weltgeschehens bin. Die
Wahrnehmung des Baumes liegt mit meinem Ich in demselben Ganzen. Dieses
allgemeine Weltgeschehen ruft in gleichem Maße dort die
Wahrnehmung des Baumes hervor, wie hier die Wahrnehmung meines Ich.
Wäre ich nicht Welterkenner, sondern Weltschöpfer, so
entstünde Objekt und Subjekt (Wahrnehmung und Ich) in einem Akte.
Denn sie bedingen einander gegenseitig. Als Welterkenner kann ich das
Gemeinsame der beiden als zusammengehöriger Wesenseiten nur durch
Denken finden, das durch Begriffe beide aufeinander bezieht.

Am schwierigsten aus dem Felde zu schlagen werden die
sogenannten physiologischen Beweise für die Subjektivität
unserer Wahrnehmungen sein. Wenn ich einen Druck auf die Haut meines
Körpers ausführe, so nehme ich ihn als Druckempfindung wahr.
Denselben Druck kann ich durch das Auge als Licht, durch das Ohr als
Ton wahrnehmen. Einen elektrischen Schlag nehme ich durch das Auge als
Licht, durch das Ohr als Schall, durch die Hautnerven als Stoß,
durch das Geruchsorgan als Phosphorgeruch wahr. Was folgt aus dieser
Thatsache? Nur dieses: Ich nehme einen elektrischen Schlag
wahr (resp. einen Druck) und darauf eine Lichtqualität, oder einen
Ton, bezw. einen gewissen Geruch u. s. w. Wenn kein Auge da wäre,
so gesellte sich zu der Wahrnehmung der mechanischen Erschütterung
in der Umgebung keine Lichtqualität, ohne die Anwesenheit eines
Gehörorgans kein Ton u. s. w. Mit welchem Rechte kann man sagen,
ohne Wahrnehmungsorgane wäre der ganze Vorgang nicht vorhanden?
Wer von dem Umstande, daß ein elektrischer Vorgang im Auge Licht
hervorruft, zurückschließt: also ist das, was wir als Licht
empfinden, außer unserem Organismus nur ein mechanischer
Bewegungsvorgang, der vergißt, daß er nur von einer
Wahrnehmung auf die andere übergeht und durchaus nicht auf etwas
außerhalb der Wahrnehmung. Ebenso gut, wie man sagen kann: das
Auge nimmt einen mechanischen Bewegungsvorgang seiner Umgebung als
Licht wahr, ebensogut kann man behaupten: eine gesetzmäßige
Veränderung eines Gegenstandes wird von uns als Bewegungsvorgang
wahrgenommen. Wenn ich auf dem Umfang einer rotierenden Scheibe ein
Pferd zwölfmal male, und zwar genau in den Gestalten, die sein
Körper im fortgehenden Laufe annimmt, so kann ich durch Rotieren
der Scheibe den Schein der Bewegung hervorrufen. Ich brauche nur durch
eine Öffnung zu blicken und zwar so, daß ich in den
entsprechenden Zwischenzeiten die aufeinander folgenden Stellungen des
Pferdes sehe. Ich sehe nicht zwölf Pferdebilder, sondern das Bild
eines dahineilenden Pferdes.

Die erwähnte physiologische Thatsache kann also
kein Licht auf das Verhältnis von Wahrnehmung und Vorstellung werfen. Wir müssen uns auf
andere Weise zurechtfinden.

In dem Augenblicke, wo eine Wahrnehmung in meinem
Beobachtungshorizonte auftaucht, bethätigt sich durch mich auch
das Denken. Ein Glied in meinem Gedankensysteme, eine bestimmte
Intuition, ein Begriff verbindet sich mit der Wahrnehmung. Wenn dann
die Wahrnehmung aus meinem Gesichtskreise verschwindet: was bleibt
zurück? Meine Intuition mit der Beziehung auf die bestimmte
Wahrnehmung, die sich im Momente des Wahrnehmens gebildet hat. Mit
welcher Lebhaftigkeit ich dann später diese Beziehung mir wieder
vergegenwärtigen kann, das hängt von der Art ab, in der mein
geistiger und körperlicher Organismus funktioniert. Die
Vorstellung ist nichts anderes als eine auf
eine bestimmte Wahrnehmung bezogene Intuition, ein Begriff, der einmal
mit einer Wahrnehmung verknüpft war, und dem der Bezug auf diese
Wahrnehmung geblieben ist. Mein Begriff eines Löwen ist nicht
aus meinen Wahrnehmungen von Löwen
gebildet. Wohl aber ist meine Vorstellung vom Löwen an der Wahrnehmung gebildet. Ich kann jemandem den Begriff
eines Löwen beibringen, der nie einen Löwen gesehen hat. Eine
lebendige Vorstellung ihm beizubringen, wird mir ohne sein eigenes
Wahrnehmen nicht gelingen.

Die Vorstellung ist also nichts
anderes als ein individualisierter Begriff. Und nun ist es uns
erklärlich, daß für uns die Dinge der Wirklichkeit
durch Vorstellungen repräsentiert werden können. Die volle
Wirklichkeit eines Dinges ergiebt sich uns im Augenblicke der
Beobachtung aus dem Zusammengehen von Begriff und Wahrnehmung.
Der Begriff erhält durch eine Wahrnehmung eine individuelle
Gestalt, einen Bezug zu dieser bestimmten Wahrnehmung. In dieser
individuellen Gestalt, die den Bezug auf die Wahrnehmung als eine
Eigentümlichkeit in sich trägt, lebt er in uns fort und
bildet die Vorstellung des betreffenden Dinges. Treffen wir auf ein
zweites Ding, mit dem sich derselbe Begriff verbindet, so erkennen wir
es mit dem ersten als zu derselben Art gehörig; treffen wir
dasselbe Ding ein zweites Mal wieder, so finden wir in unserem
Begriffssysteme nicht nur überhaupt einen entsprechenden Begriff,
sondern den individualisierten Begriff mit dem ihm eigentümlichen
Bezug auf denselben Gegenstand, und wir erkennen den Gegenstand
wieder.

Die Vorstellung steht also zwischen Wahrnehmung und
Begriff. Sie ist der bestimmte, auf die Wahrnehmung deutende
Begriff.

Die Summe meiner Vorstellungen kann ich meine Erfahrung
nennen. Derjenige Mensch wird die reichere Erfahrung haben, der eine
größere Zahl individualisierter Begriffe hat. Ein Mensch,
dem jedes Intuitionsvermögen fehlt, ist nicht geeignet, sich
Erfahrung zu erwerben. Er verliert die Gegenstände wieder aus
seinem Gesichtskreise, weil ihm die Begriffe fehlen, die er zu ihnen in
Beziehung setzen soll. Ein Mensch mit gut entwickeltem Denkvermögen, aber mit einem
infolge grober Sinneswerkzeuge schlecht funktionierenden Wahrnehmen,
wird ebensowenig Erfahrung sammeln können. Er kann sich zwar auf
irgend eine Weise Begriffe erwerben; aber seinen Intuitionen fehlt der
lebendige Bezug auf bestimmte Dinge. Der gedankenlose
Reisende und der in abstrakten Begriffssystemen lebende Gelehrte sind
gleich unfähig, sich eine reiche Erfahrung zu erwerben.

Als Wahrnehmung und Begriff stellt sich uns die
Wirklichkeit; als Vorstellung die subjektive Repräsentation dieser
Wirklichkeit dar.

Wenn sich unsere Persönlichkeit bloß als
erkennend äußerte, so wäre die Summe alles Objektiven
in Wahrnehmung, Begriff und Vorstellung gegeben.

Wir begnügen uns aber nicht damit, die Wahrnehmung
mit Hilfe des Denkens auf den Begriff zu beziehen, sondern wir beziehen
sie auch auf unsere besondere Subjektivität, auf unser
individuelles Ich. Der Ausdruck dieses individuellen Bezuges ist das
Gefühl, das sich als Lust oder Unlust auslebt.

Denken und Fühlen entsprechen der Doppelnatur unseres Wesens, der
wir schon gedacht haben. Das Denken ist das
Element, durch das wir das allgemeine Geschehen des Kosmos mitmachen;
das Fühlen das, wodurch wir uns in die
Enge des eigenen Wesens zurückziehen.

Unser Denken verbindet uns mit der Welt; unser
Fühlen führt uns in uns selbst zurück, macht uns erst
zum Individuum. Wären wir bloß denkende und wahrnehmende
Wesen, so müßte unser ganzes Leben in unterschiedloser
Gleichgültigkeit dahinfließen. Wenn wir uns bloß als
Selbst erkennen könnten, so wären wir
uns vollständig gleichgültig. Erst dadurch, daß wir mit
der Selbsterkenntnis das Selbstgefühl, mit der Wahrnehmung der
Dinge Lust und Schmerz empfinden, leben wir als individuelle
Wesen, deren Dasein nicht mit dem Begriffsverhältnis
erschöpft ist, in dem sie zu der übrigen Welt stehen, sondern
die noch einen besonderen Wert für sich haben.

Man könnte versucht sein, in dem Gefühlsleben
ein Element zu sehen, das reicher mit Wirklichkeit gesättigt ist
als das denkende Betrachten der Welt. Darauf ist zu erwidern, daß
das Gefühlsleben eben doch nur für mein Individuum diese
reichere Bedeutung hat. Für das Weltganze kann mein
Gefühlsleben nur einen Wert erhalten, wenn das Gefühl, als
Wahrnehmung an meinem Selbst, mit einem Begriffe in Verbindung tritt
und sich auf diesem Umwege dem Kosmos eingliedert.

Unser Leben ist ein fortwährendes Hin- und
Herpendeln zwischen dem Mitleben des allgemeinen Weltgeschehens und
unserem individuellen Sein. Je weiter wir hinaufsteigen in die
allgemeine Natur des Denkens, wo uns das Individuelle zuletzt nur mehr
als Beispiel, als Exemplar des Begriffes interessiert, desto mehr
verliert sich in uns der Charakter des besonderen Wesens, der ganz
bestimmten einzelnen Persönlichkeit. Je weiter wir herabsteigen in
die Tiefen des Eigenlebens und unsere Gefühle mitklingen lassen
mit den Erfahrungen der Außenwelt, desto mehr sondern wir uns
ab von dem universellen Sein. Eine wahrhafte Individualität wird
derjenige sein, der am weitesten hinaufreicht mit seinen Gefühlen
in die Region des Ideellen. Es giebt Menschen, bei denen auch die
allgemeinsten Ideen, die in ihrem Kopfe sich festsetzen, noch jene
besondere Färbung tragen, die sie unverkennbar als mit ihrem
Träger im Zusammenhange zeigt. Andere existieren, deren
Begriffe so ohne jede Spur einer Eigentümlichkeit an uns
herankommen, als wären sie gar nicht aus einem Menschen
entsprungen, der Fleisch und Blut hat.

Das Vorstellen giebt unserem Begriffsleben bereits ein
individuelles Gepräge. Jedermann hat ja einen eigenen Standort,
von dem aus er die Welt betrachtet. An seine Wahrnehmungen
schließen sich seine Begriffe an. Er wird auf seine besondere Art
die allgemeinen Begriffe denken. Diese besondere Bestimmtheit ist ein
Ergebnis unseres Standortes in der Welt, der an unseren Lebensplatz
sich anschließenden Wahrnehmungssphäre. Wir nennen die
hiermit gekennzeichneten Voraussetzungen des Individuellen das
milieu.

Dieser Bestimmtheit steht entgegen eine andere, von
unserer besonderen Organisation abhängige. Unsere Organisation ist
ja eine spezielle, vollbestimmte Einzelheit. Wir verbinden jeder
besondere Gefühle und zwar in den verschiedensten
Stärkegraden mit unseren Wahrnehmungen. Dies ist das Individuelle
unserer Eigenpersönlichkeit. Es bleibt als Rest zurück, wenn
wir die Bestimmtheiten des milieu alle in Rechnung gebracht haben.

Ein völlig gedankenleeres Gefühlsleben
müßte allmählich allen Zusammenhang mit der Welt
verlieren. Die Erkenntnis der Dinge wird bei dem auf Totalität
angelegten Menschen Hand in Hand gehen mit der Ausbildung und
Entwicklung des Gefühlslebens.

Das Gefühl ist das Mittel, wodurch die Begriffe
zunächst konkretes Leben gewinnen.










VIII.

VIII.

Giebt es Grenzen des Erkennens?




Wir haben festgestellt, daß die Elemente zur
Erklärung der Wirklichkeit den beiden Sphären: dem Wahrnehmen
und dem Denken zu entnehmen sind. Unsere Organisation bedingt es, wie
wir gesehen haben, daß uns die volle, totale Wirklichkeit,
einschließlich unseres eigenen Subjektes, zunächst als
Zweiheit erscheint. Das Erkennen überwindet diese Zweiheit, indem
es aus den beiden Elementen der Wirklichkeit: der Wahrnehmung und dem
Begriff das ganze Ding zusammenfügt. Nennen wir die Weise, in der
uns die Welt entgegentritt, bevor sie durch das Erkennen ihre rechte
Gestalt gewonnen hat, die Welt der Erscheinung im Gegensatz zu der aus
Wahrnehmung und Begriff einheitlich zusammengesetzten Wesenheit. Dann
können wir sagen: die Welt ist uns als Zweiheit (dualistisch)
gegeben, und das Erkennen verarbeitet sie zur Einheit (monistisch).
Eine Philosophie, welche von diesem Grundprinzip ausgeht, kann als
monistische Philosophie oder Monismus
bezeichnet werden. Ihr steht gegenüber die Zweiweltentheorie
oder der Dualismus. Der
letztere nimmt nicht etwa zwei bloß durch unsere Organisation
auseinandergehaltene Seiten der einheitlichen Wirklichkeit an, sondern
zwei von einander absolut verschiedene Welten. Er sucht dann
Erklärungsprinzipien für die eine Welt in der andern.

Der Dualismus beruht auf einer falschen Auffassung
dessen, was wir Erkenntnis nennen. Er trennt das gesamte Sein in zwei
Gebiete, von denen jedes seine eigenen Gesetze hat, und läßt
diese Gebiete einander äußerlich gegenüberstehen.

Einem solchen Dualismus entspringt die durch Kant in die
Wissenschaft eingeführte und bis heute nicht wieder
herausgebrachte Unterscheidung von Wahrnehmungsobjekt und Ding an sich.
Unseren Ausführungen gemäß liegt es in der Natur
unserer geistigen Organisation, daß ein besonderes Ding nur als
Wahrnehmung gegeben sein kann. Das Denken überwindet dann die
Besonderung, indem es jeder Wahrnehmung ihre gesetzmäßige
Stelle im Weltganzen anweist. So lange die gesonderten Teile des
Weltganzen als Wahrnehmungen bestimmt werden, folgen wir einfach in der
Aussonderung einem Gesetze unserer Subjektivität. Betrachten wir
aber die Summe aller Wahrnehmungen als den Einen Teil und stellen
diesem dann einen zweiten in den „Dingen an sich“
gegenüber, so philosophieren wir ins Blaue hinein. Wir haben es
dann mit einem bloßen Begriffsspiel zu thun. Wir konstruieren
einen künstlichen Gegensatz, können aber für das zweite
Glied desselben keinen Inhalt gewinnen, denn ein solcher kann für
ein besonderes Ding nur aus der Wahrnehmung geschöpft werden.


Jede Art des Seins, das außerhalb des Gebietes von
Wahrnehmung und Begriff angenommen wird, ist in die Sphäre der
unberechtigten Hypothesen zu verweisen. In diese Kategorie gehört
das „Ding an sich“. Es ist nur ganz natürlich,
daß der dualistische Denker den Zusammenhang des hypothetisch
angenommenen Weltprinzipes und des erfahrungsmäßig Gegebenen
nicht finden kann. Für das hypothetische Weltprincip
läßt sich nur ein Inhalt gewinnen, wenn man ihn aus der
Erfahrungswelt entlehnt und sich über diese Thatsache
hinwegtäuscht. Sonst bleibt es ein inhaltsleerer Begriff, ein
Unbegriff, der nur die Form des Begriffes hat. Der dualistische Denker
behauptet dann gewöhnlich: der Inhalt dieses Begriffes sei unserer
Erkenntnis unzugänglich; wir könnten nur wissen, daß ein solcher Inhalt vorhanden ist, nicht
was vorhanden ist. In beiden Fällen ist
die Überwindung des Dualismus unmöglich. Bringt man ein paar
abstrakte Elemente der Erfahrungswelt in den Begriff des Dinges an sich
hinein, dann bleibt es doch unmöglich, das reiche konkrete Leben
der Erfahrung auf ein paar Eigenschaften zurückzuführen, die
selbst nur aus dieser Wahrnehmung entnommen sind. Du Bois-Reymond
stellt fest, daß die unwahrnehmbaren Atome der Materie durch ihre
Lage und Bewegung Empfindung und Gefühl erzeugen, um dann zu dem
Schlusse zu kommen: wir können niemals zu einer befriedigenden
Erklärung darüber kommen, wie Materie und Bewegung Empfindung
und Gefühl erzeugen, denn „es ist eben durchaus und für
immer unbegreiflich, daß es einer Anzahl von Kohlenstoff-,
Wasserstoff-, Stickstoff- u. s. w. Atomen nicht sollte gleichgiltig
sein, wie sie liegen und sich bewegen, wie sie lagen und
sich bewegten, wie sie liegen und sich bewegen werden. Es ist in keiner
Weise einzusehen, wie aus ihrem Zusammenwirken Bewußtsein
entstehen könne“. Diese Schlußfolgerung ist
charakteristisch für die ganze Denkrichtung. Aus der reichen Welt
der Wahrnehmungen wird abgesondert: Lage und Bewegung. Diese werden auf
die erdachte Welt der Atome übertragen. Dann tritt die
Verwunderung darüber ein, daß man aus diesem selbstgemachten
und aus der Wahrnehmungswelt entlehnten Prinzip das konkrete Leben
nicht herauswickeln kann.

Daß der Dualist, der mit einem vollständig
inhaltleeren Begriff vom Ansich arbeitet, zu keiner Welterklärung
kommen kann, folgt schon aus der, oben angegebenen, Definition seines
Prinzipes.

In jedem Falle sieht sich der Dualist gezwungen, unserem
Erkenntnisvermögen unübersteigliche Schranken zu setzen. Der
Anhänger einer monistischen Weltanschauung weiß, daß
alles, was er zur Erklärung einer ihm gegebenen Erscheinung der
Welt braucht, im Bereiche der letztern liegen müsse. Was ihn
hindert, dazu zu gelangen, können nur zufällige zeitliche
oder räumliche Schranken oder Mängel seiner Organisation
sein. Und zwar nicht der menschlichen Organisation im allgemeinen,
sondern nur seiner besonderen individuellen.

Es folgt aus dem Begriffe des Erkennens, wie wir ihn
bestimmt haben, daß von Erkenntnisgrenzen nicht gesprochen werden
kann. Das Erkennen ist keine allgemeine Weltangelegenheit, sondern ein
Geschäft, das der Mensch mit sich selbst abzumachen hat. Die Dinge
verlangen keine Erklärung. Sie existieren und wirken aufeinander nach den Gesetzen, die durch
das Denken auffindbar sind. Sie existieren in unzertrennlicher Einheit
mit diesen Gesetzen. Da tritt ihnen unsere Ichheit gegenüber und
erfaßt von ihnen zunächst nur das, was wir als Wahrnehmung
bezeichnet haben. Aber in dem Innern dieser Ichheit findet sich die
Kraft, um auch den andern Teil der Wirklichkeit zu finden. Erst wenn
die Ichheit die beiden Elemente der Wirklichkeit, die in der Welt
unzertrennlich verbunden sind, auch für sich vereinigt hat, dann
ist die Erkenntnisbefriedigung eingetreten: das Ich ist wieder bei der
Wirklichkeit angelangt.

Die Vorbedingungen zum Entstehen des Erkennens sind also
durch und für das
Ich. Das letztere giebt sich selbst die Fragen des Erkennens auf. Und
zwar entnimmt es sie aus dem in sich vollständig klaren und
durchsichtigen Elemente des Denkens. Stellen wir uns Fragen, die wir
nicht beantworten können, so kann der Inhalt der Frage nicht in
allen seinen Teilen klar und deutlich sein. Nicht die Welt stellt an
uns die Fragen, sondern wir selbst stellen sie.

Ich kann mir denken, daß mir jede Möglichkeit
fehlt, eine Frage zu beantworten, die ich irgendwo aufgeschrieben
finde, ohne daß ich die Sphäre kenne, aus der der Inhalt der
Frage genommen ist.

Bei unserer Erkenntnis handelt es sich um Fragen, die
uns dadurch aufgegeben werden, daß einer durch Ort, Zeit und
subjektive Organisation bedingten Wahrnehmungssphäre eine auf die
Allheit der Welt gehende Begriffssphäre gegenübersteht. Meine
Aufgabe besteht in dem Ausgleich dieser beiden mir wohlbekannten
Sphären. Von einer Grenze der Erkenntnis kann da nicht gesprochen werden. Es kann zu irgend einer
Zeit dieses oder jenes unaufgeklärt bleiben, weil wir durch
zufällige Umstände verhindert sind, die Dinge wahrzunehmen,
die dabei im Spiele sind. Was aber heute nicht gefunden ist, kann es
morgen werden. Die hierdurch bedingten Schranken sind nur
zufällige, die mit dem Fortschreiten von Wahrnehmung und Denken
überwunden werden müssen.

Der Dualismus begeht den Fehler, daß er den
Gegensatz von Objekt und Subjekt, der nur innerhalb des
Wahrnehmungsgebietes eine Bedeutung hat, auf rein erdachte Wesenheiten
außerhalb desselben überträgt. Da aber die innerhalb
des Wahrnehmungshorizontes gesonderten Dinge nur so lange gesondert
sind, als der Wahrnehmende sich des Denkens enthält, das alle
Sonderung aufhebt und als eine bloß subjektiv bedingte erkennen
läßt, so überträgt der Dualist Bestimmungen auf
Wesenheiten hinter den Wahrnehmungen, die selbst für diese keine
absolute, sondern nur eine relative Geltung haben. Er zerlegt dadurch
die zwei für den Erkenntnisprozeß in Betracht kommenden
Faktoren, Wahrnehmung und Begriff, in vier: 1) Das Objekt an sich; 2)
die Wahrnehmung, die das Subjekt von dem Objekt hat; 3) das Subjekt; 4)
den Begriff, der die Wahrnehmung auf das Objekt an sich bezieht. Die
Beziehung zwischen dem Objekt und Subjekt ist eine reale; das Subjekt wird wirklich (dynamisch) durch das
Objekt beeinflußt. Dieser reale Prozeß fällt nicht in
unser Bewußtsein. Aber er ruft im Subjekt eine Gegenwirkung auf
die vom Objekt ausgehende Wirkung hervor. Das Resultat dieser
Gegenwirkung ist die Wahrnehmung. Diese fällt erst ins
Bewußtsein. Das Objekt hat eine objektive (vom Subjekt
unabhängige), die Wahrnehmung eine subjektive Realität. Diese
subjektive Realität bezieht das Subjekt auf das Objekt. Die
letztere Beziehung ist eine ideelle. Der Dualismus spaltet somit den
Erkenntnisprozeß in zwei Teile. Den einen, Erzeugung des
Wahrnehmungsobjektes aus dem Ding an sich, läßt er
außerhalb, den andern, Verbindung der
Wahrnehmung mit dem Begriff und Beziehung desselben auf das Objekt,
innerhalb des Bewußtseins sich abspielen.
Unter diesen Voraussetzungen ist es klar, daß der Dualist in
seinen Begriffen nur subjektive Repräsentanten dessen zu gewinnen
glaubt, was vor seinem Bewußtsein liegt.
Der objektiv-reale Vorgang im Subjekte, durch den die Wahrnehmung
zustande kommt, und umsomehr die objektiven Beziehungen der Dinge an
sich bleiben für den Dualisten direkt unerkennbar; seiner Meinung
nach kann sich der Mensch nur begriffliche Repräsentanten für
das objektiv Reale verschaffen. Das Einheitsband der Dinge, das diese
unter sich und objektiv mit unserem Individualgeist (als Ding an sich)
verbindet, liegt jenseits des Bewußtseins in einem
göttlichen Wesen an sich, von dem wir in unserem Bewußtsein
ebenfalls nur einen begrifflichen Repräsentanten haben.

Der Dualismus glaubt die ganze Welt zu einem abstrakten
Begriffsschema zu verflüchtigen, wenn er nicht neben den
begrifflichen Zusammenhängen der Gegenstände noch reale
Zusammenhänge statuiert. Mit andern Worten: dem Dualisten
erscheinen die durch das Denken auffindbaren Idealprinzipien zu
luftig, und er sucht noch Realprinzipien, von
denen sie gestützt werden können.

Wir wollen uns diese Realprinzipien einmal näher
anschauen. Der naive Mensch (naive Realist) betrachtet die
Gegenstände der äußeren Erfahrung als Realitäten.
Der Umstand, daß er diese Dinge mit seinen Händen greifen,
mit seinen Augen sehen kann, gilt ihm als Zeugnis der Realität.
„Nichts existiert, was man nicht wahrnehmen kann“, ist
geradezu als das erste Axiom des naiven Menschen anzusehen, das ebenso
gut in seiner Umkehrung anerkannt wird: „Alles, was wahrgenommen
werden kann, existiert“. Der beste Beweis für diese
Behauptung ist der Unsterblichkeits- und Geisterglaube des naiven
Menschen. Er stellt sich die Seele als feine sinnliche Materie vor, die
unter besonderen Bedingungen sogar für den gewöhnlichen
Menschen sichtbar werden kann (Gespensterglaube).

Dieser seiner realen Welt gegenüber ist für
den naiven Realisten alles andere, namentlich die Welt der Ideen,
unreal, „bloß ideell“. Was wir zu den
Gegenständen hinzudenken, das ist bloßer Gedanke
über die Dinge. Der Gedanke fügt
nichts Reales zu der Wahrnehmung hinzu.

Aber nicht nur in Bezug auf das Sein der Dinge hält
der naive Mensch die Sinneswahrnehmung für das einzige Zeugnis der
Realität, sondern auch in Bezug auf das Geschehen. Ein Ding kann,
nach seiner Ansicht, nur dann auf ein anderes wirken, wenn eine
für die Sinneswahrnehmung vorhandene Kraft von dem einen ausgeht
und das andere ergreift. Ältere griechische
Philosophen, die naive Realisten im besten Sinne des Wortes waren,
stellten sich das Sehen in der Weise vor, daß das Auge
Fühler ausstrecke, die die Dinge berühren. Die ältere
Physik glaubte, daß sehr feine Stoffe von den Körpern
ausströmen und durch unsere Sinnesorgane in die Seele eindringen.
Das wirkliche Sehen dieser Stoffe ist nur durch die Grobheit unserer
Sinne im Verhältnis zu der Feinheit dieser Stoffe unmöglich.
Prinzipiell gestand man diesen Stoffen aus demselben Grunde
Realität zu, warum man es den Gegenständen der Sinnenwelt
zugesteht, nämlich wegen ihrer Seinsform, die derjenigen der
sinnenfälligen Realität analog gedacht wurde.

Die in sich beruhende Wesenheit der Ideen gilt dem
naiven Bewußtsein nicht in gleichem Sinne als real. Ein in der
„bloßen Idee“ gefaßter Gegenstand gilt so lange
als bloße Chimäre, bis durch die Sinneswahrnehmung die
Überzeugung von der Realität geliefert werden kann. Der naive
Mensch verlangt, um es kurz zu sagen, zum ideellen Zeugnis seines
Denkens noch das reale der Sinne. In diesem Bedürfnisse des naiven
Menschen liegt der Grund zur Entstehung des Offenbarungsglaubens. Der
Gott, der durch das Denken gegeben ist, bleibt immer nur ein
gedachter Gott. Das naive Bewußtsein
verlangt die Kundgebung durch Mittel, die der sinnlichen Wahrnehmung
zugänglich sind. Der Gott muß leibhaftig erscheinen, und
seine Göttlichkeit durch sinnenfällig konstatierbares
Verwandeln von Wasser in Wein erweisen.

Auch das Erkennen selbst stellt sich der naive Mensch
als einen den Sinnesprozessen analogen Vorgang vor. Die Dinge machen
einen Eindruck in der Seele, oder sie
senden Bilder aus, die durch die Sinne eindringen u. s. w.

Dasjenige, was der naive Mensch mit den Sinnen
wahrnehmen kann, das hält er für wirklich, und dasjenige,
wovon er keine solche Wahrnehmung hat (Gott, Seele, das Erkennen u. s.
w.), das stellt er sich analog dem Wahrgenommenen vor.

Will der naive Realismus eine Wissenschaft
begründen, so kann er eine solche nur in einer genauen
Beschreibung des Wahrnehmungsinhaltes sehen.
Die Begriffe sind ihm nur Mittel zum Zweck. Sie sind da, um ideelle
Gegenbilder für die Wahrnehmungen zu schaffen. Für die Dinge
selbst bedeuten sie nichts. Als real gelten dem naiven Realisten nur
die Tulpenindividuen, die gesehen werden, oder gesehen werden
können; die Eine Idee der Tulpe gilt ihm als Abstraktum, als das
unreale Gedankenbild, das sich die Seele aus den allen Tulpen
gemeinsamen Merkmalen zusammengefügt hat.

Den naiven Realismus mit seinem Grundsatz von der
Wirklichkeit alles Wahrgenommenen widerlegt die Erfahrung, welche
lehrt, daß der Inhalt der Wahrnehmungen vergänglicher Natur
ist. Die Tulpe, die ich sehe, ist heute wirklich; nach einem Jahre wird
sie in Nichts verschwunden sein. Was sich behauptet hat, ist die
Gattung Tulpe. Diese Gattung ist aber für
den naiven Realismus nur eine Idee, keine Wirklichkeit. So sieht sich denn diese
Weltanschauung in der Lage, ihre Wirklichkeiten kommen und verschwinden
zu sehen, während sich das, nach ihrer Meinung, Unwirkliche dem
Wirklichen gegenüber behauptet. Der naive Realismus
muß also neben den Wahrnehmungen auch noch etwas Ideelles gelten
lassen. Er muß Wesenheiten in sich aufnehmen, die er nicht mit
den Sinnen wahrnehmen kann. Er findet sich dadurch mit sich selbst ab,
daß er deren Daseinsform analog mit derjenigen der Sinnesobjekte
denkt. Solche hypothetisch angenommenen Realitäten sind die
unsichtbaren Kräfte, durch die die sinnlich wahrzunehmenden Dinge
aufeinander wirken. Ein solches Ding ist die Vererbung, die über
das Individuum hinaus fortwirkt und die der Grund ist, daß sich
aus dem Individuum ein neues entwickelt, das ihm ähnlich ist,
wodurch sich die Gattung erhält. Ein solches Ding ist das den
organischen Leib durchdringende Lebensprinzip, die Seele, für die
man im naiven Bewußtsein stets einen nach Analogie mit
Sinnesrealitäten gebildeten Begriff findet, und ist endlich das
göttliche Wesen des naiven Menschen. Dieses göttliche Wesen
wird in einer Weise wirksam gedacht, die ganz dem entspricht, was als
Wirkungsart des Menschen selbst wahrgenommen
werden kann: anthropomorphisch.

Die moderne Physik führt die Sinnesempfindungen auf
Bewegungen der kleinsten Teile der Körper und eines unendlich
feinen Stoffes, des Äthers, zurück. Was wir z. B. als
Wärme empfinden, ist innerhalb des Raumes, den der
wärmeverursachende Körper einnimmt, Bewegung seiner Teile.
Auch hier wird wieder ein Unwahrnehmbares in Analogie mit dem
Wahrnehmbaren gedacht. Das sinnliche Analogon des Begriffs
„Körper“ ist in diesem Sinne etwa das Innere eines
allseitig geschlossenen Raumes, in dem sich nach allen Richtungen elastische Kugeln bewegen, die
einander stoßen, an die Wände an- und von ihnen abprallen u.
s. w.

Ohne solche Annahmen zerfiele dem naiven Realismus die
Welt in ein unzusammenhängendes Aggregat von Wahrnehmungen ohne
gegenseitige Beziehungen, das sich zu keiner Einheit
zusammenschließt. Es ist aber klar, daß der naive Realismus
nur durch eine Inkonsequenz zu dieser Annahme kommen kann. Wenn er
seinem Grundsatz: nur das Wahrgenommene ist wirklich, treu bleiben
will, dann darf er doch, wo er nichts wahrnimmt, kein Wirkliches
annehmen. Die unwahrnehmbaren Kräfte, die von den wahrnehmbaren
Dingen aus wirken, sind eigentlich unberechtigte Hypothesen vom
Standpunkte des naiven Realismus. Und weil er keine anderen
Realitäten kennt, so stattet er seine hypothetischen Kräfte
mit Wahrnehmungsinhalt aus. Er wendet also eine Seinsform (das
Wahrnehmungsdasein) auf ein Gebiet an, wo ihm das Mittel fehlt, das
allein über diese Seinsform eine Aussage zu machen hat: das
sinnliche Wahrnehmen.

Diese in sich widerspruchvolle Weltanschauung führt
zum metaphysischen Realismus. Der konstruiert neben der wahrnehmbaren
Realität noch eine unwahrnehmbare, die er der erstem analog denkt.
Der metaphysische Realismus ist deshalb notwendig Dualismus.

Wo der metaphysische Realismus eine Beziehung zwischen
wahrnehmbaren Dingen bemerkt (Annäherung durch Bewegung,
Bewußtwerden eines Objektiven u. s. w.), da setzt er eine
Realität hin. Die Beziehung, die er bemerkt, kann er jedoch nur
durch das Denken ausdrücken, nicht aber wahrnehmen. Die
ideelle Beziehung wird willkürlich zu einem
dem Wahrnehmbaren Ähnlichen gemacht. So ist für diese
Denkrichtung die wirkliche Welt zusammengesetzt aus den
Wahrnehmungsobjekten, die im ewigen Werden sind, kommen und
verschwinden, und aus den unwahrnehmbaren Kräften, von denen die
Wahrnehmungsobjekte hervorgebracht werden, und die das Bleibende
sind.

Der metaphysische Realismus ist eine widerspruchsvolle
Mischung des naiven Realismus mit dem Idealismus. Seine hypothetischen
Kräfte sind unwahrnehmbare Wesenheiten mit
Wahrnehmungsqualitäten. Er hat sich entschlossen, außer dem
Weltgebiete, für dessen Daseinsform er in dem Wahrnehmen ein
Erkenntnismittel hat, noch ein Gebiet gelten zu lassen, bei dem dieses
Mittel versagt, und das nur durch das Denken zu ermitteln ist. Er kann
sich aber nicht zu gleicher Zeit auch entschließen, die Form des
Seins, die ihm das Denken vermittelt, den Begriff (die Idee), auch als
gleichberechtigten Faktor neben der Wahrnehmung anzuerkennen. Will man
den Widerspruch der unwahrnehmbaren Wahrnehmung vermeiden, so muß
man zugestehen, daß es für die durch das Denken vermittelten
Beziehungen zwischen den Wahrnehmungen für uns keine andere
Existenzform als die des Begriffes giebt. Als die Summe von
Wahrnehmungen und ihrer begrifflichen (ideellen) Bezüge stellt
sich die Welt dar, wenn man aus dem metaphysischen Realismus den
unberechtigten Bestandteil hinauswirft. So läuft der metaphysische
Realismus in eine Weltanschauung ein, welche für die Wahrnehmung
das Prinzip der Wahrnehmbarkeit, für die Beziehungen unter den
Wahrnehmungen die Denkbarkeit fordert. Diese Weltanschauung
kann kein drittes Weltgebiet neben der Wahrnehmungs- und Begriffswelt
gelten lassen, für das beide Prinzipien, das sogenannte
Realprinzip und das Idealprinzip, zugleich Geltung haben.

Wenn der metaphysische Realismus behauptet, daß
neben der ideellen Beziehung zwischen dem Wahrnehmungsobjekt und seinem
Wahrnehmungssubjekt noch eine reale Beziehung zwischen dem „Ding
an sich“ der Wahrnehmung und dem „Ding an sich“ des
wahrnehmbaren Subjektes (des sogenannten Individualgeistes) bestehen
muß, so beruht diese Behauptung auf der falschen Annahme eines
den Prozessen der Sinnenwelt analogen, nicht wahrnehmbaren
Seinsprozesses. Wenn ferner der metaphysische Realismus sagt: mit
meiner Wahrnehmungswelt komme ich in ein bewußt-ideelles
Verhältnis; mit der wirklichen Welt kann ich aber nur in ein
dynamisches (Kräfte-) Verhältnis kommen, so begeht er nicht
weniger den schon gerügten Fehler. Von einem
Kräfteverhältnis kann nur innerhalb der Wahrnehmungswelt (dem
Gebiete des Tastsinnes), nicht aber außerhalb desselben die Rede
sein.

Wir wollen die oben charakterisierte Weltanschauung, in
die der metaphysische Realismus zuletzt einmündet, wenn er seine
widerspruchsvollen Elemente abstreift, Monismus
nennen, weil sie den einseitigen Realismus mit dem Idealismus zu einer
höheren Einheit vereinigt.

Für den naiven Realismus ist die wirkliche Welt
eine Summe von Wahrnehmungsobjekten; für den metaphysischen
Realismus kommt außer den Wahrnehmungen auch
noch den unwahrnehmbaren Kräften Realität zu; der Monismus
setzt an die Stelle von Kräften die ideellen Zusammenhänge,
die er durch sein Denken gewinnt. Das aber sind die Naturgesetze. Ein Naturgesetz ist ja nichts anderes als der
begriffliche Ausdruck für den Zusammenhang gewisser
Wahrnehmungen.

Der Monismus kommt gar nicht in die Lage, außer
Wahrnehmung und Begriff, nach anderen Erklärungsprinzipien der
Wirklichkeit zu fragen. Er weiß, daß sich im ganzen
Bereiche der Wirklichkeit kein Anlaß dazu
findet. Er sieht in der Wahrnehmungswelt, wie sie unmittelbar dem
Wahrnehmen vorliegt, ein halbes Wirkliches; in der Vereinigung
derselben mit der Begriffswelt findet er die volle Wirklichkeit. Der
metaphysische Realist kann dem Anhänger des Monismus einwenden: es
mag sein, daß für deine Organisation deine Erkenntnis in
sich vollkommen ist, daß kein Glied fehlt; du weißt aber
nicht: wie sich die Welt in einer Intelligenz abspiegelt, die anders
organisiert ist als die deinige. Die Antwort des Monismus wird sein: Es
mag sein, daß es andere Intelligenzen giebt als die menschlichen;
es mag auch sein, daß ihre Wahrnehmungen eine andere Gestalt
haben als die unsrigen, wenn bei ihnen überhaupt Wahrnehmen
stattfindet. Das alles geht mich aber aus folgenden Gründen gar
nichts an. Ich bin durch mein Wahrnehmen, und zwar durch dieses
spezifische menschliche Wahrnehmen als Subjekt dem Objekt
gegenübergestellt. Der Zusammenhang der Dinge ist damit
unterbrochen. Das Subjekt stellt durch das Denken diesen Zusammenhang
wieder her. Damit hat es sich dem Weltganzen wieder
eingefügt. Da nur durch unser Subjekt dieses Ganze an der Stelle
zwischen unserer Wahrnehmung und unserem Begriff zerschnitten
erscheint, so ist in der Vereinigung dieser beiden auch eine
vollkommene Erkenntnis gegeben. Für Wesen mit einer andern
Wahrnehmungswelt (z. B. mit der doppelten Anzahl von Sinnesorganen)
erschiene der Zusammenhang an einer andern Stelle unterbrochen, und die
Wiederherstellung müßte demnach auch eine diesem Wesen
spezifische Gestalt haben. Nur für den naiven und den
metaphysischen Realismus, die beide in dem Inhalte der Seele nur eine
ideelle Repräsentation der Welt sehen, besteht die Frage nach der
Grenze des Erkennens. Für sie ist nämlich das außerhalb
des Subjektes Befindliche ein Absolutes, ein in sich Beruhendes, und
der Inhalt des Subjektes ein Bild desselben, das schlechthin
außerhalb dieses Absoluten steht. Die Vollkommenheit der
Erkenntnis beruht auf der größeren oder geringeren
Ähnlichkeit des Bildes mit dem absoluten Objekte. Ein Wesen, bei
dem die Zahl der Sinne kleiner ist, als beim Menschen, wird weniger,
eines, bei dem sie größer ist, mehr von der Welt wahrnehmen.
Das erstere wird demnach eine unvollkommenere Erkenntnis haben als das
letztere.

Für den Monismus liegt die Sache anders. Durch die
Organisation des wahrnehmenden Wesens wird die Gestalt bestimmt, wo der
Weltzusammenhang in Subjekt und Objekt auseinandergerissen erscheint.
Das Objekt ist kein absolutes, sondern nur ein relatives, in Bezug auf
dieses bestimmte Subjekt. Die Überbrückung des Gegensatzes
kann demnach auch nur wieder in der ganz spezifischen, gerade dem
menschlichen Subjekt eigenen Weise geschehen. Sobald das Ich,
das in dem Wahrnehmen von der Welt abgetrennt ist, in der denkenden
Betrachtung wieder in den Weltzusammenhang sich einfügt, dann
hört alles weitere Fragen, das nur eine Folge der Trennung war,
auf.

Ein anders geartetes Wesen hätte eine anders
geartete Erkenntnis. Die unsrige ist ausreichend, um die durch unser
eigenes Wesen aufgestellten Fragen zu beantworten.

Der metaphysische Realismus muß fragen, wodurch
ist das als Wahrnehmung Gegebene gegeben; wodurch wird das Subjekt
affiziert?

Für den Monismus ist die Wahrnehmung durch das
Subjekt bestimmt. Dieses hat aber in dem Denken zugleich das Mittel,
die durch es selbst hervorgerufene Bestimmtheit wieder aufzuheben.

Der metaphysische Realismus steht vor einer weiteren
Schwierigkeit, wenn er die Ähnlichkeit der Weltbilder
verschiedener menschlicher Individuen erklären will. Er muß
sich fragen: wie kommt es, daß das Weltbild, das ich aus meiner
subjektiv bestimmten Wahrnehmung und meinen Begriffen aufbaue,
gleichkommt dem, das ein anderes menschliches Individuum aus denselben
beiden subjektiven Faktoren aufbaut? Wie kann ich überhaupt aus
meinem subjektiven Weltbilde auf das eines andern Menschen
schließen? Daraus, daß die Menschen sich miteinander
praktisch abfinden, glaubt der metaphysische Realist die
Ähnlichkeit ihrer subjektiven Weltbilder erschließen zu
können. Aus der Ähnlichkeit dieser Weltbilder schließt
er dann weiter auf die Gleichheit der den einzelnen menschlichen
Wahrnehmungssubjekten zu Grunde liegenden Individualgeister
oder der den Subjekten zu Grunde liegenden „Ich an
sich“.

Dieser Schluß ist also ein solcher aus einer Summe
von Wirkungen auf den Charakter der ihnen zu Grunde liegenden Ursachen.
Wir glauben aus einer hinreichend großen Anzahl von Fällen
den Sachverhalt so zu erkennen, daß wir wissen, wie sich die
erschlossenen Ursachen in andern Fällen verhalten werden. Einen
solchen Schluß nennen wir einen Induktionsschluß. Wir
werden uns genötigt sehen, die Resultate desselben zu
modifizieren, wenn in einer weitern Beobachtung etwas Unerwartetes sich
ergiebt, weil der Charakter des Resultates doch nur durch die
individuelle Gestalt der geschehenen Beobachtungen bestimmt ist. Diese
bedingte Erkenntnis der Ursachen reiche aber für das praktische
Leben vollständig aus, behauptet der metaphysische Realist.

Der Induktionsschluß ist die methodische Grundlage
des modernen metaphysischen Realismus. Es gab eine Zeit, in der man aus
Begriffen glaubte etwas herauswickeln zu können, was nicht mehr
Begriff ist. Man glaubte aus den Begriffen die metaphysischen
Realwesen, deren der metaphysische Realismus einmal bedarf, erkennen zu
können. Diese Art des Philosophierens gehört heute zu den
überwundenen Dingen. Dafür aber glaubt man, aus einer
genügend großen Anzahl von Wahrnehmungsthatsachen auf den
Charakter des Dinges an sich schließen zu können, das diesen
Thatsachen zu Grunde liegt. Wie früher aus dem Begriffe, so sucht
man heute das Metaphysische aus den Wahrnehmungen herauswickeln zu
können. Da man die Begriffe in durchsichtiger Klarheit
vor sich hat, so glaubte man aus ihnen auch das
Metaphysische mit absoluter Sicherheit ableiten zu können. Die
Wahrnehmungen liegen nicht mit gleich durchsichtiger Klarheit vor. Jede
folgende stellt sich wieder etwas anders dar, als die gleichartigen
vorhergehenden. Im Grunde wird daher das aus den vorhergehenden
Erschlossene durch jede folgende etwas modifiziert. Die Gestalt, die
man auf diese Weise für das Metaphysische gewinnt, ist also nur
eine relativ richtige zu nennen; sie unterliegt der Korrektur durch
künftige Fälle. Einen durch diesen methodischen Grundsatz
bestimmten Charakter trägt die Metaphysik Eduard von Hartmanns,
der als Motto auf das Titelblatt seines ersten Hauptwerkes gesetzt hat:
„Spekulative Resultate nach induktiv naturwissenschaftlicher
Methode.“

Die Gestalt, die der metaphysische Realist
gegenwärtig seinen Dingen an sich giebt, ist eine durch
Induktionsschlüsse gewonnene. Von dem Vorhandensein eines
objektiv-realen Zusammenhanges der Welt neben dem
„subjektiven“ durch Wahrnehmung und Begriff erkennbaren,
ist er durch Erwägungen über den Erkenntnisprozeß
überzeugt. Wie diese objektive Realität beschaffen ist, das
glaubt er durch Induktionsschlüsse aus seinen Wahrnehmungen heraus
bestimmen zu können. 









Die Wirklichkeit der Freiheit.







IX.

IX.

Die Faktoren des Lebens.




Rekapitulieren wir das in den vorangehenden
Kapiteln Gewonnene. Die Welt tritt dem Menschen als eine Vielheit
gegenüber, als eine Summe von Einzelheiten. Eine von diesen
Einzelheiten, ein Ding unter Dingen, ist er selbst. Diese Gestalt der
Welt bezeichnen wir schlechthin als gegeben,
und insofern wir sie nicht durch bewußte Thätigkeit
entwickeln, sondern vorfinden, als Wahrnehmung.
Innerhalb der Welt der Wahrnehmungen nehmen wir uns selbst wahr. Diese
Selbstwahrnehmung bliebe einfach als eine unter den vielen anderen
Wahrnehmungen stehen, wenn nicht aus der Mitte dieser Selbstwahrnehmung
etwas auftauchte, das sich geeignet erweist die Wahrnehmungen
überhaupt, also auch die Summe aller anderen Wahrnehmungen mit der
unseres Selbst, zu verbinden. Dieses auftauchende Etwas ist nicht mehr
bloße Wahrnehmung; es wird auch nicht gleich den Wahrnehmungen
einfach vorgefunden. Es wird durch Thätigkeit hervorgebracht. Es
erscheint zunächst an das gebunden, was wir als unser Selbst
wahrnehmen. Seiner inneren Bedeutung nach greift es aber
über das Selbst hinaus. Es fügt den einzelnen Wahrnehmungen
ideelle Bestimmtheiten bei, die sich aber aufeinander beziehen, die in
einem Ganzen gegründet sind. Das durch Selbstwahrnehmung Gewonnene
bestimmt es auf gleiche Weise ideell wie alle andern Wahrnehmungen und
stellt es als Subjekt oder „Ich“ den Objekten
gegenüber. Dieses Etwas ist das Denken, und die ideellen
Bestimmtheiten sind die Begriffe und Ideen. Das Denken
äußert sich daher zunächst an der Wahrnehmung des
Selbst; ist aber nicht bloß subjektiv; denn das Selbst bezeichnet
sich erst mit Hilfe des Denkens als Subjekt. Diese gedankliche
Beziehung auf sich selbst ist eine Lebensbestimmung unserer
Persönlichkeit. Durch sie führen wir ein rein ideelles
Dasein. Wir fühlen uns durch sie als denkende Wesen. Diese
Lebensbestimmung bliebe eine rein begriffliche (logische), wenn keine
anderen Bestimmungen unseres Selbst hinzuträten. Wir wären
dann Wesen, deren Leben sich in der Herstellung rein ideeller
Beziehungen zwischen den Wahrnehmungen untereinander und den letztern
und uns selbst erschöpfte. Nennt man die Herstellung eines solchen
gedanklichen Verhältnisses ein Erkennen, und den durch dieselbe
gewonnenen Zustand unseres Selbst Wissen, so müßten wir uns
beim Eintreffen der obigen Voraussetzung als bloß erkennende oder
wissende Wesen ansehen.

Die Voraussetzung trifft aber nicht zu. Wir beziehen die
Wahrnehmungen nicht bloß ideell auf uns, durch den Begriff,
sondern auch noch durch das Gefühl, wie wir gesehen haben. Wir
sind also nicht Wesen mit bloß begrifflichem Lebensinhalt. Der
naive Realist sieht sogar in dem Gefühlsleben ein
wirklicheres Leben der Persönlichkeit als in dem rein ideellen
Element des Wissens. Und er hat von seinem Standpunkte aus ganz recht,
wenn er in dieser Weise sich die Sache zurechtlegt. Das Gefühl ist
auf subjektiver Seite zunächst genau dasselbe, was die Wahrnehmung
auf objektiver Seite ist. Nach dem Grundsatz des naiven Realismus:
alles ist wirklich, was wahrgenommen werden kann, ist daher das
Gefühl die Bürgschaft der Realität der eigenen
Persönlichkeit. Der Monismus muß aber dem Gefühle die
gleiche Ergänzung angedeihen lassen, die er für die
Wahrnehmung notwendig erachtet, wenn sie als vollkommene Wirklichkeit
sich darstellen soll. Für den Monismus ist das Gefühl ein
unvollständiges Wirkliche, das in der ersten Form, in der es uns
gegeben ist, seinen zweiten Faktor, den Begriff oder die Idee, noch
nicht mitenthält. Deshalb tritt im Leben auch überall das
Fühlen gleichwie das Wahrnehmen vor dem
Erkennen auf. Wir fühlen uns zuerst als Daseiende; und im Laufe
der allmählichen Entwicklung ringen wir uns erst zu dem Punkte
durch, wo uns in dem dumpfgefüllten eigenen Dasein der Begriff
unseres Selbst aufgeht. Was für uns erst
später hervortritt, ist aber ursprünglich mit dem
Gefühle unzertrennlich verbunden. Der naive Mensch gerät
durch diesen Umstand auf den Glauben: in dem Fühlen stelle sich
ihm das Dasein unmittelbar, in dem Wissen nur mittelbar dar. Die
Ausbildung des Gefühlslebens wird ihm daher vor allen andern
Dingen wichtig erscheinen. Er wird den Zusammenhang der Welt erst
erfasst zu haben glauben, wenn er ihn in sein Fühlen aufgenommen
hat. Er sucht nicht das Wissen, sondern das
Fühlen zum Mittel der Erkenntnis zu machen. Da das Gefühl
etwas ganz Individuelles ist, etwas der Wahrnehmung Gleichkommendes, so
macht der Gefühlsphilosoph ein Prinzip, das nur innerhalb seiner
Persönlichkeit eine Bedeutung hat, zum Weltprinzipe. Er sucht die
ganze Welt mit seinem eigenen Selbst zu durchdringen. Was der Monismus
im Begriffe zu erfassen strebt, das sucht der Gefühlsphilosoph mit
dem Gefühle zu erreichen, und sieht dieses sein Zusammensein mit
den Objekten als das unmittelbarere an.

Die hiermit gekennzeichnete Richtung, die Philosophie
des Gefühls, ist die Mystik. Der Irrtum
dieser Anschauungsweise besteht darinnen, daß sie erleben will, was sie wissen soll, daß sie ein
individuelles, das Gefühl, zu einem universellen erziehen
will.

Das Fühlen ist ein rein individueller Akt, die
Beziehung der Außenwelt auf unser Subjekt, insofern diese
Beziehung ihren Ausdruck findet in einem bloß subjektiven
Erleben.

Es giebt noch eine andere Äußerung der
menschlichen Persönlichkeit. Das Ich lebt durch sein Denken das
allgemeine Weltleben mit; es bezieht durch dasselbe rein ideell
(begrifflich) die Wahrnehmungen auf sich, sich auf die Wahrnehmungen.
Im Gefühl erlebt es einen Bezug der Objekte auf sein Subjekt; im
Willen ist das Umgekehrte der Fall. Im Wollen
haben wir ebenfalls eine Wahrnehmung vor uns, nämlich die des
individuellen Bezugs unseres Selbstes auf das Objektive. Was am Wollen
nicht rein ideeller Faktor ist, das ist ebenso bloß
Gegenstand des Wahrnehmens wie das bei irgend einem Dinge der
Außenwelt der Fall ist.

Dennoch wird der naive Realismus auch hier wieder ein
weit wirklicheres Sein vor sich zu haben glauben, als durch das Denken
erlangt werden kann. Er wird in dem Willen ein Element erblicken, in
dem er ein Geschehen, ein Verursachen unmittelbar gewahr wird, im
Gegensatz zum Denken, das das Geschehen erst in Begriffe faßt.
Was das Ich durch seinen Willen vollbringt, stellt für eine solche
Anschauungsweise einen Prozeß dar, der unmittelbar erlebt wird.
In dem Wollen glaubt der Bekenner dieser Philosophie das Weltgeschehen
wirklich an einem Zipfel erfaßt zu haben. Während er die
anderen Geschehnisse nur durch Wahrnehmen von außen verfolgen
kann, glaubt er in seinem Wollen ein reales Geschehen ganz unmittelbar
zu erleben. Die Seinsform, in der ihm der Wille innerhalb des Selbst
erscheint, wird für ihn zu einem Realprinzip der Wirklichkeit.
Sein eigenes Wollen erscheint ihm als Spezialfall des allgemeinen
Weltgeschehens; dieses letztere somit als allgemeines Wollen. Der Wille
wird zum Weltprinzip wie in der Mystik das Gefühl zum
Erkenntnisprinzip. Diese Anschauungsweise ist Willensphilosophie (Thelismus). Was sich nur individuell
erleben läßt, das wird durch sie zum konstituierenden Faktor
der Welt gemacht.

So wenig die Mystik Wissenschaft genannt werden kann, so
wenig kann es die Willensphilosophie. Denn beide behaupten mit dem
begrifflichen Durchdringen der Welt nicht auskommen zu können.
Beide fordern neben dem Idealprinzip des Seins noch ein Realprinzip.
Da wir aber für diese sogenannten
Realprinzipien nur das Wahrnehmen als Auffassungsmittel haben, so
ist die Behauptung der Mystik und der Willensphilosophie identisch mit
der Ansicht: wir haben zwei Quellen der Erkenntnis: die des Denkens und
die des Wahrnehmens, welches letztere sich im Gefühl und Willen
als individuelles Erleben darstellt. Da die Ausflüsse der einen
Quelle, die Erlebnisse, nicht direkt in die der andern, des Denkens,
aufgenommen werden können, so bleiben die beiden Erkenntnisweisen,
Wahrnehmen (Erleben) und Denken ohne höhere Vermittlung
nebeneinander bestehen. Neben dem durch das Wissen erreichbaren
Idealprinzip giebt es noch ein zu erlebendes Realprinzip der Welt. Mit
andern Worten: die Mystik und Willensphilosophie sind naiver Realismus,
weil sie dem Satz huldigen: das unmittelbar Wahrgenommene (Erlebte) ist
wirklich. Sie begehen dem ursprünglichen naiven Realismus
gegenüber nur noch die Inkonsequenz, daß sie eine bestimmte
Form des Wahrnehmens (das Fühlen, beziehungsweise Wollen) zum
alleinigen Erkenntnismittel des Seins machen, während sie
das doch
nur können, wenn sie im allgemeinen dem Grundsatz huldigen: das
Wahrgenommene ist wirklich. Sie müßten somit auch dem
äußeren Wahrnehmen einen gleichen Erkenntniswert
zuschreiben.

Die Willensphilosophie wird zum metaphysischen
Realismus, wenn sie den Willen auch in die
Daseinssphären verlegt, in denen ein unmittelbares Erleben
desselben nicht wie in dem eigenen Subjekt möglich ist. Sie nimmt
ein Prinzip außer dem Subjekt hypothetisch an, für das das
subjektive Erleben das einzige Wirklichkeitskriterium ist. Als
metaphysischer Realismus verfällt die
Willensphilosophie der im vorhergehenden Kapitel angegebenen Kritik,
welche das widerspruchsvolle Moment jedes metaphysischen Realismus
überwinden und anerkennen muß, daß der Wille nur
insofern ein allgemeines Weltgeschehen ist, als er sich ideell auf die
übrige Welt bezieht. 









X.

X.

Die Idee der Freiheit.




Der Begriff des Baumes ist für das Erkennen
durch die Wahrnehmung des Baumes bedingt. Ich kann der bestimmten
Wahrnehmung gegenüber nur einen ganz bestimmten Begriff aus dem
allgemeinen Begriffssystem herausheben. Der Zusammenhang von Begriff
und Wahrnehmung wird durch das Denken an der Wahrnehmung mittelbar und
objektiv bestimmt. Die Verbindung der Wahrnehmung mit ihrem Begriffe
wird nach dem Wahrnehmungsakte erkannt; die Zusammengehörigkeit
ist aber in der Sache selbst bestimmt.

Anders ist das bei unserem Wollen. Hier ist die
Wahrnehmung unser individueller Daseinsgehalt, wie der Begriff das
Allgemeine in uns ist. Was durch den Begriff in ideelle Beziehung zur
Außenwelt tritt, das ist unser eigenes Erlebnis, eine Wahrnehmung
an uns selbst. Und zwar nehmen wir uns als thätiges, auf die
Außenwelt wirksames Wesen wahr. Was ich bei Erkenntnis meines
eigenen Wollens in Verbindung bringe, das ist der Begriff mit einer
entsprechenden Wahrnehmung, nämlich der einzelnen
Willensäußerung. Mit anderen Worten: ich gliedere
meine individuelle Fähigkeit (das Wollen) dem allgemeinen
Weltgeschehen mit Hilfe meines Denkens ein. Der Inhalt des Begriffs
für eine am Horizonte unserer Erfahrung auftretende
äußere Wahrnehmung wird durch Intuition gegeben. Die
Intuition ist die Quelle für den Inhalt unseres ganzen
Begriffssystems. Die Wahrnehmung zeigt mir nur, welchen Begriff ich aus
der Summe meiner Intuitionen im gegebenen Falle anzuwenden habe. Der
Inhalt eines Begriffes ist durch die Wahrnehmung zwar bedingt aber
nicht hervorgebracht; sondern er ist intuitiv gegeben und durch das
Denken mit der Wahrnehmung verbunden. Der begriffliche Inhalt eines
Willensaktes ist ebensowenig aus diesem Willensakte abzuleiten. Er wird
durch Intuition gewonnen.

Tritt nun die begriffliche Intuition (der ideelle
Inhalt) meines Willensaktes vor dessen Wahrnehmung auf, dann ist der
Inhalt meines individuellen Thuns das Ergebnis einer ideellen
Bestimmung. Der Grund, warum ich aus der Summe der mir möglichen
Intuitionen gerade die Eine heraushebe, kann nicht in einem
Wahrnehmungsobjekte gesucht werden, sondern liegt in der gegenseitigen,
rein ideellen Bedingtheit der Glieder meines Ideensystems. Mit andern
Worten: für mein Wollen kann ich keine bestimmenden Elemente in
der Wahrnehmungswelt, sondern nur in der Ideenwelt finden. Das Wollen
ist durch die Idee bestimmt. — Das Begriffssystem, welches der
Außenwelt entspricht, ist durch diese Außenwelt auch
bedingt. Welche Intuition einer Wahrnehmung entspricht, das muß
an letzterer bestimmt werden; und wie sich dann diese Intuition mit unserem übrigen
Ideengebäude zusammenschließt, das ist wieder von dem
intuitiven Inhalt abhängig. Die Wahrnehmung bedingt also direkt
ihren Begriff, und indirekt dadurch auch ihre Stellung in dem
Begriffssysteme der Welt. Der aus dem Begriffssysteme herausgehobene
ideelle Inhalt eines Willensaktes, der diesem vorhergeht, ist nur durch
das Begriffssystem selbst bestimmt. — Ein Willensakt, der von
nichts anderem als von diesem ideellen Inhalte abhängt, ist selbst
als ideell, als ein durch die Idee bestimmter aufzufassen. Damit ist
natürlich nicht gesagt, daß alle Willensakte nur ideell
bestimmt sind. Es haben alle das menschliche Individuum bestimmenden
Faktoren Einfluß auf das Wollen.

Für den einzelnen Willensakt kommt in Betracht: das
Motiv und die Triebfeder. Das Motiv ist der begriffliche Faktor; die
Triebfeder ist der Wahrnehmungsfaktor des Wollens. Der begriffliche
Faktor oder das Motiv ist der augenblickliche Bestimmungsgrund des
Wollens; die Triebfeder der bleibende Bestimmungsgrund des Individuums.
Motiv des Wollens kann nur ein reiner Begriff oder ein Begriff mit
einem bestimmten Bezug auf das Wahrnehmen sein, d. i. eine Vorstellung.
Allgemeine und individuelle Begriffe (Vorstellungen) werden dadurch zu
Motiven des Wollens, daß sie auf das menschliche Individuum
wirken und dasselbe in einer gewissen Richtung zum Handeln bestimmen.
Ein und derselbe Begriff, beziehungsweise eine und dieselbe Vorstellung
wirkt aber auf verschiedene Individuen verschieden. Sie veranlaßt
verschiedene Menschen zu verschiedenen Handlungen. Das Wollen ist also
nicht bloß ein Ergebnis des Begriffes oder der
Vorstellung, sondern auch der individuellen Beschaffenheit des
Menschen. Diese individuelle Beschaffenheit wollen wir — nach
Eduard von Hartmann — die charakterologische Anlage nennen. Die
Art, wie Begriff und Vorstellung auf die charakterologische Anlage des
Menschen wirken, giebt seinem Leben ein bestimmtes moralisches oder
ethisches Gepräge.

Die charakterologische Anlage wird gebildet durch den
mehr oder weniger bleibenden Lebensgehalt unseres Subjektes, d. i.
durch unseren Vorstellungs- und Gefühlsinhalt. Ob mich eine in mir
gegenwärtig auftretende Vorstellung zu einem Wollen anregt, das
hängt davon ab, wie sie sich zu meinem übrigen
Vorstellungsinhalte und auch zu meinen
Gefühlseigentümlichkeiten verhält. Mein
Vorstellungsinhalt ist aber wieder bedingt durch die Summe derjenigen
Begriffe, die im Verlaufe meines individuellen Lebens mit Wahrnehmungen
in Berührung gekommen, d. h. zu Vorstellungen geworden sind. Diese
hängt wieder ab von meiner größeren oder geringeren
Fähigkeit der Intuition und von dem Umkreis meiner Beobachtungen,
d. i. von dem subjektiven und dem objektiven Faktor der Erfahrungen,
von der inneren Bestimmtheit und dem milieu. Ganz besonders ist meine
charakterologische Anlage durch mein
Gefühlsleben bestimmt. Ob ich an einer bestimmten Vorstellung oder
einem Begriff Freude oder Schmerz empfinde, davon wird es
abhängen, ob ich sie zum Motiv meines Handelns machen will oder
nicht. — Dies sind die Elemente, die bei einem Willensakte in
Betracht kommen. Die unmittelbar gegenwärtige Vorstellung oder der
Begriff, die zum Motiv werden, bestimmen das Ziel, den Zweck
meines Wollens; meine charakterologische Anlage bestimmt mich, auf
dieses Ziel meine Thätigkeit zu richten. Die Vorstellung, in der
nächsten halben Stunde einen Spaziergang zu machen, bestimmt das
Ziel meines Handelns. Diese Vorstellung wird aber nur dann zum Motiv
des Wollens erhoben, wenn sie auf eine geeignete charakterologische
Anlage auftrifft, d. i. wenn sich durch mein bisheriges Leben in mir
die Vorstellungen gebildet haben von der Zweckmäßigkeit des
Spazierengehens, von dem Wert der Gesundheit, und ferner, wenn sich mit
der Vorstellung des Spazierengehens in mir das Gefühl der Lust
verbindet.

Wir haben somit zu unterscheiden: 1) Die möglichen
subjektiven Anlagen, die geeignet sind, bestimmte Vorstellungen und
Begriffe zu Motiven zu machen; und 2) die möglichen Vorstellungen
und Begriffe, die imstande sind, meine charakterologische Anlage so zu
beeinflussen, daß sich ein Wollen ergiebt. Jene stellen die
Triebfedern, diese die Ziele der Sittlichkeit dar.

Die Triebfedern der Sittlichkeit können wir dadurch
finden, daß wir nachsehen, aus welchen Elementen sich das
individuelle Leben zusammensetzt.

Die erste Stufe des individuellen Lebens ist das
Wahrnehmen, und zwar das Wahrnehmen der Sinne.
Wir stehen hier in jener Region unseres individuellen Lebens, wo sich
das Wahrnehmen unmittelbar, ohne Dazwischentreten eines Gefühles
oder Begriffes in Wollen umsetzt. Die Triebfeder des Menschen, die
hierbei in Betracht kommt, wird als Trieb
schlechthin bezeichnet. Die Befriedigung unserer niederen, rein
animalischen Bedürfnisse (Hunger, roher
Geschlechtsverkehr u. s. w.) kommt auf diesem Wege zustande. Das
charakteristische des Trieblebens besteht in der Unmittelbarkeit, mit
der die Einzelwahrnehmung das Wollen auslöst. Diese Art der
Bestimmung des Wollens, die ursprünglich nur dem niederen
Sinnenleben eigen ist, kann aber auch auf die Wahrnehmungen der
höheren Sinne ausgedehnt werden. Wir lassen auf die Wahrnehmung
irgend eines Geschehens in der Außenwelt, ohne weiter
nachzudenken und ohne daß sich uns an die Wahrnehmung ein
besonderes Gefühl knüpft, eine Handlung folgen, wie das
namentlich im konventionellen Umgange mit Menschen geschieht. Die
Triebfeder dieses Handelns bezeichnet man als Takt oder sittlichen Geschmack. Je
öfter sich ein solches unmittelbares Auslösen einer Handlung
durch eine Wahrnehmung vollzieht, desto geeigneter wird sich der
betreffende Mensch erweisen, rein unter dem Einfluß des Taktes zu
handeln, d. i. der Takt wird zu seiner
charakterologischen Anlage.

Die zweite Sphäre des menschlichen Lebens ist das
Fühlen. An die Wahrnehmungen der
Außenwelt knüpfen sich bestimmte Gefühle. Diese
Gefühle können zu Triebfedern des Handelns werden. Wenn ich
einen hungernden Menschen sehe, so kann mein Mitgefühl mit
demselben die Triebfeder meines Handelns bilden. Solche Gefühle
sind etwa: das Schamgefühl, der Stolz, das Ehrgefühl, die
Demut, die Reue, das Mitgefühl, das Rache- und
Dankbarkeitsgefühl, die Pietät, die Treue, das Liebes- und
Pflichtgefühl1. 

Die dritte Stufe des Lebens endlich ist das Denken und Vorstellen. Durch bloße Überlegung
kann eine Vorstellung oder ein Begriff zum Motiv einer Handlung werden.
Vorstellungen werden dadurch Motive, daß wir im Laufe des Lebens
fortwährend gewisse Ziele des Wollens an Wahrnehmungen
knüpfen, die in mehr oder weniger modifizierter Gestalt immer
wiederkehren. Daher kommt es, daß bei Menschen, die nicht ganz
ohne Erfahrung sind, stets mit bestimmten Wahrnehmungen auch die
Vorstellungen von Handlungen ins Bewußtsein treten, die sie in
einem ähnlichen Fall ausgeführt oder ausführen gesehen
haben. Diese Vorstellungen schweben ihnen als bestimmende Muster bei
allen späteren Entschließungen vor, sie werden Glieder ihrer
charakterologischen Anlage. Wir können die damit bezeichnete
Triebfeder des Wollens die praktische Erfahrung
nennen. Die praktische Erfahrung geht allmählich in das rein
taktvolle Handeln über. Wenn sich bestimmte typische Bilder von
Handlungen mit Vorstellungen von gewissen Situationen des Lebens in
unserem Bewußtsein so fest verbunden haben, daß wir
gegebenen Falles mit Überspringung aller auf Erfahrung sich
gründenden Überlegung unmittelbar auf die Wahrnehmung hin ins
Wollen übergehen, dann ist dies der Fall.

Die höchste Stufe des individuellen Lebens ist das
begriffliche Denken ohne Rücksicht auf einen bestimmten
Wahrnehmungsgehalt. Wir bestimmen den Inhalt eines Begriffes durch
reine Intuition aus der ideellen Sphäre heraus. Ein
solcher Begriff enthält dann zunächst keinen Bezug auf
bestimmte Wahrnehmungen. Wenn wir unter dem Einflusse eines auf eine
Wahrnehmung deutenden Begriffes, d. i. einer Vorstellung, in das Wollen
eintreten, so ist es diese Wahrnehmung, die uns auf dem Umwege durch
das begriffliche Denken bestimmt. Wenn wir unter dem Einflusse
bloßer Intuitionen handeln, so ist die Triebfeder unseres
Handelns das reine Denken. Da man gewohnt ist
das reine Denkvermögen in der Philosophie als Vernunft zu
bezeichnen, so ist es wohl auch berechtigt, die auf dieser Stufe
gekennzeichnete moralische Triebfeder die praktische
Vernunft zu nennen. Am klarsten hat von dieser Triebfeder des
Wollens Kreyenbühl (Philosophische Monatshefte, Bd. XVIII, Heft 3)
gehandelt. Ich rechne seinen darüber geschriebenen Aufsatz zu den
bedeutsamsten Erzeugnissen der gegenwärtigen Philosophie,
namentlich der Ethik. Kreyenbühl bezeichnet die in Rede stehende
Triebfeder als praktisches Apriori, d. h.
unmittelbar aus meiner Intuition fließenden Antrieb zum
Handeln.

Es ist klar, daß ein solcher Antrieb nicht mehr im
strengen Wortsinne zu dem Gebiete der charakterologischen Anlagen
gerechnet werden kann. Denn was hier als Triebfeder wirkt, ist nicht
mehr ein bloß Individuelles in mir, sondern der ideelle und
folglich allgemeine Inhalt meiner Intuition. Sobald ich die
Berechtigung dieses Inhaltes als Grundlage und Ausgangspunkt einer
Handlung ansehe, trete ich in das Wollen ein, gleichgültig ob der
Begriff bereits zeitlich vorher in mir da war, oder erst unmittelbar
vor dem Handeln in mein Bewußtsein eintritt, d. i. gleichgültig, ob er bereits als Anlage in
mir vorhanden war oder nicht.

Zu einem wirklichen Willensakt kommt es nur dann, wenn
ein augenblicklicher Antrieb des Handelns in Form eines Begriffes oder
einer Vorstellung auf die charakterologische Anlage einwirkt. Ein
solcher Antrieb wird dann zum Motiv des Wollens.

Die Motive der Sittlichkeit sind Vorstellungen und
Begriffe. Es giebt Ethiker, die auch im Gefühle ein Motiv der
Sittlichkeit sehen; sie behaupten z. B. Ziel des sittlichen Handelns
sei die Beförderung des größtmöglichen Quantums
von Lust im handelnden Individuum. Die Lust selbst aber kann nicht
Motiv werden, sondern nur eine vorgestellte
Lust. Die Vorstellung eines
künftigen Gefühles, nicht aber das Gefühl selbst kann
auf meine charakterologische Anlage einwirken. Denn das Gefühl
selbst ist im Augenblicke der Handlung noch nicht da, soll vielmehr
erst durch die Handlung hervorgebracht werden.

Die Vorstellung des eigenen oder
fremden Wohles wird aber mit Recht als ein Motiv des Wollens angesehen.
Das Prinzip, durch sein Handeln die größte Summe eigener
Lust zu bewirken, d. i. die individuelle Glückseligkeit zu
erreichen, heißt Egoismus. Diese
individuelle Glückseligkeit wird entweder dadurch zu erreichen
gesucht, daß man in rücksichtsloser Weise nur auf
das eigene Wohl bedacht ist und dieses auch auf Kosten des Glückes
fremder Individualitäten erstrebt (reiner Egoismus), oder dadurch,
daß
man das fremde Wohl aus dem Grunde befördert, weil man sich dann
mittelbar von den glücklichen fremden Individualitäten
einen günstigen Einfluß auf die
eigene Person verspricht, oder weil man durch Schädigung fremder
Individuen auch eine Gefährdung des eigenen Interesses
befürchtet (Klugheitsmoral). Der besondere Inhalt der egoistischen
Sittlichkeitsprinzipien wird davon abhängen, welche Vorstellung
sich der Mensch von seiner eigenen oder der fremden Glückseligkeit
macht. Nach dem, was einer als ein Gut des Lebens ansieht (Wohlleben,
Hoffnung auf Glückseligkeit, Erlösung von verschiedenen
Übeln u. s. w.), wird er den Inhalt seines egoistischen Strebens
bestimmen.

Als ein weiteres Motiv ist dann der rein begriffliche
Inhalt einer Handlung anzusehen. Dieser Inhalt bezieht sich nicht wie
die Vorstellung der eigenen Lust auf die einzelne Handlung allein,
sondern auf die Begründung einer Handlung aus einem Systeme
sittlicher Prinzipien. Diese Moralprinzipien können in Form
abstrakter Begriffe das sittliche Leben regeln, ohne daß der
Einzelne sich um den Ursprung der Begriffe kümmert. Wir empfinden
dann einfach die Unterwerfung unter den sittlichen Begriff, der als
Gebot über unserem Handeln schwebt, als sittliche Notwendigkeit.
Die Begründung dieser Notwendigkeit überlassen wir dem, der
die sittliche Unterwerfung fordert, d. i. der sittlichen
Autorität, die wir anerkennen (Familienoberhaupt, Staat,
gesellschaftliche Sitte, kirchliche Autorität, göttliche
Offenbarung). Eine besondere Art dieser Sittlichkeitsprinzipien ist
die, wo das Gebot sich nicht durch eine äußere
Autorität für uns kundgiebt, sondern durch unser eigenes
Innere (sittliche Autonomie). Wir glauben dann die Stimme in unserem
eigenen Innern zu vernehmen, der wir uns zu unterwerfen
haben. Der Ausdruck dieser Stimme ist das Gewissen.

Es bedeutet einen sittlichen Fortschritt, wenn der
Mensch zum Motiv seines Handelns nicht einfach das Gebot einer
äußeren oder der inneren Autorität macht, sondern wenn
er den Grund einzusehen bestrebt ist, aus dem irgend eine Maxime des
Handelns als Motiv in ihm wirken soll. Dieser Fortschritt ist der von
der autoritativen Moral zu dem Handeln aus sittlicher Einsicht. Der
Mensch wird auf dieser Stufe der Sittlichkeit die Bedürfnisse des
sittlichen Lebens aufsuchen und sich von der Erkenntnis derselben zu
seinen Handlungen bestimmen lassen. Solche Bedürfnisse sind: 1)
das größtmögliche Wohl der Gesamtmenschheit rein um
dieses Wohles willen; 2) der Kulturfortschritt oder die sittliche
Entwicklung der Menschheit zu immer
größerer Vollkommenheit; 3) die Verwirklichung rein intuitiv
erfaßter individueller Sittlichkeitsziele.

Das größtmögliche Wohl
der Gesamtmenschheit wird natürlich von verschiedenen
Menschen in verschiedener Weise aufgefaßt werden. Die obige
Maxime bezieht sich nicht auf eine bestimmte Vorstellung von diesem
Wohl, sondern darauf, daß jeder Einzelne, der dies Prinzip
anerkennt, bestrebt ist, dasjenige zu thun, was nach seiner Ansicht das
Wohl der Gesamtmenschheit am meisten fördert.

Der Kulturfortschritt erweist
sich für denjenigen, dem sich an die Güter der Kultur ein
Lustgefühl knüpft, als ein spezieller Fall des vorigen
Moralprinzips. Er wird nur den Untergang und die Zerstörung
mancher Dinge, die auch zum Wohle der Menschheit beitragen, mit
in Kauf nehmen müssen. Es ist aber auch möglich, daß
jemand in dem Kulturfortschritt, abgesehen von dem damit verbundenen
Lustgefühl, eine sittliche Notwendigkeit erblickt. Dann ist
derselbe für ihn ein besonderes Moralprinzip neben dem
vorigen.

Sowohl die Maxime des Gesamtwohles wie auch jene des
Kulturfortschrittes beruht auf der Vorstellung, d. i. auf der
Beziehung, die man dem Inhalt der sittlichen Ideen zu bestimmten
Erlebnissen (Wahrnehmungen) giebt. Das höchste denkbare
Sittlichkeitsprinzip ist aber das, welches keine solche Beziehung von
vornherein enthält, sondern aus dem Quell der reinen Intuition
entspringt und erst nachher die Beziehung zur Wahrnehmung (zum Leben)
sucht. Die Bestimmung, was zu wollen ist, geht hier von einer andern
Instanz aus als in den vorhergehenden Fällen. Wer dem sittlichen
Prinzip des Gesamtwohles huldigt, der wird bei allen seinen Handlungen
zuerst fragen, was zu diesem Gesamtwohl seine Ideale beitragen. Wer
sich zu dem sittlichen Prinzip des Kulturfortschrittes bekennt, wird es
hier ebenso machen. Es giebt aber ein höheres, das in dem
einzelnen Falle nicht von einem bestimmten einzelnen Sittlichkeitsziel
ausgeht, sondern welches allen Sittlichkeitsmaximen einen gewissen Wert
beilegt, und im gegebenen Falle immer fragt, ob denn hier das eine oder
das andere Moralprinzip das wichtigere ist. Es kann vorkommen,
daß jemand unter gegebenen Verhältnissen die Förderung
des Kulturfortschritts, unter andern die des Gesamtwohls, im dritten
Falle die Förderung des eigenen Wohles für das richtige
ansieht und zum Motiv seines Handelns macht. Wenn aber alle
andern Bestimmungsgründe erst an zweite Stelle treten, dann kommt
in erster Linie die begriffliche Intuition selbst in Betracht. Damit
fallen alle andern Motive weg, und nur der Ideengehalt der Handlung
wirkt als Motiv derselben.

Wir haben unter den Stufen der charakterologischen
Anlage diejenige als die höchste bezeichnet, die als reines Denken, als praktische
Vernunft wirkt. Unter den Motiven haben wir jetzt als das
höchste die begriffliche Intuition
bezeichnet. Bei genauerer Überlegung stellt sich alsbald heraus,
daß auf dieser Stufe der Sittlichkeit Triebfeder und Motiv
zusammenfallen, d. i., daß weder eine vorherbestimmte
charakterologische Anlage, noch ein äußeres, normativ
angenommenes sittliches Prinzip auf unser Handeln wirken. Die Handlung
ist also keine schablonenmäßige, die nach den Regeln eines
Moralcodex ausgeführt wird, und auch keine solche, die der Mensch
auf äußeren Anstoß hin automatenhaft vollzieht,
sondern eine schlechthin durch ihren idealen Gehalt bestimmte.

Zur Voraussetzung hat eine solche Handlung die
Fähigkeit der moralischen Intuitionen. Wem die Fähigkeit
fehlt, sich für den einzelnen Fall seine besondere
Sittlichkeitsmaxime zu schaffen, der wird es auch nie zum wahrhaft
individuellen Wollen bringen.

Der gerade Gegensatz dieses Sittlichkeitsprinzips ist
das Kant’sche: „Handle so, daß die Grundsätze
deines Handelns für alle Menschen gelten können.“
Dieser Satz ist der Tod alles individuellen Handelns. Nicht wie
alle Menschen handeln würden, kann
für mich maßgebend sein, sondern was für mich in dem
individuellen Falle zu thun ist. 

Ein oberflächliches Urteil könnte vielleicht
diesen Ausführungen einwenden: wie kann das Handeln zugleich
individuell auf den besondern Fall und die besondere Situation
geprägt und doch rein ideell aus der Intuition heraus bestimmt
sein? Dieser Einwand beruht auf einer Verwechselung von sittlichem
Motiv und wahrnehmbarem Inhalt der Handlung. Der letztere kann Motiv sein, und ist es auch z. B. beim
Kulturfortschritt, beim Handeln aus Egoismus u. s. w.; beim Handeln auf
Grund rein sittlicher Intuition ist er es nicht. Mein Ich richtet seinen Blick natürlich auf
diesen Wahrnehmungsinhalt, bestimmen
läßt es sich durch denselben nicht. Dieser Inhalt wird nur
benützt, um sich einen Erkenntnisbegriff
zu bilden, den dazu gehörigen moralischen
Begriff entnimmt das Ich nicht aus dem Objekte. Der
Erkenntnisbegriff aus einer bestimmten Situation, der ich
gegenüberstehe, ist nur dann zugleich ein moralischer Begriff,
wenn ich auf dem Standpunkte eines bestimmten Moralprinzips stehe. Wenn
ich auf dem Boden der Kulturentwicklungsmoral stehe, dann gehe ich mit
gebundener Marschroute in der Welt umher. Aus jedem Geschehen, das ich
wahrnehme und das mich beschäftigen kann, entspringt zugleich eine
sittliche Pflicht; nämlich mein Scherflein beizutragen, damit das
betreffende Geschehen in den Dienst der Kulturentwickelung gestellt
werde. Außer dem Begriff, der mir den
naturgesetzlichen Zusammenhang eines Geschehens oder Dinges
enthüllt, haben die letztern auch noch eine sittliche Etikette
umgehängt, die für mich, das moralische Wesen, eine ethische
Anweisung enthält, wie ich mich zu benehmen habe. Diese sittliche
Etikette fällt auf einem höheren Standpunkte weg,
und die Art meines Handelns ergiebt sich in jedem einzelnen Falle aus
meiner Idee; und zwar aus der Idee, die mir dem konkreten Fall
gegenüber aufgeht.

Die Menschen sind dem Intuitionsvermögen nach
verschieden. Dem Einen sprudeln die Ideen zu, der andere erwirbt sich
sie mühselig. Die Situationen, in denen die Menschen leben, und
die den Schauplatz ihres Handelns abgeben, sind nicht weniger
verschieden. Wie ein Mensch handelt, wird also abhängen von der
Art, wie sein Intuitionsvermögen einer bestimmten Situation
gegenüber wirkt. Die Summe der in uns wirksamen Ideen, den realen
Inhalt unserer Intuitionen, macht das aus, was bei aller Allgemeinheit
der Ideenwelt in jedem Menschen individuell geartet ist. Insofern
dieser intuitive Inhalt auf das Handeln geht, ist er der
Sittlichkeitsgehalt des Individuums. Das Auslebenlassen dieses Gehalts
ist die moralische Maxime dessen, der alle andern Moralprinzipien als
untergeordnet betrachtet. Man kann diesen Standpunkt den ethischen Individualismus nennen.

Das Maßgebende einer Handlung im konkreten Falle
ist das Auffinden der entsprechenden, ganz individuellen Intuition. Auf
dieser Stufe der Sittlichkeit kann von allgemeinen
Sittlichkeitsbegriffen (Normen, Gesetzen) nicht die Rede sein.
Allgemeine Normen setzen immer konkrete Thatsachen voraus, aus denen
sie abgeleitet werden können. Durch das menschliche Handeln werden
aber Thatsachen erst geschaffen.

Wenn wir das Gesetzmäßige (Begriffliche in
dem Handeln der Individuen, Völker und Zeitalter) aufsuchen, so
erhalten wir eine Ethik, aber nicht als Wissenschaft von sittlichen
Normen, sondern als Naturlehre der Sittlichkeit. Erst die
hierdurch gewonnenen Gesetze verhalten sich zum menschlichen Handeln so
wie die Naturgesetze zu einer besonderen Erscheinung. Sie sind aber
durchaus nicht identisch mit den Gesetzen, die wir unserm Handeln zu
Grunde legen. Wenn ich oder ein anderer später über meine
Handlung nachdenken, kann es herauskommen, welche Sittlichkeitsmaximen
bei derselben in Betracht kommen. Während ich handle, bewegt mich
nicht die Sittlichkeitsmaxime, sondern die Liebe zu dem Objekt, das ich durch meine Handlung
verwirklichen will. Ich frage keinen Menschen und auch keinen
Moralcodex: soll ich diese Handlung ausführen, sondern ich
führe sie aus, sobald ich die Idee davon gefaßt habe. Nur
dadurch ist sie meine Handlung. Wer handelt,
weil er bestimmte sittliche Normen anerkennt, dessen Handlung ist das
Ergebnis der in seinem Moralcodex stehenden Prinzipien. Er ist
bloß der Vollstrecker. Er ist ein höherer Automat. Werfet
einen Anlaß zum Handeln in sein Bewußtsein, und alsbald
setzt sich das Räderwerk seiner Moralprinzipien in Bewegung und
läuft in gesetzmäßiger Weise ab, um eine christliche,
humane, selbstlose oder eine Handlung des kulturgeschichtlichen
Fortschrittes zu vollbringen. Nur wenn ich meiner Liebe zu dem Objekte
folge, dann bin ich es selbst, der handelt. Ich erkenne auf dieser
Stufe der Sittlichkeit keinen Herrn über mich, nicht die
äußere Autorität, nicht die sogenannte Stimme meines
Gewissens. Ich erkenne kein äußeres Prinzip meines Handelns
an, weil ich in mir selbst den Grund des Handelns, die Liebe zur
Handlung, gefunden habe. Ich prüfe nicht, ob meine Handlung gut
oder böse ist; ich vollziehe sie, weil ich in sie verliebt
bin. Ich frage mich auch nicht: wie würde ein anderer Mensch in
meinem Falle handeln, sondern ich handle, wie ich, diese besondere
Individualität, will. Nicht das allgemein
Übliche, die allgemeine Sitte, eine allgemein-menschliche Maxime,
eine sittliche Norm leitet mich, sondern meine Liebe zur That. Ich
fühle keinen Zwang, nicht den Zwang der Natur, die mich bei meinen
Trieben leitet, nicht den Zwang der sittlichen Gebote, sondern ich will
einfach ausführen, was in mir liegt.

Die Verteidiger der allgemeinen sittlichen Normen werden
zu diesen Ausführungen sagen: wenn jeder das Recht hat, sich
auszuleben und zu thun, was ihm beliebt, dann ist kein Unterschied
zwischen guter Handlung und Verbrechen; jede Gaunerei, die in mir
liegt, hat gleichen Anspruch sich auszuleben, wie die Intention, dem
allgemeinen Besten zu dienen. Nicht der Umstand, daß ich eine
Handlung der Idee nach ins Auge gefaßt habe, kann für mich,
als sittlichen Menschen maßgebend sein, sondern nachherige
Prüfung, ob sie gut oder böse ist.
Nur im ersteren Falle werde ich sie ausführen.

Meine Entgegnung auf diesen Einwand ist die: daß
ich nicht spreche von Kindern und auch nicht von Menschen, die ihren
tierischen oder sozialen Instinkten folgen. Ich spreche von Menschen,
die fähig sind, sich zum Ideengehalte der Welt zu erheben.
Daß die That des Verbrechers in gleichem Sinn ein Ausleben der
Individualität genannt wird, wie die Verkörperung reiner
Intuition, ist nur möglich in einem Zeitalter, wo unreife Menschen
die blinden Triebe zur Individualität des Menschen zählen.
Der tierische Trieb, der zum Verbrechen treibt, gehört
nicht zum Individuellen des Menschen, sondern
zum Allgemeinsten in ihm, zu dem, was bei allen Individuen in gleichem
Maße geltend ist. Das Individuelle in mir ist nicht mein
Organismus mit seinen Trieben und Gefühlen, sondern das ist die
einige Ideenwelt, die in diesem Organismus aufleuchtet. Meine Triebe,
Instinkte, Leidenschaften begründen nichts weiter in mir, als
daß ich zur allgemeinen Gattung Mensch
gehöre; der Umstand, daß sich ein Ideelles in diesen
Trieben, Leidenschaften und Gefühlen auf eine besondere Art
auslebt, begründet meine Individualität. Durch meine
Instinkte, Triebe bin ich ein Mensch, von denen zwölf ein Dutzend
machen; durch die besondere Form der Idee, durch die ich mich innerhalb
des Dutzend als Ich bezeichne, bin ich Individuum. Nach der
Verschiedenheit meiner tierischen Natur könnte mich nur ein mir
fremdes Wesen von andern unterscheiden; durch mein Denken, d. h. durch
das thätige Erfassen dessen, was sich als Ideelles in meinem
Organismus auslebt, unterscheide ich mich selbst von andern. Man kann
also von der Handlung des Verbrechers gar nicht sagen, daß sie
aus der Idee hervorgeht. Ja, das ist gerade das Charakteristische der
Verbrecherhandlungen, daß sie aus den außerideellen
Elementen des Menschen sich herleiten.

Eine Handlung, deren Grund in dem ideellen Teil meines
individuellen Wesens liegt, ist frei, jede andere, gleichgültig,
ob sie aus dem Zwange der Natur oder aus der Nötigung einer
sittlichen Norm vollzogen wird, ist unfrei.

Frei ist nur der Mensch, der in jedem Augenblicke seines
Lebens sich selbst zu folgen in der Lage ist. Eine sittliche
That ist nur meine That, wenn sie in dieser
Auffassung eine freie genannt werden kann.

Die Handlung aus Freiheit schließt die sittlichen
Gesetze nicht etwa aus, sondern ein; sie erweist sich nur als
höher stehend gegenüber derjenigen, die von diesen Gesetzen
diktiert ist. Warum sollte meine Handlung denn weniger dem Gesamtwohle
dienen, wenn ich sie aus Liebe gethan habe, als dann, wenn ich sie aus
dem Grunde vollbracht habe, weil dem Gesamtwohle zu dienen eine Pflicht
ist? Der Pflichtbegriff schließt die Freiheit aus, weil er das Individuelle nicht anerkennen
will, sondern Unterwerfung des letztern unter eine allgemeine Norm
fordert. Die Freiheit des Handelns ist nur denkbar vom Standpunkte des
ethischen Individualismus aus.

Wie ist aber ein Zusammenleben der Menschen
möglich, wenn jeder nur bestrebt ist, seine Individualität
zur Geltung zu bringen? Damit ist wieder ein Einwand des Moralismus
gekennzeichnet. Dieser glaubt, eine Gemeinschaft von Menschen sei nur
möglich, wenn sie alle vereinigt sind durch eine gemeinsame
sittliche Ordnung. Der Moralismus versteht eben die Einigkeit der
Ideenwelt nicht. Er begreift nicht, daß die Ideenwelt, die in mir
thätig ist, keine andere ist als die in meinem Mitmenschen. Der
Unterschied zwischen mir und meinem Mitmenschen liegt durchaus nicht
darin, daß wir in zwei ganz verschiedenen Geisteswelten leben,
sondern daß er aus der uns gemeinsamen Ideenwelt andere
Intuitionen empfängt als ich. Er will seine Intuitionen ausleben, ich die meinigen. Wenn wir beide wirklich aus der Idee
schöpfen und keinen äußeren (physischen oder
moralischen) Antrieben folgen, so können
wir uns nur in dem gleichen Streben, in denselben Intentionen begegnen.
Ein sittliches Mißverstehen, ein Aufeinanderprallen ist bei
sittlich freien Menschen ausgeschlossen. Nur
der sittlich Unfreie, der dem Naturtrieb oder dem Pflichtgebot folgt,
stößt den Nebenmenschen zurück, wenn er nicht dem
gleichen Instinkt und dem gleichen Gebot folgt. Leben und Leben lassen ist die
Grundmaxime der freien Menschen. Sie kennen
kein Sollen; wie sie in einem besonderen Falle
wollen werden, das wird ihnen ihr
Ideenvermögen sagen.

Läge nicht in der menschlichen Wesenheit der
Urgrund zur Verträglichkeit; man würde sie ihr durch keine
äußeren Gesetze einimpfen! Nur weil die menschlichen
Individuen Eines Geistes sind, können sie
sich auch nebeneinander ausleben. Der Freie lebt in dem Vertrauen
darauf los, daß der andere Freie mit ihm einer geistigen Welt
angehört und sich in seinen Intentionen mit ihm begegnen wird. Der
Freie verlangt von seinen Mitmenschen keine Übereinstimmung, aber
er erwartet sie, weil sie in der menschlichen Natur liegt.

Es wird viele geben, die da sagen: der Begriff des
freien Menschen, den du da entwirfst, ist eine
Chimäre, ist nirgends verwirklicht. Wir haben es aber mit
wirklichen Menschen zu thun, und bei denen ist auf Sittlichkeit nur zu
hoffen, wenn sie einem Sittengebote gehorchen, wenn sie ihre sittliche
Mission als Pflicht auffassen und nicht frei ihren Neigungen und ihrer
Liebe folgen. Ich bezweifle das keineswegs. Nur ein Blinder könnte
es. Aber dann hinweg mit aller Heuchelei der Sittlichkeit.
Saget einfach: die menschliche Natur muß zu ihren Handlungen
gezwungen werden, solange sie nicht
frei ist. Ob man die Unfreiheit durch physische
Mittel oder durch Sittengesetze bezwingt, ob der Mensch unfrei ist,
weil er seinem maßlosen Geschlechtstrieb folgt oder darum, weil
er in den Fesseln konventioneller Sittlichkeit eingeschnürt ist,
ist ganz gleichgültig. Man behaupte aber nur nicht, daß ein
solcher Mensch mit Recht eine Handlung die seinige nennt, da er doch von einer fremden Gewalt dazu
getrieben ist. Aber mitten aus der Zwangsordnung heraus erheben sich
die freien Geister, die sich selbst finden in dem Wust von Sitte, Gesetzeszwang,
Religionsübung u. s. w. Frei sind sie,
insofern sie nur sich folgen, unfrei, insofern
sie sich unterwerfen. Wer von uns kann sagen, daß er in allen
seinen Handlungen wirklich frei ist? Aber in jedem von uns wohnt eine
tiefere Wesenheit, in der sich der freie Mensch ausspricht.

Aus Handlungen der Freiheit und der Unfreiheit setzt
sich unser Leben zusammen. Wir können aber den Begriff des
Menschen nicht zu Ende denken, ohne auf den freien
Geist als die reinste Ausprägung der menschlichen Natur zu
kommen. Wahrhaft Menschen sind wir doch nur, insofern wir frei
sind.

Das ist ein Ideal, werden viele sagen. Ohne Zweifel,
aber ein solches, das sich in unserer Wesenheit als reales Element an
die Oberfläche arbeitet. Es ist kein erdachtes oder
erträumtes Ideal, sondern ein solches, das Leben hat und das sich
auch in der unvollkommensten Form seines Daseins deutlich
ankündigt. Wäre der Mensch ein bloßes Naturwesen, dann
wäre das Aufsuchen von Idealen, d. i. von
Ideen, die augenblicklich unwirksam sind, deren Verwirklichung aber
gefordert wird, ein Unding. An dem Dinge der Außenwelt ist die
Idee durch die Wahrnehmung bestimmt; wir haben das unserige gethan,
wenn wir den Zusammenhang von Idee und Wahrnehmung erkannt haben. Beim
Menschen ist das nicht so. Die Summe seines Daseins ist nicht ohne ihn
selbst bestimmt; sein Begriff (freier Geist) ist mit dem
Wahrnehmungsbilde „Mensch“ nicht im voraus objektiv
vereinigt, um bloß nachher durch die Erkenntnis festgestellt zu
werden. Der Mensch muß selbstthätig seinen Begriff mit der
Wahrnehmung Mensch vereinigen. Begriff und Wahrnehmung decken sich hier
nur, wenn sie der Mensch selbst zur Deckung bringt. Er kann es aber
nur, wenn er den Begriff des freien Geistes, d. i. seinen eigenen
Begriff, gefunden hat. In der objektiven Welt ist uns durch unsere
Organisation ein Grenzstrich gezogen zwischen Wahrnehmung und Begriff;
das Erkennen überwindet diese Grenze. In der subjektiven Natur ist
diese Grenze nicht minder vorhanden; der Mensch überwindet sie im
Laufe seiner Entwicklung, indem er in seiner Erscheinung seinen Begriff
zur Ausgestaltung bringt. So führt uns sowohl das intellektuelle
wie das sittliche Leben des Menschen auf seine Doppelnatur: das
Wahrnehmen (unmittelbares Erleben) und Denken. Das intellektuelle Leben
überwindet die Doppelnatur durch die Erkenntnis, das sittliche
durch die thatsächliche Verwirklichung des freien Geistes. Jedes
Wesen hat seinen eingeborenen Begriff (das Gesetz seines Seins und
Wirkens); aber er ist in den Außendingen unzertrennlich mit
der Wahrnehmung verbunden und nur innerhalb
unseres geistigen Organismus von dieser abgesondert. Beim Menschen
selbst ist Begriff und Wahrnehmung zunächst thatsächlich getrennt, um von ihm ebenso thatsächlich vereinigt zu werden. Man kann einwenden:
unserer Wahrnehmung des Menschen entspricht in jedem Augenblicke seines
Lebens ein bestimmter Begriff, sowie jedem anderen Dinge auch. Ich kann
mir den Begriff eines Schablonenmenschen bilden und kann einen solchen
auch als Wahrnehmung gegeben haben; wenn ich zu diesem auch noch den
Begriff des freien Geistes bringe, so habe ich zwei Begriffe für
dasselbe Objekt.

Das ist einseitig gedacht. Ich bin als
Wahrnehmungsobjekt einer fortwährenden Veränderung
unterworfen. Als Kind war ich ein anderer, ein anderer als
Jüngling und als Mann. Ja, in jedem Augenblicke ist mein
Wahrnehmungsbild ein anderes als in den vorangehenden. Diese
Veränderungen können sich in dem Sinne vollziehen, daß
sich in ihnen nur immer derselbe (Schablonenmensch) ausspricht, oder
daß sie den Ausdruck des freien Geistes darstellen. Diesen
Veränderungen ist das Wahrnehmungsobjekt meines Handelns
unterworfen.

Es ist in dem Wahrnehmungsobjekt Mensch die
Möglichkeit gegeben, sich umzubilden, wie im Pflanzenkeim die
Möglichkeit liegt, zur ganzen Pflanze zu werden. Die Pflanze wird
sich umbilden wegen der objektiven, in ihr liegenden
Gesetzmäßigkeit; der Mensch bleibt in seinem unvollendeten
Zustande, wenn er nicht den Umbildungsstoff in sich selbst aufgreift,
und sich durch eigene Kraft umbildet. Die Natur macht aus dem Menschen bloß ein
Naturwesen; die Gesellschaft ein gesetzmäßig handelndes; ein
freies Wesen kann er nur selbst aus sich machen. Die Natur läßt den
Menschen in einem gewissen Stadium seiner Entwicklung aus ihren Fesseln
los; die Gesellschaft führt diese Entwicklung bis zu einem
weiteren Punkte; den letzten Schliff kann nur der Mensch selbst sich
geben.

Der Standpunkt der freien Sittlichkeit behauptet also
nicht, daß der freie Geist die einzige Gestalt ist, in der ein
Mensch existieren kann. Sie sieht in der freien Geistigkeit nur das
letzte Entwicklungsstadium des Menschen. Damit ist nicht geleugnet,
daß das Handeln nach Normen als Entwicklungsstufe seine
Berechtigung habe. Es kann nur nicht als absoluter
Sittlichkeitsstandpunkt anerkannt werden. Der freie Geist aber
überwindet die Normen in dem Sinne, daß er sie nicht als
Gebote empfindet, sondern sein Handeln nach seinen Impulsen
(Intuitionen) einrichtet.

Wenn Kant von der Pflicht sagt: „Pflicht! du
erhabener, großer Name, der du nichts Beliebtes, was
Einschmeichelung bei sich führt, in dir fassest, sondern
Unterwerfung verlangst,“ der du „ein Gesetz aufstellst ...,
vor dem alle Neigungen verstummen, wenn sie gleich im Geheimen ihm
entgegenwirken“; so erwidert der freie Geist: „Freiheit! du
freundlicher, menschlicher Name, der du alles sittlich Beliebte, was
meinem Menschentum am meisten schmeichelt, in dir fassest, und mich zu
niemandes Diener machst, der du kein Gesetz aufstellst, sondern
abwartest, was meine Neigung selbst als Gesetz verkünden wird,
weil sie jedem auferzwungenen Gesetze Widerstand leistet.“


Das ist der Gegensatz von gesetzmäßiger und
freier Sittlichkeit.

Der Philister, der in dem Staate die verkörperte
Sittlichkeit sieht, wird in dem freien Geist einen
Staatsgefährlichen sehen. Er thut es aber nur, weil sein Blick
eingeengt ist in eine bestimmte Zeitepoche. Wenn er über dieselbe
hinausblicken könnte, so müßte er alsbald finden,
daß der freie Geist selten nötig hat, über die Gesetze
seines Staates hinauszugehen, nie aber sich mit ihnen in einen
wirklichen Widerspruch zu setzen. Denn die Staatsgesetze sind
sämtlich aus Intuitionen freier Geister entsprungen, ebenso wie
alle anderen objektiven Sittlichkeitsgesetze. Kein Gesetz wird durch
Familienautorität ausgeübt, das nicht einmal von einem
Ahnherrn als solches intuitiv erfaßt und festgesetzt worden
wäre; auch die konventionellen Gesetze der Sittlichkeit werden von
bestimmten Menschen zuerst aufgestellt; und die Staatsgesetze entstehen
stets im Kopfe eines Staatsmannes. Diese Geister haben die Gesetze
über die anderen Menschen gesetzt, und unfrei wird nur der,
welcher diesen Ursprung vergißt, und sie entweder zu
göttlichen Geboten, zu objektiven sittlichen Pflichtbegriffen oder
zur befehlenden Stimme seines eigenen Gewissens macht. Wer den Ursprung
aber nicht übersieht, sondern ihn in dem Menschen sucht, der wird
damit rechnen als mit einem Gliede derselben Ideenwelt, aus der auch er
seine sittlichen Intuitionen holt. Glaubt er bessere zu haben, so sucht
er sie an die Stelle der bestehenden zu bringen; findet er diese
berechtigt, dann handelt er ihnen gemäß, als wenn sie seine
eigenen wären. 

Der Mensch ist nicht da, um eine sittliche Weltordnung
zu begründen. Wer dies behauptet, steht in Bezug auf
Menschheitswissenschaft noch auf demselben Standpunkt, auf dem jene
Naturwissenschaft stand, die da glaubte: der Stier hätte
Hörner, damit er stoßen könne. Die Naturforscher haben
glücklich den objektiven Zweckbegriff zu den Toten geworfen. Die
Ethik kann sich schwerer davon frei machen. Aber so wie die Hörner
nicht wegen des Stoßens da sind, sondern
das Stoßen durch die Hörner; so ist
der Mensch nicht wegen der Sittlichkeit da, sondern die Sittlichkeit
durch den Menschen. Der freie Mensch handelt,
weil er eine sittliche Idee hat; aber er handelt nicht, damit er
sittlich sei. Die menschlichen Individuen sind die Voraussetzung der
sittlichen Weltordnung.

Das menschliche Individuum ist Quell aller Sittlichkeit
und Mittelpunkt alles Lebens. Der Staat, die Gesellschaft sind nur da,
weil sie sich als notwendige Folge des Individuallebens ergeben.
Daß dann der Staat und die Gesellschaft wieder zurückwirken
auf das Individualleben, ist ebenso begreiflich, wie der Umstand,
daß das Stoßen, das durch die Hörner da ist, wieder
zurückwirkt auf die weitere Entwicklung der Hörner des
Stieres, die bei längerem Nichtgebrauch verkümmern
würden. Ebenso muß das Individuum verkümmern, wenn es
außerhalb der menschlichen Gemeinschaft ein abgesondertes Dasein
führt. Darum bildet sich ja gerade die gesellschaftliche Ordnung,
um im günstigen Sinne wieder zurück auf das Individuum zu
wirken. 







1 Eine
vollständige Zusammenstellung der Prinzipien der Sittlichkeit
findet man (vom Standpunkte des metaphysischen Realismus aus) in Eduard
von Hartmanns: „Phänomenologie des sittlichen
Bewußtseins“. — ↑











XI.

XI.

Freiheitsphilosophie und Monismus.




Der naive Mensch, der nur als wirklich gelten
läßt, was er mit Augen sehen und mit Händen greifen
kann, fordert auch für sein sittliches Leben Beweggründe, die
mit den Sinnen wahrnehmbar sind. Er fordert ein Wesen, das ihm diese
Beweggründe auf eine seinen Sinnen verständliche Weise
mitteilt. Er wird von einem Menschen, den er für weiser und
mächtiger hält als sich selbst, oder dem er aus einem andern
Grunde als eine über ihn stehende Macht anerkennt, diese
Beweggründe als Gebote sich diktieren lassen. Es ergeben sich auf
diese Weise als sittliche Prinzipien die schon früher genannten,
der Familien-, staatlichen, gesellschaftlichen, kirchlichen und
göttlichen Autorität. Der befangenste Mensch glaubt noch
einem einzelnen andern Menschen; der etwas fortgeschrittenere
läßt sich sein sittliches Verhalten von einer Mehrheit
(Staat, Gesellschaft) diktieren. Immer sind es wahrnehmbare
Mächte, auf die er baut. Wem endlich die Überzeugung
aufdämmert, daß dies doch im Grunde ebenso
schwache Menschen sind wie er, der sucht bei einer höheren Macht
Auskunft, bei einem göttlichen Wesen, das er sich aber mit
sinnlich wahrnehmbaren Eigenschaften ausstattet. Er läßt
sich von diesem Wesen den begrifflichen Inhalt seines sittlichen Lebens
wieder auf wahrnehmbare Weise vermitteln, sei es, daß der Gott im
brennenden Dornbusche erscheint, sei es, daß er in
leibhaftig-menschlicher Gestalt unter den Menschen wandelt und ihren
Ohren vernehmbar sagt, was sie thun und nicht thun sollen.

Die höchste Entwicklungsstufe des naiven Realismus
auf dem Gebiete der Sittlichkeit ist die, wo das Sittengebot (sittliche
Idee) von jeder fremden Wesenheit abgetrennt und hypothetisch als
absolute Kraft im eigenen Innern gedacht wird. Was der Mensch zuerst
als Stimme Gottes vernahm, das vernimmt er jetzt als selbständige
Macht in seinem Innern und nennt es Gewissen.

Damit ist aber die Stufe des naiven Bewußtseins
bereits verlassen, und wir sind eingetreten in die Region, wo die
Sittengesetze als Normen verselbständigt werden. Sie haben dann
keinen Träger mehr, sondern werden zu metaphysischen Wesenheiten,
die durch sich selbst existieren. Sie sind analog den
unsichtbar-sichtbaren Kräften des metaphysischen Realismus. Sie
treten auch immer als Begleiterscheinung des metaphysischen Realismus
auf. Der metaphysische Realismus bezieht ja die uns gegebene
Wahrnehmungswelt und die von uns gedachte Begriffssphäre auf ein
außerhalb liegendes Wesen an sich. In dieser seiner zweiten Welt
muß er auch den Ursprung der Sittlichkeit suchen. Es giebt da
verschiedene Möglichkeiten. Ist das Wesen an sich ein
gedankenloses, nach rein mechanischen Gesetzen wirkendes, wie es der
moderne Materialismus sich vorstellt, dann wird es auch das menschliche
Individuum durch rein mechanische Notwendigkeit aus sich hervorbringen
samt allem, was an diesem ist. Das Bewußtsein unserer Freiheit
kann dann nur eine Illusion sein. Denn während ich mich für
den Schöpfer meiner Handlung halte, wirkt in mir die mich
zusammensetzende Materie und ihre Bewegungsvorgänge. Ich glaube
mich frei; alle meine Handlungen sind aber thatsächlich nur
Ergebnisse des meinem leiblichen und geistigen Organismus zu Grunde
liegenden Stoffwechsels. Nur weil wir die uns zwingenden Motive nicht
kennen, haben wir das Gefühl der Freiheit. „Wir müssen
hervorheben, daß das Gefühl der Freiheit auf der Abwesenheit
äußerer zwingender Motive beruht.“ „Unser
Handeln ist necessitiert wie unser Denken.“ (Ziehen, Leitfaden
der physiologischen Psychologie S. 207 f.)

Eine andere Möglichkeit ist die, daß jemand
in einem geistigen Wesen das hinter den Erscheinungen steckende
Absolute sieht. Dann wird er auch den Antrieb zum Handeln in einer
geistigen Kraft suchen. Er wird die in seiner Vernunft auffindbaren
Sittenprinzipien für einen Ausfluß dieses Wesens an sich
ansehen, das mit dem Menschen seine besonderen Absichten hat. Die
Sittengesetze erscheinen dem Dualisten dieser Richtung als von dem
Absoluten diktiert, und der Mensch hat durch seine Vernunft einfach
diese Ratschlüsse des absoluten Wesens zu erforschen und
auszuführen. Die sittliche Weltordnung erscheint dem Dualisten als
wahrnehmbarer Abglanz einer hinter derselben stehenden
höheren Ordnung. Die irdische Sittlichkeit ist die Erscheinung der
göttlichen Weltordnung. Nicht der Mensch ist es, auf den es in
dieser sittlichen Ordnung ankommt, sondern auf das Wesen an sich, auf
Gott. Der Mensch soll das, was Gott
will. Eduard von
Hartmann, der das Wesen an sich als Gottheit vorstellt, für
die das eigene Dasein Leiden ist, glaubt, dieses göttliche Wesen
habe die Welt erschaffen, damit es durch dieselbe von seinem unendlich
großen Leiden erlöst werde. Dieser Philosoph sieht daher die
sittliche Entwicklung der Menschheit als einen Prozeß an, der
dazu da ist, die Gottheit zu erlösen. „Nur durch den Aufbau
einer sittlichen Weltordnung von seiten vernünftiger
selbstbewußter Individuen kann der Weltprozeß seinem Ziel
entgegengeführt werden.“ „Das reale Dasein ist die
Inkarnation der Gottheit, der Weltprozeß die Passionsgeschichte
des fleischgewordenen Gottes, und zugleich der Weg der Erlösung
des im Fleische Gekreuzigten; die Sittlichkeit aber
ist die Mitarbeit an der Abkürzung dieses Leidens- und
Erlösungsweges.“ (Hartmann, Phänomenologie des
sittlichen Bewußtseins § 871.) Hier handelt der Mensch
nicht, weil er will, sondern er soll handeln,
weil Gott erlöst sein will. Wie der
materialistische Dualist den Menschen zum Automaten macht, dessen
Handeln nur das Ergebnis rein mechanischer Gesetzmäßigkeit
ist, so macht ihn der spiritualistische Dualist (d. i. derjenige, der
das Absolute, das Wesen an sich, in einem geistigen sieht) zum Sklaven
des Willens jenes Absoluten. Freiheit ist innerhalb des Materialismus
sowie des Spiritualismus, überhaupt innerhalb des
metaphysischen Realismus, ausgeschlossen.

Der naive wie der metaphysische Realismus müssen
konsequenterweise aus einem und demselben Grunde die Freiheit leugnen,
weil sie in dem Menschen nur den Vollstrecker oder Vollzieher von
notwendig ihm aufgedrängten Prinzipien sehen. Der naive Realismus
tötet die Freiheit durch Unterwerfung unter die Autorität
eines wahrnehmbaren oder nach Analogie der Wahrnehmungen gedachten
Wesens oder endlich unter die abstrakte Stimme seines Gewissens; der
Metaphysiker kann die Freiheit nicht anerkennen, weil er den Menschen
von einem „Wesen an sich“ mechanisch oder moralisch
bestimmt sein läßt.

Der Monismus wird die teilweise
Berechtigung des naiven Realismus anerkennen müssen, weil er die
Berechtigung der Wahrnehmungswelt anerkennt. Wer unfähig ist, die
sittlichen Ideen durch Intuition hervorzubringen, der muß sie von
andern empfangen. Insoweit der Mensch seine sittlichen Prinzipien von
außen empfängt, ist er thatsächlich unfrei. Aber der
Monismus schreibt der Idee neben der Wahrnehmung eine gleiche Bedeutung
zu. Die Idee kann aber nur im menschlichen Individuum zur Erscheinung
kommen. Insofern der Mensch den Antrieben von dieser Seite folgt, ist
er frei. Der Monismus spricht aber der Metaphysik alle Berechtigung ab,
folglich auch den von sogenannten „Wesen an sich“
herrührenden Antrieben des Handelns. Der Mensch kann nach
monistischer Auffassung unfrei handeln, wenn er einem wahrnehmbaren
äußeren Zwange folgt; er kann frei handeln, wenn er nur sich
selbst gehorcht. Einen unbewußten, hinter Wahrnehmung
und Begriff steckenden Zwang kann der Monismus nicht anerkennen. Wenn
jemand von einer Handlung seines Mitmenschen behauptet: sie sei
unfrei vollbracht, so muß er innerhalb
der wahrnehmbaren Welt das Ding, oder den Menschen, oder die
Einrichtung nachweisen, die jemand zu seiner Handlung veranlaßt
haben; wenn der Behauptende sich auf Ursachen des Handelns
außerhalb der sinnlich und geistig wirklichen Welt beruft, dann
kann sich der Monismus auf eine solche Behauptung nicht einlassen.

Nach monistischer Auffassung handelt der Mensch teils
unfrei, teils frei. Er findet sich als unfrei in der Welt der
Wahrnehmungen vor und verwirklicht in sich den freien Geist.

Die sittlichen Gebote, die der Metaphysiker als
Ausflüsse einer höheren Macht ansehen muß, sind dem
Bekenner des Monismus Gedanken der Menschen;
die sittliche Weltordnung ist ihm weder der Abklatsch einer rein
mechanischen Naturordnung, noch einer göttlichen Weltregierung,
sondern durchaus freies Menschenwerk. Der Mensch hat nicht den Willen
Gottes in der Welt, sondern seinen eigenen durchzusetzen; er
verwirklicht nicht die Ratschlüsse und Intentionen eines andern
Wesens, sondern seine eigenen. Hinter den handelnden Menschen sieht der
Monismus nicht einen Weltenlenker, der die Menschen nach seinem Willen
bestimmt, sondern die Menschen verfolgen nur ihre eigenen, menschlichen Zwecke. Und zwar verfolgt jedes Individuum
seine besondern Zwecke. Denn die Ideenwelt lebt sich nicht in einer
Gemeinschaft von Menschen, sondern nur in menschlichen Individuen aus. Was als gemeinsames Ziel einer
menschlichen Gesamtheit sich ergiebt, das ist nur die Folge der
einzelnen Willensthaten der Individuen, und zwar meist einiger weniger
Auserlesener, denen die anderen, als ihren Autoritäten, folgen.
Jeder von uns ist berufen zum freien Geiste,
wie jeder Rosenkeim berufen ist, Rose zu werden.

Der Monismus ist also im Gebiete des wahrhaft sittlichen
Handelns Freiheitsphilosophie. Weil er
Wirklichkeitsphilosophie ist, so weist er ebenso gut die metaphysischen
(unwirklichen) Einschränkungen des freien Geistes zurück, wie
er die physischen und historischen (naiv-wirklichen) des naiven
Menschen anerkennt. Weil er den Menschen nicht als abgeschlossenes
Produkt, das in jedem Augenblicke seines Lebens sein volles Wesen
entfaltet, betrachtet, so scheint ihm der Streit, ob der Mensch als
solcher frei ist oder nicht, nichtig. Er sieht
in dem Menschen ein sich entwickelndes Wesen und fragt, ob auf dieser
Entwicklungsbahn auch die Stufe des freien Geistes erreicht werden
kann.

Der Monismus weiß, daß die Natur den
Menschen nicht als freien Geist fix und fertig aus ihren Armen
entläßt, sondern daß sie ihn bis zu einer gewissen
Stufe führt, von der aus er noch immer als unfreies Wesen sich
weiter entwickelt, bis er an den Punkt kommt, wo er sich selbst
findet.

Der Monismus leugnet nicht die Sittlichkeit, aber er ist
sich klar darüber, daß ein Wesen, das unter einem physischen
oder moralischen Zwange handelt, nicht wahrhaftig sittlich sein kann.
Er betrachtet den Durchgang durch das automatische Handeln (nach
natürlichen Trieben und Instinkten) und
denjenigen durch das gehorsame Handeln (nach sittlichen Normen) als
notwendige Vorstufen der Sittlichkeit, aber er sieht die
Möglichkeit ein, beide Durchgangsstadien durch den freien Geist zu
überwinden. Der Monismus befreit den Menschen im allgemeinen von
den innerweltlichen Fesseln der naiven Sittlichkeitsmaximen und von den
außerweltlichen Sittlichkeitsmaximen der spekulierenden
Metaphysiker. Jene kann er nicht aus der Welt schaffen, wie er die
Wahrnehmung nicht aus der Welt schaffen kann, diese lehnt er ab, weil
er alle Erklärungsprinzipien zur Aufhellung der Welterscheinungen
innerhalb der Welt sucht und keine außerhalb derselben. Ebenso
wie der Monismus es ablehnt, an andere Erkenntnisprinzipien als solche
für Menschen auch nur zu denken (vgl. S. 124), so weist er auch den Gedanken an andere
Sittlichkeitsmaximen als solche für Menschen entschieden
zurück. Die menschliche Sittlichkeit ist wie die menschliche
Erkenntnis bedingt durch die menschliche Natur. Und so wie höhere Wesen
wahrscheinlich unter Erkenntnis etwas ganz anderes verstehen
würden als wir, so würden wohl andere Wesen auch eine andere
Sittlichkeit haben; vielleicht wäre aber ihr Handeln
überhaupt gar nicht unter dem Gesichtspunkte der Sittlichkeit zu
betrachten. Kurz über solche Dinge zu reden, ist für den
Monismus absurd. Sittlichkeit ist dem Anhänger des Monismus eine
spezifisch menschliche Eigenschaft, und Freiheit die menschliche Form, sittlich zu sein.










XII.

XII.

Weltzweck und Lebenszweck.

Bestimmung des Menschen.




Unter den mannigfaltigen Strömungen in dem
geistigen Leben der Menschheit ist eine zu verfolgen, die man die
Überwindung des Zweckbegriffes nennen kann. Die Zweckmäßigkeit ist eine bestimmte Art in der
Abfolge von Erscheinungen. Wahrhaft wirklich ist die
Zweckmäßigkeit nur dann, wenn im Gegensatz zu dem
Verhältnis von Ursache und Wirkung, wo das vorhergehende Ereignis
ein späteres bestimmt, umgekehrt das folgende Ereignis bestimmend
auf das frühere einwirkt. Dies kann aber nur bei menschlichen
Handlungen der Fall sein. Der Mensch vollbringt eine Handlung, die er
sich vorher vorstellt, und läßt sich
von dieser Vorstellung zur Handlung bestimmen. Das Spätere, die
Handlung, wirkt mit Hilfe der Vorstellung auf das frühere, den
handelnden Menschen. Dieser Umweg durch das menschliche Vorstellen ist
aber zum zweckmäßigen Zusammenhange durchaus notwendig.

In dem Prozesse, der in Ursache und Wirkung zerfällt, ist zu unterscheiden die
Wahrnehmung von dem Begriff. Die Wahrnehmung der Ursache geht der
Wahrnehmung der Wirkung vorher; Ursache und Wirkung blieben in unserem
Bewußtsein einfach nebeneinander bestehen, wenn wir sie nicht
durch ihre entsprechenden Begriffe miteinander verbinden könnten.
Die Wahrnehmung der Wirkung kann stets nur auf die Wahrnehmung der
Ursache folgen. Wenn die Wirkung einen realen Einfluß auf die
Ursache haben soll, so kann dies nur durch den begrifflichen Faktor
sein. Denn der Wahrnehmungsfaktor der Wirkung ist vor dem der Ursache
einfach gar nicht vorhanden. Wer behauptet, die Blüte sei der
Zweck der Wurzel, d. h. die erstere habe auf die letztere einen
Einfluß, der kann das nur von dem Faktor an der Blüte
behaupten, den er durch sein Denken an derselben konstatiert. Der
Wahrnehmungsfaktor der Blüte hat zur Zeit der Entstehungszeit der
Wurzel noch kein Dasein. Zum zweckmäßigen Zusammenhange ist
aber nicht bloß der ideelle, gesetzmäßige Zusammenhang
des Späteren mit dem Früheren notwendig, sondern der Begriff
(das Gesetz) der Wirkung muß real, durch einen wahrnehmbaren
Prozeß die Ursache beeinflussen. Einen wahrnehmbaren
Einfluß von einem Begriff auf etwas anderes können wir aber
nur bei den menschlichen Handlungen beobachten. Hier ist also der
Zweckbegriff allein anwendbar. Das naive Bewußtsein, das nur das
Wahrnehmbare gelten läßt, sucht — wie wir wiederholt
bemerkt — auch dorthin Wahrnehmbares zu versetzen, wo nur
Ideelles zu erkennen ist. In dem wahrnehmbaren Geschehen sucht es
wahrnehmbare Zusammenhänge oder, wenn es solche nicht findet, träumt sie
es hinein. Der im subjektiven Handeln geltende Zweckbegriff ist ein
geeignetes Element für solche erträumte Zusammenhänge.
Der naive Mensch weiß, wie er ein Geschehen zustande bringt und
folgert daraus, daß es die Natur ebenso machen wird. In den rein
ideellen Naturzusammenhängen sieht er nicht nur unsichtbare
Kräfte, sondern auch unwahrnehmbare reale Zwecke. Der Mensch macht
seine Werkzeuge zweckmäßig; nach demselben Rezept
läßt der naive Realist den Schöpfer die Organismen
bauen. Nur ganz allmählich verschwindet dieser falsche
Zweckbegriff aus den Wissenschaften. In der Philosophie treibt er auch
heute noch ziemlich arg sein Unwesen. Da wird gefragt nach dem Zweck
der Welt, nach der Bestimmung (folglich auch dem Zweck) des Menschen u.
s. w.

Der Monismus weist den Zweckbegriff auf allen Gebieten,
mit alleiniger Ausnahme des menschlichen Handelns zurück. Er sucht
nach Naturgesetzen, aber nicht nach Naturzwecken. Naturzwecke sind willkürliche Annahmen wie die
unwahrnehmbaren Kräfte (S. 118). Aber auch Lebenszwecke, die der Mensch sich nicht
selbst setzt, sind vom Standpunkte des Monismus unberechtigte Annahmen.
Zweckvoll ist nur dasjenige, was der Mensch erst dazu gemacht hat, denn
nur durch Verwirklichung einer Idee entsteht Zweckmäßiges.
Wirksam im realistischen Sinne wird die Idee aber nur im Menschen.
Deshalb hat das Leben nur den Zweck und die Bestimmung, die der Mensch
ihm giebt. Auf die Frage: was hat der Mensch für eine Aufgabe im
Leben, kann der Monismus nur antworten: die, die er sich selbst setzt.
Meine Sendung in der Welt ist keine vorherbestimmte,
sondern sie ist jeweilig die, die ich mir erwähle. Ich trete nicht
mit gebundener Marschroute meinen Lebensweg an.

Ideen werden nur durch Menschen verwirklicht. Es ist
also unstatthaft, von der Verkörperung von Ideen durch die
Geschichte zu sprechen. Alle solche Wendungen wie: „die
Geschichte ist die Entwicklung der Menschen zur Freiheit“, oder
die Verwirklichung der sittlichen Weltordnung u. s. w. sind von
monistischen Gesichtspunkten aus unhaltbar.

Die Anhänger des Zweckbegriffes glauben mit
demselben zugleich alle Ordnung und Einheitlichkeit der Welt preisgeben
zu müssen. Man höre z. B. Robert
Hamerling (Atomistik des Willens, II. Band., S. 201): „So
lange es Triebe in der Natur giebt, ist es eine
Thorheit, Zwecke in derselben zu leugnen.

„Wie die Gestaltung eines Gliedes
des menschlichen Körpers nicht bestimmt und bedingt ist durch eine
in der Luft schwebende Idee dieses Gliedes,
sondern durch den Zusammenhang mit dem größeren Ganzen, dem
Körper, welchem das Glied angehört, so ist die Gestaltung
jedes Naturwesens, sei es Pflanze, Tier, Mensch, nicht bestimmt und
bedingt durch eine in der Luft schwebende Idee
desselben, sondern durch das Formprinzip des größeren, sich
zweckmäßig auslebenden und ausgestaltenden Ganzen der
Natur.“ Und S. 191 desselben Bandes: „Die Zwecktheorie
behauptet nur, daß trotz der tausend
Unbequemlichkeiten und Qualen dieses kreatürlichen Lebens eine
hohe Zweck- und Planmäßigkeit unverkennbar in den
Gebilden und in den Entwicklungen der Natur
vorhanden ist — eine Plan- und Zweckmäßigkeit jedoch,
welche sich nur innerhalb der Naturgesetze verwirklicht, und welche
nicht auf eine Schlaraffenwelt abzielen kann, in welcher dem Leben kein
Tod, dem Werden kein Vergehen mit allen mehr oder weniger
unerfreulichen, aber schlechterdings unvermeidlichen Mittelstufen
gegenüberstünde.

„Wenn die Gegner des Zweckbegriffes
ein mühsam zusammengebrachtes Kehrichthäufchen von halben
oder ganzen, vermeintlichen oder wirklichen
Unzweckmäßigkeiten einer Welt von Wundern der
Zweckmäßigkeit, wie sie die Natur in allen Bereichen
aufweist, entgegenstellen, so finde ich das ebenso
drollig“. —

Was wird hier Zweckmäßigkeit genannt? Ein
Zusammenstimmen von Wahrnehmungen zu einem Ganzen. Da aber allen
Wahrnehmungen Gesetze (Ideen) zu Grunde liegen, die wir durch unser
Denken finden, so ist das planmäßige Zusammenstimmen der
Glieder eines Wahrnehmungsganzen nichts weiter als das ideelle
(logische) Zusammenstimmen der in diesem Wahrnehmungsganzen enthaltenen
Glieder eines Ideenganzen. Wenn gesagt wird, das Tier oder der Mensch
sei nicht bestimmt durch eine in der Luft schwebende
Idee, so ist das schief ausgedrückt, und die verurteilte
Ansicht verliert bei der Richtigstellung des Ausdruckes von selbst den
absurden Charakter. Das Tier ist allerdings nicht durch eine in der
Luft schwebende Idee, wohl aber durch eine ihm eingeborene und seine
gesetzmäßige Wesenheit ausmachende Idee bestimmt. Gerade
weil die Idee nicht außer dem Dinge ist, sondern in
demselben als dessen Wesen wirkt, kann nicht von
Zweckmäßigkeit gesprochen werden. Gerade derjenige, der
leugnet, daß das Naturwesen von außen bestimmt ist (ob
durch eine in der Luft schwebende Idee oder eine im Geiste eines
Weltschöpfers existierende ist in dieser Beziehung ganz
gleichgültig), muß zugeben, daß dieses Wesen nicht
zweckmäßig und planvoll von außen, sondern
ursächlich und gesetzmäßig von innen bestimmt wird.
Eine Maschine gestalte ich dann zweckmäßig, wenn ich die
Teile in einen Zusammenhang bringe, den sie von Natur aus nicht haben.
Das Zweckmäßige der Einrichtung besteht dann darin,
daß ich die Wirkungsweise der Maschine als deren Idee ihr zu
Grunde gelegt habe. Die Maschine ist dadurch ein Wahrnehmungsobjekt mit
entsprechender Idee geworden. Solche Wesen sind auch die Naturwesen.
Wer ein Ding deshalb zweckmäßig nennt, weil es
gesetzmäßig gebildet ist, der mag die Naturwesen eben auch
mit dieser Bezeichnung belegen. Nur darf diese
Gesetzmäßigkeit nicht mit jener des subjektiven menschlichen
Handelns verwechselt werden. Zum Zweck ist eben durchaus notwendig,
daß die wirkende Ursache ein Begriff ist, und zwar der der
Wirkung. In der Natur sind aber nirgends Begriffe als Ursachen
nachzuweisen; der Begriff erweist sich stets nur als der ideelle
Zusammenhang von Ursache und Wirkung. Ursachen sind in der Natur nur in
Form von Wahrnehmungen vorhanden.

Der Dualismus kann von Welt- und Naturzwecken reden. Wo
für unsere Wahrnehmung eine gesetzmäßige
Verknüpfung von Ursache und Wirkung sich
äußert, da kann der Dualist annehmen, daß wir nur den
Abklatsch eines Zusammenhanges sehen, in dem das absolute Weltwesen
seine Zwecke verwirklichte. Für den Monismus entfällt mit dem
absoluten Weltwesen auch der Grund zur Annahme von Welt- und
Naturzwecken. 









XIII.

XIII.

Die moralische Phantasie.

(Darwinismus und Sittlichkeit.)




Der freie Geist handelt
nach seinen Impulsen, das sind Intuitionen, die aus dem Ganzen seiner
Ideenwelt durch das Denken ausgewählt sind. Für den
unfreien Geist liegt der Grund, warum er aus
seiner Ideenwelt eine bestimmte Intuition aussondert, um sie einer
Handlung zu Grunde zu legen, in der ihm gegebenen Wahrnehmungswelt, d.
h. in seinen bisherigen Erlebnissen. Er erinnert sich, bevor er zu einem
Entschluß kommt, daran, was jemand in einem dem seinigen analogen
Falle gethan oder zu thun für gut geheißen hat, oder was
Gott für diesen Fall befohlen hat u. s. w., und darnach handelt
er. Dem freien Geist stehen diese Vorbedingungen nicht zu Gebote. Er
faßt einen schlechthin ersten
Entschluß. Es kümmert ihn dabei ebenso wenig, was andere in
diesem Falle gethan, noch was sie dafür befohlen haben. Er hat
rein ideelle (logische) Gründe, die ihn bewegen, aus der Summe
seiner Begriffe gerade einen bestimmten herauszuheben und ihn in
Handlung umzusetzen. Seine Handlung wird aber der
wahrnehmbaren Wirklichkeit angehören. Was er vollbringt, wird also
mit einem ganz bestimmten Wahrnehmungsinhalte identisch sein. Der
Begriff wird sich in einem konkreten Einzelgeschehnis zu verwirklichen
haben. Er wird als Begriff diesen Einzelfall nicht enthalten
können. Er wird sich darauf nur in der Art beziehen können,
wie überhaupt ein Begriff sich auf eine Wahrnehmung bezieht, z. B.
wie der Begriff des Löwen auf einen einzelnen Löwen. Das
Mittelglied zwischen Begriff und Wahrnehmung ist die Vorstellung (vgl. S. 103 ff.). Dem unfreien Geist ist dieses Mittelglied von
vornherein gegeben. Die Motive sind von vornherein als Vorstellungen in
seinem Bewußtsein vorhanden. Wenn er etwas ausführen will,
so macht er das so, wie er es gesehen hat, oder wie es ihm für den
einzelnen Fall befohlen wird. Die Autorität wirkt daher am besten
durch Beispiele, d. h. durch Überlieferung
ganz bestimmter Einzelhandlungen an das Bewußtsein des unfreien
Geistes. Der Christ handelt weniger nach den Lehren als nach dem
Vorbilde des Erlösers. Regeln haben
für das positive Handeln weniger Wert als für das Unterlassen
bestimmter Handlungen. Gesetze treten nur dann in die allgemeine
Begriffsform, wenn sie Handlungen verbieten, nicht aber wenn sie sie zu
thun gebieten. Gesetze über das, was er thun soll, müssen dem
unfreien Geiste in ganz konkreter Form gegeben werden. Reinige die
Straße vor deinem Hausthore! Zahle deine Steuern in dieser
bestimmten Höhe bei dem Steueramte X! u. s. w. Begriffsform haben
die Gesetze zur Verhinderung von Handlungen. Du sollst nicht stehlen! Du sollst nicht ehebrechen! Diese Gesetze wirken auf den unfreien
Geist aber auch nur durch den Hinweis auf eine konkrete Vorstellung, z.
B. die der entsprechenden zeitlichen Strafen, oder der Gewissensqual,
oder der ewigen Verdammnis u. s. w.

Sobald der Antrieb zu einer Handlung in der
allgemein-begrifflichen Form vorhanden ist (z. B. du sollst deinen
Mitmenschen Gutes thun! du sollst so leben, daß du dein Wohlsein
am besten beförderst!), dann muß in jedem einzelnen Fall die
konkrete Vorstellung des Handelns (die Beziehung des Begriffes auf
einen Wahrnehmungsinhalt) erst gefunden werden. Bei dem freien Geiste, den kein Vorbild und keine Furcht vor Strafe
etc. treibt, ist diese Umsetzung des Begriffes in die Vorstellung immer
notwendig.

Konkrete Vorstellungen aus der Summe seiner Ideen heraus
produziert der Mensch durch die Phantasie. Was der freie Geist
nötig hat, um seine Ideen zu verwirklichen, um sich durchzusetzen,
ist also die moralische Phantasie. Sie ist die
Quelle für das Handeln des freien Geistes. Deshalb sind auch nur
Menschen mit moralischer Phantasie eigentlich sittlich produktiv. Die
bloßen Moralprediger, d. i. die Leute, die sittliche Regeln
ausspinnen, ohne sie zu konkreten Vorstellungen verdichten zu
können, sind moralisch unproduktiv. Sie gleichen den Kritikern,
die verständig auseinanderzusetzen wissen, wie ein Kunstwerk
beschaffen sein soll, selbst aber auch nicht das geringste zustande
bringen können.

Die moralische Phantasie muß, um ihre Vorstellung zu
verwirklichen, in ein bestimmtes Gebiet von Wahrnehmungen eingreifen.
Die Handlung des Menschen schafft keine Wahrnehmungen,
sondern prägt die Wahrnehmungen, die bereits vorhanden sind, um,
erteilt ihnen eine neue Gestalt. Um ein bestimmtes Wahrnehmungsobjekt
oder eine Summe von solchen, einer moralischen Vorstellung
gemäß, umbilden zu können, muß man den
gesetzmäßigen Inhalt (die bisherige Wirkungsweise, die man
neu gestalten oder der man eine neue Richtung geben will) dieses
Wahrnehmungsbildes begriffen haben. Man muß ferner den Modus
finden, nach dem sich diese Gesetzmäßigkeit in eine neue
verwandeln läßt. Dieser Teil der moralischen Wirksamkeit
beruht auf Kenntnis der Erscheinungswelt, mit der man es zu thun hat.
Er ist also zu suchen in einem Zweige der wissenschaftlichen Erkenntnis
überhaupt. Das moralische Handeln setzt also voraus neben dem
moralischen Ideenvermögen1 und der moralischen
Phantasie die Fähigkeit, die Welt der Wahrnehmungen umzuformen,
ohne ihren naturgesetzlichen Zusammenhang zu durchbrechen. Diese
Fähigkeit ist moralische Technik. Sie ist
in dem Sinne lernbar, wie Wissenschaft überhaupt lernbar ist. Im
allgemeinen sind Menschen nämlich geeigneter, die Begriffe
für die schon fertige Welt zu finden, als produktiv aus der
Phantasie die noch nicht vorhandenen zukünftigen Handlungen zu
bestimmen. Deshalb ist es sehr wohl möglich, daß Menschen
ohne moralische Phantasie die moralischen Vorstellungen von andern
empfangen und diese geschickt der Wirklichkeit
einprägen. Auch der umgekehrte Fall kann vorkommen, daß
Menschen mit moralischer Phantasie ohne die technische Geschicklichkeit
sind und sich dann anderer Menschen zur Verwirklichung ihrer
Vorstellungen bedienen müssen.

Insofern zum moralischen Handeln die Kenntnis der
Objekte unseres Handelnsgebietes notwendig ist, beruht unser Handeln
auf dieser Kenntnis. Was hier in Betracht kommt, sind Naturgesetze. Wir haben es mit Naturwissenschaft zu thun,
nicht mit Ethik.

Die moralische Phantasie und das moralische
Ideenvermögen können erst Gegenstand des Wissens werden,
nachdem sie vom Individuum produziert sind.
Dann aber regeln sie nicht mehr das Leben, sondern haben es bereits
geregelt. Sie sind als wirkende Ursachen wie alle andern aufzufassen
(Zwecke sind sie bloß für das Subjekt). Wir
beschäftigen uns mit ihnen als mit einer Naturlehre der moralischen Vorstellungen.

Eine Ethik als Normwissenschaft kann es daneben nicht
geben.

Man hat den normativen Charakter der moralischen Gesetze
wenigstens insofern halten wollen, daß man die Ethik im Sinne der
Diätetik auffaßte, welche aus den Lebensbedingungen des
Organismus allgemeine Regeln ableitet, um auf Grund derselben dann den
Körper im besonderen zu beeinflussen (Paulsen, System der Ethik).
Dieser Vergleich ist falsch, weil unser moralisches Leben sich nicht mit dem
Leben des Organismus vergleichen läßt. Die Wirksamkeit des
Organismus ist ohne unser Zuthun da; wir finden dessen Gesetze in der Welt fertig vor, können sie
also suchen, und dann die gefundenen anwenden. Die moralischen Gesetze
werden aber von uns erst geschaffen. Wir
können sie nicht anwenden, bevor sie geschaffen sind. Der Irrtum
entsteht daher, daß die moralischen Gesetze nicht in jedem
Momente inhaltlich neu geschaffen werden, sondern sich forterben. Die
von den Vorfahren übernommenen erscheinen dann gegeben wie die
Naturgesetze des Organismus. Sie werden aber durchaus nicht mit
demselben Rechte von einer späteren Generation wie
diätetische Regeln angewendet. Denn sie gehen auf das Individuum
und nicht wie das Naturgesetz auf das Exemplar einer Gattung. Als
Organismus bin ich ein solches Gattungsexemplar und ich werde
naturgemäß leben, wenn ich die Naturgesetze der Gattung in
meinem besonderen Falle anwende; als sittliches Wesen bin ich
Individuum und habe meine ganz eigenen Gesetze2.

Die hier vertretene Ansicht scheint in Widerspruch zu
stehen mit jener Grundlehre der modernen Naturwissenschaft, die man als
Entwicklungstheorie bezeichnet. Aber sie
scheint es nur. Unter Entwicklung wird verstanden das reale Hervorgehen des Späteren aus dem Früheren
auf naturgesetzlichem Wege. Unter Entwicklung in der
organischen Welt versteht man den Umstand, daß die späteren
(vollkommneren) organischen Formen reale Abkömmlinge der
früheren (unvollkommnen) sind und auf naturgesetzliche Weise aus
ihnen hervorgegangen sind. Die Bekenner der organischen
Entwicklungstheorie stellen sich vor, daß es auf der Erde einmal
eine Zeitepoche gegeben hat, wo ein Mensch das allmähliche
Hervorgehen der Reptilien aus den Uramnioten mit Augen hätte
verfolgen können, wenn er damals als Mensch hätte dabei sein
können und mit entsprechend langer Lebensdauer ausgestattet
gewesen wäre. Ebenso stellen sich die Entwicklungstheoretiker vor,
daß ein Mensch das Hervorgehen des Sonnensystems aus dem
Kant-Laplaceschen Urnebel hätte beobachten können, wenn er
während der unendlich langen Zeit frei im Gebiet des
Weltäthers sich an einem entsprechenden Orte hätte aufhalten
können. Keinem Entwicklungstheoretiker wird es aber einfallen, zu
behaupten, daß er aus seinem Begriffe des Uramniontieres den des
Reptils mit allen seinen Eigenschaften herausholen kann, auch wenn er
nie ein Reptil gesehen hat. Ebenso wenig könnte aus dem Begriff
des Kant-Laplaceschen Urnebels das Sonnensystem abgeleitet werden, wenn
dieser Begriff des Urnebels direkt nur an der Wahrnehmung des Urnebels
bestimmt worden wäre. Das heißt mit anderen Worten: der
Entwicklungstheoretiker muß, wenn er konsequent denkt, behaupten,
daß aus früheren Entwicklungsphasen spätere sich real
entwickeln, daß wir, wenn wir den Begriff des Unvollkommnen
und den des Vollkommnen gegeben haben, den
Zusammenhang einsehen können; keineswegs aber wird
er zugeben, daß der an dem Früheren erlangte Begriff
hinreicht, um das Spätere daraus zu entwickeln. Daraus folgt
für den Ethiker, daß er zwar den Zusammenhang späterer
moralischer Begriffe mit früheren einsehen kann; aber nicht,
daß auch nur eine einzige neue moralische Idee aus früheren
geholt werden kann. Als moralisches Wesen produziert das Individuum
seinen Inhalt. Dieser produzierte Inhalt ist für den Ethiker
gerade so ein Gegebenes, wie für den Naturforscher die Reptilien
ein Gegebenes sind. Die Reptilien sind aus den Uramnioten
hervorgegangen; aber der Naturforscher kann aus dem Begriff der
Uramnioten den der Reptilien nicht herausholen. Spätere moralische
Ideen entwickeln sich aus früheren; der Ethiker kann aber aus den
sittlichen Begriffen einer früheren Kulturperiode die der
späteren nicht herausholen. Die Verwirrung wird dadurch
hervorgerufen, daß wir als Naturforscher die Thatsachen bereits
vor uns haben und hinterher sie erst erkennend betrachten; während
wir beim sittlichen Handeln selbst erst die Thatsachen schaffen, die
wir hinterher erkennen. Beim Entwicklungsprozeß der sittlichen
Weltordnung verrichten wir das, was die Natur auf niedrigerer Stufe
verrichtet: wir verändern ein Wahrnehmbares. Die ethische Norm
kann also zunächst nicht wie ein Naturgesetz erkannt, sondern sie muß geschaffen werden. Erst wenn
sie da ist, kann sie Gegenstand des Erkennens werden.

Aber können wir denn nicht das Neue an dem Alten
messen? Wird nicht jeder Mensch gezwungen sein, das durch seine
moralische Phantasie Produzierte an den hergebrachten
sittlichen Lehren zu bemessen? Wenn er wahrhaft sittlich produktiv sein
will, so ist das ein eben solches Unding, wie es das andere wäre,
wenn man eine neue Naturform an der alten bemessen wollte und sagte:
weil die Reptilien mit den Uramnioten nicht übereinstimmen, sind
sie eine unberechtigte (krankhafte) Form.

Der ethische Individualismus steht also nicht im
Gegensatz zur Entwicklungstheorie, sondern folgt direkt aus ihr. Der
Haeckelsche Stammbaum von den Urtieren bis hinauf zum Menschen als
organisches Wesen müßte sich ohne Unterbrechung der
natürlichen Gesetzlichkeit und ohne eine Durchbrechung der
einheitlichen Entwicklung herauf verfolgen lassen bis zu dem Individuum
als einem im bestimmten Sinne sittlichen Wesen. So wahr es aber ist,
daß die sittlichen Ideen des Individuums wahrnehmbar aus denen
seiner Vorfahren hervorgegangen sind, so wahr ist es auch, daß
dasselbe sittlich unfruchtbar ist, wenn es nicht selbst moralische
Ideen hat.

Derselbe ethische Individualismus, den ich auf Grund der
vorangehenden Anschauungen entwickelt habe, würde sich auch aus
der Entwicklungstheorie ableiten lassen. Die schließliche
Überzeugung wäre dieselbe; nur der Weg ein anderer, auf dem
sie erlangt ist.

Das Hervortreten völlig neuer sittlicher Ideen aus
der moralischen Phantasie ist für die Entwicklungstheorie gerade
so wenig wunderbar, wie das Hervorgehen einer neuen Tierart aus einer
andern. Nur muß diese Theorie als monistische Weltanschauung im
sittlichen Leben ebenso wie im natürlichen jeden jenseitigen (metaphysischen) Einfluß
abweisen. Sie folgt dabei demselben Prinzip, das sie antreibt, wenn sie
die Ursachen neuer organischer Formen in bereits bestehenden sucht;
nicht in dem Eingreifen eines außerweltlichen Gottes, der jede
neue Art nach einem neuen Schöpfungsgedanken durch
übernatürlichen Einfluß hervorruft. Sowie der Monismus
zur Erklärung des Lebewesens keinen übernatürlichen
Schöpfungsgedanken brauchen kann, so ist es ihm auch
unmöglich, die sittliche Weltordnung von Ursachen abzuleiten, die
nicht innerhalb der Welt liegen. Er kann keinen fortdauernden
übernatürlichen Einfluß auf das sittliche Leben
(göttliche Weltregierung von außen), noch einen zeitlichen
durch eine besondere Offenbarung (Erteilung der zehn Gebote) oder durch
Erscheinung Gottes auf der Erde (Göttlichkeit Christi) zulassen.
Die sittlichen Prozesse sind dem Monismus Naturprodukte wie alles
andere Bestehende und ihre Ursachen müssen in der Natur, d. i.,
weil der Mensch der Träger der Sittlichkeit ist, im Menschen
gesucht werden.

Der ethische Individualismus ist somit die Krönung
des Gebäudes, das Darwin und Haeckel für die Naturwissenschaft errichtet haben. Er
ist Entwicklungslehre auf das sittliche Leben übertragen.

Wer dem Begriff des Natürlichen von vornherein in engherziger Weise ein
willkürlich begrenztes Gebiet anweist, der kann dann leicht dazu
kommen, für die freie individuelle Handlung keinen Raum darin zu
finden. Der konsequent verfahrende Entwicklungstheoretiker kann in
solche Engherzigkeit nicht verfallen. Er kann die natürliche
Entwicklungsweise beim Affen nicht abschließen und dem
Menschen einen „übernatürlichen“ Ursprung
zugestehen; er kann auch bei den organischen Verrichtungen des Menschen
nicht stehen bleiben und nur diese natürlich finden, sondern er
muß auch das sittlich-freie Leben als Fortsetzung des organischen
ansehen.

Der Entwicklungstheoretiker kann, seiner Grundauffassung
gemäß, nur behaupten, daß das sittliche Handeln aus
den unvollkommneren Arten des Naturgeschehens hervorgeht; die
Charakteristik des Handelns, d. i. seine Bestimmung als eines
freien, muß er der unmittelbaren Beobachtung des Handelns überlassen. Er
behauptet ja auch nur, daß Menschen aus Affen sich entwickelt
haben. Wie die Menschen beschaffen sind, das muß durch
Beobachtung dieser selbst festgestellt werden. Die Ergebnisse dieser
Beobachtung können nicht in Widerspruch geraten mit der
Entwicklungsgeschichte. Nur die Behauptung, daß die Ergebnisse
solche sind, die eine natürliche Weltordnung ausschließen,
könnte nicht in Übereinstimmung mit der neueren Richtung der
Naturwissenschaft gebracht werden3.

Von einer sich selbst verstehenden Naturwissenschaft hat
der ethische Individualismus nichts zu fürchten: die Beobachtung
ergiebt als Charakteristikum der vollkommenen Form des
menschlichen Handelns die Freiheit; die
begriffliche Beziehung dieses Ergebnisses auf andere Formen des
Geschehens ergiebt den natürlichen
Ursprung der freien Handlungen.

Wie steht es nun, vom natürlichen Standpunkte aus,
mit der bereits oben (S. 17)
erwähnten Unterscheidung zwischen den beiden Sätzen:
„Frei sein heißt thun können,
was man will“ und dem andern: „nach Belieben begehren
können und nicht begehren können sei der eigentliche Sinn des
Dogmas vom freien Willen“? Hamerling
begründet gerade seine Ansicht vom freien Willen auf diese
Unterscheidung, indem er das erste für richtig, das zweite
für eine absurde Tautologie erklärt. Er sagt: „ich kann
thun, was ich will. Aber zu sagen: ich kann
wollen, was ich will, ist eine leere Tautologie.“ Ob ich thun, d.
i. in Wirklichkeit umsetzen kann, was ich will, was ich mir also als
Idee meines Thuns vorgesetzt habe, das hängt von
äußeren Umständen und von meiner technischen
Geschicklichkeit (vergl. S. 180)
ab. Frei sein heißt die dem Handeln zu Grunde liegenden
Vorstellungen (Beweggründe) durch die moralische Phantasie von
sich aus bestimmen können. Freiheit ist unmöglich, wenn etwas
außer mir (mechanischer Prozeß oder Gott) meine moralischen
Vorstellungen bestimmt. Ich bin also nur dann frei, wenn ich selbst diese Vorstellungen produziere; nicht, wenn ich
die Beweggründe, die ein anderes Wesen in mich gesetzt hat,
ausführen kann. Ein freies Wesen ist
dasjenige, welches wollen kann, was es selbst
für richtig hält. Wer etwas anderes thut, als er will, der
muß zu diesem anderen durch Motive getrieben werden,
die nicht in ihm liegen. Ein solcher handelt unfrei. Nach Belieben
wollen können, was man für richtig oder nicht richtig
hält, heißt also: nach Belieben frei oder unfrei sein zu
können. Das ist natürlich ebenso absurd, wie die Freiheit in
dem Vermögen zu sehen, thun zu können, was man wollen
muß. Das letztere aber behauptet Hamerling, wenn er sagt:
„Es ist vollkommen wahr, daß der Wille immer durch
Beweggründe bestimmt wird, aber es ist absurd zu sagen, daß
er deshalb unfrei sei; denn eine größere Freiheit
läßt sich für ihn weder wünschen noch denken, als
die, sich nach Maßgabe seiner eigenen Stärke und
Entschiedenheit zu verwirklichen?“ Ja wohl: es läßt
sich eine größere Freiheit wünschen, und das ist erst
die wahre. Nämlich die: sich die Gründe seines Wollens selbst
zu bestimmen.

Von der Ausführung dessen abzusehen, was er will;
dazu läßt sich der Mensch unter Umständen bewegen. Sich
vorschreiben zu lassen, was er thun soll, d. i.
zu wollen, was ein Anderer und nicht Er für richtig hält,
dazu ist er nur zu haben, wenn er sich nicht frei fühlt.

Die äußeren Gewalten können mich
hindern, zu thun, was ich will. Dann verdammen sie mich einfach zum
Nichtsthun. Erst wenn sie meinen Geist knechten und mir meine
Beweggründe aus dem Kopfe jagen und an deren Stelle die ihrigen
setzen wollen, dann beabsichtigen sie meine Unfreiheit. Die Kirche
wendet sich daher nicht bloß gegen das Thun, sondern namentlich gegen die unreinen Gedanken, d. i. die Beweggründe meines
Handelns. Unrein sind ihr aber alle Beweggründe, die
sie nicht angiebt. Eine Kirche erzeugt erst wahre Sklaven, wenn ihre
Priester sich zu Gewissensräten machen, d. i. wenn die
Gläubigen sich von ihnen (aus dem Beichtstuhle) die
Beweggründe ihres Handelns holen. 







1 Nur
Oberflächlichkeit könnte im Gebrauch des Wortes Vermögen
an dieser und andern Stellen dieser Schrift einen Rückfall in die
Lehre der alten Psychologie von den Seelenvermögen erblicken. Der
Zusammenhang mit dem S. 94 Gesagten
ergiebt genau die Bedeutung des Wortes. ↑

2 Wenn
Paulsen (S. 15 des angeführten Buches) sagt: „Verschiedene
Naturanlage und Lebensbedingungen erfordern wie eine verschiedene
leibliche so auch eine verschiedene geistig-moralische
Diät“, so ist er der richtigen Erkenntnis ganz nahe, trifft
aber den entscheidenden Punkt doch nicht. Insofern ich Individuum bin,
brauche ich keine Diät. Diätetik heißt die Kunst, das
besondere Exemplar mit den allgemeinen Gesetzen der Gattung in Einklang
bringen. Als Individuum bin ich aber kein Exemplar der
Gattung. ↑

3
Daß wir Gedanken (ethische Ideen) als Objekte der Beobachtung
bezeichnen, geschieht mit Recht. Denn wenn auch die Gebilde des Denkens
während der gedanklichen Thätigkeit nicht mit ins
Beobachtungsfeld eintreten, so können sie doch nachher Gegenstand
der Beobachtung werden. Und auf diesem Wege haben wir unsere
Charakteristik des Handelns gewonnen. ↑











XIV.

XIV.

Der Wert des Lebens.

(Pessimismus und Optimismus).




Ein Gegenstück zu der Frage nach dem Zwecke
oder der Bestimmung des Lebens (vergl. S. 170 ff.) ist die nach dessen Wert. Zwei entgegengesetzten
Ansichten begegnen wir in dieser Beziehung, und dazwischen allen
denkbaren Vermittlungsversuchen. Eine Ansicht sagt: die Welt ist die
denkbar beste, die es geben kann, und das Leben und Handeln in
derselben ein Gut von unschätzbarem Werte. Alles bietet sich als
harmonisches und zweckmäßiges Zusammenwirken dar und ist der
Bewunderung wert. Auch das scheinbar Böse und Üble ist von
einem höhern Standpunkte als gut erkennbar; denn es stellt einen
wohlthuenden Gegensatz zum Guten dar; wir können dies um so besser
schätzen, wenn es sich von jenem abhebt. Auch ist das Übel
kein wahrhaft wirkliches; wir empfinden nur einen geringeren Grad des
Wohles als Übel. Das Übel ist Abwesenheit des Guten; nichts
was an sich Bedeutung hat.

Die andere Ansicht ist die, welche behauptet: das
Leben ist voll Qual und Elend, die Lust
überwiegt überall die Unlust, der Schmerz die Freude. Das
Dasein ist eine Last, und das Nichtsein wäre dem Sein unter allen
Umständen vorzuziehen.

Als die Hauptvertreter der ersteren Ansicht, des
Optimismus, haben wir Shaftesbury und
Leibniz, als die der zweiten, des Pessimismus,
Schopenhauer und Eduard von
Hartmann aufzufassen.

Leibniz sagt: die Welt ist die
beste, die es geben kann. Eine bessere ist unmöglich. Denn Gott
ist gut und weise. Ein guter Gott will die
beste der Welten schaffen; ein weiser kennt
sie; er kann sie vor allen anderen möglichen schlechteren
unterscheiden. Nur ein böser oder unweiser Gott könnte eine
schlechtere als die bestmögliche Welt schaffen.

Wer von diesem Gesichtspunkte ausgeht, wird leicht dem
menschlichen Handeln die Richtung vorzeichnen können, die es
einschlagen muß, um zum Besten der Welt das seinige beizutragen.
Der Mensch wird nur die Ratschlüsse Gottes zu erforschen und sich
darnach zu benehmen haben. Wenn er weiß, was Gott mit der Welt
und dem Menschengeschlecht für Absichten hat, dann wird er auch
das Richtige thun. Und er wird sich glücklich fühlen, zu dem
andern Guten auch das seinige hinzuzufügen. Vom optimistischen
Standpunkt aus ist also das Leben des Lebens wert. Es muß uns zur
mitwirkenden Anteilnahme anregen.

Anders stellt sich Schopenhauer die Sache vor. Er denkt
sich den Weltengrund nicht als allweises und allgütiges Wesen,
sondern als blinden Drang oder Willen. Ewiges Streben,
unaufhörliches Schmachten nach Befriedigung, die doch nie erreicht
werden kann, ist der Grundzug alles Wollens. Denn ist ein erstrebtes
Ziel erreicht, so entsteht ein neues Bedürfnis u. s. w. Die
Befriedigung kann immer nur von verschwindend kleiner Dauer sein. Der
ganze übrige Inhalt unseres Lebens ist unbefriedigtes
Drängen, d. i. Unzufriedenheit, Leiden. Stumpft sich der blinde
Drang endlich ab, so fehlt uns jeglicher Inhalt; eine unendliche
Langeweile erfüllt unser Dasein. Daher ist das relativ Beste,
Wünsche und Bedürfnisse in sich zu ersticken, das Wollen zu
ertöten. Der Schopenhauersche Pessimismus führt zur
Thatenlosigkeit, sein sittliches Ziel ist Universalfaulheit.

In wesentlich anderer Art sucht Hartmann den Pessimismus zu begründen und für die
Ethik auszunutzen. Hartmann sucht, einem Lieblingsstreben unserer Zeit
folgend, seine Weltanschauung auf Erfahrung zu
begründen. Aus der Beobachtung des Lebens
will er Aufschluß darüber gewinnen, ob die Lust oder die
Unlust in der Welt überwiege. Er läßt, was den Menschen
als Gut und Glück erscheint, vor der Vernunft Revue passieren, um
zu zeigen, daß alle vermeintliche Befriedigung bei genauerem
Zusehen sich als Illusion erweist. Illusion ist
es, wenn wir glauben in: Gesundheit, Jugend, Freiheit,
auskömmlicher Existenz, Liebe (Geschlechtsgenuß), Mitleid,
Freundschaft und Familienleben, Ehrgefühl, Ehre, Ruhm, Herrschaft,
religiöser Erbauung, Wissenschafts- und Kunstbetrieb, Hoffnung auf
jenseitiges Leben, Beteiligung am Kulturfortschritt — Quellen des
Glückes und der Befriedigung zu haben. Vor einer nüchternen
Betrachtung bringt jeder Genuß viel mehr
Übel und Elend als Lust in die Welt. Die
Unbehaglichkeit des Katzenjammers ist stets größer als die
Behaglichkeit des Rausches. Die Unlust überwiegt bei weitem
in der Welt. Kein Mensch, auch der relativ glücklichste,
würde, gefragt, das elende Leben ein zweites Mal durchmachen
wollen. Da nun aber Hartmann die Anwesenheit des Ideellen (der
Weisheit) in der Welt nicht leugnet, ihm vielmehr eine gleiche
Berechtigung neben dem blinden Drange (Willen) zugesteht, so kann er
seinem Urwesen die Schöpfung der Welt nur zumuten, wenn es den
Schmerz der Welt in einen weisen Weltzweck auslaufen läßt.
Der Schmerz der Weltwesen ist aber kein anderer als der Gottesschmerz
selbst, denn das Leben der Natur als Ganzes ist identisch mit dem Leben
Gottes. Ein allweises Wesen kann aber sein Ziel nur in der Befreiung
vom Leid sehen, und da alles Dasein Leid ist, in der Befreiung vom
Dasein. Das Sein in das weit bessere Nichtsein überzuführen,
ist der Zweck der Weltschöpfung. Der Weltprozeß ist ein
fortwährendes Ankämpfen gegen den Gottesschmerz, das zuletzt
mit der Vernichtung alles Daseins endet. Das sittliche Leben der
Menschen wird also sein: Teilnahme an der Vernichtung des Daseins. Gott
hat die Welt erschaffen, damit er sich durch dieselbe vor seinem
unendlichen Schmerze befreie. Diese ist „gewissermaßen wie
ein juckender Ausschlag am Absoluten zu betrachten“, durch den
dessen unbewußte Heilkraft sich von einer inneren Krankheit befreit,
„oder auch als ein schmerzhaftes Zugpflaster, welches das
all-eine Wesen sich selbst appliziert, um einen innern Schmerz
zunächst nach außen abzulenken und für die Folge zu
beseitigen.“ Die Menschen sind Glieder der Welt. In ihnen leidet
Gott. Er hat sie geschaffen, um seinen unendlichen Schmerz zu
zersplittern. Der Schmerz, den jeder einzelne von uns leidet, ist nur
ein Tropfen in dem unendlichen Meere des Gottesschmerzes (Hartmann,
Phänomenologie des sittlichen Bewußtseins S. 866 ff.).

Der Mensch hat sich mit der Erkenntnis zu durchdringen,
daß das Jagen nach individueller Befriedigung (der Egoismus) eine
Thorheit ist, und hat sich einzig von der Aufgabe leiten zu lassen,
durch selbstlose Hingabe an den Weltprozeß der Erlösung
Gottes sich zu widmen. Im Gegensatz zu dem Schopenhauers führt uns
Hartmanns Pessimismus zu einer hingebenden Thätigkeit für
eine erhabene Aufgabe.

Wie steht es aber mit der Begründung auf
Erfahrung?

Streben nach Befriedigung ist Hinausgreifen der
Lebensthätigkeit über den Lebensinhalt. Ein Wesen ist
hungrig, d. h. es strebt nach Sättigung, wenn seine organischen
Funktionen zu ihrem weiteren Verlauf Zuführung neuen
Lebensinhaltes in Form von Nahrungsmitteln verlangen. Das Streben nach
Ehre besteht darin, daß der Mensch sein persönliches Thun
und Lassen erst dann für wertvoll ansieht, wenn zu seiner
Bethätigung die Anerkennung von außen kommt. Das Streben
nach Erkenntnis entsteht, wenn dem Menschen zu der Welt, die er sehen,
hören u. s. w. kann, solange etwas fehlt, als er sie nicht
begriffen hat. Die Erfüllung des Strebens erzeugt in dem
strebenden Individuum Lust, die Nichtbefriedigung Unlust. Es
ist dabei wichtig zu beobachten, daß Lust oder Unlust erst von
der Erfüllung oder Nichterfüllung meines Strebens
abhängt. Das Streben selbst kann keineswegs als Unlust gelten.
Wenn es sich also herausstellt, daß in dem Momente des
Erfüllens einer Bestrebung sich sogleich wieder eine neue
einstellt, so darf ich nicht sagen: die Lust hat für mich Unlust
geboren, weil unter allen Umständen der Genuß das Begehren
nach seiner Wiederholung oder nach einer neuen Lust erzeugt. Erst wenn
dieses Begehren auf die Unmöglichkeit seiner Erfüllung
stößt, kann ich von Unlust sprechen. Selbst dann, wenn ein
erlebter Genuß in mir das Verlangen nach einem
größeren oder raffinierteren Lusterlebnis erzeugt, kann ich
von einer durch die erste Lust erzeugten Unlust erst in dem Augenblicke
sprechen, wenn mir die Mittel versagt sind, die größere oder
raffiniertere Lust zu erleben. Nur dann, wenn als naturgesetzliche
Folge des Genusses Unlust eintritt, wie etwa beim
Geschlechtsgenuß des Weibes durch die Leiden des Wochenbettes und
die Mühen der Kinderpflege, kann ich in dem Genuß den
Schöpfer des Schmerzes finden. Wenn Streben Unlust hervorriefe, so
müßte die Beseitigung des Strebens von Lust begleitet sein.
Es ist aber das Gegenteil der Fall. Der Mangel an Streben in unserem
Lebensinhalte erzeugt Langeweile, und diese ist mit Unlust verbunden.
Da aber das Streben naturgemäß lange Zeit dauern kann, bevor
ihm die Erfüllung zu teil wird und sich dann vorläufig mit
der Hoffnung auf dieselbe zufrieden giebt, so muß anerkannt
werden, daß die Unlust mit dem Streben als solchen gar nichts zu
thun hat, sondern lediglich an der Nichterfüllung
desselben hängt. Schopenhauer hat also unter allen Umständen
Unrecht, wenn er das Begehren oder Streben (den Willen) an sich
für den Quell des Schmerzes hält.

In Wahrheit ist sogar das Gegenteil richtig. Streben
(Begehren) an sich macht Freude. Wer kennt nicht den Genuß, den
die Hoffnung auf ein entferntes, aber stark begehrtes Ziel bereitet.
Diese Freude ist die Begleiterin der Arbeit, deren Früchte uns in
Zukunft erst zu teil werden sollen. Diese Lust ist ganz unabhängig
von der Erreichung des Zieles. Wenn dann das Ziel erreicht ist, dann
kommt zu der Lust des Strebens die der Erfüllung als etwas Neues
hinzu. Wer aber sagen wollte: zur Unlust durch ein nichtbefriedigtes
Ziel kommt auch noch die über die getäuschte Hoffnung und
mache zuletzt die Unlust an der Nichterfüllung doch
größer, als die etwaige Lust an der Erfüllung, dem ist
zu erwidern: es kann auch das Gegenteil der Fall sein; der
Rückblick auf den Genuß in der Zeit des unerfüllten
Begehrens wird ebenso oft lindernd auf die Unlust durch
Nichterfüllung wirken. Wer im Anblicke gescheiterter Hoffnungen
ausruft: ich habe das meinige gethan, der ist ein Beweisobjekt für
diese Behauptung. Das beseeligende Gefühl, nach Kräften das
Beste gewollt zu haben, übersehen diejenigen, welche an jedes
nicht erfüllte Begehren die Behauptung knüpfen, daß
nicht nur allein die Freude an der Erfüllung ausgeblieben, sondern
auch der Genuß des Begehrens selbst zerstört ist.

Erfüllung eines Begehrens ruft Lust und
Nichterfüllung eines solchen Unlust hervor. Daraus darf nicht
geschlossen werden: Lust ist Befriedigung eines Begehrens, Unlust Nichtbefriedigung. Sowohl Lust
wie Unlust können sich in einem Wesen einstellen, auch ohne
daß sie Folgen eines Begehrens sind. Krankheit ist Unlust, der
kein Begehren vorausgeht. Wer behaupten wollte: Krankheit sei
unbefriedigtes Begehren nach Gesundheit, der beginge den Fehler,
daß er den selbstverständlichen und nicht zum
Bewußtsein gebrachten Wunsch, nicht krank zu werden, für ein
positives Begehren hielte. Wenn jemand von einem reichen Verwandten,
von dessen Existenz er nicht die geringste Ahnung hatte, eine Erbschaft
macht, so erfüllt ihn diese Thatsache ohne vorangegangenes
Begehren mit Lust.

Wer also untersuchen will, ob auf Seite der Lust oder
der Unlust ein Überschuß zu finden ist, der muß in
Rechnung bringen: die Lust am Begehren, die an der Erfüllung des
Begehrens, und diejenige, die uns unerstrebt zu teil wird. Auf die
andere Seite des Kontobuches wird zu stehen kommen: Unlust aus
Langeweile, solche aus nicht erfülltem Streben, und endlich
solche, die ohne unser Begehren an uns herantritt. Zu der letzteren
Gattung gehört auch die Unlust, die uns aufgedrängte, nicht
selbstgewählte Arbeit verursacht.

Nun entsteht die Frage: welches ist das rechte
Mittel, um aus diesem Soll und Haben die Bilanz zu erhalten?
Eduard von Hartmann ist der Meinung, daß es die abwägende
Vernunft ist. Er sagt zwar (Philosophie des Unbewußten 7.
Auflage, II. Band, S. 290): „Schmerz und Lust sind nur insofern sie empfunden
werden.“ Hieraus folgt, daß es für die Lust keinen
andern Maßstab giebt, als den subjektiven des
Gefühles. Ich muß empfinden, ob die
Summe meiner Unlustgefühle zusammengestellt mit meinen
Lustgefühlen in mir einen Überschuß von Freude oder
Schmerz ergiebt. Dessen ungeachtet behauptet Hartmann: „Wenn der
Lebenswert jedes Wesens nur nach seinem eigenen subjektiven
Maßstabe in Anschlag gebracht werden kann, so ist doch damit
keineswegs gesagt, daß jedes Wesen aus den sämtlichen
Affektionen seines Lebens die richtige
algebraische Summe zieht, oder mit andern Worten, daß
sein Gesamturteil über sein eigenes Leben
ein in Bezug auf seine subjektiven Erlebnisse richtiges sei.“
Damit wird doch wieder die vernunftgemäße
Beurteilung des Gefühles zum Wertschätzer gemacht.

Und weil Hartmann dieser Meinung ist, glaubt er, um zu
einer richtigen Bewertung des Lebens zu kommen, die Faktoren aus dem
Wege räumen zu müssen, die unser Urteil über die Lust- und Unlustbilanz
verfälschen. Er sucht das auf zwei Wegen zu erreichen.
Erstens indem er nachweist, daß unser
Begehren (Trieb, Wille) sich störend in unsere nüchterne
Beurteilung des Gefühlswertes einmischt. Während wir uns z.
B. sagen müßten, daß der Geschlechtsgenuß eine
Quelle des Übels ist, verführt uns der Umstand, daß der
Geschlechtstrieb in uns mächtig ist, dazu, uns eine Lust
vorzugaukeln, die in dem Maße gar nicht da ist. Wir wollen
genießen; deshalb gestehen wir uns nicht, daß wir unter dem
Genusse leiden. Zweitens unterwirft Hartmann
die Gefühle einer Kritik und sucht nachzuweisen, daß die
Gegenstände, an die sich die Gefühle knüpfen, vor der
Vernunfterkenntnis sich als Illusionen erweisen, und
daß sie in dem Augenblicke zerstört werden,
wenn unsere stets wachsende Intelligenz die Illusionen
durchschaut.

Hartmann denkt sich also die Sache folgendermaßen.
Wenn ein Ehrgeiziger sich darüber klar werden will, ob bis zu dem
Augenblicke, in dem er seine Betrachtung anstellt, die Lust oder die
Unlust den überwiegenden Anteil an seinem Leben gehabt hat, dann
muß er sich von zwei Fehlerquellen bei seiner Beurteilung frei
machen. Da er ehrgeizig ist, wird dieser Grundzug seines Charakters ihm
die Freuden über Anerkennung seiner Leistungen durch ein
Vergrößerungsglas, die Kränkungen durch
Zurücksetzungen aber durch ein Verkleinerungsglas zeigen. Damals,
als er die Zurücksetzungen erfuhr, fühlte er die
Kränkungen, gerade weil er ehrgeizig ist; in der Erinnerung
erscheinen sie in milderem Lichte, während sich die Freuden
über Anerkennungen, für die er so zugänglich ist, um so
tiefer einprägen. Nun ist es zwar für den Ehrgeizigen eine
wahre Wohlthat, daß es so ist. Die Täuschung vermindert sein
Unlustgefühl in dem Augenblicke der Selbstbeobachtung. Dennoch ist
seine Beurteilung eine falsche. Die Leiden, über die sich ihm ein
Schleier breitet, hat er wirklich durchmachen müssen in ihrer
ganzen Stärke, und er setzt sie somit in das Kontobuch seines
Lebens thatsächlich falsch ein. Um zu einem richtigen Urteile zu
kommen, müßte der Ehrgeizige für den Moment seiner
Betrachtung sich seines Ehrgeizes entledigen. Er müßte ohne
Gläser vor seinem geistigen Auge sein bisher abgelaufenes Leben
betrachten. Er gleicht sonst dem Kaufmanne, der beim Abschluß
seiner Bücher seinen Geschäftseifer mit auf
die Einnahmeseite setzt.

Hartmann geht aber noch weiter. Er sagt: Der Ehrgeizige
muß sich auch klar machen, daß die Anerkennungen, nach
denen er jagt, wertlose Dinge sind. Er muß selbst zur Einsicht
kommen, oder von andern dazu gebracht werden, daß einem
vernünftigen Menschen an der Anerkennung von Seite der Menschen
nichts liegen könne, da man ja „in allen solchen Sachen, die
nicht Lebensfragen der Entwicklung, oder gar von der Wissenschaft schon
endgültig gelöst sind“, immer darauf schwören
kann, „daß die Majoritäten Unrecht und die
Minoritäten Recht haben.“ „Einem solchen Urteile giebt
derjenige sein Lebensglück in die Hände, welcher den Ehrgeiz
zu seinem Leitstern macht.“ (Phil. des Unbew. II. Bd. S. 332.)
Wenn sich der Ehrgeizige das alles sagt, dann muß er alles als
eine Illusion bezeichnen, was er durch seinen Ehrgeiz erreicht hat,
folglich auch die Gefühle, die sich an die entsprechende
Befriedigung seines Ehrgeizes knüpfen. Aus diesem Grunde sagt
Hartmann: es muß auch noch das aus dem Konto der Lebenswerte
gestrichen werden, was sich an unseren Lustgefühlen als Illusion
ergiebt; was dann übrig bleibt, stelle die Lustsumme des Lebens
dar, und diese sei gegen die Unlustsumme so klein, daß das Leben
kein Genuß, und Nichtsein dem Sein vorzuziehen sei.

Aber während es unmittelbar einleuchtend ist,
daß die durch Einmischung des ehrgeizigen Triebes bewirkte
Täuschung bei Aufstellung der Lustbilanz ein falsches Resultat
bewirkt, muß das von der Erkenntnis des illusorischen
Charakters der Gegenstände der Lust Gesagte jedoch bestritten
werden. Ein Ausscheiden aller an wirkliche oder vermeintliche
Illusionen sich knüpfenden Lustgefühle von der Lustbilanz des
Lebens würde die letztere geradezu verfälschen. Denn der
Ehrgeizige hat über die Anerkennung der Menge wirklich seine
Freude gehabt, ganz gleichgültig, ob er selbst später, oder
ein anderer diese Anerkennung als Illusion erkennt. Damit wird die
genossene freudige Empfindung nicht um das Geringste kleiner gemacht.
Die Ausscheidung aller solchen „illusorischen“ Gefühle
aus der Lebensbilanz stellt nicht etwa unser Urteil über die
Gefühle richtig, sondern löscht wirklich vorhandene
Gefühle aus dem Leben aus.

Und warum sollen diese Gefühle ausgeschieden
werden? Weil sie sich an Gegenstände heften, die sich als
Illusionen entpuppen. Dabei ist also der Wert des Lebens nicht von der
Menge der Lust, sondern von der Qualität der Lust und diese von
dem Werte der die Lust verursachenden Dinge abhängig gemacht. Wenn
ich den Wert des Lebens aber erst aus der Menge der Lust oder Unlust
bestimmen will, das es mir bringt, dann darf ich nicht etwas anderes
voraussetzen, wodurch ich erst wieder den Wert oder Unwert der Lust
bestimme. Wenn ich sage: ich will die Lustmenge mit der Unlustmenge
vergleichen und sehen, welche größer ist, dann muß ich
auch alle Lust und Unlust in ihren wirklichen Größen in
Rechnung bringen, ganz abgesehen davon, ob ihnen eine Illusion zum
Grunde liegt oder nicht. Wer einer auf Illusion beruhenden Lust einen
geringeren Wert für das Leben zuschreibt, als einer solchen, die
sich vor der Vernunft rechtfertigen läßt, der
macht eben den Wert des Lebens noch von anderen Faktoren abhängig
als von der Lust.

Wer, gleich Eduard von Hartmann, die Lust deshalb
geringer veranschlägt, weil sie sich an einen eitlen Gegenstand
knüpft, der gleicht einem Kaufmanne, der das bedeutende
Erträgnis einer Spielwarenfabrik deshalb mit dem Viertel des
Betrages in sein Konto einsetzt, weil in derselben Gegenstände zur
Tändelei für Kinder produziert werden.

Wenn es sich bloß darum handelt, die Lust- und
Unlustmenge gegeneinander abzuwägen, dann ist also der
illusorische Charakter der Gegenstände gewisser Lustempfindungen
völlig aus dem Spiele zu lassen.

Der von Hartmann empfohlene Weg: vernünftiger
Betrachtung der vom Leben erzeugten Lust- und Unlustmenge, hat uns also
bisher so weit geführt, daß wir wissen, wie wir die Rechnung
aufzustellen haben, was wir auf die eine, was auf die andere Seite
unseres Kontobuches zu setzen haben. Wie soll aber nun die Rechnung
gemacht werden? Ist die Vernunft auch geeignet, die Bilanz zu
bestimmen?

Der Kaufmann hat in seiner Rechnung einen Fehler
gemacht, wenn der berechnete Gewinn sich mit
den durch das Geschäft nachweislich genossenen oder noch zu
genießenden Gütern nicht deckt. Auch der Philosoph wird
unbedingt einen Fehler in seiner Beurteilung gemacht haben, wenn er den
etwa ausgeklügelten Überschuß an Lust, beziehungsweise
Unlust in der Empfindung nicht nachweisen kann.

Ich will vorläufig die Rechnung der auf
vernunftgemäße Weltbetrachtung sich stützenden
Pessimisten nicht kontrollieren: wer aber sich entscheiden
soll, ob er das Lebensgeschäft weiter führen soll oder nicht,
der wird erst den Nachweis verlangen, wo der berechnete
Überschuß an Unlust steckt?

Hiermit haben wir den Punkt berührt, wo die
Vernunft nicht in der Lage ist, den
Überschuß an Lust oder Unlust allein von sich aus zu
bestimmen, sondern wo sie diesen Überschuß im Leben als
Wahrnehmung zeigen muß. Nicht in dem Begriff allein, sondern in
dem durch das Denken vermittelten Ineinandergreifen von Begriff und
Wahrnehmung (und Gefühl ist Wahrnehmung) ist dem Menschen das
Wirkliche erreichbar (vergl. S. 86
ff.). Der Kaufmann wird ja auch sein Geschäft erst dann aufgeben,
wenn der von seinem Buchhalter berechnete Verlust an Gütern sich
durch die Thatsachen bestätigt. Wenn das nicht der Fall ist, dann
läßt er den Buchhalter die Rechnung nochmals machen. Genau
in derselben Weise wird es der im Leben stehende Mensch machen. Wenn
der Philosoph ihm beweisen will, daß die Unlust weit
größer ist als die Lust, er jedoch das nicht empfindet, dann
wird er sagen: du hast dich in deinem Grübeln geirrt, denke die
Sache nochmals durch. Sind aber in einem Geschäfte zu einem
bestimmten Zeitpunkte wirklich solche Verluste vorhanden, daß
kein Kredit mehr ausreicht, um die Gläubiger zu befriedigen, so
tritt auch dann der Bankerott ein, wenn der Kaufmann es vermeidet,
durch Führung der Bücher Klarheit über seine
Angelegenheiten zu haben. Ebenso müßte es, wenn das
Unlustquantum bei einem Menschen in einem bestimmten Zeitpunkte so
groß würde, daß keine Hoffnung (Kredit) auf
künftige Lust ihn über den Schmerz hinwegsetzen
könnte, zum Bankerott des Lebensgeschäftes führen.

Nun ist aber die Zahl der Selbstmörder doch eine
relativ geringe im Verhältnis zu der Menge derjenigen, die mutig
weiter leben. Die wenigsten Menschen stellen das Lebensgeschäft
der vorhandenen Unlust willen ein. Was folgt daraus? Entweder,
daß es nicht richtig ist, zu sagen, die Unlustmenge sei
größer als die Lustmenge, oder daß wir unser
Weiterleben gar nicht von der empfundenen Lust- oder Unlustmenge
abhängig machen.

Auf eine ganz eigenartige Weise kommt der Pessimismus
Ed. v. Hartmanns dazu, das Leben wertlos zu erklären, weil
darinnen der Schmerz überwiegt, und doch die Notwendigkeit zu
behaupten, es durchzumachen. Diese Notwendigkeit liegt darin, daß
der oben (S. 194) angegebene
Weltzweck nur durch rastlose, hingebungsvolle Arbeit der Menschen
erreicht werden kann. So lange aber die Menschen noch ihren
egoistischen Gelüsten nachgehen, sind sie zu solcher selbstlosen
Arbeit untauglich. Erst wenn sie sich durch Erfahrung und Vernunft
überzeugt haben, daß die vom Egoismus erstrebten
Lebensgenüsse nicht erlangt werden können, widmen sie sich
ihrer eigentlichen Aufgabe. Auf diese Weise soll die pessimistische
Überzeugung der Quell der Selbstlosigkeit sein. Eine Erziehung auf
Grund des Pessimismus soll den Egoismus dadurch ausrotten, daß
sie ihm seine Aussichtslosigkeit vor Augen stellt.

Nach dieser Ansicht liegt also das Streben nach Lust
ursprünglich in der Menschennatur begründet. Nur aus Einsicht
in die Unmöglichkeit der Erfüllung dankt dieses Streben zu Gunsten höherer
Menschheitsaufgaben ab.

Von der sittlichen Weltanschauung, die von der
Anerkennung des Pessimismus die Hingabe an unegoistische Lebensziele
erhofft, kann nicht gesagt werden, daß sie den Egoismus im wahren
Sinne des Wortes überwinde. Die sittlichen Ideale sollen erst dann
stark genug sein, sich des Willens zu bemächtigen, wenn der Mensch
eingesehen hat, daß das selbstsüchtige Streben nach Lust zu
keiner Befriedigung führen kann. Der Mensch, dessen Selbstsucht
nach den Trauben der Lust begehrt, findet sie sauer, weil er sie nicht
erreichen kann: er geht von ihnen und widmet sich einem selbstlosen
Lebenswandel. Die sittlichen Ideale sind, nach der Meinung der
Pessimisten, nicht stark genug, den Egoismus zu überwinden; aber
sie errichten ihre Herrschaft auf dem Boden, den ihnen vorher die
Erkenntnis von der Aussichtslosigkeit der Selbstsucht frei gemacht
hat.

Wenn die Menschen ihrer Naturanlage nach die Lust
erstreben, sie aber unmöglich erreichen können, dann ist
Vernichtung des Daseins und Erlösung durch das Nichtsein das
einzig vernünftige Ziel. Und wenn man der Ansicht ist, daß
der eigentliche Träger des Weltschmerzes Gott ist, so müssen
die Menschen es sich zur Aufgabe machen, die Erlösung Gottes
herbeizuführen. Durch den Selbstmord des einzelnen wird die
Erreichung dieses Zieles nicht gefördert, sondern
beeinträchtigt. Gott kann vernünftigerweise die Menschen nur
geschaffen haben, damit sie durch ihr Handeln seine Erlösung
herbeiführen. Sonst wäre die Schöpfung zwecklos. Jeder
muß in dem allgemeinen Erlösungswerke seine
bestimmte Arbeit verrichten. Entzieht er sich derselben durch den
Selbstmord, so muß die ihm zugedachte Arbeit von einem andern
verrichtet werden. Dieser muß statt ihm die Daseinsqual ertragen.
Und da in jedem Wesen Gott steckt als der eigentliche
Schmerzträger, so hat der Selbstmörder die Menge des
Gottesschmerzes nicht im geringsten vermindert, vielmehr Gott die neue
Schwierigkeit auferlegt, für ihn einen Ersatzmann zu schaffen.

Dies alles setzt voraus, daß die Lust ein
Wertmaßstab für das Leben sei. Das Leben äußert
sich durch eine Summe von Trieben (Bedürfnissen). Wenn der Wert
des Lebens davon abhinge, ob es mehr Lust oder Unlust bringt, dann ist
ein Trieb als wertlos zu bezeichnen, der seinem Träger einen
Überschuß der letztern einträgt. Wir wollen einmal
Trieb und Lust daraufhin ansehen, ob der erste durch die zweite
gemessen werden kann. Um nicht den Verdacht zu erwecken, das Leben erst
mit der Sphäre der „Geistesaristokratie“ anfangen zu
lassen, beginnen wir mit einem „rein tierischen“
Bedürfnis, dem Hunger.

Der Hunger entsteht, wenn unsere Organe ohne neue
Stoffzufuhr nicht weiter funktionieren können. Was der Hungrige
zunächst erstrebt, ist die Sättigung. Sobald die
Nahrungszufuhr in dem Maße erfolgt ist, daß der Hunger
aufhört, ist alles erreicht, was der Ernährungstrieb
erstrebt. Der Genuß, der sich an die Sättigung knüpft,
besteht fürs erste in der Beseitigung des Schmerzes, den der
Hunger bereitet. Zu dem bloßen Ernährungstriebe tritt ein
anderes Bedürfnis. Der Mensch will durch die Nahrungsaufnahme
nicht bloß seine gestörten
Organfunktionen wieder in Ordnung bringen, beziehungsweise den Schmerz
des Hungers überwinden: er sucht dies auch unter Begleitung
angenehmer Geschmacksempfindungen zu bewerkstelligen. Wenn er Hunger
hat und eine halbe Stunde vor einer genußreichen Mahlzeit steht,
vermeidet er es, durch minderwertige Kost, die ihn früher
befriedigen könnte, sich die Lust für das bessere zu
verderben. Er braucht den Hunger, um von seiner Mahlzeit den vollen
Genuß zu haben. Dadurch wird ihm der Hunger zugleich zum
Veranlasser der Lust. Wenn nun aller in der Welt vorhandene Hunger
gestillt werden könnte, dann ergäbe sich die volle
Genußmenge, die dem Vorhandensein des Nahrungsbedürfnisses
zu verdanken ist. Hinzuzurechnen wäre noch der besondere
Genuß, den Leckermäuler durch eine über das
Gewöhnliche hinausgehende Kultur ihrer Geschmacksnerven
erzielen.

Den denkbar größten Wert hätte diese
Genußmenge, wenn kein auf die in Betracht kommende Genußart
hinzielendes Bedürfnis unbefriedigt bliebe, und wenn mit dem
Genuß nicht zugleich eine gewisse Menge Unlust in den Kauf
genommen werden müßte.

Die moderne Naturwissenschaft ist der Ansicht, daß
die Natur mehr Leben erzeugt, als sie erhalten kann, d. i. auch mehr
Hunger hervorbringt, als sie zu befriedigen in der Lage ist. Der
Überschuß an Leben, der erzeugt wird, muß unter
Schmerzen im Kampf ums Dasein zu Grunde gehen. Zugegeben: die
Lebensbedürfnisse seien in jedem Augenblicke des Weltgeschehens
größer als den vorhandenen Befriedigungsmitteln entspricht,
und der Lebensgenuß werde dadurch beeinträchtigt.
Der wirklich vorhandene Lebensgenuß wird aber nicht um das
geringste kleiner gemacht. Wo Befriedigung des Begehrens eintritt, da
ist die entsprechende Genußmenge vorhanden, auch wenn es in dem
begehrenden Wesen selbst oder in andern daneben eine reiche Zahl
unbefriedigter Triebe giebt. Was aber dadurch vermindert wird, ist der
Wert des Lebensgenusses. Wenn nur ein Teil der
Bedürfnisse eines Lebewesens Befriedigung findet, so hat es einen
dem entsprechenden Genuß. Dieser hat einen um so geringeren Wert,
je kleiner er ist im Verhältnis zur Gesamtforderung des Lebens im
Gebiete der in Frage kommenden Begierden. Man kann sich diesen Wert
durch einen Bruch dargestellt denken, dessen Zähler der wirklich
vorhandene Genuß und dessen Nenner die Bedürfnissumme ist.
Der Bruch hat den Wert 1, wenn Zähler und Nenner gleich sind, d.
h. wenn alle Bedürfnisse auch befriedigt werden. Er wird
größer als 1, wenn in einem Lebewesen mehr Lust vorhanden
ist, als seine Begierden fordern; und er ist kleiner als 1, wenn die
Genußmenge hinter der Summe der Begierden zurückbleibt. Der
Bruch kann aber nie Null werden, solange der
Zähler auch nur den geringsten Wert hat. Wenn ein Mensch vor
seinem Tode den Rechnungsabschluß machte, und die auf einen
bestimmten Trieb (z. B. den Hunger) kommende Menge des Genusses sich
über das ganze Leben mit allen Forderungen dieses Triebes verteilt
dächte, so hätte die erlebte Lust vielleicht nur einen
geringen Wert; wertlos aber kann sie nie werden. Bei gleichbleibender
Genußmenge nimmt mit der Vermehrung der Bedürfnisse eines
Lebewesens der Wert der Lebenslust ab. Ein Gleiches gilt
für die Summe alles Lebens in der Natur. Je größer die
Zahl der Lebewesen ist im Verhältnis zu der Zahl derer, die volle
Befriedigung ihrer Triebe finden können, desto geringer ist der
durchschnittliche Lustwert des Lebens. Die Wechsel auf den
Lebensgenuß, die uns in unseren Trieben ausgestellt sind, werden
eben billiger, wenn man nicht hoffen kann, sie für den vollen
Betrag einzulösen. Wenn ich drei Tage lang genug zu essen habe,
und dafür dann weitere drei Tage hungern muß, so wird der
Genuß an den drei Eßtagen dadurch nicht geringer. Aber ich
muß mir ihn dann auf sechs Tage verteilt denken, wodurch sein
Wert für meinen Ernährungstrieb auf
die Hälfte herabgemindert wird. Ebenso verhält es sich mit
der Größe der Lust im Verhältnis zum Grade meines Bedürfnisses. Wenn ich Hunger für
zwei Butterbrode habe, und nur eines bekommen kann, so hat der aus dem
einen gezogene Genuß nur die Hälfte des Wertes, den er haben
würde, wenn ich nach der Aufzehrung satt wäre. Dies ist die
Art, wie im Leben der Wert einer Lust bestimmt
wird. Sie wird bemessen an den Bedürfnissen des Lebens. Unsere
Begierden sind der Maßstab; die Lust ist
das Gemessene. Der Sättigungsgenuß erhält nur dadurch
einen Wert, daß Hunger vorhanden ist; und er erhält einen
Wert von bestimmter Größe durch das Verhältnis, in dem
er zu der Größe des vorhandenen Hungers steht.

Unerfüllte Forderungen unseres Lebens werfen ihre
Schatten auch auf die befriedigten Begierden und beeinträchtigen
den Wert genußreicher Stunden. Man kann
aber auch von dem gegenwärtigen Wert
eines Lustgefühles sprechen. Dieser Wert
ist um so geringer, je kleiner die Lust im Verhältnis zur Dauer
und Stärke unserer Begierde ist.

Vollen Wert hat für uns eine Lustmenge, die an
Dauer und Grad genau mit unserer Begierde übereinstimmt. Eine,
gegenüber unserem Begehren kleinere Lustmenge vermindert den
Lustwert; eine größere erzeugt einen nicht verlangten
Überschuß, der nur solange als Lust empfunden wird, als wir
während des Genießens unsere Begierde zu steigern
vermögen. Sind wir nicht imstande, in der Steigerung unseres
Verlangens mit der zunehmenden Lust gleichen Schritt zu halten, so
verwandelt sich die Lust in Unlust. Der Gegenstand, der uns sonst
befriedigen würde, stürmt auf uns ein, ohne daß wir es
wollen, und wir leiden darunter. Dies ist ein Beweis dafür,
daß die Lust nur solange für uns einen Wert hat, als wir sie
an unserer Begierde messen können. Ein Übermaß von
angenehmem Gefühl schlägt in Schmerz um. Wir können das
besonders bei Menschen beobachten, deren Verlangen nach irgend einer
Art von Lust sehr gering ist. Leuten, deren Nahrungstrieb abgestumpft
ist, wird das Essen leicht zum Ekel. Auch daraus geht hervor, daß
die Begierde der Wertmesser der Lust ist.

Nun kann der Pessimismus sagen: der unbefriedigte
Nahrungstrieb bringe nicht nur die Unlust über den entbehrten
Genuß, sondern positive Schmerzen, Qual und Elend in die Welt. Er
kann sich hierbei berufen auf das namenlose Elend der von
Nahrungssorgen heimgesuchten Menschen; auf die Summe von Unlust, die
solchen Menschen mittelbar aus dem Nahrungsmangel erwächst.
Und wenn er seine Behauptung auch auf die außermenschliche Natur
anwenden will, kann er hinweisen auf die Qualen der Tiere, die in
gewissen Jahreszeiten aus Nahrungsmangel verhungern. Von diesen
Übeln behauptet der Pessimist, daß sie die durch den
Nahrungstrieb in die Welt gesetzte Genußmenge reichlich
überwiegen.

Es ist ja zweifellos, daß man Lust und Unlust miteinander
vergleichen und den Überschuß der einen oder der andern
bestimmen kann, wie das bei Gewinn und
Verlust geschieht. Wenn aber der Pessimismus
glaubt, aus dem Umstande, daß auf Seite der Unlust sich ein
Überschuß ergiebt, auf die Wertlosigkeit des Lebens
schließen zu können, so ist er insofern im Irrtum, als er
eine Rechnung macht, die im wirklichen Leben nicht ausgeführt
wird.

Unsere Begierde richtet sich im einzelnen Falle auf
einen bestimmten Gegenstand. Der Lustwert der Befriedigung wird, wie
wir gesehen haben, um so größer sein, je größer
die Lustmenge im Verhältnis zur Größe unseres Begehrens
ist1. Von der Größe unseres Begehrens
hängt es aber auch ab, wie groß die Menge der Unlust ist,
die wir mit in Kauf nehmen wollen, um die Lust zu erreichen. Wir
vergleichen die Menge der Unlust nicht mit der der Lust, sondern mit
der Größe unserer Begierde. Wer große Freude am Essen
hat, der wird wegen des Genusses in besseren Zeiten sich leichter
über eine Periode des Hungerns hinweghelfen, als ein anderer, dem
diese Freude an der Befriedigung des Nahrungstriebes
fehlt. Das Weib, das ein Kind haben will, vergleicht nicht die Lust,
die ihm aus dessen Besitz erwächst, mit den Unlustmengen, die aus
Schwangerschaft, Kindbett, Kinderpflege u. s. w. sich ergeben, sondern
mit seiner Begierde nach dem Besitz des Kindes.

Wir erstreben niemals eine abstrakte Lust von bestimmter
Größe, sondern die konkrete Befriedigung in einer ganz
bestimmten Weise. Wenn wir nach einem bestimmten Gegenstand oder einer
bestimmten Empfindung streben, so können wir nicht dadurch
befriedigt werden, daß uns ein anderer Gegenstand oder eine
andere Empfindung zu teil wird, die uns eine Lust von gleicher
Größe bereitet. Wer nach Sättigung strebt, dem kann man
die Lust an derselben nicht durch eine gleich große, aber durch
einen Spaziergang erzeugte ersetzen. Nur wenn unsere Begierde ganz
allgemein nach einem bestimmten Lustquantum strebte, dann
müßte sie sofort verstummen, wenn diese Lust nicht ohne ein
sie an Größe überragendes Unlustquantum zu erreichen
wäre. Da aber die Befriedigung auf eine bestimmte Art erstrebt
wird, so tritt die Lust mit der Erfüllung auch dann ein, wenn mit
ihr eine sie überwiegende Unlust in Kauf genommen werden
muß. Dadurch, daß sich die Triebe der Lebewesen in einer
bestimmten Richtung bewegen und auf ein konkretes Ziel losgehen,
hört die Möglichkeit auf, die auf dem Wege zu diesem Ziele
sich entgegenstellende Unlustmenge als gleichgeltenden Faktor mit in
Rechnung zu bringen. Wenn die Begierde nur stark genug ist, um nach
Überwindung der Unlust — und sei sie absolut genommen
noch so groß — noch in irgend einem
Grade vorhanden zu sein, so kann die Lust an der Befriedigung doch noch
in voller Größe durchgekostet werden. Die Begierde bringt
also die Unlust nicht direkt in Beziehung zu der erreichten Lust,
sondern indirekt, indem sie ihre eigene Größe (im
Verhältnis) zu der der Unlust in eine Beziehung bringt. Nicht
darum handelt es sich, ob die zu erreichende Lust oder Unlust
größer ist, sondern darum, ob die Begierde nach dem
erstrebten Ziele oder der Widerstand der entgegentretenden Unlust
größer ist. Ist dieser Widerstand größer als die
Begierde, dann ergiebt sich die letztere in das Unvermeidliche,
erlahmt, und strebt nicht weiter. Dadurch, daß Befriedigung in
einer bestimmten Art verlangt wird, gewinnt die mit ihr
zusammenhängende Lust eine Bedeutung, die es ermöglicht, nach
eingetretener Befriedigung das notwendige Unlustquantum nur insofern in
die Rechnung einzustellen, als es das Maß unserer Begierde
verringert hat. Wenn ich ein leidenschaftlicher Freund von Fernsichten
bin, so berechne ich niemals: wie viel Lust macht mir der Blick von dem
Berggipfel aus direkt verglichen mit der Unlust des mühseligen
Auf- und Abstiegs. Ich überlege aber: ob nach Überwindung der
Schwierigkeiten meine Begierde nach der Fernsicht noch lebhaft genug
sein wird. Nur mittelbar durch die Größe der Begierde
können Lust und Unlust zusammen ein Ergebnis liefern. Es fragt
sich also gar nicht, ob Lust oder Unlust im Übermaße
vorhanden ist, sondern ob das Wollen der Lust stark genug ist, die
Unlust zu überwinden.

Ein Beweis für die Richtigkeit dieser Behauptung
ist der Umstand, daß der Wert der Lust
höher angeschlagen wird, wenn sie durch große Unlust erkauft
werden muß, als dann, wenn sie uns gleichsam wie ein Geschenk des
Himmels in den Schoß fällt. Wenn Leiden und Qualen unsere
Begierde herabgestimmt haben, und dann das Ziel doch noch erreicht
wird, dann ist eben die Lust im Verhältnis
zu dem noch übriggebliebenen Quantum der Begierde um so
größer. Dieses Verhältnis
stellt aber, wie ich gezeigt habe, den Wert der
Lust dar (vergl. S. 209). Ein
weiterer Beweis ist dadurch gegeben, daß die Lebewesen
(einschließlich des Menschen) ihre Triebe solange zur Entfaltung
bringen, als sie imstande sind, die entgegenstehenden Schmerzen und
Qualen zu ertragen. Und der Kampf ums Dasein ist nur die Folge dieser
Thatsache. Das vorhandene Leben strebt nach Entfaltung, und nur
derjenige Teil giebt den Kampf auf, dessen Begierden durch die Gewalt
der sich auftürmenden Schwierigkeiten erstickt werden. Jedes
Lebewesen sucht solange nach Nahrung, bis der Nahrungsmangel sein Leben
zerstört. Und auch der Mensch legt erst Hand an sich selber, wenn
er (mit Recht oder Unrecht) glaubt, die ihm erstrebenswerten
Lebensziele nicht erreichen zu können. Solange er aber noch an die
Möglichkeit glaubt, das nach seiner Ansicht Erstrebenswerte zu
erreichen, kämpft er gegen alle Qualen und Schmerzen an. Die
Philosophie müßte dem Menschen erst die Meinung beibringen,
daß Wollen nur dann einen Sinn hat, wenn die Lust
größer als die Unlust ist; seiner Natur nach will er die
Gegenstände seines Begehrens erreichen, wenn er die dabei
notwendig werdende Unlust ertragen kann, sei sie dann auch noch
so groß. Eine solche Philosophie wäre aber irrtümlich,
weil sie das menschliche Wollen von einem Umstande abhängig macht
(Überschuß der Lust über die Unlust), der dem Menschen
ursprünglich fremd ist. Der ursprüngliche Maßstab des
Wollens ist die Begierde, und diese setzt sich durch, solange sie kann.
Wenn ich gezwungen bin, beim Einkaufe eines bestimmten Quantums
Äpfel doppelt so viele schlechte als gute mitzunehmen — weil
der Verkäufer seinen Platz frei bekommen will — so werde ich
mich keinen Moment besinnen, die schlechten Äpfel mitzunehmen,
wenn ich den Wert der geringeren Menge guter für mich so hoch
veranschlagen darf, daß ich zu dem Kaufpreis auch noch die
Auslagen für Hinwegschaffung der schlechten Ware auf mich nehmen
will. Dies Beispiel veranschaulicht die Beziehung zwischen den durch
einen Trieb bereiteten Lust- und Unlustmengen. Ich bestimme den Wert
der guten Äpfel nicht dadurch, daß ich ihre Summe von der
der schlechten subtrahiere, sondern darnach, ob die ersteren trotz des
Vorhandenseins der letztern noch einen Wert behalten.

Ebenso wie ich bei dem Genuß der guten Äpfel
die schlechten unberücksichtigt lasse, so gebe ich mich der
Befriedigung einer Begierde hin, nachdem ich die notwendigen Qualen
abgeschüttelt habe.

Wenn der Pessimismus auch Recht hätte mit seiner
Behauptung, daß in der Welt mehr Unlust als Lust vorhanden ist:
auf das Wollen wäre das ohne Einfluß, denn die Lebewesen
streben nach der übrigbleibenden Lust doch. Der empirische
Nachweis, daß der Schmerz die Freude überwiegt, ist zwar
geeignet die Aussichtslosigkeit jener philosophischen Richtung
zu zeigen, die den Wert des Lebens in dem
Überschuß der Lust sieht (Eudämonismus), nicht aber das
Wollen überhaupt als unvernünftig hinzustellen; denn dieses
geht nicht auf einen Überschuß von Lust, sondern auf die
nach Abzug der Unlust noch übrigbleibende Lustmenge. Diese
erscheint noch immer als ein erstrebenswertes Ziel.

Man hat den Pessimismus dadurch zu widerlegen versucht,
daß man behauptete, es sei unmöglich, den
Überschuß von Lust oder Unlust in der Welt auszurechnen. Die
Möglichkeit einer jeden Berechnung beruht darauf, daß die in
Rechnung zu stellenden Dinge ihrer Größe nach miteinander
verglichen werden können. Nun hat jede Unlust und jede Lust eine
bestimmte Größe (Stärke und Dauer). Auch
Lustempfindungen verschiedener Art können wir ihrer
Größe nach wenigstens schätzungsweise vergleichen. Wir
wissen, ob uns eine gute Cigarre oder ein guter Witz mehr
Vergnügen macht. Gegen die Vergleichbarkeit verschiedener Lust-
und Unlustsorten, ihrer Größe nach, läßt sich
somit nichts einwenden. Und der Forscher, der es sich zur Aufgabe
macht, den Lust- oder Unlustüberschuß in der Welt zu
bestimmen, geht von durchaus berechtigten Voraussetzungen aus. Man kann
die Irrtümlichkeit der pessimistischen Resultate behaupten, aber
man darf die Möglichkeit einer wissenschaftlichen Abschätzung
der Lust- und Unlustmengen und damit die Bestimmung der Lustbilanze
nicht anzweifeln. Unrichtig aber ist es, wenn behauptet wird, daß
aus dem Ergebnisse dieser Rechnung für das menschliche Wollen
etwas folge. Die Fälle, wo wir den Wert unserer Bethätigung
wirklich davon abhängig machen, ob die Lust oder die
Unlust einen Überschuß zeigt, sind die, in denen uns die
Gegenstände, auf die unser Thun sich richtet, gleichgültig
sind. Wenn es sich mir darum handelt, nach meiner Arbeit mir ein
Vergnügen durch ein Spiel oder eine leichte Unterhaltung zu
bereiten, und es mir völlig gleichgültig ist, was ich zu
diesem Zwecke thue, so frage ich mich: was bringt mir den
größten Überschuß an Lust. Und ich unterlasse
eine Bethätigung unbedingt, wenn sich die Wage nach der
Unlustseite hin neigt. Bei einem Kinde, dem wir ein Spielzeug kaufen
wollen, denken wir bei der Wahl nach, was ihm die meiste Freude
bereitet. In allen anderen Fällen bestimmen wir uns nicht
ausschließlich nach der Lustbilanze.

Wenn also die pessimistischen Ethiker der Ansicht sind,
durch den Nachweis, daß die Unlust in größerer Menge
vorhanden ist als die Lust, den Boden für die selbstlose Hingabe
an die Kulturarbeit zu bereiten, so bedenken sie nicht, daß sich
das menschliche Wollen seiner Natur nach von dieser Erkenntnis nicht
beeinflussen läßt. Das Streben der Menschen richtet sich
nach dem Maße der nach Überwindung aller Schwierigkeiten
möglichen Befriedigung. Die Hoffnung auf diese Befriedigung ist
der Grund der menschlichen Bethätigung. Die Arbeit jedes einzelnen
und die ganze Kulturarbeit entspringt aus dieser Hoffnung. Die
pessimistische Ethik glaubt dem Menschen die Jagd nach dem Glücke
als eine unmögliche hinstellen zu müssen, damit er sich
seinen eigentlichen sittlichen Aufgaben widme. Aber diese sittlichen
Aufgaben sind nichts anderes als die konkreten natürlichen
und geistigen Triebe; und die Befriedigung
derselben wird angestrebt trotz der Unlust, die dabei abfällt. Die
Jagd nach dem Glücke, die der Pessimismus ausrotten will, ist also
gar nicht vorhanden. Die Aufgaben aber, die der Mensch zu vollbringen
hat, vollbringt er, weil er sie kraft seines Wesens vollbringen
will. Die pessimistische Ethik behauptet, der
Mensch könne erst dann sich dem hingeben, was er als seine
Lebensaufgabe erkennt, wenn er das Streben nach Lust aufgegeben hat.
Keine Ethik aber kann je andere Lebensaufgaben ersinnen als die
Verwirklichung der von den menschlichen Begierden geforderten
Befriedigungen und die Erfüllung seiner sittlichen Ideale. Keine
Ethik kann ihm die Lust nehmen, die er an dieser Erfüllung des von
ihm Begehrten hat. Wenn der Pessimist sagt: strebe nicht nach Lust,
denn du kannst sie nie erreichen; strebe nach dem, was du als deine
Aufgabe erkennst, so ist darauf zu erwidern: das ist Menschenart, und
es ist die Erfindung einer auf Irrwegen wandelnden Philosophie, wenn
behauptet wird, der Mensch strebe bloß nach dem Glücke. Er
strebt nach Befriedigung dessen, was sein Wesen begehrt, und die
Erfüllung ist ihm eine Lust. Was die pessimistische Ethik
verlangt: nicht Streben nach Lust, sondern nach Erreichung dessen, was
du als deine Lebensaufgabe erkennst, so trifft sie damit dasjenige, was
der Mensch seinem Wesen nach will. Der Mensch
braucht durch die Philosophie nicht erst umgekrempelt zu werden, er
braucht seine Natur nicht erst abzuwerfen, um sittlich zu sein.
Sittlichkeit ist Streben nach einem Ziel, solange die damit
verknüpfte Unlust die Begierde darnach nicht lähmt. Und dieses ist das Wesen alles
wirklichen Wollens. Die Ethik beruht nicht auf der Ausrottung alles
Strebens nach Lust, damit die bleichsüchtigen sittlichen Ideen
ihre Herrschaft da aufschlagen können, wo ihnen keine starke
Sehnsucht nach Lebensgenuß entgegensteht, sondern auf dem
starken Wollen, das sein Ziel erreicht, auch
wenn der Weg dazu ein dornenvoller ist.

Die sittlichen Ideale entspringen aus der moralischen
Phantasie des Menschen. Ihre Verwirklichung hängt davon ab,
daß sie von dem Menschen stark genug begehrt werden, um Schmerzen
und Qualen zu überwinden. Sie sind seine
Intuitionen, die Triebfedern, die sein Geist spannt, er will sie, weil ihre Verwirklichung seine höchste Lust
ist. Er hat es nicht nötig, sich von der Ethik erst verbieten zu
lassen, daß er nach Lust strebe, um sich dann gebieten zu lassen,
wonach er streben soll. Er wird nach sittlichen
Idealen streben, wenn seine moralische Phantasie thätig genug ist,
um ihm Intuitionen einzugeben, die seinem Wollen die Stärke
verleihen, sich durchzusetzen.

Wer nach Idealen von hehrer Größe strebt, der
thut es, weil sie der Inhalt seines Wollens sind, und die
Verwirklichung wird ihm ein Genuß sein, gegen den die Lust,
welche die Armseligkeit aus der Befriedigung der alltäglichen
Triebe zieht, eine Kleinigkeit ist. Idealisten schwelgen bei der Umsetzung ihrer Ideale in
Wirklichkeit.

Wer die Lust an der Befriedigung des menschlichen
Begehrens ausrotten will, muß den Menschen erst zum Sklaven
machen, der nicht handelt, weil er will, sondern weil er soll.
Denn die Erreichung des Gewollten macht Lust. Was man das Gute nennt, ist nicht das, was der Mensch soll, sondern das, was er will,
wenn er die volle Menschennatur zur Entfaltung bringt. Wer dies nicht
anerkennt, der muß dem Menschen erst das austreiben, was er will,
und ihm dann von außen das vorschreiben
lassen, was er seinem Wollen zum Inhalt zu geben hat.

Der Mensch verleiht der Erfüllung einer Begierde
einen Wert, weil sie aus seinem Wesen entspringt. Das Erreichte hat
seinen Wert, weil es gewollt ist. Spricht man dem Ziel des menschlichen
Wollens als solchen seinen Wert ab, dann muß man die wertvollen
Ziele von etwas nehmen, das der Mensch nicht will.

Die auf den Pessimismus sich aufbauende Ethik entspringt
aus der Mißachtung der moralischen Phantasie. Wer den
individuellen Menschengeist nicht für fähig hält, sich
selbst den Inhalt seines Strebens zu geben, nur der kann die Summe des
Wollens in der Sehnsucht nach Lust suchen. Der phantasielose Mensch
schafft keine sittlichen Ideen. Sie müssen ihm gegeben werden.
Daß er nach Befriedigung seiner niederen Begierden strebt:
dafür aber sorgt die physische Natur. Zur Entfaltung des
ganzen Menschen gehören aber auch die aus
dem Geiste stammenden Begierden. Nur wenn man der Meinung ist,
daß diese der Mensch überhaupt nicht hat, kann man
behaupten, daß er sie von außen empfangen soll. Dann ist
man auch berechtigt, zu sagen, daß er verpflichtet ist, etwas zu
thun, was er nicht will. Jede Ethik, die von dem Menschen fordert,
daß er sein Wollen zurückdränge, um
Aufgaben zu erfüllen, die er nicht will, rechnet nicht mit dem
ganzen Menschen, sondern mit einem solchen, dem
das geistige Begehrungsvermögen fehlt. Für den harmonisch
entwickelten Menschen sind die sogenannten Ideen des Guten nicht
außerhalb, sondern innerhalb des Kreises seines Wollens. Nicht in der
Austilgung des Eigenwillens liegt das sittliche Handeln, sondern in der
vollen Entwicklung der Menschennatur. Wer die
sittlichen Ideale nur für erreichbar hält, wenn der Mensch
seinen Eigenwillen ertötet, der weiß nicht, daß diese
Ideale ebenso von dem Menschen gewollt sind, wie die Befriedigung der
sogenannten tierischen Triebe.

Es ist nicht zu leugnen, daß die hiermit
charakterisierten Anschauungen leicht mißverstanden werden
können. Unreife Knaben ohne moralische Phantasie sehen gerne die
Instinkte ihrer Halbnatur für den vollen Menschheitsgehalt an, und
lehnen alle nicht von ihnen erzeugten sittlichen Ideen ab, damit sie
ungestört „sich ausleben“ können. Daß
für die halbentwickelte Menschennatur nicht gilt, was für den
Vollmenschen richtig ist, ist selbstverständlich. Wer durch
Erziehung erst noch dahin gebracht werden soll, daß seine
sittliche Natur die Eischalen der niederen Leidenschaften durchbricht:
von dem darf nicht in Anspruch genommen werden, was für den reifen
Menschen gilt. Hier sollte aber nicht verzeichnet werden, was dem
unentwickelten Menschen einzuprägen ist, sondern das, was in dem
Wesen des ausgereiften Menschen liegt.

Dieser ausgereifte Mensch giebt seinen Wert sich selbst.
Nicht die Lust erstrebt er, die ihm als Gnadengeschenk von
der Natur oder von dem Schöpfer gereicht wird; und auch nicht die
Pflicht erfüllt er, die er als solche erkennt, nachdem er das
Streben nach Lust abgestreift hat. Er handelt, wie er will, das ist
nach Maßgabe seiner ethischen Intuitionen; und er sieht in der
Erreichung dessen, was er will, seinen wahren Lebensgenuß. Den
Wert des Lebens bestimmt er an dem Verhältnis des Erreichten zu
dem Erstrebten. Die Ethik, welche an die Stelle des Wollens das Sollen,
an die Stelle der Neigung die Pflicht setzt, bestimmt folgerichtig den
Wert des Menschen an dem Verhältnis dessen, was die Pflicht
fordert, zu dem, was er erfüllt. Sie mißt den Menschen an
einem außerhalb seines Wesens gelegenen Maßstab. —
Die hier entwickelte Ansicht weist den Menschen auf sich selbst
zurück. Sie erkennt nur das als den wahren Wert des Lebens an, was
der einzelne nach Maßgabe seines Wollens als solchen ansieht. Sie
weiß ebensowenig von einem nicht vom Individuum anerkannten Wert
des Lebens wie von einem nicht aus diesem entsprungenen Zweck des
Lebens. Sie sieht in dem Individuum seinen eigenen Herrn und seinen
eigenen Schätzer. 







1 Von dem
Falle, wo durch übermäßige Steigerung der Lust diese in
Unlust umschlägt, sehen wir hier ab. ↑











XV.

XV.

Individualität und Gattung.




Der Ansicht, daß der Mensch eine
vollständig in sich geschlossene, freie Individualität ist,
stehen scheinbar die Thatsachen entgegen, daß er als Glied
innerhalb eines natürlichen Ganzen auftritt (Rasse, Stamm, Volk,
Familie, männliches und weibliches Geschlecht), und daß er
innerhalb eines Ganzen wirkt (Staat, Kirche u. s. w.). Er trägt
die allgemeinen Charaktereigentümlichkeiten der Gemeinschaft, der
er angehört, und giebt seinem Handeln einen Inhalt, der durch den
Platz, den er innerhalb einer Mehrheit einnimmt, bestimmt ist.

Ist dabei überhaupt noch Individualität
möglich? Kann man den Menschen selbst als ein Ganzes für sich
ansehen, wenn er aus einem Ganzen herauswächst, und in ein Ganzes
sich eingliedert?

Das Glied eines Ganzen wird seinen Eigenschaften und
Funktionen nach durch das Ganze bestimmt. Ein Volksstamm ist ein
Ganzes, und alle zu ihm gehörigen Menschen tragen die
Eigentümlichkeiten an sich, die im Wesen des Stammes bedingt sind.
Wie der einzelne beschaffen ist und wie er sich
bethätigt, ist durch den Stammescharakter bedingt. Dadurch
erhält die Physiognomie und das Thun des einzelnen etwas
Gattungsmäßiges. Wenn wir nach dem Grunde fragen, warum dies
und jenes an dem Menschen so oder so ist, so werden wir aus dem
Einzelwesen hinaus auf die Gattung verwiesen. Diese erklärt es
uns, warum etwas an ihm in der von uns beobachteten Form auftritt.

Von diesem Gattungsmäßigen macht sich aber
der Mensch frei. Er entwickelt Eigenschaften und Funktionen an sich,
deren Bestimmungsgrund wir nur in ihm selbst suchen können. Das
Gattungsmäßige dient ihm dabei nur als Mittel, um seine
besondere Wesenheit in ihm auszudrücken. Er gebraucht die ihm von
der Natur mitgegebenen Eigentümlichkeiten als Material, und giebt
ihm die seinem eigenen Wesen gemäße Form. Wir suchen nun
vergebens den Grund für eine Äußerung dieses Wesens in
den Gesetzen der Gattung. Wir haben es mit einem Individuum zu thun,
das nur durch sich selbst erklärt werden kann. Ist ein Mensch bis
zu dieser Loslösung von dem Gattungsmäßigen
durchgedrungen, und wir wollen alles, was an ihm ist, doch noch aus dem
Charakter der Gattung erklären, so haben wir für das
Individuelle kein Organ.

Es ist unmöglich, einen Menschen ganz zu verstehen,
wenn man seiner Beurteilung einen Gattungsbegriff zu Grunde legt. Am
hartnäckigsten im Beurteilen nach der Gattung ist man da, wo es
sich um das Geschlecht des Menschen handelt. Der Mann sieht im Weibe,
das Weib in dem Manne fast immer zu viel von dem allgemeinen
Charakter des anderen Geschlechtes und zu wenig von dem individuellen.
Im praktischen Leben schadet das den Männern weniger als den
Frauen. Die sociale Stellung der Frau ist zumeist deshalb eine so
unwürdige, weil sie nicht bedingt ist durch die individuellen
Eigentümlichkeiten der einzelnen Frau, sondern durch die
allgemeinen Vorstellungen, die man sich von der natürlichen
Aufgabe und den Bedürfnissen des Weibes macht. Die
Bethätigung des Mannes im Leben richtet sich nach dessen
individuellen Fähigkeiten und Neigungen, die des Weibes soll
ausschließlich durch den Umstand bedingt sein, daß es eben
Weib ist. Das Weib soll der Sklave des Gattungsmäßigen, des
Allgemein-Weiblichen sein. Solange von Männern darüber
debattiert wird, ob die Frau „ihrer Naturanlage nach“ zu
diesem oder jenem Beruf tauge, so lange kann die sogenannte Frauenfrage
aus ihrem elementarsten Stadium nicht herauskommen. Was die Frau ihrer
Natur nach wollen kann, das überlasse man der Frau zu beurteilen.
Wenn es wahr ist, daß die Frauen nur zu dem Berufe taugen, der
ihnen jetzt zukommt, dann werden sie aus sich selbst heraus kaum einen
anderen erreichen. Sie müssen es aber selbst entscheiden
können, was ihrer Natur gemäß ist. Wer eine
Erschütterung unserer socialen Zustände davon
befürchtet, daß die Frauen nicht als Gattungsmenschen,
sondern als Individuen genommen werden, dem muß entgegnet werden,
daß sociale Zustände, innerhalb welcher die Hälfte der
Menschheit ein menschenunwürdiges Dasein hat, eben der
Verbesserung gar sehr bedürftig sind.

Wer die Menschen nach Gattungscharakteren
beurteilt, der kommt eben gerade bis zu der Grenze,
über welcher sie anfangen, Wesen zu sein, deren Bethätigung
auf freier Selbstbestimmung beruht. Was unterhalb dieser Grenze liegt,
das kann natürlich Gegenstand wissenschaftlicher Betrachtung sein.
Die Rassen-, Stammes-, Volks- und Geschlechtseigentümlichkeiten
sind der Inhalt besonderer Wissenschaften. Nur Menschen, die allein als
Exemplare der Gattung leben, könnten sich mit einem allgemeinen
Bilde decken, das durch solche wissenschaftliche Betrachtung zustande
kommt. Aber alle diese Wissenschaften können nicht vordringen bis
zu dem besonderen Inhalt des einzelnen Individuums. Da wo das Gebiet
der Freiheit (des Denkens und Handelns) beginnt, hört das
Bestimmen des Individuums nach Gesetzen der Gattung auf. Den
begrifflichen Inhalt, den der Mensch durch das Denken mit der
Wahrnehmung in Verbindung bringen muß, um der vollen Wirklichkeit
sich zu bemächtigen (vgl. S. 86 ff.), kann niemand ein- für allemal festsetzen
und der Menschheit fertig hinterlassen. Das Individuum muß seine
Begriffe durch eigene Intuition gewinnen. Wie der einzelne zu denken
hat, läßt sich nicht aus irgend einem Gattungsbegriffe
ableiten. Dafür ist einzig und allein das Individuum
maßgebend. Ebensowenig ist aus allgemeinen Menschencharakteren zu
bestimmen, welche konkrete Ziele das Individuum seinem Wollen vorsetzen
will. Wer das einzelne Individuum verstehen will, muß bis in
dessen besondere Wesenheit dringen, und nicht bei typischen
Eigentümlichkeiten stehen bleiben. In diesem Sinne ist jeder
einzelne Mensch ein Problem. Und alle Wissenschaft, die sich mit
abstrakten Gedanken und Gattungsbegriffen befaßt, ist nur
eine Vorbereitung zu jener Erkenntnis, die uns zu teil wird, wenn uns
eine menschliche Individualität seine Art, die Welt anzuschauen,
mitteilt, und zu der anderen, die wir aus dem Inhalt seines Wollens
gewinnen. Wo wir die Empfindung haben: hier haben wir es mit einem
Menschen zu thun, der frei ist von typischer Denkungsart und
gattungsmäßigem Wollen, da müssen wir aufhören,
irgend welche Begriffe aus unserem Geiste zu Hilfe zu nehmen, wenn wir
sein Wesen verstehen wollen. Das Erkennen besteht in der Verbindung des
Begriffes mit der Wahrnehmung durch das Denken. Bei allen anderen
Objekten muß der Beobachter die Begriffe durch seine Intuition
gewinnen; beim Verstehen einer freien Individualität handelt es
sich nur darum, deren Begriffe, nach denen sie sich ja selbst
bestimmen, rein (ohne Vermischung) mit eigenem Begriffsinhalt
herüberzunehmen in unseren Geist. Menschen, die in jede
Beurteilung eines anderen sofort ihre eigenen Begriffe einmischen,
können nie zu dem Verständnisse einer Individualität
gelangen. So wie die freie Individualität sich frei macht von den
Eigentümlichkeiten der Gattung, so muß das Erkennen sich
frei machen von der Art, wie das Gattungsmäßige verstanden
wird.

Nur in dem Grade, in dem der Mensch sich in der
gekennzeichneten Weise frei gemacht hat vom Gattungsmäßigen,
kommt er als freier Geist innerhalb eines menschlichen Gemeinwesens in
Betracht. Kein Mensch ist vollständig Gattung, keiner ganz
Individualität. Aber eine größere oder geringere
Sphäre seines Wesens löst jeder Mensch allmählich ab,
ebenso von dem Gattungsmäßigen des
animalischen Lebens, wie von den despotisch ihn beherrschenden Geboten
menschlicher Autoritäten.

Für den Teil, für den sich der Mensch aber
eine solche Freiheit nicht erobern kann, bildet er ein Glied innerhalb
des Natur- und Geistesorganismus. Er lebt in dieser Hinsicht, wie er es
andern abgukt, oder wie sie es ihm befehlen. Einen ethischen Wert hat
nur der Teil seines Handelns, der aus seinen Intuitionen entspringt.
Den fügt er zur schon vorhandenen Summe sittlicher Begriffe hinzu.
Aus solchen ethischen Intuitionen entspringt alle sittliche
Bethätigung der Menschheit. Man kann auch sagen: das sittliche
Leben der Menschheit ist die Gesamtsumme der moralischen
Phantasieerzeugnisse der freien menschlichen Individuen. Dies ist das
Glaubensbekenntnis des Monismus. Er kann in der Geschichte des
sittlichen Lebens nicht die Erziehung des Menschengeschlechtes durch
einen jenseitigen Gott erkennen, sondern nur das allmähliche
Ausleben aller Begriffe und Ideen, die aus der moralischen Phantasie
entspringen können. 









Die letzten Fragen.





Die Konsequenzen des Monismus.

Die Konsequenzen des Monismus.




Die einheitliche Naturerklärung oder der
Monismus entnimmt der menschlichen Erfahrung alle Prinzipien, die er
zur Erklärung der Welt braucht. Die Quellen des Handelns sucht er
ebenfalls innerhalb der Beobachtungswelt, nämlich in der unserer
Selbsterkenntnis zugänglichen menschlichen Natur, und zwar in der
moralischen Phantasie. Er lehnt es ab, die letzten Gründe für
die dem Wahrnehmen und Denken vorliegende Welt außerhalb derselben zu suchen. Für den Monismus
ist die Einheit, welche die denkende Beobachtung zu der mannigfaltigen
Vielheit der Wahrnehmungen hinzubringt, zugleich diejenige, die das
menschliche Erkenntnisbedürfnis verlangt und durch die es auch
vollkommen befriedigt wird. Wer hinter dieser Einheit noch eine andere
sucht, der beweist damit nur, daß er die Übereinstimmung des
durch das Denken Gefundenen mit dem vom Erkenntnistrieb Geforderten
nicht erkennt. Das einzelne menschliche Individuum ist von der Welt
nicht thatsächlich abgesondert. Es ist ein Teil der Welt, und der
Zusammenhang mit dem Ganzen des Kosmos ist nicht der Wirklichkeit nach,
sondern nur für unsere Wahrnehmung unterbrochen. Wir
sehen für’s erste diesen Teil als für sich
existierendes Wesen, weil wir die Riemen und Seile nicht sehen, durch
welche die Bewegung unseres Lebensrades von den Grundkräften des
Kosmos bewirkt wird. Wer auf diesem Wahrnehmungsstandpunkt stehen
bleibt, der sieht den Teil eines Ganzen für ein wirklich
selbständig existierendes Wesen, eine Monade, an, welches die
Kunde von der übrigen Welt auf irgend eine Weise von außen
erhält. Der Monismus hat gezeigt, daß die
Selbständigkeit nur so lange geglaubt werden kann, als das
Wahrgenommene nicht durch das Denken in das Netz der Begriffswelt
eingespannt wird. Geschieht dies, so entpuppt sich alle Teilexistenz in
der Welt, alles besondere Dasein als ein bloßer Schein des Wahrnehmens. Eine in sich geschlossene
Totalexistenz kann nur dem Universum in seiner Ganzheit zugeschrieben
werden. Das Denken zerstört den Schein des Wahrnehmens und
gliedert auch unsere individuelle Existenz in das Leben des Kosmos ein.
Die Einheit der Begriffswelt, welche die objektiven Wahrnehmungen
enthält, nimmt auch den Inhalt unserer subjektiven
Persönlichkeit in sich auf. Das Denken giebt uns von der
Wirklichkeit die wahre Gestalt, als einer in sich geschlossenen
Einheit, während die Mannigfaltigkeit der Wahrnehmungen nur ein
durch unsere Organisation bedingter Schein ist (vgl. S. 163 ff.). Die Erkenntnis der wirklichen
Einheit gegenüber dem Schein des Vielen bildete zu allen Zeiten
das Ziel des menschlichen Denkens. Die Wissenschaft bemühte sich
die zusammenhanglos scheinenden Wahrnehmungen durch Aufdeckung der
gesetzmäßigen Zusammenhänge innerhalb derselben als
Einheit, zu erkennen. Weil man aber der Ansicht
war, daß der von dem menschlichen Denken ermittelte Zusammenhang
nur eine subjektive Bedeutung habe, suchte man den wahren Grund der
Einheit in einem jenseits unserer Erfahrungswelt gelegenen Objekte
(Gott, Wille, absoluter Geist u. s. w.). — Und, auf diese Meinung
gestützt, bestrebte man sich zu dem Wissen über die innerhalb
der Erfahrung erkennbaren Zusammenhänge noch ein zweites zu
gewinnen, das über die Erfahrung hinausgeht, und den Zusammenhang
derselben mit den nicht mehr erfahrbaren Wesenheiten aufdeckt
(Metaphysik). Den Grund, warum wir durch logisch geregeltes Denken den
Weltzusammenhang begreifen, sah man darin, daß ein Urwesen nach
logischen Gesetzen die Welt aufgebaut hat, und den Grund für unser
Handeln sah man in dem Wollen des Urwesens. Man erkannte nicht,
daß das Denken Subjektives und Objektives zugleich umspannt, und
daß in dem Zusammenschluß der Wahrnehmung mit dem Begriff
die totale Wirklichkeit vermittelt wird. Nur solange wir die die
Wahrnehmung durchdringende und bestimmende Gesetzmäßigkeit
in der abstrakten Form des Begriffes betrachten, solange haben wir es
in der That mit etwas rein Subjektivem zu thun. Subjektiv ist aber
nicht der Inhalt des Begriffes, der mit Hilfe des Denkens zu der
Wahrnehmung hinzugewonnen wird. Dieser Inhalt ist nicht aus dem
Subjekte, sondern aus der Wirklichkeit genommen. Er ist der Teil der
Wirklichkeit, den das Wahrnehmen nicht erreichen kann. Er ist
Erfahrung, aber nicht durch das Wahrnehmen vermittelte Erfahrung. Wer
sich nicht vorstellen kann, daß der Begriff ein Wirkliches ist,
der denkt nur an die abstrakte Form, wie er
denselben in seinem Geiste festhält. Aber in solcher Absonderung
ist er ebenso nur durch unsere Organisation vorhanden, wie die
Wahrnehmung es ist. Auch der Baum, den man wahrnimmt, hat abgesondert
für sich keine Existenz. Er ist nur innerhalb des großen
Räderwerkes der Natur ein Glied, und nur in realem Zusammenhang
mit ihr möglich. Ein abstrakter Begriff hat für sich keine
Wirklichkeit, ebensowenig wie eine Wahrnehmung für sich. Die
Wahrnehmung ist der Teil der Wirklichkeit, der objektiv, der Begriff
derjenige, der subjektiv (durch Intuition, vergl. S. 94 ff.) gegeben wird. Unsere geistige Organisation
reißt die Wirklichkeit in diese beiden Faktoren auseinander. Der
eine Faktor erscheint dem Wahrnehmen, der andere der Intuition. Erst
der Zusammenhang der beiden, die gesetzmäßig sich in das
Universum eingliedernde Wahrnehmung, ist volle Wirklichkeit. Betrachten
wir die bloße Wahrnehmung für sich, so haben wir keine
Wirklichkeit, sondern ein zusammenhangloses Chaos; betrachten wir die
Gesetzmäßigkeit der Wahrnehmungen für sich, dann haben
wir es bloß mit abstrakten Begriffen zu thun. Nicht der abstrakte
Begriff enthält die Wirklichkeit; wohl aber die denkende
Beobachtung, die weder einseitig den Begriff, noch die Wahrnehmung
für sich betrachtet, sondern den Zusammenhang beider.





Daß wir in der Wirklichkeit leben (mit unserer
realen Existenz in derselben wurzeln), wird selbst der orthodoxeste
Idealist nicht leugnen. Er wird nur bestreiten, daß wir ideell
mit unserem Erkennen auch das erreichen, was wir real
durchleben. Dem gegenüber zeigt der Monismus, daß das Denken
weder subjektiv, noch objektiv, sondern ein beide Seiten der
Wirklichkeit umspannendes Prinzip ist. Wenn wir denkend beobachten,
vollziehen wir einen Prozeß, der selbst in die Reihe des
wirklichen Geschehens gehört. Wir überwinden durch das Denken
innerhalb der Erfahrung selbst die Einseitigkeit des bloßen
Wahrnehmens. Wir können durch abstrakte, begriffliche Hypothesen
(durch rein begriffliches Nachdenken) das Wesen des Wirklichen nicht
erklügeln, aber wir leben, indem wir zu
den Wahrnehmungen die Ideen finden, in dem Wirklichen. Der Monismus
sucht zu der Erfahrung kein Unerfahrbares (Jenseitiges), sondern sieht
in Begriff und Wahrnehmung das Wirkliche. Er spinnt aus bloßen
Begriffen keine Metaphysik, weil er in dem Begriffe an sich nur die
eine Seite der Wirklichkeit sieht, die dem
Wahrnehmen verborgen bleibt, und nur im Zusammenhang mit der
Wahrnehmung einen Sinn hat. Er ruft aber in dem Menschen die
Überzeugung hervor, daß er in der Welt der Wirklichkeit lebt
und nicht außerhalb seiner Welt eine höhere Wirklichkeit zu
suchen hat. Er hält davon ab, das Absolut-Wirkliche anderswo als
in der Erfahrung zu suchen, weil er den Inhalt der Erfahrung selbst als
das Wirkliche erkennt. Und er ist befriedigt durch diese Wirklichkeit,
weil er weiß, daß das Denken auf keine andere hinweist. Was
der Dualismus erst hinter der Beobachtungswelt sucht, das findet der
Monismus in dieser selbst. Der Monismus zeigt, daß wir mit
unserem Erkennen die Wirklichkeit in ihrer wahren Gestalt ergreifen,
nicht in einem subjektiven Bilde. Für den Monismus
ist der Begriffsinhalt der Welt für alle menschlichen Individuen
derselbe (vergl. S. 88 ff.). Nach
monistischen Prinzipien betrachtet ein menschliches Individuum ein
anderes als seinesgleichen, weil es derselbe Weltinhalt ist, der sich
in ihm auslebt. Es giebt in der einigen Begriffswelt nicht etwa so
viele Begriffe des Löwen, wie es Individuen giebt, die einen
Löwen denken, sondern nur einen. Und der
Begriff, den A zu der Wahrnehmung des Löwen hinzufügt, ist
derselbe, wie der des B, nur durch ein anderes Wahrnehmungssubjekt
aufgefaßt. (Vergl. S. 89.)
Das Denken führt alle Wahrnehmungssubjekte auf die gemeinsame
ideelle Einheit aller Mannigfaltigkeit. Die einige Ideenwelt lebt sich
in ihnen als in einer Vielheit von Individuen aus. So lange sich der
Mensch bloß durch Selbstwahrnehmung erfaßt, sieht er sich
als diesen besonderen Menschen an, so bald er auf die in ihm
aufleuchtende, alles Besondere umspannende Ideenwelt blickt, sieht er
in sich das absolut Wirkliche lebendig. Der Dualismus bestimmt das
göttliche Urwesen als dasjenige, was alle Menschen durchdringt und
in ihnen allen lebt. Der Monismus findet dieses gemeinsame
göttliche Leben in der Wirklichkeit selbst. Der ideelle Inhalt
eines andern Subjektes ist auch der meinige, und ich sehe ihn nur
solange als einen andern an, als ich wahrnehme, nicht mehr aber, so
bald ich denke. Jeder Mensch umspannt mit seinem Denken nur einen Teil
der gesamten Ideenwelt, und insofern unterscheiden sich die Individuen
auch durch den thatsächlichen Inhalt ihres Denkens. Aber diese
Inhalte sind in einem in sich geschlossenen Ganzen, das die
Denkinhalte aller Menschen umfaßt. Das
gemeinsame Urwesen, das alle Menschen durchdringt, ergreift somit der
Mensch in seinem Denken. Das mit dem Gedankeninhalt erfüllte Leben
in der Wirklichkeit ist zugleich das Leben in Gott. Die Welt ist Gott.
Das Jenseits beruht auf einem Mißverständnis derer, die
glauben, daß das Diesseits den Grund seines Bestandes nicht in
sich hat. Sie sehen nicht ein, daß sie durch das Denken das
finden, was sie zur Erklärung der Wahrnehmung verlangen. Deshalb
hat aber auch noch keine Spekulation einen Inhalt zu Tage
gefördert, der nicht aus der uns gegebenen Wirklichkeit entlehnt
wäre. Der persönliche Gott ist nur der in ein Jenseits
versetzte Mensch, der Wille Schopenhauers die verabsolutierte
menschliche Willenskraft, das aus Idee und Wille zusammengesetzte
unbewußte Urwesen Hartmanns eine Zusammensetzung zweier
Abstraktionen aus der Erfahrung. Genau dasselbe ist von allen anderen
jenseitigen Prinzipien zu sagen.

Der menschliche Geist kommt in Wahrheit nie über
die Wirklichkeit hinaus, in der wir leben, und er hat es auch nicht
nötig, da alles in dieser Welt liegt, was er zu ihrer
Erklärung braucht. Wenn sich die Philosophen zuletzt befriedigt
erklären mit der Herleitung der Welt aus Prinzipien, die sie der
Erfahrung entlehnen und in ein Jenseits versetzen, so muß eine
solche Befriedigung auch möglich sein, wenn der gleiche Inhalt im
Diesseits belassen wird, wohin er ohnedies gehört. Alles
Hinausgehen über die Welt ist nur ein scheinbares, und die aus der
Welt hinausversetzten Prinzipien erklären die Welt nicht besser,
als die in derselben liegenden. Das sich selbst verstehende
Denken fordert aber auch gar nicht zu einem
solchen Hinausgehen auf, da es keinen Gedankeninhalt giebt, der nicht
innerhalb der Welt einen Wahrnehmungsinhalt findet, mit dem zusammen er
ein Wirkliches bildet. Auch die Objekte der Phantasie sind nur Inhalte,
die ihre Berechtigung erst haben, wenn sie zu Vorstellungen werden, die
auf einen Wahrnehmungsinhalt hinweisen. Durch diesen Wahrnehmungsinhalt
gliedern sie sich der Wirklichkeit ein. Ein Begriff, der mit einem
Inhalt erfüllt ist, der außerhalb der uns gegebenen Welt
liegen soll, ist eine Abstraktion, der keine Wirklichkeit entspricht.
Ersinnen können wir nur die Begriffe der
Wirklichkeit; um diese selbst zu finden, bedarf es auch noch des
Wahrnehmens. Ein Urwesen der Welt, für das ein Inhalt erdacht wird, ist für ein sich selbst verstehendes
Denken eine unmögliche Annahme. Der Monismus leugnet nicht das
Ideelle, er sieht sogar einen Wahrnehmungsinhalt, zu dem das ideelle
Gegenstück fehlt, nicht für volle Wirklichkeit an; aber er
findet im ganzen Gebiet des Denkens nichts, das nicht der diesseitigen
Welt angehörte. Der Monismus sieht in einer Wissenschaft, die sich
darauf beschränkt, die Wahrnehmungen zu beschreiben, ohne zu den
ideellen Ergänzungen derselben vorzudringen, eine Halbheit. Aber
er betrachtet ebenso als Halbheiten alle abstrakten Begriffe, die ihre
Ergänzung nicht in der Wahrnehmung finden und sich nirgends in das
die beobachtbare Welt umspannende Begriffsnetz einfügen. Er kennt
daher keine Ideen, die auf ein jenseits unserer Erfahrung liegendes
Objektives hindeuten, und die den Inhalt einer Metaphysik bilden
sollen. Alles was die Menschheit an solchen Ideen erzeugt hat,
sind ihm Abstraktionen aus der Erfahrung, deren Entlehnung aus
derselben von ihren Urhebern nur übersehen wird.

Ebensowenig können nach monistischen
Grundsätzen die Ziele unseres Handelns aus einem Jenseits
entnommen werden. Sie müssen, insofern sie gedacht sind, aus der
menschlichen Intuition stammen. Der Mensch macht nicht die Zwecke eines
objektiven (jenseitigen) Urwesens zu seinen individuellen Zwecken,
sondern er verfolgt seine eigenen, ihm von seiner moralischen Phantasie
gegebenen. Die in einer Handlung sich verwirklichende Idee löst
der Mensch aus der einigen Ideenwelt los und legt sie seinem Wollen zu
Grunde. In seinem Handeln leben sich also nicht die aus dem Jenseits
dem Diesseits eingeimpften Gebote aus, sondern die der diesseitigen
Welt angehörigen menschlichen Intuitionen. Der Monismus kennt
keinen Weltenlenker, der außerhalb unserer selbst unseren
Handlungen Ziel und Richtung setzte. Der Mensch findet keinen
jenseitigen Urgrund des Daseins, dessen Ratschlüsse er erforschen
könnte, um von ihm die Ziele zu erfahren, nach denen er mit seinen
Handlungen hinzuzusteuern hat. Er ist auf sich selbst
zurückgewiesen. Er selbst muß seinem Handeln einen Inhalt
geben. Wenn er außerhalb der Welt, in der er lebt, nach
Bestimmungsgründen seines Wollens sucht, so forscht er vergebens.
Er muß sie, wenn er über die Befriedigung seiner
natürlichen Triebe, für die Mutter Natur vorgesorgt hat,
hinausgeht, in seiner eigenen moralischen Phantasie suchen, wenn es
nicht seine Bequemlichkeit vorzieht, von der moralischen Phantasie
anderer sich bestimmen zu lassen, das heißt: er
muß alles Handeln unterlassen oder nach Bestimmungsgründen
handeln, die er sich selbst aus der Welt seiner Ideen heraus giebt,
oder die ihm andere aus derselben heraus geben. Er wird, wenn er
über sein sinnliches Triebleben und über die Ausführung
der Befehle anderer Menschen hinauskommt, durch nichts, als durch sich
selbst bestimmt. Er muß aus einem von ihm selbst gesetzten, durch
nichts anderes bestimmten Antrieb handeln. Ideell ist dieser Antrieb
allerdings in der einigen Ideenwelt bestimmt; aber faktisch kann er nur
durch den Menschen aus dieser abgeleitet und in Wirklichkeit umgesetzt
werden. Für die aktuelle Umsetzung einer Idee in Wirklichkeit
durch den Menschen kann der Monismus nur in dem Menschen selbst den
Grund finden. Daß eine Idee zur Handlung werde, muß der
Mensch erst wollen, bevor es geschehen kann.
Ein solches Wollen hat seinen Grund also nur in dem Menschen
selbst.
Der Mensch ist dann das letzte Bestimmende seiner Handlung. Er ist
frei.

Ende.














Verlag von Emil Felber in Berlin.




Beiträge zur Volks- und Völkerkunde.

Bd. I. Wlislocki, Dr. H. v., Volksglaube und
Volksbrauch der Siebenbürger Sachsen. 5.— M.

Ein herzerfreuendes Buch über das
schwerbedrängte Brudervolk.

Bd. II. Achelis, Th., Die Entwicklung der Ehe.
2.60 M.

Gründlich ausgearbeitet und dabei knapp
gehalten. Ein aussergewöhnlich interessantes Buch.

Byron’s Siege of Corinth. Mit
Einleitung und Anmerkungen herausgegeben von Eugen
Kölbing.

Von der deutschen und der englischen Kritik als
»Muster-Ausgabe« bezeichnet. Jedem Byron-Leser bestens
empfohlen.

Pantschatantra. Ein altes indisches Lehrbuch der
Lebensklugheit in Erzählungen und Sprüchen. Aus dem Sanskrit
neu übersetzt von Ludwig Fritze. Gebunden. 6.— M.

»Eines der berühmtesten, sinnigsten
und gedankenreichsten Bücher, die je geschrieben sind«, in
vorzüglicher Übersetzung.

Percy’s Reliques of ancient
English poetry. Nach der ersten Ausgabe
von 1765 mit den Varianten der späteren Original-Ausgaben
herausgegeben und mit Einleitung versehen von M. M. Arnold
Schröer. 2 Bde. 15.— M., geb. 17.— M.

Die beste Ausgabe des klassischen Werkes.

Sanders, Daniel, Aus der Werkstatt eines
Wörterbuchschreibers. Plaudereien. 1.50 M., geb. 2.—
M.

— — Bausteine zu einem Wörterbuch
der sinnverwandten Ausdrücke im Deutschen. 6.— M., geb.
7.— M.

— — Neue Beiträge zur deutschen
Synonymik. 3.— M., geb. 3.60 M.

— — Ergänzungswörterbuch der
deutschen Sprache. Eine Vervollständigung und Erweiterung
aller bisher erschienenen deutschsprachlichen Wörterbücher.
30.— M., geb. 33.— M.

— — Leitfaden zur Grundlage der deutschen
Grammatik. 1.60 M., geb. 2.20 M.

— — Satzbau und Wortfolge in der
deutschen Sprache. Dargelegt und erläutert. 2.40 M., geb.
3.— M.

Die berühmten Sandersschen Werke
bedürfen keiner besonderen Empfehlung.

Sarrazin, Gregor, Thomas Kyd und sein Kreis. Eine
litterarhistorische Untersuchung. 3.— M.

Wegen der Untersuchung über den Ur-Hamlet
für jeden Shakespeare-Leser von höchster Wichtigkeit.


Meinck, Ernst, Die sagenwissenschaftlichen Grundlagen
der Nibelungendichtung Rich. Wagners. 6.— M.

Anerkannt das Beste, was bisher über die
Wagnersche Dichtung erschienen ist. Geistvoll, gründlich und
erschöpfend. In den »Bayreuther Blättern« als
für jeden Schönes und Neues bringend bestens empfohlen.

Schrader, Hermann, Der Bilderschmuck der deutschen
Sprache. Einblick in den unerschöpflichen Bilderreichtum
unserer Sprache und ein Versuch wissenschaftlicher Deutung. 6.—
M., geb. 7.— M.

Jeder, der seine Muttersprache liebt, sollte
dieses herrliche Buch besitzen. In 6 Jahren wurden über 5000
Exemplare verkauft.

Wlislocki, Dr. H. v., Aus dem inneren Leben der
Zigeuner. Ethnologische Mitteilungen. Mit 28 Abbildungen. 6.—
M.

Trotz seiner Wissenschaftlichkeit spannender
und interessanter als ein Roman. Von der gesamten Presse in
spaltenlangen Aufsätzen gewürdigt.

Zeitschrift für Kulturgeschichte. Neue (4.)
Folge der Zeitschrift für deutsche Kulturgeschichte. Herausgegeben
von Dr. Georg Steinhausen, Kustos an der
Universitätsbibliothek in Jena. Jährlich 1 Band von 6 Heften
zum Preise von 10.— M.

Wohl die interessanteste wissenschaftliche
Zeitschrift.

Zeitschrift für vergleichende
Litteraturgeschichte. Neue Folge.
Herausgegeben von Max Koch, Professor an der Universität
Breslau. Jährlich 1 Band von 6 Heften zum Preise von 14.—
M.

Jedem Litteraturfreunde wärmstens
empfohlen. Berücksichtigt auch Volkskunde in hervorragender
Weise.





Pierer’sche Hofbuchdruckerei. Stephan
Geibel & Co. in Altenburg.






Kolophon

Korrekturen

Die folgenden Korrekturen sind am Text angewendet worden:



	Seite
	Quelle
	Korrektur



	12
	Stoss
	Stoß



	14
	verwickelsten
	verwickeltsten



	16
	Ganze
	Ganzes



	18
	[Nicht in der Quelle]
	“



	18
	“
	[Weggelassen]



	42,
174
	[Nicht in der Quelle]
	.



	47
	könne
	könnte



	55,
104, 173
	[Nicht in der Quelle]
	,



	69
	Sinnesorgannen
	Sinnesorganen



	78
	Bewustsein
	Bewußtsein



	93
	Bewustssein
	Bewußtsein



	104
	Wahnehmung
	Wahrnehmung



	104
	Denkvemögen
	Denkvermögen



	105
	Begriffsystemen
	Begriffssystemen



	106
	Aussenwelt
	Außenwelt



	133
	unmittebar
	unmittelbar



	134
	Auffassungsmitttel
	Auffassungsmittel



	134
	des
	das



	136
	ideele
	ideelle



	139
	chrakterologische
	charakterologische



	144
	rücksichtloser
	rücksichtsloser



	144
	dass
	daß



	149
	betimmten
	bestimmten



	149
	Ausser
	Außer



	165
	erlößt
	erlöst



	169
	sowie
	so wie



	173,
174
	[Nicht in der Quelle]
	„



	177
	bervor
	bevor



	179
	Phatasie
	Phantasie



	181
	s ch
	sich



	186
	metaphisischen
	metaphysischen



	194
	innern
	inneren



	198
	ensteht
	entsteht



	204
	dem
	den



	226
	Gattungscharaktern
	Gattungscharakteren



	242
	selbt
	selbst



	243
	english
	English












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE PHILOSOPHIE DER FREIHEIT: GRUNDZÜGE EINER MODERNEN WELTANSCHAUUNG ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2499398746222651857_new-cover.jpg
RUDOLF STEINER
1894





