
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Collection complète des oeuvres de l'Abbé de Mably, Volume 1 (of 15)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Collection complète des oeuvres de l'Abbé de Mably, Volume 1 (of 15)


Author: Gabriel Bonnot de Mably


Contributor: Gabriel Brizard


Editor: Guillaume Arnoux



Release date: October 14, 2016 [eBook #53279]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: French


Credits: Produced by Chuck Greif, Hans Pieterse and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This

        file was produced from images generously made available

        by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK COLLECTION COMPLÈTE DES OEUVRES DE L'ABBÉ DE MABLY, VOLUME 1 (OF 15) ***






Au lecteur

Table



L’image de couverture a été réalisée pour cette édition
    électronique.

Elle appartient au domaine public.











COLLECTION

COMPLETE

DES ŒUVRES

DE

L’ABBÉ DE MABLY.



TOME PREMIER,



Contenant les Observations sur l’histoire de France.

A PARIS,



De l’imprimerie de Ch. Desbriere, rue et place Croix,

chaussée du Montblanc, ci-devant d’Antin.



L’An III de la République,

(1794 à 1795.)













AVIS

SUR CETTE ÉDITION.



Voici enfin tous les ouvrages de Mably,
tels qu’ils sont sortis de sa plume. L’éditeur
ne s’est pas permis d’y rien ajouter,
ni d’en rien retrancher. Il en est un auquel
il mettoit la dernière main, quand
la mort vint l’enlever à ses amis, aux
lettres, à la philosophie et à toutes les
sociétés politiques; c’est le Cours et la
Marche des passions dans la société. Le
lecteur n’oubliera pas cette circonstance,
en lisant ce traité.

Les lumières répandues dans ces ouvrages
sur les gouvernemens, sur les lois,
sur la morale, en rendent la lecture nécessaire
à tous ceux qui sont appelés à
l’administration des affaires publiques.

Pour gouverner les hommes, et les

conduire au bonheur que leur nature
comporte, il faut les connoître, il faut
avoir porté le flambeau dans les profondeurs
du cœur humain; il faut des talens,
des connoissances et des vertus. Mably
nous présente cette heureuse réunion; il
a médité pour nous, il a écrit pour nous;
ses écrits sont l’héritage qu’il nous a légué,
c’est à nous à le faire valoir. Notre félicité
a été l’objet de ses longs travaux; il nous
a tracé la marche qui y conduit, c’est à
nous à la suivre; pour parvenir à ce but,
garantissons-nous de l’erreur et du vice
qui nous en éloigneroient. Quand les destinées
d’une nation sont entre les mains de
l’ignorance et de la corruption, le peuple
est en proie à tous les maux; il n’a alors
d’autre ressource que d’appeler à son
secours, la sagesse du philosophe, les
lumières du législateur, la prudence et la
vertu de l’administrateur. Les maladies
politiques ne sont pas l’ouvrage de la
nature ni du peuple, elles sont celui des
législateurs et des administrateurs; leur

guérison demande des remèdes efficaces;
des palliatifs ne feroient qu’empirer le
mal. Les ouvrages de Mably contiennent
ces remèdes. Heureux les peuples, dont
les gouverneurs auront la prudence, la
sagesse et le courage de les employer!

Les peuples aiment autant la vérité,
que les gouverneurs la craignent; la
cacher, est une trahison, la crainte de la
dire, une lâcheté. Les révolutions qui entraînent
tant de maux après elles, ne sont
que l’effet d’une injuste et odieuse administration.
Quand les peuples sont gouvernés
avec justice, ils sont tranquilles et
heureux; ils aiment le gouvernement, ils
aiment les lois, ils respectent les magistrats,
ils leur obéissent, et les magistrats
obéissent aux lois.

Si les magistrats flattent le peuple, c’est
qu’ils veulent le corrompre et l’asservir.
Un peuple trompé, peut tout bouleverser,
et du sein de la liberté, il passe aux horreurs
du despotisme. Toutes ces tristes
vérités se trouvent consignées, avec une

effrayante évidence, dans les ouvrages de
Mably. Que les magistrats en fassent le
sujet de leurs sérieuses méditations; le
bonheur ou le malheur des peuples sont
dans leurs mains, ils répondent au temps
présent et à la postérité, de tous les maux
qu’ils auroient pu éviter.

La nature a donné à l’homme, des
besoins, le sentiment du juste et de l’injuste,
le désir du bonheur; ces premiers
élémens de la société, mis en œuvre par
les lumières et la sagesse, feront la gloire
des magistrats et la félicité publique, qui
est le but de toute bonne politique.

Je devois à la mémoire de Mably, je
devois à l’amitié qu’il avoit pour moi, et
comme un de ses exécuteurs testamentaires,
je devois à toutes les sociétés politiques,
la publication de tous ses ouvrages;
en remplissant ce devoir, j’ai encore versé
des larmes sur la perte de ce grand
homme.

ARNOUX.













ÉLOGE HISTORIQUE

DE

L’ABBÉ DE MABLY,

Discours qui a partagé le prix au jugement de
l’Académie des inscriptions et belles lettres,
en 1787.

Par l’Abbé BRIZARD.




Non ego, Te, meis

Chartis, inornatum silebo.

Horace, lib. IV, Ode VIII.





Les anciens croyoient que la politique n’étoit
que l’art de rendre les peuples heureux, et
qu’un peuple ne peut être heureux qu’autant
qu’il a des mœurs: ils n’ont jamais séparé la
morale de la politique, et leurs législateurs
croyoient assez faire pour le bonheur des hommes,
que de les former libres et vertueux. Voilà
ce qui a rendu la Grèce si florissante, et Rome
maîtresse du monde. Platon, Cicéron, tous
ceux qui se sont occupés des lois et de la
félicité publique, ont tenu le même langage:
cette doctrine respire dans tous leurs écrits; la
Grèce et Rome ne sont tombées que pour s’en

être écartées: avec les mœurs a péri la liberté.
Le débordement et les ravages des barbares
nous avoient fait perdre jusqu’à la trace de
cette grande vérité. Pendant quinze siècles une
épaisse nuit étendit son voile sur la nature
entière; toutes les lumières furent éteintes:
on corrompit les sources de la morale; on
honora du nom de politique l’art d’asservir et
de tromper les hommes; on réduisit en maximes
cet art funeste, et des écrivains pervers enseignèrent
aux ambitieux à être injustes par principe,
et perfides avec méthode. Si quelques
hommes, par la force de leur génie, s’élevèrent
au-dessus de la corruption générale, ils ne purent
réformer leur siècle, et tous leurs projets
périrent avec eux. L’ambition continua de nous
égarer. La découverte d’un nouveau monde, le
commerce, les arts nous donnèrent, avec de
nouvelles richesses, de plus grands besoins et
des vices nouveaux. Les peuples, après avoir
placé leur gloire dans l’ambition et dans les conquêtes,
mirent leur félicité dans l’avarice et dans
les jouissances du luxe: on ne connut plus de
frein; l’or devint le dieu de l’Europe; la vertu
ne fut plus qu’un vain nom, et les mœurs,
tombées dans l’oubli, parurent un sujet de
mépris et de ridicule. Un homme est venu, qui,
nourri de la lecture des anciens, retrouva dans

leurs écrits les traces de ce type céleste, de ce
beau dont nous avions perdu tout sentiment:
il en étudia les élémens, et l’un des premiers
parmi les modernes, nous dévoila l’alliance
intime de la morale et de la politique, et démontra
que les mœurs sont la source et la base de
la félicité publique: il rappela tous les hommes
et toutes les sociétés à cette idée simple et sublime
par sa simplicité même. Toute sa vie,
tous ses écrits, publiés dans l’espace de quarante
ans, furent employés à développer cette utile
et féconde vérité. L’exemple de tous les âges
et de tous les peuples vint sous sa plume à
l’appui de ses maximes: il y a dans tout ce
qu’il a écrit une unité, je ne dirai pas de
systême, mais de doctrine, dont il ne s’est
jamais écarté. Ses principes étoient sûrs; il s’y
tint opiniâtrément attaché: on ne le vit jamais
ni varier ni flotter au gré des opinions vulgaires.
Il dit des vérités sévères; il les dit avec force,
avec énergie, et quelquefois avec une certaine
brusquerie, qui n’est que l’indignation de la
vertu qu’irrite l’aspect du vice et de l’injustice;
et dans un siècle essentiellement frivole et
corrompu, il trouva pourtant des amis et
des lecteurs.

Tel fut l’homme sage et vertueux que nous
regrettons: son éloge est le premier qui se fasse

entendre dans ce Lycée, sans que l’écrivain y
ait pris place pendant sa vie, et peut-être on
devoit cet honorable exemple aux lettres, aux
mœurs et à la vertu. L’auteur de tant d’écrits
profonds et lumineux appartenoit naturellement
à cette académie, et étoit digne d’y recevoir
le premier, le prix public de ses travaux et
l’hommage de la nation. Il s’y étoit dérobé
pendant sa vie; il étoit juste du moins qu’après
sa mort son nom retentît dans ces murs, au
milieu de ceux qui furent les émules de ses
travaux et de sa gloire: recevoir un laurier de
leurs mains, c’est être couronné par ses pairs.

Puisqu’on a choisi cette compagnie savante
pour juge, on a voulu sans doute écarter de
cet éloge l’exagération, les faux ornemens, et
tout cet échafaudage d’éloquence qui a un peu
décrédité ce genre d’écrire. Pour moi, interprête
de la voix publique, mes paroles seront simples
et modestes, comme celui qui en est le sujet;
l’austère vérité formera toute mon éloquence,
comme elle formoit son caractère; et dans cet
examen que je vais faire de sa personne et de
ses écrits, je n’oublierai pas que c’est un
sage que je loue, et que c’est devant des
sages que je parle.

Gabriel Bonnot de Mably naquit vers le
commencement du siècle.[1] Le vœu de sa

famille le portoit à la fortune; on lui fit prendre
des engagemens qui, pour l’ordinaire, y mènent.
Un parent, cardinal et ministre, sembloit
lui ouvrir et lui tracer sa carrière; il y fit
un premier pas, et ce fut un sacrifice; mais
bientôt, impatient du joug, il dédaigna cette
brillante servitude; il ne savoit ni flatter, ni
ramper, ni fléchir; il se dégagea de tous ces
liens importuns, et reprit sa liberté. Les lettres
lui offroient un asyle, il se réfugia dans leur
sein; il préféra l’étude, son cabinet, ses livres,
une pauvreté noble et libre, à toutes les séductions
de la fortune, et aussi tôt qu’il eut pris
son parti, on ne le vit jamais jeter un regard en
arrière. N’ayant rien à prétendre ni rien à
perdre, ses sentimens étoient à lui: il ne fut
point obligé d’enchaîner ses idées aux idées des
autres, d’adopter leurs opinions, et de recevoir,
pour ainsi dire, ses pensées toutes façonnées
de leurs mains: il crut qu’il falloit être soi. Il
se sépara de la multitude, et marcha presque
seul dans l’étroit sentier qu’il s’étoit tracé.
Ses principes et son caractère, ses écrits et sa
conduite tranchèrent toujours avec le goût
dominant et le ton général de son siècle.

Dans ses principes austères, il ne regardoit
point les lettres comme un simple amusement,
mais comme un instrument donné à l’homme

pour perfectionner sa raison et contribuer à son
bonheur. Aussi rechercha-t-il moins, dans la
culture des lettres, ce qu’elles offrent d’agréable
et de séduisant, que ce qu’elles ont de solide
et d’utile. Il y cherchoit, non pas seulement des
modèles de style et de langage, mais des leçons
et des exemples de morale et de vertu. En se
pénétrant des beautés mâles des anciens et des
grands modèles,[2] il passoit des mots aux
choses, et, suivant l’expression de Montaigne,
de l’écorce à la moelle, et se nourrissoit de vérités
plus substantielles, et de ces sentimens sublimes
qui échauffent leurs écrits. Il ne croyoit
pas que les rares talens, l’éloquence, les beaux
vers fussent uniquement destinés à flatter l’oreille
par des sons harmonieux, mais à parler au
cœur, à éclairer l’esprit, à faire passer dans l’ame
le sentiment du beau, l’amour du juste et du vrai,
à y graver les grandes vérités de la morale et
les leçons de la vertu. Par ce noble emploi des
lettres, il sembloit qu’il voulût les venger du
reproche qu’on leur a fait d’avoir accéléré la
décadence des mœurs, et certes, si tous les écrivains
en avoient fait un pareil usage, jamais le
philosophe de Genève n’eût pensé à les flétrir
de ce reproche, et jamais leur histoire ne seroit
venue prêter des armes à son éloquence.

La plus noble des études, et la plus nécessaire

au bonheur, celle de l’homme, de sa nature,
de sa destination, de ses droits et de ses devoirs;
tous les grands objets qui intéressent la
félicité publique, la politique, la morale, la
législation, ont été constamment le sujet de ses
méditations, le but de ses veilles et de ses travaux:
mais il ne se pressa point d’écrire. Peu
jaloux d’une gloire facile et précoce, il ne fatiguoit
point le public de productions éphémères;
il laissa mûrir son talent. Long-temps renfermé
dans le silence et la retraite, où s’alimentent les
ames fières et fortes, il interrogea les sages de
tous les siècles, les lois de tous les peuples,
l’histoire de tous les pays; il recueillit ses propres
idées, et se repliant sur lui-même, il sonda
les abîmes du cœur humain, étudia la nature
et la marche des passions dans chaque individu,
et leur développement dans la société: de ces
méditations combinées, il a tiré un petit nombre
de résultats, de principes éternels et constans,
qui lui ont donné les bases de la morale
et la clef de toutes les associations politiques; et
de ces principes, dont il ne s’est jamais écarté,
découlent toutes ces vérités lumineuses qu’il
a jettées dans ses écrits.

Il a vu que la destination de l’homme et son
premier besoin est d’être heureux; que l’établissement
des sociétés n’a d’autre but que de

remplir ce vœu de la nature; mais il crut que
l’homme ne pouvoit être heureux sans mœurs,
qu’il ne pouvoit avoir de mœurs sans un bon
gouvernement, ni un bon gouvernement sans
lois justes et impartiales: il puisa ces principes
dans la nature même des choses; mais il en
chercha la preuve et l’application dans l’histoire,
et sur-tout dans celle des anciens, dont
il fit sa principale étude.

Mais quand de ces contemplations il descendit
aux constitutions modernes, quand il voulut
connoître sur quelles bases les états de l’Europe
avoient appuyé le bonheur des peuples, et
quelles étoient les lois politiques et les intérêts
des diverses sociétés qui composent cette grande
famille du genre humain, il ne trouva qu’un
chaos. Il fut étonné de cet amas de volumes;
et manquant de fil pour se conduire dans ce
dédale, il conçut le projet de renverser ce monument
gothique, afin d’édifier sur un nouveau
plan: il tira la vérité de dessous ces décombres,
fouilla dans les archives de toutes les nations,
étudia les grandes transactions passées entre
les peuples, forma un corps régulier de tous
ces membres épars, et donna son Droit public
de l’Europe, fondé sur des traités.[a]

[a]
Voy. pour cet ouvrage et les suivans, la notice des ouvrages
de l’abbé Mably, dans les notes historiques sur cet éloge No. III.[3].


Tant que l’anarchie féodale avoit embrassé
de ses chaînes d’airain tous les états de l’Europe,
il n’y eut entre ces états de relation que
celle que nécessite le vol, la guerre, et le brigandage.
Chaque état, concentré en lui-même,
n’avoit de rapport avec ses voisins que par le
mal qu’il en craignoit, ou qu’il pouvoit lui faire.
Ils ne connoissoient d’autre droit que les armes,
d’autre loi que la force; tout leur code étoit
dans la tête du despote, et leurs expéditions
lointaines, sans but comme sans politique,
n’étoient que des incursions de barbares. Aux
convulsions du régime féodal succédèrent les
guerres plus atroces de la religion, et l’Europe
fut long-temps un vaste cimetière où se promena
le glaive du fanatisme. Affoiblis encore
plus que lassés, les états prirent enfin une
assiette plus tranquille. Quelques génies bienfaisans
vinrent consoler la terre. Henri IV eut le
premier des idées de balance et d’équilibre; il
vouloit fixer la paix, trop long-temps exilée de
ce triste univers: mais enlevé trop tôt au monde,
c’est au règne de Richelieu, ou plutôt au traité
de Westphalie, qu’on posa les fondemens de
la politique qui enchaîne encore aujourd’hui
tous les états de l’Europe. Toutes les sociétés
partielles de cette grande république se trouvèrent
liées entr’elles, et dès-lors tous leurs mouvemens

et leurs intérêts particuliers se trouvèrent
subordonnés aux intérêts et aux mouvemens
de la confédération générale.

C’est à ce premier anneau que Mably attacha
cette longue chaîne de traités dont il a suivi les
variations et le développement jusqu’à nos
jours, et qui servent de base aux intérêts si
compliqués de l’Europe. Chaque nation y put
lire ses titres écrits, ses droits discutés, les conventions
qui fondent sa sécurité, et toutes, la
réunion des lois politiques qui entretiennent
l’harmonie générale. Débrouiller ce chaos, c’étoit
rendre un vrai service à l’humanité; car il
en est des grandes querelles qui déchirent l’Europe,
comme des procès qui ruinent les particuliers;
c’est le plus souvent faute de s’entendre
qu’on devient ennemis. C’est bien moins le véritable
intérêt des états, que des prétentions mal
fondées ou de vains prétextes qui font entreprendre
les guerres: éclaircir ces prétentions,
ou détruire ces prétextes, c’est ôter un grand aliment
à l’injustice et à l’ambition des hommes;
c’est apprendre aux états jusqu’où s’étendent
leurs droits et leurs devoirs réciproques; c’est
poser les limites au-delà desquelles les prétentions
seroient des injustices, et les entreprises
des crimes; c’est les avertir, sous peine d’être
odieux, de ne pas franchir ces limites; c’est les

prémunir contre le délire des conquêtes: en les
rappelant à la justice, à la modération, à la foi
due à des engagemens sacrés, c’est leur crier
d’épargner le sang humain. On dira que les cabinets
des rois ne se décident pas d’après les
maximes de la froide raison, de l’exacte probité,
et les écrits des philosophes: sans doute,
il est trop vrai que l’on consulte rarement les
leçons de la sagesse et les droits de l’humanité;
mais est-ce aux sages à flatter les passions des
princes et des peuples? Au lieu de s’en rendre
complices, ne doivent-ils pas plutôt tonner contre
ces crimes publics, jusqu’à ce qu’on les entende?
S’ils éclairoient l’Europe sur les démarches
d’un ambitieux, peut-être il craindroit de
s’attirer la haine et les reproches de l’univers,
peut-être il s’arrêteroit sur le point de commettre
une injustice bien manifeste. Si l’écrivain retenoit
César sur les bords du Rubicon, s’il faisoit
naître des scrupules au fond de son cœur, s’il
prévenoit une seule guerre injuste, ne seroit-ce
pas le plus grand bienfait qu’un simple citoyen
pût exercer envers sa patrie et envers l’humanité?

C’est la conséquence et la morale qui résultent
du droit public de l’Europe. L’auteur y démontre
la nécessité de garder la foi des traités,
les dangers qu’il y a toujours à les enfreindre;
il y prouve que, pour leur propre sûreté, les

princes devroient être justes et religieux observateurs
de leurs sermens. Il montre, par l’exemple
de tous les siècles et de tous les peuples,
qu’au bout des conquêtes il se trouve un abîme;
que le véritable intérêt des états est de se conserver,
et jamais de s’agrandir. C’est à inspirer
cet esprit de modération et de concorde, qu’il
borne tous les secrets de la politique; et ses
principes des négociations ne sont que la démonstration
de cette vérité, et pour ainsi dire,
l’art d’entretenir la paix et l’union parmi les
hommes.

La politique, il faut l’avouer, n’a que trop
souvent dégénéré de cette noble et sainte origine;
trop souvent elle n’a été que la science
de tromper les mortels, le secret d’envelopper
dans ses pièges la bonne foi, la candeur et la
vertu, l’art odieux de mettre le crime en pratique
lorsqu’il est utile: telle étoit la politique
des Borgia, des Ferdinand, dont Machiavel
avoit tracé les funestes leçons, et dont Philippe
II, Médicis et les Ultramontains avoient
si long-temps effrayé l’Europe.

Porter toujours un double masque, se tendre
des pièges, chercher à s’enlacer mutuellement,
à tromper, à embarrasser ses rivaux, s’envelopper
de mystère, d’astuce et de mensonge;
se jouer et se déjouer tour-à-tour; opposer sans

cesse le manége à la ruse, et la ruse au manége,
c’étoit toute la science de ces négociateurs impies.
Mably s’indigne avec raison qu’on ait
prostitué le nom de politique à ce tissu de fourberies,
plus dignes de brigands que d’hommes
d’état; ce n’est que l’art usé des foibles et la
ressource des lâches. Pour lui, il professe hautement
une doctrine différente; il est persuadé
qu’une conduite noble, franche et loyale peut
applanir plus de difficultés dans une négociation
épineuse, que tous les détours de la finesse
et de la ruse.

Il trace les qualités que doit avoir un grand
ministre de la paix et sur-tout le ministre d’une
puissance prépondérante. C’est à lui de surveiller
l’Europe entière: il doit être attentif à tous les
mouvemens, pour les prévenir, connoître toutes
les passions, pour les enchaîner; tenir dans
ses mains tous les fils de la politique, sans qu’ils
se mêlent ou qu’ils se brisent; être le lien commun
de tous les intérêts divers: mais envain
espère-t-il de réussir, s’il n’inspire la confiance,
qui est la première des négociatrices. S’il
donne de sa modération et de sa franchise une
idée égale à celle de ses talens et de ses lumières,
alors toutes les voies de conciliation s’applaniront
devant lui; on ne craindra point de pièges
cachés sous des propositions modérées, ni de

trames de la perfidie sous les apparences de la
bonne foi; on le choisira pour juge des différends,
les ennemis même s’en remettront à son
arbitrage; il sera le modérateur de l’Europe:
son influence se fera sentir, sans qu’on apperçoive
ses ressorts, comme la providence qui
gouverne le monde en nous cachant ses moyens.
Il ne se servira de son ascendant que pour entretenir
la paix, éteindre les haines nationales,
rapprocher les peuples rivaux, faire des traités
d’union et de commerce, appaiser les troubles,
prévenir les ruptures, éloigner le fléau de la
guerre, et toutes les nations, en jouissant des
douceurs de la paix, le nommeront leur bienfaiteur
et leur ange tutélaire. Voilà l’homme habile
et vertueux dont Mably nous a tracé l’image.

L’auteur ne se contente pas de déconseiller les
haines, la vengeance, l’ambition, les conquêtes;
il prouve combien elles sont funestes aux États,
et qu’il n’est pour eux de solide bonheur que
dans la modération; que chercher à s’agrandir,
c’est hâter sa ruine; que le véritable moyen de
se faire respecter de ses voisins, est de se rendre
invulnérable chez soi, d’augmenter sa force intérieure,
de travailler à se donner un bon gouvernement,
à perfectionner ses lois; d’établir
par-tout l’ordre et l’économie, de n’être point
écrasé de dettes et d’impôts, de se ménager des

ressources dans la confiance et dans l’amour des
peuples, de se faire un rempart du patriotisme,
et d’être plus jaloux d’avoir des citoyens que de
commander à des esclaves. Plût à Dieu que
toutes les puissances fussent convaincues de ces
vérités, et que, lassées de leurs brillantes chimères,
elles connussent enfin le secret de leurs
forces et leurs vrais intérêts!

Le droit public de l’Europe étoit le premier
ouvrage de Mably, car nous ne comptons pas
celui que, malgré les éloges, il a lui-même rayé
du nombre de ses productions. Il avoit alors près
de quarante ans; c’est l’âge auquel Rousseau
donna son premier chef-d’œuvre! On sait que
Montesquieu passa vingt années à méditer l’esprit
des lois: ce n’est qu’aux travaux opiniâtres et
aux longues méditations que sont attachés les
succès durables. Mably se montra le rival des
Grotius et des Puffendorf, et vainquit ses rivaux;
son livre fit époque dans la science du droit
public; le grand Fréderic l’honora de son suffrage;
des hommes d’état l’appelèrent le Manuel
des politiques; ce livre devint classique d’un
bout de l’Europe à l’autre, et la France put dès-lors
s’enorgueillir d’un écrivain de plus.

Il avoit ouvert les portes du temple, il voulut
pénétrer jusques dans le sanctuaire. Pour
mieux apprécier les gouvernemens d’Europe, il

se transporte chez les anciens; c’est là qu’il va
chercher ses objets de comparaison, et c’est à
l’école d’Athènes, de Sparte et de Rome qu’il
étudie les causes auxquelles les états doivent
leur grandeur et leur décadence.

Dans ses observations sur les Grecs, il examine
quels ont été le gouvernement, les mœurs
et la politique de cette patrie des héros et des
sages; comme se sont formées ces républiques;
à quelles causes elles dûrent leur gloire, leur
prospérité, leurs grands hommes, leurs vertus,
et quelles furent les lois qui firent fleurir dans
ces climats les mœurs et la liberté.

Tant que la Grèce fut libre, qu’elle fut enflammée
de l’amour de la patrie et de l’enthousiasme
de la vertu, tant qu’elle préféra la pauvreté
au luxe, et l’égalité aux richesses, il nous
la montre heureuse, florissante, respectée; tous
ses citoyens sont des héros, et tout le peuple est
citoyen. Mais lorsque les richesses de l’Orient,
rompant les digues que lui avoient opposées de
sages législateurs, se furent débordées dans la
Grèce à la suite des armées de Perses, et que le
luxe asiatique eut germé dans ces mêmes plaines
de Marathon et de Platée qui avoient vu
triompher Miltiade et la liberté; qu’avec l’avarice
entrèrent l’ambition, l’orgueil, le mépris
des mœurs antiques et l’amour des voluptés;

aussi tôt qu’Athènes, corrompue par Périclès et
les arts, cessa d’estimer la pauvreté vertueuse,
quitta la place publique pour des histrions, et
convertit à l’usage des fêtes, et des spectacles
le trésor destiné à l’entretien de la flotte et des
armées; que Corinthe rendit plus d’honneurs à
ses bouffons et à ses courtisanes, qu’à ses généraux;
que Sparte, éblouie par l’or et le faste du
grand roi, commença à les priser plus que les
sages institutions de Lycurgue; alors tout fut
perdu. Les Grecs, irrités par la soif de l’or,
le délire de l’ambition et des besoins renaissans
du luxe, oublient les lois et la patrie. Leurs
passions exaltées prennent un autre cours; au
lieu de l’égalité, règne l’esprit d’oppression et
de tyrannie: tous veulent commander, quand
personne ne veut plus obéir; ils tournent leurs
armes les uns contre les autres. Corinthe, fatiguée
de la liberté, appelle la tyrannie; la gloire
de Thèbes naît et meurt avec Epaminondas;
Athènes brave Sparte, Sparte détruit Athènes;
vingt tyrans se disputent la patrie de Lycurgue
et celle d’Aristide: Philippe verse de l’or et la
corruption pour gagner les orateurs et les sophistes.
Les Grecs avoient triomphé des armes
des Perses, mais ils ne peuvent supporter leurs
richesses; ils avoient bravé les dangers et la
mort, ils sont vaincus par le luxe, les plaisirs

et la volupté: les ames dégradées s’ouvrent à
toutes les passions, et les cœurs à tous les
crimes. La liberté expirante n’a plus d’asyle:
envain les derniers des Grecs tentent de la ranimer;
envain la ligue Achéenne lui rend un
moment de vie: fatiguée de ce dernier effort, la
Grèce retombe et attend dans la mollesse, la
langueur, les jouissances des arts et de la
volupté, le joug que daignent enfin lui imposer
les Romains.

Ces vainqueurs du monde s’emparent de la
scène. Mably suit la fortune de Rome, dont
les progrès, sous sa plume, nous offrent un
spectacle non moins instructif et plus imposant
encore. Il remonte aux causes de la grandeur
et de la décadence des Romains; il venoit après
Montesquieu; il n’eut point la prétention de
lutter contre ce grand homme, et sa seule
modestie lui eut fait juger le combat trop inégal;
mais il entroit dans son plan d’examiner la constitution
qui avoit rendu Rome maîtresse du
monde, et comment elle avoit perdu son empire;
c’en étoit une suite nécessaire, et nous
ne parlons nous-mêmes de ses observations sur
les Romains, que pour ne pas rompre la chaîne
de ses idées. Il y poursuivoit une vérité unique,
qu’il regardoit comme la clef de toutes les
autres et qu’il cherchoit à démontrer par les faits;

c’est que les mœurs sont le principe de la prospérité
des états; que toutes les républiques, et Rome
elle-même, n’avoient perdu leur liberté, leur
gloire et leur bonheur, qu’en perdant leurs
mœurs. Enfin, Mably présente par-tout la vertu
comme le feu élémentaire et le principe conservateur
des états bien constitués, sous quelques
formes qu’ils soient modifiés; et c’est en quoi il
diffère de l’auteur de l’esprit des lois, qui croit
que la vertu n’est nécessaire que dans les républiques.
Les faits viennent à l’appui de ses raisonnemens.
Quand il n’y eut plus de vertu dans
Rome, tous les liens se relâchèrent, les lois
furent foulées aux pieds: les excès du luxe, une
monstrueuse inégalité, et le fardeau des impôts
croissant avec la misère publique, le pouvoir
arbitraire, le despotisme des armées, éteignirent
tout sentiment de citoyen; il n’y eut plus de
patrie: et quand les barbares se sont présentés,
les peuples, las du joug des tyrans, leur ouvrirent
les portes de l’Empire; ils les reçurent
comme des libérateurs, et le luxe et les barbares
vengèrent le monde de l’ambition et de
l’avarice de Rome.

Ce colosse s’étoit écroulé sous sa propre grandeur.
Vingt états s’élèvent sur ses débris, et
donnent naissance aux constitutions modernes.
Mais si l’on en veut suivre les progrès et les

révolutions, de quel contraste on est frappé! En
parcourant les beaux siècles de la Grèce et de
Rome, Mably avoit vu des vertus et des hommes
extraordinaires. Leurs institutions, leurs lois,
leur amour de l’égalité, de la patrie, de la vertu,
le mépris de la mort et des richesses, tous ces
traits d’héroïsme, de désintéressement, d’amour
du bien public, ces élans de la liberté, qui embellissent
chaque page de leur histoire, élevèrent
son ame, et le remplirent d’admiration
pour les législateurs qui savoient former de tels
hommes, et imprimer de tels sentimens dans les
cœurs. Le respect religieux qu’il conçut dès-lors
pour les lois de Lycurgue et le gouvernement
de Rome dans les beaux jours de la république,
en le rendant plus sévère, laissèrent dans son
esprit des traces qui ne s’effacèrent jamais; et
de ces belles institutions, il en fit comme le
modèle commun sur lequel il mesura tous les
gouvernemens modernes.

Mais quand, au sortir de ces belles contrées
de la Grèce et de l’Italie, il rentra dans les
champs stériles et dévastés des peuplades du
nord; quand il vint à jeter les yeux sur ces
hordes de brigands qui désolèrent la terre, et
qu’il voulut lier les causes de la chûte de l’Empire
Romain à l’établissement et aux lois des
barbares; enfin, quand il voulut descendre

jusqu’à la racine de ce grand arbre de la féodalité,
dont les branches couvrirent l’Europe entière,
pendant tant de siècles; quelle différence
dans ses résultats! que d’obstacles et de dégoûts
pour pénétrer dans ce chaos! Il y avoit loin, sans
doute, des lois de Lycurgue à celles des Wisigoths,
et des institutions de Solon ou de Numa,
aux lois Ripuaires et aux formules de Marculphe.
Mably résolut de marcher entre les ronces et les
épines; mais c’est principalement sa patrie qu’il
avoit en vue; c’est sur elle qu’il ramena ses
études et ses regards; il entreprit de tracer le
tableau des révolutions qu’avoit éprouvées la
France dans son gouvernement, depuis les premiers
temps de la monarchie, jusqu’à nos jours.

Ce plan étoit beau, magnifique et neuf encore.
Nous avions sur l’histoire nationale trente
mille volumes, et pas une histoire. On avoit
ramassé d’immenses matériaux, entassé des faits
et des dates, raconté des siéges et des batailles,
laborieusement compilé les faits et gestes des
rois, les chartes des églises, leurs légendes et
leurs miracles: des chroniques de moines avoient
tout appris, hors ce qu’il est essentiel de savoir;
et de graves historiens, moins excusables d’ignorer
les vrais principes de la société et des gouvernemens,
n’avoient fait que reproduire et propager
ces erreurs. Mais remonter aux causes

des événemens, approfondir les principes constitutifs
de la monarchie, examiner la nature
du gouvernement et le caractère de sa législation,
fixer l’idée qu’on doit avoir des lois
fondamentales, débrouiller les intérêts de tous
les ordres de l’état, poser les limites des prétentions
des corps, tirer de dessous les débris
du colosse féodal, les chartes de la liberté et
des droits des citoyens, marquer la naissance
et les progrès du pouvoir, et à chaque période,
déterminer quelle fut l’influence des lois sur les
mœurs, et des mœurs sur les lois; c’est ce qu’on
avoit presque totalement négligé, et cette partie
de l’histoire de la nation restoit encore à faire.

Mably tenta cette entreprise, et au lieu de se
traîner sur les pas des autres, d’ajouter de nouvelles
erreurs aux anciennes, d’adopter ou de
bâtir des systêmes, il eut le courage de soumettre
le tout à un nouvel examen, d’écarter
tous ces décombres, de s’enfermer dans ces
ruines, d’étudier les monumens mêmes et les
pièces de ce grand procès entre les rois et la
nation, afin de n’offrir que des résultats certains
et lumineux. C’est ainsi que toujours sous
le titre modeste d’observations, il nous donna
la meilleure et même la seule histoire que nous
ayons encore du gouvernement de la France.

Il nous est impossible, dans le court espace

qui nous est prescrit, de suivre le développement
de ses idées et l’enchaînement de ses
preuves; mais dans cette longue succession
d’hommes, de siècles et d’événemens, deux idées
neuves et brillantes ont frappé tous les esprits.

La première est le tableau que l’auteur nous
trace d’une république des Francs, qui, quoiqu’on
en ait dit, n’est nullement imaginaire.
On y voit la liberté sortir avec eux des forêts de
la Germanie, et venir arracher les Gaules à l’oppression
et au joug des Romains. Clovis n’est
que le général et le premier magistrat du peuple
libérateur; et c’est sur une constitution libre
et républicaine, que Mably place, pour ainsi
dire, le berceau de la monarchie. Cette découverte
anime d’un intérêt, jusqu’alors inconnu,
ces premiers temps si obscurs et si dédaignés.
C’est un jet de lumière qui colore ce vaste horizon,
autrefois perdu dans les ténèbres, et dont
la chaleur va fertiliser toutes ces landes de notre
ancienne histoire.

La seconde est la législation de Charlemagne:
c’est à ce grand homme, qu’il regarde comme un
phénomène en politique, que Mably s’est arrêté
avec le plus de complaisance. Il offre un modèle
à tous les rois: il nous montre dans Charlemagne,
le philosophe, le patriote, le législateur.
Il nous fait voir ce monarque abjurant le

pouvoir arbitraire, toujours funeste aux princes:
Charles reconnoît les droits imprescriptibles de
l’homme, qui étoient tombés dans l’oubli. Convaincu
qu’il ne peut faire le bonheur du peuple,
sans le faire intervenir dans la législation, il
lui r’ouvre le Champ de Mars, fermé depuis si
long-temps, et le rappelle à ces assemblées de
la nation, dont les grands et le clergé l’avoient
exclu. Il savoit, ce sage politique, qu’il n’y a
que ce moyen de l’affectionner au bien public;
qu’il ne peut y avoir de patrie où il n’y a point
de liberté; et il crut qu’il étoit plus grand,
plus glorieux d’être appelé chef d’une nation
libre, que de commander à un peuple d’esclaves.
Sa conduite noble, franche et généreuse
rapprocha les différens ordres de l’état;
il leur fit sentir qu’ils ne pouvoient maintenir
leurs droits, qu’en unissant leurs intérêts. Chacun
d’eux fit des sacrifices au bien commun;
«et les Français étonnés comprirent qu’une
classe de citoyens pouvoit être heureuse, sans
opprimer les autres».

Pourquoi ne fût-ce qu’un moment brillant
dans nos annales? A la mort de ce grand homme
tout change; le gouvernement se dénature, et
prend une forme inconnue à toute l’antiquité.
Il faut voir avec quelle justesse et quelle sagacité,
Mably trace la naissance et les progrès du

régime féodal, et à quelles causes il assigne sa
décadence. Ce n’est point ici une histoire des
rois, des guerres, des siéges et des batailles;
mais c’est le tableau et le développement de la
constitution même de l’état, qui influe si puissamment
sur le bonheur ou sur le malheur des
peuples; c’est l’histoire du droit public de la
nation, de ses lois, de ses mœurs, de ses assemblées,
des progrès du pouvoir et des combats
de la liberté. A cette lecture, l’ame d’un Français
s’élève, il se compte pour quelque chose;
l’orgueil national y gagne, l’esprit public se
ranime; on sent une émanation de ces grands
sentimens de liberté, de patrie et de vertu, qui
règnent dans ses écrits. En effet, ce qui distingue
cette histoire nationale de la foule des
autres, c’est sur-tout l’esprit libre et patriotique
qui l’a dirigée; c’est que l’auteur s’est plus attaché
à faire connoître les droits du peuple que
les caprices des rois, à éclairer les erreurs des
divers ordres de l’état, qu’à pallier leurs fautes;
qu’il n’a point trahi la vérité; qu’il s’est également
élevé contre l’anarchie et contre le despotisme.
Ses principes ont été adoptés par tous
ceux qui n’ont point l’ame servile, les bons
citoyens, tous les Français qui aiment encore
la patrie; et il nous semble que cet ouvrage est
généralement regardé comme le meilleur qui

ait encore paru sur notre constitution, et celui
qui a jeté le plus de jour et d’intérêt sur nos
antiquités.

L’auteur s’est arrêté au règne de Philippe-de-Valois,
et l’on en devine assez les raisons:
mais que ceux qui aiment encore l’état, et qui
ne craignent pas la vérité, se consolent; nous
leur apprenons que la suite des observations
existe[b], et sans doute, ils n’en seront pas
privés. Nous pouvons d’avance les assurer que
Mably n’a point trahi son auguste ministère
d’historien de vérité; qu’il n’a point eu de
lâches ménagemens pour le vice; que l’intérêt
croît à mesure qu’il approche davantage de
notre époque; que plusieurs morceaux, y sont
décrits avec la vigueur et l’énergie de Tacite: et
le seul regret que nous ayons est de ne pouvoir,
par des citations, justifier nos éloges.

[b]
Note des Éditeurs. La suite dont parle ici l’abbé Brizard,
est contenue dans les trois derniers volumes de cette édition.

Mais il est, en effet, des vérités que la prudence
force quelquefois, non point à dissimuler,
mais à renvoyer à d’autres temps. Nous
ressemblons plus ou moins à ces despotes
d’Asie, auxquels on ne peut faire parvenir la
vérité qu’en l’enveloppant sous l’emblême des
fables ou de l’allégorie.

C’est le parti que prit Mably. Pour mieux

frapper ses contemporains, pour leur être impunément
utile, pour donner plus d’autorité à
ses leçons et un plus beau développement à ses
idées, il osa prendre l’un des noms les plus
révérés de l’antiquité. S’il emprunta la voix de
Phocion, s’il fit revivre ce sévère et vertueux
disciple de Platon, c’étoit pour imprimer la sanction
d’un grand homme aux instructions de
morale et de politique qu’il vouloit donner à
ses concitoyens. Il choisit son héros dans Athènes;
il le plaça immédiatement après le grand
siècle de Périclès, au moment où la république,
sortant du plus haut degré de gloire, étoit encore
éblouie de l’éclat de son administration;
mais où, déjà épuisée de sa magnificence, amollie
par le luxe et les arts, corrompue par les
sophismes et perdue de mœurs, enivrée de ses
spectacles et de ses courtisanes, elle marchoit à
grands pas, mais gaiement, vers sa décadence.
C’est en ce moment, en effet, que Phocion, le
Caton des Grecs, ne se laissant imposer ni par
un faste menteur, ni par les dehors de l’élégance,
ni par les arts, ni par l’apparence de la
prospérité, opposoit presque seul ses leçons et
son exemple au torrent des mœurs publiques.
Il paroissoit dans l’assemblée des citoyens; et
bravant les flots irrités et les ris moqueurs de
la multitude, il faisoit entendre sa voix sévère

sur les maux dont ils étoient menacés: il leur
montroit l’austère vérité, en dévoilant tout ce
qu’ils avoient à craindre de leurs richesses, de
leurs vices brillans, de leur amour effréné des
spectacles, du luxe, de la perte des mœurs, de
l’oubli de la patrie, du mépris des lois et des
Dieux, du brigandage des finances, de l’éloquence
vénale de Démosthène, et de la politique
de Philippe.

Voilà celui que Mably a choisi pour donner
des leçons aux modernes Athéniens. Que ne
puis-je, à mon tour, recueillir toutes les paroles
de ce grand homme!

Phocion s’entretient avec ses amis des maux
qui affligent la patrie; il remonte à la cause de
ces maux; il ose en chercher les remèdes, et
cet excellent citoyen n’a point encore tout-à-fait
désespéré de la république.

Il a vu que la Perse, l’Égypte et la Grèce
même n’ont été libres, heureuses et florissantes,
que par la sagesse de leurs lois; mais que bientôt
les meilleures lois périssent, si elles ne
sont mises sous la sauve-garde des mœurs. Dans
tout pays les mœurs sont le rempart des lois;
il faut donc, tandis que la politique règle la
forme et la constitution des états, que la morale
règle la conduite et les actions des particuliers:
ce sont les vertus domestiques qui préparent

les vertus publiques. Le législateur le plus
habile est donc celui qui sait faire germer ces
vertueux penchans innés au cœur de l’homme;
qui, connoissant tout le pouvoir des bonnes
institutions sur l’esprit et les habitudes des
citoyens, a l’art d’imprimer en leurs ames les
sentimens dont il a besoin pour les rendre plus
heureux, en les rendant meilleurs; enfin, qui
sait le mieux saisir les rapports secrets et l’alliance
intime de la morale privée avec la politique,
qui est la morale des états; cette alliance
est telle, que si l’un de ces liens vient à se relâcher,
elles perdent en même-temps leur force
et leur empire. L’oubli des mœurs entraîne
l’oubli des lois; le mépris des lois achève la
perte des mœurs: il n’est plus de frein, et la
porte est ouverte au luxe, à l’inégalité, à la discorde,
à l’avarice, à l’ambition, à tous les vices
qui précipitent la ruine de la république.

S’il est prouvé qu’un peuple ne peut être heureux
sans mœurs, c’est-à-dire, s’il ne fait régner
au-dedans l’ordre et la justice entre tous les
concitoyens; si la prudence ne dirige ses démarches
au-dehors; s’il ne joint au courage la
modération et l’amour du travail; si l’égalité
ne lui est chère; si l’amour de la patrie n’est
l’ame de toutes les actions des citoyens, et s’il
ne se fortifie chaque jour dans l’exercice de ces

vertus par la surveillance d’un magistrat suprême,
je veux dire l’amour et le respect pour
les Dieux; puis-je douter que toute la politique
ne soit fondée sur la morale, et que la vertu ne
soit la base certaine et constante de la prospérité
des états? Que doit donc faire un législateur
habile? Pourquoi n’iroit-il pas réveiller
dans le cœur de l’homme, ces affections sociales
qui y sont empreintes de la main même de
l’Auteur de toutes choses? pourquoi n’en feroit-il
pas la base de ses institutions? pourquoi n’enteroit-il
pas ses lois sur les lois éternelles de
la nature? Elles seroient indestructibles comme
elle. Tous les vrais plaisirs, les plaisirs purs
de l’homme ne sont-ils pas dans le développement
de ces qualités natives, dans l’exercice
des vertus sociales, dans ce penchant irrésistible
qui nous porte à chérir, à soulager, à secourir
nos semblables? L’éternelle bienfaisance nous
a fait une loi des premières et des plus saintes
affections de la nature. Elle a placé nos plus
douces jouissances dans l’accomplissement des
devoirs sacrés de père, de fils, d’époux, d’ami,
de citoyen: c’est à ce prix que cette tendre mère
a mis notre bonheur; et c’est à développer ces
germes heureux, à diriger nos plus doux penchans,
que doivent tendre les lois de toute
société bien ordonnée. Les principes de cette

politique sont sûrs et invariables: il est vrai
que cette science est trop simple pour vos
sophistes, car, elle se réduit à rendre facile la
pratique des vertus.

Mais, s’écrie Phocion, si tous les sentimens
généreux sont prêts à s’éteindre, si la corruption
a gagné jusqu’au cœur de l’état, cherchez-y
la dernière étincelle de la vertu; pour l’exciter,
servez-vous de cet amour inné de la
gloire, de toutes les passions nobles, celle qui
meurt la dernière chez un peuple corrompu.
Commencez par ranimer celle-là, pour donner
de nouveaux ressorts et créer de nouveaux
organes à la machine entière, et tâchez, de
vertus en vertus, de remonter jusqu’aux bonnes
mœurs. Mais, Athéniens, poursuit Phocion,
est-ce là ce que vous faites? Soyez vous-mêmes
vos propres juges. Vous avez oublié les sages
institutions de vos ancêtres; les goûts simples
de la nature n’ont plus pour vous de charmes:
vous vous êtes abandonnés à tous les délires
du luxe; vous avez brisé tous les liens qui
unissent les citoyens; la vertu vous importune;
vous avez fait mourir Socrate, et forcé Aristide
à languir dans l’exil: vous souriez avec dédain
à ceux qui osent encore prononcer le vieux
mot de patrie: la gloire ne vous enflamme
plus; elle n’est plus qu’un vain nom: vos

rhéteurs et vos sophistes vous ont affranchi
de tout devoir; vos laïs et vos histrions ont
fait le reste. L’amour des plaisirs, la mollesse
et le luxe ont fondu vos ames; le mépris des
lois a suivi le mépris des Dieux: l’argent est le
seul Dieu de la Grèce. Qu’est-il devenu ce temps
où une branche de laurier suffisoit à l’ambition
d’un grand homme? Nos pères ont fait de
grandes choses avec de petits moyens; et nous,
qu’avons-nous fait avec tous les trésors de la
Perse? «Ah! si l’argent est aussi puissant que
le disent les Athéniens, que n’achetons-nous
un Miltiade, un Thémistocle, des citoyens et
des héros[c].»

[c]
Entretiens de Phocion, p. 148.

O Minerve? souffriras-tu qu’Athènes soit
livrée aux barbares? Quel est le génie puissant
qui pourra nous régénérer? O ma chère patrie!
«combien nous aurions besoin d’un Lycurgue
qui nous fît une sainte violence et nous arrachât
par force à nos vices![d]»

[d]
Ibid. p. 183.

Ainsi parloit Phocion; ainsi, dans ses entretiens,
il développoit à ses disciples et à ses
concitoyens les leçons de la sagesse, les principes
de la morale, et ses rapports secrets avec
la politique. Son style s’animoit, quand il parloit

de la patrie et de la vertu; il s’enflammoit
d’une sainte indignation quand il gourmandoit
les vices. On sait comment les Athéniens reconnurent
son zèle. Ils traitèrent Phocion comme
ils avoient traité Socrate; tant il étoit dangereux
de dire la vérité à ce peuple aimable et
léger! Ils s’en repentirent, mais trop tard. Déjà
tout étoit perdu: Athènes devint successivement
l’esclave de Lacédémone, des trente
tyrans et de Rome.

Phocion avoit fait notre histoire; le voile
étoit léger; on devina Nicoclès. Personne ne
crut l’ouvrage antique; mais, à la morale qui y
respire, à l’amour du beau, du juste et de l’honnête,
à ce goût sévère qui y règne, on le jugea
digne des anciens. Il a toute la pureté du trait
et la simplicité des formes antiques. La raison
même y parloit par la bouche de Phocion, et
l’on croyoit encore entendre le disciple de
Platon, qui avoit recueilli les leçons de la
sagesse, de la bouche même de Socrate.

Aussitôt que l’ouvrage parut, il fut placé au
rang des meilleurs écrits du siècle. Une république,
célèbre par la sagesse de ses loix, de
son propre mouvement, le proclama comme
la production d’un écrivain supérieur et d’un
excellent citoyen. Elle invita Nicoclès à laisser
tomber le voile: alors seulement on apprit que

c’étoit à l’auteur du droit public qu’on devoit
les entretiens de Phocion. Cet hommage si
honorable fut le premier de cette nature, et il
acquit peut-être encore un nouveau prix quand,
deux ans après, une pareille couronne fut décernée
de la même manière à l’immortel auteur
du traité des délits et des peines. Grâces vous
soient rendues, ô vénérables citoyens de Berne,
d’avoir ainsi acquitté la dette sacrée de l’humanité!
Mably, Beccaria, que vos noms ne soient
jamais séparés dans ses fastes!

Dès-lors, si Mably l’eût voulu, tous les
corps littéraires se seroient empressés de l’adopter;
les portes de toutes les académies lui eussent
été ouvertes; mais il lui suffisoit qu’on l’en
jugeât digne. Ne chérissant rien tant que cette
douce obscurité pour sa personne, et cette précieuse
indépendance si chère au génie, redoutant
toute espèce de chaînes, il se déroboit à sa
renommée, il s’abandonnoit librement à ses
vertueux penchans, loin du bruit, des querelles,
des partis et des prôneurs. Il est si doux de
pouvoir, sans intrigue et sur-tout sans protecteurs,
cultiver en paix sa raison, de s’entourer
d’illusions aimables et consolantes, d’exercer
son ame, de perfectionner son être, de se livrer
à des occupations délicieuses qui sont le charme
de la vie! Tandis que tant d’intrigans subalternes

poursuivent le bonheur et le cherchent
où il n’est pas, il vient s’asseoir dans le cabinet
d’un sage, d’un savant modeste, qui n’a d’autre
ambition que d’être utile aux hommes et d’éclairer
ses semblables: l’estime publique et la
considération personnelle vont l’y chercher;
c’est le noble fruit et la douce récompense de ses
travaux. Il peut se dire à lui-même avec un modeste
orgueil: je ne dois rien qu’à moi seul:
j’ai payé à mon pays ma dette de bon citoyen;
j’ai marqué honorablement la trace de mon passage
sur la terre; j’ai lié mon existence à des
vérités utiles et profitables à ma patrie; j’ai attaché
mon nom à des ouvrages qui ne mourront
point; je n’ai point à rougir de l’emploi de mes
talens, et j’ai confié le dépôt de ma renommée,
et commis le soin de ma gloire à la reconnoissance
de mes concitoyens.

Sparte moderne venoit d’adopter la politique
bienfaisante et la morale éclairée du moderne
Phocion; une autre république lui rendit un
hommage encore plus flatteur. La Pologne,
fatiguée des convulsions de l’anarchie, s’adressoit
à Mably pour lui demander des loix, comme
autrefois les Athéniens, lassés des orages de
la liberté, s’adressèrent à Solon pour régénérer
la république.

La Pologne, prête à périr, avoit encore dans

son sein des ames élevées et patriotiques, de
grands citoyens qui désiroient ardemment de
remédier aux maux de l’état. Ils s’étoient fortifiés
par les liens d’une confédération, unique
et dernier rempart contre la servitude. Ils avoient
juré de soutenir la république sur le bord de
sa ruine, et l’excès du malheur leur avoit rendu
toute leur énergie. Tandis que d’un côté ces
braves Polonois, le sabre à la main, défendoient
les restes de leur liberté, de l’autre ils sollicitoient
les lumières des sages et des politiques,
pour chercher le remède à tant de maux, et
donner une nouvelle constitution à la république.
Ils jetèrent en même temps les yeux sur
deux hommes célèbres, avec des talens bien différens,
mais qui, sous un point de vue cependant,
avoient un mérite commun, celui d’avoir
le mieux connu et le mieux développé les vrais
principes de tout gouvernement; l’auteur du
contrat social, et celui des entretiens de
Phocion. Cette déférence d’un peuple libre à
l’égard de deux hommes qui n’avoient que du
génie et de la vertu, nous transporte dans ces
temps où les sages et les philosophes étoient
choisis pour être les législateurs des nations;
et si une pareille confiance est le plus bel hommage
qu’on puisse rendre aux talens unis
à la vertu, peut-être la concurrence avec le

citoyen de Genève dût-elle secrètement flatter
l’auteur de Phocion, autant que le suffrage de
la république.

Jean-Jacques et Mably travaillèrent chacun
de leur côté, et nous avons leurs ouvrages:
l’amour du bien public a dirigé leur plume. Il
s’agissoit de donner à la Pologne, non les
meilleures lois possibles, mais les meilleures
qu’elle pût supporter. Combien ne seroit-il pas
utile de comparer les moyens différens que ces
deux philosophes ont indiqués pour parvenir
au même but; de suivre la marche que chacun
d’eux propose pour arriver à la réforme désirée;
de rapprocher leurs principes, et développer le
plan qu’ils ont tracé pour bien pondérer tous
les pouvoirs de la république! Mais le temps et
l’espace nous manquent également pour cette
intéressante discussion.

Tous deux attendent beaucoup de l’amour de
la patrie, de cet élan que la vertu peut donner
à des hommes libres. Rousseau y porta cette
chaleur de sentiment, cette force de persuasion,
en un mot, l’ame et l’éloquence qu’il lui étoit
impossible de ne pas mettre dans ses immortels
écrits. Mably, plus circonspect, plus méthodique,
et qui d’ailleurs avoit fait le voyage de
Pologne pour examiner les choses de plus près,
a peut-être tracé un plan plus régulier; mais

tous deux, sans s’être communiqués, s’accordent
sur les bases fondamentales, les rapports de la
morale et de la politique, les principes propres
à régénérer la Pologne. Tous deux s’élèvent
avec force contre l’abus intolérable du liberum
veto, le défaut de discipline, les désordres de
l’anarchie, le trop grand pouvoir des magnats.
Tous deux leur crient d’armer leurs cœurs contre
la corruption des nations voisines, proscrivent
cette politique d’argent qui mine tous les états
modernes, rejettent les récompenses pécuniaires;
les troupes mercenaires; ils veulent que
les défenseurs de l’état soient des citoyens, et
qu’ils ne coûtent rien à la république. L’un et
l’autre insistent sur la force des loix, l’empire des
mœurs, la nécessité d’une éducation nationale
qui en resserre les liens et en perpétue l’esprit.
Mais le point essentiel sur lequel leurs voix se
réunissent avec le plus de force et d’éloquence,
c’est lorsqu’ils plaident la cause de l’humanité
contre l’oppression, et qu’ils parlent en faveur
du peuple esclave et de la liberté. Tant que
vos paysans et vos malheureux vassaux gémiront
dans les fers de la servitude, point de patrie pour
eux, point de gouvernement pour la Pologne:
adoucissez peu-à-peu leur joug; montrez-leur
en perspective le prix qui les attend; préparez
ces ames avilies par la servitude, à supporter

le bienfait de la liberté, sans cette précaution,
ils ne pourroient en soutenir l’éclat. «N’affranchissez
leurs corps qu’après avoir affranchi leurs
ames,» s’écrie Rousseau. «On ne viole point
impunément les loix de la nature, dit Mably;
la terre veut être cultivée par des mains libres;
la servitude frappe les hommes et les terres de
stérilité.» En un mot, faites aimer vos loix,
et vous aurez une patrie et des citoyens; c’est
par l’espoir d’un meilleur sort, c’est par l’amour
qu’il faut attacher les hommes à la patrie; et de
bonnes loix peuvent seules opérer ce miracle.
Les points mêmes sur lesquels les deux philosophes
diffèrent, peuvent infiniment éclairer la
nation sur ses vrais intérêts. Leurs raisons respectives
méritent bien d’être pesées, et peuvent
jeter un grand jour sur cette discussion, d’où
dépend peut-être tout le malheur ou le bonheur
des Polonois.

Si les leçons de ces sages n’ont pas produit
tous les bons effets qu’on étoit en droit d’en
attendre, c’est que des causes étrangères ont
disposé trop impérieusement des événemens;
c’est que l’ambition et l’avarice ont rencontré
des ames vénales; c’est que les préjugés de la
noblesse polonoise parlent encore trop haut
pour laisser entendre la voix de la raison; enfin
c’est que les lumières, concentrées chez quelques

grands, ne sont pas généralement répandues,
et que le flambeau de la philosophie n’a pas
encore éclairé ces contrées. La Pologne est, à
plusieurs égards, ce qu’étoit l’Europe entière il
y a dix siècles; c’est une nation qui est encore
à créer: sans doute un moment viendra où les
braves Polonois mettront à profit des avis si
salutaires, où ils examineront plus à froid les
institutions qui leur sont proposées; ces semences
germeront, dans peu d’années, où la république
n’existera plus, où elle se régénèrera
d’après les leçons réunies des deux sages. Alors,
sans doute, ils élèveront un monument à leurs
législateurs, et les noms de Jean-Jacques et de
Mably seront associés par la reconnoissance
publique sur les bords de la Vistule.

Les princes, ainsi que les républiques, réclamoient
les lumières d’un écrivain qui avoit
si bien approfondi la science des gouvernemens,
et démontré l’alliance toujours nécessaire de la
morale avec la politique. On voulut former au
grand art de régner un jeune Bourbon, et aux
leçons tracées par les Bossuet et les Fénélon,
on désira joindre celles de Mably, et il fit pour
le prince de Parme son livre de l’étude de
l’histoire. Il fut comme le mentor de ce jeune
Télémaque, et le conduisait d’états en états,
il lui fit observer les mœurs, les lois, les

usages de tous les pays, la forme de toutes les
constitutions anciennes et modernes, en lui
faisant sentir les avantages et les inconvéniens
de chacune. Cet ouvrage, sous un titre peut-être
trop modeste, est l’un des plus importans
qui soient sortis de sa plume, et par le but
que l’auteur s’y propose, et par la manière
dont il l’a traité: c’est le résultat de l’expérience
de trente siècles; on pourroit l’intituler morale
de l’histoire: et toutes ces vérités semées à longs
intervalles dans l’espace immense des temps, il
les a rassemblées dans un petit volume, pour
servir d’instruction aux hommes et de modèle
aux princes.

En effet, si l’histoire, dont le but constant
est de nous rendre meilleurs, est un cours de
morale en action pour tous les hommes, elle
est encore une école de politique pour tous les
princes destinés à régner. Quand la voix des
flatteurs les adule et les trompe, la voix de
l’histoire leur dit sans lâches ménagemens, que
leur mémoire sera flétrie s’ils vivent dans la
mollesse et l’oisiveté, et qu’ils seront l’exécration
de la postérité, s’ils sont les fléaux et les
tyrans de leurs peuples. Elle les avertit que rien
n’échappe à son œil vigilant; qu’elle immortalise
leurs crimes ainsi que leurs vertus, et
que chaque vice du prince est une calamité

publique. Elle leur répète à chaque page qu’ils
sont institués pour faire le bonheur des hommes;
que c’est leur devoir, qu’ils ne sont que les
agens de la société, et que les rois sont faits
pour les peuples, et non les peuples pour les rois.

En posant d’abord les fondemens de toute
société bien ordonnée, Mably réduit à un petit
nombre d’élémens toute la clef de cette science
politique dont des charlatans et d’étroits génies
ont fait tant d’étalage; puis il fait passer sous
les yeux de son élève tous les états, les peuples,
les empires, non pour satisfaire une vaine curiosité,
mais pour servir à l’application de ses principes,
pour démêler à quelles causes ces états
ont dû leur force et leur prospérité, quels vices
ont amené leur décadence et consommé leur
ruine. En méditant sur ces causes et en découvrant
ces vices, il trouve par-tout les mêmes résultats:
ce n’est point au hasard que sont arrivées
ces révolutions; tous ont fini par les excès
du luxe et de l’inégalité, le mépris des lois,
l’abus du pouvoir, l’oppression, la révolte:
toujours les mêmes causes ont produit les mêmes
effets, et les états se sont plus ou moins
rapprochés du bonheur, à mesure qu’ils se
sont plus ou moins rapprochés de ce grand
principe qui nous crie d’étendre l’empire des
lois, et de restreindre le pouvoir des hommes.


Après avoir soumis à cet examen sévère, et
pour ainsi dire, à cette pierre de touche, les
gouvernemens actuels de l’Europe; marqué la
période où ils se trouvent de leur splendeur ou
de leur décadence, et assigné le rang qu’ils
occupent dans l’échelle des constitutions politiques,
il ramène l’attention de son jeune élève
sur ses propres états, et l’invite à entreprendre
une réforme nécessaire. Il lui trace les premiers
pas dans la carrière; il le presse par toutes les
considérations qui peuvent toucher une ame
bien née et un souverain sensible; il pique d’émulation
un jeune cœur qui n’est point encore
corrompu par la voix de la flatterie; il l’excite
par l’exemple des grands hommes, et lui montre
la gloire immortelle qui attend un législateur,
les hommages et les respects de l’univers, qui
volent au-devant de lui, et la postérité occupée
à bénir sa mémoire.

Un tel livre devroit être le manuel des souverains.
Je ne crois pas que la vérité ait jamais
pris un plus fier langage, un ton plus ferme et
plus énergique, sans s’écarter de la décence et
des égards qu’on doit au rang et à la naissance.
S’il a fait retentir les droits de l’homme à l’oreille
superbe des rois, ce n’est point l’auteur, ce
sont les événemens qui viennent instruire et parler.
Cet ouvrage est peut-être le premier qu’on

devroit mettre entre les mains d’un jeune prince;
c’est dans de tels livres que les héritiers du
trône devroient apprendre à lire. Sans doute
il ne sera point oublié dans l’éducation de l’auguste
enfant sur qui repose l’espoir d’un grand
empire. Faisons des vœux pour qu’il laisse dans
cette ame neuve et tendre de longs et profonds
souvenirs; ce sera le gage du bonheur des
générations futures.

Ce livre n’est pas assez connu. Nous osons
réclamer contre l’indifférence et la frivolité de
la plupart des lecteurs; tandis qu’ils s’égarent
dans cette foule de productions sans caractère,
nous osons les rappeller à une lecture facile,
propre à les instruire des droits et de la dignité
de l’homme, à élever leur ame, à nourrir leur
esprit de vérités substantielles, digne enfin d’être
méditée par toutes les classes de citoyens d’une
nation éclairée et sensible, qui cherche à sortir
de sa trop longue léthargie.

Mably avoit dit et prouvé que la prospérité
des états est fondée sur les lois, et les lois sur
les mœurs qui sont la vertu publique; en l’annonçant
aux princes, aux républiques, à tous les
hommes, il avoit regretté de ne pouvoir poser
lui-même les bases de ces lois. Il crut cette vérité
d’une assez grande importance, et la matière
assez belle pour devoir l’approfondir et en faire

l’objet d’un traité particulier; il avoit même annoncé
dans les derniers chapitres de l’étude de
l’histoire, que si ses forces le lui permettoient,
il auroit le courage d’entreprendre un tel ouvrage.
Il recueillit donc toutes ses facultés, rassembla
les leçons qu’il avoit puisées à l’école des
Platon, des Xénophon, des Ciceron, et de tous
les sages de l’antiquité: il y joignit ses propres
méditations et les vérités éparses dans ses précédens
écrits; il sut les enchaîner et les présenter
dans cet ordre qui prête une nouvelle lumière
à la raison, et de nouvelles forces à la vérité;
il en fit un tout où il embrassa la science entière
de rendre les hommes bons, sages et heureux.
Il s’éleva, pour ainsi dire, au ton et à la
dignité de législateur, et donna son livre des
principes des loix ou de la législation. Malgré
notre envie d’abréger, nous ne pouvons nous
dispenser d’en présenter les idées générales, et
d’entrer dans quelques détails: forcés de nous
resserrer, nous serons encore trop longs; sans
doute nous avons besoin d’un peu d’attention,
et de beaucoup d’indulgence.

Si, comme on n’en peut douter, le bonheur
ou le malheur des hommes tient à une bonne
ou à une mauvaise législation, il n’est rien de
plus important à étudier que les principes qui
doivent servir de bases à un législateur; c’est,

en d’autres termes, examiner quels moyens
sont donnés à l’homme pour rendre la société
heureuse et florissante; c’est la première des études;
c’est la plus nécessaire des connoissances.

Mais quel spectacle frappe d’abord un observateur
qui s’élève au-dessus des idées vulgaires,
quand il considère quelle est la condition de
l’homme, et à quels caprices sont livrées les
lois qui enchaînent les sociétés? Quel contraste
entre les vues de la nature et l’ouvrage de
l’homme! «L’homme est né libre, et il est par-tout
dans les fers[e].» La nature nous avoit fait
égaux, et le genre humain rampe sous les
pieds de quelques individus; elle nous avoit
donné à tous les mêmes droits au bonheur, et
le malheur couvre la surface de la terre;
l’homme est né bon, et les hommes sont méchans:
d’où vient ce renversement des choses?
C’est que toutes les sociétés se sont plus ou
moins éloignées des vues de la nature.

[e]
Jean-Jacques Rousseau.

En effet, tous les maux de l’homme ne viennent
que de sa négligence à se conformer à
ces vues éternelles: l’égalité dans la fortune, et
celle des conditions, étoit la première loi peut-être,
à laquelle cette mère commune avoit attaché
le bonheur des individus et la prospérité

des états, et nous avons tout fait pour détruire
cette précieuse égalité. Les mêmes organes, la
même intelligence, les mêmes penchans, les
mêmes besoins déceloient la même origine, et
il nous a plu d’élever entre les enfans de la
mère commune un mur de séparation, qui nous
rend étrangers les uns aux autres, et qui, d’un
peuple de frères, fait un peuple d’ennemis.
Nous avions tous, aux fruits et aux productions
spontanées de la terre, le même droit qu’à l’air
que nous respirons, qu’à la lumière qui nous
éclaire; et voilà que nous avons partagé la terre;
nous en avons donné la propriété à quelques
familles privilégiées, et nous avons déshérité le
reste du genre humain du patrimoine commun
de la nature. Nous avons tout donné aux uns et
tout ôté aux autres; puis nous avons livré ceux-ci
sans défense, leurs bras, leur sang, leurs
vies, leur existence entière à la merci des premiers;
et parce que de quelques-uns il nous a
plu de faire des Dieux, les autres ne sont pas
même des hommes. Après avoir ainsi perverti
les intentions de la nature, avons-nous droit
de nous en plaindre, et n’est-ce pas la calomnier
que de lui reprocher les maux dont nous
sommes seuls les auteurs?

Mais si les lois de la nature sont oubliées,
si les droits de l’homme sont foulés aux pieds,
ils n’en sont pas moins imprescriptibles; et de

temps à autres quelques philosophes, stipulant
pour l’espèce humaine, ont élevé la voix, et
protestant contre la surprise, l’oppression et la
violence, ont attesté la première des lois, celle
qui est antérieure à toutes les autres: ainsi de
nos jours ont fait le sage Locke, Montesquieu,
Beccaria, le citoyen de Genève et l’abbé de
Mably. Ils ont réclamé les droits sacrés de la
nature; et pour me servir d’une expression déjà
consacrée, le genre humain avoit perdu ses
titres, et ils les ont retrouvés; ils les ont lus sur
le front de l’homme, et mieux encore au fond
de son cœur, où ils étoient écrits en caractères
indélébiles: on peut les obscurcir, mais jamais
les effacer.

Tous ces maux sont donc notre ouvrage.
Dès qu’un homme, se jugeant d’une nature
supérieure, s’est cru en droit d’assujettir la
volonté d’un autre à la sienne; dès qu’il s’est
arrogé une portion exclusive dans les biens communs,
et que la propriété a été établie, les
passions, irritées par la jouissance, n’ont plus
connu ni frein ni bornes; toutes les idées d’égalité
ont été détruites. L’ambition et l’avarice
ont partagé le monde. Il y a eu des puissans et
des foibles, des riches et des pauvres, des grands
et des petits; et les lois, qui devoient garantir
à l’homme son égalité primitive et son indépendance,

ont appesanti le joug, consacré l’injustice
et légitimé les usurpations. On en est
venu au point d’imaginer, ou plutôt on a feint
de croire qu’il y avoit des races privilégiées
destinées à commander, et d’autres déshéritées
par la nature, qui étoient nées pour obéir. Nous
avons supposé à cette mère commune les caprices
et les préférences d’une marâtre: de là,
nous avons accumulé sur la tête des uns les
faveurs, les dignités, les distinctions, le pouvoir,
les richesses, comme leur apanage héréditaire;
et, par une conséquence tout aussi juste,
nous avons jugé que la misère, le dénuement,
le travail, l’opprobre et le mépris étoient le
partage nécessaire des autres. D’un côté, le
temps, la force et la ruse; de l’autre, l’ignorance,
l’habitude et les préjugés ont tellement
obscurci la raison primitive et les lumières naturelles,
que les uns se sont crus de bonne foi nés
avec les chaînes de la servitude, et les autres
avec un sceptre ou une verge de fer; et ces
idées éternelles d’égalité et de liberté se sont
tellement éteintes dans ces races dégradées,
qu’elles ont perdu jusqu’à la trace de leur noble
et céleste origine. L’égalité a été traitée de
chimère et de paradoxe, et a fini par devenir
un problême qu’on donnoit à résoudre aux
savans et aux académies.


Plus ces lois partiales ont favorisé certaines
familles au détriment des autres, et plus d’abus
ont infecté les sociétés; moins elles ont connu
l’innocence et le bonheur. D’un côté ont germé
l’orgueil, l’ambition, l’avarice, la dureté, le
mépris de l’homme, et tous les attentats de la
violence et de l’oppression; et de l’autre, tous
les vices des esclaves, la corruption, l’opprobre,
l’oubli de la vertu, et tous ces crimes
bas qu’enfantent l’extrême misère, l’avilissement,
et la nécessité qui n’a point de loi. De là
cette lutte perpétuelle, cette guerre sourde
entre toutes les classes de la société, cette conspiration
du luxe contre la misère, du fort contre
le foible, des grands contre les petits, de celui
qui a tout contre celui qui n’a rien; l’oppression
du puissant qu’il appelle justice, les réclamations
des foibles qu’on appelle révoltes; enfin
la haine, les dissensions, la guerre ouverte,
les combats qui ensanglantent la terre, et font
de ce triste globe un champ de meurtres et de
carnage. Nous n’avons que trop expié le crime
d’avoir méprisé la voix et perverti les intentions
de la nature.

Les institutions les plus sages seroient donc
celles qui, prévenant de si funestes abus,
combleroient l’intervalle immense qui sépare
un homme d’un autre homme, et qui nous rappelleroient

aux loix éternelles de la nature;
mais comme il est impossible de rétrograder,
que jamais la société ne pourra remonter à ces
lois primitives, que l’égalité parfaite est maintenant
une chimère, et qu’on ne pourroit pas
plus la réaliser que l’âge d’or des poëtes, ou
la république de Platon; dans l’état des
choses, que doit donc faire, et quel but doit
se proposer un habile législateur?

Chercher quelle est la mesure de bonheur
auquel l’homme peut aspirer dans une société
bien ordonnée, et à quelle condition il nous
est permis d’être heureux. L’homme a consenti
de sacrifier une partie de ses droits et de sa
liberté pour assurer le reste; il s’est imposé des
lois; il a fallu armer des magistrats de la force
publique, pour faire exécuter ces lois: ce n’est
donc plus l’égalité primitive, mais l’égalité
politique, qui peut régner entre les citoyens
du même état: et la liberté civile qui n’est
autre que le droit de faire tout ce que les lois
permettent[f], ce n’est plus au titre de la
nature, mais en vertu du pacte social, que nous
en devons jouir. Si les lois ne sont que l’expression
de la volonté générale; si l’on a eu
la sagesse de leur donner l’autorité qu’ailleurs

on a imprudemment confiée aux hommes, si
personne n’est au-dessus de ces lois; si elles
répriment l’ambition des particuliers, qui détruiroit
cette égalité, et celle des magistrats,
qui détruiroit la république; si ceux-ci ne
peuvent jamais abuser de leur pouvoir et sont
comptables à l’état de leurs actions; si, depuis
le plus élevé jusqu’au dernier des citoyens, tous
ont un droit égal à la protection des lois, et
qu’aucun ne puisse être impunément opprimé
par l’autre, quel que soit son rang et sa dignité,
alors régnera cette égalité politique qui assure
les biens, la liberté et la vie de chaque individu,
la seule à laquelle nous puissions aspirer, mais
dont la perte tendroit à dissoudre la société
entière. Que seroit-ce, en effet, s’il y avoit un
pays où un homme irréprochable pût trembler
pour sa liberté; et qu’à un coupable souillé du
sang d’un citoyen, au lieu d’épouvanter les
méchans par son supplice, on vînt à prodiguer
des récompenses, des dignités, des honneurs
et de l’argent? Si on pouvoit citer un pareil
exemple dans les annales d’un peuple, seroit-il
besoin de demander si, dans ce pays, il y a des
lois et une patrie?

[f]
Montesquieu.

Ces lois doivent être aussi vigilantes à enchaîner
l’avarice, qu’à mettre un frein à l’ambition:
si elles sont tellement dirigées, qu’elles

gênent l’accumulation des richesses et la trop
grande inégalité des fortunes; si elles s’attachent
à rapprocher les degrés extrêmes, à diminuer la
distance qu’il y a entre le riche et l’indigent, et
tendent à diviser les propriétés en portions plus
égales; si la république flétrit les fortunes scandaleuses
ou trop rapides, et sait honorer la
pauvreté vertueuse; si d’un côté elle proscrit
le luxe qui dévore tout, et de l’autre la mendicité,
cette lèpre des états modernes, et qu’elle
soit plus occupée à diminuer les besoins qu’à
augmenter la recette, à prévenir la déprédation
qu’à lui fournir de nouveaux alimens; si les subsides
nécessaires portent sur la classe opulente;
si le fruit des sueurs du pauvre, le plus pur
sang des peuples, ne devient pas la proie des
favoris, des aigles et des vautours; si les ames
ne sont point vénales; si les citoyens ne croyent
pas que l’argent soit le prix de tout, que tout
peut s’acheter, même le mérite, la réputation
et la vertu; si la fortune n’est pas l’unique idole;
si l’état ne souffre pas qu’à toutes les grandes
places, qu’à toutes les dignités de la cour, de la
magistrature, de l’église et de l’armée, soient attachés
des profits énormes qui font désirer ces
places, non pour l’honneur de servir la patrie,
mais pour les vils gains qui y sont attachés: alors
on peut espérer de voir fleurir avec l’égalité politique,

la modération, l’innocence des mœurs,
la piété fraternelle, les antiques vertus. Autant
l’extrême inégalité dégrade l’ame et l’avilit, autant
l’égalité l’agrandit et l’élève; ce sentiment de
la dignité de l’homme l’ennoblit à ses propres
yeux. Il l’imprégnera d’une force et d’une énergie
qu’il ne peut déployer sous la verge du despotisme,
le préparera à toutes les impressions honnêtes
qu’on voudra lui donner, et lui rendra
facile la pratique de toutes les vertus: tels sont
les premiers élémens du code qu’a tracé Mably.


Ce n’est donc point dans la vaine distinction
des climats, ce n’est point en consultant le thermomètre,
c’est dans la nature même des choses
et dans le cœur de l’homme qu’il va puiser les
principes qui doivent servir de base à une législation
sage et éclairée. Dans tout pays, dans
tout climat, l’homme qui n’est point dégradé
chérit sa conservation, a le désir et le sentiment
du bonheur, aime sa liberté. Toutes les lois
qui lui assureront ces biens, qu’il tient des
mains de la nature, lui seront chères et précieuses.
Que ces lois soient claires, précises, en
petit nombre, et sur-tout qu’elles soient impartiales;
car il n’y a que celles-là de justes. Si le
foible y trouve une égide et un refuge, si le
puissant n’y peut dérober sa tête; si sous leur
empire, ma maison, mon champ, ma personne,

mon honneur et ma liberté sont sacrés, je chérirai
ces lois protectrices qui m’assurent tous
les biens que m’avoit promis la nature.

Mais si ces lois sont vicieuses, ou leur interprétation
arbitraire; si elles élèvent au-dessus de
ma tête une classe d’oppresseurs, et lui livrent
toutes les autres classes de la société: si elles
n’enchaînent que le foible et l’infortuné, et
prêtent de nouvelles armes au plus fort ou au
plus méchant; si ces lois impuissantes m’abandonnent
lâchement au moment que j’en réclame
la protection; si l’oppresseur, loin de trouver
en elles un frein et un juge, y cherche un
asyle et l’impunité; et qu’au lieu de la protéger,
elles accablent l’innocence: comment pourrois-je
aimer ces lois, et croire que la patrie qui les
a adoptées, soit la mère commune des citoyens?

Pour intéresser à leur conservation, il faut encore
qu’elles soient douces et humaines; il faut,
si je l’ose dire, planter la racine des loix dans le
cœur des citoyens. Mais la plupart des législateurs
n’ont su qu’imprimer la terreur; ils ont
oublié que les lois ne sont pas seulement vengeresses
des crimes, mais conservatrices de l’innocence
et de la vertu. Ils en ont fait l’instrument
de leurs passions, de leurs vengeances et de
leurs caprices. De là ces lois féroces, nées dans
des siècles d’ignorance et de barbarie, qui ont

gouverné si longtemps l’Europe; de là les cachots,
les instructions secrètes, la torture, l’inquisition
civile et religieuse, les procédures mystérieuses,
ce langage inintelligible qui a fait des
lois autant de logogriphes; les amendes, les confiscations,
tous restes d’un siècle barbare dans
un temps de lumières, et qui attendent la main
d’un législateur humain et bienfaisant. Il semble
que ce soit le bourreau qui ait fait l’ancien code
criminel de presque tous les états de l’Europe.

Si ces lois ne règnent en effet que par la
crainte et la terreur; si elles ont totalement négligé
d’intéresser les cœurs et l’ame des citoyens;
si elles n’ont point cherché à développer
les affections naturelles et les qualités sociales
de l’homme; si elles n’ont songé qu’à punir,
et jamais à prévenir le crime, jamais à encourager
la vertu; si ces lois ont été l’ouvrage de
la force et l’instrument de l’oppression; si la
juste proportion entre les délits et les peines
n’y est point observée; si elles ne pèsent que
sur le foible, et que ce soit une prérogative du
rang et de la naissance de pouvoir les éluder;
si elles se font un jeu d’accabler l’innocence
et d’effrayer la vertu; enfin, si elles ne veulent
régner que par des châtimens sur des esclaves,
et non par l’amour sur de libres citoyens; ceux
qui en profitent ou qui en abusent, peuvent

fort bien les aimer, mais jamais ceux qui en
sont ou qui peuvent en être les victimes.

Ce n’est pas tout encore; et vos lois fussent-elles
aussi sages que celles du sage Platon,
quel bien produiront-elles, si le législateur n’a
l’art de mettre les lois sous la sauvegarde des
mœurs, comme il a mis les mœurs sous la
sauvegarde des lois? Si elles ne sont pas appropriées
au génie, au caractère, aux besoins de
la nation à laquelle elles sont destinées, le
torrent des mœurs publiques emportera toutes
les digues qu’on voudra lui opposer; l’édifice
une fois ébranlé s’écroulera de toutes parts. Il
n’y a pas un peuple corrompu qui n’ait dans
ses archives les plus belles lois du monde; il
ne leur manque rien que d’être exécutées.

Mais comment donner des mœurs à un peuple?
En commençant par lui donner une patrie;
et jamais vous ne lui donnerez de patrie, s’il
n’a d’abord une bonne constitution politique:
car ce ne sont ni les murailles d’une cité, ni le
sol d’un pays, mais un bon gouvernement fondé
sur des lois justes, qui font le citoyen et la
patrie. Dans toutes les villes d’Orient il n’est
pas un seul citoyen; et quand, avant la bataille
de Salamine, les Athéniens se sauvèrent sur la
mer, ils emportoient avec eux leurs lois et
leur patrie; tout Athènes étoit sur leurs vaisseaux.

Une bonne constitution est donc au corps
politique ce qu’elle est au corps physique; c’est
la santé des états: elle résiste à toutes les attaques.
Dans un corps débile, énervé, vous pouvez
avoir quelques jours heureux, quelques
jouissances passagères; mais point de bonheur
constant sans une constitution saine et robuste.

Si au contraire tous les membres du corps
politique jouissent d’un entier développement,
se correspondent, se prêtent une force mutuelle,
et participant tous au suc nourricier de la vie,
concourent à l’harmonie générale, on peut dire
que l’état jouit d’une santé forte et vigoureuse,
et que les lois qui sont l’ame de ce grand
corps, et lui impriment le mouvement, sont
sagement combinées. Or, quand un peuple
libre a fait lui-même ses propres lois, ou les a
consenties par un pacte volontaire, il s’attache
à ces loix, et parce qu’elles font son bonheur,
et parce qu’elles sont son ouvrage; il s’identifie
avec elles; il ploie insensiblement ses inclinations
et ses habitudes sous ce joug salutaire, et
ses mœurs sont le fruit heureux des lois. Si
des institutions sociales resserrent encore ses
liens et favorisent les plus doux penchans de
la nature; si les premiers biens de l’homme et
ses premiers droits, c’est-à-dire, l’égalité, la
liberté, sa sûreté, lui sont garantis par le contrat

social, sans doute il aimera mieux vivre
sous l’empire de ces lois que sous aucun autre;
il ne pourroit que perdre au change; il sera
intéressé à leur conservation; il trouvera beau
et glorieux de mourir pour elles; rien ne lui
sera plus cher que son pays; il le défendra jusqu’à
son dernier soupir; alors, il aura véritablement
une patrie et des mœurs.

Une telle constitution donne de la permanence
aux mœurs, et les mœurs à la constitution;
mais pour assurer ces fruits heureux, pour
donner plus de force à leurs institutions, il est
d’autres ressorts que les sages législateurs n’ont
point négligé d’employer; les deux plus puissans
sont l’éducation et le culte public.

Quand au premier de ces mobiles, quel
avantage les anciens n’avoient-ils pas sur nous
par leur éducation publique? La patrie s’emparoit
de l’enfant au moment de sa naissance, et
ne le quittoit plus qu’elle ne l’eût fait homme
et citoyen. Alors elle le rendoit à la république;
elle lui avoit créé un caractère; elle lui avoit
imprimé une marque nationale qui le suivoit
par-tout; elle avoit fait germer dans le cœur
d’un enfant toutes les vertus dont elle avoit
besoin, lorsqu’il seroit homme, elle les enflammoit
tous de ce saint enthousiasme, de cet
amour pour la patrie, qui lui faisoit de leurs vies

un rempart plus fort que les murailles et les bataillons;
elle transmettoit, des pères aux enfans,
cette riche succession de mœurs et de vertus;
elle allumoit en ces ames tendres ce feu sacré,
éteint depuis si long-temps dans la plupart des
états modernes. Là, au milieu de leurs jeux, se
retraçoit l’image de leurs devoirs; on leur apprenoit
la justice, la tempérance, l’amour du
travail et les règles de la vertu, comme ailleurs
on apprend les règles de la grammaire et celles
de l’éloquence. Là, leurs oreilles étoient continuellement
frappées de la louange des grands
hommes, et leurs yeux, de l’éclat de leurs
triomphes. Les spectacles, leurs poëmes, leurs
tableaux, leurs fêtes, leurs jeux, leurs statues
leur retraçoient ces saintes et immortelles images;
tout retentissoit de ces noms révérés. Ils
recevoient, pour ainsi dire, par tous les sens,
l’amour de la patrie, des lois et de la vertu.
Les trophées décernés aux héros tourmentoient
les jeunes citoyens; leur faisoient verser des
larmes d’impatience; leur éducation étoit toute
en exemples et en action, tandis que la nôtre
est toute en préceptes et en vain babil.

Il ne paroît donc pas que les modernes législateurs
aient senti toute l’influence que peut
avoir une éducation uniforme, qu’un même
esprit dirige au même but. L’instruction publique,

qui ne doit être que l’apprentissage des
devoirs de citoyen, est sans doute la meilleure
base des mœurs: du moins a-t-on su mieux
employer un ressort peut-être plus puissant encore
pour attacher les cœurs et les ames aux
lois et à la patrie.

Ce seroit ici le lieu d’examiner, avec Mably,
si nos législateurs ont connu tout le pouvoir
de la religion sur les esprits, ou s’ils ont abusé
de ce pouvoir; jusqu’à quel point il faut frapper
les yeux et l’imagination de la multitude: ou
s’ils ne se sont point égarés sur les moyens; si,
riches d’une morale sublime et céleste, ils n’ont
point perverti ce don précieux, et abandonné
les vertus réelles et sociales pour des vertus
factices et de convention; quel seroit l’avantage
d’un culte national, sa liaison nécessaire
avec les institutions politiques, et quelle influence
il auroit sur les mœurs? Je regrette que
la forme et la destination de cet écrit ne me
permettent pas d’approfondir ces questions intéressantes,
et beaucoup d’autres encore, qui
s’offrent en foule sur cette matière. Mais je
m’arrête... Il suffit sans doute, et même il est
plus sage de laisser parler les faits.

L’expérience prouve combien ils sont rares,
ces législateurs qui ont su joindre la morale à
la politique, combien peu de nations ont

connu la force des institutions sociales et publiques.
Presque toutes ont négligé les premières
règles de la raison; toutes se sont écartées des
lois de la nature; leurs codes, pour la plupart,
sont l’ouvrage du hasard, ou de la superstition.
«Des aveugles ont conduit des aveugles; les
passions, les caprices, les préjugés et l’ignorance
sont les législateurs du monde[g].»

[g]
De la législation, page 262, de la seconde partie.

Mais, quand le mal est au comble, quand
des obstacles presque invincibles s’opposent à
toute réforme, comment se rapprocher des vues
de la nature? comment faire entendre la voix
de la froide raison à une multitude aveugle
et passionnée? Peut-on espérer d’avoir des
lois justes et impartiales, et de pouvoir remonter
jusqu’aux bonnes mœurs? Il ne faut
pas se le dissimuler; ce ne sont pas seulement
nos vices, c’est la forme et l’étendue des états,
qui s’opposent à cette régénération salutaire.
Comment imprimer le mouvement et la vie à
ces masses énormes, à ces machines si compliquées
des gouvernemens modernes? Qui ne
sent le malheur attaché aux grands états, et
l’avantage inestimable des petits où tous les
citoyens sont sous l’œil des magistrats, et les
magistrats sous l’œil de la loi? Les grandes

républiques mêmes offrent une grande résistance
à la réforme. Ou les intérêts particuliers y sont
suspendus dans une balance égale, et alors
aucun n’a une voix assez prépondérante pour
entraîner la majorité vers le bien général; ou
des citoyens trop puissans maîtrisant les autres,
la république flotte entre la corruption et la
tyrannie, jusqu’à ce qu’un seul, triomphant
de ses rivaux, s’élève sur la ruine de tous. Quant
aux états despotiques, ils ne laissent point d’espérance;
les ames y sont tellement engourdies,
qu’elles n’ont pas même le désir de sortir de
cette léthargie, et ils ne peuvent attendre de changement,
que de grandes et inespérées révolutions.
Il en résulte que, de toutes les formes du
gouvernement, la monarchie tempérée est peut-être
encore celle qui offre un succès plus certain
au législateur qui voudroit régénérer sa nation.

«Un grand homme peut naître sur le trône
d’une monarchie modérée[h];» et alors quel
avantage le pouvoir légitime dont il est revêtu,
ne lui donne-t-il pas pour tenter la réforme,
aplanir les obstacles, et marcher à grand pas vers
la félicité publique? S’il a su inspirer une grande
idée de ses talens et une entière confiance dans
sa justice, il n’a qu’à vouloir, et les cœurs

voleront au-devant de lui. Mais pour descendre
jusqu’à la racine des abus, il usera d’une extrême
précaution; il saura préparer à l’avance l’opinion
publique, répandre à propos les lumières, manier
les passions, attaquer les préjugés; il
consultera l’esprit de son siècle, le caractère
de son peuple, le besoin et le vœu général.
Toujours une nation vive, éclairée et sensible
devance les vues du législateur, lui annonce le
vœu de tous, et lui trace la marche qu’il doit
suivre. Qu’il écoute cette voix, et toutes les
volontés se réuniront dans la sienne. Il faut
encore que ses coopérateurs soient dignes de
lui, qu’on ne puisse jamais soupçonner dans
leurs projets le dessein caché de voiler des abus
et d’alimenter l’audace des déprédateurs; il faut
que leurs intentions soient pures; et sur-tout
qu’on puisse croire à leur probité. Alors, que
le prince agisse de concert avec la nation; qu’il
l’intéresse à ses vues d’ordre et d’économie;
qu’il l’associe à ses projets de bienfaisance; qu’il
expose ses motifs, qu’il prenne le ton d’un père
au milieu de ses enfans, ou d’un ami qui consulte
son ami; qu’une communication intime
et une confiance réciproque s’établissent entre
les peuples et le souverain; qu’on s’apperçoive
enfin que le roi et la nation ne sont qu’un,
qu’ils n’ont qu’un seul et même intérêt: alors

il embrasera tous les cœurs du feu sacré du
patriotisme, et avec ce mobile si puissant sur
les ames sensibles, il n’y a point de grandes
et belles conceptions en politique qu’il ne puisse
réaliser. Mais il ne laisseroit point sa gloire
imparfaite, il ne se borneroit pas à des bienfaits
passagers, à un bonheur qui périroit avec lui.
Les bons rois meurent, une bonne constitution
reste. Convaincu que l’autorité n’est jamais
mieux affermie que lorsqu’elle a pour base les
lois, et pour rempart le cœur des citoyens, il
seroit assez grand pour mettre des bornes au
pouvoir arbitraire: s’il ne se réservoit que le
droit illimité d’être juste et bon, ce seroit encore
un assez bel empire. Il n’y auroit pas de monarque
plus absolu sur la terre: par-là il éterniseroit sa
gloire et la reconnoissance de son peuple;
le bonheur des générations futures seroit
son ouvrage; alors il mériteroit en effet le nom
de législateur et de restaurateur de la patrie.

[h]
De la législation, seconde partie, page 45.

C’est ainsi que Mably, s’abandonnant aux
illusions d’une ame vertueuse, traçoit les élémens
d’une législation plus impartiale, plus
humaine, plus conforme aux besoins, aux
droits, au bonheur et à la destination de
l’homme, et cherchoit à nous rapprocher des
lois éternelles de la nature. Après avoir fait
voir combien l’homme s’est éloigné de ces vues

primitives, il lui a montré du moins la route
qui pouvoit encore l’y ramener; mais, il faut
l’avouer, l’auteur a senti combien d’obstacles
s’opposent à cette heureuse régénération; il a
prévu que ces vérités seroient traitées de chimères;
que cette vieille morale n’étoit plus de
saison: il a connu son siècle, et cependant il a
écrit; et, dût-on appeler aussi son livre les rêves
d’un homme de bien, cette considération n’a pu
lui arracher la plume; il n’a pas cru devoir lui
sacrifier des vérités qu’il croyoit utiles: il a
moins pensé au jugement qu’on porteroit de son
ouvrage, qu’au bien qu’il pourroit produire,
s’il se trouvoit enfin des hommes d’état capables
de le méditer, et dignes de l’entendre.

Plusieurs regardent ce livre de Mably comme
le plus profond et le meilleur de ses ouvrages.
Le public a semblé donner la préférence aux
entretiens de Phocion; les connoisseurs balancent:
le premier n’est pas aussi séduisant
peut-être; les principes et le style en sont
encore plus sévères; la lecture n’en est pas
également piquante pour toutes sortes d’esprits;
il ne devoit pas avoir un succès aussi brillant;
mais peut-être en a-t-il un plus solide encore
et plus durable. Pour goûter ce bel ouvrage,
pour en sentir tout le prix, il faut déjà de
l’instruction: ce n’est point un aliment propre

à des lecteurs frivoles et légers; mais s’il tombe
entre des mains déjà exercées, s’il est lu par
des esprits supérieurs, et médité dans le silence
des passions; si on tient la chaîne des
grandes vérités morales et politiques qui en
font la base; si on veut en embrasser l’ensemble
et les développemens, je ne doute pas
qu’on ne lui donne la préférence. Quelle foule
d’idées ce livre feroit germer dans la tête d’un
prince courageux qu’animeroit le noble désir
d’être le législateur de sa nation! Combien de
vérités il pourroit y puiser! Les principes des
lois seroient son guide et son flambeau.

Chacun de nous doit être à soi-même son
propre législateur; il restoit donc à Mably,
pour embrasser son plan tout entier, de faire
en faveur des individus ce qu’il venoit d’exécuter
pour la grande société, de tracer les
principes qui doivent servir de base à nos
devoirs, et de mesure à nos vertus, de redresser
les méprises des moralistes vulgaires,
comme il avoit redressé celles des politiques;
en un mot, de tracer un code de morale privée,
comme il venoit d’en tracer un de législation,
qui est la morale publique.

Nous ne pouvons que dire un mot de ce nouvel
ouvrage. Des enthousiastes et des illuminés
ayant totalement négligé d’approfondir le cœur

de l’homme et la nature des passions, avoient
perdu la morale, dénaturé les vertus, confondu
l’ordre de nos devoirs, et sous prétexte
d’une perfection chimérique, au lieu de les
resserrer, avoient brisé tous les liens de la
société. Mably osa renverser ces rapports mal
combinés; et au premier rang se retrouvèrent
les qualités sociales qui rapprochent, qui
réunissent les humains; il les classa suivant les
intentions et le vœu de la nature; il assigna l’ordre
et la prééminence des vertus, l’importance
et la chaîne de nos devoirs, suivant qu’ils sont
plus ou moins intimement liés, plus ou moins nécessaires
au maintien et au bonheur de la société.

Cette hardiesse, et quelques passages qui s’éloignoient
des opinions vulgaires, ont excité des
réclamations: cependant nous savons que le
sacrifice d’une page de ce livre, d’une ligne
même, d’une seule expression, peut-être auroit
désarmé ces censeurs. Nous ne serons pas plus
sévères: en faveur des esprits timides, qu’un
sentiment hardi, énoncé trop cruement, pourroit
effaroucher, nous sommes prêts à déchirer
cette page de Mably; mais après ce sacrifice, s’il
nous est permis de hasarder notre opinion particulière,
nous n’hésiterons pas à mettre les principes
de morale à la tête de ses meilleurs ouvrages,
et peut-être le premier de tous. C’est

du moins le plus rempli de vraies beautés, de
leçons de morale et de philosophie les plus
sublimes, des vérités pratiques qui nous sont
plus immédiatement utiles, enfin de maximes
analogues à notre nature, à nos besoins, et
les plus propres à nous conduire au bonheur
par le chemin de la raison et de la vertu.

C’est à regret que nous supprimons cette partie
de son éloge; mais la vie de Mably est si
pleine, et ses ouvrages présentent des vérités si
importantes, que nous pouvons à peine les indiquer.
Nous n’avons rien dit de ses doutes, adressés
à une secte qui nous a un instant menacés
de renaître de ses cendres; nous n’avons pas le
temps de parler d’un manuscrit sur les droits et
les devoirs du citoyen, où respirent la liberté
la plus courageuse et la philosophie la plus
éclairée, ni d’autres écrits qui n’ont point encore
vu le jour; nous ne voulons pas d’ailleurs
prévenir le jugement des lecteurs. Ce n’est point
de nous, mais du public et de la postérité que
de tels écrits doivent recevoir leur sanction.
Nous nous contenterons d’arrêter un instant
nos regards sur le livre de Mably, non le plus
célèbre, mais celui qui a fait le plus de bruit,
en raison de ce que l’amour-propre de quelques
écrivains y étoit plus intéressé: nous parlons
de son traité sur la manière d’écrire l’histoire.


Cet ouvrage est le fruit de ses observations
sur un art dont il a fait toute sa vie son étude.
Il n’est pas étonnant qu’un homme si profond,
nourri des grandes vérités du droit naturel,
des principes de la politique et des leçons de
la morale, admirateur passionné des anciens,
n’ait pas été satisfait de la manière dont la
plupart des modernes ont écrit l’histoire. Il
les a jugés avec sévérité, disons même, quelquefois
avec dureté; il n’a pas traité sans doute
avec assez d’égards l’homme universel, le
poëte-historien, idole d’une partie de la nation;
mais qu’importe, après tout, ses jugemens
purement littéraires? Ses préceptes n’en
sont pas moins excellens; toute la partie didactique
de son ouvrage est pleine de raison et
de sagesse; ses ennemis mêmes y ont trouvé
des vues neuves et lumineuses; c’est, si j’ose
le dire, la poëtique de l’histoire.

Mably exige des connoissances préliminaires,
qui sont en effet indispensables à ceux qui se
destinent à ce genre d’écrire. Si l’historien n’a
pas des idées justes de la dignité de l’homme,
du droit naturel, de l’ordre et de la fin des
sociétés, des principes constitutifs des états,
des vraies causes de la prospérité ou de la décadence
des nations; s’il n’a des règles sûres
de morale pour apprécier les hommes et les

actions; il louera ce qu’il faut blâmer, et blâmera
ce qu’il faut louer; on le verra errer au
hasard; il s’égarera sans cesse: il se laissera
entraîner au caprice des hommes et des événemens;
et, sans ancre et sans boussole, au milieu
de cet océan des passions humaines, cette mer
ne sera fameuse que par ses naufrages.

Quel n’est pas, au contraire, l’avantage d’un
écrivain, qui avant de prendre la plume, a
long-temps médité sur son art? Lorsqu’il en a
séparément étudié toutes les parties, qu’il l’a
considéré sous toutes les faces, qu’il s’est pénétré
des grands principes, qu’il s’est fait des
bases certaines et invariables, et qu’il a nourri
son esprit et sa pensée de toutes les connoissances
préliminaires; alors il s’élance avec confiance
dans la carrière: fidelle au plan qu’il
s’est tracé, il dispose son action, il en tient
tous les fils dans sa main, il les démêle sans
peine et sans efforts; devant lui se déroule sans
confusion cette longue série de siècles et de
révolutions. Il domine son sujet, et dirige les
événemens, au lieu d’être emporté par l’abondance
et la complication des matières. De là
naît cette démarche libre et rapide, que rien
n’embarrasse, ce beau développement, ce lucidus
ordo, qui est la majesté de l’histoire. De cette
plénitude de connoissances, de cet amas de lumières

naissent encore ces réflexions courtes et
profondes, ces éclairs rapides qui étonnent et
font suspendre la lecture. C’est faute d’avoir fait
ces études et ces méditations préparatoires, de
s’être nourri des grands principes, d’avoir des
règles certaines pour apprécier les actions et les
hommes, que la plupart des historiens modernes
sont vagues, arides, maigres et décharnés; ils
manquent de cette ame, de ce mouvement, de
cette surabondance de sentimens qui vivifient
les écrits des anciens; ils ne sont, à l’exception
du petit nombre, que de froids discoureurs,
quand les autres sont éloquens et sensibles.

Ce que l’auteur a dit de la connoissance du
cœur humain est également bien senti et bien
développé. L’art d’intéresser et de remuer les
passions n’est pas moins nécessaire à l’historien
qu’à l’auteur dramatique; c’est par la peinture
du cœur humain que les anciens sont sur-tout
admirables. Si vous ne savez pas faire agir, penser
et parler vos personnages sur la scène de
l’histoire comme sur celle du théâtre, je reste
froid et tranquille à vos récits inanimés. L’histoire
est un long drame où tous les acteurs viennent
se peindre eux-mêmes, agir et parler. J’assiste
à leurs conseils; je suis présent à leurs
actions; je vois au fond de leur cœur; j’espère,
je crains, je délibère, je me passionne avec eux;

je lis dans leurs pensées, je pénètre dans les
replis les plus cachés de leur ame. Je ressens
tour-à-tour l’amitié, la haine, la pitié, la terreur,
la vengeance et l’amour. Un grand intérêt
me remue; mon cœur n’est point froid, il
est plein, et l’ennui n’y peut pénétrer. S’il ne
suffisoit que d’entasser des faits, d’accumuler
des événemens et des dates, de faire un tableau
sans proportion, sans couleur et sans vie, rien
sans doute ne seroit si facile que de réussir. Mais
dans ce grand drame de l’histoire, de transporter
sous nos yeux, d’animer ces grands personnages
qui ont fait le destin des nations, de
conserver la vérité des caractères, et cette
unité d’intérêt, charmes secrets de tous les bons
ouvrages et de tous les bons esprits, de faire de
l’histoire une scène instructive pour tous les
états, une leçon perpétuelle de morale et de philosophie
pour tous les hommes; l’expérience ne
prouve que trop combien cet art exige d’études
et de talens, combien il est rare et difficile d’être
un grand peintre des passions. La France a ses
Sophocle et ses Euripide; elle a ses Platon, ses
Pline et ses Démosthènes; nous avons plus qu’Aristophane
et que Térence; mais a-t-elle un Tacite?
a-t-elle son Tite-Live? a-t-elle son Plutarque?

Tous les préceptes, je le sais, qui tiennent
à l’art d’écrire, sont insuffisans. Dans tous les

arts il y a, pour ainsi dire, la partie méchanique
qu’on peut enseigner, qu’on est à-peu-près
sûr d’apprendre avec un peu d’aptitude et beaucoup
de patience. Mais il est une partie rebelle
à tous les préceptes, contre laquelle toutes les
leçons des maîtres et l’opiniâtreté des élèves
viendront échouer. Eh! qui me donnera ce feu
céleste, ce souffle créateur qui inspire les chefs-d’œuvres,
le génie? voilà ce que l’art n’enseignera
jamais; et quand je ne sais quel d’Aubignac traçoit
laborieusement les règles de la tragédie,
Corneille avoit déjà créé et le Cid et Cinna, et
Polieucte et les Horaces: les poëmes immortels
d’Homère ont précédé toutes les règles du poëme
épique; et il en est de même de tous les genres
qui ont besoin des émanations du génie. Quand
il a expliqué les règles matérielles de son art,
que doit donc faire un maître, et que doit-il
dire à ses élèves?

Consultez votre talent, lisez les grands modèles;
portent-ils le trouble dans votre ame?
leur gloire vous touche-t-elle? versez-vous des
larmes d’admiration à leurs récits? calculez-vous
les années qui vous restent encore pour
la gloire? portez-vous un cœur sensible? Si la
vertu vous enflamme; si l’injustice vous soulève;
si Caton, déchirant ses entrailles, vous imprime
autant de respect que le crime heureux vous

indigne et vous irrite: alors saisissez vos
crayons, et vous aussi vous êtes peintre; burinez
en traits ineffaçables l’ame d’un Tibère,
d’un Borgia; dévouez-les à l’exécration de la
postérité la plus reculée; qu’en sortant de dessous
vos pinceaux leur image fasse frémir et
reculer d’horreur; qu’elle soit abhorrée; que
leur nom devienne une injure; qu’il serve d’épouvantail
aux tyrans. Mais si la fortune vous
présente quelques-uns de ces êtres qui sont l’éternel
honneur de l’humanité, peignez-les de
ces couleurs qui font chérir, qui font adorer la
vertu; faites-les respirer dans vos peintures;
offrez-les à la vénération de l’univers; dites
qu’ils étoient hommes; mais n’affoiblissez pas
ces traits de caractère, de bonté, de justice et de
bienfaisance, qui les rendent adorables; offrez-moi
des modèles, et qu’en peignant Aristide
dans l’exil, Socrate buvant la ciguë, Phocion
dans les fers, Henri IV assassiné, un grand
homme proscrit; j’envie leur sort, leurs fers,
leurs souffrances et leur mort; que leurs saintes
images me transportent, qu’elles élèvent mon
ame, et me donnent le courage de professer
comme eux la vertu et la vérité aux dépens de
mon repos, de mon bonheur, et même de ma vie.

En un mot, que votre histoire ne cesse jamais
d’être une école de morale en action. Quand

les lois sont oubliées, quand les mœurs se corrompent,
l’historien réveille encore dans les
cœurs les idées de justice et de vertu; il pèse
dans la balance les actions des hommes et les
fautes des peuples; il fait pâlir le crime sur le
trône; il flétrit un despote, malgré ses gardes et
ses soldats; il exerce une sorte de magistrature;
il cite à son tribunal les hommes de tous les âges
et de tous les pays; et le jugement qu’il va prononcer
sera l’arrêt de la postérité et la leçon de
ses contemporains. Si ses concitoyens sont
amollis par le luxe et les richesses, s’ils se précipitent
au-devant du joug, s’ils courent à la
corruption, alors il saisit ses crayons, il écrit
l’histoire d’une nation libre et vertueuse; il trace
les mœurs des Germains.

Mais où prendra-t-il ses couleurs? Dans la
sensibilité de son cœur et l’élévation de son
ame. Respectez par-tout les mœurs, faites
aimer la vertu, haïr le crime, détester l’oppression;
vengez les droits de l’homme, et ne plaisantez
point sur les maux de l’humanité; c’est
à-peu-près à quoi se réduit la poëtique de
l’histoire. Voilà ce qu’a dit, ce qu’a répété
l’abbé de Mably; et au lieu d’être frappé de la
sagesse de ses leçons, on a fermé les yeux à
cette foule de beautés, pour ne voir que quelques
négligences, et relever quelques jugemens

littéraires. On ne lui pardonna pas de
ne s’être point affilié à la secte dominante; on
lui en fit un crime. Mably prit le parti que la
vertu outragée doit prendre; il dédaigna les
critiques et garda le silence.

Tandis que l’esprit de secte, toujours intolérant,
exerçoit ses vengeances, un nouvel
hommage venoit le consoler de cette légère
disgrace: il étoit consulté par l’un des sages
envoyés des États-Unis d’Amérique.

C’est un grand et beau spectacle de voir la
liberté planter son étendard dans le nouveau
monde, et y appeler tous ceux qui seroient opprimés
dans l’ancien. Des philosophes ont été
les législateurs des nouvelles républiques, et
les Brutus de l’Amérique en étoient aussi les
Solon. Il a enfin été permis, en traçant ces lois
constitutives, d’écouter la voix de la sagesse
et de la raison, et les droits sacrés de l’homme.
Elles n’ont point été formées au hasard, comme
presque toutes les constitutions modernes; et
les lumières qui, depuis un siècle, ont éclairé
nos erreurs et nos fautes, n’ont point été perdues
pour l’Amérique. On a enfin connu les
vrais fondemens de la société, qui posent sur
le libre consentement des peuples. Si en effet
ces républiques ont adopté les principes les
plus conformes aux vues de la nature; si, en

proscrivant les rangs et les distinctions héréditaires,
elles ont pris pour base de leur code
l’égalité; si on y montre par-tout un respect religieux
pour les droits et la dignité de l’homme;
si la tolérance y a établi son bienfaisant empire,
grâces en soient rendues aux écrivains et
aux sages qui ont éclairé l’univers! ce n’est pas
le moindre service qu’aient rendu aux hommes
les lettres et la philosophie.

Mably mêloit ses applaudissemens à ceux de
l’Europe; il admiroit dans les législateurs du
nouveau monde des vues pleines de sagesse: il
étoit pénétré de vénération pour ces hommes célèbres.
Il étoit sur-tout frappé de cette profonde
connoissance des droits de la nature, qu’ils
avoient développée dans leurs lois, et de l’habileté
avec laquelle ils avoient lié toutes les parties
de la confédération américaine. Mais en leur donnant
de justes éloges, il a porté ses regards plus
loin; il a proposé ses doutes; il a manifesté ses
craintes pour l’avenir; il a tout examiné avec la
sévérité d’un homme que les succès ne peuvent
éblouir, dont rien ne peut corrompre le jugement,
ni fléchir l’austérité. Incapable de trahir la
vérité, et pressé de la dire, il l’a dite courageusement
et avec la franchise que l’on doit à un peuple
libre. Il applique donc ses principes aux constitutions
des États-Unis; il pose par-tout les

mœurs pour base aux lois; c’est sur cette échelle
qu’il mesure la durée et la prospérité des empires.
Or, il a trouvé chez eux des germes de corruption;
il les croit déjà trop vieux; il craint, pour l’Amérique,
les richesses, le luxe et les vices d’Europe.
Je sais tout ce que l’on peut dire en faveur du luxe
et du commerce; qu’on ne doit pas appliquer à de
grandes républiques, et dans un siècle d’opulence,
des principes sévères qui ne conviennent,
dit-on, qu’à des siècles grossiers, à des
mœurs simples et à de petits états. Il est certain
que si l’on met la richesse avant la liberté, et
l’or avant les mœurs, on trouvera sa politique
désespérante, et ses principes trop austères. Mais
il n’a point cru devoir s’en écarter: il n’a point
deux politiques et deux manières de voir. Il a
jugé les lois constitutives de l’Amérique comme
il a jugé celles de Sparte, de Rome et d’Athènes;
sa politique ne varie pas plus que sa morale;
l’une et l’autre sont fondées sur une base éternelle.
Si l’on vouloit s’abandonner au torrent
des opinions, il étoit inutile de le consulter; et
le luxe, et les richesses, et le pouvoir de l’or
trouveront assez d’apologistes, sans qu’il soit
besoin d’y joindre la voix austère de Phocion
ou d’Aristide. Au reste, plût à Dieu qu’il se fût
trompé dans ses conjectures! Puissions-nous
voir long-temps l’égalité, la concorde et la paix

régner avec les mœurs dans ces heureux climats;
et puisse, dans tous les temps, l’Amérique offrir
un asyle à la liberté, lorsqu’elle sera bannie du
reste de la terre! A la lecture des observations
de Mably, le ministre célèbre auquel elles sont
adressées[i] s’écria: «ce livre fera un jour la
gloire ou la honte des Américains.»

[i]
John Adams, successeur de Francklin.

C’est un sujet digne de remarque que le nom
d’un simple et modeste citoyen se trouve lié à
tous les états qui aspirent encore à la liberté, ou
qui craignent de la perdre. Berne avoit adopté
ses maximes; la Pologne lui avoit demandé des
lois; la Corse avoit réclamé ses lumières; Genève
en avoit reçu des conseils capables de la garantir
de l’oppression; et les sages de l’Amérique
avoient sollicité son suffrage: tant est puissant
l’empire et le charme des talens unis à la vertu!
Mably a pleinement joui de ce double triomphe.

Nous avons tâché de suivre l’histoire de ses
pensées, de voir comment elles se sont liées dans
son esprit et dans son imagination, comment
il les a développées dans ses ouvrages, et par
quelle chaîne de principes ses écrits ont mérité
de devenir le code des états libres. Mais entraînés
par l’abondance des matières et l’importance
des objets, nous n’avons pas eu le temps

de nous arrêter sur la forme et le mérite littéraire
de chacun de ses écrits. On n’a pas cru devoir
insister sur ce mérite; on a préféré d’en extraire
la substance. En général les compositions de
Mably sont sérieuses et mêmes sévères; son
style est austère et grave, comme les sujets qu’il
a traités: on n’y trouve ni cette recherche d’esprit,
ni cette enluminure, ni ces défauts brillans
qui caractérisent les productions du jour;
c’est un Spartiate qui écrit dans Athènes. Ses
écrits n’intéressent ni la frivolité, ni les passions;
ils parlent plus à la raison qu’aux sens:
il faut déjà valoir quelque chose pour s’y plaire;
il faut avoir l’ame calme et pure pour en goûter
le charme. Ils ne seront recherchés ni par les
esprits frivoles, ni par les courtisans, ni par
les hommes à la mode, ni par cette foule de
lecteurs oisifs, qui ne cherchent qu’à se débarrasser
du poids du temps; mais ils seront
lus avec fruit par les bons esprits, par les
patriotes, par les gens de bien; ils seront médités
par les sages et par les hommes d’état,
et peut-être ils tomberont entre les mains d’un
prince épris de la vraie gloire, qui voudroit
être le restaurateur des mœurs et le réformateur
de ses états. Quels fruits heureux ne peuvent-ils
pas produire, si la semence qu’a jettée le
philosophe, tombe enfin dans une terre neuve

et féconde! et quelle gloire pour lui d’avoir
ainsi préparé le bonheur des générations à venir!

C’est ainsi que, pendant quarante ans, Mably
n’a cessé de travailler pour son siècle, et de
semer pour la postérité: sa vie est pleine, et
sa carrière honorablement remplie. Il n’a jamais
varié, on ne l’a jamais vu flottant dans ses opinions:
toujours d’accord avec lui-même, rien
ne l’a pu faire départir de l’austérité de sa
morale, et de la sévérité de ses principes; ils
tenoient à son caractère[4].

Ce caractère étoit fièrement prononcé, et
l’homme, chez lui, n’offroit point de scandaleux
contrastes avec l’écrivain; il étoit dans sa
conduite tel qu’il s’étoit montré dans ses écrits,
et tout ce qu’il avoit tracé de préceptes en
morale, il le mettoit en action.

Il a fui les honneurs, la fortune, les places,
les distinctions, avec autant de soin que les
autres les recherchent: la modération de l’ame
étoit son trésor; il pouvoit l’augmenter, sans
nuire aux droits et aux prétentions de qui que
ce fût; il ne rencontroit personne sur sa route,
et son bonheur ne coûtoit rien à celui des
autres. Il n’affectoit point de se montrer sur la
scène; il ne cherchoit nullement à se répandre.
Solitaire au milieu de Paris, son nom étoit
très-connu, et sa personne l’étoit très-peu.

Il dédaignoit les brigues, les prôneurs, autant
qu’il redoutoit les protecteurs; il ne pouvoit
se plier au manége de l’intrigue; il n’avoit
point la souplesse nécessaire pour se faire des
partisans et des prosélytes. Il repoussoit, et
même avec humeur, ce commerce d’éloges
dont l’amour-propre est si facilement la dupe.
Nous savons qu’il se mit un jour véritablement
en colère contre un homme qui le comparoit à
Platon, et qui, pour prix de sa complaisance,
attendoit peut-être que Platon le comparât à
Socrate.

Mettant la liberté au rang des biens, il voulut
être pauvre pour pouvoir être libre; c’est à ce
prix qu’il acheta le droit de dire la vérité. Comment,
en effet, avoir le courage de la professer,
lorsqu’on est dans la dépendance de la fortune,
et que ses chaînes nous atteignent de toutes
parts, quand on a tant à craindre, tant d’abus
à caresser, de protecteurs à ménager, tant de
choses à perdre? Si Mably nous parla souvent
de mœurs et de modération, ce n’est
point, comme Sénèque, en nageant dans l’opulence
et les délices: il vécut jusqu’à soixante
ans avec un revenu au dessous du médiocre,
et il en avoit de reste pour faire du bien.

Il retraçoit la simplicité des mœurs antiques;
mais, sous ces dehors simples et modestes, il

avoit une ame grande et fière; il conserva
toujours la dignité d’homme de lettres: on ne
le vit jamais prostituer sa plume, ni à la faveur,
ni à l’esprit de parti. Il ne s’abaissa point, pour
plaire à la multitude, à prendre le goût à la
mode, le ton du jour, à caresser les opinions
dominantes; il préféra les vérités sévères à des
choses agréables. Il ne prit jamais la plume que
dans l’espoir d’être utile. Il dédaigna les louanges
banales et les lecteurs vulgaires: il n’écrivit que
pour les honnêtes gens, les ames pures et
élevées. Il osa être sérieux, grave et solide
dans un siècle frivole; il parla de mœurs et
de vertu dans un siècle corrompu. Il étoit,
dans sa conversation comme dans ses écrits,
simple, sans apprêt, mais ferme et vrai; et
il poussa quelquefois la franchise jusqu’à la
rudesse. On lui reprochoit une dureté qui n’étoit
que l’indignation d’une ame vertueuse. Il
ne manquoit aucune occasion de venger le
mérite modeste et la vertu, des sarcasmes et
des mépris, de l’orgueil et de la sottise. Un
grand, parlant un jour devant lui d’un homme
d’un mérite très-distingué, mais qui avoit le
tort de n’être ni riche ni d’une haute naissance,
dit, avec dédain: qu’il l’avoit tiré de son
grenier. Mably ne craignit pas d’élever la voix:
«Monsieur le comte, dit-il, ce sont les gens

de mérite qui logent dans des greniers, et les
sots.... habitent dans des hôtels».

Il me semble qu’il est aussi une règle pour
mesurer les ames: nos goûts, notre inclination,
nos caractères nous portent vers les objets
qui nous sont analogues, vers tel homme
plutôt que vers tel autre, parce que son ame
répond à la nôtre; des éloges involontaires,
des expressions échappées nous décèlent.
L’homme que Jean-Jacques a le plus loué,
c’est Fénélon. Celui qui obtint tous les hommages
de Mably, c’est Caton; et le gouvernement
qu’il loua le plus, c’est Lacédémone. Aussi
comme une femme d’un mérite rare lui applaudissoit
sur ce qu’il montroit du caractère:—Du
caractère, Madame, on n’en peut avoir
dans certains pays, mais si j’étois né à Sparte,
je sens que j’aurois été quelque chose.

C’est ce caractère indomptable, cet amour pour
la liberté et l’indépendance, qui lui faisoient
chérir sa médiocrité. Il ne vouloit prendre d’engagement
d’aucune espèce, ni avec la fortune,
ni avec les préjugés, ni avec les corps. Il redoutoit
toutes sortes de chaînes; il ne fut
d’aucune secte, d’aucun parti, d’aucune cabale.
L’amour-propre des autres n’étoit point
intéressé à vanter son mérite. Non-seulement
il ne fit jamais de démarches pour entrer dans

aucun corps littéraire, mais il s’opposa à toutes
celles que ses amis auroient pu faire pour lui.
Quand on lui proposoit de l’admettre dans
quelque société particulière, il répondoit:
«je suis déjà d’une grande société dont j’ai
bien de la peine à remplir tous les devoirs.»
En aucun genre il ne vouloit prendre l’engagement
de penser en tout point comme son
confrère.

Il ne fut donc d’aucune académie. Toutes
les fois qu’il y avoit des places vacantes, le
public se plaisoit à le désigner. La malignité
dit quelquefois de certains écrivains: pourquoi
sont-ils de l’académie? Peut-être l’orgueil de
Mably étoit-il secrétement flatté de ce qu’on
demandoit: «pourquoi n’est-il pas de l’académie?»
La réponse est sans doute la même
qu’on a faite à l’occasion d’autres hommes de
lettres, également nommés par la voix publique:
«il ne s’est pas présenté.» Je sais qu’une
compagnie célèbre se seroit empressée de le
recevoir dans son sein, et que toutes se seroient
honorées de l’adopter, s’il avoit fait les
premières avances. Me seroit-il permis, à ce
sujet, de hasarder une réflexion? Si l’on fait
un juste reproche aux princes de ne pas aller
au-devant du mérite, ne seroit-on pas en
droit, et avec plus de justice encore, de faire

le même reproche à des corps littéraires, et
qui sont essentiellement fondés sur le mérite
personnel? Pourquoi faire dépendre l’honneur
de leur adoption de la nécessité de le solliciter?
Et pourquoi forcer un savant timide et
modeste à venir vous dire: «je vaux mieux
que tous mes concurrens, et vous me devez la
préférence?» Il nous semble qu’il seroit glorieux
à une compagnie littéraire de donner
l’honorable exemple d’aller au-devant du
savoir modeste et de la vertu qui se cachent.
Au reste, c’est une question que je soumets
à l’académie même, qui m’honore de son
attention. Je lui présente mes doutes: je me
confie à l’intégrité de mes juges. Jamais les
souverains ne se sont montrés plus grands,
que lorsque, dans les causes douteuses entre
eux et leurs sujets, ils n’ont point hésité à
prononcer contre leurs propres intérêts.

Quoi qu’il en soit, pourroit-on blâmer Mably
d’avoir conservé son caractère, ces traits primitifs,
que la nature avoit gravés dans son ame;
de ne s’être point abandonné à cette facilité de
mœurs, qui prend toutes les formes et toutes
les empreintes, sans en garder aucune? En convenant
même qu’il a peut-être quelquefois porté
trop loin cette roideur et cette austérité de
mœurs et de principes, n’est-elle pas préférable

à cette nullité qui n’offre que des masques
et des surfaces? N’avons-nous pas assez d’ames
dégradées et jetées dans le même moule?
Avons-nous peur de manquer d’écrivains qui
soient aux gages de nos passions? Craignons-nous
que les maximes d’un sage et l’exemple
d’un seul homme ne deviennent contagieux?
Eh! s’il a gourmandé nos vices, avons-nous
bonne grâce de nous en plaindre? Certes, si
jamais il fut permis de rapeller les grands et
éternels principes de la sagesse et de la morale,
c’est dans un siècle où ils sont si scandaleusement
méconnus; dans un temps où l’intérêt
personnel, la soif de l’or, les délires du luxe,
l’oubli de toute vertu, l’effronterie des mœurs
ont perverti toutes notions naturelles; où le
vil égoïsme a frappé de stérilité tous les sentimens
honnêtes, a dénaturé toutes les qualités
sociales, desséché tous les cœurs, et su rendre
ridicules jusqu’aux noms de vertu et de patrie;
dans un siècle où il a fallu inventer des mots
nouveaux pour peindre une perversité nouvelle.
A cette vue, comment en effet se défendre d’un
mouvement d’indignation? et pourroit-on ne
pas pardonner un peu d’humeur à un homme
nourri de principes sévères, habitué à réfléchir
sur les causes qui amènent la décadence des
états; à un sage qui, regardant le luxe, les

richesses, les arts, la mollesse, la perte des
mœurs comme les avant-coureurs de la chute
des empires, auroit voulu nous retenir sur le
bord de l’abîme déjà entr’ouvert sous nos pas?
Ce vœu n’est-il pas le produit d’une probité
rigide et d’un grand caractère? Si c’est
un tort, c’est celui de Caton et celui de
la vertu.

Mais cet homme qui s’élevoit si courageusement
contre les abus corrupteurs, que les vices
publics irritoient, qui s’indignoit contre les
prévarications dont tout un peuple est victime,
et qui cachoit rarement son indignation, étoit
indulgent pour les fautes qui n’altèrent point
l’ordre général; il étoit presque indifférent aux
injustices qui n’avoient que lui pour objet. Il
étoit bon, humain, généreux, compatissant;
mais où il déployoit sa sensibilité, c’est dans
le commerce intime de l’amitié; il en connut
tout le prix: c’est un plaisir réservé aux ames
pures; elles seules en éprouvent toutes les jouissances
délicieuses; elles seules en savent goûter
tout le charme. Mably, incapable de se plier
aux convenances d’une société qui laisse le cœur
vide, lui qui fuyoit le joug des liaisons sans
intimité, aimoit à s’abandonner aux doux épanchemens
de l’amitié; il en remplissoit affectueusement
tous les devoirs. Il aimoit à se réfugier

dans son sein; mais il étoit d’autant plus sévère
dans le choix de ses amis: il connoissoit
trop tout ce qu’exige ce titre sacré, pour en
jamais prodiguer le nom et les démonstrations;
il y cherchoit l’entière confiance, la liberté,
l’accord des ames, et la douce égalité, sans laquelle
il n’y a point de parfaite amitié. Il y
cherchoit plus encore les qualités du cœur que
celles de l’esprit. Heureux ceux qui lui ont inspiré
ce sentiment! Leur seul titre d’amis d’un
homme de bien est aujourd’hui pour eux un
éloge. Aussi, quand il a été enlevé aux lettres,
à la vertu, à l’amitié, ont-ils amèrement pleuré
sa perte. Sa gloire leur en est devenue plus
chère; leurs sentimens et leurs regrets l’ont
suivi bien au-delà du tombeau[5].

Peut-être eux seuls étoient dignes de nous
révéler ces vertus sociales et domestiques, qui
ne se développent que dans l’intimité; de nous
retracer cette probité journalière qui s’étend sur
toutes les actions et sur tous les instans de la
vie; ce caractère que rien ne pouvoit ébranler,
inaccessible à la crainte comme aux espérances;
cette ame stoïque et pure qui ne gauchit jamais
dans le sentier de la vertu. Ils nous auroient
fait sentir le rapport intime de sa morale avec
ses actions, de ses maximes avec sa conduite,
de ses vertus avec ses écrits, et jusqu’à quel

point ses ouvrages ont pris la teinte de son
caractère. Dans leurs peintures vives et fidelles
auroient respiré tous ses traits: le langage de
l’amitié a je ne sais quoi de touchant et d’affectueux
qui entraîne et persuade; on ne peut
résister à ses doux accens. Sans doute l’éloge
de leur ami y auroit gagné; mais cet éloge
appartenoit à tous les gens de bien: c’est une
dette nationale qu’il falloit acquitter, un tribut
public qu’il falloit payer à un ami de
l’ordre et des mœurs.

O toi, qui as si bien mérité de la patrie,
philosophe aussi vertueux qu’éclairé! s’il est
vrai que tu n’as eu d’autre passion que celle
d’être utile, d’autre motif que le noble orgueil
de faire le bien et de nous arracher à nos vices;
si tes travaux, tous les instans de ta vie
ont été consacrés à l’instruction, au bonheur
et à l’utilité de tes semblables; si tu n’as cessé
d’opposer, presque seul, ton inflexible sévérité
au torrent des mœurs publiques, et de nous
rappeler aux antiques vertus, aux grandes vérités
morales et politiques qui font la félicité
des hommes et la splendeur des états; si tous
tes écrits respirent les leçons de la sagesse,
l’amour des lois, la haine du despotisme; si
tu n’as cessé de plaider courageusement la cause
des peuples, des foibles et des infortunés,

contre les puissans, les riches et les oppresseurs;
en un mot, s’il est vrai que tu te sois
montré, dans tous les temps et par-tout, l’organe
de la vérité, l’apôtre des mœurs, le défenseur
de la liberté, le vengeur des droits et
de la dignité de l’homme; sans doute tu méritois
un hommage public dans ta patrie,
l’estime de l’Europe et la reconnoissance de
l’humanité entière!

Heureux celui qui, chargé de ce dépôt sacré,
s’acquittera dignement d’un si noble emploi,
et dont l’écrit, interprête fidelle des sentimens
particuliers et du vœu général, pourra
mériter également le suffrage de ses amis qui
le pleurent, des sages qui l’apprécient, et de
tous les gens de bien qui chérissent sa mémoire!







NOTES HISTORIQUES.



Note Ire, pag. 4 de l’Éloge.

Naissance et jeunesse de l’abbé Mably.


[1]
L’abbé de Mably naquit à Grenoble le 14
Mars 1709, d’une famille honorable. Il avoit pour frère
l’abbé de Condillac: ses neveux, fils de M. de Mably,
grand prévôt de Lyon, ont eu l’honneur d’avoir quelque
temps Jean-Jacques pour instituteur; c’est pour
l’un d’eux que Rousseau fit le petit écrit qui a pour
titre: Projet pour l’éducation du jeune Sainte-Marie;
c’est peut-être à ce premier essai que nous avons dû
l’Emile.

Le jeune Mably fit ses humanités à Lyon, chez
les Jésuites, école célèbre, d’où sont sortis tant d’illustres
disciples, et dont peut-être on sent trop aujourd’hui
le vide.

Sa famille étoit alliée des Tencin. Une dame qui a
rendu ce nom célèbre réunissoit alors chez elle l’élite des
gens de lettres; outre ses dîners de beaux esprits, elle
avoit des dîners politiques; Montesquieu en étoit;
Mably y fut admis. Il venoit de donner le parallèle des
Romains et des Français, dont on disoit du bien. Madame
de Tencin, entendant le jeune abbé parler des affaires
publiques, et raisonner avec beaucoup de sagacité sur
les événemens politiques, jugea que c’étoit l’homme qu’il

falloit à son frère, qui commençoit à entrer en faveur
et dans la carrière du ministère.

Le cardinal, occupé jusqu’alors des affaires d’église,
étoit fort peu instruit des intérêts de l’Europe. C’est
pour l’instruction particulière de ce ministre, pour
l’endoctriner, que le jeune abbé fit l’abrégé des traités
depuis la paix de Westphalie jusqu’à nos jours; ce
travail, perfectionné depuis, a produit le droit public
de l’Europe.

Le cardinal sentoit sa foiblesse dans le conseil:
pour le tirer d’embarras, l’abbé de Mably lui persuada
de demander au roi la permission de donner ses avis
par écrit: c’étoit Mably qui préparoit ses rapports
et faisoit ses mémoires. Il avoit souvent communication
des instructions et des dépêches des ambassadeurs.
Ce fut lui qui, en 1743, négocia secrétement
à Paris avec le ministre du roi de Prusse, et dressa
le traité que Voltaire alla porter à ce prince. Frédéric,
qui ne l’ignoroit pas, conçut dès-lors une grande
estime pour l’abbé Mably: c’est une singularité bien
digne de remarque, que deux hommes de lettres,
sans caractère public, fussent chargés de cette négociation
importante, qui alloit changer la face de
l’Europe.

On détermina Louis XV à se mettre à la tête de
ses troupes. Le conseil vouloit établir les armées sur
le Rhin; c’étoit le sentiment de Noailles et de Tencin:
Mably soutint qu’il falloit faire la campagne dans les
Pays-Bas; il se trouva que le roi de Prusse demanda
la même chose. Mably eut la gloire de s’être rencontré
avec le monarque: il avoit jugé juste.

Ce fut encore lui qui dressa les mémoires qui devoient

servir de base aux négociations du congrès
ouvert à Breda au mois d’avril 1746: ces divers
travaux décidèrent sa vocation pour la politique.

Mais peu de temps après il se brouilla avec le cardinal,
pour une querelle qu’ils eurent à l’occasion d’un
mariage protestant que Tencin vouloit casser. Il disoit
qu’il vouloit agir en cardinal, en évêque, en prêtre.
Mably lui soutenoit qu’il devoit agir en homme d’état.
Le cardinal ajouta qu’il se déshonoreroit s’il suivoit
son avis; l’abbé, indigné, le quitta brusquement, et
ne le revit plus.

Pour complaire à sa famille, l’abbé de Mably étoit
entré de bonne heure dans les ordres; mais il s’en tint
au sous-diaconat, et on ne put jamais l’engager plus
avant. Il ne vouloit point se mettre, par son état,
en contradiction avec ses principes. En quittant le
cardinal, il sacrifia sa fortune à sa liberté; il s’adonna
tout entier à l’étude, et vécut dans la retraite.



Note II, page 6 de l’Éloge.

Son amour pour les anciens.


[2]
Mably s’est nourri dans tous les temps de la
lecture des anciens: il savoit presque par cœur Platon,
Thucidide, Xénophon, Plutarque, et les ouvrages
philosophiques de Cicéron.

Il fut toujours leur admirateur passionné; et véritablement
les anciens sont encore et seront toujours
nos maîtres: ils sont et seront les législateurs du goût,
de la morale et de la vertu, tant qu’il y aura des hommes
éclairés et sensibles sur la terre. L’étude de l’antiquité
n’est pas moins indispensable pour les littérateurs

que pour les artistes. Ils nous ont donné des
modèles que nous n’avons pas encore surpassés; ils
étoient plus près de la nature: et c’est sans contredit
une des plus belles et des plus utiles institutions des
peuples modernes, que d’avoir établi dans leur sein
une société d’hommes choisis, qui fussent, en quelque
sorte, les dépositaires des beautés et des trésors des
anciens, dont la principale occupation fût de nous
conserver et de nous transmettre les lumières qui brillent
dans leurs écrits, comme le feu sacré de Vesta: ce
sont les prêtres du temple; ils veillent sans cesse à ce
que ce sacré foyer ne s’éteigne ou ne s’évapore dans un
siècle futile ou chez un peuple frivole. C’est à cette
école des anciens, et sur-tout dans l’histoire et les écrits
des peuples libres, que l’on puise avec leur génie, des
leçons de morale, de grandeur d’ame, d’amour de la
patrie, des lois et de la liberté; ceux qui ne voient
que du grec et du latin dans cette étude, s’abusent
étrangement: tant qu’on pourra puiser à cette source
pure, l’ignorance et la servitude ne s’empareront pas
tout-à-fait de l’univers; il y aura toujours de l’espoir.
C’est là que s’est formé Mably; et il a peut-être
encore plus cherché dans ces saintes émanations les
traces de leurs vertus que le feu de leur génie.

On lui a reproché d’avoir outré cette admiration
pour les anciens; mais s’il l’a poussée trop loin, ce
dont on peut douter, s’il est vrai que cet amour de
l’antiquité l’ait rendu quelquefois trop sévère envers
ses contemporains, il faut avouer aussi que l’engouement
du public pour certaines nouveautés, l’oubli des
bons principes, le torrent qui nous précipite dans un
goût et dans les mœurs dépravées, dont nous ne pouvons

prévoir le terme, ne justifient que trop peut-être
ses craintes et ses alarmes.



Note IIIe. relative aux pag. 8 et 80 de l’Éloge.

Notice des ouvrages de l’abbé Mably, par ordre
chronologique.


[3]
L’abbé de Mably n’est pas encore assez connu.
Nous avions d’abord formé le projet de donner l’analyse
raisonnée de tous ses ouvrages: peut-être seroit-il
agréable et intéressant de lire dans une centaine de
pages l’extrait de vingt volumes: ce travail est à peu
près fini; mais il auroit pu paroître prématuré avant
le jugement de l’académie, et il ne doit appartenir
qu’à celui que son suffrage en aura déclaré le plus
digne. Nous nous contenterons de donner ici une notice
chronologique de ses ouvrages.



1o. Parallèle des Romains et des Français.

Deux volumes in-12, 1740.


(Page 15 de l’Éloge.) Le public accueillit l’ouvrage,
et encouragea le jeune auteur. Un critique
sévère trouvoit ce livre noblement écrit, et, en plusieurs
endroits, avec beaucoup d’esprit et de génie.
(Observations sur les écrits modernes, année 1740.)
Un autre disoit: Je ne sais si Sparte et Athènes ont
eu quelque citoyen plus éclairé que l’abbé de Mably
sur leurs intérêts. (Mercure d’octobre 1740, page
2210, 2217).

L’auteur fut plus sévère que le public. Il trouva le
livre mauvais, et il le dit: «Pour moi, quand je vins

à revoir mon ouvrage de sang froid, je trouvai qu’un
plan qui m’avoit paru très-judicieux, n’étoit en aucune
façon raisonnable: nul ordre, nulle liaison dans les
idées, des objets présentés sous un faux jour: ce
n’étoient pas là les seuls défauts où m’avoit fait tomber
la manie du parallèle, &c.». (Avertissement des
observations sur les Romains.)

Il est rare de trouver une contradiction de cette
nature entre un auteur et ses critiques: au reste, cet
aveu noble et courageux annonçoit dès-lors un ami
de la vérité, un homme droit et austère, et peut-être
la conscience du talent qui se sent en état de mieux
faire. «Au lieu de corriger mon parallèle incorrigible,
ajoute-t-il, j’en fis deux ouvrages séparés et absolument
nouveaux.» Ce sont les observations sur les
Romains et les observations sur l’histoire de France.

Mably étoit tellement honteux du succès de son
livre, qu’un jour, le trouvant chez M. le comte
d’Egmont, il s’en saisit malgré ceux qui étoient
présens, et le mit en pièces.



2o. Droit public de l’Europe, fondé sur les
traités, depuis la paix de Westphalie, en
1648, jusqu’à nos jours.

(La première édition est de 1748, en deux volumes; la seconde
de 1754, en 3 vol.; la meilleure est celle de Genève 1764,
aussi en 3 volumes).


(Page 8 de l’Éloge.) Le droit public de l’Europe
parut la même année que l’esprit des lois.

Cette science du droit public, jusqu’alors hérissée
de difficultés, parut claire, méthodique et facile sous
la plume de l’auteur. Le succès n’en fut pas douteux.

Ce livre écrit pour des hommes d’état, et même pour
de simples citoyens, s’ils savent penser[j], est dans
tous les cabinets de l’Europe, depuis la cour de Pétersbourg
jusqu’à la république de Lucques. On l’enseigne
publiquement dans les universités d’Angleterre.
Il est traduit dans toutes les langues, et il plaça l’auteur
au rang des premiers publicistes de l’Europe.

[j]
V. Préface du Droit public.

Ce n’est pas sans éprouver d’obstacles qu’il enrichit
la France de cet ouvrage nécessaire; quand Mably
voulut le faire imprimer, l’homme en place à qui il
s’adressa, le reçut fort mal, et lui dit: Qui êtes-vous,
M. l’abbé, pour écrire sur les intérêts de l’Europe?
êtes-vous ministre ou ambassadeur? Il auroit pu faire
la même réponse que Rousseau fit à ceux qui demandoient
s’il étoit prince ou législateur, pour écrire sur
la politique.—«Si j’étois prince ou législateur,
je ne perdrois pas mon temps à dire ce qu’il faut faire,
je le ferois ou je me tairois.» (Contrat Social, pag. 2.)

La permission d’imprimer, lui fut donc durement refusée;
l’abbé de Mably contint son imagination, et
se retira sans rien dire. Il fit imprimer son livre chez
l’étranger, mais il fallut toute la protection d’un autre
ministre moins timide[k], pour empêcher qu’on n’en
saisit les exemplaires.

[k]
M. d’Argenson.

L’esprit des lois, et quelques autres livres qui honorent
la langue et la nation, ont été arrêtés par les
mêmes obstacles, qu’ils n’éprouveroient certainement
pas aujourd’hui sous un ministère ami des lettres, qui

loin de les redouter, semble solliciter les lumières
des esprits supérieurs.



3o. Observation sur les Grecs.

Un volume, Genève, 1749.


..... Rerum cognoscere causas.

Virgile.




(Page 16 de l’Éloge.) Dans une épitre dédicatoire
à un ami, et il n’en fit jamais d’autres, l’auteur
donne lui-même ses motifs. «Je cherche les causes
de la prospérité et de la décadence de la Grèce.
L’histoire, envisagée sous ce point de vue, devient
une école de philosophie; on y apprend à connoître
les hommes; on y enrichit, on y étend sa raison, en
mettant à profit la sagesse et les erreurs des siècles
passés.»

C’étoit faire pour les Grecs ce qu’un grand homme
venoit d’exécuter pour les Romains. Aussi dit-on alors
de cet ouvrage que c’étoit une espèce de pendant de
Montesquieu. (Voyez les 5 années littéraires, tom. 1,
pag. 268.)

Ce en quoi il s’est le plus éloigné de son modèle,
dont il ne parle d’ailleurs qu’avec les égards que l’on
doit même aux erreurs d’un homme de génie, c’est à
l’occasion du systême des climats, systême plus brillant
que solide, imaginé par Bodin, et que l’auteur de
l’esprit des lois a revêtu de tout l’éclat de son imagination
vive et féconde.

En effet, tous les climats ont vu tour-à-tour naître,
tomber et renaître la liberté et l’oppression: le despotisme
a successivement promené sa faulx dévorante
sur la surface du globe, et sur le sol brûlant de l’Asie

et dans les marais glacés du Nord. La constitution politique,
l’éducation et les lois ont fait alternativement
germer dans le même pays ou des héros ou des esclaves,
et il n’est point de lieux que la liberté n’ait honorés
de sa présence.



4o. Observation sur les Romains.

Un volume, Genève, 1751.


(Page 18 de l’Éloge.) Cet ouvrage sentoit encore
plus l’imitation que le précédent; ce n’est pas que
l’auteur prétendît lutter contre Montesquieu; il avoit
une intention différente, et malgré les désavantages
de la comparaison, son livre a obtenu des éloges.

Ce n’étoit pas une petite entreprise de dire des choses
nouvelles sur un sujet que Montesquieu venoit de
traiter, ni une gloire médiocre pour l’auteur, de se
faire lire après ce grand homme, comme ce ne seroit
pas un médiocre éloge pour un peintre, quel qu’il fût,
d’attirer encore les regards près d’un tableau de Raphaël,
de Michel-Ange ou de David.



5o. Principes des négociations.

Un volume, la Haye, 1757.

(Il y en a une seconde édition de 1767.)


..... Humanis quæ sit fiducia rebus

Admonet.

Virgile.




(Page 12 de l’Éloge.) Cet ouvrage de Mably est
proprement une introduction à son droit public de
l’Europe; c’est la connoissance et l’exposé des vrais
principes par lesquels doivent se conduire les nations

à l’égard les unes des autres, pour entretenir entr’elles
la concorde et la paix.

Une chose sur laquelle nous n’avons pas assez insisté
dans l’éloge, c’est le courage avec lequel l’auteur s’élève
contre ces traités, ouvrage de la mauvaise foi, où,
par des équivoques et des obscurités affectées, on se
ménage des prétextes de rompre à la première occasion.
Il démontre qu’un traité cauteleux est une semence
de discorde et de haine; qu’il peut procurer un succès
passager, mais qu’il rend à jamais odieux, et traîne
après soi des craintes et des inquiétudes qui empoisonnent
les jouissances de l’ambition; il fait voir que
la fourberie a ses revers, et la mauvaise foi ses remords.

S’exprimer clairement et franchement dans un traité,
c’est souvent prévenir une guerre; et le temps n’est
pas loin que des articles obscurs et louches ont été
un flambeau de discorde qui a incendié les deux mondes.
Il proscrit également les traités secrets qui ne sont
que de misérables palliatifs qu’on met à la hâte sur
les plaies de l’état, et qui se changent en poisons:
d’un autre côté, dicter des conditions injustes ou trop
dures, c’est inviter à les enfreindre; et la seule base
sur laquelle une puissance victorieuse puisse asseoir
une paix durable, c’est la bonne foi, la justice, et
la modération qui désarme les haines et sait gagner
les cœurs. Cette politique n’est pas tout-à-fait celle
que prêche Machiavel, mais c’est celle qu’a professée
Mably; et l’expérience démontre que c’est encore la
plus sûre et la plus utile.

On y voit avec le même plaisir que c’est encore
notre adorable Henri IV, qui, le premier chez les
nations modernes, connut et pratiqua ces vrais principes:

sa manière franche et noble de négocier, et
ses instructions à ses ambassadeurs y sont proposées
pour modèles, ainsi que les dépêches du cardinal
d’Ossat, son fidelle et vertueux ministre.



6o. Entretiens de Phocion.

Un volume, Amsterdam,


..... Quid leges sine moribus

Vanæ proficiunt?

Horace.




(Page 26 de l’Éloge.) Cette production en paroissant,
fut estimée l’une des meilleures du siècle; et quand
la société de Berne lui décerna la couronne, ce n’est
point suivant l’usage ordinaire des académies, qui ne
proclament que les ouvrages dont elles ont elles-mêmes
donné le sujet; ce fut un choix fait sur la foule des
livres qui paroissent journellement en Europe, et qui
se fixa sur celui qu’on regarda comme le plus utile à
l’humanité entière: c’étoit le premier exemple d’un
pareil concours.

La même chose s’est renouvelée en 1765. La république
décerna une semblable couronne à l’auteur
du traité des délits et des peines, comme une marque
d’estime due à un bon citoyen, qui ose élever sa voix
en faveur de l’humanité contre les préjugés les plus
affermis.

On ne se rappelle pas que d’autres écrits aient
depuis partagé le même honneur.

Nous n’ajouterons qu’une seule remarque sur les
entretiens mêmes de Phocion, donnés sous le nom
de Nicoclès, l’un des disciples de ce grand homme.

Il y est dit: que l’amour de la patrie doit être

subordonné à l’amour de l’humanité. Peut-être cette
maxime, ainsi énoncée, est-elle le seul passage qui décèle
l’ouvrage d’un moderne. L’amour de la patrie, chez
les anciens, étouffoit, ou du moins diminuoit tout autre
sentiment. L’auteur l’a senti; aussi dans les notes prétend-il
que Phocion a puisé cette doctrine à l’école de
Platon son maître, qui la tenoit de Socrate, qui, le
premier des philosophes, appliquant la philosophie à
l’étude des mœurs, se crut citoyen de tous les lieux
où il y a des hommes.» (V. Entr. de Phocion, p.
122, 123, 124.)

Il est certain que ce sentiment de bienveillance
universelle, tout sublime qu’il est, doit affoiblir l’amour
de la patrie, qui, comme toutes les sortes d’amours,
n’est qu’un sentiment de préférence.



7o. Observations sur l’histoire de France.

Deux volumes, Genève, 1765.


(Page 22 de l’Éloge.) L’auteur éprouva pour ces
observations les mêmes difficultés que pour le droit
public. Chaque ouvrage utile est une conquête qu’il
faut remporter sur les préjugés. Des courtisans ne
manquèrent pas de trouver ce livre dangereux, comme
contenant des vérités trop palpables. C’est l’histoire
des réverbères de Duclos; et sans la protection d’un
ministre qui ne craignoit pas les réverbères[l], cet
excellent ouvrage auroit été étouffé dès sa naissance.

[l]
Le duc de Choiseuil.

Quelques personnes qui en avoient une autre idée,
désiroient que l’auteur donnât à son livre le titre

d’histoire de notre ancien gouvernement, et de ses
révolutions: sa modestie ne lui a pas permis d’adopter
un titre aussi ambitieux, quoiqu’il avouât lui-même
avec candeur qu’il regardoit ces observations, comme
l’histoire jusqu’alors inconnue de notre ancien droit
public. (Préface des observations.)

En effet, ses preuves marchent d’un pas égal avec
ses raisonnemens; sa critique est sûre, ses exemples
bien choisis, ses citations précieuses et décisives: également
éloigné des systêmes de Dubos et des paradoxes
de Boulainviliers, il les combat tous deux avec avantage;
il cherche et trouve souvent la vérité. Les points
les plus obscurs sont ceux auxquels il s’attache de
préférence: il n’élude jamais les difficultés; tout ce
qu’il traite, il l’éclaircit. Aux connoissances du savant,
il joint le mérite plus rare d’un jugement sain, d’une
érudition bien digérée, d’une critique lumineuse. Cet
ouvrage doit être le guide de tous ceux qui veulent
étudier à fond notre histoire. Il y a plus; si jamais la
France a son Tite-Live, et peut enfin s’enorgueillir
d’une histoire nationale, c’est sur-tout dans les écrits
de Mably qu’il faudra puiser les principes sûrs, les
idées justes, les vues patriotiques, enfin l’esprit général
qui doit animer ce bel ouvrage, encore à faire,
le seul peut-être que les Français aient à envier aux
Romains.

Ce qui reste à imprimer des observations, formera
trois volumes égaux aux premiers. Parmi les nombreux
morceaux qui peuvent exciter l’intérêt, nous nous contenterons
d’indiquer le chapitre intitulé: «des causes
par lesquelles le gouvernement a pris en Angleterre
une forme différente qu’en France;» la peinture des

désordres du règne de Charles VI, et de la sombre
politique de Louis XI, qui nous ont paru des tableaux
dignes du pinceau de Tacite; ce que l’écrivain dit
des états-généraux, des trois ordres, des prétentions
des corps, de la politique de Richelieu &c. &c., &c.

L’auteur s’est arrêté au commencement du règne
de Louis XIV: il a seulement ajouté quelques réflexions
générales sur la dernière révolution de la magistrature,
et sur le caractère des ministres qui l’ont
opérée. L’abbé de Mably affectionnoit singulièrement
cette suite des observations, comme y ayant déposé
des vérités qui deviendroient un jour utiles à ses concitoyens;
et nous en parlant vers les derniers temps
de sa vie, il nous dit: «cet ouvrage est mon testament.»



8o. Doutes proposés aux économistes, sur l’ordre
naturel et essentiel des sociétés.

Un volume, 1768.


(Page 69 de l’Éloge.) On a appelé les économistes,
les convulsionnaires de la politique; nous sommes bien
éloignés d’adopter cette dénomination; d’ailleurs nous
ne voulons point insulter aux morts: nous dirons seulement
que, sous le titre modeste de doutes, l’abbé
de Mably bat en ruine un systême qu’il a cru dangereux
autant que ridicule. Cette critique n’est que
l’ouvrage des circonstances; mais l’auteur en prend
occasion de remonter aux vrais principes et aux fondemens
de la société; de développer des vérités très-importantes;
de relever la dignité de l’homme, avilie
par des sophismes, et de combattre des erreurs dont
les conséquences pourroient être dangereuses. Sa logique
est pressante et ses raisonnemens concluans: il y mêla

quelquefois une ironie fine et délicate, mais point d’injures,
arme de ceux qui ont tort; point de sarcasmes
ni de personnalités. Il usa de ménagemens et d’égards;
il donna même des éloges à l’auteur qu’il critiquoit:
c’est ainsi qu’en devroient toujours user les gens de
lettres; ils ne se rendroient pas la fable des sots;
eux, le public et la vérité y gagneroient.



9o. Du gouvernement de Pologne.

Un volume écrit en 1770 et 1771, et imprimé seulement en
1781.


(Page 36 de l’Éloge.) C’est M. le comte Wielhorski
qui fut chargé par les confédérés de Pologne
de consulter en France le philosophe de Genève et
l’abbé de Mably. Jean-Jacques en fait un bel éloge;
et c’est à lui que Mably adressa son ouvrage: on n’en
fit tirer qu’un très-petit nombre d’exemplaires, que
l’auteur donnoit à ses amis et à ceux qu’il honoroit
d’une confiance particulière.

En 1770 l’abbé de Mably avoit fait avec cet excellent
patriote un voyage en Pologne, pour mieux étudier
la nation sur laquelle il avoit à travailler: il y
demeura plus d’un an avec lui.

Son ouvrage pour cette république, et son séjour
dans le pays, y ont laissé un tendre souvenir d’estime
et de reconnoissance. Nous avons vu une lettre du
prince Potocki, où tous ces sentimens sont exprimés
d’une manière bien honorable pour l’abbé de Mably.
Nous citerons une partie de cette lettre, datée de Warsovie
le 2 septembre 1777.


«Monsieur, vous jouissez du privilége des hommes
célèbres: connu dans les pays les plus éloignés, vous

ignorez ceux qui vous lisent et que vous éclairez. On
a toujours cherché, consulté et quelquefois ennuyé les
philosophes: souffrez, à ce titre, les désagrémens de
votre état. Le conseil préposé à l’éducation nationale,
m’a chargé, monsieur, de suppléer aux livres élémentaires
pour lesquels il n’a plus jugé de publier la concurrence:
de ce nombre est la logique. Comme je connois
votre ouvrage, et que le conseil a suivi vos principes
dans le systême de l’instruction publique pour les
écoles Palatinales, personne assurément ne sauroit
mieux que vous remplir cette importante tâche. Vous
avez travaillé pour un prince souverain, refuseriez-vous
d’appliquer votre ouvrage à l’usage d’une nation
qui devroit l’être?.... Si vos occupations ne vous
permettoient pas d’entreprendre cet ouvrage, vous me
feriez un plaisir bien sensible de m’indiquer la personne
que vous croiriez en France, aidée de vos
lumières et de votre direction, en état de répondre
à nos vues: ce ne sera toujours qu’un de vos élèves.
Il est à souhaiter pour l’humanité que vous en ayez
dans toutes les nations. Je suis, etc.

Ignace Potocki.»





10o. De la législation ou principes des loix.

Deux volumes en un, Amsterdam, 1776.


Ad respublicas firmandas et ad stabiliendas vires, sanandos
populos, omnis nostra pergit oratio.

Ciceron, de Leg.

(Page 45 de l’Éloge.) Plusieurs personnes regardent
cet ouvrage de Mably comme un chef-d’œuvre. Il n’est
point de sujet plus important, puisque les principes qui

doivent servir de base à la législation, embrassent le
bonheur possible de tous les hommes, de tous les lieux
et de tous les temps.

Mais prétendroit-on, avec certains critiques, que
ces savantes théories sont inutiles; et l’écrivain qui
se sent pressé de dire des vérités qu’il croit utiles,
doit-il les renfermer dans son sein? Nous ne le croyons
pas: il est toujours bon de montrer le but où nous
devons aspirer, même lorsqu’on ne peut y atteindre.
Ces vérités générales, semées comme au hasard, peuvent
enfin germer dans la tête d’un législateur; et
l’exemple récent d’un prince plus grand par son génie
que par ses états, qui n’a pas craint d’avouer qu’il
avoit puisé en partie dans nos écrits ces principes
d’humanité qu’il a transportés dans son code, en seroit
une nouvelle preuve, s’il en étoit besoin. Léopold
(nom heureux dans les fastes de l’humanité!), Léopold
qui sait également mériter et refuser des statues[m],
vient de donner un modèle à l’Italie et un
grand exemple à l’Europe; et peut-être à notre tour
il nous prendra un jour envie de l’imiter. D’ailleurs
ces leçons de morale, de politique et de philosophie,
présentées par un écrivain sage, qui instruit sans
aigreur, qui ne prend le ton, ni d’un énergumène ni
d’un inspiré, qui se contente de parler le langage de

la raison, préparent doucement les esprits, prémunissent
contre nombre d’erreurs, augmentent la masse
des connoissances, entretiennent une nation dans l’espoir
d’une réforme salutaire, et quand un grand homme
se présente, il trouve la matière toute préparée; l’opinion
publique le précède ou le seconde; il peut alors
s’élancer dans la carrière, s’abandonner à son génie,
à son amour pour le bien public et à cette passion,
le besoin des grandes ames, d’immortaliser son nom
et ses bienfaits. Le philosophe sème, c’est aux états à
recueillir.

[m]
Le grand duc de Toscane a refusé une statue que ses
sujets, d’un vœu unanime, lui offroient en reconnoissance du
nouveau code criminel qu’il vient de publier, et le produit
de ces souscriptions volontaires doit être employé à des
fontaines publiques. (Voyez gazette de France, du 23 février
1787.)



11o. De l’étude de l’histoire.

Un volume, 1778.


(Page 40 de l’Éloge.) Un prince à jamais regrettable,
le Dauphin, père de notre auguste monarque,
appeloit l’histoire la leçon des princes et l’école de la
politique: il ajoutoit que l’histoire est la ressource des
peuples contre les erreurs des rois. On n’en pouvoit
donner une plus belle définition: il semble que Mably
ait entrepris de la justifier.

Son traité de l’étude de l’histoire avoit d’abord été
imprimé dans le cours d’études de l’abbé de Condillac
son frère; il a été fait pour l’instruction du jeune
prince, devenu duc de Parme et de Plaisance, en 1765.

Mably lui adresse la parole, comme Bossuet, dans
l’Histoire Universelle, au grand dauphin. Le commencement
en est admirable: Voulez-vous être un grand
homme, lui dit-il, oubliez que vous êtes prince? &c.
&c. Sans prétendre en aucune façon comparer la hauteur
du génie et l’éloquence entraînante et sublime de

l’aigle de Meaux à la sagesse de l’écrivain moderne,
nous oserions dire que l’écrit du dernier, s’il étoit bien
médité, est plus propre encore à former un prince à
ses devoirs, à lui inspirer les sentimens de justice, à
le prémunir contre l’empire des passions, et sur-tout
à lui enseigner la route qu’il faut suivre pour faire le
bonheur de ses peuples, que le chef-d’œuvre de l’éloquence
française.

Il nous seroit facile de justifier par des citations tous
les éloges que nous avons faits de ce traité; mais nous
aimons mieux espérer qu’enfin on le lira: d’ailleurs ces
notes sont déjà trop longues. Un écrivain qui paroît
avoir beaucoup médité sur ces matières, dit, en parlant
de ce livre de l’étude de l’histoire: «Nous croyons
que la première partie de ce petit ouvrage est ce que
M. l’abbé de Mably a jamais imprimé de plus neuf et
de plus utile.» (Jugement sur l’ouvrage de Pierre
Chabrit, par M. Garat.)



12o. De la manière d’écrire l’histoire.

Un volume, 1775.


(Page 70 de l’Éloge.) A l’exception des jugemens,
sans doute trop sévères et même, nous osons le dire,
injustes à plusieurs égards, que Mably a portés contre
Voltaire et l’illustre Robertson, nous pourrions peut-être
le justifier avec avantage sur tous les reproches
qu’on lui a faits; mais par de justes égards que nous
croyons devoir à l’homme de lettres estimable d’ailleurs,
et qui, trop jeune encore, s’est laissé emporter à l’impulsion
du moment, ou à des impressions étrangères,
et que son zèle a égaré en l’attaquant, nous nous interdirons

toute discussion sur cette querelle. Nous
pensons qu’on ne sauroit faire trop de sacrifices au
bien de la paix et à l’honneur des lettres. Seulement
qu’il nous soit permis d’opposer aux détracteurs de
l’abbé de Mably, s’il en étoit encore, un suffrage qui
vaut mieux que le nôtre, et dont on peut être orgueilleux.
Mably n’avoit encore fait ni les entretiens de
Phocion, ni les observations sur l’histoire de France,
ni le gouvernement de Pologne, ni les principes des
lois, ni ceux de morale, ni l’étude de l’histoire, qu’il
étoit déjà cité par un écrivain, après Fénélon, l’abbé
de Saint-Pierre, Montesquieu, l’ami des hommes, &c.
au nombre des bons Français et des gens éclairés,
qui n’ont pas craint de dire des vérités utiles, et
de dévoiler les fautes de la législation; et cet écrivain
c’est Jean-Jacques. Voyez sa réponse à un écrit
anonyme, à la suite de sa lettre à d’Alembert sur les
spectacles.



13o. Principes de morale.

Un volume, 1784.


(Page 68 de l’Éloge.) Ce livre n’a pas excité moins
d’orages que le précédent: le même motif du bien de
la paix nous engage au même silence.

Le grand Condé, arrachant quelques feuillets de son
histoire où l’on racontoit ses exploits contre son pays,
est l’image de ce que je voudrois faire pour l’auteur
de cet excellent écrit. Je le représenterois, par égard
pour les esprits timides, arrachant quelques pages de
ces principes de morale, et je croirois par ce sacrifice

avoir acquis le droit de dire tout le bien que j’en
pense.

Au reste, dans toutes les attaques qu’on a portées
à l’abbé de Mably, ses amis ont pu chercher à le
venger, (voyez les lettres sur la censure de la
Sorbonne); mais pour lui, il n’a jamais écrit une
seule ligne pour sa défense.



14o. Observations sur les États-Unis d’Amérique.

Un volume, 1784.


(Page 77 de l’Éloge.) Ce sont quatre lettres adressées
à l’un des envoyés des États-Unis, M. John Adams,
qui avoit désiré les remarques de l’auteur sur les constitutions
de l’Amérique: c’est ce qui avoit induit en
erreur, et fait dire dans le temps, que les Colonies
Angloises l’avoient choisi pour leur législateur.

Ses observations parurent sévères, mais il crut pouvoir
dire la vérité toute entière. «Les Américains,
dit-il, ne sont plus sujets du roi d’Angleterre: ils
sont aujourd’hui des hommes libres; et si mon opinion
leur paroissoit aussi dure et aussi sauvage qu’elle peut
le paroître en Europe, je ne pourrois m’empêcher d’en
tirer un mauvais augure pour l’avenir.» (Observations,
page 76.)

Aussi, est-il très-faux qu’on ait brûlé en Amérique,
ou traîné dans la boue l’ouvrage de Mably, comme on
l’a prétendu dans quelques papiers publics: il étoit plus
digne d’un peuple si sage d’y répondre.

C’est ce que vient de faire M. Adams dans un
ouvrage intitulé: Apologie des constitutions des États-Unis
de l’Amérique. Nous n’avons pas encore vu ce

livre, qui n’est qu’annoncé; mais nous connoissons
une lettre imprimée de M. Adams (Journal Encyclop.
du mois de Mai 1787, pag. 113 et suiv.), où il semble
se défendre d’avoir invité l’abbé de Mably à écrire ce
qu’il pensoit sur les constitutions Américaines; il
invoque le témoignage de MM. les abbés de Chalut
et Arnoux, amis communs de M. Adams et de l’abbé
de Mably; et nous, nous sommes prêts à donner, s’il
en est besoin, la déclaration de ces deux Messieurs,
que nous avons entre les mains, et qui éclaircit pleinement
la question à l’avantage de l’abbé de Mably.

Au reste, s’il avoit besoin de justification pour avoir
regardé les Américains comme étant déjà trop vieux,
et sur ce qu’il sembloit redouter pour eux du commerce
et des vices de l’ancien monde, nous la trouverions
dans l’ouvrage même du sage ministre qui a
succédé, en France, au John Adams et au Francklin.
M. Jefferson, dans ses observations sur la Virginie[n],
craint aussi, pour l’Amérique, que les étrangers n’y
apportent leurs vices, leurs préjugés et leur servilité
d’Europe; et les semences de discorde qui commencent
à éclater, les mécontentemens, les réclamations
armées, &c. sont peu propres, peut-être, à nous
rassurer sur ces craintes.

[n]
Notes on Virginia. Voyez Merc. du 2 Juin 1787, p. 28.




15o. OUVRAGES MANUSCRITS.

1o. Des droits et des devoirs du citoyen.


Petit in-folio, pouvant faire deux volumes in-12.

(Page 69 de l’Éloge). Ce sont des entretiens que
l’auteur suppose avoir eus avec milord Stanhope. Ce
livre fait connoître à l’homme ses devoirs, ses droits
et sa dignité. Il éclaire l’esprit, il échauffe le cœur;
l’ame s’élève à la lecture de ces lettres: c’est le catéchisme
du citoyen.

Il y a des pensées grandes et fières, à la manière de
Montesquieu. Par exemple: «La pompe des noms et
des titres n’impose plus à mon imagination: dans les
hommes les plus humiliés par la fortune, je crois
voir des princes détrônés qu’on retient dans les fers.


«Tout peuple qui n’est pas barbare, a une religion;
et Dieu ne manque jamais d’avoir révélé aux prêtres
ses volontés; c’est ce qu’on appelle ordinairement lois
divines.»



Nous regrettons de ne pouvoir en citer davantage;
mais le temps nous instruira mieux, et nous dévoilera
ce que nous devons penser de cette production.



2o. La suite des observations sur l’histoire de
France, dont nous avons fait mention sous le no. 7 de
cette notice.

3o. &c. Un traité du beau, et d’autres traités des
talens, des passions, &c. &c., dont nous n’avons pas
une connnoissance particulière.


Note IVe. page 82 de l’Éloge.

Sa personne et son caractère.


[4]
En faisant dans plusieurs de ses écrits l’éloge
d’un philosophe pratique, sans faste, et qui fuit toute
espèce d’ostentation, même celle de la vertu, Mably
semble avoir tracé son portrait: voilà pourquoi l’on a
peu d’anecdotes sur sa personne. Sa vie est toute
entière dans ses écrits, comme l’éloge d’un législateur
est tout entier dans ses lois.

Nous ajouterons seulement ici quelques traits de
caractère à ceux que nous avons déjà cités.

Son désintéressement étoit tel qu’il ne retira jamais
rien de ses ouvrages; à peine exigeoit-il quelques
exemplaires pour les présens d’usage; bien différent
de ces littérateurs qui n’estiment dans le commerce
des muses que le profit que ce commerce leur rapporte.
Riche du retranchement de tous les besoins factices, il
pouvoit s’écrier comme Socrate, en se promenant dans
Athènes: «que de choses dont je n’ai que faire!»

Il n’eut jamais qu’un seul domestique; et sur la fin
de ses jours, il se priva de ces commodités de la vie
que son âge et ses infirmités lui rendoient cependant
plus nécessaires, afin d’accroître la petite fortune
de ce serviteur fidelle. Il pratiquoit à la lettre
cette maxime si douce et si humaine, «de regarder
ses domestiques comme des amis malheureux.»

Faire sa cour, est une expression qui n’étoit point
à son usage. On voulut un jour l’entraîner chez un
ministre qui même l’avoit invité; on ne put jamais l’y
déterminer: mais il dit qu’il le verroit volontiers, lorsqu’il
ne seroit plus en place.


M. le maréchal de Richelieu pressoit un jour l’abbé
de Mably de se mettre sur les rangs pour l’académie
française; Mably refusa. «Mais, lui dit le vainqueur
de Mahon, si je faisois toutes les démarches, et que
vous fussiez agréé, refuseriez-vous?...» Le maréchal
le pressa tant, il y mit tant de grâces, que, vaincu par
ce noble procédé, Mably n’osa persister, et fut comme
forcé de promettre. Mais aussi-tôt qu’il fut sorti, il
courut chez son frère de Condillac, lui raconta comment
la chose s’étoit passée, et le conjura de le dégager, à
quelque prix que ce fût. «Mais pourquoi cette grande
résistance?» lui dit son frère.—«Pourquoi? Si
j’acceptois, je serois obligé de louer le cardinal de
Richelieu, ce qui est contre mes principes; ou si
je ne le louois pas, devant tout à son petit neveu dans
cette circonstance, je serois coupable d’ingratitude.»

Condillac se chargea de la négociation, et les choses
en demeurèrent là. Nous tenons cette anecdote d’un
ami particulier de l’abbé de Mably, et lui-même est
membre de l’académie française.

Le bruit avoit couru qu’on lui proposeroit l’éducation
de l’héritier d’un grand empire; il dit hautement, que
la base de son éducation seroit: «que les rois sont
faits pour les peuples, et non les peuples pour les
rois,» et que ce seroit la chose sur laquelle il reviendroit
sans cesse: il ne fut point nommé.

Il aimoit à répéter cet adage de Leibnitz, «le
temps présent est gros de l’avenir;» et son propre
exemple en prouve la justesse et la profondeur. Il s’étoit
tellement exercé à étudier le jeu et la marche des passions,
et à rechercher dans les révolutions des Empires
les causes et la chaîne des événemens; il avoit acquis

une telle expérience des hommes et des choses, que
cette connoissance du passé avoit, pour ainsi dire, déchiré
pour lui le voile de l’avenir: il a en quelque sorte
tiré l’horoscope des états. Dès la paix de 1762, et au
moment où l’Empire Britannique étoit à son plus haut
période de gloire et de puissance, Mably prédit la
révolution de l’Amérique; il prévoyoit dès-lors la
défection des Colonies Anglaises. «Si un jour elles se
rendent libres et indépendantes, dit-il, etc. (Voyez le
droit public de l’Europe, tom. 2, page 422, édit. de
1764; et tom. 3, pag. 412 et 414, et principes des
négociations, édit. de 1767, pag. 90.») Ce qui s’est
passé à Genève, il l’avoit également prévu. (Voyez
principes des lois, Iere. part. pag. 169.) Et si l’on veut
savoir ce qui se passe aujourd’hui en Hollande, il
faut voir les principes des négociations (pag. 162.) et
le traité de l’étude de l’histoire (pag. 213, 214.) Cette
expérience lui donnoit quelquefois de l’humeur; ses
amis lui en faisoient le reproche, et l’appeloient en
plaisantant, «prophète du malheur.» «Il est vrai,
répondoit-il, que je connois assez les hommes pour ne
pas espérer facilement le bien.»



Note V et dernière, page 90 de l’Éloge.

Sa mort et son épitaphe.


[5]
Ses amis, la France et l’Europe le perdirent le
23 avril 1785, étant âgé de 76 ans.

Son épitaphe, ouvrage de l’amitié éclairée, contient
tout son éloge; nous ne pouvons nous refuser au plaisir
de la copier.



D. O. M.

Hic Jacet

GABRIEL BONNOT DE MABLY,

Gratianopolitanus,

Juris Naturæ et Gentium

Indicator indefessus, audax, felix

Dignitatis humanæ vindex,

Orbis utriusque suffragiis ornatus,

Politicis scriptis nulli secundus;

Eventum præteritorum causas detexit,

Futuros prænunciavit,

Quæ ad præparandos, quæ ad avertendos

Docuit;

Recti pervicax

Quid pulchrum, quid turpe,

Quid utile, quid non,

Dixit:

Vir paucorum hominum,

Censu brevi nihil rerum indigus

Honores, divitias,

Omnimoda servitii vincula

Constanter aspernatus;

Vita innocuus, religionis cultor,

Æquissimo animo

Obiit 23â. D. apr. 1785. Nat. 14â.

D. Mart. 1709.

H. M.

Modicum et mansurum,

Amico æternum flebili,

Testamenti Curatores posuere.




Les mêmes amis de l’abbé de Mably, qui ont si
bien caractérisé son ame et ses écrits, avoient formé le
projet de consacrer à sa mémoire un modeste monument
dans l’église où il a été inhumé; tout alloit être
exécuté, quand des ordres émanés des supérieurs ecclésiastiques
ont tout arrêté. On a refusé un tombeau au
moderne Phocion; c’est une ressemblance de plus avec
le Phocion d’Athènes.

Ces amis, vraiment dignes de ce nom, ont voulu
perpétuer ses traits: on ne pouvoit du moins leur
envier cette douce satisfaction. L’abbé de Mably,
différent des gens de lettres, qui commencent par gratifier
le public de leurs gravures, en attendant qu’ils
soient illustres, n’avoit pas souffert qu’on gravât son
portrait pendant sa vie; mais après sa mort, ils le firent
exécuter par un artiste habile, Pugos, et ce portrait est
parfaitement ressemblant. Tous les traits de l’homme de
bien y sont vivans; la vertu sévère y respire: au bas,
on lit ce vers de Juvénal, qui semble fait pour lui:


Acer et indomitus, Libertatisque Magister.

(Satyre 2, v. 78.)



Ainsi donc, après que l’éloge public qui lui a
été décerné, aura obtenu le suffrage et la sanction
de l’académie, et qu’elle aura ainsi imprimé à son
nom, le sceau de l’immortalité, il ne manquera
plus rien à sa gloire, qu’une statue à côté de celles de
ces grands citoyens qui ont bien mérité de la patrie.



Fin de l’Éloge.






AVERTISSEMENT

DE LA PREMIÈRE ÉDITION.



Je me propose dans cet ouvrage de faire
connoître les différentes formes du gouvernement
auxquelles les Français ont
obéi depuis leur établissement dans les
Gaules; et de découvrir les causes, qui,
en empêchant que rien n’ait été stable chez
eux, les ont livrés, pendant une longue
suite de siècles, à de continuelles révolutions.
Cette partie intéressante de notre
histoire, est entièrement inconnue des
lecteurs qui se bornent à étudier nos annalistes
anciens, et nos historiens modernes.
Je l’ai éprouvé par moi-même; dès que je
remontai aux véritables sources de notre
histoire, c’est-à-dire, à nos lois, aux
capitulaires, aux formules anciennes, aux
chartes, aux diplômes, aux traités de
paix et d’alliance, etc. Je découvris les

erreurs grossières et sans nombre où
j’étois tombé dans mon parallèle des
Romains et des Français. Je vis paroître
devant mes yeux une nation toute différente
de celle que je croyois connoître.
J’appris trop tard combien la lecture de
nos anciennes annales est peu instructive,
si on n’y joint pas l’étude des pièces; je
vis qu’il ne faut lire qu’avec une extrême
circonspection nos historiens modernes,
qui, tous ont négligé l’origine de nos lois
et de nos usages, pour ne s’occuper que
de siéges et de batailles; et qui, en faisant
le tableau des siècles reculés, ne
peignent jamais que les mœurs, les préjugés
et les coutumes de leur temps.

Les Français n’eurent point de lois,
tant qu’ils habitèrent la Germanie; et
quand ils s’établirent en-deçà du Rhin,
leur politique se borna à rédiger des
coutumes qui ne pouvoient plus suffire à
un peuple qui avoit acquis des demeures
fixes, et jeté les fondemens d’un grand
empire. La férocité de leurs anciennes
mœurs les attachoit autant que l’habitude

et leur ignorance aux usages Germaniques;
mais les vices nouveaux que leur
donna le commerce des Gaulois, de nouveaux
besoins et de nouveaux intérêts les
forcèrent malgré eux de recourir à des
nouveautés. Ils firent des lois avant que
de connoître l’esprit qui doit les dicter, et
la fin qu’elles doivent se proposer; et ces
lois, souvent injustes et toujours insuffisantes,
n’acquirent presque aucun crédit.
Les Français continuèrent de se laisser
conduire au gré de leurs passions et des
événemens; et confondant la licence avec
la liberté, le pouvoir des lois avec la
tyrannie, ne formèrent qu’une société sans
règle et sans principe. Ils se familiarisèrent
dans l’anarchie, avec les désordres auxquels
ils n’avoient pas l’art de remédier;
l’intérêt du plus fort sembla toujours décider
de l’intérêt public, et jusqu’au règne
de Philippe-de-Valois, les droits de la
souveraineté appartinrent tour-à-tour, ou
à-la-fois, à tous ceux qui purent ou voulurent
s’en emparer. Si j’ai réussi à développer
la suite et l’enchaînement de ces

révolutions, causes à la fois et effets les
unes des autres, j’ai composé l’histoire
inconnue de notre ancien droit public.
Quelques personnes ont désiré que je
donnasse à mes observations le titre
d’histoire de notre gouvernement; je n’ai
pas osé suivre leur conseil; je sens combien
mon ouvrage est inférieur à ce
qu’auroit promis un pareil titre. Je n’ai
fait qu’un essai; et c’est assez pour moi,
s’il peut être de quelque secours aux
personnes qui veulent approfondir notre
histoire.

Rien n’est plus propre à nous faire aimer
et respecter le gouvernement auquel nous
obéissons, qu’une peinture fidelle des malheurs
que nos pères ont éprouvés, pendant
qu’ils ont vécu dans l’anarchie. Quel
danger peut-il y avoir à faire connoître
nos anciennes coutumes et notre ancien
droit? Qui ne sait pas que les lois, les
mœurs et les coutumes des peuples n’ont
rien de stable? Personne n’est assez ignorant
pour confondre les premières lois
qu’ait eues une nation, avec ses lois fondamentales:

la loi fondamentale d’un
état n’est point un amas de lois proscrites,
oubliées ou négligées, mais la loi qui
règle, prescrit et constitue la forme du
gouvernement.

En se rappellant la situation déplorable
du prince, du clergé, de la noblesse
et du peuple, jusqu’aux premiers Valois,
on ressemblera à ces voyageurs qui,
après avoir échoué contre cent écueils et
essuyé de violentes tempêtes, abordent
enfin, au rivage, et jouissent du repos.
En voyant la peinture de nos erreurs et
de nos calamités, quel lecteur ne connoîtra
pas le prix d’une sage subordination? Loin
de regretter des coutumes barbares et contraires
aux premières notions de l’ordre et
de la société, on s’applaudira de vivre
sous la protection d’une autorité assez
forte, pour réprimer les passions, donner
aux lois la puissance qui leur appartient,
et conserver la tranquillité publique. C’est,
sans doute, ce qu’ont pensé des ministres
éclairés, quand ils ont invité des savans à
fouiller dans la poussière de nos archives,

et à publier ces recueils précieux de
pièces, dont mon travail n’est que le
résultat.

Les observations que je donne aujourd’hui
ne s’étendront pas au-delà du règne
de Philippe-de-Valois, ou de la ruine du
gouvernement féodal. Avant que de poursuivre
un ouvrage très-laborieux, il est
prudent, je crois, de consulter le goût du
public, et de lui demander s’il pense que
la manière dont j’envisage notre histoire,
soit utile. Si on goûte cet essai, ce sera
pour moi, un encouragement, et j’avoue
que j’en ai besoin pour mettre en ordre
les matériaux que j’ai entre les mains, et
qu’il est infiniment plus difficile de rédiger,
que de recueillir. Je continuerai à
examiner notre histoire sous Philippe-de-Valois
et ses successeurs. Je ferai voir
combien les lumières qui commençoient
à se répandre dans la nation, instruite par
ses malheurs, étoient encore incapables
de lui faire connoître ses vrais intérêts, et
combien nous avons eu de peine à triompher
des préjugés et des passions, que

plusieurs siècles de barbarie et le bizarre
gouvernement des fiefs avoient fait
naître.

Il n’est pas juste qu’on m’en croie
sur ma parole, quand je contredirai les
idées reçues sur notre ancien gouvernement,
et qu’on a prises dans des
écrivains qui ont travaillé, avant moi, à
débrouiller l’histoire de France. Il est
essentiel à mon ouvrage d’y joindre les
autorités sur lesquelles je fonde mon
opinion, et même d’exposer quelquefois,
dans un certain détail, les raisons
par lesquelles je me détermine à prendre
tel ou tel sentiment. Mais j’ai cru, qu’à
l’exception des savans, accoutumés à
la fatigue pesante de l’érudition, on ne
verroit qu’avec peine suspendre le fil
de mon récit, pour entendre des dissertations
critiques, ou lire des morceaux
barbarement écrits de nos anciennes
lois. J’ai renvoyé ces espèces de discussions
à des remarques indiquées par
des chiffres, dans le corps de mon
ouvrage. Leur nombre et sur-tout leur

longueur, m’ayant empêché de les
placer au bas des pages, elles formeront
un corps à part, à la suite de mes
observations, et serviront de pièces justificatives.















OBSERVATIONS

SUR

L’HISTOIRE DE FRANCE.



LIVRE PREMIER.



CHAPITRE PREMIER.

Des mœurs et du gouvernement des Français en
Germanie.—Leur établissement dans les Gaules.

On ne peut faire que des conjectures sur
l’origine des Français: s’ils ne sont pas Germains,
il est sûr du moins, soit qu’ils viennent
de Pannonie, du Nord, ou des provinces
voisines des Palus Méotides, qu’ils habitèrent
assez long-temps la Germanie pour en prendre
les mœurs et le gouvernement. On diroit que les
lois Saliques et Ripuaires sont l’ouvrage de ces
Germains mêmes dont Tacite nous a tracé le
portrait, tant elles supposent les mêmes coutumes,
les mêmes préjugés, les mêmes vices et
les mêmes vertus. Cet attachement des peuples
Germaniques à leurs principes, seroit une espèce
de prodige chez des nations où l’oisiveté,
l’avarice, les richesses et le luxe affoiblissent
l’empire des lois, et en exigent sans cesse de

nouvelles; mais chez des peuples encore à demi
sauvages, et assez heureux, pour avoir peu
de besoins, la pauvreté et l’ignorance sont
un obstacle aux révolutions.

La guerre et la chasse étoient les seules
occupations des Français; leurs troupeaux et
les esclaves qui en avoient soin, faisoient
toutes leurs richesses. L’Empire Romain qui
craignoit leur valeur farouche, tenta de les
civiliser, pour les amollir. Après avoir obtenu,
par hasard, quelqu’avantage sur eux, il put
exiger qu’ils se soumissent à cultiver la terre.
Il voulut les attacher aux pays qu’ils habitoient,
pour les forcer à aimer le repos; mais
dès que leurs forces furent réparées, ils
regardèrent cette loi comme un affront, continuèrent
à croire que tout appartient aux
plus braves et aux plus forts, et qu’il ne
convient qu’à des lâches de ne pas conquérir
leur subsistance. Les Gaules, qu’ils regardoient
comme un pays ennemi, parce qu’elles
leur offroient un riche butin, furent continuellement
pillées, ou obligées de se racheter du
pillage, en achetant la paix par des traités qui
étoient bientôt violés. Comment les Français
auroient-ils soupçonné qu’il pût y avoir un
droit des gens, que deux nations voisines
eussent des devoirs réciproques à remplir,

et qu’il leur importoit de respecter la foi des
traités? A peine savoient-ils qu’ils étoient
citoyens, et qu’ils formoient une société.

En effet, au lieu de lois, ils n’avoient pour
toute règle que des coutumes grossières, conservées
par tradition, et dont un père instruisoit
ses enfans, en leur apprenant à se
servir de son épée et de sa francisque. On
les accoutumoit à tout oser, et à tout attendre
de leur courage. Quelque soldat distingué par
sa valeur ou son expérience, formoit-il une
entreprise hasardeuse, il devenoit le capitaine
de tous ceux à qui il avoit communiqué son
audace et ses espérances; et l’on vit souvent
de ces bandes d’aventuriers, se séparer
de leur nation, infester les mers, piller des
provinces d’Espagne et d’Italie, et porter
leurs ravages jusques sur les côtes même de
l’Asie Mineure. Chaque famille formoit, en
quelque sorte, une république séparée, qui
avoit ses intérêts particuliers; et qui, se
réunissant, pour venger les injures ou les
dommages faits à quelqu’un de ses membres,
se faisoit elle-même justice par la voie des
armes. Cet état de guerre empêchoit qu’il ne
se formât parmi les Français, les liens les
plus nécessaires à l’ordre de la société; et
leurs querelles particulières les auroient infailliblement

ruinés, si les maux mêmes
qu’elles produisoient, ne les eussent forcés
de se plier à une sorte de police favorable
aux foibles, et qui peint cependant encore
mieux que tout le reste, leur ignorance et
la barbarie de leurs mœurs.

Quand, après avoir fait une injure, on ne
se sentoit pas en état de se défendre contre
son ennemi, on étoit le maître de se soustraire
à son ressentiment, en lui donnant,
selon la nature de l’offense, une certaine
quantité de bœufs ou de moutons; c’est ce
que nos anciennes lois appellent une composition,
et il n’étoit pas permis à l’offensé
de la refuser. Les magistrats, si l’on peut
donner ce nom auguste, au général d’une
nation de brigands, et aux capitaines de
chaque bourgade, étoient obligés de prendre
sous leur protection, les coupables, dont un
ennemi trop vindicatif n’auroit pas voulu recevoir
la composition, pour se réserver le droit
de les punir à son gré. Ils ne venoient au secours
de l’offensé, que quand il étoit trop foible
pour se venger, et contraindre son ennemi à
lui payer une composition, ou que l’auteur de
l’offense étoit inconnu. Le juge alors, comme
capitaine du canton, menaçoit de la guerre
l’aggresseur, et le forçoit à satisfaire sa partie;

ou si on ne faisoit que soupçonner un citoyen
d’avoir commis le délit, il l’obligeoit à se justifier,
soit en subissant l’épreuve ridicule du
fer chaud ou de l’eau bouillante; soit en produisant,
selon la nature de l’accusation, un
plus grand, ou un moindre nombre de témoins,
qui affirmoient avec lui son innocence.

Il est aussi indifférent de savoir si le chef de
la nation française fut appelé du nom de roi ou
de duc, qu’il importe de connoître l’étendue et
les bornes de son autorité. Tacite nous apprend
que le gouvernement des Germains étoit une démocratie,
tempérée par le pouvoir du prince[6]
et des grands. Quand on ne retrouveroit pas
dans les monumens les plus anciens et les plus
respectables de notre histoire, une assemblée
générale, appelée le Champ de Mars, en qui
résidoit la puissance législative, et un conseil
composé du roi et des grands, qui n’étoit chargé
que du pouvoir exécutif, ou de décider provisionnellement
les affaires les moins importantes
ou les plus pressées; on jugera sans peine,
après ce que j’ai dit de la fortune et des mœurs
des Français, qu’ils devoient être souverainement
libres. Un peuple fier, brutal, sans patrie,
sans loi, dont chaque citoyen soldat ne vivoit
que de butin, qui ne vouloit être gêné par
aucun châtiment, et ne punissoit de mort que

la trahison, ou l’assassinat, et la poltronnerie,
devoit avoir un capitaine, et non pas un monarque.
Les Français pouvoient tolérer, de la
part de leur chef, quelques violences atroces
même, parce qu’elles étoient dans l’ordre des
mœurs publiques; mais une autorité suivie,
raisonnée et soutenue, eût été impraticable. De
quelque titre que le général des Français fût
revêtu, la coutume ne lui donnoit que quelques
prérogatives, qu’il eût été dangereux pour
lui de vouloir étendre. Il recevoit les respects
d’une cour sauvage, qui ne pouvant ni le
corrompre par ses flatteries, ni être elle-même
corrompue par ses libéralités, le jugeoit toujours
avec justice. En un mot, le prince,
comme roi, n’avoit point de sujets; puisque,
comme général, il ne commandoit que des
soldats qui combattoient pour leurs propres
intérêts.

En effet, le butin que faisoit une armée, appartenoit
à l’armée; et le roi lui-même n’avoit
que la part que le sort lui assignoit. On se rappelle
sans doute, que Clovis, après la bataille[7]
de Soissons, n’osa disposer, sans le consentement
de ses soldats, d’un vase précieux qu’ils
avoient pris sur le territoire de Rheims, et que
l’évêque de cette église lui redemandoit. Suivez-moi
jusqu’à Soissons, dit-il à l’envoyé du prélat,

c’est là que se doit faire le partage de notre
butin; et je vous satisferai. Dès qu’on se fut
disposé à faire les lots, le prince supplia son
armée de lui accorder, outre sa part, le vase
enlevé à l’église de Rheims; mais un soldat,
choqué de cette demande, quoique faite dans
les termes les plus propres à ne pas révolter,
l’avertit, avec toute la brutalité germanique, de
se contenter de ce qui lui écherroit en partage,
et déchargea, en même temps, un coup de sa
francisque, sur le vase. Si Clovis eût été le souverain,
et non pas simplement le général de son
armée, pourquoi n’auroit-il pas usé du droit de
la souveraineté? Si le soldat, qui fut choqué de
sa demande, eût été coupable, sans doute, que
le prince fier, emporté et victorieux, auroit
vengé sur-le-champ son autorité méprisée. Il
sentit vivement, dit Grégoire de Tours, l’injure
qu’on lui faisoit, l’armée la désapprouvoit;
et cependant, il attendit, pour se livrer à son
ressentiment, que le soldat lui eût fourni un
prétexte de le punir, en commettant une faute
contre la discipline.

Les Français avoient déjà erré dans différentes
provinces de la Germanie, lorsqu’ils s’établirent
sur la rive droite du Rhin. L’Empire Romain
subsistoit encore, parce que les barbares,
accoutumés à ne faire que des courses, et qui

ne vouloient que du butin, faisoient la guerre
sans être conquérans. Mais les circonstances
changèrent bientôt; les provinces appauvries et
presque désertes ne valurent plus la peine d’être
pillées; et les empereurs, dont les finances
étoient épuisées, ne furent plus en état d’acheter
la paix, ni de mettre leurs frontières en sûreté,
en payant une espèce de solde ou de tribut à
quelques nations Germaniques, dont ils mendioient
depuis long-temps la protection. Cependant
les barbares, qui s’étoient fait de nouveaux
besoins par le commerce qu’ils avoient avec les
Romains, devoient peu-à-peu se dégoûter de
cette nouvelle situation; il falloit qu’ils prissent
de nouvelles mœurs, et se fissent une nouvelle
politique. La guerre ne pouvant plus suffire à
leur subsistance, ils devoient employer leurs
esclaves à cultiver la terre; et dès qu’ils consentiroient
à avoir une patrie et des demeures
fixes, il étoit naturel qu’ils voulussent abandonner
les forêts et les marais de la Germanie,
pour s’établir sur des terres fertiles, et sous un
ciel moins sauvage. L’exemple de leurs pères,
les préjugés de leur éducation, et la force de
l’habitude, empêchoient seuls cette révolution,
qu’un événement imprévu rendit enfin
nécessaire.

Quelques jeunes Huns chassoient sur les

bords des Palus Méotides; une biche qu’ils
avoient lancée, traversa un marais qu’ils regardoient
comme une mer impratiquable; et en suivant
témérairement leur proie, ils furent étonnés
de se trouver dans un nouveau monde. Ces
chasseurs, impatiens de raconter à leurs familles
les merveilles qu’ils avoient vues, retournèrent
dans leurs habitations, et les récits par lesquels
ils piquoient la curiosité de leurs compatriotes,
devoient changer la face des nations. Jamais
peuple ne fut plus terrible que les Huns; ils se
répandirent dans l’Europe, par le chemin qu’ils
venoient de découvrir, et tous les barbares qu’ils
attaquèrent furent détruits, ou devinrent esclaves.
Ils s’avancèrent dans la Germanie, et la terreur
s’empara des Goths, des Alains, des Vandales,
des Suèves, etc. qui, ne se trouvant plus
en sûreté dans leurs anciennes habitations, se
virent contraints, pour sauver leur liberté, de
conquérir un asyle dans les provinces de l’empire.

Cet exemple donna de l’émulation aux Français,
et ce fut sous la conduite de Clodion qu’ils
passèrent le Rhin, s’ouvrirent Tournay, et y
placèrent le siége de leur nouvelle république.
Aëtius tenta inutilement de les chasser de cette
conquête; et ce qu’il ne fit pas, aucun des généraux
qui commandèrent après lui les armées

Romaines dans les Gaules ne put l’exécuter.
L’histoire ne dit presque rien de Mérovée:
occupée des entreprises importantes des Huns,
des Visigoths et des Vandales, qui fondoient
de grandes monarchies, elle passe sous silence les
courses et les ravages que ce prince fit dans les
Gaules. Sous Chilpéric, son successeur, les
Français n’étendirent pas leur domination au-delà
du Tournésis. Peut-être faut-il l’attribuer à
leur manière ancienne de faire la guerre, qu’ils
avoient conservée, ou à la mollesse de leur roi,
qui commençant à se familiariser avec des vices
inconnus dans la Germanie, étoit plus flatté
d’enlever les femmes de ses sujets que des provinces
aux Romains, et fut chassé par sa nation,
qui le crut indigne d’elle. Quoi qu’il en soit, ce
n’est qu’après la ruine entière de l’Empire d’Occident,
que les Français prirent un nouveau
génie, étendirent leurs vues, et devinrent
conquérans.

Dans la situation déplorable où se trouvoit
l’Empire, il étoit indifférent pour les peuples
qui vouloient s’y établir, que le trône des empereurs
subsistât, ou fût renversé; mais les
barbares, qui ne connoissoient, ni ce qui fait la
force, ni ce qui fait la foiblesse d’un état, se laissoient
tromper par je ne sais quel air de grandeur,
ou plutôt de faste et d’orgueil, que les

empereurs avoient conservé dans leur décadence,
et ce fantôme leur imposoit. Odoacre,
pour concevoir, et consommer l’entreprise aisée
de détrôner Augustule, dut être un audacieux:
la révolution, dont il fut l’auteur, causa une fermentation
générale chez les barbares. Toutes
les nations s’agitèrent à la fois, chacun regarda
quelque province de l’Empire comme sa proie;
et l’on vit se former et se détruire en même temps
mille nouvelles monarchies. Je me borne à parler
de ce qui regarde les Français. Ils touchoient
aux provinces septentrionales des Gaules, qui
étoient restées sous la domination des empereurs,
tandis que celles du midi avoient passé
sous l’obéissance des Visigoths et des Bourguignons;
et ces provinces, consternées de
n’avoir, en quelque sorte, plus de maître, et
qu’une longue habitude du joug avoit rendues
incapables de recouvrer leur liberté, devoient
obéir à quiconque voudroit les gouverner.

Peu de princes, dans ces circonstances, ont
été aussi propres que Clovis, je ne dis pas seulement
à conquérir, mais à former un Empire.
Sous cette férocité qui caractérise son siècle et
les héros de la Germanie, ce prince, supérieur à
sa nation et à ses contemporains, avoit des lumières,
des talens, et même des vertus, qui auroient
honoré le trône des Empereurs Romains.

Dans une nation policée, la cruauté et la fourberie
annoncent une ame foible, lâche et timide:
chez un peuple encore sauvage, elles s’associent
souvent avec une ame grande, noble et fière. A
qui ne connoît pas les bornes étroites qui séparent
la vertu du vice, la violence peut paroître
du courage, et la perfidie de la prudence. Clovis
qui n’avoit pour toute règle de morale que les
préjugés de sa nation, son estime ou sa censure,
se permit, pour réussir dans ses desseins, tout
ce qui ne devoit pas le rendre odieux. Mais la
manière différente dont il se comporta, suivant
la différence des conjectures, avec les Gaulois,
les Français, les Bourguignons, les Visigoths,
les empereurs d’Orient, et les peuples de Germanie,
fait voir en lui un génie aussi droit et
ferme dans ses vues, que fécond en ressources,
et un courage propre à réussir dans tous les
temps, et trop supérieur aux événemens, pour
recourir par nécessité à des moyens bas et honteux.

Il commença ses conquêtes par la défaite de
Siagrius, qui avoit pris le titre de roi, et fait
reconnoître son autorité sur les frontières de la
Gaule, quand l’Empire fut détruit par Odoacre.
Ce premier avantage ouvrit un pays considérable
aux Français, et Soissons devint leur capitale. Je
ne réfute pas ici un écrivain célèbre, qui a prétendu

que les Français, amis, alliés et auxiliaires
des empereurs, dont ils recevoient une
solde, ne se sont pas emparés des Gaules, les
armes à la main. L’abbé du Bos ne fait de
Clovis, qu’un officier de l’Empire, un maître
de la milice, qui tenoit son pouvoir de Zénon
et d’Anastase. Il imagine une république Armorique,
des confédérations, des alliances, des
traités; il se livre à des conjectures jamais analogues
aux coutumes ni aux mœurs du temps
dont il parle, et toujours démenties par les monumens
les plus sûrs de notre histoire, qu’il ne
cite jamais, ou dont il abuse. Il suppose que les
Français, aussi patiens et aussi dociles que des
soldats mercenaires, n’ont vaincu que pour l’avantage
de leur capitaine, et n’auront pas regardé
leur conquête comme leur bien, et le droit d’y
commander comme une partie de leur butin.
En un mot, ce roman, qui n’a pour toute base,
qu’une hardiesse extrême à conjecturer, et quelques
passages obscurs et mal-entendus, ne peut
avoir d’autorité que sur des esprits qu’il est
presqu’inutile de détromper.

La bataille de Soissons, et la conquête de la
cité de Tongres, répandirent une terreur générale
dans les Gaules. Quoique Clovis fût obligé
d’y suspendre ses progrès pour faire la guerre
aux Allemands, peuple puissant et belliqueux

de Germanie, qui vouloit faire des conquêtes,
et qu’il étoit important de tenir au-delà du
Rhin, cette diversion ne nuisit point à sa première
entreprise. On eût dit que les Gaulois
avoient été battus à Tolbiac, tant ils s’empressèrent
de se soumettre au joug du vainqueur des
Allemands. Mais Clovis, dont les succès rendoient
l’ambition toujours plus agissante, ne se
contenta pas de posséder les provinces de la
Gaule, soumises aux derniers empereurs d’Occident.
Il avoit eu le bonheur, lorsqu’il se convertit
à la religion chrétienne, d’être instruit dans
nos mystères, par un évêque orthodoxe; et cet
avantage seul, le rendit redoutable aux Visigoths
et aux Bourguignons, encore mal affermis sur
leurs conquêtes. Ces barbares infectés depuis
long-tems des erreurs de l’Arianisme, qu’ils
cherchoient à étendre dans les Gaules par la
voie de la force, étoient regardés comme des
impies par le peuple, et comme des tyrans par
le clergé, dont ils gênoient la doctrine et qu’ils
dépouilloient de ses biens. Clovis profita habilement
de cette disposition des esprits; les évêques
favorisèrent son entreprise, il ruina la puissance
des Visigoths au-delà de la Loire; et après
avoir rendu les Bretons ses tributaires, il ébranla
à un tel point la monarchie des Bourguignons,
que ses fils en firent aisément la conquête.







CHAPITRE II.

Quelle fut la condition des Gaulois et des autres
peuples soumis à la domination des Français.

Le moment où les Français établirent leur
empire dans les Gaules, dut paroître effrayant
aux naturels du pays; je ne parle pas des violences
qui se commirent dans le cours de la
conquête, on imagine aisément les ravages d’une
armée dont chaque soldat combat pour s’enrichir,
et croit que le droit du vainqueur est le
droit de tout faire impunément. La conduite des
Français ne fut pas vraisemblablement moins
dure, quand ils commencèrent à vouloir profiter
des avantages de la victoire, et fixer leur
fortune jusqu’alors incertaine. Depuis que Clodion
avoit occupé Tournay, et que le commerce
plus fréquent des Romains leur avoit appris à
connoître le prix des richesses, ils étoient devenus
d’une avidité insatiable; et le gouvernement
qu’ils avoient apporté de Germanie, étoit
plus propre à favoriser les passions, qu’à les
réprimer.

Rien ne nous instruit de la manière dont ils
acquirent des terres; si, à l’exemple des Visigoths
et des Bourguignons, ils avoient forcé

chaque propriétaire à leur abandonner une certaine
partie de ses possessions, nous en trouverions
infailliblement quelque trace dans nos
anciens monumens. Le silence de nos lois et de
Grégoire de Tours, sur un trait si important,
permet de conjecturer qu’ils se répandirent
sans ordre dans les provinces qu’ils avoient
subjuguées, et s’emparèrent sans règle d’une
partie des possessions des Gaulois. Terres,
maisons, esclaves, troupeaux, chacun prit ce
qui se trouvoit à sa bienséance, et se fit des
domaines plus ou moins considérables, suivant
son avarice, ses forces, ou le crédit qu’il avoit
dans sa nation.

Si les Gaules ne furent pas réduites en servitude,
c’est que les Français n’avoient d’idée
que de la liberté, qu’ils traitoient, ainsi que
les autres Germains, leurs esclaves comme des
hommes, et que la tyrannie, bien différente
du brigandage et de la violence, demande des
vues et un art dont ils étoient bien éloignés. La
victoire les rendit insolens et brutaux; ils s’accoutumèrent
à faire des injures aux Gaulois: et
quand ils écrivirent leurs coutumes et les rédigèrent
en lois, ils établirent une différence[8]
humiliante entre eux et les vaincus. Le Gaulois
fut jugé un homme vil, son sang fut estimé une
fois moins que celui d’un Français; et dans

tous les cas, on ne lui paya que la moitié de
la composition qu’on devoit à celui-ci.

Il ne faut que jeter les yeux sur nos lois
saliques et ripuaires, pour voir combien les
Français étoient attachés aux coutumes dans
lesquelles ils avoient été élevés. Ils étoient en
même-temps trop ignorans et trop heureux dans
leurs entreprises, pour se douter de ce qui leur
manquoit dans leur nouvelle situation. Cet attachement
pour les usages les moins importans,
est la preuve la plus forte que leur gouvernement
ne souffrit d’abord aucune altération dans ses
principes les plus essentiels. La nation toujours
libre, et formant une vraie république, dont
le prince n’étoit que le premier magistrat,
régnoit en corps sur les différens peuples qui
habitoient ses conquêtes. Le champ de mars fut
encore assemblé; les grands continuèrent à
former le conseil du prince, et les cités des
Gaules furent gouvernées comme l’avoient été
les bourgades de Germanie: les anciens Grafions,
sous les noms nouveaux de ducs ou
de comtes, étoient à-la-fois capitaines et juges
des habitans de leur ressort.

Il n’est pas douteux que cet assemblage de
nouveautés ne dût paroître le comble des maux
pour les Gaulois, dont les mœurs et les lois
étoient si différentes, et que le despotisme des

empereurs avoit accoutumés à s’effrayer de tout
changement. Je crois cependant qu’après être
revenus de leur première terreur, et s’être familiarisés
avec leurs maîtres, ils n’eurent bientôt
plus lieu de regretter leur ancienne situation.

L’avarice des empereurs, et l’insolence de
leurs officiers, avoient accoutumé les Gaulois
aux injustices, aux affronts et à la patience. Ils
ne sentoient point l’avilissement où la domination
des Français les jetoit, comme l’auroit fait
un peuple libre. Le titre de citoyens Romains
qu’ils portoient, n’appartenoit depuis long-temps
qu’à des esclaves; et à force d’avoir été
pillés et battus par les barbares, ils avoient appris
à les respecter. Ils virent passer une partie
de leurs biens entre les mains des Français, mais
ils s’attendoient vraisemblablement à souffrir
des pertes encore plus considérables; et ce qui
leur resta, servit à les consoler de ce qu’ils
avoient perdu. Comme le pillage se fit au hasard,
plusieurs citoyens n’en souffrirent point,
et les autres en furent dédommagés par la suppression
des anciens impôts.

Ces douanes[9], ces cens, ces capitations,
et, pour le dire en un mot, tous ces tributs
que l’avarice et le faste des empereurs avoient
exigés de leurs sujets, tombèrent dans l’oubli
sous le gouvernement des Français. Le prince

eut pour subsister[10] ses domaines, les dons
libres que lui faisoient ses sujets, en se rendant
à l’assemblée du champ de mars, les amendes,
les confiscations, et les autres droits que la loi
lui attribuoit. Au lieu d’une société toujours
pauvre, parce que les sujets mercenaires s’y
devoient faire payer pour remplir les devoirs
de citoyen, les Gaulois se trouvèrent dans un
état riche, parce que le courage et la liberté en
étoient l’ame. Comme les Français ne vendoient
point leurs services à la patrie, ils n’imaginèrent
pas d’acheter ceux des Gaulois ni des barbares
qui se soumirent à leur autorité. Toute imposition
devint donc inutile, et les sujets simplement
obligés, ainsi que leurs maîtres, de
faire la guerre à leurs dépens, quand leur cité
étoit[11] commandée, ne contribuèrent comme
eux qu’à fournir des voitures aux officiers publics
qui passoient dans leur province, et à les
défrayer; c’étoit moins les assujettir à un impôt,
que les associer à la pratique de l’hospitalité,
vertu extrêmement précieuse aux Germains,
et ils ne furent tenus qu’aux mêmes
devoirs que les Français.

Non-seulement les Gaulois eurent la satisfaction
de conserver leurs[12] lois nationales,
avantage dont jouirent également tous les autres
peuples soumis à la domination française; mais

ils se virent encore élever à une sorte de magistrature.
En effet, les ducs, les comtes et leurs
centeniers ou vicaires, distribués en différens
endroits de leurs gouvernemens pour y rendre
la justice, ne pouvoient prononcer un jugement
sans prendre, parmi les citoyens les plus notables,
sept assesseurs, connus sous les noms
de Rachinbourgs, ou de Scabins; et ces assesseurs,
toujours choisis dans la nation de celui
contre qui le procès étoit intenté, faisoient la
sentence, le chef du tribunal la prononçoit seulement.
Les Gaulois se trouvèrent par-là leurs
propres juges, prérogative que la vénalité des
magistrats, sous le gouvernement de l’empire,
rendoit bien précieuse; et ils ne durent plus
s’en prendre qu’à leur propre corruption, si la
justice fut encore vendue ou mal administrée.

Il semble que plus les Français seroient attachés
à leurs anciennes coutumes, plus le sort
des vaincus seroit malheureux; et il arriva au
contraire que, par une suite même de cet attachement,
ils abandonnèrent aux Gaulois une
grande partie de l’autorité publique. Tacite remarque
que les Germains avoient un extrême
respect pour les ministres de leur religion: les
prêtres jouissoient chez eux des prérogatives les
plus considérables; c’est à eux qu’appartenoit la
manutention de l’ordre et de la police dans les

assemblées générales de la nation. Ils reprenoient,
arrêtoient  et châtioient un citoyen qui
y manquoit à son devoir; et cette juridiction
devoit leur donner un crédit d’autant plus
étendu, qu’on les croyoit inspirés par les
Dieux dont ils étoient les ministres.

Comment les Français, en embrassant le
christianisme, n’auroient-ils pas conservé,
pour les prêtres de leur nouvelle religion, les
sentimens de vénération auxquels ils étoient
accoutumés à l’égard des prêtres de leurs idoles?
Ils trouvèrent dans les Gaules un clergé que
la liberté des empereurs avoit comblé de priviléges,
qui avoit des mœurs au milieu des richesses
qu’il devoit à la piété des fidelles, qui
faisoit des miracles, ou qui avoit la réputation
d’en faire, et qui profitant, dans la décadence
de l’empire, de la foiblesse du gouvernement,
s’étoit attribué une autorité favorable au bien
public, à laquelle il eût été dangereux de vouloir
porter atteinte, et qui fut utile à Clovis
même, quand il fit la guerre aux Visigoths et
aux Bourguignons.

Des prêtres qui convertissent une nation,
en sont les maîtres s’ils veulent l’être. Les évêques
se contentèrent d’être chez les Français
chrétiens, ce que les prêtres de leurs faux-dieux
avoient été chez les Français idolâtres. Quoique

pendant long-temps ils fussent encore tous
Gaulois de naissance, et se gouvernassent par
conséquent par les lois romaines, non-seulement
ils entrèrent dans les assemblées de la nation,
mais y occupèrent même la première[13] place.
Sous le règne de Clotaire I, ils travaillèrent,
de concert avec les Français, à corriger les lois
saliques et ripuaires, et obtinrent, par ces lois
mêmes, des distinctions supérieures à celles
de tous les autres citoyens. Ils exercèrent une
sorte d’intendance sur tous les tribunaux de la
nation; et dans l’absence du roi, à qui on appeloit
des jugemens rendus par les comtes et
les ducs, on s’adresssa aux évêques, qui eurent,
comme lui, le droit de châtier les juges qui
malversoient dans l’exercice de leur emploi, de
casser et de réformer leurs sentences.

Il est vraisemblable que les ecclésiastiques,
encore plus accrédités par leurs lumières, quoique
fort ignorans, que par le rang qu’ils occupoient,
servirent de lien entre les deux nations,
et employèrent leur crédit et leur autorité pour
empêcher l’oppression de leurs compatriotes et
de leurs parens. C’est à leur prière sans doute
que les Gaulois, d’abord humiliés, méprisés
et traités en vaincus, obtinrent le privilége
qu’avoit tout barbare établi sur les terres de la
domination française, de s’incorporer à la nation

victorieuse[14], et de se naturaliser français.
C’est-à-dire, qu’un Gaulois, après avoir déclaré
devant le prince, ou en présence du duc et du
comte dans le ressort duquel il avoit son domicile,
qu’il renonçoit à la loi romaine pour vivre
sous la loi salique ou ripuaire, commençoit à
jouir des prérogatives propres aux Français,
obtenoit les mêmes compositions, de sujet
devenoit citoyen, avoit place dans les assemblées
du champ de mars, et entroit en part
de la souveraineté et de l’administration de
l’état.

Malgré tant d’avantages attachés à la qualité
de français, il est vrai que la plupart des pères
de famille, soit Gaulois, soit barbares établis
dans les Gaules, ne s’incorporèrent pas à la nation
française, et continuèrent à être sujets. On
ne concevroit point cette indifférence à profiter
de la faveur de leurs maîtres, si on ne faisoit
attention que la liberté que tout Gaulois et tout
barbare avoit de devenir français, levoit la
honte ou le reproche de ne l’être pas. Le long
despotisme des empereurs, en affaissant les
esprits, avoit accoutumé les uns à ne pas même
désirer d’être libres, et les autres, par une
vanité mal entendue, conservoient le plus
grand attachement pour les lois et les usages
particuliers de leur nation. L’habitude a des

chaînes qu’il est difficile de rompre; il parut sans
doute trop dur aux Gaulois de renoncer à leurs
lois, à leurs mœurs et à leurs coutumes, pour
se soumettre à un code aussi barbare que celui
des vainqueurs. Les devoirs qu’ils devoient à
l’état, n’auroient été ni moins nombreux, ni
moins étendus; ils n’auroient même évité aucune
injure de la part des Français naturels, qui,
toujours désunis, féroces, brutaux et emportés,
se traitoient en ennemis, sans égard pour leur
origine commune.

Ce qui détermina principalement les Gaulois
et les autres sujets des Français à préférer de
vivre sous leurs lois nationales, aux avantages
que leur promettoit la naturalisation, c’est que
les principes du gouvernement populaire apporté
de Germanie, furent ébranlés et détruits
presqu’aussitôt que les Gaules furent conquises.
Les grands et le prince, comme on va le voir,
s’étant emparés de toute l’autorité publique, au
préjudice du reste de la nation, les étrangers
d’une fortune obscure, ou même médiocre, auroient
renoncé à leurs coutumes pour suivre la
loi salique ou la loi ripuaire, sans cesser d’être
sujets.







CHAPITRE III.

Des causes qui contribuèrent à ruiner les principes
du gouvernement démocratique des Français.—Comment
les successeurs de Clovis s’emparèrent
d’une autorité plus grande que celle qui
leur étoit attribuée par la loi.—Tyrannie des
grands.—Établissement des seigneuries.

Les Français ayant enfin une patrie, des
terres et des habitations fixes, ne tardèrent pas à
éprouver l’insuffisance des lois germaniques.
Leurs anciennes mœurs, qui les portoient au
brigandage, étoient en contradiction avec leur
nouvelle situation. Faute de principes économiques
et politiques, ils étoient embarrassés,
comme citoyens, de leur fortune domestique, et
comme souverains, de tous ces peuples différens
qui leur obéissoient sans avoir de liaison entre
eux, et avec des préjugés opposés.

Les Français auroient eu besoin d’un discernement
profond pour se déterminer avec sagesse
dans le choix des nouveautés qu’un ordre de
choses tout nouveau rendoit nécessaires; mais
leur ignorance les forçoit à adopter indifféremment
tous les moyens que le bonheur ou le
malheur des conjonctures leur suggéroient. Attachés

par habitude à leurs coutumes, mais fatigués
des désordres qu’elles produisoient, ils
essayèrent de chercher dans les lois romaines un
remède aux maux qu’ils éprouvoient. Le code
même des ripuaires en offre une preuve certaine;
et quoiqu’il nous reste peu d’ordonnances faites
sous les premiers Mérovingiens, nous voyons
qu’avant la fin du sixième siècle, les Français
avoient déjà adopté la doctrine salutaire des
Romains au sujet de la prescription; et que,
renonçant à cette humanité cruelle qui les enhardissoit
au mal, ils infligèrent peine de mort
contre l’inceste, le vol et le meurtre, qui jusques-là
n’avoient été punis que par l’exil, ou
dont on se rachetoit par une composition.

Les Français, en réformant quelques-unes de
leurs lois civiles, portèrent la sévérité aussi
loin que leurs pères avoient poussé l’indulgence;
et, faute de proportionner les châtimens à la
nature des délits, ils firent souvent des lois absurdes,
tyranniques, et par conséquent impraticables.
Mais quand elles auroient été plus sages
que celles des Romains, elles n’auroient produit
aucun bien solide; à quoi sert de régler avec
prudence les droits respectifs des citoyens, et de
leur prescrire une conduite favorable à l’ordre
public, si ces lois n’ont pour base un gouvernement
propre à les protéger et les faire observer?


Une démocratie tempérée par le conseil des
grands et l’autorité du prince, avoit donné aux
Français, tandis qu’ils ne vivoient que de pillage,
tout ce qui est nécessaire  pour la sûreté et
les progrès d’une société de brigands. On sait
que les politiques ont regardé cette forme de
gouvernement comme la plus capable d’éclairer
une nation sur ses intérêts, et d’aiguiser l’esprit
et le courage des citoyens. Vraisemblablement
elle auroit encore fait naître parmi les Français
les qualités et les institutions nécessaires à
un peuple qui a une fortune et des établissemens
fixes, s’ils avoient travaillé à l’affermir;
mais à peine avoient-ils été établis dans les
Gaules, que l’amour de la liberté n’avoit plus
été leur première passion. Leurs conquêtes relâchèrent
les ressorts de leur gouvernement; de
nouveaux besoins et de nouvelles circonstances,
leur donnant des idées différentes de celles qu’ils
avoient apportées de Germanie, les détachèrent
insensiblement de leurs anciens principes politiques.

Au lieu de s’établir dans une même contrée,
les Français s’étoient répandus çà et là dans
toute l’étendue de leurs conquêtes; ne conservant
ainsi aucune relation entre eux, les forces de
la nation semblèrent en quelque sorte s’évanouir;
les citoyens n’eurent plus un même intérêt, et ne

purent éclairer et régler avec la même vigilance
qu’autrefois la conduite de leurs chefs. Le besoin
de butiner avoit attaché autrefois chaque particulier
au corps de la nation, parce qu’aucun
n’avoit une fortune qui lui suffit: ce lien ne subsista
plus après la conquête, chaque Français
crut avoir tout fait, quand il eut acquis un patrimoine,
et se livra au plaisir de faire valoir ses
nouvelles possessions, ou de troubler ses voisins
dans les leurs. Le bien public fut sacrifié à
l’intérêt particulier, et ce changement dans les
mœurs annonçoit une révolution prochaine
dans le gouvernement.

Tacite a remarqué que les Germains étoient
peu exacts à se rendre à leurs assemblées publiques;
peut-être étoient-ils excusables, car la
pauvreté tient lieu de bien des vertus et de bien
des lois; et des hommes qui ont peu de besoins,
et à qui on ne peut ôter que la vie, sont toujours
libres quand ils veulent l’être. Mais les
Français étoient devenus riches, sans se douter
que leurs richesses étoient un appas capable de
tenter la cupidité des plus puissans d’entre eux,
et que leurs nouveaux besoins étoient autant
de chaînes dont on pouvoit les garroter. Le gouvernement,
qui toléroit leurs injustices, parce
qu’il ignoroit l’art de les réprimer et d’établir
l’ordre, leur inspira une sécurité dangereuse.

Moins les lois civiles conservoient de force sur
les citoyens, plus les Français auroient dû craindre
pour la perte de leur fortune domestique
et de leur liberté; mais ils étoient encore trop
loin de cette vérité pour l’entrevoir. Confondant,
au contraire, la licence la plus extrême avec la
liberté, ils crurent qu’ils seroient toujours
libres, parce qu’on ne pouvoit pas les réprimer;
ils s’abandonnèrent avec sécurité à l’avarice et
à leur paresse naturelle, et négligèrent de se
rendre aux assemblées du champ de mars, qui
ne se tinrent plus régulièrement, et qu’on cessa
bientôt de[15] convoquer.

Toute l’autorité dont le corps entier de la
nation avoit joui, se trouva ainsi renfermée dans
le conseil composé du prince et des grands, qui
n’avoit jusqu’alors possédé que la puissance exécutrice.
Mais cette aristocratie naissante ne portoit
elle-même sur aucun fondement solide; les
fils de Clovis étoient devenus trop riches et trop
ambitieux pour se contenter du pouvoir borné
de leurs pères; et depuis que les lois avoient
admis les évêques à l’administration des affaires,
et que quelques Gaulois avoient même été élevés
à la dignité de Leudes, les grands, qui n’avoient
plus un même esprit, avoient des intérêts opposés.
Ils ne connoissoient ni l’étendue, ni les
bornes de leur autorité; et tandis que les uns

n’aspiroient qu’à devenir des tyrans, les autres
ne demandoient qu’à être esclaves.

Les évêques, accoutumés au pouvoir arbitraire
sous des empereurs qui ne respectoient
aucune loi, n’avoient joui qu’en tremblant des
immunités qu’ils tenoient de la piété de Constantin
et de quelques-uns de ses successeurs;
et ne les avoient conservées qu’en avouant toujours
qu’on pouvoit les leur ôter. Le clergé,
plus instruit des matières de la religion que de
celles de la politique, et dont le caractère propre
est de conserver, par une sorte de tradition, le
même langage, crut être encore sujet dans une
monarchie, quand il étoit devenu le premier
corps d’une république. Il ne s’apperçut pas
que la nature de ses priviléges avoit changé
avec le gouvernement des Gaules; et que les
prérogatives qu’il ne possédoit que d’une manière
précaire sous les empereurs romains, il
les tenoit actuellement de la constitution française,
et qu’elles étoient devenues des droits
aussi sacrés que ceux de tous les autres ordres
de la nation.

Saint Paul avoit recommandé l’obéissance la
plus entière aux puissances, c’est-à-dire, aux
lois dans les gouvernemens libres, et au monarque
dans les monarchies; car la religion chrétienne
n’a rien voulu changer à l’ordre politique

des sociétés: mais les évêques ne faisoient
pas cette distinction nécessaire; parce que le
premier magistrat des Français s’appeloit roi,
ils imaginèrent que le gouvernement étoit, ou
devoit être monarchique. N’entendant pas mieux
Samuel que Saint Paul, ils crurent qu’il étoit
de l’essence de tout roi de faire tout ce qu’il
vouloit, que c’étoit un péché de ne pas respecter
aveuglément ses caprices; et que Dieu, par
le plus incompréhensible de tous les mystères,
trouvoit mauvais que des hommes qui s’étoient
fait un chef de leur égal, pour faire observer
les lois, et y obéissant lui-même, osassent lui
demander compte de l’administration dont ils
l’avoient chargé pour le bien public.

Si Clotaire veut imposer une taxe sur les
biens de l’église, l’évêque Injuriosus ne s’y
oppose point comme à une entreprise contraire à
la liberté de la nation, mais comme à un sacrilége.
Il oublie qu’il est citoyen, pour ne parler
qu’en évêque[16], qui croit que les possessions
de l’église sont le patrimoine de Dieu et des
pauvres. Dans mille endroits des écrits de Grégoire
de Tours, on voit avec étonnement que
ce prélat raconte des faits qui prouvent la liberté
des Français, avec les tours et les expressions
d’un homme qui ne connoît que le pouvoir arbitraire.
Ne croiroit-on pas qu’il parle à un empereur

romain, revêtu de tout le pouvoir de sa
nation, lorsqu’il dit à Chilpéric: «si quelqu’un
de nous s’écarte des règles de la justice, vous
pouvez le corriger; mais si vous les violez vous-même,
qui vous reprendra? Nous vous faisons
des remontrances, et vous les écoutez, si vous
le jugez à propos; mais si vous les rejetez,
Dieu seul est en droit de vous juger.»

Il est vraisemblable cependant que les successeurs
de Clovis n’auroient attaqué, ni si
promptement ni si hardiment les libertés de la
nation, si les grands, qu’on appeloit Leudes[17],
fidelles, ou Antrustions, eussent encore
été tels dans les Gaules qu’ils avoient été en
Germanie. Ce n’étoit qu’après s’être distingué
par quelqu’acte éclatant de courage, qu’un
Français étoit autrefois admis à prêter le serment
de fidélité au prince. Par cette cérémonie, on
étoit tiré de la classe commune des citoyens,
pour entrer dans un ordre supérieur, dont tous
les membres, revêtus d’une noblesse personnelle,
avoient des priviléges particuliers, tels que d’occuper
dans les assemblées générales une place
distinguée, de posséder seuls les places publiques,
de former le conseil toujours subsistant de
la nation, ou cette cour de justice dont le roi
étoit président, et qui réformoit les jugemens
rendus par les ducs et les comtes. Les Leudes

ne pouvoient être jugés dans leurs différends
que par le prince, et ils exigeoient une composition
plus considérable que les simples citoyens,
quand on les avoit offensés.

Après la conquête des Gaules, la fortune
commença à tenir lieu de mérite. Ce ne furent
plus les citoyens les plus dignes de l’estime
publique, qui composèrent seuls l’ordre des
Leudes; les plus riches ou les plus adroits à
plaire y furent associés: c’étoit accréditer l’avarice
et la flatterie. Les princes admirent au serment
des Gaulois qui s’étoient naturalisés Français,
et ces nouveaux Leudes ne furent pas moins
indifférens sur la liberté, ni moins courtisans
que les évêques. Toute émulation fut éteinte,
quand des esclaves même que leurs maîtres venoient
d’affranchir, furent scandaleusement
élevés aux dignités dont on récompensoit autrefois
les services et les talens les plus distingués.

Les prédécesseurs de Clovis, et vraisemblablement
ce prince lui-même, s’étoient fait
respecter des grands, en ne leur donnant que
quelque présent médiocre, tel qu’un cheval de
bataille[18], un javelot, une francisque ou une
épée. Ces récompenses, alors si précieuses, parurent
viles après les changemens survenus dans
la fortune des Français et les mœurs des Leudes.
Les rois Mérovingiens, toujours intéressés à

ménager ces derniers, pour agrandir la prérogative
royale sans soulever le reste de la nation,
imaginèrent donc un nouveau genre de libéralités
plus propre à leur plaire; ils donnèrent
quelque portion de leur domaine même; et
c’est ce que nos anciens monumens appellent
indifféremment bénéfice ou fisc, et que quelques
écrivains modernes ont eu tort de confondre
avec les possessions qu’on a appellées
depuis des fiefs.

Soit par défaut de connoissances ou d’économie,
soit par une suite des partages survenus
dans les successions, les Français voyoient diminuer
de jour en jour la fortune que leurs
pères avoient acquise. Le prince, qui réparoit
ces disgraces, ne parut plus le simple ministre
des lois. Sous une vaine apparence d’aristocratie,
les fils de Clovis, qui avoient subjugué
le conseil de la nation par leurs bienfaits, s’en
trouvèrent les maîtres; ils s’emparèrent d’autant
plus aisément de toute la puissance publique,
que, pour s’assurer de la reconnoissance des
courtisans, et s’attacher par l’espérance ceux-mêmes
à qui ils n’accordoient aucune grâce, ils
avoient eu la précaution de se réserver le droit
de reprendre à leur gré les bénéfices qu’ils
avoient accordés.

Rien ne pouvoit résister à des princes qui

savoient si bien user de leur fortune. Loin de
s’opposer à leurs injustices, des Leudes qui
vouloient les enrichir pour les piller, et les
rendre puissans pour abuser de leur puissance,
les encourageoient à mépriser les lois, et leur
apprenoient l’art de se faire de nouvelles prérogatives.
Je ne crois pas qu’il soit impossible de
distinguer les entreprises inspirées par les Leudes
Gaulois d’origine, de celles qui étoient l’ouvrage
des Français. L’établissement des douanes, des
capitations, et des impôts sur les terres; ces
préceptions odieuses, ou ces diplômes par lesquels
le prince accordoit des priviléges particuliers,
dispensoit de la loi, et ordonnoit même
quelquefois de la violer de la manière la plus
criminelle, ont une analogie évidente avec l’ancien
gouvernement des empereurs, et supposent
des connoissances et un raffinement que
les Français n’avoient pas. S’emparer, au préjudice
des héritiers légitimes, de la succession de
ceux qui mouroient sans testament; autoriser
les fermiers des domaines royaux à faire paître
leurs troupeaux sur les terres de leurs voisins;
se croire le maître de tout, parce qu’on est le
plus fort et le plus injuste: tout cela ne demande
que l’insolence et la brutalité que les
Français avoient apportées de Germanie.

Cependant les rois Mérovingiens ne sachant

point agrandir leur autorité avec méthode, et
forcer toutes les parties de l’état à se courber à
la fois sous le poids de leur sceptre; plusieurs
grands, qui conservoient encore l’ancien esprit
de la nation, ou qui étoient les plus riches et
les plus puissans, eurent le courage et le bonheur
d’échapper au joug qu’on leur avoit préparé.
Soit qu’ils craignissent les forces de la
cour et fussent intimidés par l’indifférence avec
laquelle le peuple voyoit la décadence du gouvernement,
soit qu’ils aimassent moins la liberté
publique que leur propre élévation, ils
n’entreprirent rien en faveur des lois, et profitèrent
au contraire des exemples d’injustice
qu’on leur donnoit. Les nouveautés, avec lesquelles
les Français commençoient à se familiariser,
et les désordres qui en résultoient, sembloient
autoriser toutes les violences; on essaya
ses forces; on tenta des entreprises, et dès
que quelques grands espérèrent de pouvoir devenir
impunément des tyrans, ils se firent des
droits sur leurs voisins qui possédoient des
terres avec la même indépendance qu’eux, et
donnèrent ainsi naissance à nos seigneuries[19]
patrimoniales.

Quoique la plupart des premières seigneuries
doivent vraisemblablement leur origine à l’injustice
des Leudes qui, abusant de leur crédit ou

de leurs forces, exigèrent des corvées et des
redevances de leurs voisins, les gênèrent par
des péages, et se rendirent les arbitres de leurs
querelles, pour percevoir à leur profit les mêmes
droits que les plaideurs devoient à leurs juges
naturels: je ne doute pas cependant que d’autres
n’aient été le fruit d’une protection justement
accordée, et de la reconnoissance qu’elle
méritoit.

En effet, les différens princes qui, après le
règne de Clovis, partagèrent entre eux les provinces
de la domination Française, étoient continuellement
en guerre les uns contre les autres,
ou contre leurs voisins. Tandis que leurs
armées, sans discipline, traversoient les Gaules
en ravageant tout sur leur passage, ne distinguoient
point si elles étoient en pays ami
ou ennemi, et regardoient les hommes mêmes
comme une partie du butin; les habitans de la
campagne, pour se mettre à l’abri du pillage,
et même de la servitude, se réfugioient avec
leurs effets les plus précieux, dans les châteaux
de quelques Leudes puissans, ou dans les
églises, dont le patron, célèbre par ses miracles,
avoit sur-tout la réputation d’être peu patient[20]
et fort vindicatif. Ils s’ouvroient ces asyles
par des présens; et ce qui ne fut d’abord que
le gage de la reconnoissance envers leurs protecteurs,

devint, avec le temps, la dette d’un
sujet à son seigneur.

Les ducs, les comtes et les centeniers avoient
tous acheté leur emploi, ou s’en étoient rendus
dignes par quelque lâcheté, depuis que le
prince s’étoit attribué le pouvoir d’en disposer
sans consulter le champ de Mars; et ses magistrats,
chargés de toutes les parties du gouvernement
dans leurs provinces, faisoient un commerce
scandaleux de l’administration de la justice.
Après avoir violé toutes les lois, dont les
préceptions ou les ordres particuliers du roi
tenoient la place, on en étoit venu jusqu’à ne
plus daigner s’en tenir aux formalités ordinaires.
Pour se soustraire à la tyrannie de ces
tribunaux iniques, de malheureux citoyens se
soumirent dans leurs différends, à l’arbitrage de
ceux qui les avoient protégés contre l’avarice
et la cruauté des soldats. Bientôt ils ne reconnurent
plus d’autre juge. Malgré les efforts des
comtes et des ducs, la nouvelle juridiction des
seigneurs fit chaque jour des progrès, et quand
cette coutume eut acquis une certaine force, et
fut assez étendue pour qu’on n’osât plus tenter
de la détruire, l’assemblée des Leudes défendit
expressément aux magistrats publics d’exercer
aucun acte de[21] juridiction dans les terres
des seigneurs.


Je ne m’arrêterai pas à faire le tableau des
maux que produisirent les nouveautés dont je
viens de parler; les plaintes de nos anciens historiens
ne sont point exagérées à cet égard. A
quel excès ne doivent pas se livrer les Français,
puisqu’ils avoient joint aux vices féroces
qu’ils apportèrent de Germanie, les vices lâches
qu’ils avoient trouvés dans les Gaules? Effarouchés
par les obstacles, enhardis par les succès,
ils s’accoutumèrent à commetre de sang froid
des actions atroces, que l’emportement le plus
furieux ne pourroit justifier. Les lois de l’humanité,
les droits du sang furent violés sans
remords; aucune bienséance ne suppléoit aux
règles inconnues de la morale; la perfidie étoit
respectée; et les rois, comme leurs sujets, ne
mettoient aucun art à déguiser leurs plus grands
attentats. Si Childebert II veut se défaire de
Magnovalde, il le flatte, le caresse, l’attire à
sa cour sous prétexte d’une fête, et le fait assassiner
au milieu du spectacle. On jette son
cadavre par les fenêtres du palais; et en se saisissant
de ses biens, le prince ne daigne pas
même faire connoître les motifs d’un forfait qui
rompt tous les liens de la société. Marculfe nous
a conservé le modèle des lettres par lesquelles les
Mérovingiens mettoient sous leur sauvegarde un
assassin qu’ils avoient chargé du soin de les
servir.


Je dois le remarquer avec soin, ces attentats
infâmes dont nos chroniques sont souillées, sont
devenus entre les mains de quelques écrivains
modernes autant d’argumens pour prouver que
le gouvernement des Français étoit et devoit être
purement arbitraire: ils ont conclu du fait au
droit; ils ont pris l’abus des mœurs pour la loi
politique, et pour la constitution naturelle de
l’état, la contorsion forcée dans laquelle la violence
d’une part, et la foiblesse de l’autre, tenoient
le corps entier de la nation. Mais les
faits ne supposent, ni ne donnent aucun droit,
s’ils ne sont reconnus pour les actes d’une autorité
légitime. La loi qui les condamne est
violée, et non pas détruite; et cette loi, qui
n’a pas été la règle de quelques princes ou de
quelques citoyens avares, sanguinaires et ambitieux,
doit au moins en servir aux philosophes
qui jugent leurs actions. Qui veut peindre
avec fidélité les révolutions de notre gouvernement
sous la première race, doit dire que
dans l’anarchie où le mépris des lois fit tomber
les Français, la nation fut au pillage. Les
Leudes, les princes, chacun usurpa de nouveaux
droits, et l’empire de la force subsista
jusqu’à ce qu’enfin les évènemens ramenèrent
des lois sous le règne de Pepin.







CHAPITRE IV.

De la conduite et des intérêts des différens ordres de
l’état.—Comment les bénéfices conférés par les
rois Mérovingiens deviennent héréditaires.—Atteinte
que cette nouveauté porte à l’autorité
que ces princes avoient acquise.

Si les fils de Clovis avoient été les seuls maîtres
de l’état, il est vraisemblable que les Français,
quoiqu’ils regardassent chaque violence en
particulier comme un événement commun, ordinaire
et analogue à la férocité des mœurs publiques,
n’auroient pas souffert patiemment
cette longue suite d’injustices et de vexations,
qui, en menaçant également tous les ordres du
royaume, devoit faire craindre à chaque citoyen
en particulier d’être la victime du mépris des lois.
La multitude ne se souleva pas, parce qu’elle
ne connoissoit plus ses forces depuis la cessation
des assemblées du champ de Mars; d’ailleurs,
elle n’eut ni ne put espérer aucun chef. On a
vu que la plupart des Leudes tenoient de la
libéralité du prince, des bénéfices amovibles
qu’ils craignoient de perdre, ou ne cherchoient
qu’à s’en rendre dignes par des complaisances.
Les grands qui n’étoient pas courtisans, s’occupoient

à se faire des seigneuries particulières,
et croyoient qu’il étoit de leur intérêt
d’humilier le peuple et de l’accoutumer à la patience;
tandis que ceux à qui on avoit donné des
duchés, et des comtés, ne pouvant en sous-ordre
exercer un pouvoir arbitraire dans leurs
provinces, qu’autant qu’ils favoriseroient l’ambition
du prince, étoient eux-mêmes les plus
grands ennemis des lois.

Les nouveaux seigneurs, qui se faisoient des
principautés, en quelque sorte indépendantes,
dans le cœur de l’état, ne pouvoient affermir
leur autorité qu’en prescrivant des bornes à l’autorité
royale. Si on laissoit le temps au prince
d’acquérir de trop grandes forces et d’accoutumer
ses courtisans et le peuple à regarder
ses prétentions comme autant de droits, il étoit
naturel qu’il tournât toute sa puissance contre
les seigneurs, et qu’en les forçant de renoncer
à leurs usurpations, il les mît dans la nécessité
d’obéir. Cet intérêt étoit facile à démêler; et
si ces seigneurs l’avoient connu, sans doute que
leur inquiétude et leurs révoltes, en divisant
l’état, auroient ouvert l’entrée des Gaules aux
barbares de la Germanie, et causé la ruine entière
du nom Français. Heureusement ils se
croyoient trop puissans pour avoir quelque
crainte. Ils ne prévirent rien; l’inconsidération

fut toujours le vice fondamental de notre nation;
et ils auroient été bientôt punis de leur imprudence
et de leur tyrannie, si les Mérovingiens,
aussi inconsidérés qu’eux, n’avoient fait une
faute encore plus grande, et qui devint le principe
de la décadence de leur autorité, avant
qu’ils eussent atteint le but qu’ils se proposoient.

Je ne sais par quelle fatalité les hommes
injustes nuisent presque toujours à leurs intérêts,
en multipliant sans besoin les moyens
de réussir. Tout favorisoit les entreprises des
rois de France; et le temps seul auroit affermi
le gouvernement monarchique, s’ils n’avoient
admis à l’honneur de leur prêter le serment
que les Français, dont le crédit et les talens pouvoient
servir à l’agrandissement et au maintien
de leur pouvoir; ils reçurent, au contraire,
comme Leudes, tous ceux qui, pour échapper
à l’oppression publique, ou se mettre à portée
d’obtenir des bénéfices, voulurent se faire courtisans.
Ils crurent augmenter par cette politique
le nombre de leurs créatures et devenir plus puissans,
et ils se trompèrent. Plus les Leudes se
multiplioient, moins leur état étoit avantageux.
Tous ne purent pas obtenir des bénéfices ou
des emplois publics, et les produits de l’injustice
furent enfin trop petits pour le nombre des tyrans;
des espérances trompées firent naître des

plaintes et des murmures; et pour les étouffer,
le prince, qui n’avoit été jusques-là que libéral,
fut obligé d’être prodigue.

Tandis que les Leudes mettoient impitoyablement
à contribution l’orgueil des Mérovingiens
et leur envie de dominer, les ecclésiastiques,
qui songeoient de leur côté à tirer
parti des autres passions de ces princes, avoient
soin de leur mettre sous les yeux toute la rigueur
des jugemens de Dieu, et par je ne sais
quelle inconséquence, pensoient cependant
qu’on peut désarmer sa colère à force de fondations
pieuses. On croyoit en quelque sorte
dans ces siècles grossiers, que l’avarice étoit
le premier attribut de Dieu, et que les saints
faisoient un commerce de leur crédit et de leur
protection. De là les richesses immenses données
aux églises par des hommes dont les mœurs
déshonoroient la religion; et de là le bon mot de
Clovis, «que Saint-Martin ne servoit pas mal ses
amis, mais qu’il se faisoit payer trop cher
de ses peines.» Les richesses de la couronne
ainsi mises au pillage,[22] furent bientôt épuisées;
et les rois, dégradés par leur pauvreté,
n’auroient plus été que d’odieux prête-noms
d’une injustice dont les Leudes et le clergé
auroient retiré tout l’avantage, s’ils n’eussent
eu recours à l’artifice pour se soutenir.


Ils opposèrent les partis les uns aux autres,
devinrent chefs de cabales, et par leurs intrigues
fournissent une pâture à l’inquiétude de
leur cour. Avoit-on quelque raison de moins
ménager un grand, on lui enlevoit ses bénéfices,
son comté ou son duché, pour les donner
à celui qui, lassé d’attendre inutilement des
faveurs, commençoit à se faire craindre. C’est
en cela que Gontran[23] apprit à son neveu,
Childebert II, que consistoit principalement
l’art de régner. On fit quelquefois périr un Leude
riche, pour donner ses dépouilles à deux ou
trois autres. Il dut être bien dangereux d’avoir
une grande fortune, sans être assez fort pour
la défendre; puisque les princes, pressés par la
nécessité des circonstances, en vinrent souvent
jusqu’à piller les monastères, et redemander aux
églises les domaines qu’ils leur avoient donnés.

Cette odieuse politique réussit jusqu’à ce que
tous les grands en eussent été successivement
les dupes; mais, indignés enfin de la manière
arbitraire dont le prince donnoit, retiroit, rendoit
et reprenoit ses bénéfices, ce qui ne leur
donnoit que des espérances et des craintes, jamais
une fortune solide, ils songèrent à remédier
à cet abus. Nous ignorons tous les détails
de leur conduite; mais quelle qu’elle ait été, il
est sûr que, s’étant rendus les maîtres du roi

par ses propres bienfaits, ils réussirent à s’en
faire craindre; et qu’étant assemblés à Andely
pour traiter de la paix entre Gontran et Childebert,
ils forcèrent ces princes à convenir dans
leur traité, qu’ils ne seroient plus libres de retirer
à leur gré les bénéfices qu’ils avoient conférés,
ou qu’ils conféreroient dans la suite aux
églises et aux Leudes. On rendit les bénéfices
à ceux qui en avoient été dépouillés à la mort
des derniers rois; il est très-vraisemblable que
les grands qui avoient négocié les articles de la
paix, crurent même avoir rendu les bénéfices[24]
héréditaires dans les familles qui les possédoient.

Ce traité, en établissant une espèce de règle,
n’étoit propre qu’à perpétuer les désordres et
aigrir les esprits. Il dut avoir pour ennemis les
deux princes qui l’avoient contracté, et tous les
Leudes qui, dans le moment de sa conclusion,
ne possédoient aucun bénéfice, ou qui en furent
dépouillés. Un intérêt commun les réunit sans
doute contre ceux qui s’étoient emparés de la
plupart des domaines de la couronne, et qui
de leur côté durent se lier, et furent plus attentifs
que jamais à défendre leurs nouveaux
droits; de sorte que l’hérédité, ou du moins
la possession assurée des bénéfices, toujours
attaquée par une cabale considérable, et toujours
défendue par un parti puissant, devint le principal

mobile de tous les mouvemens des Français.
Le traité d’Andely, violé quand les circonstances
le permirent, et exécuté quand il fut impossible
de le violer, ne causa pas une révolution
subite dans l’état, mais la rendit nécessaire,
en ne laissant aucune voie d’accommodement
entre les grands.

Telle étoit la situation des Français, lorsque
Brunehaud se vit à la tête des affaires des
royaumes d’Austrasie et de Bourgogne, dont
Théodebert II et Thieri II, ses petits-fils, étoient
rois. Cette princesse, fière, hardie, avare,
ambitieuse, qui avoit des talens pour commander,
et à qui d’ailleurs un crime ne coûtoit rien pour
trancher les difficultés qui l’arrêtoient, fut incapable
de se prêter aux ménagemens sans lesquels
son ambition ne pouvoit réussir. Elle se comporta
comme si le traité d’Andely eut été oublié;
et soit qu’elle ne tentât pas de persuader aux
royalistes qu’elle ne vouloit rentrer dans les
domaines de la couronne, et n’être encore maîtresse
d’en disposer que pour les enrichir; soit
que le parti opposé fût plus fort que le sien;
il éclata une révolte contre elle en Austrasie; et
elle n’échappa au danger qui la menaçoit, qu’en
se retirant avec précipitation à la cour de Thieri.

Sa disgrace irrita ses passions au lieu de les
modérer, et continuant à gouverner la Bourgogne

comme elle avoit gouverné l’Austrasie, elle eut
pour ministre et pour amant, Protadius[25],
homme avare, qui élevoit sa fortune sur les
ruines de celle des grands, dont il partageoit
les dépouilles avec Brunehaud. Cette conduite
souleva à un tel point les Leudes bénéficiers
d’Austrasie et de Bourgogne, qu’après la mort
de Thieri, ils refusèrent d’élever sur le trône
les fils de ce prince, dans la crainte que Brunehaud
n’exerçât encore leur autorité. Ils déférèrent
la couronne à Clotaire II, déjà roi de
Neustrie, qui, pour marquer sa reconnoissance
aux conjurés, poursuivit Brunehaud leur ennemi,
se rendit son accusateur, et donna à
son armée le spectacle d’une reine condamnée
à périr par le supplice le plus cruel et le plus
ignominieux.

La mort de Brunehaud étoit l’ouvrage des partisans
du traité d’Andely; et ils furent sans doute
secondés dans cette entreprise par les possesseurs
des seigneuries, qui craignoient que leurs
droits encore équivoques ne fussent détruits, et
n’attendoient qu’une révolution pour les faire autoriser.
Ils comprirent que par la condamnation
d’une reine puissante au dernier supplice, ils
avoient dégradé la royauté, et que le prince ne
pourroit plus leur résister. Ils profitèrent de leur
avantage, et Clotaire II se sentant en quelque

sorte frappé du coup qu’il avoit porté à Brunehaud,
fut obligé d’obéir à des hommes dont
il avoit trop bien servi la vengeance.

La célèbre assemblée que les évêques et les
Leudes ennemis de Brunehaud tinrent à Paris
en 615, décida irrévocablement[26] la question
de l’hérédité des bénéfices, et légitima les droits
que les seigneurs avoient acquis dans leurs
terres. C’étoit l’avarice des grands, et non
l’amour du bien public, qui dicta les lois portées
dans cette assemblée; ainsi ils ne songèrent
point à donner une forme constante et
durable au gouvernement, et s’ils l’avoient
tenté, il est vraisemblable qu’ils n’auroient
pris que des mesures fausses et inutiles.

Satisfaits d’avoir fait décider en leur faveur
une question d’où dépendoit leur fortune, les
bénéficiers et les seigneurs n’ôtèrent à Clotaire
que les droits nouvellement établis sous les
régences de Frédégonde et de Brunehaud, et lui
laissèrent la jouissance de tous ceux que ses
prédécesseurs s’étoient faits jusqu’à la fin des
règnes de Gontran, de Chilpéric et de Childebert.
L’usage funeste des préceptions fut
conservé; et les évêques exigèrent seulement
que les rois s’engageassent à ne plus donner
de ces rescrits pour autoriser quelques-uns de
leurs courtisans à enlever des religieuses de

leurs monastères, et à les épouser. Il n’est point
parlé de la nomination aux duchés et aux
comtés dans l’ordonnance que l’assemblée de
Paris publia. Peut-être que cette importante
matière étoit réglée dans les articles qui ne
sont pas venus jusqu’à nous. Il est cependant
plus vraisemblable que les grands ne réclamèrent
pas le privilége[27] de les conférer; puisque
Clotaire, de son autorité privée et sans le consentement
des évêques ni des Leudes, éleva à la dignité
de maire du palais de Bourgogne, Varnachaire,
qui avoit été le chef de la conjuration
contre Brunehaud, et que ce ministre disposa à
son gré des premières dignités. Le clergé consentit
que l’abus par lequel les prédécesseurs de
Clotaire s’étoient souvent arrogé le droit de
nommer aux prélatures vacantes, et d’en faire
la récompense des vices de leurs courtisans,
devînt une loi du royaume. Quelque jaloux
que fussent les évêques du pouvoir arbitraire
qu’ils affectoient sur le clergé du second ordre,
ils le déposèrent en quelque sorte entre les
mains du prince, en s’engageant à ne point
punir un ecclésiastique, quelle que fût sa faute,
quand il reviendroit avec une lettre de recommandation
de la part du roi.

L’autorité qu’on avoit laissée à Clotaire II
étoit encore bien étendue; et il semble qu’il auroit

dû lui être aisé de s’en servir pour prendre ce
qu’on lui avoit ôté. Cependant ce reste de pouvoir
étoit prêt à s’évanouir. Quelque union
qu’il parut entre Clotaire et l’assemblée de Paris,
ils se craignoient et se haïssoient malgré eux,
et l’état devoit dès-lors éprouver de nouvelles
agitations. Tandis que les familles qui s’étoient
enrichies aux dépens de la couronne étoient
pleines de défiance à son égard, il étoit naturel
que Clotaire vît avec chagrin ses domaines aliénés
pour toujours. On devoit le soupçonner de
vouloir les recouvrer, et par conséquent les
grands devoient se tenir sur leurs gardes, et
tout tenter pour empêcher que les articles de
l’assemblée de 615 n’eussent le même sort que
le traité d’Andely. On attaque, parce qu’on
craint d’être attaqué; telle est la marche ordinaire
des passions: dès que des grands inquiets,
jaloux et soupçonneux formoient des entreprises
contre l’autorité royale, quelles ressources
le prince pouvoit-il trouver pour se
défendre? L’hérédité des bénéfices lui avoit
ôté le moyen le plus efficace d’acheter des créatures;
il avoit aliéné les royalistes en trahissant
ses propres intérêts; ses droits n’étoient encore
établis que sur des coutumes nouvelles; et quand
les lois auroient parlé en sa faveur, les Français
n’étoient-ils pas accoutumés à les mépriser?


En effet, la prérogative royale diminua de
jour en jour: cette révolution n’est ignorée de
personne; mais les détails nous en sont entièrement
inconnus. Nos historiens ne nous fournissent
aucune lumière satisfaisante, et le temps
nous a dérobé les ordonnances qui furent vraisemblablement
faites dans les[28] assemblées
des évêques et des Leudes, qui se tinrent
encore quelquefois dans les dernières années
du règne de Clotaire II. Ce prince perdit, les
uns après les autres, tous les droits que l’assemblée
de Paris lui avoit conservés. Il n’est
plus le maître de disposer de la mairie même
du palais, sans le consentement des[29] grands,
ou plutôt il est réduit au frivole honneur d’installer
dans cet office celui qu’ils ont choisi.
Clotaire se voit contraint de céder toutes les
fois qu’il est attaqué, et ne laisse à ses successeurs
qu’une autorité expirante dont les grands
sont jaloux, qu’ils usurpent, et qu’ils voient
échapper de leurs mains dans le moment qu’ils
croient en jouir.







CHAPITRE V.

De l’origine de la noblesse parmi les Français.—Comment
cette nouveauté contribua à l’abaissement
de l’autorité royale, et confirma la servitude
du peuple.—Digression sur le service militaire
rendu par les gens d’église.

Tant que les bénéfices ne furent pas héréditaires,
les distinctions accordées aux Leudes
ne furent que personnelles. Leur noblesse,
qui ne se transmettoit pas par le sang, laissoit
leurs enfans dans la classe commune des citoyens,
jusqu’à ce qu’ils prêtassent le serment
de fidélité entre les mains du prince. Les citoyens,
en un mot, formoient deux classes
différentes; mais les familles étoient toutes du
même[30] ordre.

Quand au contraire les bénéfices changèrent
de nature en devenant héréditaires, les fils
d’un bénéficier, par le droit même de leur
naissance, qui les appeloit à la succession de leur
père, se trouvèrent eux-mêmes sous la truste
ou la foi du roi, et furent d’avance ses obligés
ou ses protégés. La naissance leur donnant une
prérogative qu’on n’acquéroit auparavant que
par la prestation du serment de fidélité, on

s’accoutuma à penser qu’ils naissoient Leudes.
La vanité, toujours adroite à profiter de ses
avantages, est encore plus attentive à les
étendre sur le plus léger prétexte. Ces Leudes
d’une nouvelle espèce se crurent supérieurs
aux autres, et on commença à prendre de la
noblesse l’idée que nous en avons aujourd’hui:
les familles bénéficiaires, qu’on me permette
cette expression, formèrent une classe séparée,
non-seulement de celles qui n’avoient pas
prêté le serment de fidélité au prince, mais des
familles mêmes dont le chef avoit été fait
Leude suivant l’usage ancien.

On ne balancera point à regarder ce que je
dis ici de l’origine de la noblesse chez les
Français, comme une vérité incontestable, si
on remarque que la prestation du serment de
fidélité, qu’on exigea dans la suite indifféremment[31]
de tout le monde, et qui ne fut qu’un
gage de l’obéissance, ne valut presque dès-lors
aucune distinction, ou du moins ne donna pas
une certaine prérogative de dignité et de prééminence,
dont les seules familles bénéficiaires
jouissoient. Cette prérogative est réelle, puisque
les familles distinguées par leur illustration,
leurs alliances et leurs richesses, mais
qui dans le moment de la révolution ne se trouvèrent
pourvues d’aucun bénéfice, se crurent

dégradées, et cherchèrent par d’autres voies
que la prestation du serment de fidélité, à réparer
le tort que l’hérédité des bénéfices leur
avoit fait. De quoi se seroient-elles plaintes,
si elles n’avoient pas vu que les familles bénéficiaires
formoient dans l’état un ordre distingué
de citoyens, et que la loi, la coutume ou le
préjugé leur accordoient quelque droit ou quelque
honneur particulier?

Leur jalousie fut extrême, et pour satisfaire
leur orgueil alarmé, il fallut avoir recours à une
des plus étranges bisarreries dont parle notre
histoire; ce fut, ainsi que nous l’apprend Marculfe,
de changer ses propres, ou, comme on
parloit alors, son aleu en[32] bénéfice: c’est-à-dire,
que le propriétaire d’une terre la donnoit
au prince, qui, après l’avoir reçue en don, la
rendoit au donateur en bénéfice. Cette mode
de faire changer de nature à ses biens auroit
été la manie la plus extravagante, si les
bénéfices n’avoient communiqué une prérogative
particulière aux familles qui les possédoient.
C’eût été rendre sa fortune incertaine et
s’exposer à perdre une partie de son patrimoine
même, si quelque événement imprévu rendoit
au prince ses anciens droits sur les bénéfices.

Soit que l’abaissement de la puissance
royale, d’où les bénéfices tiraient leur origine,

les dégradât et les avilît; soit que les esprits
s’accoutumassent peu-à-peu à ne regarder dans
les bénéfices que les droits seigneuriaux qui
donnoient une autorité réelle; il arriva, par
une seconde révolution, que toutes les seigneuries
indistinctement communiquèrent à
leurs possesseurs les priviléges, les droits et la
dignité qui n’avoient d’abord appartenu qu’aux
seuls bénéfices. En effet, on négligea sur la fin de la
première race de conserver les titres primordiaux
de ses possessions. Étoient-elles dans
leur origine un bénéfice ou un aleu? Cette
question devint inutile. Sans doute que la possession
d’un bénéfice ne conféra plus aucune prérogative
particulière; elle fut même si peu un
titre de noblesse quand les seigneuries formèrent,
sous les successeurs de Clotaire II, l’usage
général du royaume, que les seigneurs employèrent
au contraire toutes sortes d’artifices
pour dénaturer ces possessions et persuader
qu’elles étoient des propres.

Dès qu’il y eut dans l’état des citoyens qui
possédoient des priviléges particuliers, et ne
les tenoient que de leur seule naissance, ils
durent mépriser ceux qui ne furent plus leurs
égaux, se réunir, ne former qu’un corps, et
avoir des intérêts également séparés de ceux
du prince et du peuple. A la qualité de juges,

les seigneurs joignirent celle de capitaines des
hommes de leurs terres, ou plutôt ils ne séparèrent
point des fonctions qui jusques-là avoient
toujours été unies dans le prince, les ducs, les
comtes et les autres magistrats publics de la
nation, et qui pendant plusieurs siècles encore
ne formèrent qu’un seul et même emploi. La
noblesse, par-là également redoutable au peuple
par son droit de justice, et au prince par
la milice qu’elle commandoit, s’étoit rendue
maîtresse des lois, et tenoit entre ses mains
toutes les forces de l’état. Il n’en falloit pas
davantage pour ruiner l’autorité royale et ôter
aux Mérovingiens toute espérance de la relever.
Les seigneurs auroient de même affermi leur
empire sur le peuple, si par leur modération
ils lui avoient appris à le regarder comme légitime;
mais ils ne savoient pas que rien n’est
stable sans le secours des lois; s’étant élevés en
les violant, ils continuèrent à n’avoir d’autre
règle que leur avarice, leur orgueil et leur
emportement.

Tant de changemens survenus dans la fortune
des Français produisirent une nouveauté
encore plus extraordinaire, et qui ne fut pas
moins funeste à la nation. Les évêques et les
abbés qui s’étoient fait des seigneuries, voyant
que les seigneurs laïcs étoient les capitaines de

leurs terres, et ne souffroient plus que leurs
sujets allassent à la guerre, sous la bannière du
comte ou du duc dans la juridiction duquel ils
étoient autrefois compris, crurent que leurs
domaines et la dignité du clergé seroient dégradées
s’ils ne jouissoient pas de la même
prérogative, ils allèrent donc à la guerre et
commandèrent en personne la milice de leurs
terres. A consulter les canons, c’étoit une
chose monstrueuse de voir les successeurs des
apôtres, et des hommes consacrés au silence
et à la solitude, profaner ainsi la sainteté du
ministère de paix et de charité, ou, par une
espèce d’apostasie, violer les vœux qu’ils
avoient faits à Dieu. Mais les barbares, avides et
jaloux des richesses du clergé, commençoient
depuis quelque temps à être admis à la cléricature,
et ils avoient corrompu la discipline ecclésiastique.
Dès prélats nommés pour la plupart
par le prince, et qui avoient acheté l’apostolat
à prix d’argent ou à force de lâchetés, avoient
enfin accoutumé les esprits à voir sans étonnement
les abus les plus scandaleux.

Indépendamment du tort que cette conduite
du clergé fit aux mœurs publiques, en accréditant
l’injustice, la force et la violence, elle lui
donna des intérêts opposés à ceux du prince et
du peuple. Des évêques usurpateurs, guerriers,

et assez puissans pour n’avoir plus besoin
d’une protection étrangère, ne devoient plus
voir dans Saint-Paul cette obéissance aveugle
qu’ils avoient autrefois prêchée. Qui ne sait pas
respecter les lois, méprise nécessairement les
droits du peuple. Les ecclésiastiques favorisèrent
les entreprises de la noblesse, et profanèrent
la religion, jusqu’à en faire l’instrument
de leur avarice et de leur ambition.

Le simple exposé de la manière dont les gens
d’église s’engagèrent à porter les armes suffit,
si je ne me trompe, pour faire connoître que
leur service militaire fut dans son origine une
prérogative seigneuriale, et non pas, ainsi que
des écrivains obscurs l’ont avancé dans ces
derniers temps, une charge de l’état qu’ils fussent
obligés d’acquitter. Quelque peu raisonnable
qu’ait été la conduite des Français, jamais
cependant ils n’auroient imaginé d’enlever des
pasteurs à leurs églises, et des solitaires à leurs
cloîtres, pour en faire de mauvais capitaines.
Au contraire, il ne faut point douter que si les
évêques et les abbés eussent permis à leurs
sujets d’aller à la guerre, sous les ordres du
duc ou du comte qui les commandoit avant
l’établissement des seigneuries, ou en eussent
grossi les milices de quelque seigneur voisin,
la noblesse l’eût regardé comme une faveur.


Qu’on me permette de m’étendre sur une
matière si importante et très-propre à répandre
de la lumière sur nos antiquités. Si les évêques
avoient été obligés au service militaire par la
constitution primitive de l’état, pourquoi, dans
le temps que Grégoire de Tours composoit
son histoire, n’y auroit-il encore eu qu’un
Falonius, évêque d’Embrun, et un Sagittaire,
évêque de Gap, qui se fussent acquittés de ce
devoir? Pourquoi cet écrivain, qui occupoit
lui-même un des premiers siéges des Gaules,
leur reprocheroit-il le scandale qu’ils donnoient
à l’église en portant les armes, s’ils n’avoient
fait que remplir une des fonctions de leur état?
Pourquoi les traiteroit-il de scélérats, et rapporteroit-il,
pour justifier ses reproches, que
ces prélats n’avoient point eu honte de servir
dans l’armée que Mummole conduisit contre
les Lombards? Grégoire de Tours, qui connoissoit
les devoirs de l’épiscopat et de la vie
religieuse, se seroit contenté de s’en prendre à
la barbarie du gouvernement et des lois, et d’inviter
les Français à corriger un abus aussi contraire
à l’état qu’à la religion même. Quand nos
pères auroient été assez grossiers pour exiger le
service militaire des évêques, comme ils l’exigeoient
peut-être des prêtres de leurs faux Dieux
en Germanie, est-il vraisemblable que les conciles

qui se tinrent dans les Gaules sous le
règne de Clovis ne s’y fussent pas opposés?
Pourquoi leurs représentations à cet égard
auroient-elles été inutiles dans un temps que
la nation se convertissoit, et accordoit au
clergé la plus grande autorité?

Rapportons-nous-en au siècle de Charlemagne,
plus à portée sans doute que le nôtre
de juger de la nature des fonctions militaires
que faisoient les évêques et les abbés. Si leur
service eut été une dette qu’ils eussent acquitté,
et non pas une prérogative seigneuriale
dont ils eussent joui, je demande par quelle
raison les chefs du clergé, eux qui avoient le
premier rang dans l’état et la plus grande influence
dans les affaires de la nation, auroient
été tenus à remplir des devoirs dont les capitulaires
mêmes nous apprennent que les derniers
clercs[33] étoient exempts? Quand le gouvernement
prit enfin une meilleure forme sous le
règne de Charlemagne, et que la nation, éclairée
par les lumières et les vertus de ce prince,
sentit combien il étoit contraire aux principes
de la religion, au caractère de l’épiscopat, à
l’honnêteté des mœurs publiques et à la vigueur
de la discipline militaire, que des évêques
et des moines fissent dans des camps le métier
de soldats; ce ne fut pas une exemption de

porter les armes qu’on leur accorda, on leur
fit une défense[34] de faire la guerre; et cette
loi fut portée sur la requête et les remontrances
de quelques prélats qui connoissoient leurs
devoirs et les anciennes règles de l’église, et
qui firent appuyer leur demande par les seigneurs
les plus accrédités.

Tant s’en faut qu’on regardât alors cette
défense comme une faveur accordée aux évêques,
que le public crut au contraire qu’on les
avoit dépouillés d’un privilége, et que le corps
entier du clergé en seroit dégradé. Il fallut que
l’assemblée qui en avoit porté la loi en fît connoître
les véritables motifs. «Ce n’est, dit
Charlemagne[35], que par une méchanceté
digne du démon même, que quelques personnes
mal intentionnées ont pu penser que
j’aie voulu offenser la dignité du clergé et nuire
à ses intérêts temporels, en faisant la loi qu’il
m’a lui-même demandée, et qui lui défend de
porter les armes et de faire la guerre; j’ai des
sentimens tout opposés. Il n’en deviendra que
plus respectable, lorsqu’il s’attachera tout entier
aux fonctions divines de son état.»







CHAPITRE VI.

Progrès de la fortune des maires du palais sous
les successeurs de Clotaire II.—Inconsidérations
de la noblesse à leur égard.—Ils s’emparent
de toute l’autorité.—Charles Martel
établit de nouveaux bénéfices.—Pepin monte
sur le trône.

Les maires du palais, qui n’avoient été dans
leur origine que les chefs des officiers domestiques
du prince, joignirent d’abord à l’intendance
générale du palais la qualité de juges de
toutes les personnes qui l’habitoient. Leur emploi
devint plus important à mesure que les
rois agrandissoient eux-mêmes leur puissance.
Ces courtisans habiles corrompirent leurs maîtres
pour les dominer; en leur apprenant à
négliger dans les plaisirs les soins pénibles du
gouvernement, ils en attiroient à eux toutes
les fonctions. Ils gouvernèrent les finances,
commandèrent les armées et présidèrent enfin
ce tribunal suprême où le roi devoit rendre lui-même
la justice aux Leudes, et juger définitivement
les procès qui y étoient portés par appel
de toutes les provinces du royaume. Étant parvenus
à se rendre les dépositaires de toute la

puissance royale, il doit paroître surprenant
qu’au lieu d’être accablés les premiers sous ses
ruines, quand l’hérédité des bénéfices rendit
la noblesse maîtresse absolue du royaume, leur
fortune, au contraire, fasse de nouveaux progrès
et ne connoisse plus de bornes; ils ne font
que changer leur qualité de ministres, de capitaines
et de favoris du prince, en celle de ministres,
de capitaines et de favoris de la nation.

Si la conduite que les grands avoient tenue jusques-là,
et qu’ils tinrent encore dans la suite, permettoit
qu’on pût raisonnablement les soupçonner
d’agir par des vues réfléchies, de prévoir l’avenir
et d’embrasser à la fois tout un systême
de gouvernement, peut-être pourroit-on croire
que pour détruire plus facilement et plus sûrement
le pouvoir du roi, ils lui débauchèrent son
ministre, et laissèrent au maire du palais son crédit
et son autorité, pour s’en faire un protecteur
plus puissant. Mais il est vraisemblable que la fortune,
les circonstances et les événemens tinrent
lieu de politique aux familles bénéficiaires et aux
seigneurs. Si quelque prudence se mêla dans cette
affaire, elle vint toute de la part des maires, qui,
pour n’être pas les victimes de la royauté en décadence,
trahirent les intérêts de Clotaire II et
de ses successeurs, au lieu de les secourir, et se
mirent à la tête de la conjuration.


Varnachaire, selon les apparences, n’accepta,
après le supplice de Brunehaud, la mairie du
royaume de Bourgogne, que dans le dessein
d’éclairer de plus près la conduite de Clotaire II,
et de le perdre, ou du moins d’empêcher qu’il
ne tentât de reprendre les droits qu’il avoit perdus.
Cet homme ambitieux, implacable dans
ses haines, et accoutumé aux mouvemens des
partis et des cabales, n’auroit pas exigé de Clotaire
qu’il lui promît par serment de ne lui jamais
ôter sa dignité, s’il n’avoit eu que des vues
favorables à l’autorité royale. Il ne songea qu’à
ses intérêts particuliers: il écrivit à tous les
grands pour leur promettre qu’il seroit en toute
occasion leur protecteur. Il ne travailla qu’à
étendre son pouvoir, et sa conduite servit de
modèle à ses successeurs.

Il seroit difficile de dire quel fut le gouvernement
des Français, depuis que le clergé et
la noblesse s’étoient emparés de la puissance
publique. En ôtant à la royauté les prérogatives
acquises insensiblement par adresse, et que les
anciennes lois de Germanie ne lui attribuoient
pas, on ne lui avoit pas même laissé ce qui devoit
raisonnablement lui appartenir. Réduite à n’être
qu’une magistrature impuissante, ce n’étoit plus
qu’un vain titre. D’ailleurs, les rois, presque toujours
enfans, ou corrompus par une éducation

qui les rendoit méprisables, étoient prisonniers
dans leur palais, et inconnus de leur nation.

Les seigneuries, dont le nombre devoit être
encore très-médiocre, quand les bénéfices devinrent
héréditaires, se multiplièrent fort rapidement
dans les dernières années du règne de
Clotaire II et sous ses premiers successeurs.
Chaque gentilhomme, chaque évêque, chaque
monastère, se crut en droit de devenir le tyran
de ses voisins. Les assemblées des grands ne se
tinrent que très-rarement, et, sans doute, elles
offroient l’image d’une bande de brigands qui,
après avoir volé une caravane, partage le butin.
La noblesse ne formant point un corps régulier
qui eût ses lois, sa police, ses magistrats, ses syndics
et ses assemblées réglées, chaque seigneur
voulut jouir en particulier, dans ses terres, de
tout le pouvoir de son ordre. Quoique les justices
seigneuriales restreignissent, de jour en
jour, la juridiction des ducs et des comtes, et
diminuassent, par conséquent, les droits de leurs
gouvernemens, ils ne s’opposèrent pas aux progrès
de l’usurpation. Ils profitèrent eux-mêmes de
l’anarchie et de leur crédit, pour se faire de grandes
terres dont les droits les dédommageoient
de ce qu’ils perdoient en qualité de ducs et de
comtes; et il étoit naturel qu’ils sacrifiassent les
intérêts d’une dignité qui n’étoit pas héréditaire

à ceux de leurs terres, qui étoient le patrimoine
de leurs enfans. Enfin, à la tête de ce gouvernement
monstrueux étoit un maire du palais,
comme premier magistrat, qui avoit soin que
toutes les lois fussent détruites et violées; et
que, sous le nom de coutumes, toutes les passions
et tous les caprices de la noblesse, des
évêques et des moines fussent respectés.

Ces désordres étoient si agréables aux seigneurs,
qu’abandonnant leur fortune au zèle
que leur marquoient les maires, ils ne prirent
aucune précaution pour les empêcher d’abuser
de leur crédit: ces officiers ne tardèrent pas à
s’apercevoir de cette imprudence grossière. Après
avoir humilié les rois, ils formèrent le projet
d’asservir les grands. Jamais entreprise ne fut
moins hardie; ils pouvoient tout se promettre
du mépris où les lois étoient tombées, de la
tyrannie extrême que les seigneurs exerçoient
sur le peuple, de leur désunion, et sur-tout,
de l’ignorance où ils étoient de leurs intérêts.
Tandis que les grands croyoient l’autorité
royale anéantie sans retour, elle se trouvoit
déjà toute entière, sous un autre nom, entre
les mains des maires, qu’ils regardoient, par
habitude, comme les tuteurs de la liberté publique;
mais ces nouveaux rois, après avoir
affermi, avec art, leur autorité, ne tardèrent

pas à vouloir en abuser, et firent bientôt éprouver
à la noblesse, qu’elle avoit un maître.

La pesanteur du joug la tira, enfin, de son
erreur, mais en voulant essayer ses forces, elle
ne sentit que sa foiblesse. Les maires, en autorisant
toutes sortes de vexations, avoient affoibli
ou détruit les seigneurs qui leur étoient suspects,
et s’étoient faits des courtisans et des
flatteurs, personnages toujours prêts à servir
d’instrument à la tyrannie. Dans ce haut degré
de fortune, ils eurent la foiblesse d’envier aux
rois, leur pompe inutile et les vains respects
qu’on leur rendoit; ou plutôt, s’ils formèrent
le projet de les chasser de leur trône, pour s’y
placer, ce n’est pas qu’ils y gagnassent rien
personnellement, mais ils vouloient, selon les
apparences, affermir la fortune de leur maison:
la royauté étoit héréditaire, et la mairie n’étoit
qu’élective.

A la mort de Sigebert II, qui portoit le nom
de roi, en Austrasie, Grimoald, son maire, fit
disparoître le légitime héritier, dont il publia la
mort, et mit la couronne sur la tête de son fils.
Soit qu’il eût des ennemis puissans, ou que les
Français, par une sorte de contradiction assez
ordinaire dans le cœur humain, conservassent
encore quelque reste d’attachement[36] pour la
postérité de Clovis qu’ils laissoient opprimer;

soit par quelqu’autre motif dont le temps nous
a dérobé la connoissance, les Austrasiens se
soulevèrent contre leur maire, refusèrent de
reconnoître son fils, et demandèrent des secours
à Archambaud qui gouvernoit la Neustrie. Ce
maire assembla avec diligence une armée, et
eut la générosité de punir les usurpateurs, quoiqu’il
fût de l’intérêt de son ambition de les favoriser,
et que leur succès en Austrasie fût
devenu un titre pour lui en Neustrie. Childéric,
fils de Clovis II, succéda à Sigebert; et Pepin
de Heristal, qui fut élevé à la dignité de maire,
jeta les fondemens de la grandeur où son petit-fils
parvint.

Pepin, aussi ambitieux que son prédécesseur
et ses collègues, mais sage et patient dans ses
entreprises, se fit une politique bien extraordinaire,
pour le siècle et la nation où il vivoit, et
dont il étoit impossible que les Français, toujours
aveugles dans leurs espérances, toujours
dupes des événemens présens, et toujours emportés
dans leur conduite, fussent capables de
démêler les ressorts. Pepin jugea que si les
premiers maires avoient pu se permettre les
plus grandes injustices, pour se rendre puissans,
il n’y avoit plus que la modération et la
justice qui pussent justifier leur ambition, et
affermir la haute fortune où il étoit élevé. Ce fut

à force de prudence, de douceur, de courage
et de ménagemens, qu’il tenta de gagner le
clergé et la noblesse, qui, souffrant avec impatience,
le gouvernement injuste des maires,
auroient voulu rendre au prince l’autorité qu’il
avoit perdue.

Rien n’est plus dangereux qu’un tyran qui a
quelques vertus, ou qui sait en emprunter le
masque: aussi, les Austrasiens tombèrent-ils
grossièrement dans le piége que Pepin leur avoit
tendu. Ils regardèrent comme solidement affermi,
un bonheur qu’ils ne devoient qu’aux qualités
personnelles de leur maire, et n’imaginèrent
pas qu’il pouvoit avoir un successeur
indigne de lui. Pepin eut un crédit sans bornes,
et quand Thieri III fut tiré du monastère de
Saint-Denis, pour succéder à ses frères Clotaire
et Childeric, il refusa de le reconnoître. Il ne
tenoit qu’à lui de se faire proclamer roi dans
un des trois royaumes que comprenoit la domination
française; mais il ne permit aux Français
Austrasiens, que de lui donner le titre de duc
dans leur royaume; et même, pour n’exciter aucune
envie, ou du moins ne s’exposer qu’à une
partie de ses traits, il voulut avoir un collègue.

La conduite toute différente des maires de
Bourgogne et de Neustrie, annonçoit dans ces
deux royaumes une révolution prochaine. Leur

tyrannie étoit telle, que les grands désespérant
de pouvoir défendre leur liberté, n’avoient plus
que le choix des plus extrêmes résolutions. Tous
les jours exposés à des injures et à des violences,
les uns étoient chassés de leurs terres, les autres
les abandonnoient pour prévenir l’oppression,
et tous cherchoient un asyle en Austrasie; où,
par leurs plaintes, ils fournirent à Pepin, un
prétexte de satisfaire son ambition, en feignant
de n’être que le vengeur des opprimés. Il assembla
une armée, qu’il fit marcher contre Bertaire,
qui se trouvoit à-la-fois maire de Bourgogne et
de Neustrie. Si ce tyran eût été vainqueur, les
Français auroient été traités comme les esclaves
les plus vils; ou du moins il ne leur restoit
d’autre ressource que ce désespoir subit et
violent, que le sentiment de la liberté excite
quelquefois dans un peuple qui n’est pas encore
accoutumé au joug, ni familiarisé avec les
affronts. Heureusement Bertaire fut défait, et il
périt dans la déroute de ses troupes.

Pepin, qui s’étoit fait une habitude de sa
modération, ne sentit peut-être pas, dans le
moment qu’il en recueilloit le fruit, tout ce qu’il
pouvoit se promettre de sa victoire, de l’attachement
des Austrasiens, et de la reconnoissance
inconsidérée des Français de Bourgogne
et de Neustrie. Peut-être aussi jugea-t-il qu’il

étoit égal pour ses intérêts que Thieri III fût
roi ou moine. L’ambition éclairée se contente de
l’autorité, et dédaigne des titres qui la rendent
presque toujours odieuse ou suspecte; Pepin
laissa à Thieri, son nom, ses palais et son oisiveté,
et ne prit pour lui que la mairie des deux
royaumes qu’il avoit délivrés de leur tyran.

Il étoit en état, s’il eût aimé véritablement le
public, de corriger une partie des abus, et de
donner, enfin, une forme constante à un gouvernement,
dont toutes les parties avoient éprouvé
de continuelles révolutions. Pepin avoit des
lumières supérieures, on ne peut en douter; et
une longue suite de malheurs avoit appris aux
Français qu’on ne peut cesser d’être l’esclave des
passions des hommes, qu’en se soumettant à
l’autorité des lois. Mais on diroit que Pepin,
plus jaloux de commander arbitrairement, que
de mériter la gloire d’un législateur équitable,
voulût qu’il subsistât des désordres, dans la
vue, sans doute, de se rendre plus nécessaire,
et d’occuper continuellement les esprits de ses
entreprises. Il rendit une sorte de dignité aux
grands qui avoient perdu leur crédit en cessant
d’être unis. Il en convoqua, il est vrai, assez
souvent les assemblées, pour faire croire qu’il
en étoit autorisé, mais trop rarement pour qu’il
en fût gêné. Il gouverna avec un pouvoir absolu,

qu’on ne lui contesta point, parce qu’il sut le
déguiser en politique, aussi adroit qu’ambitieux.
Il eut l’art, enfin, de se rendre tellement propre
l’autorité que les maires avoient usurpée, qu’il
accoutuma les Français à regarder le duché
d’Austrasie et les mairies de Bourgogne et de
Neustrie, comme une portion de son patrimoine
même; et sans le secours d’aucune loi, ses dignités
devinrent héréditaires dans sa famille.

Tant de puissance devoit être le partage de
Charles-Martel; mais soit que Pepin voulût
punir, sur ce fils, les chagrins domestiques que
sa mère lui avoit causés, soit que cet homme,
qui gouvernoit arbitrairement les Français, fût
lui-même gouverné plus arbitrairement par sa
seconde femme, il revêtit de toutes ses dignités
son petit-fils Théodebald; de sorte qu’à la honte
de toute la nation, Dagobert III, encore enfant,
eut pour maire un autre enfant, qui étoit sous
la tutelle de Plectonde sa grand’mère et veuve
de Pepin.

Cette régente se trouvoit dans la situation la
plus critique. L’élévation de son petit-fils étoit,
par sa bizarrerie même, une preuve certaine
qu’il n’y avoit ni principe, ni règle dans le gouvernement;
et que les seigneurs se conduisant
au hasard, ne savoient plus ce qu’ils pensoient
de la royauté, de la mairie, ni de leur propre

état. Après toutes les révolutions que les Français
avoient éprouvées, rien ne devoit paroître
extraordinaire; mais au milieu des caprices de
la fortune, dont le royaume étoit le jouet, si on
pouvoit tout oser et tout entreprendre avec quelque
espérance de succès, on devoit craindre
aussi de trouver, à chaque pas, un écueil inconnu.
Ne pouvant se tracer un plan fixe et
suivi de conduite qui prévînt tous les dangers,
le gouvernement se voyoit réduit à changer la
politique, à mesure que les événemens changeroient,
et couroit, par conséquent, à sa perte.
Tout ce que put faire l’espèce de souveraine qui
gouvernoit à-la-fois, l’Austrasie, la Neustrie et
la Bourgogne, ce fut de faire arrêter Charles-Martel,
dont elle craignoit l’esprit hardi, ambitieux
et entreprenant; mais cette démarche ne
procura qu’un calme bien court. Il se préparoit
d’un autre côté, une révolution, et elle auroit
coûté une guerre cruelle aux Français, si
Plectonde avoit eu quelque demi-talent, pour
défendre la dignité de son petit-fils, qui fut
conférée à Rainfroi.

Charles-Martel, cependant, eut le bonheur
de s’échapper de sa prison; et l’Austrasie, où il
se réfugia, le reconnut aussitôt pour son duc.
C’étoit un homme qui avoit toutes les qualités
de l’esprit, dans le degré le plus éminent; son

ambition brillante, audacieuse et sans bornes,
ne craignoit aucun péril. Aussi dur et inflexible
envers ses ennemis, que généreux et prodigue
pour ses amis, il força tout le monde à rechercher
sa protection. Il crut que Rainfroi occupoit
une place qui lui appartenoit; il lui fit la guerre,
le défit, et prit, comme son père, le titre de
maire de Bourgogne et de Neustrie. Pepin avoit
été un tyran adroit et rusé; Charles Martel ne
voulut mériter que l’amitié de ses soldats, et se
fit craindre de tout le reste. Il traita les Français
avec une extrême dureté; il fit plus, il les méprisa.
Ne trouvant par-tout que des lois oubliées
ou violées, il mit à leur place, sa volonté. Sûr
d’être le maître, tant qu’il auroit une armée
affectionnée à son service, il l’enrichit, sans
scrupule, des dépouilles du clergé, que ses mauvaises
mœurs rendoient peu puissant, qui possédoit
la plus grande partie des richesses de
l’état, et qui fut alors traité comme les Gaulois
l’avoient été dans le temps de la conquête.

Charles Martel n’ignoroit pas que les rois
Mérovingiens avoient d’abord dû leur fortune,
et ensuite, leur décadence à leurs bénéfices. Il
en créa de nouveaux, pour se rendre aussi puissant
qu’eux; mais il leur donna une forme toute
nouvelle, pour empêcher qu’ils ne causassent la
ruine de ses successeurs. Les dons que les fils

de Clovis avoient faits de quelques portions de
leurs domaines, n’étoient que de purs dons,
qui n’imposoient aucun devoir particulier[37], et
ne conféroient aucune qualité distinctive. Ceux
qui les recevoient, n’étant obligés qu’à une
reconnoissance générale et indéterminée, pouvoient
aisément n’en avoir aucune, tandis que
les bienfaiteurs en exigeoient une trop grande;
et de-là devoient naître des plaintes, des reproches,
des haines, des injustices et des révolutions.

Les bénéfices de Charles Martel furent, au
contraire, ce qu’on appela depuis des fiefs, c’est-à-dire,
des dons faits, à la charge de rendre au
bienfaiteur, conjointement ou séparément, des
services[38] militaires et domestiques. Par cette
politique adroite, le maire s’acquit un empire
plus ferme sur les bénéficiers; et leurs devoirs
désignés les attachèrent plus étroitement à leur
maître. Cette dernière expression paroîtra peut-être
trop dure; c’est cependant l’expression
propre; puisque ces nouveaux bénéficiers furent
appelés du nom de vassaux, qui signifioit alors,
et qui signifia encore pendant long-temps, des
officiers domestiques.

Charles Martel, toujours victorieux et sûr de
la fidélité de son armée, regarda les capitaines
qui le suivoient, comme le corps entier de la

nation. Il méprisa trop les rois Dagobert, Childéric
et Thieri-de-Chelles, dont il avoit fait ses
premiers sujets, pour leur envier leur titre. A
la mort de ce dernier, il voulut que les Français
se passassent d’un roi, et en mourant il
n’appela pas les grands de la nation, mais ses[39]
vassaux, c’est-à-dire, les capitaines de ses
bandes et les officiers de son palais, pour être
témoins du partage qu’il fit entre ses fils Carloman
et Pepin, de toutes les provinces de la
domination française, qu’il regardoit comme sa
conquête et son patrimoine.

Un gouvernement aussi long et aussi arbitraire
que celui de Charles Martel avoit effarouché
tous les esprits; et c’est sans doute pour
les calmer, que Pepin, moins hardi que Carloman,
qui gouverna l’Austrasie en son nom,
jusqu’au moment qu’il embrassa la vie monastique,
fit proclamer Childéric III, roi de Bourgogne
et de Neustrie; et cette vaine cérémonie
produisit l’effet que le maire en attendoit.
Parce qu’il n’avoit pas les vices de son père,
on crut qu’il auroit les vertus de son aïeul.
Le peuple qui, depuis long-temps, ne prenoit
aucun intérêt à la chose publique, parce qu’il
étoit trop éloigné de rien espérer de favorable,
crut, sur la parole de Pepin, qu’il alloit être
moins opprimé. La noblesse qui, en sentant sur

elle, une main moins pesante que celle de
Charles Martel, auroit été capable de se soulever,
si Pepin ne l’eût flattée, ne fut qu’inquiète
et orgueilleuse. Les uns étoient las de la mairie,
dont les inconvéniens étoient présens, sans
savoir ce qu’il falloit substituer à sa place; les
autres regrettoient l’ancienne royauté, dont on
n’avoit presqu’aucun souvenir; et personne ne
songeoit que pour rétablir l’ordre, il falloit
qu’il n’y eût que les lois qui eussent un pouvoir
absolu.

Le clergé occupé de la restitution des biens
qu’on lui avoit volés, rendoit la mémoire
de Charles Martel odieuse, et publioit sa
damnation, pour obliger son fils à réparer
ses injustices. Mais Pepin se bornoit à croire
qu’il lui suffisoit de désapprouver la conduite
de son père, pour n’être pas son complice.
Il étoit trop ambitieux et trop habile, pour ne
pas ménager les soldats de Charles Martel,
qui faisoient toute sa force, et qui, malgré
les exhortations et les menaces des évêques
et des moines, avoient pris le parti de ne
point abandonner leurs usurpations. Le clergé
voyant, enfin, que ses plaintes ne produisoient
aucun effet salutaire sur la conscience
endurcie des ravisseurs, se mit sous la protection
spéciale de Pepin, qui le flatta,

le consola, et, en lui donnant des espérances
pour l’avenir, l’attacha à sa fortune.

Tout préparoit une révolution dans le gouvernement;
les Français la désiroient, les uns,
parce qu’ils étoient attachés à Pepin, les autres,
par inconstance ou par lassitude de l’administration
présente, et le maire profita de cette disposition
des esprits, pour s’emparer de la couronne.
Mais il voulut la recevoir comme un don
de son peuple, et le peuple ne la donna qu’après
avoir consulté le pape Zacharie sur les droits
de Pepin et de Childéric. Le pontife, qui avoit
tout à redouter de l’un, et rien à craindre de
l’autre, décida que le maire pouvoit prendre le
titre de roi, puisqu’il en faisoit les fonctions;
et Childéric, dégradé par ce jugement, fut relégué
avec son fils, dans un cloître. Ainsi finirent
dans l’humiliation, les derniers princes d’une
maison, dont le chef avoit fondé l’empire des
Français dans les Gaules. Cette révolution ne
changea rien à l’autorité réelle de Pepin, ni au
sort de la nation; et la royauté, après avoir
éprouvé les disgraces les plus entières, se
trouva encore en possession de tous les droits
qu’elle avoit eus, avant le règne de Clotaire II.







CHAPITRE VII.

Pourquoi la nation française n’a pas été détruite
sous la régence des rois Mérovingiens.

Pendant que les princes Mérovingiens
regnèrent dans les Gaules, l’Europe fut accablée
du poids des barbares qui la déchiroient.
Ce que Tacite[40] avoit prévu, arriva; la ruine
de l’Empire Romain avoit allumé des guerres
civiles entre toutes les nations, et les barbares,
avides de faire des conquêtes, mais gênés les
uns par les autres, ne pouvoient prendre une
assiette assurée dans le pays qu’ils avoient envahi.
Les révolutions se succédèrent rapidement;
des débris d’une puissance, il s’en formoit
plusieurs; et si quelqu’une d’entre elles
sembloit menacer les autres de les engloutir,
elle s’affoiblissoit par ses propres victoires, et
tomboit en décadence, dès qu’elle vouloit jouir
de ses avantages.

Le royaume des Hérules, si fameux par la
fin d’Augustule et de l’Empire d’Occident, ne
subsista lui-même que quatorze ans, et fit
place à la monarchie des Ostrogoths, que
Théodoric fonda, et qui, bientôt après, fut
détruite par Narsez. L’histoire ne parle plus
des Huns, des Alains, des Suéves, etc. Les

Vandales, qui ont traversé la Gaule et l’Espagne
en conquérans, établissent leur domination en
Afrique, et se voient enlever leur proie par
Bélisaire. Le royaume de Bourgogne devient
une province des Français. Les Lombards
fondent, l’épée à la main, un nouvel empire
en Italie, qui sera bientôt renversé par Charlemagne,
après avoir été menacé de sa ruine
par Pepin. Les Visigoths, chassés des terres
qu’ils occupoient dans les Gaules, voient
anéantir leur puissance en Espagne, par un
peuple sorti de l’Arabie, qui combattoit pour
conquérir des royaumes, et étendre sa religion.
Les Sarrasins, ambitieux et fanatiques, avoient
déjà changé la face de l’Asie et de l’Afrique,
et se répandant des Pyrénées dans les Gaules,
préparoient aux états des Mérovingiens, une
servitude aussi prompte que funeste, tandis
que la Germanie, si redoutable jusqu’alors,
et si féconde en soldats, menaçoit encore
tous ses voisins. Les Bavarois, les Allemands,
les Turingiens et les Saxons, surtout,
plus puissans que ne l’avoient été les
Français, sous le règne de Clovis, étoient
las d’habiter leurs forêts, et à l’exemple des
peuples qui les avoient précédés, ne méditoient
que des conquêtes. Chaque nation,
en un mot, se trouvoit dans un état de crise,

et il sembloit qu’un peuple ne pût subsister
qu’en détruisant ses voisins.

Par quelle cause la nation française est-elle
presque la seule qui n’ait pas subi le même sort
qu’éprouvèrent ces tribus  de barbares qui
pénétrèrent dans les provinces de l’Empire
Romain? Dire qu’elle fut, ou plus brave,
ou plus sage, ce seroit lui donner un éloge
qu’elle ne mérite pas. On sait que tous les
peuples qui venoient de Germanie, avoient un
courage égal; et ce que j’ai dit du gouvernement
des Français, toujours conduits au hasard
par les événemens, doit faire juger qu’il étoit
bien difficile d’avoir plus de vices et moins de
prudence qu’eux. Les Français, en effet, ne
furent que plus heureux. Tout le malheur de
quelques peuples, fut de paroître les premiers
sur les terres de l’Empire. En subjuguant des
provinces où ils n’étoient connus que par la
terreur, que leurs courses et leurs ravages y
avoient répandue, ils y inspirèrent une haine
violente contre eux; de sorte que, se trouvant
entourés d’ennemis, au milieu de leurs conquêtes,
il leur fut d’autant moins facile d’y
affermir leur puissance, qu’ils laissoient
derrière eux, des peuples nombreux, à
qui ils avoient ouvert le chemin, que leur
exemple encourageoit, et qui étoient assez

forts pour les chasser de leurs nouvelles
possessions.

Quand les Français, au contraire, s’établirent
en deçà du Rhin, les Gaulois commençoient à
se familiariser avec les mœurs et les coutumes
Germaniques. Le temps leur avoit appris à
trouver, en quelque sorte, tolérable, ce qui
leur avoit d’abord paru monstrueux. Clovis et
ses sujets, quoique païens, étoient moins
odieux que les Bourguignons et les Visigoths,
qui avoient apporté les erreurs de l’arianisme
dans les Gaules. Les Français abjurèrent sans
peine, leur religion, pour prendre celle des
vaincus, qui les regardèrent alors comme les
protecteurs et les vengeurs de la foi.

Clovis, en s’établissant tard dans les Gaules,
laissa derrière lui, des ennemis moins puissans
et moins nombreux. Les premiers barbares
étoient toujours allés en avant, sans
songer à se faire des établissemens solides,
parce qu’ils étoient poussés par d’autres barbares
qui marchoient à leur suite, et qu’ils
n’avoient à vaincre devant eux, que des
Romains consternés, et qui ne savoient pas
se défendre. Les Français, au contraire,
bornés dans les provinces méridionales et
occidentales des Gaules, par les Bourguignons,
les Visigoths et les Bretons, aux

dépens de qui il étoit beaucoup plus difficile
de s’agrandir, conservèrent le pays qu’ils
possédoient en Germanie. Ils y portèrent
souvent la guerre, et, en soumettant les
Allemands, les Bavarois et les Frisons, qui
auroient pu les subjuguer, si on avoit négligé
de les contenir au-delà du Rhin, ils s’en
firent un rempart contre les autres peuples de
Germanie.

Il est assez curieux d’observer que les vices
mêmes de la constitution des Français contribuèrent
au salut de leur empire. A ne
considérer que la différence qu’il y avoit entre
la férocité des Français et les mœurs plus
douces et plus humaines des Gaulois, il n’est
pas douteux que la conduite de la nation qui
rédigea les lois Saliques et Ripuaires, ne paroisse
d’abord moins sage que celle des Bourguignons
et des Visigoths, qui ne composèrent
qu’un même peuple avec les vaincus, en faisant
des lois[41] communes, générales et
impartiales, qui confondoient leurs droits.
Mais c’étoit prendre en partie les mœurs des
vaincus. Les Visigoths et les Bourguignons
pouvoient emprunter plusieurs choses utiles
des Gaulois, mais il leur étoit impossible de
les estimer assez, pour se mêler et se confondre
avec eux, sans qu’ils en fussent amollis,

et sans perdre cette valeur, à laquelle ils
avoient dû leurs premiers avantages.

Les Français, au contraire, en forçant leurs
sujets de renoncer aux lois romaines, pour
adopter les coutumes germaniques, s’ils vouloient
participer aux priviléges de la nation conquérante,
donnèrent aux Gaulois, les mœurs de
leurs vainqueurs. On vit disparoître des Gaules
cette paresse, ce découragement, cet affaissement
des esprits qui avoient été nécessaires aux
empereurs pour établir leur despotisme. Dans
les circonstances où se trouvoient alors les barbares,
un état devoit tirer bien moins d’avantages
d’un commencement de police qui auroit
été très-imparfait, que de cette férocité brutale
qui conservoit la fierté de la valeur germanique,
et préparoit les Gaulois à devenir des
soldats aguerris.

Que les provinces de la domination française
n’eussent pas d’abord été partagées en autant
de royaumes qu’un roi laissoit de fils; que
ces partages, au lieu d’être enclavés les uns
dans les autres, et de donner souvent à deux
princes différens, une même[42] ville, eussent
été faits suivant les règles d’une sage politique;
les Français moins divisés entre eux par des
haines et des intérêts domestiques, auroient
commencé à être plus citoyens que soldats; et

n’auroient pas, cependant, été assez bons
citoyens, pour mettre leur pays en sûreté contre
les étrangers. Que dans leurs guerres, ils eussent
cessé d’être des brigands, que tout ne fût pas
devenu la proie et le butin du vainqueur; ils se
seroient bientôt lassés de porter les armes, la
guerre ne leur eût paru qu’un métier dur et pénible,
il auroit fallu avoir une armée mercenaire,
la payer des impôts levés sur les peuples;
et les Français, amollis comme les Vandales,
les Visigoths, &c. n’auroient plus été en état
de contenir les Germains au-delà du Rhin, et
les Sarrasins au-delà des Pyrénées. Le génie
tout militaire que les Français répandirent dans
les Gaules, leur conserva leur conquête; il
les rendit plus forts que leurs ennemis, dont le
gouvernement n’étoit pas moins vicieux que
celui des rois Mérovingiens.

Fin du livre premier.










OBSERVATIONS

SUR

L’HISTOIRE DE FRANCE.



LIVRE SECOND.



CHAPITRE PREMIER.

Origine du sacre des rois de France.—Du gouvernement
et de la politique de Pepin.—Il
s’établit un nouvel ordre de succession au trône.

Jusqu’a Pepin, l’inauguration des rois de
France n’avoit été qu’une cérémonie purement
civile. Le prince, élevé sur un bouclier,
recevoit l’hommage de son armée, et étoit
ainsi revêtu de toute l’autorité de ses pères.
Pepin, pour rendre son couronnement plus
respectable aux yeux de ses sujets, y intéressa
la religion, et transporta chez les Français,
une coutume qui n’avoit été connue que chez
les Juifs. Sacré d’abord par Boniface, évêque
de Mayence, dont la sainteté étoit alors célèbre,
il fit réitérer cette cérémonie par le pape
Etienne III, qui vint implorer sa protection
contre les Lombards.

Le pontife, qui sacra aussi les fils de Pepin,
ne manqua point de les appeler, ainsi que leur

père, les oints du Seigneur. Il confondit toutes
les idées, et appliquant les principes du gouvernement
tout divin, dont les ressorts étoient
autant de miracles, au gouvernement des Français,
que Dieu abandonnoit au droit naturel et
commun à tous les hommes; Etienne compara
la dignité de Pepin à la royauté de David, qui
étoit une espèce de sacerdoce, et contre laquelle
les Juifs ne pouvoient attenter, sans
sacrilège. Les Français venoient d’élire Pepin
librement, et sans qu’aucun prophète l’eût
ordonné de la part de Dieu; le pontife leur dit
cependant, que ce prince ne tenoit sa couronne
que de Dieu seul, par l’intercession de
Saint Pierre et de Saint Paul, et les menaça
des censures de l’église, s’ils se départoient
jamais de la fidélité et de l’obéissance qu’ils
dévoient à Pepin et à sa postérité.

Quoique les Français n’eussent osé dépouiller
les Mérovingiens, sans consulter le pape
Zacharie, et qu’ils ne fussent guères capables
de distinguer ce que Dieu fait par une volonté
expresse, par une révélation marquée, comme
dans le choix de Saül et de David, de ce qu’il
permet et autorise seulement, comme protecteur
général de l’ordre et des lois de la société;
Pepin craignit que ses nouveaux sujets ne le
détrônassent, s’il leur déplaisoit, ainsi qu’ils

avoient détrôné Childéric, qui étoit aussi l’ouvrage
de Dieu. Il ne compta pas sur la protection
de Saint Pierre et de Saint Paul; et crut
que, s’il étoit malheureux, un nouveau Zacharie
pourroit faire changer de résolution aux
deux apôtres, et leur apprendre à céder à la
nécessité.

Quelque violente passion que Pepin eût eue
de se faire roi, il comprit que le nouveau titre
dont il étoit décoré, pouvoit affermir la fortune
de sa famille, mais ne lui donnoit pas un pouvoir
plus étendu que la mairie, dont le nom
étoit odieux. Il ne se laissa point enivrer par la
faveur inconstante de sa nation; pour la conserver,
il voulut la mériter. Il falloit ne pas
effaroucher des esprits fiers et hardis, que les
dernières révolutions avoient rendus inquiets
et soupçonneux. Les seigneurs avoient acquis
le plus grand empire dans leurs terres, pendant
la régence des premiers maires du palais; et
après avoir éprouvé différentes vexations de la
part du gouvernement, ils étoient d’autant
plus jaloux de l’espèce de liberté qu’ils avoient
recouvrée à la mort de Charles Martel, que
commençant, à son exemple, à donner des
bénéfices[43] et se faire des vassaux, ils
avoient attaché à leurs intérêts toute la petite
noblesse, que les malheurs du gouvernement

avoient ruinée. Pepin s’écarta donc plus que
jamais des principes despotiques de son père,
pour gouverner avec la même modération que
son aïeul. Il ne songea qu’à se rendre agréable
à sa nation, et à la distraire de ses divisions
intestines, en l’occupant au-dehors par de
grandes entreprises. Il convoqua souvent les
assemblées des évêques et des seigneurs, corrigea
les abus qu’on lui permit de corriger, respecta
ceux que la noblesse chérissoit, appliqua,
en un mot, plus de palliatifs que de vrais
remèdes, aux maux de l’état; et c’est de cette
circonspection, ordinaire dans un gouvernement
nouveau, que naquit une seconde nouveauté
chez les Français.

Sous les premiers rois Mérovingiens, la couronne
fut, en quelque sorte, patrimoniale, puisque
le royaume se partagea, d’abord, en autant
de parties différentes, qu’un prince laissoit
d’enfans mâles. Les Français avoient apporté
cette coutume de Germanie; et c’est, sans
doute, ce qui les avoit divisés en plusieurs
tribus, que Clovis réunit. Soit que les Français
sentissent enfin, combien cet ordre de succession
les affoiblissoit, et que des partages toujours
nouveaux et arbitraires, n’étoient propres
qu’à causer des troubles domestiques; soit qu’il
faille, selon les apparences, l’attribuer à quelqu’événement,

ou à quelqu’autre motif moins
sage, que nous ignorons, les idées changèrent,
à cet égard, après la mort de[44] Caribert; et à la
place de ces royaumes de Metz, d’Orléans, de
Paris, de Soissons, tout le pays de la domination
française ne fut plus divisé qu’en trois parties,
connues sous les noms de royaumes d’Austrasie,
de Bourgogne et de Neustrie. Clotaire II,
qui les avoit réunis, conféra l’Austrasie à son
fils Dagobert; et l’exemple qu’il donna de retenir
la Neustrie et la Bourgogne, fut suivi par
ses successeurs, qui ne les séparèrent jamais.
Ne subsistant, en quelque sorte, que deux
royaumes, on oublia, peu à peu, que tout prince,
par le droit de sa naissance, devoit être roi; et
on ne fut point étonné que Thieri, le dernier
des trois fils de Clovis II, n’eût d’abord aucune
part à la succession de son père.

Il n’en falloit pas davantage chez un peuple
à qui son indifférence pour les lois et son goût
pour les nouveautés, n’avoient laissé aucune
tenue dans le caractère, pour que les droits de
la naissance fussent peu respectés. On y eut
encore moins d’égard, après que l’Austrasie se
fut mise sous la régence d’un duc, et que les
maires, sans autre motif que leur intérêt particulier,
élevèrent les princes sur le trône, ou les
reléguèrent dans un cloître. Ce défaut de règle,

en avilissant la race de Clovis, avoit, sans doute,
contribué à l’élévation de Pepin; mais il pouvoit
nuire à sa postérité. Ce prince ne s’en reposa
point sur le serment des Français, la cérémonie
du sacre, et les menaces du pape Etienne. Quand
il sentit approcher sa fin, il assembla les grands à
Saint Denis; et, en demandant leur[45] consentement,
pour partager ses états entre ses fils
Charles et Carloman, il sembla reconnoître
que la naissance ne conféroit point le droit de
régner. De ces exemples récens, joints au souvenir
des coutumes anciennes, il se forma un
nouvel ordre de succession: le trône fut héréditaire
dans la famille de Pepin, mais électif par
rapport aux princes de cette maison.






CHAPITRE II.

Règne de Charlemagne.—De la forme de gouvernement
établie par ce prince.—Réforme qu’il
fait dans l’état.—Ses lois, ses mœurs.

Malgré les précautions que Pepin avoit
prises pour assurer la tranquillité publique, sa
mort fut suivie de quelques divisions au sujet du
partage de son royaume entre Charles et Carloman.
Mais celui-ci ne survécut pas long-temps à
son père, et le premier se trouvant seul à la tête
de la nation française, fut en état de former et

d’exécuter les grands projets qui ont fait de son
règne, le morceau le plus curieux, le plus intéressant
et le plus instructif de l’histoire moderne.
Du milieu de la barbarie où le royaume des Français
étoit plongé, on va voir sortir un prince à
la fois philosophe, législateur, patriote et conquérant.
Que ne peut-on retrancher de sa vie
quelques excès de cruauté où le porta un zèle
indiscret, pour étendre la religion, qu’il n’est
permis que de prêcher! Les mœurs publiques
étoient atroces. Les Français, dans leur ignorance
grossière, pensoient que Dieu avoit besoin
de leur épée, pour étendre son culte, comme
leur roi, pour agrandir son empire. Les évêques
eux-mêmes, éloignés du chemin que leur
avoient tracé les apôtres, sembloient avoir entièrement
oublié qu’ils vivoient sous la loi de
grâce, et que Dieu n’ordonnoit plus que les
Saxons fussent traités comme les Philistins et les
Amalécites. Tout autre prince, dans ces circonstances,
seroit excusable d’avoir pensé que la
violence peut être un instrument de la grâce,
mais on ne pardonne point à un aussi grand
homme que Charles, les erreurs de son siècle;
et à cette faute près, sa politique doit servir de
leçon aux rois qui règnent sur les peuples et
dans les temps les plus éclairés.

Les Français étoient perdus, si Charles, que

j’appellerai désormais Charlemagne, eût eu
moins de vertu que de génie. Les peuples également
opprimés par les seigneurs ecclésiastiques
et laïcs, les détestoient également. Le clergé,
dont les mœurs[46] scandalisoient tout le royaume,
auroit voulu écraser la noblesse, qui n’étoit
riche que de ses dépouilles; et la noblesse, pour
se débarrasser des plaintes injurieuses et éternelles
des évêques et des moines, vouloit achever
de les ruiner. Les révolutions qui avoient fait
oublier les lois, n’avoient pas même établi à leur
place des coutumes fixes et uniformes. On n’avoit
consulté que les conjonctures et les convenances,
pour agir; et on ne savoit encore obéir
que quand on étoit trop foible pour oser se révolter.
En un mot, tous les ordres de l’état, sans
patrie, sans se douter même qu’il y a un bien
public, et ennemis les uns des autres, étoient
dans cette situation déplorable que désire, que
cherche, que fait naître l’ambition d’un prince
assez peu instruit de ses intérêts, pour penser
que le comble du bonheur consiste à jouir d’un
pouvoir sans bornes.

Charlemagne n’avoit qu’à ne pas s’opposer au
cours des événemens que devoient produire les
vices des Français, et la nation alloit se trouver
asservie au gouvernement le plus arbitraire.
C’eût été un jeu pour un génie aussi grand et

aussi fécond en ressources que le sien, que de
tourner à son profit les divisions de ses sujets,
d’humilier les différens ordres de l’état, les uns
par les autres, et d’élever la prérogative royale
sur la ruine commune de leurs priviléges.

Il n’est pas extrêmement difficile de remédier
aux maux d’un peuple dont le gouvernement
n’est pas altéré dans le principe fondamental de
l’obéissance et de la subordination: quand il subsiste
encore une puissance législative, ou qu’on
en reconnoît du moins la nécessité, les esprits
ont un point de réunion. Les désordres eux-mêmes,
deviennent autant de leçons utiles, et il suffit
alors de faire à propos quelques règlemens sages,
on y obéira. Mais quand les troubles de l’état portent
avec eux les simptômes d’une anarchie générale,
qu’importe de faire des lois, que le foible se
fait un art d’éluder, et le puissant, une gloire de
violer? Quelque salutaires qu’elles soient en elles-mêmes,
elles deviennent inutiles et augmentent
souvent la confusion. C’est à la source du mal
qu’il faut alors remonter; et avant que de recommander
des choses justes, il faut avoir mis le
citoyen dans la nécessité d’obéir.

Bien des princes, en pareil cas, ont cru qu’ils
devoient se rendre tout-puissans pour donner de
la force aux lois, mais souvent en aigrissant les
esprits, ils n’ont éprouvé qu’une plus grande

résistance. S’ils ont réussi, ils ont presque toujours
abruti leurs sujets par la crainte; ou s’ils
ont été assez éclairés, pour ne pas abuser du
pouvoir qu’ils ont acquis, ils l’ont laissé à des
successeurs indignes d’eux: et le bien passager
qu’ils ont produit contre les règles et par force,
est devenu l’instrument d’une longue calamité.
Charlemagne, dont les vues embrassoient également
l’avenir et le présent, ne voulut pas faire
le bonheur de ses contemporains, aux dépens
de la génération qui lui succéderoit: il apprit
aux Français à obéir aux lois, en les rendant
eux-mêmes leurs propres législateurs.

Pepin avoit commencé la réforme, en se faisant
une règle de convoquer tous les ans, au
mois de mai, les évêques, les abbés et les chefs
de la noblesse, pour conférer sur la situation
et les besoins de l’état. Charlemagne perfectionna
cet établissement; il voulut que les
assemblées fussent convoquées deux[47] fois
l’an, au commencement de l’été et à la fin de
l’automne; et la première loi qu’on publia, fut
de s’y rendre avec exactitude. Ce prince ne crut
pas qu’il suffît d’y appeler les grands; quelqu’humilié
que fût le peuple depuis l’établissement
des seigneuries et d’une noblesse héréditaire, il
en connoissoit les droits imprescriptibles, et
avoit pour lui cette compassion mêlée de respect

avec laquelle les hommes ordinaires voient
un prince fugitif et dépouillé de ses états. Ce
ne fut point seulement par esprit de justice qu’il
fit tous ses efforts pour lui faire restituer une
partie de sa première dignité; il savoit encore
que c’étoit le seul moyen de l’intéresser au bien
public, de rapprocher la noblesse et le clergé
du prince, et de les préparer sans effort à renoncer
à la tyrannie qu’ils affectoient et qui
faisoit le malheur du royaume. Enfin Charlemagne
fut assez heureux pour que les grands
consentissent à laisser entrer le peuple[48] dans
le champ de Mars, qui par-là redevint véritablement
l’assemblée de la nation.

Tant que le champ de Mars avoit subsisté
sous les premiers successeurs de Clovis, tout
homme libre qui vivoit sous la loi salique ou
sous la loi ripuaire, avoit le privilége de s’y
rendre, et y occupoit une place. Mais depuis
que les Français possédoient un pays très-étendu,
et s’étoient extrêmement multipliés par
la naturalisation des étrangers, cette méthode
n’auroit plus été praticable; et pour prévenir
le trouble et la confusion d’une assemblée trop
nombreuse, Charlemagne établit à cet égard
un nouvel ordre. Il fut réglé que chaque comté
députeroit au champ de Mars douze représentans,
choisis dans la classe des rachinbourgs, ou,

à leur défaut, parmi les citoyens les plus notables
de la Cité, et que les avoués des églises,
qui n’étoient encore alors que des hommes du
peuple, les accompagneroient.

Je ne puis m’empêcher de copier Hincmar
en cet endroit. L’assemblée, dit-il, qui se tenoit
à la fin de l’automne, après que la campagne
étoit finie, n’étoit composée que des seigneurs[49]
les plus expérimentés dans les affaires.
Elle régloit les gratifications qui devoient
se distribuer; et jetant les yeux sur l’avenir,
préparoit les matières qui devoient faire l’objet
des délibérations dans l’assemblée suivante. On
y discutoit les intérêts du royaume relativement
aux puissances voisines; on revoyoit les traités;
on examinoit avec attention s’il étoit à propos
de les renouveler, ou s’il étoit plus avantageux
de donner de l’inquiétude à quelque voisin.
De-là on passoit à l’examen de l’intérieur de
l’état; on cherchoit la cause des abus présens,
et on travailloit à prévenir les maux dont on
pouvoit être menacé. Jamais le public n’étoit
instruit des vues, des débats, des projets, ni
des résolutions de cette assemblée. Un secret
inviolable empêchoit que les étrangers ne pussent
se précautionner contre les entreprises
dont ils étoient menacés, et que, dans l’intérieur
même du royaume, des mécontens ou

des esprits jaloux et inquiets ne s’opposassent
par leurs intrigues au bien public.

C’étoit l’assemblée générale du mois de Mai
suivant, composée des évêques, des abbés, des
comtes, des seigneurs et des députés du peuple,
qui recueilloit le fruit de cette première assemblée.
C’est là que se régloit l’état de tout le
royaume pour l’année courante; et ce qu’on y
avoit une fois arrêté, n’étoit jamais changé, à
moins de quelque événement imprévu, et qui, par
son importance, auroit intéressé le sort général
de la nation. Pendant que les trois ordres étoient
occupés à régler les affaires, Charlemagne qui,
par respect pour la liberté publique, n’assistoit
pas à leurs délibérations, mais qui en étoit
l’ame par le ministère de quelques prélats et de
quelques seigneurs bien intentionnés, auxquels
il avoit communiqué une partie de ses vues et
de ses lumières, recevoit les présens qu’on lui
apportoit, suivant l’usage ancien. Il saluoit les
grands, dit Hincmar, que je copie toujours,
conversoit avec ceux qu’il voyoit rarement,
témoignoit de la bonté aux vieillards, et étoit
gai et enjoué avec les jeunes gens.

Quelquefois les trois chambres, séparées du
clergé, de la noblesse et du peuple se réunissoient,
soit pour se communiquer les règlemens
que chaque ordre avoit faits par rapport à sa

police ou à ses intérêts particuliers, soit pour
discuter les affaires mixtes, c’est-à-dire, qui tenoient
à-la-fois au spirituel et au temporel, ou
qui, par leur nature, étoient relatives à deux
ou à tous les ordres de l’état. Le prince ne se rendoit
à l’assemblée que quand il y étoit appelé,
et c’étoit toujours pour y servir de médiateur,
lorsque les contestations étoient trop animées,
ou pour donner son consentement aux arrêtés
de l’assemblée. Alors il proposoit quelquefois
lui-même ce qu’il croyoit le plus avantageux à
l’état; et, avant que de se séparer, on portoit
enfin ces lois connues sous le nom de capitulaires,
qui, soit qu’elles fussent l’ouvrage de la
nation, soit qu’elle  les eût simplement adoptées,
conservèrent l’usage[50] nouvellement
établi d’être publiées sous le nom du prince,
qui y prend le titre de législateur suprême.

«Nous voulons, nous ordonnons, nous
commandons,» dit Charlemagne dans ses capitulaires;
mais ces expressions, qui ont fait croire
à plusieurs écrivains que la puissance législative
appartenoit toute entière au prince, ne présentoient
point alors à l’esprit les mêmes idées que
nous y avons attachées depuis; la forme seule du
gouvernement les modifioit, et la conduite même
de Charlemagne leur ôtoit cette âpreté despotique
dont il étoit ennemi, et qui eût blessé des

oreilles libres. C’est ainsi que les trois colléges
de l’empire d’Allemagne ne sont point offensés
aujourd’hui de ces mêmes expressions, dont la
chancellerie impériale conserve l’usage, et ne se
doutent pas qu’elles puissent être un titre contre
la liberté Germanique. Charlemagne vouloit,
ordonnoit, commandoit, parce que la nation
avoit voulu, ordonné et commandé, et le
chargeoit de publier ses lois, de les observer et
d’en être le protecteur et le vengeur.

Il n’est pas permis en effet de douter que la
puissance législative ne résidât dans le corps de
la nation. Charlemagne et Louis le Débonnaire[51]
en avertissent eux-mêmes; et les capitulaires
disent positivement que la loi n’est
autre chose que la volonté de la nation publiée
sous le nom du prince. Si Charlemagne a le
privilége de faire des règlemens provisoires dans
les cas extraordinaires et urgens, sur lesquels
la loi n’a rien prononcé, on les distingue[52] formellement
des lois, et ils n’en acquièrent la
force et l’autorité que quand le champ de Mai
les a adoptés. Tel est la doctrine qu’enseignent
par-tout les monumens les plus respectables de
notre histoire.

Qu’on examine de près la conduite de Charlemagne,
et on le verra toujours scrupuleusement
attentif à respecter la liberté qu’il avoit

rendue à sa nation, dans la vue d’y détruire
l’esprit de servitude et de tyrannie, de l’intéresser
au bien public et d’en faire l’instrument
des grandes choses qu’il méditoit. Il ne se crut
jamais exempt d’obéir au champ de Mai; il
observa toujours les lois, parce qu’elles servoient
de fondemens à sa grandeur, et pour
apprendre à ses sujets à les respecter.

Si Tassilon, duc de Bavarois, est condamné
à mort par la nation, à cause de ses infidélités,
Charlemagne, qui est son parent, et qui, par son
humanité, vouloit gagner le cœur des peuples
tributaires des Français, ne lui accorde point
la vie de son autorité privée, il demande sa
grâce à l’assemblée, la sollicite, et l’obtient.[53]
Veut-il retenir à sa cour l’évêque Hildebold,
l’ecclésiastique qu’il jugeoit le plus propre à
remplir dans son palais l’emploi important
d’apocrisiaire, il s’adresse au pape pour faire
exempter ce prélat des canons qui ordonnent la
résidence, et à l’assemblée de la nation pour
l’affranchir de la loi qui défendoit aux évêques
d’être absens de leur diocèse pendant plus de
trois semaines de suite. Ce prince ne commande
jamais; il propose, il conseille, il insinue. «Je
vous envoie, écrit-il aux évêques assemblés,
des commissaires qui, en mon nom, concourront
avec vous à corriger les abus qui méritent

d’être réformés. Je les ai chargés de vous communiquer
quelques projets de règlemens que je
crois nécessaires. Mais, de grâce, ne prenez
point en mauvaise part des conseils qui ne sont
que le fruit de mon zèle pour tout ce qui vous
touche. J’ai lu dans l’écriture que Josias, ce prince
recommandable par sa piété, ne négligeoit rien
pour établir le culte du vrai Dieu; et quoique
je sente combien je suis inférieur à ce saint roi,
je dois tâcher de suivre son exemple.»

Les Français étoient encore aussi barbares,
mais plus vicieux que quand ils s’établirent dans
les Gaules. Accoutumés à se laisser conduire au
gré de leurs passions et des événemens, sans rien
prévoir ni rien craindre, ils ignoroient par où
devoit commencer la réforme, et par quels principes
il falloit procéder dans cette entreprise importante.
Les assemblées générales d’une nation
qui possède plusieurs grandes provinces, sont
peu propres à l’éclairer. On y voit tout nécessairement
d’une manière trop vague, trop confuse,
trop sommaire, trop indéterminée. Charlemagne
craignoit avec raison que les lois ne
fussent sans force à leur naissance même, ou ne
tombassent bientôt dans l’oubli, s’il ne mettoit
les Français dans la nécessité de connoître en
détail par eux-mêmes tous leurs besoins. Il
partagea donc tous les pays de sa domination

en différens districts ou légations, dont chacun
contenoit plusieurs comtés, et renonçant à l’usage
ancien, il n’en confia point l’administration
à un duc. Il sentoit qu’un magistrat unique,
à la tête de chaque province, négligeroit ses
devoirs ou abuseroit de son autorité. Des officiers,
au nombre de trois ou quatre, choisis dans
l’ordre des prélats et de la noblesse, et qu’on
nomma envoyés royaux, furent chargés du gouvernement
de chaque légation, et obligés de la
visiter exactement de trois en trois mois.

Outre les assises, qui ne regardoient que
l’administration de la justice entre les citoyens,[54]
ces espèces de censeurs tenoient, tous les ans,
dans leur province, des états particuliers où les
évêques, les abbés, les comtes, les seigneurs,
les avoués des églises, les vicaires des comtés,
les centeniers et les rachinbourgs étoient obligés
de se trouver en personne, ou par leurs représentans,
si quelque cause légitime les retenoit
ailleurs. On traitoit dans ces assemblées de
toutes les affaires de la province; tous les objets
y étoient vus dans leur juste proportion;
on examinoit la conduite des magistrats et les
besoins des particuliers. Quelque loi avoit-elle
été violée ou négligée? on punissoit les coupables.
Les abus en naissant étoient réprimés, ou
du moins ils n’avoient jamais le temps d’acquérir

assez de force pour lutter avec avantage contre
les lois. Les envoyés faisant le rapport au prince
et à l’assemblée générale, de tout ce qu’ils
avoient vu, l’attention publique, quelque vaste
que fût l’étendue de l’empire Français, se fixoit
en quelque sorte sur chacune de ses parties.
Rien n’étoit oublié, rien n’étoit négligé. La
nation entière avoit les yeux continuellement
ouverts sur chaque homme public. Les magistrats,
qu’on observoit, apprirent à se respecter
eux-mêmes. Les mœurs, sans lesquelles la liberté
dégénère toujours en une licence dangereuse,
se corrigèrent, et l’amour du bien public,
uni à la liberté, la rendit de jour en jour
plus agissante et plus salutaire.

Le champ de Mai apprit à se défier de la prospérité,
à craindre pour l’avenir, à préparer des
obstacles aux abus, à remonter à la source du
mal, et fut en état de s’élever jusqu’aux principes
d’un bon gouvernement, ou du moins de
les connoître et de les saisir quand Charlemagne
les lui présentoit. De-là cet amour de la
patrie et de la gloire qui parut pour la première
fois chez les Français, et en fit une nation toute
nouvelle. A mesure que les différens ordres de
l’état, traitant ensemble par la médiation de
Charlemagne, se rapprochoient et oublioient
leurs anciennes inimitiés, ils sentoient accroître

leur bonheur particulier et leur attachement
pour l’ordre. En divisant tout, dit un tyran, je me
rendrai tout-puissant. Soyez unis, disoit Charlemagne
à ses peuples, et nous serons tous heureux.
Agissant enfin avec ce zèle que donne la
liberté, et avec cette union qui multiplie les
forces, rien ne put résister aux Français. Ils
soumirent une partie de l’Espagne, l’Italie,
toutes ces vastes contrées qui s’étendent jusqu’à
la Vistule et à la mer Baltique; et la gloire du
nom Français, pareille à celle des anciens Romains,
passa jusqu’en Afrique et en Asie.

Carloman, frère de Pepin et oncle de Charlemagne,
avoit tenté le grand ouvrage de la
réconciliation du clergé et de la noblesse, par
l’établissement des[55] précaires; c’est-à-dire,
qu’en considération des guerres étrangères dont
le royaume étoit menacé de tout côté, et des
dépenses extraordinaires des seigneurs, on régla
que les terres enlevées à l’église sous la
régence de Charles Martel, resteroient entre les
mains des ravisseurs, qui payeroient un cens
modique aux anciens propriétaires. Pour ne pas
ôter toute espérance aux ecclésiastiques, et leur
laisser cependant le temps de s’accoutumer peu
à peu à leurs pertes, on étoit convenu qu’ils
rentreroient en possession de leurs biens à la
mort des usufruitiers, à moins que les besoins de

l’état n’obligeassent à continuer les précaires.
On avoit recommandé d’avoir surtout attention
que les églises et les monastères dépouillés ne
manquassent pas des choses nécessaires; et on
devoit même leur restituer sur le champ leurs terres,
s’ils ne pouvoient absolument s’en passer.

Ce traité, dicté par la mauvaise foi, et fait
pour établir la paix, n’avoit été propre qu’à
perpétuer les divisions. Les ecclésiastiques prétendoient
être toujours dans le cas où la restitution
devoit avoir lieu, et les seigneurs vouloient
qu’il fût toujours de l’intérêt de l’état de
renouveler les précaires. Les monastères exposoient
leurs besoins, et la noblesse croyoit en
avoir de plus grands. Ces querelles éternelles, et
d’autant plus capables de produire d’extrêmes
désordres, que la forme du gouvernement donnoit
plus de chaleur et d’activité aux esprits,
furent enfin terminées par Charlemagne.

On fit comprendre aux évêques et aux moines
qu’il n’étoit pas raisonnable que, sous prétexte
d’être les économes des pauvres, ils ruinassent
tous les citoyens, possédassent toutes les terres,
et vécussent dans un luxe condamné par
leurs maximes. On leur dit sans doute que Dieu
méprise les richesses, et n’estime dans les offrandes
que la pureté de cœur qui les accompagne
et les présente aux pieds des autels. La

noblesse, persuadée de son côté que ses usurpations
avoient été injustes, quoique les gens d’église
fussent condamnables d’avoir abusé de la
piété du peuple pour se faire des domaines immenses,
pensa que le moyen le moins propre pour
légitimer ses nouvelles possessions, étoit d’aigrir
et d’irriter sans cesse le clergé, dont les plaintes
continuelles empêchoient qu’on ne pût enfin
lui opposer la loi de la prescription.

On fit des sacrifices de part et d’autre. Les
anciens canons, au sujet de la liberté dans les
élections ecclésiastiques, furent remis en vigueur,
et Charlemagne renonça au privilége
qu’on avoit accordé à Clotaire II, de nommer[56]
aux prélatures vacantes. On consola l’avarice
du clergé en flattant sa vanité; on le combla
d’honneurs, et on ne nomma aucune commission
des officiers appelés envoyés royaux, sans y
mettre à la tête un ou deux prélats. Par la célèbre
ordonnance de 615, dont j’ai déjà fait connoître
quelques articles, en parlant de la révolution
arrivée sous le règne de Clotaire II, les évêques
avoient simplement obtenu que le juge
séculier ne connoîtroit point des différens que
les clercs auroient entre eux en matière civile, et
qu’en matière criminelle il ne pourroit les juger,
à moins que le délit ne fût évidemment prouvé.
Dans ce cas-là même, lorsque l’action seroit intentée

contre un prêtre ou un diacre, le procès
devoit être instruit selon les règles canoniques.
Les affaires entre les clercs et les laïcs devoient
encore être jugées par un tribunal mi-parti,
composé d’ecclésiastiques et de séculiers; et
toute la prérogative des affranchis, qui avoient
obtenu leur liberté par un acte passé dans l’église,
se bornoit à ne pouvoir être jugés par
le magistrat laïc, sans que l’évêque ou son délégué
fût présent au jugement.

Ces bornes, dans lesquelles la juridiction
ecclésiastique étoit resserrée, furent levées. Les
clercs, dans aucune occasion, ne reconnurent
d’autre juge que leur évêque; et tout ce qui
étoit sous la protection particulière du clergé
jouit du même avantage. On ordonna que les
comtes, les juges subalternes et tout le peuple
obéiroient avec respect aux évêques. Les justices
temporelles ou seigneuriales, que les
églises possédoient dans leurs terres, n’eurent
pas une compétence moins étendue que celle
des autres seigneurs, et leurs juges condamnèrent
à mort. Enfin la loi mit spécialement
sous sa protection tous les biens et tous les
priviléges du clergé.

Les seigneurs consentirent de contribuer aux
réparations des églises dont ils tenoient quelques
terres en forme de précaires, et de leur payer[57]

la dixme. Ils se départirent même de mille droits
onéreux auxquels ils avoient assujetti les prêtres
de la campagne, sous prétexte de la protection
qu’ils leur accordèrent dans les temps de désordre
où les seigneuries se formèrent. Cette générosité
piqua d’honneur les évêques. Au lieu de prétendre
encore que tous les biens que l’église
acquéroit par donation, par achat ou autrement,
dussent être affranchis des redevances et des
servitudes dont ils étoient grevés, ils se soumirent
raisonnablement à ne plus acquérir aucune
possession sans en acquitter les charges.

Je ne mets pas au nombre des dédommagemens
que reçut le clergé le droit de lever la dixme sur
les fruits de la terre. Quoiqu’une foule de chrétiens,
se croyant liée par les lois des Juifs, regarda
dès-lors comme un devoir indispensable
d’offrir à Dieu la dixième partie de ses récoltes;
je crois que ces chrétiens, par leur libéralité,
faisoient un acte de piété, et n’acquittoient pas
encore une dette de citoyen. Charlemagne put
favoriser cette dévotion et en donner l’exemple;
mais on ne trouve, dans aucun de nos monumens,
qu’elle ait été convertie sous son règne
en tribut nécessaire. Si quelque loi eut parlé en
faveur du clergé, pourquoi ne se seroit-il pas
servi de cette autorité pour exiger la perception
d’un droit qu’il se contentoit de prêcher?


On n’a recours à la fraude qu’au défaut d’un
titre solide; et les moines fabriquèrent grossièrement
une lettre de Jésus-Christ aux fidelles, par
laquelle le Sauveur menaçoit les payens, les sorciers
et ceux qui ne payent pas la dixme, de
frapper leurs champs de stérilité, de les accabler
d’infirmités, et d’envoyer dans leurs maisons des
serpens ailés, qui dévoreront le sein de leurs
femmes. Les ecclésiastiques firent même intervenir
le Diable en leur faveur; et, violant toute
règle de vraisemblance, le représentèrent dans
une assemblée générale de la nation, comme une
espèce de missionnaire et d’apôtre, qui prenoit
intérêt au salut des Français, qui étoit fâché de
les voir dans la route de la damnation, et tâchoit
chrétiennement de les rappeler à leur devoir par
des châtimens salutaires. Ouvrez enfin les yeux,
disoit le clergé, et renoncez à une avarice criminelle
qui vous jette dans la misère! C’est le
Diable lui-même qui a causé la dernière famine
dont vous vous plaignez. C’est lui-même qui a
dévoré les grains dans les épis. Il vous punit
de vos péchés, n’en doutez pas, puisqu’il l’a
déclaré lui-même avec des hurlemens affreux au
milieu des campagnes; sa rage ne s’appaisera
point; et il vous menace d’exercer encore le
même châtiment sur les chrétiens endurcis qui
refusent de payer la dixme.


Il étoit moins difficile de contenter le peuple:
accoutumé presque par-tout à être malheureux
et à ne point penser, il ne faut en
quelque sorte que lui donner de la pâture pour
l’intéresser au bien public. Il avoit été traité
avec tant d’inhumanité depuis l’établissement
des seigneuries et la ruine de l’ancien gouvernement,
qu’ayant perdu toute idée de sa dignité
et de ses droits, et ne se croyant destiné
qu’à servir les passions des grands, il étoit disposé
à recevoir, comme une grâce, tout le mal
qu’on voudroit ne lui pas faire. Charlemagne
donna l’exemple, et renonçant à tous les droits
établis par la tyrannie des maires, il ne voulut
jouir que de ceux qu’un usage immémorial
avoit[58] légitimés. Les grands, à leur tour,
commencèrent à avoir honte de leurs injustices
et de leurs violences, et la loi vint au secours
du peuple opprimé.

On restreignit les charges, les travaux, les
corvées que les seigneurs exigeoient des hommes
de leurs terres. On pourvut à l’avenir, en ordonnant
que l’autorité des coutumes, jusqu’alors
trop étendue, toujours équivoque, souvent fondée
sur un seul exemple, et par conséquent toujours
tyrannique, seroit subordonnée au pouvoir
des lois. S’il ne fut pas possible d’anéantir
tous les péages, ni toutes ces espèces de

douane que la force avoit établis, et qui gênoient
prodigieusement le commerce des villes
et de la campagne, on y mit du moins de l’ordre.
Les plus récens de ces droits furent abolis, de
même que ceux dont le public étoit foule sans
en retirer aucun avantage. La perception du
droit supposa dans le seigneur le devoir de réparer
et d’entretenir les chemins et les ponts. On
fut libre de faire prendre à ses denrées la route
qu’on voulut; et le particulier qui ne les transportoit
pas pour les vendre, ne fut sujet à aucune
taxe.

L’iniquité des comtes, des seigneurs et des
autres magistrats subalternes dans l’administration
de la justice, étoit devenue un fléau d’autant
plus redoutable pour le peuple, que leur tyrannie
s’exerçoit à l’ombre et par le secours des
lois. Soit qu’ils refusassent de juger, ou jugeassent
mal, les opprimés étoient obligés de souffrir
ces injustices; il étoit trop difficile et trop dispendieux
de se pourvoir en déni de justice, ou
en cassation par-devant le tribunal du prince.
Si on y portoit enfin ses plaintes, on n’y trouvoit
pour juges que des courtisans corrompus, prêts
également à refuser ou à vendre la justice, et
toujours disposés, par leur propre intérêt, à
condamner les plus foibles. Les assises, que les
envoyés royaux tenoient quatre fois par an dans

leurs légations, remédièrent à la plupart de ces
abus. La conduite des juges fut éclairée; ils
furent obligés d’obéir aux lois, dont ils ne
furent plus que les organes. Cette cour suprême
du roi, où il étoit presqu’impossible de parvenir,
fut à-la-fois présente dans chaque province;
et la foiblesse du peuple y trouva un asyle
toujours ouvert contre la puissance des grands.

Tandis que les envoyés royaux rétablissoient
ou maintenoient l’ordre dans les tribunaux subalternes,
Charlemagne s’honoroit autant de la
qualité de premier juge de la nation, que de
celle de général. On peut voir dans Hincmar
avec quelle sagesse ce prince rendoit lui-même
la justice dans son palais. Quelque nombreuses
et importantes que fussent ses occupations, on
ne portoit point d’affaire difficile à sa cour, qu’il
n’en prît connoissance[59] par lui-même. Ce
n’étoient que les procès ordinaires et d’une
discussion aisée qu’il abandonnoit à l’apocrisiaire
et au comte du palais, qui présidoient
sous lui son tribunal, l’un pour juger les affaires
des ecclésiastiques, et l’autre celles des laïcs.

Le moyen le plus efficace pour mettre le
peuple en état de subsister aisément, étoit de
remédier aux abus qui s’étoient introduits dans
le service militaire, et qui ruinoient successivement
une partie considérable des citoyens.

Tout homme libre, ainsi que je l’ai déjà fait
remarquer, étoit soldat, et quand son canton
étoit commandé pour la guerre, il devoit marcher
à ses dépens[60] sous les ordres de son comte
ou de son seigneur. Cependant, n’étant pas raisonnable
de dégarnir un pays de tous ses habitans,
à l’exception des serfs chargés de la culture
des terres, et plusieurs citoyens devant
même avoir des raisons pour se faire dispenser
du service dans de certaines circonstances, les
comtes et les seigneurs commettoient les injustices
les plus criantes, sous pretexte d’établir à
cet égard un ordre avantageux. Ils s’étoient attribué
le pouvoir de désigner arbitrairement,
avant l’ouverture de chaque campagne, ceux
qui serviroient, et ceux qui resteroient dans le
sein de leur famille. Dès-lors les plus riches citoyens
s’étoient exemptés du service, en achetant
la faveur de leur comte ou de leur seigneur;
mais ils furent les premiers punis de l’injustice
qu’on leur avoit chèrement vendue. Il fallut
permettre à des soldats qui n’avoient rien et
que l’état ne payoit pas, de commencer par piller
leur canton, pour avoir de quoi fournir aux frais
de la campagne. Des hommes ramassés dans la
lie de la nation, incapables d’agir par amour de
la gloire, et qui, sans fortune particulière, ne
prenoient aucun intérêt à la fortune publique,

ravageoient tout sur leur passage, et étoient
chargés de butin avant que d’avoir joint les
ennemis.

Charlemagne fit régler par l’assemblée de la
nation, qu’il faudroit au moins posséder trois
manoirs[61] de terre, c’est-à-dire, trente-six
de nos arpens, pour être obligé de faire la guerre
en personne et à ses frais. N’avoit-t-on que deux
manoirs? on se joignoit à un citoyen qui n’en
possédoit qu’un, et celui des deux qui paroissoit
le plus propre à supporter les fatigues de la
guerre, marchoit, et son compagnon contribuoit
à sa dépense pour un ou deux troisièmes, suivant
qu’il étoit possesseur d’un ou de deux
manoirs. Trois hommes qui ne jouissoient
chacun que d’un manoir, s’associoient de même;
et les deux qui ne faisoient pas le service personnellement,
contribuoient chacun pour un
tiers à la dépense de l’autre. Six hommes dont
chacun n’avoit qu’un demi-manoir, ne fournissoient
à l’état qu’un soldat, en suivant la
même cotisation; et avec une moindre possession,
on fut exempt de tout service et de
toute charge militaire.

Bien loin de continuer à faire un commerce
de leur pouvoir, les comtes et les seigneurs,
assujettis à une loi[62], qui marquoit en détail
tous les cas d’exemption de service, furent eux-mêmes

condamnés à payer l’amende pour les
citoyens auxquels ils auroient accordé injustement
une dispense d’aller à la guerre. Les campagnes
ne furent ni pillées, ni dévastées. Les
citoyens riches ne furent plus des hommes oisifs
à qui la paix devoit ôter toute habitude de courage.
La qualité de soldat redevint un titre honorable,
et les armées, qu’il fut aisé de plier à
une sage discipline, protégèrent la nation sans
lui faire jamais aucun tort, et ne furent redoutables
qu’aux ennemis.

Les Français étonnés, comprirent par leur
propre expérience qu’une classe de citoyens
pouvoit être heureuse sans opprimer les autres.
C’est par ce sage gouvernement, dont je n’ai
développé que les principes généraux, que
Charlemagne retira en quelque sorte sa nation
du chaos où elle se trouvoit. Aux lois, il joignit
son exemple, peut-être encore plus efficace.
Qu’on voie dans Hincmar le tableau qu’il nous
a laissé de l’ordre admirable qui régnoit dans le
palais. Charlemagne ne vouloit pas avoir pour
officiers ou pour ministres des courtisans, mais
des hommes qui aimassent la vérité et l’état,
qui fussent connus par leur expérience, leur
discrétion, leur exactitude, leur sobriété, et
assez fermes dans la pratique de leur devoir,
non-seulement pour être inaccessibles aux

présens, mais pour ne pouvoir pas même être
éblouis, et trompés par la flatterie, l’amitié et
les liaisons du sang.

Croira-t-on que je parle de la cour d’un roi,
si je dis que les officiers du palais étoient chargés
d’aider de leurs conseils les malheureux qui
venoient y chercher du secours contre la misère,
l’oppression et la calomnie, ou ceux qui
s’étant acquittés de leurs devoirs avec distinction,
avoient été oubliés dans la distribution des
récompenses? Il étoit ordonné à chaque officier
de pourvoir à leurs besoins, de faire passer
leurs requêtes jusqu’au prince, et de se rendre
leur solliciteur. Qu’il est beau de voir les vertus
les plus précieuses à l’humanité, devenir les
fonctions ordinaires d’une charge; et, par une
espèce de prodige, les courtisans changés en
instrumens du bien public, et en ministre de
la bienfaisance du prince!

La cour, loin d’être alors un écueil pour la
vertu qui y seroit arrivée, étoit une école où
les Français apprenoient à connoître le prix de
l’honneur, de la justice et de la générosité.
N’en doutons pas, car l’auguste simplicité du
prince faisoit ignorer aux courtisans tous ces
besoins superflus et ridicules, qui en les appauvrissant
dans le sein de l’abondance, n’en font
presque toujours que des esclaves prostitués à

la fortune. La magnificence, le luxe, la pompe,
la prodigalité des cours détruisent les mœurs
publiques; ce sont autant de preuves certaines
de la misère des peuples, et d’avant-coureurs
de la décadence des empires.

Que c’est un spectacle agréable pour qui connoît
les devoirs de la société, d’examiner le ménage
de Charlemagne! Sa femme, impératrice et
reine de presque toute l’Europe, comme une
simple mère de famille, avoit soin des meubles
du palais et de la garderobe de son mari, payoit
les gages des officiers, régloit les dépenses de
la bouche et des écuries, et faisoit à temps les
provisions nécessaires à sa maison. De son côté,
Charlemagne, vainqueur des Saxons et des Lombards,
craint des empereurs de Constantinople,
et respecté des Sarrasins en Asie et en Afrique,
gouvernoit ses domaines avec autant de prudence
que l’état, veilloit avec économie à ce
qu’ils fussent cultivés avec soin, et ordonnoit de
vendre les légumes qu’il ne pouvait consommer.

Ce seroit entreprendre un grand ouvrage, que
de vouloir faire connoître en détail toute la législation
de ce prince. Ses capitulaires embrassent
à-la-fois toutes les parties relatives au bien
de la société. Si quelques articles nous en paroissent
aujourd’hui puérils, ne nous hâtons pas
témérairement de les condamner; on les admireroit

sans doute en considérant l’ensemble de
toute la grande machine dont ils faisoient partie.
Si d’autres nous paroissent, et sont en effet
barbares, concluons-en seulement que les Français,
à peine délivrés des désordres qui avoient
ruiné la famille de Clovis, formoient encore
un peuple  grossier, qui ne pouvoit ouvrir les
yeux qu’à quelques vérités.

Les hommes ne changent pas d’idées en un
jour; plus nos préjugés sont bizarres et absurdes,
plus ils ont de force contre notre raison.
Les passions ont leur habitude, qu’on ne détruit
que très-lentement. Les progrès vers le bien
doivent être souvent interrompus. Si Charlemagne
eût voulu arracher brusquement les
Français à leurs habitudes et à leurs préjugés,
il n’eût fait que les révolter au lieu de les éclairer.
Il ne s’agissoit pas de leur donner des lois
parfaites en elles-mêmes, mais les meilleures
qu’ils pussent exécuter. Voilà le chef-d’œuvre
de la raison humaine, quand de la théorie elle
passe à la pratique. Il faut louer dans le législateur
des Français jusqu’aux efforts qu’il fit
pour se rabaisser jusqu’à eux, et n’être sage
qu’autant qu’il le falloit pour être utile.







CHAPITRE III.

Réflexions sur le gouvernement établi par Charlemagne.—Des
principes de décadence qu’il
portoit en lui-même.

Charlemagne n’avoit fait que ramener les
Français aux anciens principes du gouvernement
que leurs pères avoient apportés de Germanie;
et, s’il eût succédé à Clovis, il lui auroit été
facile de les fixer et d’en prévenir la décadence,
en établissant de sages proportions entre les
différens ordres de l’état. Il auroit empêché que
ses sujets n’usurpassent des droits qui devoient
les diviser; et tous, aussi unis par l’amour de
la liberté qu’ils devinrent ennemis par les injures
qu’ils se firent et les prétentions qu’ils formèrent,
auroient travaillé de concert à faire le
bien général. Mais quand ce prince monta sur
le trône, il ne trouva, comme on l’a vu, que
des citoyens pleins de haine et de mépris les
uns pour les autres et qui n’étoient occupés
que de leurs avantages particuliers. La noblesse
croyoit que tout devoit lui appartenir; avec le
même projet d’accroître  ses biens, le clergé aspiroit
à tenir seul les rênes du gouvernement;
le peuple opprimé ne pouvoit point avoir de

patrie; et ces trois ordres, par la nature même
de leur constitution actuelle, étoient, en un mot,
incapables de se rapprocher, de se confondre,
de consentir à n’avoir que les mêmes intérêts,
et de former un seul corps.

Dans les circonstances même les plus favorables,
les lois d’un gouvernement libre ne s’affermissent
qu’avec une extrême difficulté; parce
que la liberté, rendant les esprits plus fiers, plus
courageux, plus entreprenans, excite toujours
quelques orages dans le pays où elle s’établit.
Il ne suffit pas d’ordonner à un peuple d’être
libre, pour qu’il le soit; il ne suffit pas de
porter des lois, il faut changer dans les citoyens
la manière de voir, de sentir et de penser, ou
leurs anciens préjugés triompheront de la sagesse
des magistrats. Si quelques législateurs ont réussi
à affermir un gouvernement libre en même temps
qu’ils l’ont établi, ils ne donnoient sans doute
des lois qu’à une poignée d’hommes renfermée
dans une même ville; et Charlemagne gouvernoit
une nation nombreuse, répandue dans toute
l’étendue des Gaules, dans quelques provinces
de Germanie, mêlée même avec plusieurs peuples
qui avoient leurs coutumes particulières.

Charlemagne ne se flatta pas de porter à sa
perfection l’ouvrage dont il jetoit les fondemens.
En partageant l’autorité, en associant tous les

citoyens au gouvernement, il ne voulut que les
distraire de leurs intérêts personnels. Il espéra
que la rivalité du clergé, de la noblesse et du
peuple les forceroit d’abord à observer mutuellement,
qu’ils s’imposeroient, se tiendroient en
équilibre; que chaque ordre, gêné par les deux
autres, apprendroit peu à peu à les craindre et
les respecter; et que tous s’accoutumant enfin à
avoir moins d’ambition, quelques idées communes
sur le bien public les prépareroient à y
travailler de concert. Pour que ce nouveau gouvernement
pût s’affermir, il falloit que les Français
en prissent l’esprit; et ce fut l’objet de la
politique de Charlemagne pendant tout son
règne. Tandis qu’il tendoit une main secourable
au peuple, pour le tenir au-dessus de l’oppression
et lui rendre quelque courage et ses droits,
il appesentissoit l’autre sur les grands, pour
les empêcher de s’élever trop haut, et leur apprendre
qu’ils n’étoient placés au-dessus du
peuple, qu’ils méprisoient, que pour être les
artisans[63] de son bonheur.

Mais cet édifice devoit s’écrouler, si Charlemagne,
qui étoit l’ame des Français sans le paroître,
n’avoit pas un successeur capable d’en
soutenir la masse. Son règne, quoique long,
ne l’avoit pas été assez pour changer les préjugés
et les passions de ses sujets, et son gouvernement,

qui n’avoit pas encore pris une certaine
consistance, devoit être détruit, si les
rênes en étoient confiées à des mains ignorantes.

Dès que le peuple seroit privé de l’appui qui
le soutenoit, il devoit retomber dans son néant:
l’habitude ne lui avoit pas assez fait connoître
ses forces. Les anciennes prérogatives du prince
et des seigneurs n’étoient pas oubliées, et les
nouvelles n’étoient pas marquées d’une manière
assez fixe et assez constante, pour qu’ils ne
cherchassent pas encore à les étendre. L’ambition
assoupie devoit se réveiller; et les grands,
trop puissans pour ne pas écraser le peuple
que le prince cesseroit de protéger, devoient
bientôt troubler l’état; si le prince de son côté
étoit ambitieux, il lui restoit assez d’autorité
pour reprendre celle que Charlemagne avoit
restituée à la nation.

Le champ de Mai possédoit, il est vrai, la
puissance législative; mais, si on y fait bien
attention, ce n’étoit en quelque sorte que d’une
manière précaire; parce que l’extrême ignorance
et les vices des Français n’avoient pas
permis à Charlemagne de se désaisir de quelques
parties de la puissance exécutrice. Celles qu’il
n’auroit pas retenues entre ses mains auroient
été mal administrées, et seroient devenues un
obstacle à ses desseins. Pour prévenir cet inconvénient,

qui l’auroit empêché d’établir les
principes de son gouvernement, il y laissoit
un défaut qui pouvoit les renverser sous un
prince moins sage que lui.

En effet, pour peu qu’on soit instruit des
causes qui, dans tous les temps et dans tous
les pays libres ont occasionné des désordres et
des révolutions, on jugera sans peine que rien
n’est plus dangereux que de confier à la même
personne l’exécution des lois dans toutes les
branches différentes de la société. Il n’est pas
possible que cette masse énorme d’autorité ne
donne enfin au simple protecteur des lois le
droit de les éluder, de les violer et d’en faire
à son gré de nouvelles. Il acquerra une considération
qui insensiblement le fera regarder comme
un maître. D’ailleurs, la puissance législative
ne pouvant pas faire des lois qui aient tout
prévu, il faut nécessairement qu’elle voie languir
une foule d’affaires, multiplier les abus, et
perdre les conjonctures les plus favorables pour
agir; ou qu’elle abandonne à la puissance exécutrice
le privilége de donner des ordres particuliers
et de faire des réglemens provisoires.

Charlemagne ne se servit jamais de ce pouvoir
que pour le bien de la nation. Mais une pareille
prérogative pouvoit devenir d’autant plus dangereuse
entre les mains de son successeur, qu’il

seroit assez riche pour se faire des créatures, et
s’emparer de toute l’autorité que les fils de Clovis
avoient possédée. Sans parler des bénéfices de
Charles Martel, qui étoient devenus le patrimoine
de la couronne depuis l’élévation de Pepin
au trône, les conquêtes de Charlemagne avoient
prodigieusement augmenté ses domaines, et
comme ce prince, pour gagner les grands et les
engager à concourir avec lui au bien public, étoit
obligé de se les attacher par des bienfaits toujours
nouveaux, il avoit converti une grande
partie de ses nouvelles possessions en bénéfices.

Il est vrai qu’il les conféroit à vie[64], et que
n’ayant pas laissé à ses successeurs le droit de
les reprendre arbitrairement, les abus devoient
être moins considérables qu’ils ne l’avoient été
sous les Mérovingiens; cependant, si le prince
n’a pas l’ame assez grande pour résister à ce
charme secret qui porte les hommes à étendre
encore leur pouvoir, quand ils en sont même
embarrassés; si ces bénéfices, au lieu d’être la
récompense du mérite, deviennent au contraire
un moyen de séduire, et une monnoie pour
acheter des flatteurs, les rois Carlovingiens
seront bientôt entourés de courtisans intéressés
à les corrompre. Les ordres particuliers du
prince apprendront qu’un citoyen peut avoir
un autre protecteur que la loi[65], et une autre

sauvegarde que son innocence. On mettra les
réglemens provisoires à la place des lois impartiales
et souvent trop gênantes. Le champ de
Mai ne présentera qu’une vaine cérémonie; et
les fils d’un prince, qui ne vouloit que publier
et protéger la loi, seront bientôt regardés comme
les législateurs.

On dira peut-être que Charlemagne auroit
prévenu ces malheurs et affermi la puissance du
champ de Mai, en ne laissant pas à ses bénéfices
la même forme que son aïeul, Charles Martel,
avoit donnée aux siens; mais quand ce prince
se seroit dépouillé du droit de conférer en bénéfices
les terres de son domaine dont il pouvoit
se passer, et l’auroit abandonné au champ de
Mai, de même que la prérogative de disposer
des comtés et des autres magistratures, il ne
faut point penser que ces grâces, qui servirent
entre les mains du prince à ruiner le gouvernement,
eussent contribué à rendre plus solide
l’autorité du champ de Mai, qui en auroit été le
dispensateur, ni que les serviteurs du prince
fussent devenus les serviteurs de l’état.

Dans cette supposition, ce n’eût pas été la
trop grande puissance des Carlovingiens qui
auroit anéanti celle du champ de Mai, mais
leur trop grande foiblesse. Charlemagne, qui
n’auroit eu aucun bienfait à répandre, n’auroit

pas paru à sa nation aussi grand qu’il l’étoit:
qu’on n’oublie pas que les Français étoient encore
trop barbares pour le connoître et lui rendre
justice. Ses réformes et ses lois n’auroient
paru qu’une contrainte gênante et inutile, à laquelle
on ne se seroit pas soumis. Mille cabales
formées pour distribuer et obtenir les récompenses
de l’état, n’auroient fait du champ de
Mai qu’une cohue où l’intrigue auroit dominé,
tel eût été vraisemblablement le sort de la
nation française sous Charlemagne même, à
quels désordres n’auroit-elle pas été exposée
sous des princes moins habiles que lui?

Une nouvelle cause de la décadence prochaine
du gouvernement, c’est que l’assemblée du
champ de Mai n’étoit astreinte à aucune forme
fixe et constante dans la manière de délibérer et
procéder à l’établissement des lois. Autant
qu’on peut le conjecturer à l’aide de nos anciens
monumens, souvent elle prévenoit le prince, et
le prioit de mettre le sceau royal aux règlemens
qu’elle avoit dressés. Quelquefois le prince proposoit
lui-même une loi, et requéroit la nation
d’y donner son consentement. Tantôt les trois
ordres de l’état dressoient leurs articles à part,
et tantôt ils se réunissoient pour ne faire qu’une
seule ordonnance. Il ne paroît pas qu’il y eût
des termes prescrits pour délibérer à plusieurs

reprises sur un même objet. Quelques lois ne
furent portées qu’après plusieurs longs débats,
et d’autres furent proposées, reçues et publiées
sur le champ, par une espèce d’acclamation.

Charlemagne avoit laissé subsister cette manière
indéterminée d’agir dans le champ de Mai,
parce que l’extrême ignorance des Français ne
lui permettoit pas de les tenir assemblés, sans
qu’il veillât par lui-même à leur conduite, et
la dirigeât; et des formalités, en le gênant,
auroient été un obstacle éternel au bien. D’ailleurs,
la nécessité où il étoit de se transporter
d’une frontière de son vaste empire à l’autre,
ne lui laissant la liberté de convoquer la nation
que pendant un temps très-court, il falloit se
hâter de décider les affaires; et le génie de Charlemagne
tranchoit en un moment les difficultés,
que des formes auroient rendues plus épineuses,
et que ses sujets n’auroient jamais pu résoudre.

Si ce grand homme ne rendit pas son gouvernement
inébranlable, n’en accusons que l’ascendant
fatal des circonstances sur la prudence
humaine. Son règne n’a produit qu’un bien
passager; et s’il fût né deux siècles plutôt, ou
quatre siècles plus tard, ses lois auroient vraisemblablement
égalé sa réputation en durée. En
voulant faire plus qu’il n’a fait, il n’auroit pas
commencé à policer sa nation; il ne l’auroit pas

mise sur la voie de connoître, de désirer,
d’aimer et de faire le bien sous ses ordres. Ce
qu’il auroit fallu tenter pour affermir sa constitution,
l’auroit empêché d’en jeter les premiers
fondemens.






CHAPITRE IV.

Foiblesse de Louis-le-Débonnaire.—Il étend la
prérogative royale.—Comment la division qui
règne entre ses fils ruine l’autorité du prince,
et rend les seigneurs tout-puissans.

Louis-le-Débonnaire vouloit le bien, mais
faute d’élévation et de lumière dans l’esprit, et
de fermeté dans le cœur, il ne put jamais le
faire. Sa vue, qui auroit dû s’étendre sur tout
le royaume, se bornoit dans l’enceinte de sa cour.
C’étoit certainement une chose très-louable que
d’en bannir le scandale, et de forcer ses sœurs
à respecter le public, et à se respecter elles-mêmes;
mais il ne falloit pas regarder la réforme
de quelques galanteries comme le chef-d’œuvre
d’un bon gouvernement. Les bonnes mœurs
d’un peuple sont sans doute la première cause de
sa prospérité; mais les bonnes mœurs consistent
à estimer la justice, la frugalité, le désintéressement,
le travail et la gloire. Une attention

extrême portée sur les détails des plus
petits objets, est quelquefois, comme dans
Charlemagne, la preuve d’un génie vaste qui
embrasse tout; dans Louis-le-Débonnaire, qui
ne s’élevoit point au-dessus de ces détails, elle
décèle un prince qui n’étoit propre qu’à remplir
les fonctions subalternes d’un centenier,
ou de l’avoué de quelque monastère.

Les Français, dont le gouvernement n’avoit
pas encore assez éclairé l’esprit, loin de pouvoir
suppléer à ce qui manquoit au prince, avoient
encore besoin de suivre un guide pour ne pas
s’égarer. Ils sentirent la perte qu’ils avoient
faite, regrettèrent Charlemagne, et ne tardèrent
pas à se défier de la capacité de son fils qui ne
connoissant en effet, ni les devoirs, ni l’étendue,
ni les bornes du pouvoir dont il avoit hérité,
confondit le crédit immense que la confiance
publique avoit donné à Charlemagne, et
l’autorité limitée que les lois lui avoient conférée.
Toujours jaloux de tout ce qui l’environnoit,
il vouloit tout faire en ne faisant rien, et ne sut
jamais qu’on est bien éloigné d’établir une réforme
avantageuse à la société, quand on veut
l’entreprendre contre les règles.

Un roi qui avoue une faute, et qui la répare,
s’attire l’estime générale de sa nation; mais convenir
stupidement de ses erreurs sans se corriger,

c’est se rendre méprisable. Il semble même que
ce soit le dernier degré d’avilissement pour un
prince. Il en est un cependant plus humiliant
encore, c’est de s’avouer coupable d’une faute
qu’on n’a pas faite, et de l’aggraver en voulant
la réparer. On peut se rappeler que Bernard,
roi d’Italie, qui avoit fait hommage de son
royaume à Louis-le-Débonnaire son oncle, ne
fut pas long-temps sans trahir le serment qu’il
lui avoit prêté. Soit qu’il ne vît qu’avec jalousie[66]
la fortune de Louis; soit qu’il en connut
assez la foiblesse pour espérer de s’agrandir à
ses dépens, il prit les armes et lui déclara la
guerre; mais le succès ne répondit pas à ses
espérances. Battu et fait prisonnier, il comparut
devant une assemblée de la nation, qui lui fit
son procès, et le condamna à mort. Louis,
touché de compassion, commua la peine, et
fit arracher les yeux au coupable, qui mourut
des suites de cette opération cruelle.

L’empereur n’avoit rien à se reprocher, le
procès de Bernard avoit été fait juridiquement;
si on avoit commis à son égard quelqu’injustice,
la nation seule étoit coupable. Cependant,
Louis-le-Débonnaire eut des remords; et paroissant
dans l’assemblée qui se tint à Attigny
sur Aisne, sous l’habit d’un pénitent, il confessa
publiquement sa prétendue faute avec une

componction, qui devint une injure mortelle
pour tous les membres du champ de Mai qui
avoient jugé Bernard. Les évêques qui prirent
cette indécente lâcheté pour un acte d’humilité
chrétienne, furent édifiés d’un spectacle qui
sembloit leur annoncer le plus grand crédit;
mais la noblesse, plus judicieuse méprisa un
prince qui vouloit être méprisé.

Les assemblées générales de la nation, et les
états particuliers des provinces étoient encore
convoqués; les envoyés royaux exerçoient toujours
les mêmes fonctions; on voyoit subsister
dans le palais et dans les provinces les mêmes
magistratures et les mêmes tribunaux; mais,
sous la forme apparente du même gouvernement,
c’étoit déjà un fond de gouvernement tout
différent, et aussi différent de celui que j’ai fait
connoître que Louis l’étoit de Charlemagne.
Cependant le cours que ce prince avoit imprimé
aux affaires, le souvenir de ses grandes actions,
le respect que l’on conservoit pour sa mémoire,
et les sentimens d’honneur et de vertu que ses
exemples avoient inspirés à quelques personnes,
tenoient encore unies toutes les parties de l’état,
ou du moins empêchoient qu’elles ne se séparassent
avec tumulte; mais les ressorts du gouvernement
se relâchoient de jour en jour.

Quand le prince néglige le bien public, ou

y travaille sans succès, chaque citoyen ne s’occupe
que de ses intérêts particuliers. Les lois ne
furent plus observées avec la même obéissance
et le même zèle qu’autrefois. Après les avoir
négligées, on les viola ouvertement. Chaque
ordre de l’état devient bientôt suspect aux autres;
les soupçons font revivre les anciennes
haines; tout se divise, se réunit. A mesure que
les abus se multiplient, Louis, qui fait des
efforts impuissans pour les réprimer, sent malgré
lui son incapacité. Il se trouve gêné en
servant de spectacle aux assemblées d’une nation
qu’il ne sait pas gouverner. Il les craint, les
hait, et les convoque cependant. On y publie
de nouveaux capitulaires, dans lesquels on ne
fait que refondre ceux de Charlemagne; preuve
certaine de la décadence du gouvernement, et
ressource impuissante qui découvre les besoins
de l’état, sans remédier à ses maux.

Tant de foiblesse et d’incapacité de la part du
prince auroit dû anéantir la prérogative royale,
et Louis cependant l’avoit étendue beaucoup
au-delà des bornes que Charlemagne s’étoit
prescrites à lui-même. Plus il augmentoit sa
puissance, moins il étoit capable d’en user, et
plus il croyoit nécessaire de l’augmenter encore.
L’art de disposer les esprits à obéir, est de
toutes les parties de la politique la plus utile et

la plus ignorée, Louis, qui voyoit recevoir ses
ordres avec négligence, multiplia ses bienfaits
pour s’attacher les grands; et après les avoir
corrompus, prit leur complaisance pour une
approbation, et tenta des entreprises plus hardies.
Abusant du privilège de donner des ordres
particuliers et de faire des réglemens provisoires,
il voulut mettre son autorité et son
nom à la place des[67] lois, affecta le pouvoir
le plus despotique, et se réserva de punir arbitrairement
les coupables.

Cette conduite, si contraire aux principes
de Charlemagne, et au caractère même de Louis-le-Débonnaire,
porté par instinct à respecter
l’ordre et les lois établies, étoit l’ouvrage des
vassaux qui le servoient dans le palais, de ses
ministres, des évêques et des moines qui fréquentoient
la cour, hommes avares et ambitieux,
qui, pour être plus puissans, vouloient que
leur maître fût au-dessus des lois. Personne ne
s’opposoit à ces dangereuses nouveautés. Les
comtes et les autres magistrats en voyoient avec
plaisir les progrès, parce que leur puissance en
devenoit plus arbitraire, et que la confusion de
toutes les idées, sur la nature des lois et des
rescrits particuliers du prince, les autorisoit,
ainsi que nous l’apprend Hincmar, à faire
pencher à leur gré la balance de la justice. Les

seigneurs ne craignoient point cet excès de
pouvoir dans les mains d’un prince qu’ils méprisoient.
Déjà plus avares que jaloux de leur
liberté, ils ne songeoient qu’à étendre ou multiplier
leurs droits dans leurs terres, tandis que
le peuple, menacé de tout côté d’une oppression
prochaine par une foule de tyrans, gémissoit
du mépris où les lois étoient tombées, et désiroit
qu’il s’élevât un maître commun, dont il
espéroit d’être protégé.

Les princes foibles font souvent de grandes
fautes, en faisant les mêmes choses qu’ont faites
de grands princes. Charlemagne avoit affermi
son Empire en conférant des royaumes à ses fils;
parce qu’il sut se faire obéir par des rois qui
n’étoient en effet que ses[68] lieutenans. Quelqu’ambitieux
qu’eussent été ces princes, ils auroient
été retenus dans le devoir par la forme
même du gouvernement. Ils ne pouvoient être
tentés de se soulever contre leur père, qui s’étoit
rendu le maître de toutes les volontés,
sans prévoir qu’ils seroient accablés par la nation
entière. Louis, trompé par cet exemple,
crut de même multiplier les ressorts d’une bonne
police, en associant Lothaire, son fils aîné, à
l’Empire, peu d’années après qu’il y fut parvenu.
Il créa en même temps Pepin roi d’Aquitaine, et
donna à Louis, son troisième fils, le royaume

de Bavière. Mais plus méprisé que craint, il ne
fit que des rivaux ou des ennemis de son autorité,
en faisant des rois. L’élévation de ses
fils fut le signal de la discorde, parce qu’il les
rendoit puissans, en même temps qu’il donnoit
sa principale confiance à Judith, sa seconde
femme et leur belle-mère, qui ne cherchoit
qu’à les ruiner pour faire une plus grande fortune
à son fils, connu dans notre histoire sous
le nom de Charles-le-Chauve.

Cette princesse ne gouverna pas son mari par
cet ascendant que les lumières et le courage
donnent sur une ame foible, mais par la passion
qu’elle lui inspiroit, et par cette sorte
d’inquiétude, d’activité et d’intrigue, qu’un
esprit paresseux et borné ne manque jamais de
prendre pour du génie. Gouvernée elle-même
à son tour par Bernard, comte de Barcelone,
son amant, homme injuste, avare et violent,
elle en prit tous les vices, et les auroit communiqués
à son mari, s’il eût été capable de prendre
et de conserver un caractère.

Dire que les fils de Louis-le-Débonnaire comprirent,
par les premiers torts qu’on leur fit,
ce qu’ils avoient à craindre de leur belle-mère,
ce seroit, je crois, juger trop avantageusement
de princes qui, dans tout le cours de leur vie,
ne surent jamais se rendre raison de leurs entreprises,

ni profiter de leurs fautes pour se corriger.
Ils se soulevèrent par emportement, par
vengeance et par inquiétude; et après avoir contraint
l’impératrice à se réfugier dans un monastère,
ils voulurent forcer leur père à se consacrer
de même à la vie religieuse. Il étoit naturel
qu’une guerre excitée par des tracasseries domestiques,
fût terminée par une intrigue ridicule.
Les moines se présentèrent comme médiateurs.
Quelqu’atteinte que la révolte eût portée à
l’autorité de Louis, il leur étoit plus utile de
conserver sur le trône un prince qui les aimoit,
et les croyoit tels qu’ils devoient être, que
d’en faire un religieux dont l’élévation passée,
l’humiliation présente et la bigoterie timide les
gêneroient. Ils se mirent en mouvement, et
réussirent si bien à diviser les princes révoltés,
en les rendant suspects les uns aux autres, que
Lothaire, abandonné de ses frères, ne fut plus
en situation avec ses seules forces de consommer
son attentat.

Louis, cependant, qui ne savoit ni pourquoi
il s’étoit formé une tempête contre lui, ni comment
il y avoit échappé, se trouvoit avec surprise
sur le trône, et confondu également par
sa bonne et sa mauvaise fortune, étoit plus
timide que jamais. Ses fils, Pepin et Louis,
voulurent être les dépositaires de l’autorité

qu’ils lui avoient conservée; mais l’impératrice,
qui s’étoit fait relever de ses vœux, fut d’autant
plus avide de gouverner, qu’elle vouloit
se venger de ses ennemis. Il falloit perdre les
fils de son mari les uns par les autres, puisqu’ils
s’étoient en quelque sorte emparés de toutes les
forces de l’état. Pour assurer le succès de son
entreprise en les divisant de plus en plus,
Judith augmenta les domaines de Pepin et de
Louis, en même temps qu’elle fit déclarer
Lothaire déchu de son association à l’Empire.

L’histoire nous a conservé un fait bien propre
à faire connoître l’esprit de petitesse et de superstition
par lequel la cour étoit gouvernée.
Lothaire, qui désiroit de se réconcilier avec son
père, chargea de cette négociation Angelbert,
archevêque de Milan. L’empereur reçut ce prélat
avec distinction; et un jour en sortant de table,
«Salut, archevêque, lui dit-il, comment doit-on
traiter son ennemi? Le seigneur, répondit
Angelbert, a ordonné, dans son évangile, de
l’aimer et de lui faire du bien. Mais si je n’obéis
pas à ce précepte? reprit Louis: vous n’obtiendrez
point la vie éternelle, répliqua le prélat».
L’empereur fâché d’être obligé de renoncer à
sa vengeance ou au paradis, convint avec l’archevêque
d’avoir le lendemain une conférence
à ce sujet; et il s’y fit accompagner par tout ce

qu’il y avoit de plus savant à sa cour. «Seigneurs,
dit ce prélat en entamant la controverse, savez-vous
que nous sommes tous frères en Jésus-Christ?
Oui, répondirent les assistans; car
nous avons tous le même père dans les cieux.
L’homme libre, continua Angelbert, le serf,
le père, le fils, sont donc frères. Or, l’apôtre
S. Jean n’a-t-il pas dit que qui hait son frère est
homicide? Et un homicide peut-il entrer dans
la béatitude éternelle?» A ces mots, tous les
savans de l’empereur se trouvèrent confondus;
et ce prince, se prosternant le front contre
terre, demanda pardon à Dieu du doute qu’il
avoit eu, et rendit son amitié à Lothaire.

Je ne m’arrête pas sur les événemens de ce
règne foible et malheureux: personne n’ignore
que Louis-le-Débonnaire, toujours esclave des
caprices et des passions de ceux qui le gouvernoient,
fut enfin la victime de l’ambition de
Judith et de l’inquiétude de ses fils. Pepin et
Louis, plus jaloux du crédit de l’impératrice
dont ils avoient pénétré les intentions, que
reconnoissans de ses perfides bienfaits, se liguèrent
une seconde fois avec Lothaire. Ces princes
se jouèrent de la religion, qui servoit de voile à
leur perfidie. Des évêques, qui n’étoient que
leurs instrumens, parurent les auteurs de la
disgrace de Louis. Flattés de se voir les dépositaires

des droits des nations, et les juges d’un
empereur, ils le dépouillèrent de sa dignité,
et le reléguèrent dans l’abbaye de Saint-Médard
de Soissons.

Ce prince y auroit été oublié, si l’union de
ses fils avoit pu subsister; mais Lothaire, qui,
dès qu’il se crut le maître de l’empire, ne sentit
plus le besoin qu’il avoit de ses frères, voulut
les réduire à n’être que ses lieutenans. Ces
princes indignés prirent les armes, et remplacèrent
leur père sur le trône, où, n’éprouvant
jusqu’à sa mort que de nouvelles disgraces, il
fut continuellement occupé à rendre ridicule,
par sa foiblesse, la dignité auguste dont il étoit
revêtu, à craindre les trahisons de ses fils, et à
leur pardonner leurs révoltes. Tandis que l’autorité
royale s’anéantissoit, Louis fomentoit,
sans le savoir, les haines de ses fils, et portoit
ainsi le dernier coup au gouvernement. En
prenant de bonne foi les mesures qu’il croyoit
les plus propres à les réunir, il perpétuoit leurs
divisions, et souffloit le feu des guerres civiles
qui devoient perdre sa maison.

Charlemagne, qui connoissoit le poids
énorme de la royauté, parce qu’il en avoit rempli
tous les devoirs, comprit qu’il devoit y avoir
une certaine proportion entre l’étendue d’un
état et celle de l’esprit humain, sans quoi la

politique trop foible ne peut embrasser toutes
les parties de l’empire, et voir naître rapidement
des abus auxquels il n’est bientôt plus
possible de remédier. Dans le point de grandeur
où la puissance des Français étoit parvenue,
tandis que leurs connoissances étoient si médiocres
et leurs vices si grands, il étoit heureux
que l’usage de partager le royaume entre les
fils du prince, subsistât encore. Il eût été dangereux
de ne faire qu’un seul empire des trois
royaumes que Charlemagne forma; et dont chacun
en particulier étoit non-seulement en état
de résister à ses ennemis, mais même de les
subjuguer, ou du moins de contenir dans leurs
habitations ces restes de barbares qui continuoient
à infester les mers, et à faire des descentes
et des courses dans les différentes provinces
de l’Europe.

Bien loin d’assujettir les trois royaumes des
Français à des devoirs réciproques, Charlemagne
les rendit absolument indépendans les
uns des autres. Au lieu de songer à confondre
leurs intérêts, il voulut qu’ils n’eussent rien
à démêler ensemble, et disposa leurs provinces
de façon qu’ils ne pussent avoir aucune
querelle au sujet de leur territoire, que leurs
frontières se trouvassent naturellement fortifiées,
et que, sans avoir sujet de s’offenser, ils

pussent cependant se secourir contre les attaques
des étrangers.

Il étoit défendu[69] à chaque prince de recevoir
dans ses états quelque sujet mécontent de
l’un de ses frères, et d’interposer même ses
bons offices en sa faveur. Charlemagne craignoit
que des transfuges ne communiquassent leur
chagrin, ou leur inquiétude au prince chez lequel
ils se retireroient. Il vouloit empêcher
qu’une cour ne s’exposât à des refus humilians
en sollicitant des grâces, ou n’extorquât, à force
de négociations, des complaisances propres à
produire de l’aigreur, ou du moins un ressentiment
secret, souvent nuisible au bien de la paix.
Il ne fut point permis de recevoir des bénéfices
d’un autre prince que celui dont on étoit sujet.
Charlemagne ordonna enfin qu’aucun de ses
enfans ne pût acquérir quelque espèce de possession
que ce fût dans les royaumes de ses
frères, et permit cependant à leurs sujets de
former entre eux des alliances par le mariage.

Louis-le-Débonnaire voulut être plus sage que
Charlemagne, et tout fut perdu sans ressource.
Croyant, parce qu’il étoit extrêmement foible,
timide et borné, qu’un état ne pouvoit jamais
être trop étendu ni trop puissant, il ne forma
qu’un seul corps politique des trois royaumes
qu’il donna à ses trois fils, Lothaire, Louis-le-Germanique
et Charles-le-Chauve. Il établit

entre eux une sorte de subordination[70] domestique,
fondée sur l’âge et les degrés de parenté
des princes qui les gouverneroient. Lothaire,
en qualité de fils aîné, devoit avoir sur ses frères
et sur leurs états la même autorité que Louis-le-Débonnaire
prétendoit s’être réservée en
donnant d’abord des royaumes à ses enfans,
mais dont il n’avait jamais pu jouir, et qui
causa la plupart des malheurs de son règne.

Tous les ans Lothaire, Louis-le-Germanique
et Charles-le-Chauve, devoient conférer ensemble
sur les affaires générales et particulières de
leurs royaumes. Il étoit ordonné que les deux
derniers se rendroient chez leur frère aîné, lui
porteroient des présens; et que celui-ci, après les
avoir reçus avec bonté, les renverroit avec des
marques de sa libéralité. Louis et Charles ne
pouvoient ni se marier, ni entreprendre une
guerre étrangère, ni faire la paix sans le consentement
de Lothaire. Ils avoient enfin les uns sur
les autres un droit pernicieux d’inspection et de
correction, qui s’étendoit même jusqu’à déposer
un prince qui, ayant abusé de son pouvoir,
refuseroit de réparer ses injustices.

Il pouvoit ce faire que les arrangemens politiques
de Charlemagne, les plus sages qu’il
fût alors possible de prendre, ne fussent pas cependant
capables de prévenir des soupçons, des

haines, et même des ruptures ouvertes entre des
princes avares, inquiets et ambitieux; mais les
dispositions de Louis-le-Débonnaire en devoient
nécessairement produire entre les princes
même les plus modérés. Aussi les règnes de Lothaire,
de Louis-le-Germanique et de Charles-le-Chauve,
déjà ennemis les uns des autres avant la
mort de leur père, ne furent-ils qu’une longue
suite de guerres civiles.

Les premiers troubles qui avoient agité le gouvernement
de Louis-le-Débonnaire, lui firent
perdre les prérogatives qu’il s’étoit attribuées
et les droits qui lui appartenoient le plus légitimement.
L’audace de ses fils rendit tout le monde
audacieux; il ne fut plus question de craindre
les lois, mais de se faire craindre; et dans l’anarchie
où l’état se précipitoit, la justice fut obligée
de céder à la force. Des princes tels que
Lothaire et ses frères, tombèrent dans le dernier
mépris. Toujours acharnés à se perdre, se
susciter des ennemis, se tendre des piéges, et se
débaucher mutuellement leurs créatures par les
plus basses complaisances, ils mirent en honneur
la révolte et la perfidie. Ils furent obligés
de dissimuler les entreprises qu’on formoit
contre eux, de tout pardonner, parce qu’ils ne
pouvoient rien punir; et de traiter continuellement
avec la noblesse et le clergé pour avoir

des secours qui leur étoient dus, qu’on ne leur
accordoit presque jamais, ou qui les rendoient
plus ambitieux, plus entreprenans, plus injustes,
plus téméraires, et par conséquent plus
foibles, s’ils avoient l’adresse de les obtenir.

Si Lothaire ne fut plus en état de repousser
les Sarrasins qui infestoient la Méditerranée et
l’Italie, Louis-le-Germanique de contenir dans le
devoir les peuples de Germanie qui étoient ses
tributaires, et Charles-le-Chauve d’humilier les
Bretons qui affectoient une entière indépendance
dans l’Armorique; si leurs royaumes furent
ouverts aux courses des Normands, la nation
française ne manquoit pas des forces nécessaires
pour se faire respecter, mais de l’art
de les réunir, et sur-tout de les employer avec
avantage. Personne ne sachant commander, personne
ne savoit obéir. C’est l’anarchie et non
pas la bataille de Fontenay qui fit la foiblesse
de l’état. Quoiqu’il périt cent mille Français à
cette journée, elle ne laissoit pas la nation sans
ressources. Les historiens n’ont pas fait attention
que cent mille hommes de plus ou de moins
dans trois royaumes qui embrassoient la plus
grande partie de l’Europe, et dont tout citoyen
étoit soldat, ne pouvoient les jeter dans l’anéantissement
où ils tombèrent. Un plus grand
fléau avoit frappé les Français; c’est la ruine des
lois, qui entraînoit celle de leur domination;

c’est l’indépendance des grands, c’est la servitude,
c’est la misère du peuple qui faisoient
chanceler l’état.

Soit qu’au milieu des guerres civiles on ne
convoquât plus les assemblées de la nation,
soit qu’elles ne fussent que des conventicules
de factieux ou de flatteurs, il cessa en quelque
sorte d’y avoir une puissance souveraine dans
l’état; et les Français se trouvèrent à peu près
dans la même situation où leurs pères avoient
été après le règne de Clotaire II. Le germe de
division qui subsistoit toujours entre les différens
ordres des citoyens, se développa promptement
et produisit des maux encore plus grands.
Je parlerai bientôt de la servitude déplorable
où le peuple étoit réduit, quand Hugues Capet
parvint à la couronne. Si le clergé avoit recouvré
des richesses immenses, si on lui avoit
donné de grandes[71] terres, si, par je ne sais
quelle dévotion mal entendue, des familles sans
nombre se rendoient esclaves de ses maisons,
son sort n’en étoit pas plus heureux. Les évêques
et les abbés n’étant point en état de défendre
leurs possessions, depuis que la force
décidoit de tout en France, et qu’ils avoient
cessé de s’occuper du métier des armes, leurs
plus grands domaines devinrent la proie[72] de
l’avarice des seigneurs. On vit des laïcs s’établir,

les armes à la main, dans les abbayes,
prendre même le titre d’abbés, et ne laisser à
leurs moines que la liberté de prier Dieu pour
la prospérité de leurs persécuteurs.

La France étoit ravagée à la fois par les armes
des Normands, et par les guerres particulières
des seigneurs. On ne voyoit de toutes
parts que des bourgs et des hameaux en feu,
et des hommes errans, qui n’avoient aucune
retraite. Tant de désordres concentrèrent, si je
puis parler ainsi, l’attention de chaque particulier
sur lui-même. Comme on n’attendoit aucune
protection d’un gouvernement qui ne subsistoit
plus, chacun ne pensa qu’à sa propre
défense, et devint insensible aux maux publics.
Les fils de Louis-le-Débonnaire demandoient-ils
quelques secours à leurs sujets pour faire la
guerre et repousser les Normands? Je suis esclave,
devoit répondre le peuple, rompez les
chaînes dont les seigneurs m’ont chargé, et je
vous sacrifierai mes bras. Le clergé, occupé de
ses seules pertes, éclatoit en murmures, en reproches
et en menaces; et regardoit les ravages
des Normands comme le juste châtiment des
Français qui pilloient les biens de l’église. Si
les seigneurs avoient encore quelque déférence
pour les ordres du prince, ce n’étoit que pour
en obtenir quelque diplome inutile, qui favorisât
leurs usurpations.







CHAPITRE V.

Ruine entière de l’ancien gouvernement sous le
règne de Charles-le-Chauve.—Ce prince rend
les bénéfices et les comtés héréditaires.—Naissance
du gouvernement féodal.

Charles-le-Chauve, trompé par les flatteries
de ses courtisans, et les vaines marques
de respect qu’on rendoit à sa dignité, se croyoit
tout-puissant. Parce qu’il n’y avoit plus de
champ de Mai, il se regarda comme le législateur
revêtu de toute la puissance souveraine;
mais si on ne lui contestoit point le droit
de commander en maître, c’est qu’on avoit
celui de lui désobéir impunément; et son prétendu
despotisme n’étoit que la preuve de
sa foiblesse.

Ses états éprouvant enfin tous les jours de
nouvelles disgraces de la part des Normands,
sans qu’il pût leur opposer une armée, il ouvrit
les yeux, malgré lui, sur sa situation,
cependant il ne connut pas d’abord toute l’étendue
du mal. Il espéra qu’en convoquant une
assemblée générale des seigneurs, car le peuple
n’étoit plus compté pour rien, il réuniroit les
ordres divisés de la nation, et qu’elle formeroit

encore sous sa conduite un corps qui n’auroit
qu’un même intérêt et un même mouvement.
Il se trompoit. Il ne se rendit à ses ordres que
des prélats, qui se plaignirent de tous les torts
et de toutes les injures que la noblesse leur
avoit faites, et qui dévoilant par-là même toute
leur foiblesse, n’étoient guères propres à donner
du crédit au prince, et du poids aux règlemens
qu’il feroit.

Charles s’humilia, dès que n’étant plus soutenu
par de folles espérances, il ne put se déguiser
qu’il étoit abandonné de la plupart des
grands. Au lieu de faire des menaces, il publia
qu’il étoit prêt à oublier tout le passé, à pardonner
les injures qu’on lui avoit faites[73],
et les infidélités qu’on avoit commises à son
égard. Il proteste qu’il honorera les grands,
qu’il satisfera à leurs demandes, qu’il se conduira
par leurs conseils. Rien de tout cela n’est
écouté. On méprise l’amnistie d’un prince qui
est obligé lui-même de demander grâce; on dédaigne
la protection d’un roi qu’on a réduit à
tout craindre. Si quelques seigneurs consentent
enfin à venir lui rendre hommage, et lui promettent
par serment de le servir avec fidélité,
il s’oblige lui-même à son tour à les respecter,
à les protéger, tant que Dieu lui conservera
l’usage de la raison, et à réparer sans délai les

torts qu’il pourroit leur faire par surprise ou par
inadvertance.

Une conduite ferme et courageuse, de la part
d’un prince tel que Charles-le-Chauve, ne lui
auroit vraisemblablement valu que de nouveaux
mépris; mais il est certain aussi qu’en ne cherchant
qu’à exciter la pitié, il accréditoit les
abus auxquels il prétendoit remédier. Puisque
Charles étoit incapable de suivre l’exemple de
son aïeul, et de rétablir son autorité en rétablissant
celle des lois, il ne lui restoit d’autre
ressource que de s’ensevelir sous les ruines de
l’état. Mais il étoit trop lâche pour supporter
cette pensée, et ne pas toujours se flatter qu’à
force de complaisance ou de bienfaits, il gagneroit
enfin la noblesse, et la ramèneroit à
l’obéissance.

Depuis plusieurs années, ses propres vassaux,
fatigués de leur service, n’avoient cherché qu’à
le diminuer, ou ne l’acquittoient qu’avec une
extrême tiédeur. Charles, lassé de leurs plaintes,
et sans doute intimidé par leur mauvaise volonté,
les avoit dispensés de le suivre[74] à
la guerre, à moins que le royaume ne fût menacé
d’une invasion de la part des étrangers.
Pour réparer le tort que lui avoit fait cette première
complaisance, il en eut une seconde encore
plus contraire à ses intérêts. Louis-le-Débonnaire,

cédant à la nécessité, avoit déjà aliéné
pour toujours quelques-uns de ses bénéfices[75],
et Charles consentit à rendre tous les siens héréditaires.
Il voulut même que les seigneurs
qui en étoient en possession pussent, au défaut
d’enfans, en disposer en faveur de quelqu’un
de leurs parens. Il comptoit que la reconnoissance
alloit donner un nouveau zèle à
ses vassaux pour ses intérêts; mais ils furent
peu touchés de cette libéralité, parce que
le prince n’étoit plus assez fort pour reprendre
ses bénéfices.

Charles n’ayant plus rien à donner, rendit
enfin les comtes[76] héréditaires; et il ne fit encore
que des ingrats. Les comtes avoient commencé,
sous le règne précédent, à conférer en
leur nom les bénéfices royaux qui étoient situés
dans leurs ressorts. Ils s’étoient fait des amis
et des créatures; et les divisions du clergé, de
la noblesse et du peuple les rendoient si indépendans
du prince, qu’il eût été dangereux de les
vouloir dépouiller de leur magistrature. De ce
degré de pouvoir à l’hérédité, la distance est
courte et se franchit aisément; ainsi on peut
dire que l’ordonnance de Charles-le-Chauve ne
causa pas une révolution, mais hâta seulement
un événement nécessaire, qui devoit établir un
ordre de choses tout nouveau chez les Français.


Dès que les comtés devinrent le patrimoine
de quelques familles, tout ce qui subsistoit
encore de l’ancien gouvernement disparut en peu
de temps. Il seroit difficile de peindre la confusion
anarchique où se trouvèrent tous les ordres
de l’état, et l’anéantissement sur-tout dans
lequel tombèrent des princes sans soldats, sans
argent, et qui n’ayant plus de lois à faire parler
pour eux, ni de grâces à accorder, ne devoient
rencontrer que des sujets infidelles et désobéissans.
Jusqu’alors Charles-le-Chauve avoit toujours
été aidé des secours de quelques comtes
disposés à le suivre à la guerre avec les hommes
de leurs provinces; et ces forces le mettoient
en état de se faire craindre des seigneurs,
ou de les contraindre du moins à se conduire
à son égard avec quelques ménagemens. Après
la révolution, les comtes furent presque toujours
cités inutilement par le roi. Leur nouvelle
fortune leur donnoit de nouveaux intérêts,
et les occupa entièrement.

Le prince convoqua encore des assemblées
de la nation, mais il ne s’y rendit que des hommes
qui étoient, comme lui, les victimes des
désordres publics. On y faisoit un tableau touchant
des malheurs de l’état, on parloit des courses
et des pillage des Normands; des vexations
des seigneurs, de la ruine du clergé et de la

misère du peuple; on faisoit des plaintes
inutiles, et par un règlement auquel on dût
obéir, les lois saliques, ripuaires, &c. les
capitulaires de Charlemagne et de Louis-le-Débonnaire
n’ayant plus de protecteur, tombèrent
dans le plus profond oubli. Au lieu
de n’être encore que les simples ministres
des lois, les comtes, qui avoient secoué le joug
des envoyés royaux et refusé de reconnoître
l’ordonnance par laquelle Charles-le-Chauve
commettoit chaque évêque[77] pour en exercer
les fonctions dans l’étendue de son diocèse,
devinrent les maîtres, ou plutôt les tyrans des
lois dans leurs comtés.

Une volonté arbitraire décida de tous les
droits. Chaque seigneur rendit sa justice souveraine[78],
et ne permettant plus que ses jugemens
fussent portés par appel à la justice du roi, le
Français réclama inutilement les lois saliques
ou ripuaires, le Gaulois les lois romaines, le
Bourguignon les lois de Gondebaud, &c.; il
fallut n’en plus reconnoître d’autres que les
ordres du comte ou de son seigneur. Tous les
peuples qui, à la faveur de leurs codes différens,
avoient été jusqu’alors séparés les uns des autres,
oublièrent leur origine. N’ayant plus qu’une
même loi, ou plutôt qu’une même servitude,
ils se confondirent; et les caprices de leurs

maîtres furent leur droit public et civil, jusqu’à
ce que le temps eût enfin consacré les coutumes
que la violence établissoit.

Il ne faut pas penser que les comtes devinrent
absolus dans toute l’étendue de leur comté; ils
n’acquirent en propre que leur ville et les bourgs,
villages et hameaux où ils avoient eu l’habileté
d’empêcher qu’il ne se formât quelque
seigneur particulier. Ce n’est que dans ces territoires
qu’ils devinrent tout-puissans; car les
seigneurs de chaque province, aussi adroits
à profiter des désordres publics et de l’anéantissement
des lois que les comtes, s’étoient déjà
cantonnés dans leurs terres, et y jouissoient de
tous les droits que nos jurisconsultes modernes
appellent régaliens, qu’on nommoit alors simplement
seigneuriaux, et qui constituent en
effet la souveraineté.

Après ce que j’ai dit de l’administration injuste
et pusillanime de Charle-le-Chauve, on
ne sera pas surpris des progrès rapides que fit
la tyrannie des particuliers à la faveur de l’anarchie
générale, si on se rappelle la peinture que
l’histoire nous fait des successeurs de ce prince.
Louis-le-Bègue, qui à peine auroit été capable
d’être le magistrat d’une nation heureuse et tranquille,
ne régna que dix-huit mois, et laissa,
pour lui succéder, Louis III et Carloman, qui

étoient encore dans leur première jeunesse, et
dans qui l’âge ne développa aucun talent. Charles-le-Gros,
fils de Louis le germanique, et
qui, avec le titre d’empereur, étoit roi d’Italie et
de Germanie, fut placé sur le trône de France.
Il réunissoit ainsi sous sa domination tous les
pays qui avoient formé le vaste empire de
Charlemagne; et il n’en parut que plus foible
et plus méprisable. L’Italie n’étoit pas dans
une meilleure situation que la France, son roi
ne portoit qu’un vain titre. La Germanie, il est
vrai, étoit moins malheureuse; les lois n’y
étoient pas tombées dans le même mépris qu’en
France, et le prince y conservoit encore quelqu’autorité;
mais Charles-le-Gros n’étoit pas
capable de s’en servir pour se faire respecter des
Français, et former un nouvel édifice des ruines
de l’ancien. Ce prince, toujours accablé sous
le poids des titres qu’il portoit, éprouva le sort
qui l’attendoit dans une nation qui ne connoît
plus de règle. On lui ôta ses couronnes, et il
finit ses jours dans une prison. Je ne parle pas
de ses successeurs, à peine méritent-ils que
l’histoire conserve leur nom.

On doit être au contraire étonné qu’au milieu
des révolutions qui changèrent la face du
royaume, les Français aient conservé l’usage
du serment de fidélité et de l’hommage dont

ils auroient pu s’affranchir. Si on eût secoué le
joug de Charles-le-Chauve et de ses successeurs,
pour les punir d’avoir abusé tyranniquement
de leur pouvoir, la révolution se seroit faite
avec un emportement qui eût fait franchir toutes
les bornes du devoir. Mais comme on les
dépouilloit de leurs prérogatives, parce qu’ils
ne savoient pas les conserver; qu’on agissoit
par ambition et par avarice, et non par haine,
les esprits ne reçurent point de ces secousses
violentes, qui, en les échauffant, les portent aux
dernières extrémités. Au milieu de toutes les
nouveautés que produisoit la licence de tout
faire, on se laissoit encore conduire par les idées
que l’ancien gouvernement avoit données. On
ne refusoit pas de prêter la foi et l’hommage,
parce qu’on y étoit accoutumé; mais on violoit
ses engagemens sans scrupule, parce qu’on
pouvoit le faire impunément.

D’ailleurs, les comtes crurent faire une assez
grande fortune, en acquérant tous les droits dont
avoient joui les ducs des Bavarois, des Allemands,
des Bretons, &c. qui étant chefs de leurs
nations, sous la protection des rois de France,
ne leur rendoient qu’un simple hommage, et
n’étoient obligés qu’à les suivre à la guerre. Il
n’étoit pas même de l’intérêt de ces nouveaux
souverains de s’affranchir de tout devoir à l’égard

du prince. Refuser de reconnoître sa supériorité,
c’eut été révolter l’esprit général et dominant
de la nation. Les comtes, par cette conduite,
auroient donné aux seigneurs qui possédoient
des terres dans leur province, l’exemple
et le prétexte d’aspirer à la même indépendance;
et ils y auroient perdu leur suzeraineté, droit souvent
inutile, mais titre brillant, que la vanité
estimoit alors beaucoup.

Il y eut, il est vrai, des seigneurs assez puissans
ou assez heureux pour ne reconnoître aucune
supériorité dans leur comte. Ils refusèrent
de lui prêter hommage, et ne relevèrent, ainsi
qu’on s’exprima bientôt après, que de Dieu et
de leur épée. Leurs terres devinrent des principautés
absolument indépendantes, et on les
appella des Alleux[79], ou des terres allodiales.
Mais en général les seigneurs firent hommage à
leur comte; les uns parce qu’ils n’étoient pas
assez forts pour oser le lui refuser; les autres
parce qu’ils étoient accoutumés par l’ancien
gouvernement à le regarder comme le magistrat
public dans sa province, et qu’il avoit conservé
une sorte de jurisdiction[80] sur leurs terres.

Quand il n’y eut plus d’autre lien entre les
parties désunies de l’état que la foi et l’hommage,
on manqua d’expressions pour rendre les idées
toutes nouvelles que présentoit à l’esprit un gouvernement

tout nouveau. On se servit de celles
qui étoient les plus propres à se faire entendre.
On appela par analogie, du nom de vassal,
tout seigneur qui devoit l’hommage: on nomma
fief, toute possession en vertu de laquelle
on y étoit tenu; et gouvernement féodal, les
droits et les devoirs fondés sur la foi donnée et
reçue. Ces expressions, qu’on n’avoit autrefois
employées qu’à signifier l’espèce de bénéfices établis
par Charles Martel, et le gouvernement économique
des familles, signifièrent alors le gouvernement
politique, et le droit public et général
de la nation: s’il est permis de donner ces
noms à une constitution monstrueuse, destructive
de tout ordre et de toute police, et contraire
aux notions les plus communes de la société.

Sans doute que les nouveaux vassaux dont je
parle, toujours conduits par l’ancien esprit de
la nation, furent d’abord obligés de remplir,
à l’égard du seigneur auquel ils rendirent hommage,
les mêmes devoirs que les vassaux établis
par Charles Martel devoient à leurs bienfaiteurs,
et que le suzerain à son tour leur promettoit sa
protection. La manière dont Charles-le-Chauve
rendit les comtés héréditaires, et le serment que
ce prince et les grands se firent réciproquement
de s’aider et de se défendre, l’indiquent assez
clairement. Mais il est plus certain encore qu’on

ne reconnut bientôt cette obligation, qu’autant
qu’on fut trop foible pour ne la pas remplir.
Tous les droits devoient paroître équivoques et
douteux, tous les intérêts étoient opposés, et
les passions qui n’étoient retenues par aucun
frein, devoient sans cesse exciter de nouvelles
querelles. Comme il n’y avoit dans ce chaos
d’injustices et d’usurpations, aucune puissance
publique et générale, dont les suzerains et les
vassaux pussent implorer la protection ou la
vengeance, et que les grands vassaux qui relevoient
de la couronne étoient assez puissans pour
ne pas craindre les arrêts rendus contre eux par
la cour du roi, et que peut-être même elle ne
tint pas ses assises dans ce temps de foiblesse
et de confusion, la force fut le seul droit en
vigueur, et le succès le seul titre respecté.

Les guerres continuelles que se firent les
seigneurs, depuis le règne de Louis-le-Bègue
jusqu’à l’avénement de Hugues Capet au trône,
durent empêcher que le gouvernement féodal
ne prit une forme constante et uniforme. Des
événemens nouveaux, bizarres, imprévus et
contraires, changeoient continuellement les coutumes
naissantes, et étendoient ou restreignoient
les droits des suzerains et les devoirs des vassaux.
Aujourd’hui on relevoit d’un seigneur,
et demain d’un autre. Quelques comtes en forcèrent

d’autres à leur prêter hommage, quoique
tous dans leur origine tinssent également leur
fief du roi, et dussent par conséquent être vassaux
immédiats de la couronne. Quelques seigneurs
firent revivre le titre de duc; d’autres,
en possédant un duché, préférèrent la qualité
de comte. Plusieurs terres possédées en alleu
durent consentir à rendre hommage pour se faire
un protecteur dans une conjoncture difficile;
d’autres, au contraire, tenues en fiefs, parvinrent,
par quelques succès, à ne reconnoître
aucun seigneur. Enfin, la fortune, toujours capricieuse
lorsqu’elle n’est pas domptée par des
lois fermes et sages, décida du droit ainsi que
des événemens, jusqu’au règne des premiers
Capétiens.

Depuis l’établissement des seigneuries, dont
les prérogatives étoient si propres à énerver la
puissance publique et à donner le goût de l’indépendance
et de la tyrannie aux familles qui en
étoient en possession, il semble que tout portoit
les Français à la monstrueuse anarchie du
gouvernement féodal. Il est vraisemblable que,
dès la première race, ils en auroient éprouvé
les désordres, si la famille des Pepins, en produisant
plusieurs grands hommes qui se succédèrent
les uns aux autres, n’étoit venue au
secours de l’état prêt à se démembrer. Les qualités

personnelles de Charles Martel et de son
père suppléèrent à ce qui manquoit au gouvernement.
Ils surent tenir la nation unie, en se
faisant obéir par les seigneurs, qui dès-lors
ne travailloient qu’à se cantonner dans leurs
terres. Sous les Carlovingiens, les mêmes passions
portoient les Français à la même indépendance,
mais avec plus de force, parce que
la puissance des seigneurs étoit plus grande,
et la France ne produisit aucun homme de génie
qui pût se mettre à la tête des affaires, protéger
les lois, ou du moins en prendre la place,
et faire respecter son autorité. Robert-le-Fort
acquit de la réputation contre les Normands,
mais il n’avoit de talent que pour la guerre.
Ses descendans surent se frayer un chemin au
trône, c’est-à-dire, profiter des désordres de
l’état, mais non pas le gouverner.






CHAPITRE VI.

Démembrement que souffrit l’empire de Charlemagne.—Ruine
de sa maison.—Avénement de Hugues-Capet au trône.

La guerre, allumée entre les trois fils de Louis-le-Débonnaire,
avoit été terminée en 845 par un
nouveau partage dont ils convinrent. Lothaire

avoit été reconnu en qualité d’empereur; et outre
le royaume d’Italie et les provinces qui s’étendent
depuis les Alpes jusqu’au Rhône et à la
Saône, il occupa dans l’Austrasie tout le pays
dont son second fils, nommé aussi Lothaire,
forma le royaume de Lorraine. Louis-le-Germanique
posséda au-delà du Rhin l’ancienne Germanie,
et en deçà de ce fleuve, quelques villes
avec leur territoire, telles que Spire, Mayence, &c.
Charles-le-Chauve n’eut dans son partage que
le pays qui avoit autrefois composé le royaume
de Neustrie, une partie de la Bourgogne et l’Aquitaine.
Tout le monde sait comment les états
de la succession de Lothaire[81] et de son frère
Louis-le-Germanique furent usurpés par des
étrangers sur la maison de Charlemagne, et
commencèrent à former des puissances entièrement
indépendantes de la France. C’est à l’histoire
du royaume de Charles-le-Chauve qu’est
désormais bornée celle de la nation française,
qui, après avoir fait de si grandes conquêtes, se
trouvoit resserrée dans des bornes plus étroites
qu’elle ne l’avoit été sous les derniers rois de
la première race, et ne retiroit d’autre avantage
de ses travaux, que de voir former de ses
débris, par la défection des vaincus, des puissances
qui étoient devenues ses ennemis.

Tandis que les princes Carlovingiens, qui ne

régnoient plus que dans la France proprement
dite, tomboient de jour en jour dans le plus
grand avilissement, les rois de Germanie, plus
dignes de leur place, et qui tiroient encore quelque
force du crédit que les lois conservoient
chez les Allemands, portèrent leurs armes en
Italie, et réprimèrent une foule de petits tyrans
qui aspiroient à l’empire, et que l’imbécillité des
empereurs Lothaire et Louis II y avoit laissé
naître. Ils protégèrent l’église de Rome, et méritèrent
que les papes, presque souverains et déjà
reconnus par Charles-le-Chauve pour dispensateurs
de la dignité impériale, l’unissent pour
toujours à la couronne[82] de Germanie. Le préjugé
avoit attaché au titre d’empereur un rang
supérieur à celui de roi, et Louis-le-Débonnaire
avoit fortifié ce préjugé, en voulant que
l’empereur eût une sorte de juridiction sur les
différens royaumes de sa succession. Si Charles-le-Chauve,
de concert avec Louis-le-Germanique,
n’eut pas fait la guerre assez heureusement
pour forcer l’empereur Lothaire son frère
à reconnoître l’indépendance de sa couronne et
le traiter comme son[83] égal, la dignité impériale,
qui devoit être chez les Français un monument
éternel de leur gloire et de leur courage,
n’auroit servi qu’à les rendre dépendans de la
nation allemande qu’ils avoient vaincue.


Les Français voyoient sans chagrin ces diverses
révolutions. Occupés de leurs troubles
domestiques et des intérêts particuliers de leurs
familles, il leur importoit peu que le roi perdît
ou conservât le titre d’empereur, et que des
peuples que Charlemagne avoit subjugués, se
rendissent indépendans d’une maison dont ils
ne vouloient plus eux-mêmes reconnoître l’autorité.
Quand Arnoul fut couronné empereur
et roi de Germanie, à la place de Charles-le-Gros
qu’il avoit fait déposer, Eudes, fils de
Robert-le-Fort, s’empara sans opposition de la
couronne de France, qui appartenoit à Charles-le-Simple
comme au seul mâle de la maison Carlovingienne.
Ce prince ne recouvra une partie
du bien de ses pères que pour éprouver des disgraces.
Peu s’en fallut qu’au lieu d’être en état
de réclamer les lois de la succession, et de faire
valoir ses droits sur la Germanie, l’Empire et
l’Italie, il ne se vît encore enlever la couronne
de France par Robert, frère du roi Eudes. Ayant
été assez heureux pour rassembler quelques
forces et battre cet ennemi, qui fut tué dans la
déroute de ses troupes, il ne tira aucun avantage
de cette victoire. Ce prince n’échappoit à
un écueil que pour échouer contre un autre.
Héribert, comte de Vermandois, le retint prisonnier
dans le château de Péronne pendant les

sept dernières années de sa vie; et Raoul, duc
de Bourgogne, profita de cette espèce de vacance
du trône pour se faire couronner roi de
France; ce titre ne lui donna aucune autorité
nouvelle, et son règne dura quatorze ans.

Hugues-le-Blanc pouvoit suivre l’exemple
d’usurpation qu’Eudes et Raoul lui avoient
donné; mais, soit que son ambition fût satisfaite
d’être un des plus grands seigneurs du
royaume, soit qu’il crût que la royauté dépouillée
de toutes ses prérogatives, en le rendant
suspect à la plupart des grands vassaux, ne lui
donneroit que des prétentions qu’il seroit dangereux
de vouloir faire revivre, il plaça sur le
trône Louis IV, surnommé d’Outremer. Il le
protégea, lui fit la guerre, le tint renfermé dans
un château, ou lui donna la liberté, selon qu’il
importoit à ses intérêts. Lothaire ne fut aussi
couronné que de son consentement. Mais,
quoique Hugues fût le maître absolu du prince,
parce qu’il avoit des forces beaucoup plus considérables
que lui, et que leurs domaines se
touchoient, il faut bien se garder d’en conclure
avec quelques historiens, qui n’ont pas
remarqué les révolutions arrivées dans l’état,
et la forme bizarre que le gouvernement avoit
prise, qu’il pût disposer de la nation comme les
Pepins et Charles Martel en avoient autrefois

disposé. Ceux-ci étoient maires du palais; et
quoique leur autorité fût odieuse, elle étoit reconnue
dans toute l’étendue et par tous les ordres du
royaume. Hugues-le-Blanc n’étoit que duc de
France; et cette qualité ne lui donnoit que, dans
la province de ce nom, le même pouvoir que
les autres grands vassaux avoient dans les provinces
qui leur étoient tombées en partage.

Louis V, surnommé le Fainéant, ne régna
qu’un an; et Hugues-Capet s’empara du trône
au préjudice de Charles, duc de Lorraine, seul
prince de la maison de Charlemagne, second
fils de Louis d’Outremer, et oncle de Louis V.
Quelques historiens ont dit que Charles fut
rejeté par sa nation, à laquelle il s’étoit rendu
odieux, en se dégradant au point de se rendre
vassal de l’empereur. Si cela est ainsi, il faut
convenir que les Français furent, dans le moment
de la révolution, bien différens de ce
qu’ils avoient été jusqu’alors, et de ce qu’ils
furent encore un moment après. S’ils étoient
si jaloux de la gloire de leur prince; s’ils
croyoient que la plus légère tache le rendît indigne
de régner sur eux, pourquoi avoient-ils
donc fait eux-mêmes, aux derniers Carlovingiens,
les affronts les plus humilians? Pourquoi
souffroient-ils qu’on les retînt dans les prisons?
Pourquoi les avoient-ils réduits à une telle misère,

que les fils puînés de ces rois sans domaine,
n’ayant pas même à espérer un château
de la succession de leur père, étoient obligés
d’aller chercher fortune hors du royaume? et
c’en étoit une sans doute très-considérable
pour le second fils de Louis d’Outremer, que
d’être fait duc de Lorraine par l’empereur.

Mais les Français étoient bien éloignés de
penser que l’hommage et la vassalité avilissent
un prince. Ils avoient vu les rois de Provence
et de Bourgogne se déclarer vassaux de l’Empire,
sans perdre l’éclat de leur dignité. Jamais
on n’imaginera que les ducs de Normandie,
de France, d’Aquitaine, de Bourgogne, les
comtes de Flandre, de Toulouse, de Troyes,
de Vermandois, &c. regardassent l’hommage
comme une bassesse, et l’eussent cependant
prêté à des rois aussi puissans que Charles-le-Simple,
Louis d’Outremer, Lothaire et Louis-le-Fainéant.
Si Charles est jugé incapable de
porter la couronne, parce qu’il relève de l’Empire
pour la Lorraine, pourquoi donc Hugues-Capet,
après avoir été fait roi, et ses fils, rendent-ils
les devoirs du vasselage[84] à différens
seigneurs de leur royaume, pour les fiefs particuliers
qu’ils possédoient dans l’étendue de
leurs terres? C’est une étrange absurdité qu’on
assujettisse ces rois à un hommage qui avoit

rendu le duc de Lorraine inhabile à monter
sur le trône de ses pères.

Ne cherchons point à nous tromper; ce ne
furent, ni les lois, qui ne subsistoient plus,
ni la nation divisée, qui décidèrent entre
Charles et Hugues-Capet; la force seule fit
le droit de celui-ci. Il étoit, par ses possessions[85]
et ses alliances, le plus puissant du
royaume, et Charles n’y possédoit rien. La loi
de la succession déjà violée en Allemagne, en
Italie, dans la moitié des Gaules et en France
même, devoit donc se taire devant Hugues-Capet.
Il étoit à la tête d’un parti puissant, et
chef d’une famille qui depuis long-temps avoit
formé son plan d’élévation; son rival descendoit,
il est vrai, de Charlemagne, mais Charlemagne
étoit oublié, et on n’avoit sous les
yeux que les derniers princes qui avoient déshonoré
sa maison.

La nation française ne déféra pas la couronne
à Hugues-Capet, comme elle l’avoit
donnée à Pepin. Les historiens contemporains
ne disent point qu’il se tint à ce sujet une assemblée[86]
générale des grands; et quand ils
le diroient, il ne faudroit pas le croire. Ces
assemblées étoient déjà fort rares sous le fils de
Louis-le-Débonnaire. Qui ne voit pas qu’elles
étoient impraticables depuis que les comtes

s’étoient rendus souverains dans leurs gouvernemens,
et les seigneurs dans leurs terres?
L’anarchie où le royaume étoit plongé, prouve
évidemment que toute puissance publique y étoit
détruite. Par quel prodige se seroit-il formé presqu’autant
de coutumes différentes qu’il y avoit
de seigneuries, si la nation eut toujours tenu
ses assemblées? Comment toutes les lois auroient-elles
été oubliées? Pourquoi le gouvernement
féodal auroit-il été si long-temps à
prendre une forme constante?

D’ailleurs, je demande en vertu de quel
titre Hugues-Capet, simple vassal de la couronne,
auroit convoqué les états, et ordonné à
ses pairs, les vassaux immédiats du roi, de s’y
rendre? Mais ce qui tranche toutes les difficultés,
c’est que l’intervalle de la mort de
Louis V, au couronnement de Hugues-Capet,
fut trop court pour assembler les grands du
royaume. Hugues se contenta d’appeler auprès
de lui ses parens, ses amis et ses vassaux; il en
composa, si l’on veut, une espèce d’assemblée,
telle que celles qui avoient élevé Eudes et Raoul
sur le trône, se fit reconnoître pour roi par ses
partisans, et se mit en état de défendre sa dignité
contre les seigneurs qui épouseroient les
intérêts du dernier Carlovingien.

La prérogative royale étoit si peu de chose,

et les grands tellement indépendans du prince,
ainsi qu’on le verra bientôt quand je parlerai
des droits et des devoirs respectifs des suzerains
et des vassaux, que l’élévation de Hugues-Capet
et les droits de son compétiteur ne pouvoient
pas former une question bien importante,
lorsqu’elle fut agitée. Il paroissoit presqu’indifférent
aux seigneurs français d’avoir un
roi ou de n’en point avoir. Ceux qui servirent
Charles par générosité crurent bientôt en avoir
trop fait en sa faveur. Ceux qui ne lui étoient
attachés que pour nuire à Hugues-Capet, se
laissèrent gagner par des bienfaits ou des promesses;
et Charles, abandonné de ses partisans,
ne laissa aucun héritier de ses droits.

L’extinction de la maison de Charlemagne
devint un événement de la plus grande importance.
Il étoit heureux pour les royaumes qui
s’étoient formés des débris de la puissance
française, que la postérité de Charles-le-Chauve
ne subsistât plus. Les anciennes lois
de la succession pouvoient servir de prétexte à
des mécontens ou à des ambitieux, pour augmenter
les troubles, les désordres, les calamités
dont l’anarchie féodale menaçoit tous les
peuples de la chrétienté.

Quelque irrégulière que fût la manière dont
Hugues-Capet étoit monté sur le trône, il devint

un roi légitime, parce que les grands du
royaume, en traitant enfin avec lui, reconnurent
sa dignité, et consentirent à lui prêter
hommage et remplir à son égard les devoirs
de la vassalité. Ce fut un vrai contrat entre le
prince et ses vassaux. L’intention présumée de
ceux-ci, en se soumettant à reconnoître un
seigneur au-dessus d’eux, n’étoit pas sans
doute de se faire un ennemi qui eût le droit de
les dépouiller de leurs priviléges; et Hugues-Capet
fut censé consentir à la conservation
des coutumes féodales, que des exemples réitérés
et le temps commençoient à consacrer.
Mais je prie de le remarquer; ce contrat étoit
subordonné à un devoir primitif, et dont rien
ne peut exempter les hommes. Ce devoir consiste
à faire tous ses efforts pour délivrer sa
patrie de ses vices, et y faire régner l’ordre,
la paix et la sûreté: falloit-il donc respecter
l’absurde et tyrannique gouvernement des fiefs?

Fin du livre second.













OBSERVATIONS

SUR

L’HISTOIRE DE FRANCE.



LIVRE TROISIÈME.



CHAPITRE PREMIER.

De la situation du peuple à l’avénement de Hugues-Capet
au trône.—Droits privilégiés, état de
la noblesse qui ne possédoit pas des terres en
fief.

Quoiqu’a l’avénement de Hugues-Capet
au trône on distinguât l’homme libre du serf,
cette distinction ne laissoit presque aucune différence
réelle entre eux. La souveraineté que
les seigneurs avoient usurpée dans leurs terres,
ouvrage de l’avarice et de la vanité, étoit devenue
la tyrannie la plus insupportable. Pouvoit-elle
avoir eu des bornes sous les derniers
Carlovingiens, puisque dans un temps bien
postérieur, où il sembloit qu’on commençât à
sentir la nécessité d’une police plus régulière

et à penser avec plus d’humanité, les seigneurs
s’opiniâtroient à croire encore que tout leur
avoit toujours appartenu, et que le roturier,
ne possédant ses habitations que d’une manière
précaire, les tenoit de leur libéralité? Étrange
ignorance des devoirs que la nature nous prescrit!
Ils ne comprenoient pas que leurs droits
pussent être limités[87], ni que ce fût un vol,
ou du moins une injustice, d’exiger des redevances
qui n’étoient pas établies par la coutume
ou par des chartes.

Chaque terre fut une véritable prison pour
ses habitans. Ici ces prétendus hommes libres
ne pouvoient disposer de leurs biens, ni par testament,
ni par actes entre-vifs, et leur seigneur
étoit leur héritier, au défaut d’enfans domiciliés
dans son fief. Là, il ne leur étoit permis de disposer
que d’une partie médiocre de leurs immeubles
ou de leur mobilier. Ailleurs, ils ne
pouvoient se marier qu’après en avoir acheté
la permission. Chargés par-tout de corvées fatigantes,
de devoirs humilians et de contributions
ruineuses, ils avoient continuellement à craindre
quelque amende, quelque taxe arbitraire, ou la
confiscation entière de leurs biens. La qualité
d’homme libre étoit devenue à charge à une
foule de citoyens. Les uns vendirent par désespoir
leur liberté à des maîtres qui furent du moins

intéressés à les faire[88] subsister, et d’autres
qui s’étoient soumis pour eux et pour leur postérité
à des devoirs serviles envers une église ou
un monastère, consentirent sans peine que
leur dévotion devînt un titre de leur esclavage.

Cette tyrannie des seigneurs avoit commencé,
comme on l’a vu, dans les campagnes, et elle
en chassa les plus riches habitans, qui se refugièrent
dans les villes, où ils se flattoient de
vivre sous la protection des lois; mais les maux
qu’ils fuyoient les y poursuivirent, quand les
comtes eurent changé leurs gouvernemens héréditaires
en des principautés souveraines. Ces
nouveaux seigneurs exercèrent à leur tour sur
les bourgeois[89] la même autorité que les
autres seigneurs avoient acquise sur les villains
de leurs terres. Les péages, les droits d’entrée,
d’escorte et de marche se multiplièrent à l’infini.
Les villes furent sujettes, comme les campagnes,
à une taille arbitraire, et obligées de
défrayer leur seigneur et ses gens quand il y
venoit. Vivres, meubles, chevaux, voitures,
tout étoit alors enlevé, et on auroit dit que les
maisons des bourgeois étoient au pillage.

Il ne faut que parcourir les chartes par lesquelles
les seigneurs vendirent dans la suite à
leurs villes le droit de commune, pour se faire
un tableau de la situation déplorable des bourgeois.

Les priviléges qu’on leur accorde supposent
les vexations les plus atroces. C’est par grâce
qu’on permet à ces malheureux de s’accommoder,
après avoir commencé un procès juridiquement,
tant on étoit éloigné de penser que la
magistrature fût établie pour l’utilité du peuple,
et non pour l’avantage du magistrat! Ils étoient
réduits à demander, comme une faveur, qu’il fût
permis à leurs enfans d’apprendre à lire et à
écrire, et de n’être obligés de vendre à leur seigneur
que les denrées ou les effets qu’ils auroient
mis en vente. Toute industrie étoit étouffée entre
des hommes qu’on vouloit rendre stupides. Les
bourgeois n’osoient faire aucun commerce, parce
que les seigneurs s’étoient arrogé le droit d’interdire
dans leurs terres toute espèce de vente
ou d’achat entre les particuliers, lorsqu’ils vouloient
vendre eux-mêmes les denrées de leur
cru ou celles qu’ils avoient achetées. Ces monopoles
étoient tellement accrédités, que le peuple
prit pour un acte de générosité, l’injustice moins
criante par laquelle les seigneurs se réservoient
dans chaque année un temps fixe pour le débit
des fruits de leurs terres, en stipulant toutefois
qu’ils les vendroient plus cher que de coutume,
et que les bourgeois n’exposeroient alors en
vente que des denrées altérées et corrompues.

On devine aisément qu’elle espèce de crédit

demandoit le comte de Poix dans la charte qu’il
accorde à ses sujets, lorsqu’il exige qu’il lui fût
permis d’acheter une fois en sa vie, à chaque
marchand, sans payer ni donner aucun gage,
quelqu’effet qui n’excèderoit pas la valeur de
cinq sous. Autoriser le vol, le déni de payement,
la banqueroute par un traité, suppose
d’étranges mœurs. Il seroit trop long de rapporter
seulement les noms des divers droits que
les seigneurs avoient établis à leur avantage,
même sans aucun prétexte de bien public. Cette
tyrannie épidémique, si je puis parler ainsi,
passa jusqu’à leurs valets. Les marmitons de
l’archevêque de Vienne avoient établi un impôt
sur les mariages; et ses domestiques, prenant
sous leur protection des voleurs et des bandits,
dont ils partageoient, sans doute, le butin,
s’étoient fait une seigneurie en sous-ordre, et
plus odieuse encore que celle de leur maître.

La seule différence essentielle qu’il y eût
entre les hommes libres et les serfs, dont la
France étoit presqu’entièrement peuplée, c’est
que ceux-ci ne pouvoient s’affranchir que par
la pure faveur de leur maître, tandis que la coutume
laissoit aux autres quelques moyens de se
soustraire au joug de leur seigneur. Les hommes
libres n’avoient besoin que du consentement de
leur évêque, pour être admis à la cléricature,

qui, par une de ces contradictions ridicules auxquelles
il faut s’accoutumer, quand on étudie
l’histoire de France, exemptoit de toute charge[90]
le patrimoine d’un clerc, quoiqu’on ne se fît
aucun scrupule de piller et de soumettre à des
redevances, les terres de l’église, qu’on regardoit
comme le patrimoine de Dieu même. Les
serfs n’avoient pas le même avantage; s’ils
étoient admis par surprise au nombre des clercs,
l’église, en les dégradant, étoit obligée de les
rendre[91] au maître qui les réclamoit avant
qu’ils eussent reçu des ordres sacrés.

Leurs enfans naissoient esclaves comme eux;
et ces malheureux communiquoient en quelque
sorte leur disgrace à tout ce qui les approchoit.
Si un gentilhomme eût eu la bassesse de se
marier à une serve, ses enfans auroient été
réduits à la condition[92] humiliante de leur
mère. Les alliances contractées avec une famille
libre, ne portoient, au contraire, aucune tache
dans la maison d’un gentilhomme; et ses fils,
malgré la roture de leur mère, pouvoient être
honorés de la qualité de chevalier. Les hommes
libres jouissoient même du privilége de s’anoblir
eux et leur postérité, soit en épousant la
fille d’un gentilhomme, soit en acquérant quelque
fief. Dès lors, ils n’étoient plus soumis à
cette foule de devoirs, de corvées et de charges

qui rendoient le peuple malheureux. Il est
même vraisemblable que la noblesse de leur
personne passoit jusqu’aux domaines qu’ils
possédoient en roture.

Aucun monument, il est vrai, ne nous fait
connoître les prérogatives particulières dont la
simple noblesse jouissoit à l’avénement de
Hugues-Capet au trône. Mais il est certain que
sous les derniers princes de la maison de Charlemagne,
il y avoit un grand nombre de familles
autrement anoblies par leurs alliances ou la
possession de quelque seigneurie, et qui, par
une suite des événemens qui changèrent les
fortunes domestiques, comme la fortune de
l’état, ne possédoient que des biens roturiers.
Elles continuèrent pendant le cours de la révolution
qui donna naissance au gouvernement
féodal, à être distinguées des familles d’un
ordre inférieur; et cette distinction, dont on
ne peut douter, suppose nécessairement la jouissance
de quelque privilége particulier qui passoit
du père aux enfans. Sans ce signe distinctif,
comment tous les citoyens qui ne possédoient
pas quelque fief, n’auroient-ils point enfin, été
confondus dans une même classe?

Peut-être que cette noblesse se trouva assez
nombreuse pour forcer les seigneurs à la ménager.
Sans doute, qu’elle les servit dans les

guerres privées qui revinrent en usage dans la
décadence du gouvernement, et mérita par là
leur reconnoissance et leur protection; pourquoi
donc n’auroit-elle pas toujours joui dans
ses patrimoines roturiers, des mêmes franchises
que la cléricature attachoit à ceux des clercs?
Tout paroît l’indiquer, mais il me semble du
moins qu’on ne peut s’empêcher de convenir
que sous le règne de Hugues-Capet, les simples
gentilshommes n’eussent déjà les mêmes immunités,
dont on les voit en possession dans un
temps bien postérieur. Bien loin qu’ils aient pu
alors acquérir quelques nouveaux priviléges,
ils en durent perdre plusieurs. On voit que les
seigneurs, de jour en jour, plus jaloux d’étendre
leurs droits et leur autorité, s’appliquèrent à
dégrader la dignité même des petits fiefs qui
relevoient d’eux. Tandis qu’ils ne craignoient
point d’offenser leurs vassaux, que, sans égard
pour les plaintes et les menaces des évêques,
ils faisoient, sans cesse, de nouvelles entreprises
sur les possessions que les ecclésiastiques
tenoient de leurs pères, seroit-il vraisemblable
qu’ils eussent respecté la fortune d’une noblesse
peu puissante, et qui n’avoit aucun protecteur?

Quoiqu’il en soit des immunités des simples
gentilshommes, à l’avénement de Hugues-Capet
au trône, ils n’étoient sujets, quand S. Louis

écrivoit ses établissemens, à aucune imposition,
en vendant leurs denrées[93], ni en achetant les
choses nécessaires à leur usage particulier. Les
terres que les gentilshommes faisoient valoir
par eux-mêmes, ne payoient pas la taille; et
dans les affaires personnelles, ils obéissoient à
une jurisprudence, toute différente de celle à
laquelle les roturiers étoient soumis. C’est l’espérance
de pouvoir jouir un jour de tous ces
avantages, qui empêchoit les hommes libres de
succomber sous le poids de leur malheur; tandis
que les serfs, ne voyant de toute part que
leur servitude, ne pouvoient s’affranchir du
joug d’un maître, que pour passer sous celui
d’un seigneur.






CHAPITRE II.

Situation des seigneurs, à l’avénement de Hugues-Capet
au trône.—Des causes qui contribuèrent
à établir une sorte de règle et de droit public.

Tous ces droits barbares des seigneurs, sur
leurs sujets, furent bientôt réglés: c’étoit la
force qui imposoit la loi à la foiblesse. Mais à
l’égard des devoirs et des droits respectifs des
seigneurs les plus puissans, liés entre eux, par
l’hommage et le serment de fidélité, ce n’étoient
encore, lorsque Hugues-Capet monta sur le

trône, que des prétentions incertaines et toujours
contestées. Les coutumes[94] dont nous
trouvons le détail dans les établissemens de
S. Louis, et les écrits de Pierre de Fontaine et
de Beaumanoir, n’existoient pas encore. C’est
le propre des coutumes de ne s’établir qu’avec
lenteur, le temps seul peut leur donner une
certaine force; et de l’anarchie des derniers rois
Carlovingiens, à la forme de gouvernement
connue sous S. Louis, le passage suppose nécessairement
une longue suite de révolutions et les
règnes de plusieurs princes actifs, courageux et
entreprenans.

Quand il seroit resté quelque espèce de règle
et de subordination dans l’état, l’usurpation de
Hugues-Capet, les guerres qu’il soutint contre
quelques vassaux de la couronne, et les complaisances
auxquelles il fut forcé de se prêter,
pour se rendre agréable, l’auroient fait entièrement
disparoître. Il faudroit, en effet, avoir
bien peu de connoissance des temps malheureux
dont je parle, et des passions par lesquelles
les hommes seront éternellement gouvernés,
pour croire que les ducs de Normandie,
d’Aquitaine, de Bourgogne, les comtes
de Toulouse, de Flandre, de Vermandois, de
Troyes, &c. qui avoient vu Hugues-Capet,
simple duc de France, et leur égal, consentissent,

par amour seul de l’ordre et de la paix,
à lui rendre les devoirs que Charles-le-Chauve
exigeoit inutilement de ses vassaux, sur la fin
de son règne, et que ses successeurs n’auroient
pas osé demander.

Les seigneurs du second ordre, j’entends les
barons qui relevoient immédiatement d’un
suzerain, dont la seigneurie s’étendoit sur
toute une province, affectèrent également une
entière indépendance. Toute notre histoire est
pleine de faits qui prouvent que les petits-fils
de Hugues-Capet ne pouvoient point encore
accoutumer les seigneurs du duché de France,
à remplir les devoirs de la vassalité, et la même
anarchie règnoit dans les autres provinces du
royaume. La souveraineté que les barons exerçoient
sur leurs sujets, leur avoit inspiré une
ambition dangereuse. Mettant à profit la foiblesse
où se trouvoient leurs suzerains divisés
par des haines, des rivalités et des guerres continuelles,
ils étoient parvenus à s’en faire craindre,
et ne regardoient l’hommage que comme
une vaine cérémonie qui n’emportoit avec soi
aucune obligation réelle de service et d’obéissance.

Si on retrouvoit quelque trace de la subordination
des fiefs et des devoirs réciproques
que se devoient les suzerains et leurs vassaux,

et que suppose le serment que Charles-le-Chauve
et les seigneurs les plus puissans du
royaume se firent mutuellement, ce n’étoit plus
qu’entre les seigneurs d’une classe inférieure
aux barons; ils se souvenoient pour la plupart
que leurs terres leur avoient été données en
bénéfices; leurs possessions étoient peu considérables,
et n’ayant que de moindres espérances
ou de moindres prétentions, ils souffroient
davantage des désordres de l’anarchie,
et n’avoient pas le même intérêt de ne reconnoître
d’autres lois que leurs caprices.

Quoique ces seigneurs eussent, comme les
barons mêmes, dont ils relevoient, le droit de
guerre, le pouvoir de faire des lois, ou plutôt
de publier des ordres dans l’étendue de leurs
fiefs, et qu’ils exerçassent sur leurs sujets un
empire également despotique, ils ne jouissoient
pas cependant dans toute sa plénitude, de la
puissance qui constitue véritablement la souveraineté.
Leurs justices, par exemple, étoient
souveraines, c’est-à-dire, jugeoient en dernier
ressort et sans[95] appel, toutes les affaires qui
y étoient portées; mais elles n’avoient quelquefois
qu’une compétence bornée. Ces seigneurs
d’un ordre inférieur, n’étoient juges dans leurs
terres, que des délits ordinaires; tandis que le
baron, dont ils relevoient, y avoit la haute-justice,

et connoissoit de tous les crimes qui,
à l’exception du vol, étoient punis de mort. Il
est encore certain que dans le cours des dernières
révolutions, les barons ne permirent pas
à leurs vassaux de faire les mêmes usurpations
qu’ils faisoient eux-mêmes. Abusant, au contraire,
de leurs forces et du crédit que leur avoit
donné l’ancien gouvernement, pour se saisir
d’une partie de la souveraineté, dans les seigneuries
qui relevoient d’eux, ils s’arrogèrent le
droit d’y régler les poids et les mesures publiques,
empêchèrent leurs vassaux d’avoir une
monnoie particulière, et les contraignirent à
ne se servir que des espèces fabriquées dans le
chef-lieu de la baronnie.

Les mêmes causes qui avoient empêché la
plupart de ces seigneurs, d’affecter une entière
indépendance, les portèrent à se soumettre à
l’homme-lige; c’est-à-dire, qu’ils se crurent
tenus à défendre les possessions de leur suzerain,
et à le suivre à la guerre, quand il les convoquoit.
D’ailleurs, ils n’avoient souvent qu’un
château; et craignant d’y être forcés après un
premier échec, le droit de guerre leur paroissoit
plus nuisible qu’avantageux. Dans cet état de
foiblesse, il leur importoit que toutes les querelles
ne se vidassent pas les armes à la main.
Ainsi, bien loin de profiter des désordres de

l’anarchie, pour ne plus reconnoître dans leur
suzerain, cette juridiction déjà en usage[96]
sous le règne de Charlemagne et qui rendoit
chaque seigneur, juge de ses bénéficiers, ils la
regardèrent comme le rempart de leur fortune.

C’est chez ces seigneurs d’une classe inférieure
et à demi souverains, que se conserva la
tradition des devoirs auxquels les bénéfices établis
par Charles Martel avoient autrefois assujetti
les vassaux; et c’est l’élévation de Hugues-Capet
au trône qui contribua à l’étendre et
lui donner une plus grande autorité. En qualité
de duc de France, de comte de Paris et d’Orléans,
ce prince avoit de riches domaines,
et ses forces étoient égales à celles des principaux
vassaux de la couronne. Il fallut avoir
pour ses fils des égards qu’on n’avoit point eus
pour les derniers princes de la maison de Charlemagne.
La foiblesse et la pauvreté des Carlovingiens
avoient ouvert la porte à l’anarchie:
la force et les richesses des Capétiens devoient
en tempérer les désordres. A mesure qu’on espéroit
moins d’avantages de son indépendance, on
devoit en être moins jaloux. Les intérêts des
principaux seigneurs et leurs passions changèrent
donc avec la situation de la monarchie.
Les désastres de leurs guerres, souvent aussi
funestes au vainqueur qu’au vaincu, domptèrent

leur vanité, et les préparèrent à la paix;
quand ils sentirent enfin, malgré eux, la nécessité
d’avoir une police, ils en trouvèrent le
modèle dans les fiefs des dernières classes.

Nous voyons, en effet, par le traité que
Henri I, roi d’Angleterre et duc de Normandie,
conclut le 10 mars 1101, avec Robert, comte
de Flandre, que les grands vassaux, déjà plus
dociles sous Philippe I, que sous Louis d’Outremer,
Lothaire et Louis-le-Fainéant, se
croyoient obligés de suivre le roi à la guerre,
sous peine de perdre leur[97] fief. Il y avoit
même des formalités de justice avouées et
reconnues entre Philippe I et ses vassaux; et
cette cour suprême, où les rois jugeoient autrefois
les grands de l’état, étoit déjà sortie du
néant où la foiblesse des derniers Carlovingiens
l’avoient laissée tomber. Il étoit naturel
que les premiers Capétiens offrissent leur médiation
à leurs vassaux, quelquefois fatigués de
la guerre, ou qui n’étoient pas en état de la
faire; et que dans des circonstances fâcheuses,
ils soumissent eux-mêmes leurs propres querelles,
à leur arbitrage; et c’est vraisemblablement
par cette conduite, que le prince reprit
sa qualité de juge, et que des vassaux qui
avoient des forces égales aux siennes, s’accoutumèrent
à reconnoître l’autorité d’une cour

féodale et de ses jugemens. Dès que les vassaux
les plus puissans consentirent à remplir de certains
devoirs, et à se soumettre au tribunal du
roi, leurs barons qui, à leur exemple, avoient
affecté une entière indépendance, mais plutôt
par point d’honneur, que par ambition, furent
aussi, à leur exemple, moins indociles et moins
révoltés, contre la subordination de la vassalité.

Plusieurs autres causes contribuèrent en
même temps, à fixer la nature du service des
fiefs et des devoirs respectifs des suzerains et
des vassaux. Leurs guerres étoient terminées
par des traités; et quoique ces traités fussent
peu respectés, ils ne laissoient pas d’être regardés
comme autant de titres, du moins par la
partie à laquelle ils étoient avantageux. On y
régloit des prétentions incertaines, et les
articles, dont deux seigneurs étoient convenus,
servirent de modèle à plusieurs autres; les
mêmes maximes s’étendoient; et en s’étendant,
elles acquéroient de l’autorité.

Les seigneurs, continuellement en guerre les
uns contre les autres, ne tiroient presqu’aucun
secours de leurs sujets, trop maltraités pour être
bons soldats; et ne pouvant exiger un service
utile que de leurs vassaux, ils se virent obligés
de multiplier ces derniers, ou pour acquérir
des défenseurs à leurs terres, ou pour s’agrandir

aux dépens de leurs voisins. Ils démembrèrent
donc quelques parties de leurs domaines,
qu’ils conférèrent en fief. Soit que les
dangers se multipliassent de jour en jour, soit
qu’on ne jugeât de la dignité d’une terre que
par le nombre des fiefs qui en relevoient, la
politique, la vanité et la mode ne mirent alors
aucune borne à la libéralité des seigneurs. Au
défaut de terres, on donna en fief, dit un
savant écrivain, «la gruerie des forêts, le
droit d’y chasser, une part dans le péage ou le
roage d’un lieu, le conduit ou escorte des marchands
venant aux foires, la justice dans le
palais du prince ou haut-seigneur, les places
de change, dans celles des villes où il faisoit
battre monnoie, les maisons et les loges des
foires, les maisons où étoient les étuves publiques,
les fours banaux des villes, enfin, jusqu’aux
essaims des abeilles qui pouvoient être
trouvés dans les forêts. Quelques seigneurs,
ajoute ailleurs M. Brussel, s’avisèrent d’ériger
en fief, l’affranchissement de certaines coutumes
et la cession de quelque droit; c’est-à-dire,
qu’ils cédoient à quelqu’un le droit de
lever à son profit, l’impôt qu’ils s’étoient attribué.»
Les seigneurs convertirent en fiefs les
charges de leur maison, établissement analogue
aux anciennes idées de vasselage qu’avoient fait

naître les bénéfices de Charles Martel. En
armant un gentilhomme chevalier, ils en firent
leur homme; ils achetèrent même des vassaux,
en donnant une certaine somme d’argent, ou
en payant une pension annuelle. C’est ainsi,
pour n’en citer qu’un exemple, qu’Henri I,
roi d’Angleterre, donnoit en fief à Robert,
comte de Flandre, une pension de quatre cents
marcs d’argent.

Ces nouveaux fiefs étant créés par des contrats,
des chartes ou des traités, les devoirs n’en
pouvoient jamais être équivoques; et le vassal
étoit d’autant plus exact à les remplir, qu’il
étoit très-facile à son seigneur de le punir de sa
félonie. Il n’étoit pas nécessaire de recourir aux
formalités d’un jugement, d’assembler ses vassaux,
ni de s’exposer aux événemens toujours
incertains de la guerre; il ne falloit que ne pas
payer le terme échu d’une pension. Un four
banal, des étuves et des loges de marchands
n’étoient pas des châteaux forts où un vassal
rebelle pût se défendre avec avantage.

L’inconsidération éternelle des Français,
jointe à l’ignorance la plus profonde de leurs
antiquités, leur persuada que ce qui se passoit
sous leurs yeux, étoit autant de coutumes qu’ils
avoient reçues de leurs premiers ancêtres. Pensant
que tous les fiefs avoient la même origine,

ils crurent qu’ils étoient tous tenus par reconnoissance
aux mêmes devoirs. Cette erreur
apprivoisa les esprits, que le droit de guerre
rendoit farouches. On se crut lié à son suzerain,
par le bienfait qu’on en avoit reçu. On
s’accoutuma peu à peu à la subordination
féodale, on en convint du moins, quand on
n’eut aucun intérêt présent de la contester; et
à l’avénement de Louis-le-Gros à la couronne,
les devoirs auxquels les nouveaux fiefs furent
assujettis, étoient déjà devenus une loi, ou,
pour m’exprimer plus exactement, une coutume
générale du gouvernement féodal; et elle
n’étoit désavouée par aucun seigneur.















REMARQUES ET PREUVES

DES

Observations sur l’histoire de France.



LIVRE PREMIER.



CHAPITRE PREMIER.

[6]
Reges ex nobilitate, duces ex virtute
sumunt. Nec regibus infinita aut libera potestas;
et duces exemplo potiùs quàm imperio, si prompti,
si conspicui, si ante aciem agant, admiratione
præsunt. Cæterùm neque animadvertere, neque
vincire, neque verberare quidem, nisi sacerdotibus
permissum; non quasi in pœnam nec ducis jussu,
sed velut Deo imperante, quem adesse bellantibus
credunt. (De Mor. Ger. C. 7.) De minoribus rebus
principes consultant, de majoribus omnes; ità
tamen ut ea quoque quorum penès plebem arbitrium
est, apud principes pertractentur... Mox rex vel
principes, prout ætas cuique, prout nobilitas,
prout decus bellorum, prout facundia est, audiuntur,
autoritate suadendi magis, quàm jubendi
potestate. Si displicuit sententia, fremitu aspernantur:

sin placuit, frameas concutiunt. (Ib. c. II.)

Nos monumens les plus anciens et les plus
respectables disent la même chose. Dictaverunt
Salicam Legem Proceres ipsius gentis, qui tunc
temporis apud eam erant rectores. Sunt autem electi
de pluribus viris quatuor.... Qui per tres
Mallos convenientes, omnes causarum origines sollicitò
discurrendo, tractantes de singulis judicium
decreverunt hoc modo. (Præf. Leg. Sal.) Hoc decretum
est apud regem et principes ejus et apud
cunctum populum christianum qui infrà regnum
Merwengorum consistunt. Præf. Leg. Sal. Placuit
atque convenit inter Francos et eorum Proceres, ut
propter servandum inter se pacis studium, omnia
incrementa veterum rixarum resecare deberent.
Præf. Leg. Sal. Cum in Dei nomine nos omnes
calendas Martias de quacumque conditione unà
cum nostris optimatibus pertractavimus. Decret.
Childeberti circà annum 595, (Art. 1.) Pari conditione
convenit calendas Martias omnibus nobis
adunatis. (Ibid. art. 5.) Les rois Mérovingiens ne
donnoient aucun ordre particulier, aucun diplome,
sans employer les formules suivantes:
Unà cum nostris optimatibus: fidelibus pertractavimus.
De consensu fidelium nostrorum. In nostrâ
et Procerum nostrorum præsentiâ. Voyez les ordonnances
de ces princes, recueillies par M.
Baluze, ou par dom Bouquet.


[7]
Eo tempore multæ Ecclesiæ à Chlodovechi
exercitu deprædatæ sunt, quia erat ille adhuc
fanaticis erroribus involutus. Igitur de quâdam
ecclesiâ urceum miræ magnitudinis ac pulchritudinis
hostes abstulerant, cum reliquis ecclesiastici
ministerii ornamentis. Episcopus autem ecclesiæ
illius missos ad regem dirigit, poscens, ut si aliud
de sacris vasis recipere non mereretur, saltem vel
urceum ecclesiæ suæ reciperet. Hæc audiens Rex,
ait Nuncio: sequere nos usque Suessiones, quia
ibi cuncta quæ acquisita sunt, dividenda erunt,
cumque mihi vas istud sors dederit, quæ papa
poscit, adimpleam. Dehinc adveniens Suessiones,
cuncto onere prædæ in medium posito, ait rex:
Rogo vos, fortissimi Præliatores, ut saltem mihi
vas istud, hoc enim de urceo suprâ memorato dicebat,
extrà partem concedere non abnuatis. Hæc
rege dicente, illi quorum erat mens sanior, aiunt:
omnia, gloriose rex, quæ cernimus tua sint; sed
ac nos ipsi tuo sumus dominio subjugati, nunc
quod tibi benè placitum videtur, facito; nullus
enim potestati tuæ resistere valet. Cùm illi hæc ità
dixissent, unus levis, invidus ac facilis, cum
magnâ voce, elevatam bipennem urceo impulit,
dicens: nihil hic accipies, nisi quæ sors vera
largitur. Ad hæc, obstupefactis omnibus, rex injuriam
suam patientiæ lenitate coercuit, acceptumque
urceum nuncio ecclesiastico reddidit, servans

abditum sub pectore vulnus; transacto vero anno,
jussit omnem cum armorum apparatu advenire
Phalangem, ostensuram in campo Martis suorum
armorum nitorem. Verùm ubi cunctos circuire deliberat,
venit ad urcei percussorem, cui ait: nullus
tam inculta, ut tu, arma detulit, nam neque
tibi hasta, neque gladius, neque securis est utilis;
et adprehensam securim in terram dejecit. At ille
cum paululùm inclinatus fuisset ad colligendam
eam, rex, elevatis manibus, securim suam capiti
ejus defixit. Sic, inquit, tu apud Suessiones in
urceo illo fecisti. (Greg. Tur. l. 2. C. 27.)

A travers la narration peu sensée de Grégoire
de Tours, il est facile de saisir l’esprit du fait
qu’il rapporte. Il est évident que Clovis n’avoit
que sa part du butin, et que le sort en décidoit.
Que signifient les paroles ridicules que l’historien
met dans la bouche de ce prince? Sequere
nos usque Suessiones; quia ibi cuncta quæ acquisita
sunt, dividenda erunt. Cumque mihi vas istud
sors dederit, quæ papa poscit, adimpleam. Il n’y
a qu’un escamoteur qui puisse ainsi répondre
de la fortune. Le compliment de l’armée, tel
que Grégoire de Tours le suppose, ne peut
être vrai; il n’a aucune analogie avec les mœurs
publiques. On avoit dit à l’historien que l’armée
avoit consenti à la demande de Clovis; et là-dessus,
il imagine une réponse telle que l’auroient

faite des Gaulois, aussi accoutumés au
gouvernement despotique que les Français l’étoient
à la liberté. Il ne s’apperçoit pas qu’il est
contradictoire que l’armée parle en mercenaire,
et que Clovis attende un an pour se venger de
l’injure qu’il reçoit.

Je ne sais pourquoi M. le comte de Boulainvilliers
dit que Clovis n’osa se saisir du vase,
et le laissa au soldat. C’est altérer la vérité, et
il n’en avoit pas besoin pour son systême. Le
P. Daniel appelle cet événement une historiette;
et c’est une preuve de son bon jugement.
L’abbé du Bos parle aussi de l’aventure
du vase de Soissons, dans son histoire critique
de l’établissement de la monarchie Française
dans les Gaules, liv. 3. chap. 21. Voici de
quelle façon il traduit le discours de Clovis à
son armée. Rogo vos, ô fortissimi præliatores, ut
saltem mihi vas istud extrà partem concedere non
abnuatis. «Braves soldats, trouvez bon qu’avant
que de rien partager, je retire ce buire
d’argent de la masse, pour en disposer à mon
plaisir.» Quelle traduction! Clovis n’osant pas
punir le soldat qui l’avoit offensé, en réclamant
la coutume de la nation, il attend, dit
l’abbé du Bos, «une occasion où il peut se
venger, non point en particulier qui se livre
au mouvement impétueux d’une passion, mais

en souverain qui se fait justice d’un sujet insolent.»
Cette réflexion n’est pas juste; ce n’est
point comme souverain que Clovis se fait justice
d’un sujet insolent, puisqu’il déguise sa
vengeance, en prenant le prétexte de punir
le soldat pour sa négligence à tenir ses armes
en bon état. Croira-t-on sans peine que la patience
et la modération fussent alors des qualités
fort estimées chez les Français, et qu’il
fût plus honnête pour un grand roi d’assassiner
de sang froid un de ses soldats, que de le tuer
par emportement? Je ne saurois penser, sur la
parole de l’abbé du Bos, «qu’une si grande
sagesse combla de gloire Clovis, et lui valut
l’admiration de toutes les Gaules.»



CHAPITRE II.

[8]
Si quis ingenuum Francum aut hominem
barbarum occiderit qui Lege Salicâ vivit, fol.
200, culpabilis judicetur. Si quis eum occiderit
qui in Truste dominicà est, fol. 600, culpabilis
judicetur. Si quis Romanum hominem convivam
regis occiderit, fol. 300, culpabilis judicetur. Si
Romanus homo possessor, id est, qui res, in pago
ubi commanet, proprias possidet, occisus fuerit,
is qui cum occidisse convincitur, fol. 100, culpabilis

judicetur. Si quis Romanum Tributarium
occiderit, fol. 45, culpabilis judicetur. (Leg. Sal.
Tit. 43.) Si Romanus homo Francum expoliaverit,
fol. 62, culpabilis judicetur. Si verò Francus
Romanum expoliaverit, fol. 30, culpabilis judicetur.
(Ibid. Tit. 15.) Si Romanus Francum ligaverit
sine causâ, fol. 30, culpabilis judicetur. Si
autem Francus Romanum ligaverit sine causâ,
fol. 15, culpabilis judicetur. (Ibid. Tit. 34,) &c.
Les lois Ripuaires établissent les mêmes proportions
entre les Français et les Gaulois, et
je n’en rapporte pas ici le texte, pour abréger.

Si ces autorités font voir avec quelle dureté
les vainqueurs traitèrent les vaincus, elles ne
prouvent pas moins que les Gaulois ne furent
pas réduits en servitude, puisqu’on trouve
parmi eux un ordre de citoyens, les convives
du roi, à qui la loi accorde une composition
plus considérable qu’aux Français d’une condition
commune. Cent passages de Grégoire de
Tours attestent que des Gaulois furent élevés
aux premières dignités de l’état, sous les rois
Mérovingiens. Pourquoi Loyseau, dans son
traité des seigneuries, (chap. 1. §. 55 et 69,) prétend-il
donc que les Francs ôtèrent aux Gaulois
l’usage des armes, et en firent leurs esclaves?
Le comte de Boulainvilliers a bâti, sur cette prétendue
servitude, tout son systême de notre

ancien gouvernement. Je réfuterai cette erreur
dans les notes suivantes, en parlant des franchises
de la nation Gauloise sous le gouvernement
des Français.

[9]
L’abbé du Bos prétend, histoire critique,
(liv. 6. C. 14 et 15,) que Clovis et ses successeurs
eurent dans les Gaules les mêmes revenus
dont les empereurs Romains y avoient joui;
qu’ils levèrent un tribut sur les terres, exigèrent
une capitation, eurent des douanes, et que
les Français furent soumis, ainsi que les Gaulois,
à toutes ces impositions. Il convient d’abord
qu’aucun historien ne dit «expressément
et distinctement que nos rois ont eu dans les
Gaules les mêmes revenus dont jouissoient
avant eux les empereurs Romains; mais, continue-t-il,
c’est qu’il étoit inutile de dire ce
que tout le monde voyoit.» J’abrège le style
diffus de l’abbé du Bos. Il fonde son opinion
sur ce qu’il est de droit commun que le vainqueur
se mette à la place du vaincu. Quand,
par exemple, ajoute l’abbé du Bos, on a dit
que Louis XIV conquit en 1684 le duché de
Luxembourg, c’est avoir dit suffisamment qu’il
se mit en possession de tous les domaines,
droits et revenus dont Charles II jouissoit
avant la conquête. Je conviens du droit du
vainqueur; mais quel étoit le vainqueur des

Gaules? Étoit-ce Clovis seul, ou la nation
Française avec lui? Qu’on en juge par l’aventure
du Vase de Soissons, et par la forme même
du gouvernement que les Français conservèrent
dans les Gaules.

Mais si Louis XIV, au lieu d’avoir une administration
à peu près pareille à celle de Charles
II, avoit été le chef de quelque horde de
Tartares, l’abbé du Bos se persuaderoit-il aisément
que ce nouveau Clovis et ses soldats, en
s’établissant dans le duché de Luxembourg,
eussent été préparés à adopter subitement toutes
les idées des Espagnols? Je consens à cette
espèce de prodige; quand les Luxembourgeois
vaincus n’auroient point changé de sort, comment
le prince auroit-il osé dire à ces Tartares:
mes amis, voilà un peuple subjugué par nos
armes, qui me reconnoît pour son nouveau
souverain, et qui me payera désormais la taille,
la capitation, &c. qu’il payoit à ses anciens
maîtres; puisque votre victoire m’a mis à la
place de Charles II, il est raisonnable que tout
notre gouvernement prenne une nouvelle forme.
Enrichissez-vous des dépouilles des vaincus;
mais songez désormais à me donner les mêmes
tributs que me donneront les Luxembourgeois.
Si le prince Tartare tenoit un pareil langage
après la victoire, est-il vraisemblable qu’il persuadât

son armée? mon général, lui répondroit-elle,
nous ne comprenons rien à tout ce discours.
Nous ne combattons pas pour vous,
mais vous combattez à notre tête pour l’avantage
commun. L’empire sur une province conquise
nous appartient comme à vous; et il seroit
bizarre que nous fussions traités en vaincus,
parce que nous sommes vainqueurs: nous conserverons
ici nos anciennes coutumes, et nous
y établirons notre gouvernement.

Les mœurs des Français, leur attachement
à leurs lois, leur administration politique, tout
concourt à la fois à prouver qu’ils ne furent
sujets à aucune sorte d’impôts. J’ajoute que les
Gaulois jouirent du même avantage; et c’est
presque le démontrer, que de dire que la plupart
d’entre eux négligèrent de se naturaliser
Français. Un peuple accoutumé au gouvernement
despotique, peut bien ne pas désirer d’être
libre; mais un peuple vexé par des impositions
aussi énormes que celles que levoient les empereurs
Romains, saisira toujours les moyens
de s’en délivrer. Cependant la plus grande
partie des Gaulois continua à vivre sous la loi
Romaine, tandis qu’il étoit permis aux étrangers
de se faire Français; il falloit donc que les
Gaulois ne fussent pas soumis à des charges
plus considérables que les Français mêmes.


Tout le monde a entre les mains l’esprit des
lois. Je prie d’y lire, liv. 30, le chapitre treizième,
intitulé: «Quelles étoient les charges
des Romains et des Gaulois dans la monarchie
des Francs. Le président de Montesquieu prouve
très-bien qu’un état qui n’avoit point de besoins,
ne levoit point d’impôts. En parlant des
charges des hommes libres, qui étoient obligés
d’aller à la guerre à leurs dépens, sous les
ordres de leur comte, et de fournir des chevaux
et des voitures aux envoyés du roi et aux ambassadeurs
qui partoient de sa cour ou qui s’y
rendoient; je voudrois seulement, pour une
plus grande exactitude, qu’il eût ajouté, sur
l’autorité de la loi Ripuaire et de Marculfe, que
les citoyens étoient tenus de loger et de défrayer
ces envoyés à leur passage. Si quis autem legatarium
regis vel ad regem, seu in utilitatem regis
pergentem hospitio suscipere contempserit, nisi
emunitus regis hoc contradixerit, sexaginta solidis
culpabilis judicetur, (Leg. Rip. Tit. 55.) Ille rex
omnibus agentibus. Dum et nos in Dei nomine
apostolicum virum illum necnon et illustrem virum
illum partibus illis legationis causâ direximus;
ideò jubemus, ut locis convenientibus, eisdem à
vobis evectio simul et humanitas ministretur, hoc
est, veredos seu paraveredos tantos, panis nitidi
modios tantos, vini modios tantos, cerevisiæ

modios tantos, lardi libras tantas, carnis libras
tantas. Je supprime tout ce détail qui peut être
curieux, mais il faut être court. Hæc omnia diebus
tam ad ambulandum, quam ad nos, in Dei
nomine, revertendum, unusquisque vestrûm locis
consuetudinariis, eisdem ministrare et adimplere
procuretis. (Mars. for. 11. liv. 1.)

La grande source de toutes les erreurs de
l’abbé du Bos, c’est d’avoir cru que les mots
Census et tributum signifient dans nos lois, et
dans nos historiens, la même chose qu’ils signifièrent
chez les Romains, ou qu’ils signifient
aujourd’hui parmi nous. Il auroit dû soupçonner
avec le président Montesquieu, que
quand les Français voulurent rédiger par écrit
leurs coutumes, et leur donner l’autorité de
lois, ils trouvèrent des difficultés à rendre leurs
idées par les expressions d’un peuple qui avoit
des usages tout différens. Ils se servirent des
mots latins qui avoient le plus de rapport aux
coutumes germaniques, et de nouvelles idées
furent attachées à ces mots. Voyez l’esprit des
lois, (L. 30, C. 14,) intitulé: de ce qu’on
appeloit Census.

Si quis romanum hominem convivam regis occiderit,
fol. 300, culpabilis judicetur. Si Romanus
homo possessor, id est, qui res in pago ubi commanet,
proprias possidet, occisus fuerit, is qui

eum occidisse convincitur, fol. 100, culpabilis
judicetur. Si quis Romanum tributarium occiderit,
fol. 45, culpabilis judicetur. (L. S. tit. 43.) Cette
loi, que l’abbé du Bos ne pouvoit ignorer, fait
connoître ce que les premiers Français entendoient
par les mots census et tributum. Si par
Romanum tributarium, il faut entendre un Gaulois
assujetti à payer un cens, une capitation,
un tribut public, tout le systême de l’abbé du
Bos est renversé; car il seroit certain que les
Gaulois qui avoient l’honneur d’être admis à
la table du roi, et ceux qui avoient des possessions,
ne payoient pas ce cens ou ce tribut,
puisque la loi se sert de cette qualité distinctive
de tributarium, pour désigner un troisième
ordre de Gaulois. En réfléchissant sur ce texte,
l’abbé du Bos auroit vu que la loi parle ici des
Gaulois, qui, étant libres par leur naissance,
faisoient valoir à ferme les biens des propriétaires.
Il en auroit conclu que les mots census
et tributum ne signifient pas toujours un tribut
public. Cette première découverte l’auroit rendu
plus circonspect, et il n’auroit vu que des
charges privées, économiques et domestiques
dans la plupart des passages qu’il emploie pour
prouver le paradoxe qu’il avance. Me permettra-t-on
de le dire? Il me semble qu’on ne peut
lire l’ouvrage de l’abbé du Bos, sans être

convaincu qu’il avoit d’abord imaginé une histoire
de France, et qu’ensuite il n’avoit lu nos
anciens monumens que pour y prendre ce qui
pouvoit favoriser ses opinions. Il cite rarement
les lois, et ne consulte que des historiens à qui
il est aisé, à la faveur d’un commentaire, de
faire dire tout ce qu’on veut.

Le président de Montesquieu, L. 30, C. 15,
dit que «ce qu’on appeloit census, ne se levoit
que sur les serfs, et non pas sur les hommes
libres.» Ce n’est pas s’exprimer avec exactitude.
On appeloit aussi du nom de census ou
de tributum, toutes les charges ou redevances
qu’un homme libre devoit acquitter. Montesquieu
cite lui-même dans son ouvrage plusieurs
capitulaires dans lesquels on nomme
census, les voitures que les hommes libres
devoient fournir aux envoyés du roi. Il y avoit
aussi dans les Gaules des terres, dont le possesseur
étoit soumis à de certaines charges, ou
payoit une rente; et c’est de ces charges ou
de ces rentes, qu’il faut entendre ce que dit
Grégoire de Tours, en parlant de Théodebert
et de Childebert. Omne tributum quod fisco suo
ab ecclesiis in Arverno sitis reddebatur, clementer
indulsit. (L. 3, C. 25.) In supradictâ verò urbe
Childebertus rex omne tributum tam ecclesiis quàm
monasteriis, vel reliquis Clericis, qui ad ecclesiam

pertinere videbantur, aut quicumque ecclesiæ
officium excolebant, largâ pietate concessit. (L.
10. C. 7.) Une ordonnance de Clotaire II nous
apprend en quoi consistoient ces charges, ou
rentes, qui commencèrent à être en usage à
la naissance des seigneuries: «Agraria, pascuaria,
vel decimas porcorum, ecclesiæ pro fidei
nostræ devotione concedimus. (Cap. de Baluze. T.
1. page 8.)

Quand les seigneuries furent devenues la coutume
générale du royaume, on nomma des
noms de Cens ou de Tribut les redevances auxquelles
les seigneurs assujettirent les hommes
libres de leurs terres. «Ut de rebus undè census
ad partem regis exire solebat, si ad aliquam ecclesiam
traditæ sunt, aut traduntur propriis hæredibus,
aut qui eas retinuerit, vel censum illum persolvat,
Cap. 3, an. 812, art. 12. Quicumque
terram tributariam, undè tributum ad partem
nostram exire solebat, vel ad ecclesiam vel cuilibet
alteri tradiderit, is qui eam susceperit, tributum
quod indè solvebatur, omnimodò ad partem
nostram persolvat, nisi fortè talem firmitatem de
parte dominicâ habeat per quam ipsum tributum
sibi perdonatum possit ostendere.» (Cap. 4. an. 819.
article 2.)

La plupart des lecteurs peu familiarisés avec
le jargon barbare de nos anciens monumens, et

peu instruits des différentes formes qu’a prises
successivement le gouvernement des Français,
ont adopté d’autant plus aisément le sens dans
lequel l’abbé du Bos entend les passages qu’il
cite, que quelques-uns désignent en effet une
imposition publique et fiscale, pareille à celles
qui étoient en usage dans les Gaules sous le
gouvernement des empereurs. Chlothacharius
rex indixerat, ut omnes ecclesiæ regni sui tertiam
partem fructuum fisco dissolverent. (Greg. Tur. L.
4. C. 2.) Qui doute en effet que les fils de Clovis,
qui avoient autour d’eux plusieurs leudes
gaulois d’origine, et instruits de l’administration
romaine, n’aient essayé d’établir des impôts?
Ils y étoient invités par l’exemple des
Français, qui travailloient à se faire les uns sur
les autres des droits nouveaux; et le champ de
Mars ne se tenant plus régulièrement, la porte
étoit ouverte à toutes sortes d’abus. Il est sûr
que Chilperic voulut lever une cruche de vin
sur chaque arpent de vigne. Chilpericus verò rex
descriptiones novas et graves in omni regno suo fieri
jussit.... Statutum enim fuerat ut possessor de propriâ
terrâ unam amphoram vini per aripennem
redderet; sed et aliæ functiones infligebantur multæ
tam de reliquis terris quàm de mancipiis quod impleri
non poterat. Mais ces entreprises ne furent-elles
pas regardées comme des nouveautés contraires

au droit de la nation, et que le prince
fut obligé d’abandonner?

Le roi Chilperic, dit l’abbé du Bos, en traduisant
ce passage de Grégoire de Tours, «ordonna
que dans tous ses états il fût dressé une
nouvelle description, et que les taxes y fussent
ensuite imposées, sur un pied plus haut que
celui sur lequel on s’étoit réglé dans les descriptions
précédentes.» Cela ne s’appelle pas
traduire, mais commenter un texte et en changer
le sens. Descriptiones novas ne doit pas se
traduire par une nouvelle description, mais par
une description qui étoit une nouveauté. Amphora
a-t-il jamais signifié un tonneau? L’abbé
du Bos n’a pas voulu traduire ce mot par ceux
de cruche ou de bouteille, parce que la modicité
de cette imposition auroit fait juger que ce
devoit être une nouveauté, et non pas l’augmentation
d’une ancienne taxe. En effet, ajoute
l’abbé du Bos, en continuant de traduire à sa
façon, «suivant le pied sur lequel on s’étoit
réglé en assayant les taxes, en conséquence de
la nouvelle description, celui qui possédoit
une vigne en toute propriété, se trouvoit taxé
à un tonneau de vin par arpent.»

En 815, Louis-le-Débonnaire accorda une
charte aux Espagnols qui s’étoient réfugiés sur
les terres de la domination Française, pour éviter

le joug des Sarrasins. Sicut cæteri liberi homines,
cum comite suo in exercitum pergant, et in marchâ
nostrâ juxtà rationabilem ejusdem comitis ordinationem
atque admonitionem, explorationes et excubias,
quod usitato vocabulo wactas dicunt, facere
non negligant, et missis nostris aut filiis nostris,
quos pro rerum opportunitate, illas in partes miserimus,
aut legatis, qui de partibus Hispaniæ ad
nos transmissi fuerint, paratas faciant, et ad subventionem
eorum veredos donent. Alius verò census
ab eis neque à comite, neque à junioribus et ministerialibus
ejus exigatur.

Voilà qui est décisif; on voit par cette charte
à quelles charges les hommes libres, soit français,
soit étrangers, étoient assujettis. Il est donc
évident que sous le règne de Louis-le-Débonnaire,
on ne levoit aucune imposition publique
ou fiscale, quoique les comtes et les officiers
subalternes de leurs gouvernemens cherchassent
à établir de nouveaux droits. Si les rois
Mérovingiens avoient eu les revenus que leur
donne M. l’abbé du Bos, par quelle avanture
leurs successeurs les auroient-ils perdus? Seroit-il
aisé, en parcourant notre histoire, de trouver
l’époque de la suppression des impôts? Seroit-ce
quand la maison de Pepin monta sur le trône?
Non, sans doute; car les lois de ce prince et
celle de Charlemagne nous avertissent qu’ils ne

renoncèrent qu’aux droits nouveaux et équivoques,
qui avoient été établis sous la régence
des derniers Mérovingiens.

Ut illi Franci qui censum de suo capite vel de
suis rebus ad partem regiam debent, sine nostrâ
licentiâ ad casam Dei vel ad alterius cujuscumque
servitium se non tradant. (Edict. Pist. art. 28.) Par
censum de suo capite, M. l’abbé du Bos entend
la capitation, et par illi Franci, les Français qui
n’avoient pas obtenu une exemption particulière
du prince. M. le président de Montesquieu
entend au contraire les hommes serfs de naissance,
qui avoient été affranchis par des lettres
du roi, et qui, n’acquérant pas ordinairement
une entière et pleine liberté, payoient encore
une certaine redevance au prince; et c’est ce que
Marculfe (L. 2. Form. 32.) appelle libertinitatis
obsequium. L’un n’établit son explication sur aucun
titre; il devine et arrange les faits à son gré,
ou suppose éternellement ce qui est en question.
L’autre apporte des autorités, cite les formules
de Marculfe, les capitulaires de Charlemagne,
et l’édit même de Pistes, qui favorise, ou
plutôt qui démontre la vérité de son sentiment.

Pour prouver l’existence des douanes, M.
l’abbé du Bos cite d’abord une charte de Charle-le-Chauve
en faveur de l’abbaye de St-Maur; et
l’on voit en effet par cette pièce qu’on exigeoit

dans des bureaux différens droits. Chacun avoit
son nom particulier, «droit de rivage, de charrois,
de pont, d’heureux abord, &c. Il n’y a
point d’apparence», dit notre critique, après
cette énumération, «que tous ces droits eussent
été établis sous la seconde ni même sous la
première race. Tant d’impositions différentes
sur les mêmes choses ne paroissent pas l’ouvrage
d’une nation barbare»; et de-là il conclud
qu’il faut qu’elles aient été imaginées et
créées dans le temps des empereurs.

Je l’avoue, on ne s’attend point à un pareil
raisonnement. Il est assez singulier que M. l’abbé
du Bos prétende que les Français comprirent,
en entrant dans les Gaules, tout le détail embarassé
et compliqué des douanes romaines, et
furent assez habiles pour conserver cet établissement
précieux qu’il regarde comme la preuve
de la politesse et des lumières des Romains; et
qu’il soutienne en même temps que ces Français
établis depuis trois siècles et demi dans leurs
conquêtes, et qui avoient eu mille occasions et
mille moyens de s’instruire des finances romaines,
ne devoient pas être assez éclairés pour établir
des bureaux de douanes et y percevoir cinq
ou six sortes de droits, ou un même impôt sous
cinq ou six noms différens. En vérité, de pareils
paradoxes ne méritent pas une réfutation sérieuse.

Pour faire ce que M. l’abbé du Bos juge
impossible, il suffisoit que les Français fussent
avares; et l’avarice a sans doute produit en peu
d’années des choses bien plus extraordinaires que
l’invention de cinq ou six noms pour faire une
maltote misérable.

Je pourrois prouver qu’il est très-vraisemblable
que Clovis ne trouva aucun bureau de douanes
dans les provinces qu’il conquit. Mais il
faut finir cette remarque; et je me borne à dire
que cette imposition ne fut point connue des
premiers Français, et que M. l’abbé du Bos n’a
pas mieux entendu le mot de Teloneum que ceux
de Census et de Tributum. Teloneum ne signifie
pas dans nos anciens monumens une douane,
mais un péage. Les droits qu’on y payoit, n’étoient
point une imposition publique et fiscale;
des seigneurs les avoient établis dans l’étendue
de leurs terres, sous prétexte des dépenses nécessaires
pour entretenir les chemins, et réparer
les ponts et les chaussées. On n’en doutera pas
après avoir lu les deux autorités suivantes, auxquelles
j’en pourrois joindre mille autres. De
teloneis placet nobis ut antiqua et justa telonea à negociatoribus
exigantur, tam de pontibus, quàmquæ et
de navigiis seu mercatis; nova verò sive injusta, vel
ubi funes tenduntur, vel cum navibus sub pontibus
transitur, seu his similia, in quibus nullum adjutorium

iterantibus præstatur, ut non exigantur.
(Capit. 2, an. 805, art. 13.) Ut nullus cogatur
ad pontem ire ad fluvium transeundum propter
Telonei causas, quandò ille in alio loco compendiosiùs
illud flumen transire potest. Similiter et in
pleno campo, ubi nec pons nec trajectus est, ibi
omni modo præcipimus ut non Teloneum exigatur.
(L. Capit. 3, art. 54.)

Le roi avoit quelques-uns de ces péages dans
ses domaines; mais les seigneurs particuliers en
possédoient aussi, et c’étoient des biens propres
et domestiques: je le prouve par deux autorités
auxquelles on ne peut rien opposer. Si fortè
quilibet voluerit ex propriis facultatibus eumdem
pontem emendare vel reficere, quamvis de suis propriis
rebus eumdem pontem emendet vel reficiat,
non tamen de eodem ponte majorem censum exigere
præsumat, nisi sicut consuetudo fuit et justum esse
dignoscitur. (Capit. an. 821. art. 3.) De pontibus
restaurandis, videlicet ut secundùm capitularia
avi et patris sui, ubi antiquitùs fuerunt, reficiantur
ab his qui illos honores tenent, de quibus antè
pontes facti vel restaurati fuerunt. (Capit. an.
854. art. 4.)

[10]
Il est visible, dit M. le président de Montesquieu,
(L. 30, C. 13.) «que les revenus des
rois consistoient alors dans leurs domaines;» et
il ajoute dans une note: «ils levoient encore

quelques droits sur les rivières, lorsqu’il y avoit
un pont ou un passage.» Cela n’est pas exact:
1o. tous les péages, comme on l’a vu dans la
remarque précédente, n’appartenoient pas au
roi, et il est très-vraisemblable qu’on n’en connut
l’usage qu’après l’établissement des seigneuries;
2o. les Merovingiens avoient plusieurs autres
branches de revenu; je vais les faire connoître,
en rapportant les textes qui les établissent.

Si quis legibus in utilitatem regis, sive in hoste,
seu in reliquam utilitatem bannitus fuerit, et minimè
adimpleverit, si ægritudo eum non detinuerit
sexaginta solidis mulctetur. (Leg. Rip. Tit. 65.)
Un homme ajourné devant la justice du roi, perdoit
tous ses biens, s’il n’obéissoit pas: Omnes
res suæ erunt in fisco, aut cui fiscus dare voluerit.
(Leg. Sal. Tit. 59.) Si quis homo regi infidelis
extiterit, de vitâ componat, et omnes res ejus
fisco censeantur. (Leg. Rip. Tit. 69.) Si quis
autem proximum sanguinis interfecerit, vel incestum
commiserit, exilium sustineat, et omnes res
ejus fisco censeantur. (Ibid.) Si alicujus pater occisus
fuerit, medietatem compositionis filii colligent,
aliam medietatem parentes qui proximiores fuerint
tam de paternâ, quàm de maternâ generatione, dividant.
Quòd si de unâ parte vel paternâ vel maternâ
nullus proximus fuerit, portio illa ad fiscum
perveniat, vel cui fiscus concesserit. (Leg. Sal.

Tit. 65.) Si quis de parentillâ tollere se voluerit,
si autem ille occiditur vel moritur, compositio aut
hæreditas ejus non ad hæredes ejus, sed ad fiscum
pertineat, aut cui fiscus dare voluerit. (Ibid. Tit.
63.) Si autem homo denariatus (homme affranchi
en présence du roi) absque liberis discesserit,
non alium nisi fiscum nostrum hæredem relinquat.
(Leg. Rip. Tit. 57.) Si quis servum suum libertum
fecerit et civem romanum, portasque apertas conscripserit,
si sine liberis discesserit, non alium nisi
fiscum nostrum habeat hæredem. (Ibid. Tit. 61.)

La branche la plus considérable des revenus
du prince consistoit en ce qu’on appeloit fredus
ou fredum. Ce frede étoit une espèce de
taxe que tout homme condamné à payer une
composition donnoit au juge; cette taxe étoit
la troisième partie de la composition même; par
exemple, un Français qui payoit une composition
de 30 sous à une personne qu’il avoit offensée,
devoit un frede de 10 sous au juge, qui
de son côté en rendoit la troisième partie au roi;
tertiam partem coram testibus fisco tribuat. (Leg.
Rip. Tit. 89.) Il faut encore ajouter à tous ces
droits, les dons que les grands faisoient au
prince, en se rendant à l’assemblée du champ
de mars. C’est une coutume que les Français
apportèrent de Germanie; ces dons libres dans
leur origine et présentés comme une marque

de respect, devinrent dans la suite des tributs
forcés. Bona verò tua, écrivoit Charlemagne à
Fulrad, quæ ad placitum nostrum nobis præsentare
debes, nobis mense maio transmitte ad locum
ubicumque tunc fuerimus. (Recueil des hist. de
France, par D. Bouquet. T. 5, p. 633.)

[11]
Je ne fais ici une remarque que pour réfuter
M. l’abbé du Bos, qui prétend, (L. 6, C.
12,) que les cités des Gaules avoient droit de
guerre les unes contre les autres, sous les rois
mérovingiens.

Grégoire de Tours rapporte qu’après la mort
de Chilpéric, les habitans de la cité d’Orléans
et du Blésois entrèrent à main armée dans le
Dunois, ravagèrent le plat pays, et rapportèrent
chez eux beaucoup de butin; mais que ceux
du Dunois, avec le secours de quelques-uns de
leurs voisins, se vengèrent de cette violence,
en entrant à leur tour sur le territoire d’Orléans
et de Blois. Les comtes d’Orléans et de
Chartres réussirent à calmer les esprits irrités.
On convint que le parti qui seroit jugé avoir
tort, donneroit satisfaction à l’autre, et la tranquillité
fut rétablie. Cum adhuc inter se jurgia
commoventes desævirent, et Aurelianenses contrà
hos arma concuterent, intercedentibus comitibus
pax usque in audientiam data est, scilicet ut in die
quo judicium erat futurum, pars quæ contrà partem

injustè exarserat, justitiâ mediante, componeret;
et sic à bello cessatum est. (L. 7, C. 22.)

Voilà le texte de Grégoire de Tours; voyez
la traduction de l’abbé du Bos. «Cette guerre
auroit eu de longues suites, si le comte de la
cité de Chartres et le comte de la cité d’Orléans
ne se fussent pas entremis, et s’ils n’eussent
fait convenir les deux partis, premièrement
d’une cessation d’armes durable jusqu’à ce
qu’on eût prononcé sur les prétentions réciproques,
et secondement d’un compromis qui obligeroit
celui des deux partis qui seroit jugé avoir
eu tort, à indemniser l’autre du ravage fait sur
son territoire. C’est ainsi que finit la guerre.»

Avec cette liberté de rendre un auteur, est-il
surprenant qu’on lui fasse dire tout ce qu’on
veut? Grégoire de Tours introduit sur la scène
les comtes d’Orléans et de Chartres, comme
des juges: pax usque in audientiam, judicium
erat futurum, justitiâ mediante, componeret. Toutes
ces expressions n’annoncent-elles pas clairement
un procédé judiciaire? Cependant l’abbé
du Bos, qui jugeoit à propos d’accorder aux
Gaulois le droit de guerre, représente ces deux
comtes comme deux médiateurs qui interposent
leurs bons offices, ainsi que feroit un prince
entre deux puissances indépendantes.

On observera, dit l’abbé du Bos, «qu’il

faut que ces voies de fait ne fussent point réputées
alors ce qu’elles seroient réputées aujourd’hui,
je veux dire, une infraction de la paix
publique et un crime d’état; puisque le compromis
ne portoit pas que ce seroit celui qui avoit
commis les premières hostilités, qui donneroit
satisfaction au lésé, mais bien celui qui se seroit
trouvé avoir une mauvaise cause. Il pouvoit
arriver que par la sentence du roi, ou par le
jugement arbitral des comtes, il fût statué
qu’au fond c’étoit la cité d’Orléans et le canton
de Blois qui avoient raison, et qu’ainsi ils reçussent
une satisfaction de ceux qui avoient
souffert les premières violences.»

Conclure de-là que les cités des Gaules avoient
droit de se faire la guerre, c’est, je crois, se
décider un peu légérement. J’inviterais l’abbé
du Bos à se mettre à la place des comtes d’Orléans
et de Chartres. N’auroit-il pas été le plus
imprudent des négociateurs, si, pour calmer les
esprits, il se fût avancé entre les deux partis ennemis,
en promettant de punir ceux qui avoient
commis les premières hostilités, et de les obliger
à donner aux autres une composition? On
n’auroit pas écouté l’abbé du Bos. Les Orléanois
et ceux du Blésois auroient refusé de
poser les armes; car il n’étoit pas douteux qu’en
qualité d’agresseurs, le châtiment ne dût tomber

sur eux. Il eût fallu les accabler par la force,
et c’eût été attiser le feu qu’on vouloit éteindre.
Il me semble que les comtes d’Orléans et de
Chartres n’ayant point de troupes réglées à
leurs ordres, pour se faire obéir des mutins, s’y
prirent en personnes de bon sens. Il étoit sage
de paroître ne pas faire attention aux premières
hostilités, et de remonter aux principes
mêmes de la querelle, chaque parti se flattant de
n’avoir fait que ce qu’il avoit eu raison de faire.

Il faut encore entendre l’abbé du Bos. «Il
paroît, ajoute-t-il, en lisant avec réflexion l’histoire
de ce qui s’est passé dans les Gaules,
sous les empereurs romains et sous les rois mérovingiens,
que chaque cité y croyoit avoir le
droit des armes contre les autres cités, en cas
de déni de justice. Cette opinion pouvoit être
fondée sur ce que Rome ne leur avoit point imposé
le joug à titre de maître, mais à titre d’allié.
Les termes d’amicitia et de fœdus dont Rome
se servoit en parlant de la sujétion de plusieurs
cités des Gaules, auront fait croire à ces cités
qu’elles conservoient encore quelques-uns des
droits de la souveraineté, et qu’elles en pouvoient
user du moins contre leurs égaux, c’est-à-dire,
contre les cités voisines. Rome, qui
n’avoit pas trop d’intérêt à les tenir unies, leur
aura laissé croire ce qu’elles vouloient et aura

même toléré qu’elles agissent quelquefois conformément
à leur idée. Cette idée flatteuse pour
des peuples aussi légers que belliqueux, se
sera conservée dans les cités des Gaules, sous
les rois mérovingiens, comme elle s’étoit conservée
sous les Césars leurs prédécesseurs.»

La plus légère connoissance de la politique
des Romains suffit pour juger des raisonnemens
de l’abbé du Bos, toujours prêt à défendre
une erreur par une autre erreur. Qui ignore que
la république romaine regardoit ses amis
comme ses sujets, et que plus jalouse du droit
de guerre que de tout le reste, elle ne permettoit
pas à ses alliés d’en jouir? Sa conduite fut
constante à cet égard. C’est avec les mots d’amicitia
et de fœdus, que les Romains apprivoisèrent
les vaincus, et les façonnèrent à l’obéissance
la plus entière. Quand ils voulurent enfin
régner despotiquement sur les nations, et que
leurs conquêtes, gouvernées par des préteurs,
furent changées en provinces romaines, par
quelle monstrueuse inconséquence auroient-ils
rendu le droit de guerre à des sujets à qui ils
ôtoient leurs lois et leurs magistrats? On ménagea
d’abord les Gaules, mais ces ménagemens
firent bientôt place à la tyrannie. Je ne devine
point les raisons qui ont porté l’abbé du
Bos à dire que les Gaules se croyoient libres

sous les empereurs. Quelles heureuses anecdotes
avoit-il entre les mains? Les faits les plus connus,
et qu’il est impossible de révoquer en
doute, nous prouvent que les Gaules devoient
se regarder comme esclaves, sous le gouvernement
des successeurs d’Auguste.

Voici encore un raisonnement de l’abbé
du Bos. «La nation des Francs, qui n’étoit
pas bien nombreuse, et qui cependant avoit à
tenir en sujétion un pays fort étendu, et dont
les habitans sont naturellement belliqueux, ne
voyoit peut-être pas avec beaucoup de peine
les Gaulois prendre les armes contre les Gaulois;
leurs dissentions et leurs querelles faisoient
sa sureté.» Voilà, je crois, la première
fois qu’on ait regardé le droit de guerre dans
les sujets, comme un moyen de les rendre
dociles et obéissans. Des jalousies entre différentes
provinces d’un état, des haines entre les
différens ordres des citoyens, peuvent être utiles
à l’autorité d’un prince; mais qui ne comprend
pas que si ces jalousies et ces haines dégénèrent
en guerres ouvertes, le pouvoir du prince
s’évanouit?

[12]
Hoc autem constituimus ut infrà pagum
tam Franci, Burgundiones, Alamanni, seu de
quacumque natione commoratus fuerit, in judicio
interpellatus, sicut lex loci continet, ubi natus

fuerit, sic respondeat. (Leg. Rip. tit. 31.) Cette
expression, sicut lex loci continet, pourroit faire
croire que chaque nation habitoit des cantons à
part, et qu’il y avoit des lois locales; on se
tromperoit: par le mot loci, il faut entendre la
maison, la famille, et non pas le pays; car il
est prouvé que les différentes nations dont l’empire
français étoit composé, habitèrent pêle-mêle
les mêmes contrées, les mêmes villes,
les mêmes bourgs. Dans la formule 8 du liv. 2
de Marculfe, qui est intitulée, charta de ducatu,
patritiatu vel comitatu, il est dit: omnes
populi ubi commanentes tam franci, romani,
burgundiones, vel reliquæ nationes, sub tuo regimine
et gubernatione degant et moderantur, et
eos recto tramite secundum legem et consuetudinem
eorum regas. J’ajouterai ici une autorité décisive
pour prouver que les Gaulois conservèrent les
lois romaines. Inter Romanos negotia causarum
romanis legibus præcipimus terminari. (Ord.
Chlot. II. Art. 4.)

Les ducs, les comtes et leurs vicaires étoient
assistés dans leurs tribunaux de sept assesseurs.
Tunc grafio congreget secum septem raginburgios
idoneos. (Leg. Sal. tit 52. Voyez encore tout
le titre 60 de la même loi, et le titre 32 de la
loi ripuaire.) Les autorités que je vais rapporter,
prouveront clairement que ces rachinbourgs,

scabins ou assesseurs, étoient juges et
choisis par le peuple. Si quis ad mallum venire
contempserit, et quod ei à raginburgiis judicatum
fuerit, implere distulerit, &c. (Leg. Sal. tit. 59,)
Quindecim solidis mulctetur, similiter et ille qui
Raginburgiis non adquieverit. (Leg. Rip. tit. 55.)
Postquàm Scabini eum judicaverint, non est licentia
comitis vel vicarii ei vitam concedere. (Cap. 2, an.
813. art. 13.) Ut missi nostri ubicumque malos
Scabineos inveniunt, ejiciant, et totius populi
consensu in loco eorum bonos eligant. (Cap. an.
829.) Nullus causas audire præsumat, nisi qui à
duce per conventionem populi judex constitutus est
ut causas judicet. (Leg. Alam, tit. 14.)

Malgré les passages qu’on vient de lire, et
qui sans doute n’étoient pas inconnus à l’abbé
du Bos, comment a-t-il pu soutenir que les
Gaulois avoient un sénat pour les juger, et
n’étoient point soumis à la juridiction des magistrats
français? Pour détruire ces sénats de
l’abbé du Bos, je devrois peut-être me contenter
de renvoyer mes lecteurs au Glossaire
de du Gange, au mot senatus. Ce savant homme
y prouve, d’une manière à ne laisser aucun
doute, que les sénats des Gaulois ne subsistoient
plus depuis long-temps, lorsque les
Français firent la conquête des Gaules. «Dans
chaque cité, dit l’abbé du Bos, (L. 6, C. 11,)

le sénat étoit du moins consulté par les officiers
du prince, sur les matières importantes,
comme étoit l’imposition des subsides extraordinaires.
C’étoit encore lui qui, sous la direction
des officiers du prince, rendoit ou faisoit
rendre la justice aux citoyens, et qui prêtoit
la main à ceux qui faisoient le recouvrement
des deniers publics.» Quelle pièce secrète a
appris à cet écrivain ce que tout le monde
ignore? Comment peut-il ajuster le pouvoir
qu’il accorde à ses sénats de délibérer sur les
affaires importantes, avec la puissance despotique
qu’il attribue aux rois mérovingiens, dont
la volonté décide sans règle de la fortune et de
la vie des sujets?

J’ai prouvé dans une remarque précédente,
qu’il n’y avoit chez les Français, ni imposition
ordinaire sur les biens et sur les personnes, ni
subside extraordinaire; on n’avoit donc pas besoin
que des sénats gaulois prêtassent main-forte
aux collecteurs des impôts. Nous avons
quelques ordonnances des Mérovingiens, et les
capitulaires de Charlemagne et de Louis le débonnaire,
qui règlent les devoirs, les fonctions
et les droits de tous les magistrats, depuis les
envoyés royaux jusqu’aux Rachinbourgs; pourquoi
ne prescrivent-ils aucune règle aux sénats
des Gaulois? Pourquoi gardent-ils un profond

silence à cet égard? Ces compagnies incorruptibles,
au milieu de la corruption la plus complète,
n’auroient-elles eu besoin d’aucune réforme?
N’auroient-elles point voulu étendre
leur juridiction? Les comtes et les ducs n’auroient-ils
jamais été tentés de la diminuer?

Tout écrivain moins intrépide que M. l’abbé
du Bos, se sentiroit confondu par ce silence.
Mais Grégoire de Tours, dit-il «donne la
qualité de sénateurs de la cité d’Auvergne, à
des hommes qu’il a pu voir, et dont quelques-uns
pouvoient être nés depuis la mort de
Clovis.» J’ouvre Grégoire de Tours, et je lis,
(liv. 3, ch. 9.) Arcadius, unus ex senatoribus Arvernis,
Childebertum invitat ut regionem illam
deberet accipere. Doit-on traduire unus ex senatoribus
Arvernis, par un sénateur du sénat d’Auvergne?
Ce n’est pas le sentiment de M. de Valois,
qui dit, (liv. 7, de son histoire,) Theodoricus
et Childebertus, Francorum reges, fœdus inierunt, et
pace jurejurando firmatâ, multos senatorum, hoc
est procerum Gallorum, filios obsides inter sese dederunt.
Ce n’étoit pas le sentiment de M. Ducange;
nobiles ipsi, dit-il, senatores appellantur apud
eumdem Gregorium Turonensem. (Gloss. au mot
senator.) Grégoire de Tours avertit lui-même
(liv. 10, ch. 31,) dans quel sens il faut entendre
le mot senator; et ce qu’il y a de plus extraordinaire,

M. l’abbé du Bos cite ce passage,
(liv. 6, ch. 10,) sans profiter de l’avis. Grégoire
de Tours donnant le catalogue chronologique
des évêques de son église, dit: Duodecimus Ommatius
de senatoribus civibusque Arvernis valdé dives
in prædiis.... Quartus decimus Francilio de senatoribus
ordinatur Episcopus.... Octavus decimus
Eufronius ex genere illo quod superiùs senatorium
nuncupavimus. Donc, par le mot senator, on doit
entendre, avec M. de Valois et M. Ducange, la
naissance, et non pas une dignité personnelle,
ou une magistrature.

[13]
Le P. Daniel, en copiant plusieurs de
nos écrivains modernes, veut que Pepin ait
ouvert le premier aux évêques l’entrée des
assemblées de la nation. «Je doute fort, dit-il
dans la vie de Thiéri II, qu’avant ce temps-là,
le règne de Pepin, les évêques eussent ce
privilége, au moins de la manière et dans l’étendue
qu’ils l’eurent depuis; il est certain qu’ils
ne l’avoient point, suivant le premier plan du
gouvernement de la monarchie dans les Gaules.
Les évêques n’étoient pas alors Français, mais
tous Gaulois ou d’autre nation que la Française.
Ce fut, ajoute-t-il, une nouvelle adresse de
Pepin pour s’attacher le corps ecclésiastique,
qui avoit beaucoup de crédit sur les peuples.»

Je suis surpris que le P. Daniel n’ait pas vu

dans nos lois, et sur-tout dans nos historiens,
qu’il connoissoit davantage, le contraire de
ce qu’il avance ici. Ces autorités ne sont pas
équivoques; il suffit de les présenter simplement
au lecteur, pour le mettre à portée de juger:
en voici quelques-unes.

On a vu dans la première remarque de ce
chapitre, que la composition pour le meurtre
d’un Français libre, étoit de 200 sols, et de
600 pour celui d’un Leude ou fidelle. Pour le
meurtre d’un évêque, elle étoit de 900 sols:
Si quis Diaconum interfecerit, sol. 300 culpabilis
judicetur. Si quis presbyterum interfecerit, sol. 600
culpabilis judicetur. Si quis Episcopum interfecerit
sol. 900 culpabilis judicetur. (Leg. Sal. Tit. 58.)
Si quis subdiaconum interfecerit, 400 sol. componat.
Si quis diaconum interfecerit, 500 sol. componat.
Si quis presbyterum ingenuum interfecerit, 600 sol.
componat. Si quis Episcopum interfecerit, 900 sol.
componat. (Leg. Rip. Tit. 36.) Voilà la prééminence
du clergé bien établie; car il faut remarquer,
avec M. le président de Montesquieu, que la
différence des compositions est la règle du rang
différent que chaque citoyen tenoit dans l’état.
Il faut conclure de ces dispositions des lois
saliques et ripuaires, que les évêques avoient
dans les Gaules soumises aux Français, un rang
supérieur à celui des Leudes mêmes, et que

s’ils entroient dans les assemblées de la nation,
ils y occupoient la première place.

Dans le préambule de la loi salique, corrigée
sous le règne de Clotaire II, il est dit: Temporibus
Clotarii regis unà cum principibus suis, id
est, 33 Episcopis, et 34 ducibus et 79 comitibus,
vel cætero populo constituta est. Voilà certainement
une assemblée de la nation ou du champ
de Mars; non-seulement les évêques y sont
nommés comme présens, mais ils y sont nommés
avant les ducs et les comtes. Si le P. Daniel
y avoit fait attention, il auroit jugé que l’épiscopat
étoit une sorte de naturalisation qui rendoit
les évêques susceptibles de toutes les fonctions
politiques du gouvernement. Dès la
naissance de la monarchie dans les Gaules, on
les voit constamment participer aux plus grandes
affaires. Voyez les canons du concile tenu à
Orléans, en 511; et dans le recueil des historiens
de France, par dom Bouquet, (T. 4, p. 54,) une
lettre circulaire de Clovis aux évêques. Ces
deux pièces sont très-propres à faire connoître
le crédit que les évêques avoient dès lors dans
le gouvernement, et avec combien d’attention
on les ménageoit pour se les rendre favorables.

Mediantibus sacerdotibus atque proceribus, est-il
dit dans le traité passé entre Gontran, Childebert
II et la reine Brunehaud; voyez Grégoire

de Tours, (L. 9, C. 20.) L’édit ou constitution,
en date de l’an 615, et porté par Clotaire II
dans l’assemblée qui se tint à Paris pour la réformation
du gouvernement, me fournit encore
une preuve, s’il est possible, plus forte. Quicumque
verò hanc deliberationem, quam cum pontificibus,
vel cum magnis viris optimatibus, aut
fidelibus nostris, in synodali concilio instituimus,
temerare præsumpserit in ipsum, capitali sententiâ
judicetur. (Art. 24.)

Il y a grande apparence que le P. Daniel, qui
vouloit faire peu d’usage des lois, les a peu lues;
mais il auroit dû voir dans Grégoire de Tours
les passages suivans. Mané autem concurrentibus
legatis (Gunthramni et Chilperici) pacem fecerunt
pollicentes alterutro, ut quidquid sacerdotes vel
seniores populi judicarent, pars parti componeret.
(L. 6, C. 31.) Cum autem intentio inter regem Gunthramnum
et Chilpericum verteretur, Gunthramnus
rex apud Parisios omnes episcopos regni sui congregavit,
ut inter utrosque quod haberet edicerent. (L. 4,
C. 48.) Posteà verò convocatis episcopis et majoribus
natu laicorum, duces discutere cœpit. (L. 8, C. 30.)

Pourquoi le P. Daniel prétend-il que, suivant
le premier plan de notre gouvernement, les
évêques ne devoient pas entrer dans les assemblées
de la nation, et n’avoient aucune part à
l’administration publique, puisqu’il est prouvé

que dans l’absence du roi, ils faisoient les fonctions
de cette cour supérieure de justice, où le
prince présidoit, et à laquelle on portoit, par
appel, les sentences des ducs et des comtes,
pour les confirmer ou les casser? Si judex aliquem
contrà legem injustè damnaverit, in nostrî
absentiâ ab episcopis castigetur, ut quid perperè
judicavit, versatim meliùs discussione habitâ emendare
procuret. (Const. Chot. Reg.) A ces autorités
j’en pourrois facilement joindre mille autres.
Mais parce que le P. Daniel s’est trompé, il ne
seroit pas juste d’en punir mon lecteur, en
l’ennuyant par des preuves superflues.

[14]
Dans les différens manuscrits de la loi
salique qui sont parvenus jusqu’à nous, on
trouve deux leçons différentes d’un passage important
du titre 45. L’une dit: Si quis ingenuus
francum aut hominem barbarum occiderit qui lege
salicâ vivit, sol. 200 culpabilis judicetur. L’autre
leçon dit: Si quis ingenuus francum aut barbarum,
aut hominem occiderit qui lege salicâ vivit, sol. 200
culpabilis judicetur. Le premier texte, n’associant
au privilége des Français que les barbares ou
peuples Germaniques, semble indiquer qu’eux
seuls avoient le droit de vivre sous la loi salique,
c’est-à-dire, de se naturaliser Français. Le
second paroît étendre cette prérogative jusqu’aux
Gaulois mêmes; car par le mot hominem,

il faut nécessairement entendre un Gaulois,
parce que tout homme qui habitoit les terres
de la domination française, devoit être nécessairement
Français, Barbare ou Gaulois.

J’ai conjecturé que la première leçon nous
offre la loi telle qu’on la publia d’abord; et que
nous la lisons dans la seconde leçon, telle
qu’elle fut corrigée sous un des fils de Clovis.
J’ai conclu de cette conjecture que les Gaulois
n’avoient pas d’abord partagé avec les Barbares
le privilége de se naturaliser Français. Cette
opinion m’a paru d’autant plus vraisemblable,
qu’il n’est pas permis de douter que les peuples
germaniques, croyant avoir une origine commune,
n’eussent les uns pour les autres plus de
considération qu’ils n’en montroient aux habitans
naturels des provinces romaines; nos lois
mêmes nous en fournissent la preuve la plus
complète. Si quis Ripuarius, advenam Francum
interfecerit, 200 sol. culpabilis judicetur. Si advenam
Burgundionem interfecerit, 160 sol. culpabilis
judicetur. Si interfecerit advenam Romanum, 100
sol. culpabilis judicetur. Si interfecerit advenam
Alamannum seu Fresionem, vel Bajuvarium aut
Saxonem, 160 sol. culpabilis judicetur. (Lex.
Rip. Tit. 35.)

Si on m’objecte que cette différence que j’ai
remarquée dans les deux textes de la loi salique

n’est qu’une erreur de copiste, je répondrai que
les lois de la critique ne permettent qu’à la dernière
extrémité d’avoir recours à un pareil soupçon.
On ne doit supposer une erreur de copiste
que quand un texte est inintelligible,
qu’il se contredit lui-même, ou qu’il est combattu
par des autorités graves. Je ne m’arrêterai
pas davantage sur cette matière; il est dans le
fond assez indifférent que les Gaulois aient eu,
quelques années plutôt ou quelques années plus
tard, le privilége de se naturaliser Français; il
suffit de savoir qu’ils en jouirent. Pour le remarquer
en passant, que devient tout le systême de
Loyseau et du comte de Boulainvilliers, dès
qu’il est prouvé que les Gaulois purent vivre
sous la loi salique?



CHAPITRE III.

[15]
Il n’est pas nécessaire que je m’étende
à donner les preuves de cette première révolution,
tous nos historiens convenant que le champ
de Mars ne fut plus convoqué régulièrement sous
les petits-fils de Clovis. Établir l’époque fixe où
il fut assemblé pour la dernière fois, c’est, je
crois, une chose impossible. Je me contenterai
de remarquer qu’il falloit que l’idée même

des assemblées générales de la nation fut déjà
bien oubliée sous le règne de Clotaire II; puisqu’après
le supplice de Brunehaud, étant question
de réformer le gouvernement, l’assemblée
qui se tint à Paris, en 615, n’étoit composée
que d’évêques et de Leudes. L’article 24, de
l’ordonnance qu’elle publia, en est la preuve;
je ne le rapporterai point ici, l’ayant déjà placé
dans la remarque 13 du chapitre précédent.

[16]
Chlothacharius rex indixerat, ut omnes
ecclesiæ regni sui tertiam partem fructuum fisco
dissolverent, quod licet inviti, cum omnes episcopi
consensissent atque subscripsissent, viriliter
hoc beatus Injuriosus respuens subscribere dedignatus
est, dicens: si volueris res Dei tollere,
Dominus regnum tuum velociter auferet; quia
iniquum est ut pauperes quos tuo debes alere
horreo, ab eorum stipe tua horrea repleantur.
(Greg. Tur. L. 4 C. 2.)

Voyez dans la remarque 7 du chapitre premier,
le discours ridicule que Grégoire de
Tours fait tenir à l’armée de Clovis, quand ce
prince demande qu’on lui accorde, outre sa
part du butin, le vase enlevé sur le territoire
de l’église de Reims.

Si quis de nobis, ô Rex, justitiæ tramitem
transcendere voluerit, à te corrigi potest; si verò
tu excesseris, quis te corripiet? Loquimur enim

tibi, sed si volueris, audis: si autem nolueris,
quis te condemnabit, nisi is qui se pronuntiavit
esse justitiam? (Greg. Tur. L. 5, C. 19.)

[17]
Il faudroit vouloir chicaner, pour ne
pas convenir, avec le président de Montesquieu,
que par les noms différens de Fidelles, de Leudes,
d’Antrustions, on ne désignoit qu’un même
ordre de citoyens. J’attribue ici plusieurs prérogatives
aux Leudes; et le lecteur, un peu
attentif, trouvera répandues en mille endroits
de mes remarques, les preuves de ce que j’avance.
Ces Leudes étoient ce que Tacite appele les suivans
ou les compagnons du prince, et dont cet
historien nous fait un bel éloge. Insignis nobilitas
aut magna patrûm merita, principis dignationem
etiam adolescentulis assignant. Cæteri robustioribus
ac jam pridem probatis aggregantur: nec rubor
inter comites aspici: gradus quinetiam et ipse
comitatus habet, judicio ejus quem sectantur magnaque
et comitum æmulatio, quibus primus apud
principem suum locus; et principum, cui plurimi
et acerrimi comites. Hæc dignitas, hæ vires magno
semper electorum juvenum globo circumdari, in
pace decus, in bello præsidium. (De Mor. Germ.
C. 13.) Cum ventum in aciem turpe principi virtute
vinci, turpe et comitatui virtutem principis
non adæquare. (Ibid. C. 13.)

Marculfe nous apprend par sa formule 18, du

L. 1, comment on étoit admis au nombre des
Leudes. Quia ille fidelis, Deo propitio, noster
veniens ibi, in palatio nostro, unà cum arimania
sua, in manu nostra trustem et fidelitatem nobis
visus est conjurasse. Proptereà, per præsens præceptum
decernimus ac jubemus ut deinceps memoratus
ille in numero Antrustionum computetur.
Il est fâcheux que Marculfe ne nous ait donné
dans aucune de ses formules, le serment qu’on
prêtoit dans cette occasion entre les mains du roi.

[18]
Exigunt enim à principis sui liberalitate
illum bellatorem equum, illam cruentam victricemque
frameam. Nam epulæ et quamquàm incomti,
largi tamen apparatus, pro stipendio cedunt.
(Tac. de mor. Germ. C. 14.) Les bénéfices que
les rois Mérovingiens donnèrent à leurs Leudes,
furent incontestablement des terres qu’ils détachèrent
des domaines considérables qu’ils
avoient acquis par leurs conquêtes, et dont ils
se dépouillèrent par pure libéralité pour récompenser
les services de leurs officiers, ou les
complaisances de leurs courtisans. La preuve
de cette proposition, c’est que vers le commencement
du septième siècle, les rois de France
n’avoient presque plus aucun domaine, tandis
qu’il est évident que leurs prédécesseurs avoient
eu de très-grandes possessions.

Si les bénéfices des Mérovingiens n’avoient

pas été des portions démembrées de leur domaine,
pourquoi seroient-ils appelés dans le
traité d’Andely, «des dons de la magnificence
des rois»? Si les bénéfices avoient été des récompenses
politiques de l’état, dont le prince
n’auroit été que le dispensateur, pourquoi les
filles et les femmes des rois, à qui on donnoit
de grandes terres en dot ou en douaire, auroient-elles
imaginé de conférer des bénéfices? C’est
que le prince donnoit son propre patrimoine,
qu’elles crurent qu’il étoit digne de leur grandeur
de répandre les mêmes bienfaits. Ut quidquid
domnus Gunthramnus rex filiæ suæ Clotildi
contulit, aut adhuc, Deo propitiante, contulerit
in omnibus rebus, atque corporibus, tam in civitatibus,
quàm agris vel reditibus, in jure ac dominatione
ipsius debeat permanere; et si quid de agris
fiscalibus vel speciebus, atque præsidio pro arbitrii
sui voluntate facere, aut cuiquam conferre voluerit,
in perpetuo, auxiliante Domino, conservetur, neque
à quoquam ullo unquam tempore convellatur.
Ce traité d’Andely est rapporté dans Grégoire
de Tours, (L. 9, C. 20.)

Penser avec quelques écrivains que les Français,
dans le temps de leur conquête, formèrent
des bénéfices d’une certaine quantité de
terre pour servir de récompense aux soldats,
c’est chercher la politique des Français dans les

usages romains, et non pas dans les leurs:
source intarissable d’erreurs. Quel motif auroit
porté les Français à former des bénéfices, dans
un moment où chaque soldat pouvoit se faire
à son gré un patrimoine, et étoit trop satisfait
du présent pour songer à l’avenir? N’est-il pas
prouvé que ce ne fut qu’après leur établissement
dans les Gaules, que les Français commencèrent
à adopter quelques usages des
romains? Tandis qu’ils conquéroient, ils ne
connoissoient que les leurs.

Mais, dira-t-on, les bénéfices militaires des
empereurs romains étoient un établissement
très-sage; et si la nation Française étoit incapable
par elle-même d’en être frappée et de l’adopter,
elle pouvoit être éclairée par les lumières
de Clovis, qui étoit l’ame de ses résolutions. Je
réponds que cela s’appelle conjecturer, et
faire un roman et non pas une histoire. En second
lieu, je prie de remarquer que les bénéfices
militaires étoient nécessaires aux romains, parce
que leurs armées étoient composées de mercenaires
entretenus aux dépens de l’état, que les
finances et les provinces de l’empire étoient
épuisées; et que, pour pourvoir à la subsistance
des gens de guerre, il falloit leur assigner
des terres.

Mais la condition des Français étoit toute

différente. Pourquoi auroient-ils imaginé l’établissement
des bénéfices militaires, puisque
chez eux l’état ne donnoit aucune solde au
soldat? Tout domaine que possédoit un Français,
n’étoit-il pas un vrai bénéfice militaire,
puisque tout propriétaire étoit obligé de porter
les armes et de faire la guerre à ses dépens?
L’établissement des bénéfices militaires auroit
donc été superflu; Clovis, loin de l’adopter, ne
devoit le regarder que comme la ressource
d’une nation qui n’est pas militaire et qui est
pauvre. Je le remarquerai en passant: quand
on parle d’un peuple aussi barbare et aussi ignorant
que les premiers Français, il faut craindre
de lui prêter des vues trop réfléchies et trop
compliquées; le propre d’une pareille nation,
c’est d’aller comme les événemens la poussent,
et d’obéir grossièrement à ses mœurs.

Je ne m’arrêterai point à prouver ici que les
bénéfices des Mérovingiens étoient amovibles;
c’est une vérité que le président de Montesquieu
a très-bien prouvée. (Voyez l’esprit des
lois, L. 30, C. 16.)

[19]
Il me semble que ce que nous appelons
du nom de seigneurie, c’est-à-dire, la supériorité
d’une possession sur d’autres, avec le droit
de juridiction sur leurs habitans, étoit entièrement
inconnu des Français qui conquirent

les Gaules. L’idée qu’ils avoient de la liberté
n’auroit pas permis à un homme libre, de leur
nation, de reconnoître un seigneur; et le pouvoir
d’un maître sur son serf, ne peut point
être appelé un droit seigneurial. D’ailleurs, un
peuple presque toujours errant, qui avoit abandonné
et possédé différentes provinces en Germanie,
comment auroit-il pu adopter les principes
constitutifs de nos seigneuries? Nos lois
saliques et ripuaires, qui règlent la forme des
tribunaux des ducs, des comtes et de leurs
vicaires, et en prescrivent les devoirs, ne disent
rien des justices seigneuriales; elles n’existoient
donc pas quand ces codes furent rédigés.

Si on trouve dans nos monumens les plus
anciens le mot senior, dont nous avons fait celui
de seigneur, il est évident que les premiers
Français n’y attachoient point les mêmes idées
que ce mot réveilla depuis dans leurs descendans.
Il ne signifia d’abord qu’un Leude, qui,
par son âge, étoit parvenu à la tête des conseils
de la nation. Grégoire de Tours, au lieu de
senior, dit quelquefois major natu. Convocatis
episcopis et majoribus natu laïcorum. (Voyez le
glossaire de Ducange, au mot senior.)

Rien ne peut nous faire conjecturer que les
seigneuries fussent connues en Germanie, et je
prie de remarquer que si elles avoient formé

une branche du droit politique des Français,
et qu’ils en eussent apporté l’usage dans les
Gaules, elles n’auroient pas encore conservé
tout le caractère d’une nouveauté sous les premiers
Carlovingiens. Auroit-il encore été douteux
dans le temps de Charlemagne, si les
justices seigneuriales des ecclésiastiques devoient
avoir ou non le droit de juger à mort?
Imprimìs omnium jubendum est ut habeant ecclesiæ
justitias, tam in vita illorum qui habitant in ipsis
ecclesiis, quàmque in pecuniis et substantiis eorum.
(Cap. 4, an. 806, Art. 1.) Comment auroit-on
attendu si tard à régler cette compétence, si
les justices seigneuriales, au lieu de se former
peu à peu et lentement, avoient été
connues de tout temps dans la monarchie
française?

Le droit des seigneurs étoit si peu constaté,
si peu affermi, qu’on pouvoit encore changer
de seigneur et en secouer l’autorité. Quod nullus
Seniorem suum dimittat, postquàm ab eo acceperit
valente solidum unum: excepto si eum vult occidere,
aut cum baculo cædere, vel uxorem aut filiam
maculare, seu hæreditatem ei tollere. (Cap. an. 813,
Art. 16.) Mandamus etiam ut nullus homo Seniorem
suum sine justa ratione dimittat; nec aliquis eum
recipiat, nisi sicut tempore antecessorum nostrorum
consuetudo fuit. (Cap. an. 847, Art. 3.)


Je prie de faire attention à ce capitulaire de
Charles-le-Chauve; Volumus etiam ut unusquisque
liber homo in nostro regno, Seniorem qualem voluerit,
in nobis aut in nostris fidelibus accipiat. (Cap.
an. 847, art. 2.) Si la coutume des seigneuries eût
été apportée de Germanie, et eût formé la constitution
primitive des Français, comment plusieurs
hommes libres seroient-ils parvenus à
ne point reconnoître le seigneur, avant le règne
de Charles-le-Chauve? Si les Français avoient
connu l’usage des seigneuries, en entrant dans
les Gaules, tout possesseur de terre eût été dès
l’instant de la conquête, ou possesseur d’une
seigneurie, ou possesseur d’un domaine sujet
à une seigneurie, et par conséquent, on n’auroit
point eu lieu, sous le règne de Charles-le-Chauve,
de faire la loi qu’on vient de lire. On
me dira, sans doute, qu’elle a rapport aux fiefs;
mais qu’on fasse attention que c’est une chose
impossible. 1o. Le possesseur d’un fief n’est pas
appelé, liber homo. 2o. Si cette loi regardoit les
fiefs, il faudroit en conclure que toute possession
devint un fief, ce qui est évidemment faux,
puisqu’on prouve que sur la fin de la seconde
race, et sous les premiers Capétiens, une grande
partie des terres du royaume, étoit possédée en
roture: on le verra à la suite de cet ouvrage.

Les expressions dont on se servit dans les

capitulaires, en parlant des justices seigneuriales,
supposent qu’elles avoient été démembrées
de la juridiction ou du ressort des ducs et
des comtes, et prouvent même que ces magistrats
conservoient une sorte d’inspection sur les
seigneuries, dont le territoire avoit fait autrefois
partie de leur gouvernement. Volumus, propter
justitias quæ usquemodò de parte comitum remanserunt,
quatuor tantum mensibus in anno missi nostri
legationes nostras exerceant. (Capit. 3, an. 812.
Art. 8.) De vassis Dominicis qui adhuc intrà casam
serviunt, et tamen beneficia habere noscuntur, statutum
est ut quicumque ex eis cum domno imperatore
domi remanserint, vassallos suos casatos secum
non retineant, sed cum comite cujus Pagenses sunt,
ire permittant. (Cap. 2. an. 812. Art. 7.) Si vassus
noster justitias non fecerit, tunc et comes et missus
ad ipsius casam sedeant et de suo vivant quòusque
justitiam faciat. (Cap. an. 779. Art. 21.) De nostris
quoque dominicis vassallis jubemus ut si aliquis
prædas egerit, comes in cujus potestate fuerit, ad
emendationem eum vocet. Qui si comitem aut missum
illius audire noluerit, per forciam illud emendare
cogatur. (Capit. Carlom. an. 882.)

Je supprime mille raisonnemens favorables à
mon opinion; et je me borne à remarquer qu’après
la conquête des Français, leur royaume fut
partagé en plusieurs duchés ou provinces.

Chaque duché comprit plusieurs comtés, et
chaque comté fut divisé en plusieurs cantons,
nommés Centènes, dans chacun desquels on
établit un centenier pour y rendre la justice.
Ces Centeniers, distribués dans tout le plat pays,
ne sont-ils pas une preuve que la nation ne
connoissoit pas les justices seigneuriales? Quel
auroit été leur emploi, si des seigneurs particuliers
avoient administré la justice dans leur
territoire? Est-il vraisemblable que ces seigneurs
eussent voulu reconnoître la juridiction
des officiers subalternes des comtes?

Puisque les seigneuries n’étoient point une
coutume apportée de Germanie, qu’il est certain,
d’un autre côté, que ni les lois ni les coutumes
des Gaulois n’en ont pu donner l’idée
aux Français; elles ne sont donc point aussi
anciennes, que leur établissement en deçà du
Rhin; elle doivent donc leur origine à quelque
événement, à quelque révolution particulière.
Je crois qu’elles ont dû commencer à se former
dans les temps mêmes où les rois Mérovingiens
commencèrent eux-mêmes à étendre leur autorité.
Voici mes preuves. Premièrement, nous
avons une ordonnance de 595, qui suppose
que quelques Leudes avoient déjà une juridiction
chez eux. Pari conditione convenit ut si una
centena in aliâ centenâ vestigium secuta fuerit et

invenerit, vel in quibuscumque fidelium nostrorum
terminis vestigium miserit. (Cap. de Baluze. T. 1,
p. 19.) Secondement, l’ordonnance de l’assemblée
de Paris, tenue en 615, prescrit aux évêques
et aux Leudes qui possédoient des seigneuries
éloignées de leur domicile ordinaire, de choisir
des hommes du lieu même, et non des étrangers,
pour y rendre la justice. Episcopi vel Potentes
qui in aliis possident regionibus, Judices vel missos
discussores de aliis Provinciis non instituant,
nisi de loco qui Justitiam percipiunt et aliis reddent.
(Art. 19.)


Je puis m’être trompé en parlant des causes
qui ont contribué à l’établissement des seigneuries,
parmi nous; mais je crois en avoir fixé
certainement l’époque. Si on m’oppose un diplome
de Clovis, donné l’an 496, en faveur de
l’abbaye de Réomaux, et qui suppose qu’il y
avoit déjà des seigneuries dans ce temps-là, je
répondrai que dom Bouquet, qui nous a donné
cette pièce dans son recueil, (T. 4, p. 615,) la
croit supposée. La raison de ce critique, c’est
que Clovis ne pouvoit point en 496, donner le
privilége à l’abbaye de Réomaux qui étoit située
sur les terres des rois de Bourgogne. Ce prince
gratifia simplement ce monastère de lettres de
sauve-garde et de protection; et l’acte par lequel
Clotaire I, les renouvela en 516, ne contient

rien qui ait le moindre rapport direct ou indirect
au droit de justice. (Voyez cette pièce dans
Bouquet, T. 4, p. 616.)

L’esprit des lois a acquis avec raison une si
grande autorité dans le public, qu’il est nécessaire
d’examiner ici le sentiment du président
de Montesquieu, sur l’origine des seigneuries.
Il ne veut point qu’elles soient l’ouvrage de
l’usurpation. «N’y a-t-il eu sur la terre, dit-il,
(L. 30, C. 20,) que les peuples descendus de la
Germanie, qui aient usurpé les droits des princes?
L’histoire nous apprend assez que d’autres
peuples ont fait des entreprises sur leurs souverains,
mais on n’en voit pas naître ce que
l’on a appelé les justices des seigneurs; c’étoit
donc dans le fond des usages et des coutumes
des Germains, qu’il falloit en chercher l’origine.»
Qu’importe ce que l’histoire nous apprend
des autres nations; comme si tous les
peuples devoient se copier dans les entreprises
qu’ils font sur leurs souverains ou sur la puissance
publique? La manière dont Loyseau imagine
que les grands usurpèrent la justice, est ridicule;
mais est-ce une chose si inconcevable,
si absurde, que dans une nation aussi mal gouvernée
que les Français, et sous des princes tels
que les fils de Clovis, quelques Leudes puissans
dans leurs cantons, aient pris de l’autorité

sur leurs voisins, et voulu leur tenir lieu de
magistrats, en commençant par être leurs
arbitres, qu’il faille chercher l’origine des justices
des seigneurs dans les coutumes des Germains?
Pourquoi le succès de quelques Leudes
n’auroit-il pas accrédité leur ambition, et jeté
les premiers fondemens d’une coutume qui,
flattant la vanité et l’avarice, devint enfin, générale
dans tout le royaume?

«La justice, continue le président de Montesquieu,
fut donc dans les fiefs anciens, (il
appelle ainsi, ce que j’appelle bénéfice,) et
dans les fiefs nouveaux, un droit inhérent au
fief même, un droit lucratif qui en faisoit partie.»
Mais je prendrai la liberté de demander
à Montesquieu, comment il peut trouver dans
les usages des Germains, que la justice fût attachée
au fief; lui qui a dit, (C. 3:) «chez les
Germains, il y avoit des vassaux et non pas des
fiefs. Il n’y avoit point de fiefs, parce que les
princes n’avoient point de terres à donner; ou
plutôt les fiefs étoient des chevaux de bataille,
des armes, des repas.» S’il n’y avoit point de
fiefs chez les Germains, et en effet, il n’y en
avoit point, comment, par leurs coutumes, la
justice pouvoit-elle être un droit inhérent au
fief? Si des chevaux de bataille, des armes,
des repas, étoient des fiefs, seroit-il raisonnable

de penser que le droit de justice fût attaché
à de pareilles choses? où auroit été le
territoire de ces justices?

Écoutons le président de Montesquieu. «Les
fiefs, dit-il, comprenoient de grands territoires.
J’ai déjà prouvé que les rois ne levoient rien sur
les terres qui étoient le partage des Francs; encore
moins pouvoient-ils se réserver des droits
sur les fiefs. Ceux qui obtinrent des fiefs, eurent
à cet égard, la jouissance la plus étendue, ils
en tirèrent tous les fruits et tous les émolumens;
et comme un des plus considérables, étoient les
profits judiciaires, Freda, que l’on recevoit par
les usages des Francs, il suivoit que celui qui
avoit le fief, avoit aussi la justice, qui ne s’exerçoit
que par des compositions aux parens, et
des profits au seigneur; elle n’étoit autre chose
que de faire payer les compositions de la loi,
et celui d’exiger les amendes de la loi.»

De ce que les rois Mérovingiens ne levoient
rien sur les terres de leurs sujets, il me semble
qu’il ne s’ensuit pas qu’ils ne pussent se réserver
aucun droit sur les fiefs ou bénéfices. C’étoient
des dons faits par générosité; et comme le
prince, ainsi qu’en convient Montesquieu lui-même
avoit conservé la faculté de les reprendre
à son gré, pourquoi n’auroit-il pas pu les soumettre
à quelque charge? Cette supposition n’a

rien d’extraordinaire. Je conclurois, au contraire,
des longs détails de concessions, dont
sont chargées toutes les chartes par lesquelles
on conféroit un bénéfice, que les Mérovingiens
avoient coutume de se faire des réserves. Peut-être
même falloit-il que par leur nature, les
bénéfices fussent soumis à quelque redevance,
puisque dans plusieurs chartes, on n’oublie
point de les en exempter, par une clause
expresse. Omnia per nostrum donitum habeant ille
et filii sui, et posteritas illorum, absque ullo
censu vel alicujus inquietudine. (Char. an. 815,
Hist. de D. Bouquet, T. 6, p. 472.) Je trouve
encore dans une charte de Charles-le-Chauve,
de l’an 844, les paroles suivantes: Ostendit etiam
nobis epistolam domni et genitoris nostri Huldowici
piissimi Augusti ad Sturmionem comitem directam
ut prædictam villam, id est, fontes, memorato
Johanni absque ullo censu et inquietudine
habere dimitteret. (Ibid. T. 8, p. 459.)

Mais quand il seroit vrai que les premiers
fils de Clovis ne se fussent jamais réservé aucun
droit sur leurs bénéfices, il ne s’ensuivroit pas
que les bénéficiers y eussent eu la justice: car,
si je ne me trompe, on peut prouver que ces
princes n’avoient point de justice particulière
dans leurs domaines. Premièrement, je prie de
remarquer qu’il n’importoit, ni à leur dignité,

ni à l’accroissement de leurs finances, d’avoir
de ces juges particuliers; puisqu’ils nommoient
les ducs et les comtes, et qu’ils percevoient la
troisième partie de tous les frèdes ou amendes
judiciaires qui étoient payés dans tout le
royaume. En second lieu, les lois saliques et
ripuaires, ni aucune ordonnance des rois Mérovingiens,
ne parlent des justices domaniales du
prince; comment donc en prouver l’existence?

Dom Bouquet a publié dans son recueil,
14 diplomes ou chartes de concession de bénéfices,
depuis Clovis jusqu’à Clotaire II, et dans
aucune, on ne trouve rien qui ait rapport au
droit de justice. Ce silence forme un argument
bien fort contre le président de Montesquieu.
Ne prouve-t-il pas, ou que les Mérovingiens
n’avoient pas une justice particulière dans leurs
domaines, ou qu’ils ne la cédoient pas à leurs
bénéficiers? La charte la plus ancienne où l’on
trouve une concession de justice, est de Dagobert,
en 630. (Voyez Dom Bouquet, T. 4, p. 628.)
N’est-il pas vraisemblable que les rois voyant
à cette époque, que plusieurs prélats et plusieurs
leudes s’étoient fait des seigneuries particulières,
attribuèrent à leurs bénéfices le droit de justice
pour les rendre plus considérables et en relever
la dignité? Depuis, toutes les chartes ont renfermé
la concession de la justice; et cette coutume,

accréditée en peu de temps, étoit, pour
ainsi dire, de droit commun en 660, que Marculfe
écrivoit ses formules.

Encore un mot pour prouver que les premiers
rois Mérovingiens n’avoient point de justice
particulière dans leurs domaines. Grégoire de
Tours parle d’un certain Pélagius, qui avoit tous
les vices, et bravoit tous les juges, parce qu’il
avoit une sorte d’intendance sur les haras d’un
domaine du roi. Fuit autem in urbe Turonicâ
Pelagius quidam in omni malitiâ exercitatus, nullum
judicem metuens eo quòd jumentorum fiscalium
custodes sub ejus potestate consisterent. (L. 8. C. 40.)
Il n’est pas surprenant que les juges publics n’osassent
réprimer ce Pélagius: ils craignoient le
ressentiment d’un homme qui pouvoit leur faire
des ennemis à la cour. Mais Pélagius n’auroit
pas abusé du crédit que lui donnoit son emploi,
si le principal officier d’un domaine royal, qu’on
nommoit major villæ, eût été dès-lors le juge de
tous les domestiques employés dans le domaine;
ce juge, officier, comme lui, du prince, et accrédité,
comme lui, à la cour, auroit pu, sans
crainte, le punir de ses injustices.

Ce ne fut que dans la suite que le major villæ
fut juge, et ce n’est que dans les capitulaires
de Charlemagne, qu’on lui attribue, pour la
première fois, cette qualité. Ut unusquisque

judex in suo ministerio bonos habeat artifices, id est,
fabros ferrarios, et aurifices, et argentarios, sutores,
tornatores, carpentarios, &c. (Cap. de villis,
art. 45.) Volumus ut de fiscalibus, vel servis nostris
sive ingenuis qui per fiscos aut villas nostras commanent,
diversis hominibus plenam et integram,
qualem habuerint, reddere faciant justitiam. (Ibid.
art. 52.) Ut unusquisque judex in eorum ministerio
frequentiùs audientias teneat et justitiam faciat, et
provideat qualiter rectè familiæ nostræ vivant.
(Ibid. art. 56.)

Je m’arrête long-temps sur l’article de l’établissement
des seigneuries; mais il est important;
et d’ailleurs, on doit ce respect au président
de Montesquieu, lorsqu’on n’est pas de
son avis, d’examiner en détail toutes ses raisons.

«Je trouve, dit-il, dans la vie des saints,
que Clovis donna à un saint personnage, la
puissance, sur un territoire de six lieues de pays,
et qu’il voulut qu’il fût libre de toute juridiction
quelconque. Je crois bien que c’est une fausseté,
mais c’est une fausseté très-ancienne. Le fond
de la vie et les mensonges se rapportent aux
mœurs et aux lois du temps, et ce sont ces
mœurs et ces lois que l’on cherche.»

Montesquieu me fournit lui-même la réponse
que je lui dois faire. «Je pourrois
croire, dit-il, (L. 31, C. 32) que les hommages

commencèrent à s’établir du temps du roi Pepin,
qui est le temps où j’ai dit que plusieurs bénéfices
furent donnés à perpétuité. Mais je le croirois
avec précaution, et dans la supposition
seule, que les auteurs des annales des Francs
n’aient pas été des ignorans, qui, décrivant les
cérémonies de l’acte de fidélité, que Tassillon,
duc de Bavière, fit à Pepin, aient parlé suivant
les usages qu’ils voyoient pratiqués de leur
temps.» Je croirois aussi l’argument du président
de Montesquieu, très-bon, si l’historien
qui raconte la générosité de Clovis, envers un
saint personnage, eût été son contemporain.
Mais malheureusement cela n’est pas; et qui
me répondra qu’il n’ait pas parlé d’une donation
faite avant l’établissement des seigneuries,
suivant les usages et les formes qu’il voyoit
pratiquer de son temps?

«La loi des Ripuaires, dit encore Montesquieu,
défend aux affranchis des églises, de
tenir l’assemblée où la justice se rend, ailleurs
que dans l’église où ils ont été affranchis. Les
églises avoient donc des justices sur les hommes
libres, et tenoient leurs plaids, dès les premiers
temps de la monarchie.» Sans doute, que les
églises avoient une justice, dès le commencement
de la monarchie, je l’ai trouvé dans la
remarque VI du chapitre précédent. Ce que

règle la loi ripuaire, citée par le président de
Montesquieu, n’a rapport qu’à la juridiction
ecclésiastique, qu’il n’a confondue que par
distraction, avec les justices seigneuriales.
Lorsqu’un français de la tribu des Ripuaires
vouloit affranchir son serf, suivant la loi
romaine, ce qui lui étoit permis, la cérémonie
s’en faisoit dans l’église. Le serf étoit remis
entre les mains de l’évêque, qui lui donnoit
des tables, ou des lettres d’affranchissement.
Cet affranchi, appelé tabulaire, tabularius, restoit
sous la protection spéciale de l’église; il
lui payoit un cens modique; et jouissant du
privilége clérical, étoit justiciable de son
évêque.

Voici le dernier argument du président de
Montesquieu. «Si la justice, dit-il, n’étoit point
une dépendance des fiefs, pourquoi verroit-on
par-tout que le service du fief étoit de servir le
roi ou le seigneur, et dans leurs cours et dans
leurs guerres?» Je réponds en premier lieu,
que je ne vois pas de quelle nécessité il est
qu’un bénéficier ait une justice dans son bénéfice,
pour servir le roi dans ses cours ou dans
ses guerres. Secondement, il est démontré
qu’avant la régence de Charles-Martel, les
bénéfices n’étoient point conférés, sous la condition
de servir le donateur. On verra les

preuves de cette vérité, dans la remarque 37 du
chapitre sixième.

[20]
Claudius Turonis accessit; et cum iter ageret,
ut consuetudo est barbarorum, auspicia intendere
cœpit, ac dicere sibi esse contraria: simulque interrogare
multos, si virtus beati Martini de præsenti
manifestaretur in perfidis. Aut certè si aliquis injuriam
in eum sperantibus intulisset, si protinùs
ultio sequeretur. (Greg. Tur. L. 7, C. 29.)

[21]
Dès que les rois, en conférant des bénéfices,
leur attribuèrent le droit de justice, il
fut défendu aux juges publics d’y faire aucun
acte de juridiction. (Voyez le recueil de Dom
Bouquet, t. 4, p. 628, 630, 633, et les formules
3 et 4 de Marculfe.)



CHAPITRE IV.

[22]
Aiebat enim (Chilpericus) plerumque: ecce
pauper remansit fiscus noster; ecce divitiæ nostræ ad
ecclesias sunt translatæ: nulli pœnitùs, nisi soli
episcopi regnant: periit honor noster et translatus
est ad episcopos civitatum. (Greg. Tur. L. 6, C. 46.)

[23]
Tunc indicavit ei quos in consilio haberet,
aut sperneret à conloquio; quibus se crederet, quos
vitaret, quos honoraret muneribus, quos ab honore,
depelleret. (Greg. Tur. L. 7, C. 33.) Persæpe homines
pro facultatibus eorum punivit. (Ibid. L. 6, C. 46.)

Illi post prædicationem sacerdotum, de Fanis ad
ecclesias sunt conversi: isti quotidie de ecclesiis
prædas detrahunt, illi sacerdotes Domini ex toto
corde venerati sunt et audierunt; isti non solum non
audiunt, sed etiam persequuntur; illi monasteria et
ecclesias ditaverunt; isti eas diruunt ac subvertunt.
(Ibid. L. 4, C. 49.) On va voir dans la note suivante
que les Mérovingiens redemandoient aux
églises les bénéfices qu’ils leur avoient donnés;
puisque dans le traité d’Andely en 587, on fit
un article exprès pour remédier à cet abus.

[24]
Quidquid ante fati reges ecclesiis aut fidelibus
suis contulerunt, aut adhuc conferre cum justitiâ,
Deo propitiante, voluerint, stabiliter conservetur;
et quidquid unicuique fidelium in utriusque regno
per legem et justitiam redhibeatur, nullum et præjudicium
patiatur, sed liceat res debitas possidere
atque recipere; et si aliquid cuicumque per interregna
sine culpâ sublatum est, audientiâ habitâ
restauretur. Et de eo quod per munificentias præcedentium
regum unusquisque usque ad transitum
gloriosæ memoriæ domini Chlotocharii regis possedit,
cum securitate possideat: et quod exinde fidelibus
personis ablatum est, de præsenti recipiat.
(Greg. Tur. L. 9, C. 20.)

Il est question de savoir si cette expression,
stabiliter conservetur, doit s’entendre de l’hérédité
établie dans les bénéfices; ou si elle signifie

seulement que le bénéficier qui en est pourvu
en jouira pendant toute sa vie. Ce qui rend la
première explication plus vraisemblable, c’est
que le même traité d’Andely permet aux femmes,
aux veuves et aux filles des Mérovingiens, d’aliéner
pour toujours les terres qu’elles conféroient
en bénéfices. Ut si quid de agris fiscalibus
vel speciebus, atque præsidio pro arbitrii sui voluntate
facere, aut cuiquam conferre voluerit; in perpetuo,
auxiliante Domino, conservetur, neque à
quoquam ullo unquàm tempore convellatur. La
manière dont cet article est dressé; les expressions
in perpetuo et ullo unquam tempore, ne
laissent aucun lieu de douter que les bénéfices
conférés par les princesses, n’aient été rendus
héréditaires dans l’assemblée d’Andely. Or, je
demande pourquoi on auroit permis aux princes
de reprendre leurs bénéfices à la mort du bénéficier,
tandis qu’on ôtoit ce droit aux princesses.

En second lieu, les ecclésiastiques ont toujours
prétendu que c’est un sacrilége, que de
reprendre les biens qui avoient été consacrés
à Dieu et au culte de la religion. L’esprit du
traité d’Andely est donc, que les gratifications
faites par les rois à l’église, soient perpétuelles,
irrévocables, et deviennent des propres. Mais
remarquez que l’expression stabiliter conservetur,
se rapportant également aux Leudes et aux

églises, suppose leur condition égale à l’égard
des bénéfices; d’où il faut conclure que les
bénéfices conférés aux Leudes, ne pouvoient
jamais être repris par le prince. Le traité ne fut
pas observé religieusement, mais il semble
qu’on n’en peut rien conclure contre le droit
des bénéficiers.

[25]
Cum jam Protadius, genere Romanus,
vehementer ab omnibus in palatio veneraretur, et
Brunechildis stupri gratiâ eum vellet honoribus
exaltare. (Fredeg. Chron. C. 24.) Protadius, instigante
Brunechilde, Theudorico jubente, majordomus
substituitur. Qui cum esset nimiùm argutissimus
et strenuus in cunctis, sed sæva illi fuit
contrà personas iniquitas, fisco nimium tribuens,
de rebus personarum ingeniosè fiscum vellens
impellere et se ipsum ditare. Quoscumque genere
nobiles reperiret, totos humiliare conabatur, ut
nullus reperiretur qui gradum quem adripuerat,
potuisset adsumere. (Ibid. C. 27.)

[26]
Quidquid parentes nostri anteriores principes,
vel nos per justitiam visi sumus concessisse
et confirmasse, in omnibus debeat confirmari. (Ord.
an. 615, art. 16.) Il est évident que cet article a
rapport aux conventions du traité d’Andely, et
qu’il en rappelle et en confirme les dispositions.
On verroit, sans doute, que l’expression quidquid,
doit s’entendre des bénéfices, si les deux

articles précédens de cette ordonnance n’avoient
été perdus. On ne peut douter que ce ne soit à
cette époque, que les bénéfices devinrent incontestablement
héréditaires; et l’ordonnance de
Paris fut aussi respectée, que le traité d’Andely
l’avoit été peu. Tout préparoit les esprits à cette
révolution, et l’assemblée que Clotaire II tint
à Paris, étoit l’occasion la plus favorable aux
intérêts des Leudes; ce prince étoit-il en état
de pouvoir leur refuser quelque chose? La décadence
où l’autorité royale tomba dès ce moment,
est une preuve que le prince ne fut plus le maître
de disposer de ses bénéfices. Enfin, l’hérédité
des bénéfices étoit tellement établie, et reconnue
pour être la coutume générale, quarante-cinq
ans après l’assemblée de Paris, que
Marculfe qui écrivoit dans ce temps-là, en fait
une clause particulière dans l’acte de donation
des bénéfices. Ità ut eam villam jure proprietario
ullius expectatâ judicum traditione habeat, teneat
atque possideat, et suis posteris, Domino adjuvante,
ex nostrâ largitate, aut cui voluerit ad possidendum
relinquat. (Form. 14, L. 1.)

Quæ unus de fidelibus ac Leodibus, suam fidem
servando Domino legitimo, interregno faciente,
visus est perdidisse, generaliter absque incommodo
de rebus sibi justè debitis præcipimus revestiri.
(Ord. an. 615. Art. 17.)


Episcopi verò vel potentes qui in aliis possident
regionibus, judices vel missos discussores de aliis
provinciis non instituant nisi de loco, qui justitiam
percipiant et aliis reddant. (Ibid. art 19.) J’ai déjà
rapporté cet article dans une note précédente;
il suppose le droit des seigneuries établi, et le
confirme. Peut-être que ce droit avoit été formellement
reconnu dans quelque ordonnance
qui n’est pas venue jusqu’à nous.

[27]
Tant que les Français furent en Germanie,
il est vraisemblable que l’assemblée du champ
de Mars nommoit aux magistratures. Eliguntur,
dit Tacite, (C. 12,) in iisdem Conciliis et principes
qui jura per pagos vicosque reddant. Lorsque les
principes du gouvernement français commencèrent
à s’altérer, les rois s’attribuèrent le pouvoir
de conférer les duchés et les comtés.
Grégoire de Tours, (L. 4, C. 43,) rapporte que
Péonius, comte d’Auxerre, envoya de l’argent
au roi Gontran, par son fils Mummolus, pour
être continué dans son emploi; et que le fils
infidelle donna l’argent en son nom, et obtint
la place de son père. Il n’est pas besoin de multiplier
ici les autorités, pour prouver une vérité
dont on ne peut douter, pour peu qu’on ait
lu nos anciens historiens, et quand on se
rappelle que l’assemblée du champ de Mars ne
se tenoit plus. Le président de Montesquieu a

cependant dit quelque part, que les assemblées
de la nation disposoient même des
bénéfices.

Fredégaire nous apprend que Varnachaire,
qui venoit d’être fait maire du palais, dans le
royaume de Bourgogne, après la mort de
Brunehaut, exigea de Clotaire II, qu’il lui
promît, par serment, de ne lui jamais ôter sa
dignité. Varnacharius in regno Burgundiæ substituitur
major-domus, sacramento à Chlotario
accepto ne unquàm vitæ suæ temporibus degradaretur.
(Chr. C. 42.) Si Varnachaire eût été fait
maire du palais, par les grands, Clotaire n’eût
pas eu la liberté de le déposer; et par conséquent,
il eût été absurde que Varnachaire eût
exigé le serment inutile, dont parle l’historien.
Il n’est pas moins aisé de prouver que le maire
du palais, et par conséquent, le roi, dont il
n’étoit encore que le ministre, nommoit aux
duchés et aux comtés; puisque Flaochatus, qui
succéda à Varnachaire, écrivit à tous les ducs
du royaume de Bourgogne, pour leur promettre,
par serment, de les conserver dans la possession
de leur dignité. Flaochatus cunctis ducibus
Burgundiæ seu et pontificibus per epistolam, etiam
et sacramentis firmavit unicuique gradum honoris
et dignitatem seu amicitiam perpetuo conservare.
(Ibid Chron. C. 89.) Il n’est pas nécessaire de

remarquer que gradum honoris se rapporte aux
ducs, et amicitiam aux évêques.

[28]
On doit sur-tout regretter l’ordonnance
de l’assemblée, que Clotaire II convoqua à Clichy,
près de Paris, la quarante-quatrième année
de son règne. Cette pièce, sans doute, seroit de
la plus grande importance, pour connoître notre
ancien droit public, les progrès de l’autorité des
maires du palais et des seigneurs, et les causes
particulières de la révolution subite que souffrit
la dignité des princes Mérovingiens.

[29]
Chlotarius cum proceribus et Leudibus Burgundiæ
Træsassis conjungitur, cum eos sollicitasset,
si vellent mortuo jam Varnachario, alium in ejusdem
honoris gradum sublimare, etc. (Fredeg. Chr. C.
43.) Il falloit que pendant la régence, ou la
mairie de Varnachaire, les grands eussent exigé
du roi, qu’ils nommeroient désormais son maire
du palais. Flaochatus, genere Francus, majordomus
in regnum Burgundiæ, electione Ponticum et
cunctorum ducum, à Nantechilde reginâ in hunc
gradum honoris nobiliter stabilitur. (Ibid. C. 89.)



CHAPITRE V.

[30]
Je ne m’arrêterai pas long-temps à réfuter
ici l’opinion du comte de Boulainvilliers,
sur l’origine de la noblesse, dans la monarchie

française. Il a cru que tous les Français,
avant la conquête, étoient libres et égaux, par
le droit de leur naissance, et il avoit raison.
Mais après qu’ils se furent emparés des Gaules,
les vainqueurs et les vaincus, ne formant plus
qu’un corps de société, on commença, selon
cet écrivain, à connoître dans la monarchie
des Français, des familles nobles et des familles
roturières. Tout Français fut gentilhomme,
tout Gaulois fut roturier. Si on a lu avec
quelqu’attention les remarques précédentes,
on jugera, sans peine, que cette idée ne peut
être appuyée sur aucun fondement solide. Je
me borne à demander aux personnes qui ont
adopté le système du comte de Boulainvilliers,
comment on peut l’accorder avec la loi salique,
qui n’exige qu’une composition de 200 sous,
pour le meurtre d’un français libre, tandis qu’elle
en ordonne un de 300 pour le meurtre d’un gaulois,
convive du roi. Pourquoi le sang d’un gentilhomme
est-il moins précieux que celui d’un
roturier?

Enfin, l’abbé du Bos a une fois raison. Il prétend,
(L. 6, C. 4), que les Français, sous leurs
premiers rois, n’étoient point partagés en deux
ordres de citoyens, comme nous le sommes aujourd’hui,
en nobles et en roturiers. Il pense
qu’il n’y avoit point chez eux de familles qui

jouissent par l’avantage de la naissance, de ces
droits et de ces priviléges particuliers et distinctifs,
qui constituent dans une nation une noblesse
d’origine. Toutes les prérogatives étoient
personnelles, elles n’étoient point héréditaires.
Mais à peine a-t-il exposé son sentiment, qu’il
ne manque pas d’avoir tort, c’est-à-dire, qu’il
gâte une bonne cause, en la prouvant mal.

Le président de Montesquieu, qui croit l’honneur
de nos grandes maisons intéressé à proscrire
l’opinion de l’abbé du Bos, veut au contraire,
que dès le temps de la conquête, et même
au-delà du Rhin, les Français aient connu une
noblesse proprement dite, et que des familles privilégiées
possédassent des droits qui les distinguoient
et les séparoient des familles communes.

Il est vrai qu’il y a toujours eu chez les Français
une classe de citoyens appelés Fidelles,
Leudes ou Antrustions, et qu’ils jouissoient,
ainsi que l’a établi le président de Montesquieu,
et que je l’ai dit dans le corps de mon ouvrage,
de plusieurs prérogatives qui n’appartenoient
point aux simples hommes libres. Je ne conçois
pas pourquoi l’abbé du Bos déguise cette vérité;
il pouvoit en convenir sans nuire à son systême;
il le devoit, en ajoutant que ces distinctions
personnelles étoient accordées à la dignité et
non pas à la naissance des Leudes. Il pouvoit

soutenir qu’on ne naissoit pas Leude, Fidelle,
Antrustion, mais qu’on le devenoit par la prestation
du serment de fidélité; ainsi que nous l’apprend
Marculfe, par une formule que j’ai déjà
citée dans la remarque 65 du chapitre troisième.

Je dois d’abord prouver que cette espèce
d’ennoblissement personnel que donnoit la
prestation du serment de fidélité, ne communiquoit
aux enfans du Leude ou Antrustion,
aucune prérogative particulière; et qu’ainsi, il
n’y avoit chez les Français, qu’une noblesse
personnelle. Si les droits des gentilshommes
étoient les mêmes que ceux des Leudes, c’est-à-dire,
s’ils approchoient également de la personne
du prince; si, par le seul droit de leur
naissance, ils pouvoient être élevés aux premiers
emplois de l’État; je prierai de m’expliquer
par quel motif les Français nés gentilshommes,
prêtoient le serment de fidélité, qui
leur étoit inutile pour obtenir ces honneurs.
Si les priviléges de ces gentilshommes sont
différens de ceux des Leudes qui étoient sous
la truste ou la foi du roi, je demanderai qu’on
me dise pourquoi nos lois saliques et ripuaires,
si attentives à distinguer parmi les Gaulois
mêmes, différens ordres de citoyens, Gaulois
convives du roi, Gaulois possesseurs de terres,
Gaulois tributaires, n’établissent aucun ordre

mitoyen entre le français libre et le Leude.
Pourquoi cette noblesse qui tient le milieu
entre les simples hommes libres et les Leudes,
est-elle oubliée? pourquoi aucun de nos anciens
monumens n’aide-t-il à faire connoître, ni
même à faire soupçonner son existence?

Le président de Montesquieu répond à mes
demandes, (L. 30, C. 25), en disant que la
prérogative distinctive des familles nobles, étoit
de prêter le serment de fidélité, ou de se recommander
pour un fief ou un bénéfice. Je cherche
la preuve de cette proposition, et l’auteur me
renvoie au chapitre 23 du livre suivant. J’y
cours, et je lis: «d’abord, les hommes libres
ne purent pas se recommander pour un fief,
mais ils le purent dans la suite, et je trouve
que ce changement se fit dans le temps qui s’écoula
depuis le règne de Gontran, jusqu’à celui
de Charlemagne. Je le prouve par la comparaison
qu’on peut faire du traité d’Andely, passé
entre Gontran, Childebert et la reine Brunehaud,
et le partage fait par Charlemagne à ses enfans,
et un partage pareil, fait par Louis-le-Débonnaire.
Ces trois actes contiennent des dispositions
à peu près pareilles à l’égard des vassaux;
et comme on y règle les mêmes points, et à
peu près dans les mêmes circonstances, l’esprit
et la lettre de ces trois traités se trouvent à peu

près les mêmes à cet égard. Mais pour ce qui
regarde les hommes libres, il s’y trouve une
différence capitale. Ce traité d’Andely ne dit
point qu’ils pussent se recommander pour un
fief, au lieu qu’on trouve, dans les partages de
Charlemagne et de Louis-le-Débonnaire, des
clauses expresses, pour qu’ils puissent se
recommander: ce qui fait voir que depuis le
traité d’Andely, un nouvel usage s’introduisoit,
par lequel les hommes libres étoient devenus
capables de cette grande prérogative. Cela dut
arriver, lorsque Charles-Martel ayant distribué
les biens de l’église à ses soldats, et les ayant
donné partie en fief, partie en alleu, il se fit une
espèce de révolution dans les lois féodales.»

Ceci demanderoit un volume entier de discussions;
mais je m’arrêterai au point essentiel
et capital; et je vais prouver d’abord, qu’avant
le traité d’Andely, les hommes libres pouvoient
prêter le serment de fidélité, ou se recommander
pour un bénéfice. En effet, on remarque qu’après
la conquête, le nombre des Leudes augmenta
considérablement. Il est certain que des
Gaulois qui se naturalisèrent Français, furent
élevés aux dignités les plus importantes de
l’état; donc que ce n’étoit point le privilége
particulier de certaines familles, de prêter le
serment de fidélité. Si avant le règne de Gontran,

les hommes libres avoient été exclus de
ces honneurs, un Leudaste, né dans l’esclavage,
nourri dans les fonctions les plus viles de son
état, et à qui on avoit coupé une oreille, parce
qu’il avoit voulu s’échapper de la maison de
son maître, se seroit-il élevé jusqu’à devenir
comte des écuries, sous le règne de Caribert,
et ensuite comte de Tours? Ces dignités étoient
la récompense des Leudes, et donnoient à ceux
qui en étoient revêtus, le premier rang dans
leur ordre; au lieu que je ne vois point que la
possession d’un bénéfice valût quelque prééminence
à un Leude bénéficier.

Cette fortune de Leudaste n’est point de ces
événemens rares qui ne tirent pas à conséquence,
et qui ne prouvent rien. La loi des
ripuaires ne les regarde point comme un scandale
contraire à l’ordre ordinaire du gouvernement,
ils y étoient même tellement analogues,
qu’elle fait à cet égard, une disposition particulière.
Si quis ejusdem fiscalem quem comitem
vocant, interfecerit, 600 solidis mulctetur. Quod
si puer regis vel ex tabulario ad eum gradum ascenderit,
300 solidis. (Leg. Rip. Tit. 53.) On a déjà
vu que par le mot Tabulaire, on entendoit un
serf affranchi dans l’église. Or, puisqu’un
affranchi pouvoit être leude et comte, et en
étoit quitte pour avoir une composition moins

forte qu’un autre leude ou un comte, peut-on
présumer, avec quelque vraisemblance, qu’un
homme né libre, ne fût pas admis à prêter le
serment de fidélité?

Il me semble que l’argument que le président
de Montesquieu veut tirer du silence du traité
d’Andely, à l’égard des hommes libres, ne doit
pas avoir beaucoup de force. Pourquoi auroit-on
dit dans ce traité, que les hommes libres
pouvoient être admis à la prestation du serment
de fidélité? Ce n’étoit point un droit contesté,
personne n’en doutoit. Sans entrer dans une
discussion inutile sur les partages de Charlemagne,
et de Louis-le-Débonnaire, je répondrai
que tous les argumens que le président de Montesquieu
pourroit en inférer, ne prouvent rien
contre moi; car, je conviens que du temps de
Charlemagne, il y avoit des familles nobles, et
je nie seulement qu’il y en eut avant le traité
d’Andely. Il n’étoit pas question à Andely, de
décider de ceux à qui le prince donneroit des
bénéfices, mais de statuer qu’il ne pourroit pas
les reprendre, après les avoir donnés.

Est-il bien vrai que les circonstances où Charlemagne
et Louis-le-Débonnaire firent leurs
partages, furent à peu près les mêmes que celles
où fut passé le traité d’Andely? Il s’agissoit sous
Gontran et Childebert de contenter les leudes

avides, accoutumés à regarder les bénéfices
comme des dettes du prince, qui s’étoient fait
un droit de sa libéralité, et qui ne vouloient
plus souffrir qu’il retirât arbitrairement ses
bienfaits. Quand Charlemagne et Louis-le-Débonnaire
firent le partage de leurs États,
leurs vassaux ne leur faisoient point la loi, et
les bénéfices avoient pris une nouvelle forme
sous la régence de Charles-Martel, ainsi qu’on
va le voir dans la suite de mes observations.

L’abbé du Bos rapporte un passage de la vie
de Louis-le-Débonnaire, où Tégan, s’élevant
contre l’ingratitude d’Hébon, que ce prince
avoit fait archevêque de Rheims, quoiqu’il ne
fût qu’affranchi, lui dit: Fecit te liberum non
nobilem, quod impossibile est post libertatem. Vestivit
te purpurâ et pallio, et tu induisti eum cilicio.
J’abandonne de bon cœur tous les raisonnemens
de l’abbé du Bos, sur ce passage; mais
j’avoue que je ne conçois point comment le président
de Montesquieu peut prétendre que ces
paroles de Tégan, fecit te liberum non nobilem,
prouvent formellement deux ordres de citoyens.
Je voudrois, pour former une preuve, un mot
moins équivoque que celui de nobilis, dont on
peut se servir dans un pays même où la loi
n’établiroit aucune distinction entre les familles.
Quoiqu’il en soit, le passage de Tégan signifiera

tout ce qu’on voudra, il ne forme point
une objection contre moi; puisque je ne doute
pas que sous Louis-le-Débonnaire, il n’y eût,
en effet, des familles nobles.

Je ne crois pas que mon opinion sur l’origine
de la noblesse en France, soit injurieuse au
sang de nos premières familles, ni aux trois
grandes maisons qui ont successivement régné
sur nous. «L’origine de leur grandeur, s’écrie
le président de Montesquieu, n’iroit donc point
se perdre dans l’oubli, la nuit et le temps.
L’histoire éclaireroit des siècles où elles auroient
été des familles communes; et pour que Childéric,
Pepin et Hugues-Capet fussent gentilshommes,
il faudroit aller chercher leur origine
parmi les Romains et les Saxons, c’est-à-dire,
parmi les nations subjuguées.»

A ce raisonnement, je craindrois presque
que la lecture de l’abbé du Bos n’eût été contagieuse
pour le président de Montesquieu. L’orgueil
de nos grandes maisons pourroit être
blessé, si on leur disoit qu’il y a eu un temps
en France, où elles n’étoient qu’au rang des
familles communes, tandis que l’ordre de la
noblesse étoit déjà formé; mais qu’elles soient
offensées de n’avoir pas été nobles dans le
temps qu’il n’y avoit point encore de noblesse,
ce seroit une espèce de vertige. Si c’est une

mortification pour elles, je leur en demande
pardon, il faut qu’elles l’essuient; car, je
n’imagine pas que le président de Montesquieu
croie que les nations aient commencé par avoir
des gentilshommes. L’égalité a d’abord dû unir
les citoyens de toute société, et la distinction
des nobles et des roturiers ne peut être que la
suite de plusieurs événemens et de plusieurs
révolutions, dont la vanité de quelques citoyens
profita, pour s’attribuer des prérogatives particulières,
et former une classe séparée. Il faudroit
que nos grandes maisons fussent bien
difficiles à contenter, s’il ne leur suffisoit pas
d’être nobles, depuis le règne de Clotaire II.

[31]
Cet usage commença dans le temps que
Marculfe écrivoit des formules. Jubemus ut omnes
pagenses vestros, tam Francos, Romanos vel
reliquas nationes de gentes bannire et locis congruis
per civitates, vicos et castella, congregare faciatis,
quatenùs præsente misso nostro illustri viro illo,
quem ex nostro latere illuc pro hoc direximus, fidelitatem
præcelso filio nostro vel nobis debeant promittere
et conjurare. (L. 1. Form. 40.) Ut missi
nostri populum nostrum iterùm nobis fidelitatem
promittere faciant secundùm consuetudinem jamdudum
ordinatam, et ipsi aperiant et interpretentur
illis hominibus qualiter ipsum sacramentum et fidelitatem
ergà nos servare debeant. (Cap. 5, an 822,

Art. 12.) Volumus ut missi nostri per totam legationem
suam primo omnium inquirant qui sint de
liberis hominibus, qui fidelitatem nobis nondum
promissam habent, et faciant illos eam promittere,
sicut consuetudo semper fuit. (Capit. an. 829,
art. 4. Capitis 4.)

[32]
Ideò veniens ille fidelis noster, ibi in palatio
nostro, in nostrâ vel procerum nostrorum præsentiâ,
villas nuncupatas illas, sitas in pago illo, suâ
spontaneâ voluntate nobis per fistucam visus est
Werpisse, vel condonasse, in eâ ratione, si itâ
convenit, ut dum vixerit, sub nostro beneficio
debeat possidere; et post suum discessum, ejus adfuit
petitio, nos ipsas villas fideli nostro illi plenâ
gratiâ visi fuimus concessisse. Quapropter per
præsens discernimus præceptum, quod perpetualiter
mansurum esse jubemus, ut dummodo taliter ipsius
illius decrevit voluntas, quod ipsas villas in suprà
scriptis locis nobis voluntario ordine visus est
lesouverpisse vel condonasse, et nos prædicto viro
illi ex nostro munere largitatis, sicut ipsius illius
decrevit voluntas, concessimus, hoc est, tam in terris,
domibus, accolabus, mancipiis, vineis, silvis,
campis, pratis, pascuis, aquis, aquarum discursibus,
ad integrum quidquid ibidem ipsius illius
portio fuit, dum advixerit, absque aliqua diminutione
de qualibet re usufructuario ordine debeat

possidere, et post ejus discessum memoratus ille hoc
habeat, teneat et possideat, et suis posteris aut cui voluerit
ad possidendum, relinquat. (Form. 13. L. 1.)

L’usage qui constate la formule qu’on vient
de lire, est une des choses les plus surprenantes
de notre histoire. Le président de Montesquieu
en parle, (L. 30, C. 8,) et pour expliquer
comment on fut intéressé à dénaturer
ainsi ses propres, il avance que ceux qui possédoient
des bénéfices, avoient de très-grands
avantages. Il en fait l’énumération, et ces priviléges
ne sont autre chose que ceux que possédoient
tous les Leudes, en vertu de la prestation
du serment de fidélité. Je défie de pouvoir
me citer un texte qui prouve, qu’avant
l’hérédité des bénéfices, les bénéficiers jouissent
de quelque prérogative qui ne leur fût pas
commune avec tous les Leudes. Je sais bien
que Montesquieu dit, (L. 30, C. 25,) que tout
Leude avoit un bénéfice, et que quand on lui
enlevoit celui qu’il possédoit, on lui en rendoit
un autre; mais il ne suffit pas d’avancer
des faits, il faut les prouver. Est-il permis de
croire que les premiers Mérovingiens eussent
des domaines assez étendus pour donner un
bénéfice à chaque Leude? Si la possession d’un
bénéfice donnoit des priviléges particuliers,
et si tout Leude avoit un bénéfice, quel avantage

auroit-il trouvé à convertir son propre en
bénéfice? Si chaque Leude avoit en effet un
bénéfice, pourquoi Gontran auroit-il appris à
son neveu ceux à qui il devoit en donner, et
ceux qu’il en devoit priver? Quos honoraret
muneribus, quos ab honore depelleret. Comment
interprêtoit-on différens articles du traité d’Andely
et de l’ordonnance portée par l’assemblée
de 615, que j’ai rapportés dans les remarques
précédentes?

Montesquieu croit que cette coutume de
changer son propre ou son alleu en bénéfice,
continua et eut sur-tout lieu dans les désordres
de la seconde race. Quoique personne ne respecte
plus que moi cet illustre écrivain, je
ne puis me soumettre à son autorité, puisque
je vois, au contraire, que sous les premiers
Carlovingiens, on préféroit les alleux
aux bénéfices, et que les bénéficiers tâchoient
de faire passer leurs bénéfices pour des propres.
Auditum habemus comites et alii homines qui nostra
beneficia habere videntur, comparant sibi
proprietates de ipso nostro beneficio. (Cap. 5, an.
805, art. 7.) Audivimus quod alibi reddant beneficium
nostrum ad alios homines in proprietatem,
et in ipso placito dato pretio comparant ipsas
res iterùm sibi in allodem. (Ibid. art. 8.) Ut missi
nostri diligenter inquirant..... quis de beneficio

suo allodem comparavit vel struerit. (Cap. 3.
an. 812.)

Dans les désordres de la seconde race, et
qui suivirent le règne de Louis-le-Débonnaire,
il ne se donna pas un alleu pour le convertir
en fief, ou du moins, on ne pourra en
citer aucun exemple. Il s’établit alors un ordre
tout nouveau dans le gouvernement de l’état,
et comme on le verra à la fin du second livre
de cet ouvrage, il se forma une relation nouvelle
entre les seigneuries, et dont on ne peut
tirer aucune lumière pour éclaircir les coutumes
de la première race. Si des seigneurs, qui
possédoient des terres en alleu, consentirent
à les tenir en fief, et à reconnoître un suzerain,
ils ne donnèrent point leurs domaines; ils se
contentèrent de les soumettre aux devoirs du
vasselage, soit pour se faire un protecteur dans
un temps où tous les seigneurs se faisoient la
guerre, soit par ce qu’ils y étoient forcés par
un voisin puissant et ambitieux.

Il est évident que dans le temps que Marculfe
écrivoit, les propres devoient être regardés
comme des biens plus sûrs, plus solides,
plus précieux que les bénéfices, qui avoient
éprouvé mille révolutions différentes. Si on
voulut cependant changer son propre en bénéfices,
il falloit donc que le bénéfice conférât

quelque privilége fort estimé; et quel autre
privilége pouvoit-ce être que de conférer, ainsi
que je l’ai conjecturé, une distinction particulière
aux familles bénéficiaires?

[33]
Consecratio episcopos et reliquos Domini
sacerdotes, tam à servili quàm à cæteris adscriptis
conditionibus semper liberos facit, idcirco præcipimus
ut nullus ab eis nisi divina requirat servitia.
(L. 6, Capit. art. 118.) De his qui sæculum
relinquunt propter servitium impediendum, et
tunc neutrum faciunt, ut unum è duobus eligant,
aut planiter secundùm canonicam aut secundùm
regulæ institutionem vivant, aut servitium dominicum
faciant. (Ibid. L. 5, art. 245.) De liberis
hominibus qui ad servitium Dei se tradere volunt,
ut priùs hoc uno faciant quàm à nobis licentiam
postulent. Hoc ideò quia audivimus aliquos
ex illis non tam causâ devotionis hoc fecisse, quàm
pro exercitu seu aliâ fonctione regali fugiendâ.
(Ibid. L. 1. art. 114.)

[34]
Hortatu omnium fidelium nostrorum et
maximè episcoporum ac reliquorum sacerdotum,
servis Dei per omnia omnibus armaturam portare,
vel pugnare, aut in exercitum et in hostem pergere
omninò prohibuimus. (Cap. 1, an. 769, art. 1.)
Volumus ut nullus sacerdos in hostem pergat, nisi
duo vel tres tantùm episcopi electione cæterorum,
propter benedictionem et prædicationem, populique

reconciliationem...... Hi verò nec arma ferant
nec ad pugnam pergant...... Reliqui verò qui ad
ecclesias suas remanent, suos homines benè armatos
nobiscum, aut cum quibus jusserimus, dirigant.
(Cap. 8, an. 803.)

[35]
Qui instante antiquo hoste audivimus quosdam
nos suspectos habere, proptereà quod concessimus
episcopis et sacerdotibus ac reliquis Dei servis
ut in hostes, nisi duo aut très à cæteris electi,
et sacerdotes similiter perpauci ab eis electi, non
irent, sicut in prioribus nostris continetur capitularibus,
nec ad pugnam properarent, nec arma
ferrent, nec homines tam christianos quàm paganos
necarent, nec agitatores sanguinum fierent, vel
quicquam contra canones facerent, quod honores
sacerdotum et res ecclesiarum auferre vel minuere
eis voluissemus; quod nullatenùs facere velle, vel
facere volentibus consentire omnes scire cupimus.
Sed quantò quis eorum ampliùs suam normam servaverit,
et Deo servierit, tanto eum plus honorare
et cariorem habere volumus. (Cap. de Baluze,
T. I, p. 410.)




CHAPITRE VI.

[36]
On voit en effet que le fameux maire
Ébroin s’autorisa d’un faux Clovis qu’il disoit
fils de Clotaire II.

[37]
C’est ici le lieu de rendre compte, en peu
de mots, du systême du président de Montesquieu
sur les fiefs. Il est bien surprenant qu’avec
tant de lumières, cet écrivain soit allé chercher
l’origine des fiefs dans les coutumes des Germains.
Chez les Germains, dit-il, (L. 30, C. 3,)
il y avoit des vassaux et non pas des fiefs.
Étrange proposition! N’est-ce pas le fief qui
constitue seul le vassal? «Il n’y avoit point
de fiefs, parce que les princes n’avoient point
de terres à donner, ou plutôt les fiefs étoient
des chevaux de bataille, des armes, des repas.»
En se voyant forcé de regarder comme des
fiefs, des chevaux de bataille, des armes et
des repas, comment Montesquieu ne s’est-il
pas aperçu qu’il étoit dans l’erreur? qu’il est
dangereux de faire un systême! «Il y avoit
des vassaux, parce qu’il y avoit des hommes
fidelles qui étoient liés par leur parole.» Mais
il y a eu dans toutes les nations des hommes
fidelles qui étoient liés par leur parole; et jamais
cependant personne n’a prétendu que le gouvernement

des fiefs ait été le gouvernement de
toutes les nations. «Ils étoient engagés pour la
guerre, et faisoient à peu près le même service que
l’on fit depuis pour les fiefs.» Nos soldats sont
donc aujourd’hui des vassaux de la couronne;
leur engagement et leur paye sont donc des fiefs.

Après avoir pris des chevaux de bataille, des
armes et des repas pour des fiefs, il n’est pas
surprenant que le président de Montesquieu ait
donné la même qualification aux dons que les
rois Mérovingiens faisoient de quelques parties
de leurs domaines, et que j’ai appelés simplement
des bénéfices. Vouloir que tout don soit
un fief, c’est certainement confondre toutes les
idées. Si ces mots sont synonymes, il est inutile
de rechercher l’origine des fiefs dans l’histoire
des barbares qui ont détruit l’Empire Romain;
qui ne voit pas que les fiefs seroient aussi anciens
que le monde, qu’ils dureroient autant
que les sociétés, et appartiendroient également
à toutes les espèces de gouvernement?

Le fief a toujours été défini, quod pro beneficio
Dominus dat eâ lege, ut qui accipit, militiæ
munus aliudve servitium exhibeat. C’est cette
idée qu’on doit avoir d’un fief pour le distinguer
d’un simple don, qui fait que je n’ai donné
que le nom de bénéfices aux terres que les rois
de la première race donnoient aux Leudes. En

effet, ces dons n’imposoient aucune obligation
particulière au Leude qui les recevoit, et le
bénéficier n’étoit tenu qu’à ne point trahir le
serment de fidélité qu’il avoit prêté pour être
admis dans la classe des Leudes, c’est-à-dire,
à ne rien faire qui fût contraire aux intérêts
du prince. Quæ unus de fidelibus ac leodibus, est-il
dit dans l’ordonnance publiée en 615, par
l’assemblée de Paris, suam fidem servando Domino
legitimo, interregno faciente, visus est perdidisse,
generaliter absque aliquo incommodo de
rebus sibi justè debitis præcipimus revestiri. (Art.
17.) Si les bénéficiers du prince avoient eu à
remplir quelque devoir qui ne fût pas commun
à tous les Leudes, l’ordonnance en auroit sans
doute parlé. Il n’est question que de garder sa
foi, et on ne trouve rien dans les monumens
de la première race, qui invite à croire qu’un
Leude prêtât un nouveau serment lorsqu’il étoit
gratifié d’un bénéfice, ou qu’il contractât
quelque nouvelle obligation, soit à l’égard du
service militaire, soit à l’égard du service domestique
dans le palais.

Quelle autorité pourroit-on apporter pour
prouver que les officiers de la personne du
prince, ou ceux qui composoient son conseil
ou sa cour de justice, n’exerçassent leurs fonctions
qu’en vertu de quelque bénéfice ou de
quelque domaine qui leur auroit été donné?


Montesquieu prétend que les bénéficiers
étoient tenus au service militaire en conséquence
de leur bénéfice; mais il est prouvé, par
tous les monumens de notre histoire, que servir
à la guerre n’étoit point un devoir particulier
aux bénéficiers, puisque tout citoyen étoit
soldat, et obligé d’aller à la guerre quand il
étoit commandé. Si on servoit à la guerre parce
qu’on étoit bénéficier, les simples Leudes, qui
n’avoient point de bénéfice, étoient donc
exempts du service militaire; mais qui pourra
jamais penser qu’une telle exemption fût le privilége
des grands d’une nation qui n’aimoit et
n’estimoit que la guerre? Comment le président
de Montesquieu prouve-t-il son sentiment?
Est-ce en citant Grégoire de Tours, quelque
charte, quelque loi, quelque ordonnance des
rois Mérovingiens? Non, je trouve des capitulaires
de Charlemagne, de Louis-le-Débonnaire,
de Charles-le-Chauve, &c. Je trouve jusqu’aux
établissemens de S. Louis, quoiqu’il convienne
lui-même, (L. 30, C. 7,) que «Charles
Martel fonda de nouveaux fiefs qu’il faut bien
distinguer des premiers, et (L. 31, C. 23,)
qu’il se fit alors une espèce de révolution dans
les lois féodales.» Pourquoi donc veut-il appliquer
aux bénéfices antérieurs à Charles Martel,
ce qui ne convient qu’à ceux que ce maire créa?


Pour satisfaire un lecteur un peu au fait de
notre histoire, il ne faut lui présenter que des
autorités presque contemporaines, ou du moins
qui ne tiennent pas à des temps séparés par des
révolutions considérables. Les Français, toujours
inconsidérés, inconstans et peu attachés à
leurs principes, se sont vus dans des circonstances
trop différentes sous la première, la seconde
et la troisième race, et ils ont obéi trop
servilement à la bizarrerie de la fortune et des
événemens, pour qu’on puisse expliquer avec
quelque sureté les usages d’un siècle, par les lois
et les coutumes du temps postérieur. Faute de
cette règle de critique, sans laquelle on s’égarera
toujours en écrivant sur l’histoire de
France, le président de Montesquieu a confondu
les seigneuries, les bénéfices et les fiefs, ou a
séparé des choses qui étoient unies; de-là vient
encore une obscurité dont on ne s’aperçoit pas,
quand on lit superficiellement, comme la plupart
des lecteurs, mais fatigante pour des personnes
qui, lisant pour s’instruire, veulent
acquérir des vérités, et les avoir en ordre.

Il ne faut regarder les bénéfices des Mérovingiens
que comme un établissement qui donna
lieu à Charles Martel de créer des fiefs, qui
d’abord ne furent eux-mêmes qu’un établissement
économique et domestique, et qui ayant

fait, ainsi que je le dirai dans le livre suivant,
des progrès très-considérables à la faveur des
troubles qui ruinèrent les successeurs de Charlemagne,
devint le droit public, général et politique
de la nation.

[38]
Nous n’avons aucune des chartes par lesquelles
Charles Martel conféra des bénéfices,
et c’est une grande perte pour les personnes
qui aiment l’histoire de France; car on verroit
sans doute dans ces chartes à quelles conditions
il donna des bénéfices. On y trouveroit
les preuves les plus complètes de la révolution
arrivée sous sa régence, dans une partie de
l’administration qui avoit déjà excité tant de
troubles et éprouvé plusieurs changemens.

On a vu, dans le corps même de mon ouvrage,
les raisons qui purent déterminer Charles
Martel à imposer des devoirs particuliers à
ses bénéficiers: à ces motifs, j’en ajouterai ici
un nouveau, c’est que ce seigneur se trouvoit
dans une situation toute différente de celle des
rois Mérovingiens. Ceux-ci, par une suite
naturelle des anciens principes du gouvernement,
avoient des Leudes accoutumés à leur
être attachés. On ne leur contestoit point d’être
le centre de la puissance publique: leurs intérêts
étoient dans le fond les mêmes que ceux
de la nation. Charles Martel, au contraire,

comme duc d’Austrasie, et maire de Bourgogne
et de Neustrie, ne possédoit qu’une dignité
nouvelle et suspecte à une grande partie des
Français. Ne voulant point voir de roi au-dessus
de lui, et gouvernant sa nation avec un sceptre
de fer, il eut besoin, pour affermir sa fortune,
de se faire des soldats qui n’appartinssent qu’à
lui, qui fussent obligés de défendre ses intérêts
personnels, et trouvassent dans son armée et
dans son palais ce qui pouvoit satisfaire à la
fois leur avarice et leur ambition.

Les motifs raisonnables de faire une chose ne
sont qu’une foible preuve qu’elle ait été faite,
quand on parle des hommes en général; mais
il n’en est pas de même lorsqu’il est question
d’un homme aussi habile que Charles Martel.

La première preuve que les bénéfices de
Charles Martel furent conférés sous la condition
de le servir dans son palais et dans ses
guerres, c’est que ses bénéficiers commencèrent
à être appelés vassaux, mot qui jusques-là
n’avoit signifié qu’un domestique. Voyez le
glossaire de du Cange, au mot vassas. Pourquoi
ces bénéficiers auroient-ils été appelés
vassaux, s’il n’y avoit eu une certaine ressemblance
entre les devoirs auxquels Charles Martel
les soumit, et ceux de la domesticité?

Avant la régence de ce maire, rien n’indique,

ainsi que je l’ai déjà dit, que les bénéficiers
contractassent de nouvelles obligations, et
fussent spécialement engagés à remplir de certains
devoirs; après cette époque, mille et mille
monumens, au contraire, le disent, et pour ne
pas ennuyer le lecteur, je n’en citerai ici que
quelques-uns. Quicumque ex eis qui beneficium
principis habent, parem suum contrà hostes communes
in exercitum pergentem dimiserit, et cum
eo ire aut stare noluerit, honorem suum et beneficium
perdat. (Cap. 2, an. 812, art. 5.) De vassis
dominicis qui adhuc intrà casam serviunt, et
tamen beneficia habere noscuntur, statutum est ut
quicumque ex eis cum domno imperatore domi remanserint,
Vassallos suos casatos secum non retineant,
sed cum comite cujus Pagenses sunt, ire
permittant. (Ibid. art. 7.) Concedimus, dit Charles-le-Chauve
dans une charte, cuidam fideli
nostro, nomine Rivelongo, sub devotione servitii
sui, quasdam res juris nostri sitas, &c. (Voyez
dom Bouquet, T. 8, p. 835.) Mes remarques
sur le second livre seront remplies de passages
qui prouvent la même vérité.

Frumoldus..... magis infirmitate quàm senectute
confectus.... habet beneficium non grande in Burgundiâ,
in pago Genawense ubi pater ejus comes
fuit, et timet illud perdere, nisi vestra benignitas
illi opituletur, eo quòd præ infirmitate quâ premitur,

ad palatium venire non potest. (Epist.
Eginh. Dom Bouquet, Tom. 6, p. 374.)

Vassus dominicus..... morbo pedum et senectute
gravis volebat venire ad dominum imperatorem,
sed non potuit propter infirmitatem suam. Cum
primùm potuerit, veniet ad servitium ejus. Interim
postulat ut sibi liceat beneficium suum habere,
quod ei dominus Karolus dedit in Burgundia in
pago Genawense usquedum ille ad præsentiam ejus
venerit, ac se in manus ejus commandaverit. (Epist.
Eginh. Dom. Bouquet, T. 6, p. 375.)

Voici en quels termes Éginhard demande un
bénéfice pour un de ses amis. Est enim homo
nobilis et bonæ fidei, bene quoque doctus ad serviendum
utilius in qualicumque negotio quod ei injunctum
fuerit. Servivit enim avo et patri vestro
fideliter et strenuè. (Ibid.) Enfin, les bénéfices, à
cause des services domestiques, avoient tellement
changé de nature, qu’Éthicon, frère de
l’impératrice Judith, vit avec indignation que
son fils eut reçu en bénéfice quatre mille manoirs
de terre dans la Haute Bavière; il crut sa
maison dégradée.

[39]
Igitur memoratus Princeps (Carolus Martellus)
consilio optimatum suorum, filiis suis regna
dividit. (Cont. Fred. Part. 3.)





CHAPITRE VII.

[40]
Nam pulsis Romanis quid aliud quam
bella omnium inter se gentium existent. (Hist. L. 4.)

[41]
Voyez le code des Bourguignons et celui
des Visigoths.

[42]
Ecce pactiones quæ inter nos (Gunthramnum
et Chilpericum) factæ sunt, ut quisquis sine
fratris voluntate Parisius urbem ingrederetur,
amitteret partem suam, essetque Polyoctus martyr,
cum Hilario atque Martino confessoribus,
judex ac retributor ejus. (Greg. Tur. L. 7, C. 6.)
La ville de Marseille appartenoit de même en
commun à Gontran et à Childebert. (Voyez
Greg. de T. L. 6, C. 11.)

Fin des Remarques du Livre premier.







REMARQUES ET PREUVES

DES

Observations sur l’histoire de France.



LIVRE SECOND.



CHAPITRE PREMIER.

[43]
L’exemple d’un grand a toujours été
plus contagieux chez les Français que par-tout
ailleurs; et quand Charles Martel n’auroit tiré
aucun avantage des bénéfices qu’il conféra en
son nom, la vanité toute seule auroit porté
d’autres seigneurs à faire des vassaux. Je ne me
rappele aucun monument de notre histoire,
antérieur à la régence de Charles Martel, où
il soit parlé des vassaux qu’avoient les évêques,
les abbés, les comtes et les autres seigneurs;
après cette époque, tout, au contraire, en est
plein.

Un capitulaire de Pepin, de l’an 757, art.
6, dit: Homo Francus accepit beneficium de
seniore suo, et duxit secum suum vassallum, etc.

Ut vassi nostri et vassi episcoporum, abbatum,
abbatissarum et comitum qui anno præsente in
hostes non fuerunt, Heribannum rewadient. (Cap.
L. 4. Art. 20.) Volumus atque jubemus ut vassalli
episcoporum, abbatum, abbatissarum atque
comitum et vassorum nostrorum talem legem et
justitiam apud seniores suos habeant, etc. (Cap.
Car. Cal. Baluze. T. 2. p. 215.)

Je pourrois citer ici plusieurs autres autorités;
mais pour abréger, je me contenterai de renvoyer
à une charte de l’an 869, intitulée:
Præceptum Caroli-Calvi pro Dodone Vasso
Otgerii. Libuit celsitudini nostræ, cuidam fideli
nostro Dodone, Vasso Otgerii fidelis nostri, de
quibusdam rebus nostræ proprietatis honorare atque
in ipsius jure ac potestate conferre. (Capit. Baluze.
T. 2, p. 1488.)

Je continue à me servir du mot de bénéfice
dans l’histoire des premiers rois de la seconde
race, parce que celui de fief ne commença à
être en usage que vers le temps de Charles-le-Simple.
Voyez le Glossaire de Ducange, au
mot Feudum. Ce savant auteur remarque que
les pièces d’une date antérieure au règne de
Charles-le-Simple, dans lesquelles on trouve
cette expression, sont suspectes aux yeux des
critiques. Les devoirs de ces vassaux des seigneurs
étoient de les accompagner à la guerre,

de soutenir leurs querelles particulières et en
les servant dans leurs maisons, de leur former
une cour brillante.

[44]
Tria tantum Francorum regna esse cœperunt;
Burgundia Gunthramni, Neustria Chilperici,
Austria Sigiberti. Nec pleura deindè Merovei
posteris dominantibus fuerunt. Posteà Chlotharius
junior totius Franciæ potens, retentâ sibi Neustriâ
atque Burgundiâ, Dagobertum filium suum
regem Austrasiorum constituendum curavit: Atque
ex eo Neustria ac Burgundia semper, dum
Merovingi apud Francos regnârunt, uni principi
paruêre. Quare Theodoricum quidem Chlodovei
minoris filium minimum, regnantibus fratribus
suis, Chlotario in Neustria atque Burgundia,
Childerico in Austria, privatum egisse, haudquaquàm
mirum fuit. Nec enim regnum ullum supererat
quod ipsi daretur. (Had. Vales Req.
Franc. L. 22.)

[45]
Omnes optimates suos, duces et comites
Francorum, episcopos quoque ac sacerdotes ad se
venire præcipit (Pipinus). Ibique unà cum consensu
procerum suorum æquali sorte inter duos
filios Karolum et Karlomannum, regnum Francorum
paterno jure divisit. (Annal. Metens. Cap.
de an. 768.)

Le nouvel ordre de succession dont j’ai parlé
dans mon ouvrage, est évidemment prouvé par

les lois de Charlemagne et de Louis-le-Débonnaire.
Quod si talis filius cuilibet istorum
trium fratrum natus fuerit, quem populus eligere
velit ut patri suo succedat in regni hereditate,
volumus ut hoc consentiant patri ipsius pueri,
ut regnare permittant filium fratris sui in portione
regni quam pater ejus et frater eorum obtinuit.
(Chart. Divis. Imp. Car. Mag. An. 806.
Art. 5.) Si verò aliquis illorum decedens, legitimos
filios reliquerit, non inter eos potestas ipsa
dividatur; sed potiùs populus pariter conveniens,
unum ex eis, quem dominus voluerit, eligat.
(Chart. Divis. Imp. Lud. Pii. Art. 14.) Monemus
etiam totius populi nostri devotionem et sincerissimæ
fidei pene apud omnes populos famosissimam
firmitatem, ut si is filius noster, qui nobis divino
nutu successerit, absque liberis legitimis rebus humanis
excesserit, propter omnium salutem et
ecclesiæ tranquillitatem et imperii unitatem, in
eligendo uno ex liberis nostris, si superstites fratri
suo fuerint, eam quam in illius electione fecimus
conditionem imitentur. (Ibid. Art. 18.)

Voyez dans le recueil de Baluze, le troisième
article du capitulaire que Charles-le-Chauve
publia l’an 859, et le serment que Louis-le-Bègue
fit à son couronnement: Ego Hludowicus
misericordiâ Domini Dei nostri et electione populi,
rex constitutus, promitto, etc.


Le P. Daniel prétend, dans sa préface historique,
que la couronne devint purement
élective sous les rois de la seconde race; et
que les Français, en élevant Pepin sur le trône,
ne s’étoient point engagés à choisir toujours
leurs rois dans sa famille. Comment accorder
une pareille opinion avec les passages qu’on
vient de lire? Le grand argument de cet historien
infidelle, c’est que le pape Etienne ne fait
pas mention de ce pacte dans le discours qu’il
prononça au sacre de Pepin et de ses fils. Le
pape eut sans doute ses raisons pour se taire sur
cet article; et il n’est pas difficile de les deviner.
Convenoit-il de faire valoir ce serment au
milieu d’une cérémonie qui rappeloit à tous
les esprits que les Français avoient violé celui
qu’ils avoient fait aux princes Mérovingiens?
Mais je veux que le pape Etienne n’ait eu aucun
motif de passer sous silence le serment des
Français au couronnement de Pepin; de quelle
force peut être une preuve négative qui est
démentie par les autorités les plus graves?

Le silence du pape ne peut donc rien prouver
contre les droits de la famille de Pepin, sur-tout
quand on voit que ce même pape les reconnoît
et les établit lui-même de la manière la
plus forte. Une pièce imprimée dans le recueil
de Dom Bouquet, (T. 5, p. 9,) ne permet pas

d’en douter. Francorum principes benedictione et
spiritûs sancti gratiâ confirmavit; et tali omnes
interdictu et excommunicationis lege constrinxit,
ut numquàm de alterius lumbis regem in ævo præsumant
eligere, sed ex ipsorum. Le quatrième et
le cinquième argumens du P. Daniel prouvent
que la couronne étoit élective, mais ne détruisent
point ce que j’ai avancé, que l’élection
devoit regarder un prince de la maison de
Pepin. Ce qu’il ajoute au sujet de Boson, de
Rodolphe, d’Eude, etc. qui se firent couronner
rois, démontre seulement qu’il y avoit des
usurpateurs, ce que personne n’ignore; et que
les princes de la seconde race, tombés enfin dans
le même avilissement que ceux de la première,
et aussi incapables qu’eux de faire respecter
les lois anciennes, et de conserver leur
dignité, alloient subir le même sort et perdre
le trône. Je n’en dis pas davantage; il est fâcheux
d’avoir à réfuter un historien qui se
trompe de propos délibéré.



CHAPITRE II.

[46]
Maxima ex parte civitates et episcopales
sedes traditæ sunt laicis cupidis ad possidendum,
vel clericis scortatoribus et publicanis seculariter

ad perfruendum... inveniuntur etiam quidam
inter eos episcopi, qui licèt se fornicarios et adulteros
dicant non esse, sont tamen ebriosi vel venatores,
pugnant in exercitu armati, et effundunt propriâ
manu sanguinem hominum, sive paganorum, sive
Christianorum. C’est ainsi que S. Boniface
écrivoit au pape Zacharie en 742. Voyez Dom
Bouquet, T. 4, pag. 34.

[47]
Consuetudo autem nunc temporis talis erat,
ut non sæpiùs, sed bis in anno placita duo tenerentur.
(Hincm. de Ord. Pal. C. 29.) Ut ad mallum
venire nemo tardet, primùm circa æstatem,
secundo circa autumnum. (Capit. 1, an. 769, art.
12.) On voit par cette loi que les Français conservoient
toujours leur ancienne indifférence
pour leurs assemblées. Par les mots placita et
mallum, dont on se servoit ordinairement pour
désigner les plaids ou assises de justice, dans
lesquels les rois, les ducs, les comtes et leurs
officiers jugeoient les affaires des particuliers,
il faut entendre ici les assemblées de la nation,
qu’Eginhard appelle dans ses annales, conventus
generalis. On n’en doutera pas, si on jette
les yeux sur l’ouvrage d’Hincmar, que je viens
de citer. Placita et mallum sont employés ici
par extension, parce que dans ces assemblées
générales, on jugeoit quelquefois les affaires
majeures qui intéressoient la tranquillité publique,

comme l’infidélité de Tassillon, duc des
Bavarrois, et la révolte de Bernard, roi d’Italie.

Tout le monde sait que c’est dans une assemblée
de la nation, tenue à Nimègue en 831,
que la femme de Louis-le-Débonnaire se purgea
des accusations intentées contre elle par
ses beaux-fils. Il est évident que les deux passages
que je viens de citer, ne peuvent point
s’entendre de la cour de justice du roi, qui
se tenoit bien plus souvent, ainsi que nous
l’apprennent plusieurs pièces anciennes, et
principalement une lettre des empereurs Louis-le-Débonnaire
et Lothaire. Sciatis ob hanc causam
nos velle per singulas hebdomadas uno die in
palatio nostro ad causas audiendas sedere. (Dom
Bouquet T. 6, p. 343.) J’ai cru cette remarque
nécessaire, parce que j’ai vu que plusieurs écrivains
confondent les assemblées de la nation
avec la cour de justice du roi; et que cette
erreur, toute grossière qu’elle est, est adoptée
par bien des personnes, et jette une confusion
extrême dans notre histoire.

[48]
Quelques écrivains croient que le peuple
n’entra point dans les assemblées du champ de
Mai, sous la seconde race; il suffira de rapporter
ici quelques autorités pour détromper de
cette erreur. Si tempus serenum erat, sin autem,
intrà diversa loca distincta erant, ubi et hi abundanter

segregati semotim; et cætera multitudo
separatim residere potuissent, priùs tamen cæteræ
inferiores personæ interesse minimè potuissent. Quæ
utraque tamen seniorum susceptacula sic in duobus
divisa erant, ut primò omnes episcopi; abbates
vel hujusmodi honorificentiores clerici, absque
ullâ laicorum commixtione congregarentur. Similiter
comites vel hujusmodi principes sibimet honorificabiliter
à cætera multitudine primo mane segregarentur.
(Hinc. de Ord. Pal. C. 35.) Par
l’expression, cætera multitudo, on ne peut entendre
que le peuple, ou ce que nous avons
depuis appelé le tiers-état. Vult dominus imperator
ut in tale placitum quale ille nunc jusserit,
veniat unusquisque comes, et adducat secum duodecim
scabinos, si tanti fuerint, sin autem, de
melioribus hominibus illius comitatûs suppleat
numerum duodenarium, et advocati, tam episcoporum,
abbatum et abbatissarum ut eis veniant.
(Cap. 2, an. 819, art. 2.) Voilà les personnes
comprises par le cætera multitudo d’Hincmar. Il
ne peut y avoir de difficulté sur la condition
de ces scabins ou rachinbourgs. J’en ai parlé
dans le livre précédent; c’étoient les assesseurs
des juges, et le peuple les nommoit. Pour les
avoués des églises, ils n’étoient encore dans ce
temps-là que des hommes du peuple, des espèces
d’intendans d’un évêque ou d’un monastère.

Ce n’est que vers la fin de la seconde race, ou
au commencement de la troisième, que les seigneurs
ne dédaignèrent pas ce titre, qui les constituoit
capitaines des milices de l’église dont ils
étoient avoués. Les advoueries devinrent des
fiefs considérables, et pareils aux Vidamies.
Voyez le Glossaire de Ducange au mot advocatus.

Ut populus interrogetur de capitulis quæ in lege
noviter addita sunt, et postquàm omnes consenserint,
subscriptiones et manufirmationes suas in ipsis
capitulis faciant. (Cap. 3, an 803.) Hæc Capitula
Domnus Hludowicus imperator, anno imperii
quinto cum universo cœtu populi in Aquigrani
Palatio promulgavit. (Prol. Cap. 1, an 816.)
Il faut remarquer que dans les ordonnances
publiées par les assemblées précédentes, où il
n’y avoit que des prélats et des seigneurs, on
ne s’exprimoit point ainsi; on n’y trouve jamais
le mot Populus. Les annales de S. Bertin disent
que le peuple assista à l’assemblée tenue à
Nimègue en 831.

Ego Agobardus, Lugdunensis ecclesiæ indignus
episcopus, interfui venerabili conventui apud palatium
quod nuncupatur compendium. Qui ubique
conventus extitit ex reverendissimis episcopis et
magnificentissimis viris illustribus, collegio quoque
abbatum et comitum, promiscuæque ætatis et
dignitatis populo. C’est l’assemblée de 833.

(Voyez Dom Bouquet, T. 6, p. 246.) Je ne finirois
point, si je voulois rapporter ici tous les passages
de nos anciens monumens qui prouvent que le
peuple entroit au champ de Mai; on en trouvera
plusieurs répandus çà et là dans les remarques
du présent livre; je prie le lecteur d’y
faire attention.

[49]
Aliud placitum cum senioribus tantùm et
præcipuis consiliariis habebatur. (Hincm. de
Ord. Pal. C. 30.) C’est toujours ce traité précieux
d’Hincmar, que je cite dans ce chapitre.

[50]
Les lois saliques et ripuaires, et les
ordonnances des premiers rois Mérovingiens
qui sont venues jusqu’à nous, ne sont point
intitulées au nom du prince. (Voyez les capitulaires
de Baluze et le recueil des historiens de
France, par Dom Bouquet.) Childebert, en 595,
mit le premier son nom à la tête d’une ordonnance;
Childebertus, rex Francorum vir
inluster. Cette nouveauté étoit une suite des
progrès que l’autorité royale avoit faits depuis
Clovis. Elle fut vraisemblablement inspirée à
Childebert par les Leudes Gaulois d’origine,
qui étoient accoutumés à voir le nom des empereurs
à la tête des ordonnances.

[51]
Capitula quæ præterito anno legi Salicæ
cum omnium consensu addenda esse censuimus. (Cap.
an. 801.) Generaliter omnes admonemus ut capitula

quæ præterito anno legi Salicæ per omnium
consensum addenda esse censuimus, jam non ulteriùs
capitula, sed tantùm Lex dicantur, immò pro
lege teneantur. (Capit. an. 821, art. 5.) Capitularia
patris nostri quæ Franci pro lege tenenda
judicaverunt. (Capit. an. 837.) Lex consensu
populi fit et constitutione Regis. (Capit.
an. 864. art. 6.)

[52]
Hincmar, en parlant des malversations
des comtes, établit très-bien cette différence
entre les lois et les capitulaires simplement
provisionnels, et qui n’étoient pas revêtus de
l’autorité législative. Quandò enim sperant aliquid
lucrari, ad legem se convertunt; quandò verò
per legem non æstimant acquirere, ad capitula
confugiunt; sicque interdum fit, ut nec capitula
pleniter conserventur, sed pro nihilo habeantur,
nec Lex. J’ajouterai encore ici une autorité, qui
ne laissera aucun doute sur cette matière. Ut
si missi nostri talem causam in illâ terrâ invenerint
quam ad debitum finem, neque per ista capitula,
nec per capitula progenitorum nostrorum,
neque per legalia capitula perducere possint, nobis
rationabiliter et veraciter remandare procurent,
ut nos illis remandemus qualiter indè agere debeant.
(Edict. apud. Tusiacum. an. 865. art. 15.)

Les règlemens particuliers et provisionnels
avoient une très-grande autorité, ainsi que

nous l’apprend un capitulaire de Charles-le-Chauve.
Ut nemo despiciat Litteras nostrâ auctoritate
aut filii nostri nomine signatas, vel eorum
quos in hoc Regno cum illo dimittimus: neque inobediens
sit quæ sibi mandata fuerunt. Quod si præsumpserit,
ità mulctetur, sicut in capitulari avi
et domni genitoris nostri continetur. (Cap. an.
877. art. 21.) J’avertis les lecteurs qui veulent
faire une étude sérieuse de notre ancienne histoire,
d’avoir une attention particulière à distinguer
les capitulaires législatifs, de ceux qui
n’ont été que des réglemens provisionnels. On
peut les connoître à différentes marques. Leur
date, la matière qu’ils traitent, leur forme,
peuvent aider à faire cette différence. Quelquefois
un capitulaire en indique un qui n’est
que provisionnel, et un autre qui a titre de loi.
Sous Charlemagne, on trouve peu des premiers;
ils sont plus fréquens sous Louis-le-Débonnaire,
et très-communs sous Charles-le-Chauve; c’est
que Charlemagne étoit un très-grand prince,
Louis-le-Débonnaire un homme médiocre,
et Charles-le-Chauve un prince absolument
incapable de régner. Sous Charlemagne le
gouvernement se formoit; sous Louis-le-Débonnaire
il se déformoit; sous Charles-le-Chauve
il n’existoit plus.

[53]
Cum omnes capitalem sententiam proclamarent,

rex, misericordiâ motus, eo quòd consanguineus
esset, obtinuit ab ipsis Dei et suis fidelibus
ut non moriretur. (Ann. Meten. an. 788.) Dixit
enim Dominus rex in eâdem synodo ut à sede apostolicâ,
id est, ab Adriano pontifice licentiam habuisset,
ut Angilramnum Archiepiscopum in suo
palatio assiduè haberet propter utilitates ecclesiasticas;
deprecatus est eamdem synodum ut eodem modo
sicut Angilramnum habuerat, ità etiam Hildeboldum
episcopum habere debuisset; quia et de eodem,
sicut et de Angilramno apostolicam licentiam habebat.
Omnis synodus consensit, et placuit eis eum in
palatio esse debere propter utilitates ecclesiasticas.
(Cap. Francofordiensis, an. 794, art. 53.)
L’apocrisiaire avoit l’intendance générale des
affaires de la religion dans le palais. Il étoit
encore chef ou président, sous le roi, de la
cour supérieure de justice, quand on y jugeoit
quelque procès dans lequel un ecclésiastique
étoit partie. Le comte du palais en étoit chef
ou président, sous le roi, quand on y jugeoit
les différends des laïcs. (Voyez Hincmar, de
Ord. Pal. C. 13 et suivans.)

Quapropter et nostros ad vos direximus missos,
qui ex nostri nominis auctoritate unà vobiscum
corrigerent quæ corrigenda essent, sed et aliqua
capitula ex canonicis institutionibus, quæ magis
nobis necessaria videbuntur, subjunximus.

Ne aliquis, quæso, Prælatis admonitionem esse
præsumptiosam judicet, quâ nos errata corrigere,
superflua abscidere, recta coactare studeamus. Sed
magis benevolo caritatis animo suscipiat: nam
legimus in regnorum libris quomodo sanctus Josias
rex, etc. (Voyez les Capit. de Baluze, T. 1, pag.
703.)

[54]
Volumus propter justitias quæ usquemodò
de parte comitum remanserunt, quatuor tantum
mensibus ii anno missi nostri legationes nostras
exerceant, in hieme januario, in verno Aprili, in
æstate Julio, in autumno Octobrio, cæteris verò
mensibus unusquisque comitum placitum suum habeat
et justitias faciat. (Capit. 3, an. 812, art. 4.)

Itaque volumus ut medio menso Maio conveniant
iidem missi, unusquisque in sua legatione cum
omnibus episcopis, abbatibus, comitibus ac vassis
nostris, advocatis, ac vice-dominis abbatissarum,
nec non et eorum qui propter aliquam inevitabilem
necessitatem ipsi venire ad locum unum. Et si
necesse fuerit, propter opportunitatem conveniendi
in duobus vel tribus locis, vel maximè
propter pauperes populi, idem conventus habeatur
qui omnibus congruat. Et habeat unusquisque
comes vicarios et centenarios suos necnon
et de primis scabineis suis tres aut quatuor. Et
in eo conventu primùm christianæ religionis et ecclesiastici
ordinis collatio fiat. Deinde inquirant missi

nostri ab universis qualiter unusquisque illorum
qui ad hoc à nobis constituti sunt, officium sibi
commissum, secundùm dei voluntatem ac jussionem
nostram, administret in populo, et quàm concordes
atque unanimes ad hoc sint, vel qualiter
vicissim sibi auxilium ferant ad ministeria sua
peragenda. (Cap. an. 823, art 28.)

Ce capitulaire est de Louis-le-Débonnaire;
mais on peut et on doit même, sans crainte
de se tromper, attribuer à Charlemagne
l’établissement des états provinciaux dont je
parle. Je prie de faire attention qu’on ne peut
rien inférer contre mon sentiment, du silence
des capitulaires de Charlemagne au sujet de
ces états, puisqu’il s’en est perdu un assez
grand nombre, et qu’il s’en faut beaucoup que
nous ayons un corps complet de sa législation
ou de son administration. En second lieu, il
seroit difficile de croire que les états provinciaux
fussent l’ouvrage de Louis-le-Débonnaire.
Cet établissement, on le verra dans le quatrième
chapitre de ce livre, n’a aucune analogie
avec le reste de la conduite de ce prince, ou
du moins avec la politique des personnes qui
le gouvernoient. Charlemagne vouloit être
instruit de tout, parce qu’il vouloit remédier à
tout, et qu’il se sentoit les talens nécessaires
pour réussir. Il favorisoit en toute occasion la

liberté de la nation. Louis-le-Débonnaire craignoit
au contraire d’être instruit des abus auxquels
il n’avoit pas l’art d’apporter un remède
efficace; et les ministres de son autorité ne
songeoient qu’à l’étendre et en abuser.

En troisième lieu, ma conjecture paroît d’autant
mieux fondée, que Louis-le-Débonnaire
avertit quelquefois dans ses capitulaires, qu’il
ne fait que copier ceux de son père; et on
s’en appercevroit bien sans qu’il le dît, sur-tout
dans les occasions où il paroît s’élever au dessus
de lui-même et avoir de grandes vues. Ut
omnis episcopus, abbas et comes, exceptâ infirmitate
vel nostrâ jussione, nullam excusationem
habeat quin ad Placitum Missorum nostrorum
veniat, aut talem Vicarium suum mittat qui in
omni causâ pro illo reddere rationem possit. (Cap.
5. an. 819, art. 28.)

[55]
Statuimus quoque cum consilio servorum
Dei et populi christiani, propter imminentia bella
et persecutiones cæterarum gentium quæ in circuitu
nostro sunt, ut sub precario et censu aliquam partem
ecclesialis pecuniæ in adjutorium exercitûs
nostri, cum indulgentia Dei, aliquanto tempore
retineamus, eâ conditione, ut annis singulis de
unaquaque casata solidus, id est, duodecim denarii
ad ecclesiam vel monasterium reddantur; eo modo
ut si moriatur ille cui pecunia commodata fuit,

ecclesia cum propriâ pecuniâ revestita sit. Et iterum,
si necessitas cogat, aut princeps jubeat,
precarium renovetur et rescribatur novum. Et omninò
observetur ut ecclesiæ vel monasteria penuriam
non patiantur quorum pecunia in precario
posita est; sed si paupertas cogat, ecclesiæ vel domui
Dei reddatur integra possessio. (C. 2. an. 743.)

Cet usage des précaires n’étoit pas nouveau
sous Pepin. Dom Bouquet nous a donné dans
son recueil, (T. 4, p. 687,) un diplome de Dagobert
III, qui renouvelle les précaires établis
par les rois ses prédécesseurs. (Voyez la pièce
intitulée: Præceptum Dagoberti III regis quod
facit super precarium de monasterio Anisolæ, Ibboleno
abbati.)

[56]
Ita ut episcopo decedente, in loco ipsius,
qui à metropolitano ordinari debet cum provincialibus,
à clero et populo eligatur; et si persona
condigna fuerit, per ordinationem principis ordinetur;
vel certè si de palatio eligitur, per meritum
personæ et doctrinæ ordinetur. (Ord. an. 615,
art. 1.) Marculfe nous a donné la formule par
laquelle les rois Mérovingiens nommoient à un
évêché, ou plutôt ordonnoient au métropolitain
de sacrer le candidat qu’ils lui adressoient.

Domino sancto, sedis apostolicæ dignitate colendo,
in Christo patri illi episcopo, ille rex
Credimus jam ad vestram reverentiam pervenisse

sanctæ recordationis illius urbis antistitem evocatione
divinâ de præsentis sæculi luce migrasse. De
cujus successore sollicitudine integrâ, cum pontificibus,
vel primatibus populi nostri pertractantes,
decrevimus illustri viro illi, aut venerabili
viro illi, ad præfatam urbem pontificalem regulariter
Christo auspice committere dignitatem; et
ideò salutationum jura digno debita honore solventes,
petimus ut cum ad vos pervenerit, ipsum ut
ordo postulat, benedici vestra sanctitas non moretur,
et junctis vobis cum vestris comprovincialibus,
ipsum in suprà scripta urbe consecrare,
Christo auspice, debeatis. Agat ergo almitas vestra,
ut et nostræ voluntatem devotionis incunctanter
debeatis implere, et tam vos quàm ipse, pro stabilitate
regni nostri jugi invigilatione pleniùs
exoretis. (Form. 6. Liv. 1.)

Sacrorum canonum non ignari, ut in Dei nomine
sancta ecclesia suo liberiùs potiretur honore,
adsensum ordini ecclesiastico præbuimus, ut scilicet
episcopi per electionem cleri et populi, secundùm
statuta canonum, de propriâ diœcesi, remotâ
personarum et numerum acceptione, ob vitæ meritum
et sapientiæ donum eligantur. (Cap. 1, an.
803, art. 2.)

Ut nullus judicum de quolibet ordine clericos de
civilibus causis, præter criminalia negotia, per
se distringere aut damnare præsumat, nisi convincitur

manifestus, excepto presbytero, aut diacono.
Qui vero convicti fuerint de crimine capitali,
juxtà canones distringantur et cum pontificibus
examinentur. (Ord. an. 615, art. 4,) quod si causa
inter personam publicam et homines ecclesiæ steterit,
pariter ab utrâque parte præpositi ecclesiarum
et judex publicus in audientia publica positi,
ea debeant judicare. (Ibid. art. 5,) libertos cujuscumque
ingenuorum à sacerdotibus juxtà textus
chartarum ingenuitatis suæ defensandos, nec absque
præsentiâ episcopi aut præpositi ecclesiæ esse judicandos
vel ad publicum revocandos. (Ibid. art. 7.)

Ut nullus judex neque presbyterum, neque diaconum
aut clericum aut juniorem ecclesiæ, extrà
conscientiam pontificis per se distringat aut condemnare
præsumat. Quod si quis hoc fecerit, ab
ecclesiâ cui injuriam inrogare dignoscitur, tamdiù
sit sequestratus, quamdiù reatum suum cognoscat
et emendet. (Cap. an. 769, art. 17.)

Ut comites et judices seu reliquus populus obedientes
sint episcopo. (Cap 1. an. 813, art. 10,)
et in vestris ministeriis pontifices nostros talem potestatem
non permittatis, qualem rectitudo ecclesiastica
docet: insuper nonas et decimas vel census
improbâ cupiditate de ecclesiis, undè ipsa beneficia
sunt, abstrahere nitamini, et precarias de
ipsis rebus, sicut à nobis dudùm in nostro capitulare
institutum est accipere negligatis. (Præcep.

C. magn. de honore præstando episcopis à comitibus
et aliis judicibus. D. B. T. 5. p. 766.)

Præcipimus omnibus ditioni nostræ subjectis ut
nullus privilegia ecclesiarum vel monasteriorum
infringere, resque ecclesiarum invadere, vel vastare,
vel alienare, vel facultates earum diripere
præsumat, nec sine precaria possidere pertentet.
(C. 1, an. 813, art. 3.) Sicut et per scripturas
et per auctoritatem, et per rationem, manifestum
est, duo sunt quibus principaliter mundus hic
regitur, regia potestas et pontificalis autoritas;
et in libro capitulorum avi et patris nostri conjunctè
ponitur, ut res et mancipia ecclesiarum eo
modo contineantur, sicut res ad fiscum dominicum
pertinentes contineri solent justè et rationabiliter
de rebus et mancipiis quæ in regiâ et in ecclesiasticâ
restiturâ fuerunt, uniformiter et uno modo
tenendum est. (Capit. an. 873, art. 8.)

[57]
Ut quisque beneficium ecclesiasticum habet,
ad tecta ecclesiæ restauranda, vel ipsas ecclesias
omninò adjuvent. (C. 1, an. 813, art. 24.) Ut
qui ecclesiarum beneficia habent, nonam et decimam
ex iis ecclesiæ cujus res sunt, donent... Ut de
omni conlaborato, et de vino, et de fœno pleniter
et fideliter ab omnibus nona et decima persolvatur.
De nutrimine verò quod in decima dandum est,
sicut hactenùs consuetudo fuit, de omnibus observetur.
Si quis tandem episcoporum fuerint qui

argentum pro hoc accipere velit, in sua maneat
potestate, juxtà quod ei ut illi qui hoc persolvere
debet, convenerit. (Capit. Baluz. T. 1, p. 1229.)

Ut hi qui per beneficium domni imperatoris
ecclesiasticas res habent, decimam et nonam dare,
et ecclesiarum restaurationem facere studeant. (C.
an. incerti, art. 56. Baluz. T. 1. p. 515.)

Considerandum est ut de frugibus terræ et animalium
nutrimine nonæ et decimæ persolvantur.
De opere verò vel restauratione ecclesiarum comes
et episcopus sive abbas, unà cum misso nostro
quem ipsi sibi ad hoc elegerint, considerationem
faciant, ut unusquisque tantum indè accipiat ad
operandum et restaurandum quantùm ipse de rebus
ecclesiarum habere cognoscitur. Similiter et vassi
nostri aut in commune tantùm operis accipiant,
quantùm rerum ecclesiasticarum habent, ut unusquisque
per se juxtà quantitatem quam ipse tenet.
(Cap. 4, an. 819, art. 5.)

De his qui nonas et decimas jam per multos
annos aut ex parte aut ex toto dare neglexerunt
volumus ut per missos nostros constringantur ut
secundùm capitularem, priorem solvant unius anni
nonam et decimam cum sua lege, et insuper bannum
nostrum; et hoc eis denuncietur quod quicumque
hanc negligentiam iteraverit, beneficium
undè hæc nona, hæc decima persolvi debuit, amissurum
se sciat. Ità enim continetur in capitulare

bonæ memoriæ genitoris nostri in (libro 1, C.
158,) item in capitulare nostro in (libro 2, C.
21,) de eadem re. (C. an. 829, art. 5. capitis 1.)

Ces différentes autorités que je viens de
rapporter au sujet de la dîme, ne peuvent
certainement regarder que les seigneurs qui
possédoient des précaires. Il est bien singulier
que plusieurs écrivains en aient inféré que sous
le règne de Charlemagne on établit une dîme
générale en faveur des ecclésiastiques. Si
cette charge avoit été imposée sur tous les
biens, seroit-il possible qu’il n’en fût point
parlé, à l’occasion de la dîme que devoient
les précaires? Celle-ci donna vraisemblablement
naissance à l’autre.

Ut presbyteri parrochiani suis senioribus debitam
reverentiam et competentem honorem atque
obsequium suum ministerium impendant, sicut in
legibus sacris et in præsentis capitulis continetur,
et sicut temporibus avi et patris nostri justa et
rationabilis consuetudo fuit. (C. an. 869, art. 8.)

Statutum est unicuique ecclesiæ unus mansus
integer absque ullo servitio attribuatur, et presbyteri
in eis constituti non de decimis neque de oblationibus
fidelium, non de domibus, neque de
atriis, vel hortis juxtà ecclesiam positis, neque
de præscripto manso aliquod servitium præter
ecclesiasticum faciant, et si aliquid ampliùs habuerint,

indè senioribus servitium impendant.
(Capit. an. 816, art. 10.)

Ut de rebus undè census ad partem regis exire
solebat, si ad aliquam ecclesiam traditæ sunt, aut
tradentur propriis hæredibus, aut qui eas retinuerit,
vel censum illum persolvat. (C. 3, an.
812.) Quicumque terram tributariam undè tributum
ad partem nostram exire solebat, vel ad
ecclesiam vel cuilibet alteri tradiderit, is qui eam
susceperit, tributum quod indè solvebatur, omninò
ad partem nostram persolvat, nisi fortè talem firmitatem
de parte dominica habeat per quam
ipsum tributum sibi perdonatum possit ostendere.
(Capit. 4, an. 819, art. 1.)

[58]
Census regalis undecumque legitimè exiebat,
volumus ut indè solvatur sive de propria persona
sive de rebus. (Capit. 2, an. 805, art.
20.) Ut missi nostri census nostros diligenter
perquirant, undecumque antiquitùs venire ad
partem regis solebant, similiter et freda. (Capit.
3, an. 812, art. 10.) Voyez le livre 5 des
capitulaires, (Capit. 303), au sujet des corvées
et des autres droits que les seigneurs levoient
sur les gens de leurs terres.

Placuit inserere ut ubi lex erit, præcellat consuetudini,
et ut nulla consuetudo superponatur
legi. (Cap. an. 793, art. 10.) De teloneis placet
nobis ut antiqua et justa telonea à negociatoribus

exigantur, tam de pontibus quàmque de navigiis
et mercatis; nova verò sive injusta, ubi vel funes
tenduntur, vel cum navibus sub pontibus transitur;
seu his similia, in quibus nullum adjutorium iterantibus
præstatur, ut non exigantur; similiter
etiam nec de his qui sine negotiandi causâ substantiam
suam de unâ domo suâ ad aliam aut ad palatium
seu in exercitum ducunt. (Capit. 2, an. 805,
art. 13) Ut nullus cogatur ad pontem ire ad flumen
transeundum propter telonei causam; quandò
ille in alio loco compendiosiùs illud flumen transire
potest, similiter et in plano campo, ubi nec
pons nec trajectus est, ubi omnimodis præcipimus
ut non teloneum exigatur. (Capit. 1, an. 809,
art. 19.)

[59]
Cum calcearetur et amiciretur, non tantùm
amicos admittebat, verùm etiam si comes palatii
litem aliquam esse diceret, quæ sine ejus jussu
definiri non poterat, statim litigantes introducere
jubebat, et velut pro tribunali sederet, lite cognitâ
sententiam dicebat. (Eginh. in vit. Car.
Mag. C. 24.) Neque ullus comes palatii nostri
potentiorum causas sine nostrâ jussione finire
præsumat, sed tantùm ad pauperum et minùs potentium
justitias faciendas sibi sciat esse vacandum.
(Capit. L. 3, C. 77.)

[60]
Quicumque liber homo in hostem bannitus
fuerit, et venire contempserit, plenum heribannum,

id est, solidos sexaginta persolvat.
(Cap. L. 3, C. 57.) Ita verò præparatus cum
hominibus tuis ad prædictum locum venies, ut
indè in quacumque partem nostra fuerit jussio,
exercitabiliter ire possis, id est, cum armis atque
utensilibus necnon et cætero instrumento bellico,
in victualibus et vestimentis, ita ut unusquisque
caballarius habeat scutum, et lanceam, et spatham,
et semispatham, arcum et pharetras cum
sagittis, et in carris vestris utensilia diversi
generis, id est, cuniadas et dulaturias, taratros,
ascias, fossorios, palas fereas, et cætera utensilia
quæ in hostem sunt necessaria; utensilia verò
ciborum in carris de illo placito in futurum ad
tres menses, arma et vestimenta ad dimidium annum.
(Epist. Car. Mag. ad Fulradum Abbatem
Dom. Fouquet, T. 5, p. 633.) Cette lettre est
sans date, et fut sans doute écrite avant qu’on
eût porté la loi qui défendoit aux ecclésiastiques
de faire la guerre.

[61]
Le Manoir, Mansus, selon M. Ducange,
contient douze de nos arpens. Quicumque liber
homo mansos quinque de proprietate habere videtur,
in hostem veniat: et qui quatuor mansos, similiter
faciat, qui tres habere videtur, similiter
agat. Ubicumque autem inventi fuerint duo quorum
unusquisque duos mansos habere videtur,
unum alium præparare faciat: et qui meliùs ex

ipsis potuerit, in hostem veniat. Et ubi inventi
fuerint duo, quorum unus habeat duos mansos,
et alter habeat unum mansum, similiter, se sociare
faciant, et unus alterum præparet, et qui meliùs
potuerit, in hostem veniat. Ubicumque autem tres
fuerint inventi, quorum unusquisque mansum
unum habeat, duo tertium preparare faciant,
ex quibus qui meliùs potest in hostem veniat. Illi
verò qui dimidios mansos habent, quinque sextum
præparare faciant, &c. (Capit. an. 807,
art. 2.)

[62]
Quicumque liber homo inventus fuerit
anno præsente cum Seniore suo in hoste non fuisse
plenum Heribannum persolvere cogatur. Et si
Senior vel comes eum domi dimiserit, ipse pro eo
eumdem Heribannum persolvat; et tot Heribanni
ab eo exigantur quot homines domi dimiserit. Et
quia nos anno præsente unicuique seniori duos
homines, quos domi dimitteret, concessimus, illos
volumus ut missis nostris ostendat, quia his tantummodò
Heribannum concessimus. (Cap. 2, an.
812, art. 9.) On vient de voir dans la note 60
que cette amende, appelée Heriban, étoit
de 60 sols.

Ut vassi nostri, et vassi episcoporum, abbatum,
abbatissarum et comitum qui anno presente
in hoste non fuerunt, Herribannum rewadient,
exceptis his qui propter necessarias causas et à

domno ac genitore nostro Karolo constitutas, domi
dimissi fuerunt, id est, qui à comite propter pacem
conservandam, et propter conjugem, (les
nouveaux mariés n’alloient point à la guerre la
première année de leur mariage) ac domum
ejus custodiendam, et ab episcopo, vel abbate,
vel abbattissâ similiter propter pacem conservandam,
et propter fruges colligendas, et familiam
constringendam et missos recipiendos dimissi
fuerunt. (Cap. L. 4, art. 70.)



CHAPITRE III.

[63]
Je ne voulois mettre ici que des remarques
critiques, pareilles à celles qu’on a
lues jusqu’à présent; mais ayant eu la témérité
de dire que les grands ne sont grands
que pour être les artisans du bonheur du
peuple, il est juste de justifier une pensée
qui doit paroître un paradoxe à quelques lecteurs
qui me feront peut-être l’honneur de jeter
les yeux sur cet ouvrage.

Parmi des citoyens qui furent nécessairement
égaux en formant leur société, les distinctions
n’ont pu être que la récompense du mérite, ou
du moins des services rendus à tous, et reconnus
par une reconnoissance générale. Si les

sociétés avoient bien compris leurs intérêts,
toute distinction n’auroit été que personnelle;
et par-là l’amour de la gloire et l’émulation
auroient sans cesse produit d’excellens citoyens.
Mais il arriva que, par une espèce de reconnoissance
enthousiaste, on fit ou laissa passer
jusques sur les fils de l’homme qui avoit bien
mérité de la patrie, les distinctions qui n’appartenoient
qu’à lui seul, et qu’on permit à
l’orgueil de ses héritiers d’affecter de certaines
prérogatives. Dès-lors il se fit un bouleversement
entier dans l’ordre naturel des choses. Au
lieu que la société ne devoit accorder des distinctions
que pour être mieux servie, ceux qui
obtinrent ou usurpèrent ces distinctions, se regardèrent
comme la société même, et se firent
servir par ceux dont ils sont naturellement les
serviteurs. L’orgueil des grands en imposa à
l’imbécillité du peuple, qui se laissa persuader
qu’il ne devoit être compté pour rien.

L’abus que les grands font de leur grandeur
est ancien, mais leur devoir n’est pas moins
réel. L’état est prodigue à l’égard des grands;
que lui rend leur reconnoissance? J’ajouterai
qu’une société n’est sage et heureuse qu’autant
que sa constitution la rapproche de ces
idées primitives. Charlemagne avoit compris
cette grande vérité, et c’est en empêchant

qu’aucun ordre ne dominât impérieusement
dans l’état, qu’il vouloit y établir l’autorité des
lois et les rendre impartiales. Je dirai encore
un mot, les grands ne peuvent trouver un bonheur
véritable ou durable que dans le bonheur
du peuple.

[64]
Auditum habemus qualiter et comites et
alii homines qui nostra beneficia habere videntur,
comparant sibi proprietates de ipso nostro beneficio,
et faciant servire ad ipsas proprietates servientes
nostros de eorum beneficio, et curtes nostræ
remanent desertæ. (Cap. 5, an. 806, art. 7.)
Audivimus quod alibi reddant beneficium nostrum
ad alios homines in proprietatem, et in ipso
Placito dato pretio comparant ipsas res iterum
sibi in Alodum. (Ibid. art. 8.) Cette adresse des
bénéficiers pour dénaturer leurs bénéfices et
en faire des propres ou des alleux, démontre
que les bénéfices de Charlemagne n’étoient
pas héréditaires.

Les autorités que je vais rapporter, désignent
les cas pour lesquels on perdoit les bénéfices
dont on étoit investi; et de là il est aisé de
conclure que le prince n’ayant pas la faculté de
les reprendre arbitrairement, les conféroit à vie.
Quicumque ex eis qui beneficium principis habent,
parem suum contra hostes communes in exercitum
pergentem dimiserit, et cum eo ire aut stare

noluerit, honorem suum et beneficium perdat.
(Cap. 2, an. 812, art. 5.) Quicumque suum beneficium
occasione proprii desertum habuerit, et
intrà annum postquàm ei à comite vel à misso
nostro notum factum fuerit, illud emendatum non
habuerit, ipsum beneficium amittat. (Cap. 4 an.
819, art. 3.) On voit par ce dernier passage,
qu’il y avoit même des formalités et des délais
de justice à observer, pour dépouiller un vassal
de son bénéfice. Après le traité d’Andely,
et l’ordonnance de 615, qui avoient établi l’hérédité
des bénéfices Mérovingiens, il étoit tout
simple que Charles-Martel et les princes de sa
maison, qui donnèrent des bénéfices, ne se
réservassent pas le droit odieux de les reprendre
arbitrairement.

[65]
Les rois Mérovingiens accordèrent des
lettres de protection ou de sauve garde; Marculfe
nous en a conservé le modèle dans quelques-unes
de ses formules. Je ne sais si ces
princes apportèrent de Germanie cette pernicieuse
coutume, ou si elle n’est qu’une suite
de l’abus qu’ils firent de leur autorité après la
conquête. Quoi qu’il en soit, les rois de la seconde
race conservèrent cette prérogative, qui
n’étoit propre qu’à ruiner les principes du gouvernement.
Ut hi qui in mundeburde domini imperatoris
sunt, pacem et deffensionem ab ommibus

habeant. (Capit. an. Incerti, art 54. Baluz.
Tit. 1, p. 515.) Notum fieri volumus omnibus
fidelibus nostris... quod quidam homines, quorum
nomina sunt illa et illa, ad nostram venientes præsentiam,
petierunt et deprecati sunt nos ut eos
propter malignorum hominum infestationes, sub
securitate tuitionis nostræ susciperemus, quod libenter
fecimus... Et si aliquæ causæ adversùs illos
surrexerint, quæ intrà patriam sine gravi et iniquo
dispendio definiri non possunt, volumus ut
usque ad præsentiam nostram sint suspensæ et reservatæ,
quatenùs ibi justam et legalem finitivam
accipiant sententiam, et nemo eis ad nos veniendi
facultatem contradicere presumat. (Charta 36, Lud. Pii.
D. Bouquet, T. 6, p. 652.) Constituimus
ut omnes qui sub speciali defensione domini apostolici
seu nostrâ fuerint suscepti; impetratâ inviolabiliter
utantur defensione. Quod si quis in quocumque
violare præsumpserit, sciat se periculum
vitæ incursurum. (Const. Lotharii Im. an. 824.
Dom Bouquet, T. 6, p. 410.)



CHAPITRE IV.

[66]
Plusieurs historiens ont dit que Bernard
prit les armes, parce qu’il prétendoit, en
qualité de fils de Pepin, frère aîné de Louis-le-Débonnaire,

que l’empire lui appartenoit. La
conjecture n’est pas heureuse. Ces historiens,
sans connoissance de notre gouvernement sous
la seconde race, n’ont pas fait attention que
la couronne étoit alors élective, et que la
dignité impériale n’étoit encore attachée à la
possession d’aucun royaume particulier. Il
n’est pas vraisemblable que Bernard ait formé
une prétention contraire à toutes les lois, et
qui n’auroit été propre qu’à soulever les Français
contre lui.

[67]
Volumus etiam ut capitula quæ nunc et
alio tempore consultu nostrorum fidelium à nobis
constituta sunt, à cancellario nostro archiepiscopi
et comites de propriis civitatibus modo, aut per
se, aut per suos missos accipiant, et unusquisque
per suam diœcessim cæteris episcopis, abbatibus,
comitibus, et aliis fidelibus nostris ea transcribi
faciant, et in suis comitatibus coràm omnibus relegant,
ut cunctis nostra ordinatio et voluntas nota
fieri possit. Cancellarius tamen noster nomina episcoporum
et comitum qui ea accipere curaverint,
notet, et ea ad nostram notitiam preferat, ut
nullus hoc prætermittere præsumat. (Cap. an. 823,
art. 24.) Quicumque illud (beneficium) scienter
per malum ingenium adquirere tentaverit, pro infideli
teneantur, quia sacramentum fidelitatis quod
nobis promisit irritum fecit; et ideò secundum

nostram voluntatem et potestatem dijudicandus
est. (Capit. L. C. 34.)

[68]
Hæc autem omnia ità disposuimus atque ex
ordine firmare decrevimus, ut quamdiù divinæ
majestati placuerit nos hanc corporalem agere vitam,
potestas nostra sit super à Deo conservatum
regnum atque imperium istud, sicut hactenùs fuit
in regimine atque ordinatione et omni dominatu
regali atque imperiali, et ut obedientes habeamus
prædictos dilectos filios nostros atque Deo amabilem
populum nostrum cum omne subjectione quæ
patri à filiis, et imperatori ac regi à suis populis
exhibetur. (Chart. divis. Imp. Car. Mag. art. 20.)
Veut-on avoir une idée juste de l’autorité que
Charlemagne exerçoit dans les royaumes qu’il
avoit donnés à ses fils? qu’on lise la lettre
qu’il écrivit en 807 à Pepin son fils, roi d’Italie.
(Dom Bouquet, T. 5, p. 629.)

[69]
Neque aliquis illorum hominem fratris sui
pro quibuslibet causis sive culpis ad se confugientem
suscipiat, nec intercessionem quidem pro eo
faciat; quia volumus ut quilibet homo peccans vel
intercessione indigens, intrà regnum domini sui
vel ad loca sancta vel ad honoratos homines confugiat,
et indé justam intercessionem mereatur.
(Char. divis. Imper. Car. Magni, artic. 7.)
Quapropter præcipiendum nobis videtur ut post
nostrum ab hac mortalitate discessum, homines

uniuscujusque eorum accipiant beneficia unusquisque
in regno domini sui, et non in alterius, ne fortè
per hoc, si aliter fuerit, scandalum aliquod accidere
posset. (Ibid. art. 9.) Præcipimus ut nullus ex
his tribus fratribus suscipiat de regno alterius à quolibet
homine traditionem seu venditionem rerum
immobilium, hoc est, terrarum, vinearum atque
silvarum, servorumque qui jam casati sunt, sive
cæterarum rerum quæ hæreditatis nomine censentur.
(Ibid. art. 11.) Si quæ autem fœminæ, sicut
fieri solet, inter partes et regna fuerint ad conjugium
postulatæ, non denegentur justè poscentibus,
sed liceat eas vicissim dare et accipere, et adfinitatibus
populos inter se sociari. (Ibid. art. 12.)

[70]
Volumus ut semel in anno, tempore opportune,
vel simul vel sigillatim, juxtà quod rerum
conditio permiserit, visitandi et videndi, et de
his quæ necessaria sunt, et quæ ad communem utilitatem
vel ad perpetuam pacem pertinent, mutuo
fraterno amore tractandi gratiâ ad seniorem fratrem
cum donis suis veniant. Et si fortè aliquis
illorum quâlibet inevitabili necessitate impeditus
venire tempore solito et opportuno nequiverit, hoc
seniori fratri legatos et dona mittendo significet;
ità dùntaxat ut cum primùm possibilitas congruo
tempore adfuerit, venire quâlibet cavillatione non
dissimulet. (Chart. divis. Imp. Lud. Pii, art. 4.)
Ces présens dont il est parlé dans ce passage,

étoient une espèce d’hommage ou de tribut par
lesquels on reconnoissoit la supériorité ou la
juridiction de celui de qui on approchoit. Tels
étoient les dons que les seigneurs faisoient tous
les ans au roi, en se rendant à sa cour ou au
champ de Mai. C’est en se conformant à l’esprit
de cette disposition établie par Louis-le-Débonnaire,
que Lothaire, Louis-le-Germanique
et Charles-le-Chauve, insérèrent la convention
suivante dans leur premier traité de
paix. Ut regum filii legitimam hæreditatem regni,
secundùm definitas præsenti tempore portiones, post
eos retineant, et hoc quicumque ex his fratribus superstes
fratribus fuerit, consentiant; si tamen ipsi
nepotes patruis obedientes esse consenserint. (Art. 9.)

Volumus atque monemus ut senior frater, quandò
ad eum aut unus aut ambo fratres suis cum
donis, sicut prædictum est, venerint, sicut cum
major potestas, Deo annuente, fuerit attributa,
ità et ipse, pro fraterno amore, largiori dono remuneret.
(Chart. Divis. Imp. Lud. Pii, art. 5.)
Item volumus ut nec pacem nec bellum contrà exteras
et inimicas nationes absque consilio et consensu
senioris fratris nullatenùs suscipere præsumat.
(Ibid. art. 7.) Volumus etiam ut si alicui illorum
post decessum nostrum tempus nubendi venerit,
ut cum consilio et consensu senioris fratris
uxorem ducat. (Ibid. art. 13.)


Si autem, et quod Deus avertat, et quod nos
minimè optamus, venerit ut aliquis illorum propter
cupiditatem rerum terrenarum, quæ est radix
omnium malorum, divisor aut oppressor ecclesiarum
vel pauperum extiterit, aut tyrannidem, in
quâ omnis crudelitas consistit, exercuerit, primò
secretò, secundùm Domini præceptum, per fideles
legatos semel, bis et ter de suâ emendatione commoneatur;
et si renisus fuerit, accersitus à fratre
coràm altero fratre, paterno ac fraterno amore
moneatur et castigetur. Et si hanc salubrem admonitionem
penitùs spreverit, communi omnium sententiâ
quid de illo agendum sit decernatur; ut
quem salubris ammonitio à nefandis actibus revocare
non potuit, imperialis potentia communisque
omnium sententia coerceat. (Ibid. art. 10.)

Je n’ai point parlé ici de Pepin, roi d’Aquitaine.
Il mourut avant son père, et à sa mort,
Louis-le-Débonnaire déshérita ses enfans. Ce
Pepin eut un fils nommé Pepin comme lui, qui
causa beaucoup de troubles dans le royaume.
Il obtint un établissement considérable en Aquitaine,
et son ambition n’en fut point satisfaite.
Il fit la guerre, fut battu et fait prisonnier par
son oncle Charles-le-Chauve, qui le força à
prendre l’habit de religieux. Il finit par apostasier,
et se mit à la tête d’une bande de Normands
qui ravageoient le royaume.


[71]
Je ne parlerai ici que d’une dévotion
commode pour les pécheurs, et qui contribua
beaucoup à enrichir l’église. Au lieu de se dépouiller
pendant leur vie de leurs biens, pour
se racheter des peines de l’enfer, ce qui auroit
exigé une conversion sincère et véritable, on
leur persuada qu’il suffisoit qu’ils changeassent
leurs terres en précaires: c’est-à-dire, qu’ils
les donnoient à quelque église ou à quelque
monastère qui leur en laissoit la jouissance pendant
toute leur vie et s’en emparoit à leur mort.
Ideò unà cum consensu fratrum nostrorum hanc
epistolam tibi emittendam decrevimus, ut ipsum
locum cum omni integritate, unà cum Dei gratiâ,
et nostrâ voluntate, absque præjudicio sancti illius
diebus vitæ tuæ usualiter tibi liceat tenere, et
post tuum quoque discessum ipse locus cum omni
integritate vel re amelioratâ vel supraposito partibus
nostris vel ipsius Basilicæ revertatur. (Form.
Sirm. 34, Baluz. T. 2, p. 488.)

[72]
Mandat enim (Carolus calvus) ut recordemini
Dei et vestræ christianitatis, et condoleatis
atque compatiamini huc sanctæ ecclesiæ quæ
à vobis et ab illis miserabiliter est oppressa et
deprædata, et quæ crudeliter ex alterâ parte persequitur
à paganis. (Cop. Baluz. T. 2, p. 85.)
Lupus, abbé de Ferrières, écrivoit en 844, que
Charles-le-Chauve vouloit le chasser de son

abbaye pour la donner à Egilbert. Dans d’autres
lettres le même abbé se plaint amèrement de ce
qu’on enlevoit des terres à son monastère.
(Dom Bouquet, T. 7, p. 488.)

Je n’ajouterai qu’une charte de Charles-le-Chauve,
citée par Ducange, dans son glossaire
au mot vassus, article vassallus indominicatus.
Concedimus ibidem auctoritate regiâ omnes
res ejusdem ecclesiæ, quæ quondam fuerunt ab eâ
abstractæ, et quas modo nostri indominicati vassalli
tenent, ut quia ipsi nobis secum dimicaverunt
fideliter, in vita sua tantùm, consensu ejusdem
supradicti episcopi eos teneant.



CHAPITRE V.

[73]
Si vos adhuc talem causam postulare volueritis
quæ ad suum honorem et ad vestrum profectum
pertineat, paratus est etiam in hoc secundùm
vestram petitionem facere juxtà consilium
fidelium suorum.... Quoniam si omnes converti ad
alium volueritis, paratus est vos omnes secundùm
sanctæ ecclesiæ utilitatem et suum honorem et vestrum
communem profectum recipere et salvare et
honorabiles semper habere, et nulli unquam imputare,
in quantùm ad se pertinet, quidquid negligenter
factum habetis de ejus servitio, aut in istâ

causâ contrà illum egistis... Et si aliqua pars ex
vobis ad ejus senioratum et ad ejus fidelitatem reverti
voluerit, similiter est paratus eos benignè recipere,
et ergà illos omnimodò adimplere quæ superiùs scripta
sunt. (Cap. au. 856. Baluz. T. 2, p. 85 et 86.)

Rogavit fideles suos ut sine ullâ malâ suspicione
de illius iracundiâ aut animi commotione communiter
quærant et inveniant; atque describant
hoc quod ille secundùm suum ministerium facere
debet, et quæ facere illum non condeceant. Et
ubicumque inventum fuerit quod fecit, quod facere
non debuit, paratus est ut cum Dei adjutorio et
fidelium suorum consilio hoc, quàm citiùs cum
ratione et possibilitate emendare potuerit, emendet,
et in ante corrigat et correcta custodiat. Et
quod facere debuit quod ad salutem et honestatem
illius pertinuit, et aliquid minùs fecit, hoc cum
Dei adjutorio et fidelium suorum consilio et auxilio
facere, quàm citiùs cum ratione et possibilitate
potuerit, faciat. (Ibid. art. 8.)

Quantùm sciero et potuero, Domino adjuvante;
absque ullà dolositate, et consilio et auxilio secundùm
meum ministerium et secundùm meam personam
fidelis vobis adjutor ero, ut illam potestatem
quam in regio nomine et regno vobis Deus
concessit, ad ipsius voluntatem et ad vestram ac
fidelium vestrorum salvationem cum debito et honore
et vigore tenere et gubernare possitis, et pro ullo

homine non me indè retraham, quantùm Deus
mihi intellectum et possibilitatem donaverit. Et ego
(Carolus) quantùm sciero et rationabiliter potuero,
domino adjuvante, unumquemque vestrùm
secundùm suum ordinem et personam honorabo,
et honoratum ac salvatum absque ullo dolo ac damnatione,
vel deceptione conservabo, et unicuique
competentem legem et justitiam conservabo, sicut
fidelis rex suos fideles per rectum honorare et salvare
et unicuique competentem legem et justitiam
in unoquoque ordine conservare et indigentibus et
rationabiliter petentibus rationabilem misericordiam
debet impendere. Et pro nullo homine ab
hoc, quantùm dimittit humana fragilitas, per studium
aut malevolentiam, vel alicujus indebitum
hortamentum deviabo, quantùm mihi Deus intellectum
et possibilitatem donaverit. Et si per fragilitatem
contrà hoc mihi subreptum fuerit, cum
hoc recognovero, voluntariè illud emendare curabo.
(Capit. an. 858, Baluz. T. 2, p. 99.)

Cette pièce est une des plus importantes du
règne de Charles-le-Chauve, qui soient parvenues
jusqu’à nous. Ce serment réciproque devint
le seul lien politique entre les Français,
et servit d’unique base au droit public que nos
pères connurent tant que dura le gouvernement
féodal. Je prie le lecteur de faire une attention
particulière à ce capitulaire.


[74]
Volumus ut cujuscumque nostrûm homo,
in cujuscumque regno sit, cum seniore suo in hostem
(les guerres privées que se faisoient les
seigneurs) vel aliis suis utilitatibus pergat,
nisi talis regni invasio quam Lanteveri dicunt,
quod absit, acciderit, ut omnis populus illius regni
ad eam repellendam communiter pergat. (Capit. an.
847, ad Marsnam, art. 1, Baluz. T. 2, p. 44.)

[75]
En 815 Louis-le-Débonnaire accorda à
un seigneur nommé Jean et à ses descendans,
un bénéfice considérable dans la comté de Narbonne;
omnia per nostrum donitum habeant ille
et filii sui et posteritas illorum. (Dom Bouquet,
T. 6. p. 472.) Dans le même volume, p. 574,
pareille donation faite en 832 à Aginulfus p.
581; à Adalbertus en 832, p. 611; à Sulbertus
en 836, p. 628; à Eccarius en 839. Voyez encore
les pages 646, 647, 648, etc. Un si grand
nombre de chartes de cette nature conservées
jusqu’à nos jours, prouve que Louis-le-Débonnaire
consentoit aisément à rendre ses bénéfices
héréditaires.

Si aliquis ex fidelibus nostris post obitum nostrum,
Dei et nostro amore cumpunctus, sæculo
renuntiare voluerit et filium vel talem propinquum
habuerit qui reipublicæ prodesse valeat, suos
honores, prout meliùs voluerit, ei valeat placitare.
(Cap. an. 877, art, 10, Baluz. T. 2, p. 259.)

Dom Bouquet, dans sa collection des historiens
de France, T. 8. a publié un très-grand
nombre de chartes de Charles-le-Chauve, par
lesquelles ce prince confère des bénéfices avec
droit d’hérédité. Quand il publia ce capitulaire,
il y a grande apparence qu’il ne lui restoit que
fort peu de bénéfices dont il fût le maître de disposer.
On pourroit même penser que par le mot
honores de l’article qu’on vient de lire, il ne
faut pas moins entendre les comtés que les
simples bénéfices.

[76]
Si comes de isto regno obierit, cujus filius
nobiscum sit, filius noster cum cæteris fidelibus
nostris ordinet de his qui eidem comiti plùs familiares
propinquiores fuerunt, qui cum ministerialibus,
ipsius comitatûs, et cum episcopo in cujus
parochiâ fuerit ipse comitatus, ipsum comitatum
prævideant usquedùm nobis renuncietur, ut filium
illius qui nobiscum erit de honoribus illius
honoremus. Si autem filium parvulum habuerit,
iisdem filius ejus cum ministerialibus ipsius comitatus,
et cum episcopo in cujus parochiâ consistit,
eumdem comitatum prævideant donec obitus præfati
comitis ad notitiam perveniat, et ipse filius
ejus per nostram concessionem de illius honoribus
honoretur. (Capit. an. 877, art. 3, Baluz. T. 2,
p. 269.) Il paroît par cet article que Charles-le-Chauve
s’étoit seulement réservé le droit de

donner l’investiture des comtés à l’héritier. Les
rois ses successeurs ne jouirent pas long-temps
de cet avantage; du moins il n’en étoit plus
question, quand Hugues-Capet parvint à la
couronne.

Parmi les chartes de Louis-le-Débonnaire,
que Dom Bouquet a fait imprimer, la 21me. intitulée:
Securitas, et qui se trouve, T. 6, p.
643, prouve que les comtes commençoient à
s’arroger le droit de conférer les bénéfices du
roi, situés dans l’étendue de leur province ou
comté, et que les pourvus demandoient seulement
la confirmation du prince.

Dans le diplome que Louis-le-Débonnaire
donna en 815 aux Espagnols qui s’étoient retirés
sur les terres de sa domination, pour éviter
les mauvais traitemens des Sarrasins, on lit:
Noverint tamen iidem Hispani sibi licentiam à
nobis esse concessam, ut se in vassalicum comitibus
nostris more solito commendent. Et si beneficium
aliquod quisquam eorum ab eo, cui se commendavit,
fuerit consecutus, sciat se de illo tale
obsequium seniori suo exhibere debere, quale nostrales
homines de simili beneficio senioribus suis
exhibere solent. (Art. 6, Baluz. T. 1, p. 549.)
L’expression more solito, fait conjecturer que
Charlemagne avoit déjà permis aux comtes, pour
leur donner plus d’autorité et de considération,

de conférer des bénéfices royaux. Sans doute
que cette permission ne fut accordée qu’aux
comtes des provinces les plus éloignées, et
qu’ils ne disposoient que des bénéfices les
moins importans. C’est de-là que naquit l’abus
dont les progrès durent être très-rapides pendant
le cours des désordres qui agitèrent les
règnes de Louis-le-Débonnaire et de ses fils.

[77]
Episcopi, singuli in suo episcopio, missatici
nostri potestate et auctoritate fungantur. (Cap.
an. 846, art. 12.)

[78]
Si on a lu mes remarques avec quelque
attention, on y aura trouvé mille passages qui
prouvent que la jurisprudence des appels fut
pratiquée par les Français sous les Mérovingiens
et les premiers Carlovingiens. Voyez Hincmar
de Ord. Pal. Il est certain, d’un autre côté,
que toutes les justices dans le royaume étoient
souveraines, quand Hugues Capet monta sur
le trône; j’en donnerai des preuves dans le
livre suivant: il faut donc que cette révolution
soit arrivée sous les derniers princes de la seconde
race.

[79]
Sous la première race on ne connoissoit
que deux sortes de biens, les bénéfices dont
j’ai assez parlé dans le cours de mon ouvrage,
et les alleux qu’on distinguoit en propres
et en acquêts. On me permettra de m’étendre

sur cette matière. Par acquêts on entendoit ce
que nous entendons encore aujourd’hui, c’est-à-dire,
des biens que le propriétaire avoit acquis;
et par propres, les biens qu’on tenoit
de ses pères; on les appeloit aussi terres saliques.
De terrâ verò salicâ, nulla portio hæreditatis
mulieri veniat, sed ad virilem sexum tota terræ
hæreditas perveniat. (Leg. Sal. Tit. 6.) Pour connoître
ce que la loi des Français saliens appelle
terre salique, il suffit d’ouvrir la loi ripuaire;
on y lit, Tit. 56: dum virilis sexus extiterit,
fœmina in hæreditatem aviaticam non succedat.
Cette loi contient visiblement la même
disposition que la loi salique; et j’en conclus
que ce que l’une appelle hæreditatem aviaticam,
des biens dont on a hérité de ses pères, l’autre
le nomme terre salique.

J’appuie mon observation par une des formules
anciennes que le célèbre J. Bignon a recueillies
et mises à la suite de celle de Marculfe:
Dulcissimæ atque in omnibus amantissimæ filiæ
meæ illi, ego vir magnificus ille, omnibus non
habetur incognitum quod sicut lex Salica continet
de rebus meis, de eo quod mihi ex Allode parentum
meorum obvenit, apud germanos tuos, filios meos,
minimè in hæreditate succedere poteras. Proptereà
mihi præpatuit plenissima et integra voluntas,
ut hanc epistolam hæreditariam in te fieri, et

adfirmare rogarem, ut si mihi in hoc sæculo superstes
apparueris, in omnes res meas, tam ex
Alode parentum meorum, quàm ex meo contractu
mihi obvenit, &c. (Form. 49.)

Ce n’est pas tout, je placerai encore ici une
formule de Marculfe même. Diuturna sed impia
inter nos consuetudo tenetur, ut de terrâ paternâ
sorores cum fratribus portionem non habeant
sed ego perpendens hanc impietatem, sicut mihi à
Domino æqualiter donati estis, ità et à me sitis
æqualiter diligendi, et de rebus meis post meum
discessum æqualiter gratulamini, ideò que per hanc
epistolam, te, dulcissima filia mea, contrà germanos
tuos, filios meos illos in omni hæreditate
meâ, æqualem et legitimam esse constituo hæredem,
ut tam de Alode paternâ, quàm de comparato,
vel mancipiis, aut præsidio nostro, vel quodcumque
morientes reliquerimus æquâ lance cum filiis
meis, germanis tuis, dividere vel exequare debeas,
&c. (F. 12. L. 1.)

Ce seroit trop me défier des lumières de mes
lecteurs, que de m’étendre en raisonnemens,
pour faire voir que ces deux formules nous apprennent
que les terres saliques n’étoient que
des propres, et que les pères pouvoient par un
acte particulier, déroger à la coutume ou à la
loi qui rendoient les femmes inhabiles à cette
succession. Que deviennent donc tous les systèmes

de plusieurs de nos historiens et de nos
jurisconsultes sur la nature des terres saliques?
Tout le monde se fait un systême de l’histoire
de France, pour s’épargner la peine de l’étudier.
Mais je rentre dans mon sujet.

Sous les successeurs de Charles-le-Chauve,
toutes les possessions furent distinguées en
biens roturiers et en terres seigneuriales. Les
terres roturières furent celles sur lesquelles les
seigneurs établirent des redevances, des contributions,
des corvées. Les terres seigneuriales
furent appelées fiefs, quand le propriétaire, en
vertu de sa possession, étoit obligé de prêter
hommage à un autre seigneur; ainsi la Normandie,
par exemple, étoit un fief, parce que
son duc prêtoit hommage au roi de France. Les
terres seigneuriales étoient appelées alleux,
quand le propriétaire, ne prêtant hommage à
aucun seigneur, ne relevoit que de Dieu et de
son épée; c’est-à-dire, ne reconnoissoit sur
terre aucun suzerain ou supérieur par rapport à
sa possession: ainsi la seigneurie de Hugues-Capet,
comme roi de France, étoit un alleu.

Il y eut dans l’étendue du royaume de France,
plusieurs seigneuries qui furent des alleux.
Dictus enim episcopus et successores sui vivarienses
episcopi qui pro tempore fuerint, jurare debebunt
se esse fideles de personis et terris suis

nobis et successoribus nostris regibus Franciæ; licet
terram suam à nemine tenere, sed eam habere
Allodialem noscantur. (Tract. Inter Phib.
Pulc. et Episc. Vivar. art. 2.) Ce traité, qui
est du 2 janv. 1307, se trouve dans le recueil
des ordonnances des rois de France,
commencé par de Laurière, et continué par
Secousse, (T. 7, p. 7.) Je désignerai désormais
ce recueil par ordonnances du Louvre.

[80]
Cette juridiction étoit ancienne, j’en tire
la preuve d’un capitulaire de 779. Si vassus noster
justitias non fecerit, déni de justice, tunc et
comes et missus ad ipsius casam sedeant et de suo
vivant quòusque justitiam faciat. (Art. 11.) Cette
juridiction subsistoit encore du temps de
Charles-le-Chauve et de son petit-fils Carloman;
on verra par les passages suivans en
quoi elle consistoit.

Mandet comes vel publicæ rei minister episcopo,
vel abbati, vel illi quicumque locum episcopi, vel
abbatis, vel abbatissæ tenuerit, vel potentis hominis
in cujus potestatem vel proprietatem confugerit
(reus) ut reddat ei reum. Si ille contradixerit
et eum reddere noluerit, in primâ contradictione,
solidis 15 culpabilis judicetur; si ad
secundàm inquisitionem eum reddere noluerit, 30
solidis culpabilis judicetur.... Ipse comes veniens
licentiam habeat ipsum hominem intrà immunitatem

quærendi, ubicumque eum invenire potuerit...
Si verò intranti in ipsam immunitatem vel in cujuslibet
hominis potestatem vel proprietatem comiti
collectâ manu quislibet resistere tentaverit, comes
hoc ad regem vel principem deferat... Ità qui comiti
collectâ manu resistere præsumpserit, sexcentis solidis
culpabilis judicetur. (Cap. Pist. an. 864.
art. 18.) De nostris quoque dominicis vassallis
jubemus, ut si aliquis prædas egerit, comes in cujus
potestate fuerit, ad emendationem eum vocet. Qui
si comitem aut missum illius audire noluerit, per
forciam illud emendare cogatur. (Cap. an. 882.)



CHAPITRE VI.

[81]
Boson, beau-frère de Charles-le-Chauve
et gendre de l’empereur Louis II,
fut plus ambitieux que les autres seigneurs.
Ne se contentant pas d’usurper tous les droits
de la souveraineté dans son gouvernement ou
comté d’Arles, il voulut porter le titre de roi
de Provence. Cette première usurpation devint
un exemple contagieux. Rodolphe s’établit dans
la Bourgogne Transjurane, c’est-à-dire, au-delà
du Mont-Jura, et donna naissance à un
second royaume de Bourgogne, qui fut bientôt
considérable par l’union du royaume d’Arles
ou de Provence. Ce sont les provinces que ces

princes ont occupées, qu’on a appelées le pays
de l’Empire dans les Gaules, et qui relevèrent
des successeurs de Louis-le-Germanique, et
non de ceux de Charles-le-Chauve.

Arnould, fils naturel de l’empereur Carloman,
et que la tache de sa naissance excluoit
du trône; Si verò absque legitimis liberis, aliquis
eorum (les fils de Louis-le-Débonnaire) decesserit,
potestas illius ad seniorem fratrem revertatur,
et si contigerit illum habere liberos ex concubinis,
monemus ut ergà illos misericorditer agat. (Chart.
divis. Imp. Lud. Pii, art. 5.) Arnould, dis-je,
usurpa le royaume de Germanie, qu’il laissa à
son fils Louis IV; et ce prince eut pour successeur
Conrad I, duc de Franconie, que les
Allemands élurent pour roi. En Italie, plusieurs
seigneurs se disputèrent le titre d’empereur
et de roi, jusqu’à ce que les rois de
Germanie y firent reconnoître leur autorité, et
furent couronnés empereurs.

[82]
Personne n’ignore à quel prix Charles-le-Chauve
acheta l’empire, après la mort de
Louis II, son neveu. Voyez l’acte de son couronnement
à Pavie. La donation de Constantin
passoit alors pour une pièce authentique; on
croyoit de bonne foi que Rome appartenoit aux
apôtres S. Pierre et S. Paul, et que le pape,
revêtu de leurs pleins pouvoirs, étoit l’organe

de leur volonté. Le pape qui avoit été si petit
avant le règne de Pepin, et qui, après avoir
couronné Charlemagne, le salua comme son
maître, croyoit actuellement, en nommant un
empereur, ne donner qu’une espèce de vidame
ou d’avoué à son église.

Pontifici consultissimum visum Ottonem sibi
defensorem adsciscere eodem ferè, quo anteà Carolum
jure; et quidem ut deinceps protectio illa
sedis romanæ regno Germaniæ ità conjuncta foret
ut qui eo regno potiretur, ad hanc quoque statim
jus nancisceretur. (Sev. de Monsanbano, de
Stat. Imp. Germ. L. 1, § 13.) Tout le monde
sait que cet ouvrage publié sous le nom de Severin
de Monsanbano, est du célèbre Puffendorf.

[83]
Ut nemo suo pari suum regnum aut suos
fideles, vel quod ad salutem sive prosperitatem
ac honorem regium pertinet, discupiat. (Pact. inter
Car. Cal. et ejus fratres, art. 2.) Ut unusquisque
fideliter suum parem, ubicumque necessitas
illi fuerit, aut ipse potuerit, aut per se, aut per
filium, aut per fideles suos, et consilio et auxilio
adjuvet. (Ibid. art. 3.)

[84]
Philippe-Auguste possédant un fief qui
relevoit de l’évêque d’Amiens, passa un acte
avec ce prélat, dans lequel il est dit: Voluit
hæc ecclesia et benignè concessit ut fœodum suum
absque faciendo hominio teneremus, cum utique

nemini facere debeamus vel possimus. De ces dernières
paroles, Brussel conclut, dans son
traité, de l’usage des fiefs, p. 152, que le roi
ne prêtoit jamais hommage à aucun seigneur.
Mais si ces paroles, cum utique nemini facere
debeamus vel possimus, sont une preuve de la
proposition de Brussel, pourquoi Philippe-Auguste,
si jaloux de ses droits, et si habile à
les étendre, regarde-t-il l’exemption de faire
hommage à l’évêque d’Amiens, comme une
grâce? C’est ce que signifie benigne concessit.
Pourquoi traite-t-il avec ce prélat? Pourquoi
se rachete-t-il d’un hommage qu’il ne doit pas,
en consentant de ne plus jouir chez cet évêque
du droit de gîte?

Brussel, fort savant dans nos antiquités, et
dont l’ouvrage est plein de recherches très-curieuses
et très-instructives, savoit mieux que
moi, qu’il ne faut lire nos anciennes chartes
qu’avec une extrême précaution. On doit souvent
s’arrêter plutôt à l’esprit général d’une
pièce, qu’à quelques expressions particulières
qu’on y a glissées avec art. L’évêque d’Amiens
aura regardé comme une petite vanité dans
Philippe-Auguste, de dire qu’il ne devoit ni
ne pouvoit faire hommage à personne; il lui
aura permis d’insérer cette prétention dans son
acte, parce qu’elle ne portoit aucun préjudice

aux droits de l’église d’Amiens, et que le
prince n’en avoit pas moins été obligé de se
racheter de la prestation de l’hommage, en
renonçant à son droit de gîte.

Brussel rapporte dans son ouvrage un
autre acte du même prince, avec l’évêque de
Térouenne. Noverint universi quod Lambertus,
Morinensis episcopus, nos et successores nostros absolvit
et in perpetuùm quitos dimisit ab hommagio
quod sibi facere debeamus de Feodo Hesdin.
Pourquoi Philippe-Auguste apprendroit-il à
tout le monde, noverint universi, que l’évêque
de Térouenne l’a exempte de l’hommage, si
c’eût été un droit du roi de n’en point prêter?
Il reconnoît dans cette charte, qu’il devoit
l’hommage pour le fief d’Hesdin: il avoit donc
tort, en traitant avec l’évêque d’Amiens, de
dire qu’il ne devoit ni ne pouvoit faire hommage
à personne. Il y a apparence que l’évêque
de Térouenne étoit plus exact et moins complaisant
que l’évêque d’Amiens.

Je suis d’autant plus surpris de cette méprise
de Brussel, qu’il remarque avec raison, p. 154,
que quand le roi possédoit quelque terre relevante
d’un seigneur, il étoit obligé d’en faire
acquitter les services et les charges par un gentilhomme,
sous peine de confiscation. Dans un
temps postérieur à Philippe-Auguste, et où le

gouvernement féodal touchoit à sa ruine, Louis
Hutin lui-même convenoit avec les gentilshommes
de Champagne, qu’il n’acquerroit
aucune possession dans les terres de ses barons
sans leur consentement; et que, quant aux fiefs
qui lui écherront, ou par confiscation, ou par
succession, dans les hautes-justices des seigneurs,
il les fera desservir, ou en payera l’indemnité.
(Ordon. du Louvre, ordon. de Mai 1315,
rendues à la requête des nobles du comté de Champagne,
t. 1, p. 573.) Brussel rapporte, p. 156,
que le roi Charles VII, en 1439 et 1442, prêta
hommage, par procureur, à l’évêque de Beauvais
et à l’abbé de S. Denis.

[85]
Hugues-Capet étoit duc de France,
c’est-à-dire, de la province appelée aujourd’hui
l’isle de France, comte de Paris et
d’Orléans. Son frère étoit duc de Bourgogne.
Il avoit une sœur mariée à Richard, duc de
Normandie.

[86]
Les raisons que je rapporte dans le corps
de mon ouvrage, pour prouver qu’il ne put
point y avoir d’assemblée de la nation qui
déférât la couronne à Hugues-Capet, me
paroissent former, dans le genre historique,
une démonstration à laquelle on ne peut rien
répondre. Cependant, je rapporterai dans cette
remarque, tout ce qu’on trouve dans nos

anciennes chroniques, au sujet de l’avénement
de Hugues-Capet au trône.

Ludovicus, Francorum rex, obiit eodem anno
(987); Hugo Dux, rex Francorum est elevatus
Noviomi. (Ex chron. Floriacensi.) In primario
flore juventutis obiit (Ludovicus) in quo deficit generatio
regum ex familia Caroli Magni, et succedit
ex aliâ familiâ Hugo rex. (Ex chron. Virdunensi.)

Ludovico, Francorum rege, mortuo, Francis
regnum transferre volentibus ad Karolum ducem
fratrem Lotharii regis, dum ille rem ad consilium
defert, regnum Francorum usurpat Hugo,
filius Hugonis. (Ex chron. Sigiberti.) Eodem
anno rebellavit contra Karolum, dux Francorum
Hugo, eo quòd accepisset Karolus filiam (Agnetem)
Herberti comitis Trecarum. Collecto igitur Hugo
exercitu copioso valdè, obsedit Laudunum ubi commanebat
Karolus cum conjuge suâ. (Ex Chron.
Hug. Floriacensis Mon.) Regnum pro eo accipere
voluit patruus ejus Karolus, sed nequivit; quia
Deus judicio suo meliorem eligit. Nam episcopus
Ascelinus montis Laudunensis urbis hebdomadâ
ante Pascha post convivium in lecto quiescentem
cum dolo cepit, et consensu plurimorum Hugo dux
in regem elevatus est. (Ex chron. Odoranni.) Après
avoir lu ces trois autorités, que doit-on conclure
d’un fragment imprimé par Dom Bouquet,

T. 8, p. 307; il y est dit: eodem anno, id est,
987. Franci assumentes Hugonem memoratum ducem,
Noviomo illum sublimant in regni Solio.
Traduire Franci par assemblée de la nation,
ne seroit-ce pas vouloir se tromper?

Je conviens que Hugues-Capet assembla à
Noyon, ses amis et ses parens, dont il forma
une assemblée; mais le duc Charles avoit aussi
rassemblé ses partisans d’un autre côté. Ces
assemblées n’étoient point légales, c’étoient des
conventicules qui ne représentoient en aucune
manière la nation. Immatura adolescens (Ludovicus)
præventus morte, destitutum proprio hærede,
Francorum dereliquit regnum. Sanè patruus
ejus Carolus conabatur, si posset, à sui generis
authoribus diù possessum sibi vendicare regnum
sed ejus voluntas nullum sortitur effectum. Nam
Franci primates, eo relicto, ad Hugonem qui
ducatum Franciæ strenuè tunc gubernabat, magni
illius Hugonis filium, se convertentes, Noviomo
civitate Solio sublimant regio. (Ex chron. S.
Benigni Divion.)

Par Franci primates, il ne faut entendre que
les partisans de Hugues-Capet, les principaux
seigneurs du duché de France, et non pas de
la nation française. En effet, il est impossible
de citer quelque passage de nos anciens monumens,
d’où l’on puisse inférer que les vassaux

immédiats de la couronne, les seuls qui eussent
alors quelque droit d’en disposer, se soient
trouvés à Noyon, pour élever Hugues-Capet
sur le trône. La chose est même démontrée
impossible par le peu de temps qui s’écoula
entre la mort de Louis V et le couronnement
de Hugues-Capet. L’un mourut le 21 Mai de
l’an 987; et l’autre, d’abord reconnu pour roi
à Noyon, fut sacré à Rheims, le 3 Juillet de la
même année. Remarquez encore que depuis
que les peuples de chaque province avoient
leurs souverains particuliers, on commençoit
à ne les plus appeler que du nom particulier
et distinctif de leurs pays. Burgundiones, Aquitani,
Britanni, Normanni, &c. On ne donnoit
le nom de Franci qu’aux habitans du duché de
France.

Je ne citerai plus qu’un fragment imprimé
par Dom Bouquet, t. 8, p. 299, car, je ne
veux pas abuser de la patience de mes lecteurs.
Patruus autem ipsius Carolus quem privatum
senuisse suprà prælibavimus, paternum volens
obtinere regnum, incassùm laborabat. Nam ejus
voluntas nullum habuit effectum. Eo enim spreto,
Francorum primates communi consensu Hugonem
qui tunc ducatum Franciæ strenuè gubernabat,
Magni Hugonis filium, cujus jam mentio facta est,
Noviomo sublimant regio solio, eodem anno quo

Ludovicus adolescens obiit. Les mots communi
consensu de ce passage, prouvent bien qu’il ne
faut entendre par Francorum primates, que les
seigneurs les plus considérables du duché de
France; car, il est certain que le duc Charles
avoit dans le royaume plusieurs amis puissans,
qui, bien loin de reconnoître la nouvelle
dignité de Hugues-Capet, lui firent la guerre
avec chaleur. Les chroniques de S. Denis
parlent de cette révolution, comme d’un événement,
dont la violence et la force décidèrent.

Fin des remarques du livre second.






REMARQUES ET PREUVES

DES

Observations sur l’histoire de France.



LIVRE TROISIÈME.



CHAPITRE PREMIER.

[87]
Sache bien ke selon Diex ke tu n’as
mie plenière poote seur ton vilain. Donc se tu
prens du sien fors les droites redevances ki te
doit, tu le prens contre Diex et seur le péril
de t’ame et come Robierres, et ce kon dit, toutes
les coses que vilain a sont son seigneur, c’est
voirs à garder. Car, s’ils étoient son seigneur
propre, il n’avoit nule différence entre serf et
vilain. Mais par nostre usage n’a entre toi et ton
vilain juge fors Diex tant com il est tes coukans
et tes levans s’il n’a autre loi vers toi fors la
coutume. Pierre-de-Fontaine, (C. 21, §. 8.)

[88]
Placuit mihi ut statum ingenuitatis meæ in
vestrum deberem obnoxiare servitium, quod ità
feci, undè accepi à te prætium in quod mihi benè
complacuit, solidos tantos, ità ut ab hodiernâ die
quidquid de me servo tuo, sicut et de reliquâ

mancipiâ tuâ, facere volueris, à die præsente liberam
et firmissimam in omnibus habeas potestatem.
(Cap. Baluz. T. 2, p. 474.)

Beaumanoir, (Coutumes de Beauvoisis, chap.
45), en rapportant les causes qui avoient si fort
multiplié les serfs dans le royaume, dit que
plusieurs hommes libres s’étoient vendus eux
et leurs hoirs, soit par misère, soit pour avoir
la protection d’un maître contre leurs ennemis:
il ajoute que quand les seigneurs convoquoient
autrefois leurs sujets pour la guerre, ils leur
ordonnoient de se rendre au Ban, sous peine
de servitude pour eux et leurs descendans. Il
dit encore que des hommes libres s’étant engagés
par dévotion, pour eux et pour leur postérité,
à rendre de certains services ou à payer
de certaines redevances à une église ou à un
monastère, on oublia l’origine de cette sujétion,
et qu’enfin, on la regarda comme la
preuve d’une véritable servitude.

[89]
Burgensis, Burgi incola, bourgeois. C’est
le nom qu’on donnoit aux hommes libres qui
habitoient les villes. Je me sers ici de cette expression,
quoique les bourgeoisies ne fussent
pas encore établies du temps de Hugues-Capet;
je parlerai dans le dernier chapitre de ce livre,
de l’établissement des bourgeoisies, ou des
communes, qui ne remonte pas plus haut que

le règne de Louis-le-Gros. De villa, on appeloit
villanus en latin, et vilain en français, un
homme libre domicilié à la campagne.

[90]
Cela est démontré par l’accord dont les
évêques et les seigneurs convinrent sous le
règne de Philippe-Auguste, pour arrêter les
fraudes des hommes libres, qui, par des donations
ou des ventes simulées, s’affranchissoient
de toute charge, en mettant tout leur bien sur la
tête de quelque clerc qui n’étoit qu’un prête-nom.
Quod nullus burgensis vel villanus potest filio suo
clerico medietatem terræ suæ, vel plus quàm medietatem
donare si habuerit filium vel filios. Et si
dederit ei partem terræ citrà mediam, clericus
debet reddere tale servitium et auxilium quale
terra debebat dominis quibus debebatur; sed non
poterit talliari nisi fuerit usurarius vel mercator;
et post decessum suum terra redibit ad proximos
parentes, et nullus clericus potest emere terram
quin reddat domino tale servitium quale terra debet.
(Capit. Philip. Aug. art. 4.)

[91]
«Quand li seigneur voit que ses homs,
de cors devient clercs, qu’il traie à l’évesque, et
que il le requerre que il ne li fache pas couronne;
et se il l’a fete que il l’oste, et li évesque i est
tenus, mes que il en soit requis, avant que il
ait greigneur ordre que de clerc et se il atant
tant que il ait greigneur ordre, li clerc demeure

en estat de franchise.» (Beaum. C. 45.) Cet
usage étoit connu sous la seconde race. Ut nullus
episcopus ad clericatus officium servum alterius sine
domini sui voluntate promovere præsumat. (Capit.
an. incerti, art. 24. Baluz. T. 1, p. 155.)

[92]
«Servitude vient de par les meres, car
tuit li enfant que chele porte qui est serve sont
serf. Tout soit il ainssint que li peres soit frans
homs; neis se li peres estoit chevaliers, et il
épousoit une serve si seroient tuit li enfant serf
que il avoit de li. (Beaum. C. 45.)

Se uns hom de grand lignaige prenoit la fille
à un vilain à fame, ses enfans porroient bien
estre chevaliers par droit. Se aucuns homs estoit
chevalier, et ne fust pas gentishome de parage,
tant le fust-il de par sa mere, se ne le pourroit-il
estre par droit.» (Estab. de S. Louis, L. 1,
chap. 128.) On voit par ce passage que les
mésalliances ne sont pas une chose nouvelle
parmi nous, et qu’elles ne portoient aucun
préjudice à la famille d’un gentilhomme.

«Quant la mere est gentil femme, et pere ne
l’est pas, li enfant si ne pueent estre chevaliers,
et ne pourquant li enfant ne perdent pas l’estat
de gentillesce dou tout, ainchois sont de mené
comme gentilhomme dou fet de leur cors.»
(Beaum. C. 45.) Si ce gentilhomme par mère,
avoit des enfans, il n’y a aucune difficulté qu’ils

ne pussent être armés chevaliers par droit, puisqu’ils
étoient gentilshommes de parage. On
appeloit gentilhomme de parage, celui dont le
père étoit noble. Je prie de remarquer ces
anoblissemens connus sous les premiers Capétiens,
et qui n’étoient qu’une suite des coutumes
de la première et de la seconde race.
Après de pareilles autorités, comment le comte
de Boulainvilliers et quelques autres écrivains
ont-ils pu avancer que les roturiers ne commencèrent
à être anoblis que sous le règne de
Philippe-le-Bel? Il est vrai que ce prince fut le
premier qui donna des lettres de noblesse,
telles qu’on les donne aujourd’hui; mais il ne
faut pas en conclure que les anoblissemens
fussent inconnus avant lui. Je vais ajouter ici
les autorités qui prouvent que la possession
d’un fief ou d’une terre noble donnoit la
noblesse.

«Se aucuns home coustumier conquéroit, ou
achetoit chose qui fust à mettre homage, ou il
porchasse envers son seigneur comment il le
mette en foy ou en homage en tous ses héritages,
ou en partie, en tele foy, comme est la
chose qui seroit pourchaciée, si auroit autant
li uns comme li autres, fors li aisné qui seroit
la, li auroit la moitié selon la grandeur de la
chose, et pour faire la foy, et pour gerir les

autres en parage, et tout ainsi départira toujours
mes jusques en la tierce foy, et d’ileques
en avant si aura l’aisné les deux parties, et se
départira toujours mes gentiment.» (Estab. de
S. Louis, l. 1, chap. 141.) Les fils d’un roturier
partageoient également entre eux la succession
de leur père. On voit par ce passage, que le fils
aîné d’un roturier anobli par la possession d’un
fief, commençoit par avoir la moitié de la succession
de son père, et que ses frères partageoient
entre eux l’autre moitié. Les enfans de
ce fils aîné suivoient encore la même règle dans
le partage du bien de leur père; mais ces enfans
se trouvant à la tierce foi, c’est-à-dire, étant les
troisièmes de leur famille, qui rendoient successivement
la foi et hommage pour le fief que
leur grand-père avoit acquis, leur succession se
partageoit gentiment, et le fils aîné, au lieu de
la moitié, avoit les deux tiers de la succession.

«Se li homs de poote maint en franc-fief, il
est demenés comme gentishoms, comme de
ajournemens et de commandemens, et peut
user des franchises dou fief. (Beaum. C. 30.) La
franchise des personnes ne afranchit pas les hiretages
vilains, mais li franc-fief franchissent le
personne qui est de poote, en tant comme il i
est couchans et levans, il use de la franchise du
fief.» (Ibid. C. 48.) On ne doit pas être surpris

du privilége que les fiefs avoient d’anoblir,
après ce que j’ai dit des seigneurs dans le premier
livre de cet ouvrage; elles devinrent le
seul titre de distinction entre les familles; et
cet usage s’accrédita tellement chez les Français,
que malgré les efforts qu’ont faits les rois pour
s’attribuer à eux seuls le privilége d’anoblir, ce
n’est qu’en 1579 que la possession d’un fief
n’a plus été un titre de noblesse. (Voyez l’ordonnance
de Blois de 1579.)

Ce que dit Beaumanoir, «que la franchise
des personnes ne afranchit pas les hiretages
vilains,» ne détruit pas ma conjecture, que
sous le règne de Hugues-Capet, la noblesse
des personnes passoit aux possessions, c’est-à-dire,
que les possessions roturières d’un
gentilhomme n’étoient sujettes à aucune redevance,
ni à aucune corvée. Beaumanoir parle
de ce qui se pratiquoit sous S. Louis et Philippe-le-Hardi,
et moi, de ce qui se passoit
sous Hugues-Capet. Quand Beaumanoir écrivoit,
il est certain que les seigneurs avoient
déjà beaucoup restreint les priviléges des gentilshommes
et des clercs. L’accord fait entre les
évêques et les seigneurs, sous le règne de
Philippe-Auguste, et que j’ai rapporté dans
la remarque 90 de ce chapitre, en est une preuve
certaine. Il est dit dans cet acte qu’un bourgeois

et un vilain ne pourront point faire passer
leur bien sur la tête d’un clerc, pour s’exempter
des redevances dues au seigneur. Si les gentilshommes
n’avoient pas alors possédé leurs biens
roturiers en toute franchise, ils n’auroient pas,
sans doute, manqué de faire la même fraude
que les roturiers, et on n’auroit certainement
pas négligé d’y remédier.

[93]
«Nus gentishom ne rend coustumes ni
peages de riens qu’il achate ne qu’il vende, se
il n’achate pour revendre et pour guaigner.
(Estab. de S. Louis, L. 1, C. 58.) Se gentilhomme
avoit meson qui lui fust encheoite en
sa terre le roy ou en chastel à baron, qui soit
taillable, en quelque manière que li gentil l’ait,
soit d’eritaige ou d’écheoite, ou d’autre chose
elle est taillable, se il i fet estage pour lui,
pourcoi il la tiegne en sa main, elle ne sera
pas taillable: me se il l’avoit louée ou affermée
à home coustumier, il ne le porroit pas garantir
de taille. (Ibid. L. 1, C. 93.)

«Voirs est que clers ne gentiex homs, ne
doivent point de travers des choses que il
achatent pour leur user, ne de choses que il
vendent qui soit creué en leur hiretage, me se
ils achatent pour revendre si comme autres
marcheans, il convenroit que les denrées
s’aquitassent dou travers et des chaussiés et des

tonlieus en la maniere que les denrées as marchans
s’aquitent, et che que je ai dit des travers
je entends de toutes manieres des peages
et de tonlieus. (Beauma. C. 30.) Se gentilshoms
tient vilenage, et il meffet de ce qui appartient
à vilenage, les amendes sont dau tele
condition comme se il estoit hons de poote. De
tous autres cas il est demenés ainsint comme
hons de poote seroit, excepté le fet de son cors,
car se il fesoit aucun meffet de son cors, il seroit
selon la loi des gentilshommes.» (Ibid.)



CHAPITRE II.

[94]
Commençant à parler des droits et des
devoirs respectifs des seigneurs, je ferai ici une
observation préliminaire, et bien importante.
La plupart des écrivains qui ont traité du gouvernement
féodal, ont rassemblé pêle-mêle tout
ce qu’ils ont trouvé dans nos anciens monumens
qui pouvoit y être relatif, sans chercher
à distinguer les différentes époques de la naissance
de chaque coutume. Il n’étoit pas difficile
cependant de se douter que plusieurs de nos
coutumes n’ont pu subsister ensemble. Ce
soupçon, si on l’avoit eu, auroit servi de fil
dans le labyrinthe obscur de nos antiquités.

Les établissemens de S. Louis nous parlent de
plusieurs coutumes dont l’origine remonte
visiblement jusqu’au temps où Charles Martel
établit ses bénéfices, et qui, quoique affoiblies
et altérées, subsistoient encore dans le troisième
siècle. Mais ils contiennent aussi plusieurs
usages nouveaux qui commençoient à
avoir force de loi, et d’autres encore qui
se formulent, et que S. Louis vouloit accréditer.
Il faut dire la même chose des ouvrages
précieux de Pierre de Fontaine et de Beaumanoir,
les deux hommes les plus éclairés de leur
temps sur la jurisprudence féodale.

Avec le secours de cette remarque, dont on
sentira, je crois, la vérité, en étudiant les
ouvrages dont je viens de parler, et en les conférant
entre eux ou avec les autres monumens
plus anciens ou contemporains, tout devient
assez clair dans notre histoire de la troisième
race. La plupart des difficultés s’aplanissent; et
on démêle, avec assez de certitude, les différentes
époques où les droits et les devoirs différens
des suzerains et des vassaux, ont pris
naissance; j’aurai soin dans les remarques suivantes
d’indiquer les raisons sur lesquelles je me
fonde pour fixer l’origine de chaque coutume.

[95]
Je ne conçois point comment on a pu
croire que les appels pratiqués pendant la première

et la seconde race, et dont on a trouvé
les preuves dans les remarques des deux livres
précédens, fussent encore en usage sous les
premiers Capétiens, où tous les procès se décidoient
par le duel judiciaire. Le combat auquel
les parties, les juges et les témoins étoient
soumis, rendoit par sa nature les appels impraticables.
Ne pas s’en tenir alors à cette preuve
de l’équité d’un jugement, c’eût été douter de
la justice ou de la puissance de Dieu; puisque
c’étoit une foi vive en ces deux attributs de la
divinité, qui avoit fait adopter aux Français la
procédure meurtrière des Bourguignons.

Pour que l’appel d’un tribunal subalterne à
un tribunal supérieur puisse avoir lieu, il faut
que le plaideur ne puisse pas empêcher les juges
de prononcer la sentence qui le condamne, ou
qu’il puisse les soupçonner d’avoir jugé injustement,
par ignorance ou par corruption. Or,
c’étoient deux choses impossibles dans la jurisprudence
du duel judiciaire; car, le plaideur
étoit en droit de défier et d’appeler au combat
le premier des juges qui ouvroit l’avis de le condamner;
il pouvoit aussi défier le témoin qui
déposoit contre lui. On ordonnoit enfin le combat,
et le tribunal ne faisoit que prononcer qu’un
tel étoit vainqueur ou vaincu; fait qui, se
passant en public et sous les yeux de mille

témoins, ne pouvoit jamais être douteux ni
équivoque.

Fausser une cour de justice, ou l’accuser
d’avoir porté un jugement faux, c’étoit lui faire
l’injure la plus grave, l’interdire de toutes ses
fonctions, et rendre tous ses membres incapables
de faire aucun acte judiciaire. Un plaideur
qui avoit eu cette témérité, étoit obligé, sous
peine d’avoir la tête coupée, de se battre dans
le même jour, non-seulement contre tous les
juges qui avoient assisté au jugement dont il
appeloit, mais encore contre tous ceux qui
avoient droit de prendre séance dans ce tribunal.
S’il sortoit vainqueur de tous ces combats,
la sentence qu’il avoit faussée, étoit
réputée fausse et mal rendue, et son procès
étoit gagné. Si, au contraire, il étoit vaincu
dans un de ces combats, il étoit pendu. Cette
jurisprudence, dont nous sommes instruits par
les Assises de Jérusalem, c’étoit la jurisprudence
même des Français dans le onzième
siècle, puisque Godefroi de Bouillon, élevé en
1099 sur le trône de Jérusalem, fit rédiger les
lois de son royaume, ainsi qu’il nous en avertit
lui-même dans son code, sur les coutumes qui
étoient pratiquées en France, quand il partit
pour la Terre-Sainte.

Quand il arrivoit qu’un plaideur, après avoir

vaincu deux ou trois de ses juges, étoit lui-même
vaincu par un quatrième, je voudrois
bien savoir par quels bizarres raisonnemens,
on justifioit alors la Providence divine, qui
avoit permis que l’injustice et le mensonge
triomphassent deux ou trois fois de la justice et
de la vérité? La foi absurde de nos pères devoit
être certainement très-embarrassée.

Beaumanoir, qui écrivoit la coutume de
Beauvoisis, en 1283, sous le règne de Philippe-le-Hardi,
nous apprend, (C. 61 et 62,) que
dans les terres où l’ancien usage du duel judiciaire
subsistoit encore, un plaideur étoit forcé
de se battre contre tous les juges du tribunal,
si, au lieu d’appeler ou de défier le premier ou
le second d’entre eux qui disoit son avis, il
attendoit, pour fausser le jugement, que la
sentence fût prononcée. Je demande si une
pareille forme de procédure ne rendoit pas
impraticables les appels tels que nous les connoissons
aujourd’hui, et qu’ils étoient pratiqués
sous les deux premières races?

«Tous cas de crieme quelque il soient, dont
l’en puet perdre la vie, appartiennent à haute-justiche,
excepté le larron; car tant soit il ainssint
que lierres pour son larrecin perde la vie,
et ne pour quant larrecins n’est pas de la haute-justice.»
(Beaum. C. 58.) Voici, selon cet

auteur, le cas de haute-justice; meurtre, trahison
ou assassinat, homicide, viol, incendie,
fausse monnoie, trèves et assuremens brisés ou
violés. Les établissemens de S. Louis, (L. 1,
C. 40,) ajoutent le cas de chemins brisiés, et
de meffet de marchié.

Quoique aucun monument de la troisième
race, antérieur au règne de S. Louis, ne parle de
cette différente attribution ou compétence des
justices, on ne sauroit, je crois, douter avec
quelque fondement qu’elle ne fût déjà connue
du temps de Hugues-Capet, et pratiquée comme
une coutume féodale. Cette différente compétence
des justices avoit été établie par Charlemagne.
Ut nullus homo in placito centenarii neque
ad mortem neque ad libertatem suam amittendam
aut ad res reddendas vel mancipia judicetur; sed
ista aut in presentiâ comitis vel missorum nostrorum
judicentur. (Capit. 3, an. 812, art. 4.)

La distinction de la haute et de la basse-justice
se trouve encore expressément énoncée dans
la charte ou diplome que Louis-le-Débonnaire
donna en 815 aux Espagnols qui s’étoient réfugiés
sur les terres de la domination française,
pour se soustraire à la tyrannie des Sarrasins.
Ipsi verò pro majoribus causis, sicut sunt homicidia,
raptus, incendia, deprædationes, membrorum
amputationes, furta, latrocinia, aliarum rerum

invasiones, et undecùmque à vicino suo aut criminaliter
aut civiliter fuerit accusatus, et ad placitum
venire jussus, ad comitis sui mallum omnimodis
venire non recusent. Cæteras verò minores causas
more suo, sicut hactenùs fecisse noscuntur inter se
mutuo definire non prohibeantur. (art. 2.) Et si
quisquam eorum in partem, quam ille ad habitandum
sibi occupaverat, alios homines undecùmque
venientes adtraxerit, et secum in portione
suâ, quam adprisionem vocant, habitare fecerit
utatur illorum servitio absque alicujus contradictione
vel impedimento; et liceat illi eos distinguere ad
justitias faciendas, quales ipsi inter se definire
possunt. Cætera verò judicia, id est, criminales
actiones, ad examen comitis reserventur. (Art. 3.)

N’est-il pas naturel de penser que pendant les
désordres auxquels le gouvernement féodal dut
son origine, les seigneurs les plus puissans
furent les plus grands usurpateurs? Ils ne laissèrent
à leurs vassaux que la basse-justice
appelée Voirie, quand ils purent les dépouiller
de la haute. Ils gênèrent, et restreignirent la
compétence des tribunaux dans les fiefs qui
relevoient d’eux, et y exercèrent même la justice,
lorsqu’il s’agissoit d’y juger des affaires
graves et majeures. Règle générale et sûre de
critique; il faut reconnoître pour des coutumes
subsistantes sous le règne de Hugues-Capet,

celles dont il est fait mention dans les établissemens
de S. Louis, et les écrits de Beaumanoir,
et dont on trouve l’origine dans les
lois de la seconde race; à moins qu’on ne soit
averti par quelque monument postérieur,
qu’elles ont été oubliées et détruites par la
révolution qui ruina la maison de Charlemagne.

La haute-justice et la basse n’eurent pas
vraisemblablement la même compétence, ou
ne connurent pas des mêmes délits dans toutes
les provinces du royaume; car, rien n’étoit, et
ne pouvoit être général et uniforme en France.
Chaque tribunal étendit sa juridiction autant
que les circonstances le permirent. Il ne nous
reste point assez de monumens pour connoître
ces différentes révolutions. Nous ignorons,
par exemple, pourquoi le vol, puni de mort,
et dont la haute-justice connoissoit seule sous
les premiers Carlovingiens, appartenoit à la
basse-justice, sous le règne de S. Louis.

Il est encore évident que chaque seigneur
gêna et limita, autant qu’il put, la souveraineté
que ses vassaux exerçoient dans leurs terres.
Un très-grand nombre de ces vassaux furent
forcés de se servir de la monnoie que leur suzerain
fabriquoit, puisqu’il est certain qu’on
ne comptoit guères plus de 80 seigneurs en
France, qui eussent droit de battre monnoie.


[96]
Volumus atque jubemus ut vassalli episcoporum,
abbatum et abbatissarum, atque comitum
et vassorum nostrorum, talem legem et justitiam
apud seniores suos habeant, sicut eorum antecessores
apud illorum seniores tempore antecessorum
habuerunt. (Capit. Car. Cal. Baluz. T. 2, p. 215.)

[97]
Si rex Philippus Regnum Angliæ invadere
voluerit, comes Robertus, si poterit, regem Philippum
remanere faciet.... et si Rex Philippus in
Angliam venerit et Robertum comitem secum adduxerit,
comes Robertus tam parvam fortitudinem
hominum secum adducet, quàm minorem poterit;
ità tamen ne indè feodum suum ergà regem Franciæ
foris faciat. (Tract. Fœd. inter Henr. Reg.
Ang. et Rob. Com. Fland. art. 2.) Et si rex
Henricus comitem Robertum in Normanniam vel
Maniam, in auxilio secum habere voluerit, et eum
indè summonuerit, ipse comes illùc ibit.... nec
dimittet quin eat, donec rex Francorum judicari
faciat comiti Roberto, quod non debeat juvare
dominum et amicum suum regem Angliæ cujus
feodum tenet, et hoc per pares suos qui eum judicare
debent. (Ibid. art. 16.) Et si illo tempore rex
Philippus super regem Henricum in Normanniâ
intraverit, comes Robertus ad Philippum ibit cum
decem militibus tantùm. (Ibid. art. 19.)

Ce traité passé entre deux des plus puissans
vassaux de la couronne, qui contractoient une

alliance étroite en pleine paix, est très-propre
à nous faire connoître la nature des devoirs
auxquels ils se croyoient assujettis envers le
roi de France leur suzerain, et des droits
attachés à la suzeraineté. Ces devoirs et ces
droits devoient être regardés comme incontestables,
puisque Henri, qui donnoit en fief
au comte Robert un subside annuel de 400
marcs d’argent, pour se faire aider de ses
forces dans les guerres qu’il auroit contre le
roi de France, ne les contredit pas. Propter
prædictas conventiones et prædictum auxilium,
dabit rex Henricus comiti Roberto, unoquoque
anno 400 marcas argenti in feodo. (Ibid. art. 31.)

FIN DU TOME PREMIER.






TABLE

Des Chapitres contenus dans le premier Tome.



	Éloge historique de l’abbé de Mably, par l’abbé
  Brizard.
	page  1



	Notes historiques sur l’Éloge.
	93



	Avertissement de la première édition.
	121






OBSERVATIONS

Sur l’histoire de France.

LIVRE PREMIER.



	Chap. I. Des mœurs et du gouvernement des
  Français en Germanie. Leur établissement dans
  les Gaules.
	129



	Chap. II. Quelle fut la condition des Gaulois et
  des autres peuples soumis à la domination des
  Français.
	143



	Chap. III. Des causes qui contribuèrent à ruiner
  les principes du gouvernement démocratique des
  français. Comment les successeurs de Clovis s’emparèrent
  d’une autorité plus grande que celle qui
  leur étoit attribuée par la loi. Tyrannie des
  grands. Établissement des seigneuries.
	153



	
Chap. IV. De la conduite et des intérêts des différens
  ordres de l’état. Comment les bénéfices conférés
  par les rois Mérovingiens, deviennent héréditaires.
  Atteinte que cette nouveauté porte à l’autorité que
  ces princes avoient acquise.
	169



	Chap. V. De l’origine de la noblesse parmi les Français.
  Comment cette nouveauté contribua à l’abaissement
  de l’autorité royale, et confirma la servitude
  du peuple. Digression sur le service militaire
  rendu par les gens d’église.
	181



	Chap. VI. Progrès de la fortune des maires du palais
  sous les successeurs de Clotaire II. Inconsidération
  de la noblesse à leur égard. Ils s’emparent
  de toute l’autorité. Charles Martel établit de nouveaux
  bénéfices. Pepin monte sur le trône.
	191



	Chap. VII. Pourquoi la nation Française n’a pas
  été détruite sous la régence des rois Mérovingiens.
	208






LIVRE SECOND.



	Chap. I. Origine du sacre des rois de France.
  Du gouvernement et de la politique de Pepin.
  Il s’établit un nouvel ordre de succession au
  trône.
	215



	Chap. II. Règne de Charlemagne. De la forme de
  gouvernement établie par ce prince. Réforme qu’il
  fait dans l’état.  Ses lois, ses mœurs.
	220



	
Chap. III. Réflexion sur le gouvernement établi
  par Charlemagne. Des principes de décadence qu’il
  portoit en lui-même.
	249



	Chap. IV. Foiblesse de Louis-le-Débonnaire. Il
  étend la prérogative royale. Comment la division,
  qui règne entre ses fils ruine l’autorité du prince,
  et rend les seigneurs tout-puissans.
	258



	Chap. V. Ruine entière de l’ancien gouvernement
  sous le règne de Charles-le-Chauve. Ce prince
  rend les bénéfices et les comtés héréditaires. Naissance
  du gouvernement féodal.
	277



	Chap. VI. Démembrement que souffrit l’empire de
  Charlemagne. Ruine de sa maison. Avénement
  de Hugues-Capet au trône.
	290






LIVRE TROISIÈME.



	Chap. I. De la situation du peuple à l’avénement
  de Hugues-Capet au trône. Droits, priviléges,
  état de la noblesse qui ne possédoit pas
  des terres en fief.
	301



	Chap. II. Situation des seigneurs à l’avénement
  de Hugues-Capet au trône. Des causes qui contribuèrent
  à établir une sorte de règle et de droit
  public.
	309







REMARQUES ET PREUVES.



LIVRE PREMIER.



	Chapitre I.
	page 320



	Chapitre II.
	325



	Chapitre III.
	360



	Chapitre IV.
	382



	Chapitre V.
	389



	Chapitre VI.
	406



	Chapitre VII.
	415






LIVRE SECOND.



	Chapitre I.
	416



	Chapitre II.
	421



	Chapitre III.
	443



	Chapitre IV.
	447



	Chapitre V.
	454



	Chapitre VI.
	465






LIVRE TROISIÈME.



	Chapitre I.
	475



	Chapitre II.
	483




Fin de la Table.





Au lecteur.

Ce livre électronique reproduit intégralement le texte original,
et l’orthographe d’origine a été conservée. Seules les erreurs
clairement introduites par le typographe ont été corrigées.
Ces corrections sont soulignées
en pointillés dans le texte.
Positionnez le curseur sur le mot souligné pour voir l’orthographe
initiale.

Cependant la ponctuation, les erreurs u/n et les erreurs æ/œ en latin
ont été tacitement corrigées à certains endroits.

Les notes ont été renumérotées de a à n, les Remarques et Preuves
de 1 à 97.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK COLLECTION COMPLÈTE DES OEUVRES DE L'ABBÉ DE MABLY, VOLUME 1 (OF 15) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1417851745668801432_cover.jpg





