
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Cours de philosophie positive. (6/6)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Cours de philosophie positive. (6/6)


Author: Auguste Comte



Release date: December 28, 2015 [eBook #50786]

                Most recently updated: October 22, 2024


Language: French


Credits: Produced by Sébastien Blondeel, Carlo Traverso, Hans

        Pieterse and the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net (This file was produced from images

        generously made available by the Bibliothèque nationale

        de France (BnF/Gallica) at http://gallica.bnf.fr)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK COURS DE PHILOSOPHIE POSITIVE. (6/6) ***






Au lecteur

Table des matières du sixième volume

Table générale des six volumes

COURS

DE

PHILOSOPHIE POSITIVE.

SE TROUVE AUSSI:

À TOULOUSE, chez Charpentier.



À LEIPZIG, chez Michelsen,

À LONDRES, chez Duleau et Cie,

À VIENNE, chez Rohrmann,



	À TURIN, chez {
	Pic,



	Bocca,




À SAINT-PÉTERSBOURG, chez Graff.


IMPRIMERIE DE BACHELIER,

rue du Jardinet, no 12.




COURS

DE

PHILOSOPHIE POSITIVE,

PAR M. AUGUSTE COMTE,

ANCIEN ÉLÈVE DE L'ÉCOLE POLYTECHNIQUE, RÉPÉTITEUR D'ANALYSE TRANSCENDANTE

ET DE MÉCANIQUE RATIONNELLE À CETTE ÉCOLE,

ET EXAMINATEUR DES CANDIDATS QUI S'Y DESTINENT.





TOME SIXIÈME ET DERNIER,

CONTENANT

LE COMPLÉMENT DE LA PHILOSOPHIE SOCIALE,

ET LES CONCLUSIONS GÉNÉRALES.





PARIS,

BACHELIER, IMPRIMEUR-LIBRAIRE

POUR LES SCIENCES,

QUAI DES AUGUSTINS, No 55.



1842




EXTRAIT DU JUGEMENT

rendu le 29 décembre 1842

PAR LE TRIBUNAL DE COMMERCE

DE PARIS,

Sur l'action intentée par M. Auguste COMTE contre M. BACHELIER,
au sujet de l'Avis de l'éditeur placé par ce libraire en tête du
tome 6e et dernier du Cours de philosophie positive.





Attendu que, dans cet Avis, M. Bachelier ne s'est pas borné à récuser d'avance
la solidarité des assertions de l'auteur, mais qu'il y a ajouté des expressions inconvenantes
envers M. Comte; que ledit avis n'a point été préalablement communiqué
à M. Comte, lequel n'en a eu connaissance que par la publication de son volume;



Attendu qu'un éditeur ne peut faire arbitrairement, dans un ouvrage qu'il
publie, aucune addition ni suppression sans le consentement formel de l'auteur;
et que les usages constants de la librairie s'opposent à ce qu'une portion quelconque
d'une publication soit mise sous presse sans que l'éditeur ait d'abord
obtenu le bon à tirer de l'auteur;

Attendu que, dans la position respective où se trouvent ainsi les parties, tous
rapports de confiance mutuelle deviennent désormais impossibles;

Par ces motifs, le Tribunal ordonne:

1o Que Bachelier sera tenu de supprimer, dans tous les exemplaires non
écoulés, le carton intitulé Avis de l'éditeur, placé avant la préface du 6me volume
de la Philosophie positive, et ce dans les huit jours du présent jugement,
sous peine de cinquante francs de dommages-intérêts pour chaque jour de retard,
à quoi Bachelier serait contraint par toutes les voies de droit et même par
corps;

2o Que les conventions primitivement arrêtées entre les parties sont dès ce
moment résiliées, en ce qui touche le droit exclusif réservé à Bachelier de publier
les éditions subséquentes dudit ouvrage, à la seule charge par l'auteur de n'en
point émettre une nouvelle édition avant l'épuisement de la première;

3o Condamne Bachelier à tous les dépens, même au coût de l'enregistrement du
présent jugement.




AVIS DE L'ÉDITEUR.



Au moment de mettre sous presse la Préface de ce volume,
je me suis aperçu que l'auteur y injurie M. Arago.
Ceux qui savent combien je dois de reconnaissance au
Secrétaire de l'Académie des Sciences et du Bureau des
Longitudes comprendront que j'aie demandé catégoriquement
la suppression d'un passage qui blessait tous mes
sentiments. M. Comte s'y est refusé. Dès ce moment je
n'avais qu'un parti à prendre, celui de ne pas prêter mon
concours à la publication de ce 6e volume. M. Arago, à qui
j'ai communiqué cette résolution, m'a forcé d'y renoncer.



«Ne vous inquiétez pas, m'a-t-il dit, des attaques de
M. Comte. Si elles en valent la peine, j'y répondrai. La
portion du public que ces discussions intéressent sait
d'ailleurs très-bien que la mauvaise humeur du philosophe
date tout juste de l'époque où M. Sturm fut nommé professeur
d'analyse à l'École Polytechnique. Or, avoir conseillé,
dans le cercle restreint de mon influence, de préférer
un illustre géomètre au concurrent chez lequel je
ne voyais de titres mathématiques d'aucune sorte, ni
grands ni petits, c'est un acte de ma vie dont je ne saurais
me repentir.»

Malgré les incitations si libérales de M. Arago, j'ai cru
ne devoir publier cet ouvrage qu'en y joignant une note explicative
du débat qui s'est élevé entre M. Comte et moi.

Paris, 16 août 1842.

BACHELIER, LIBRAIRE-ÉDITEUR.






PRÉFACE PERSONNELLE.



En publiant enfin le dernier volume de ce Traité, je
crois aujourd'hui devoir exposer, à tous ceux qui ont
bien voulu m'accorder aussi longtemps une attention
persévérante, l'explication générale des motifs, essentiellement
personnels, qui ont prolongé pendant douze ans
cette nouvelle élaboration philosophique. Une telle exposition
est ici d'autant plus convenable, que des obstacles
analogues pourront également entraver ou retarder
les divers travaux ultérieurs que j'annonce en terminant
l'ouvrage actuel. Comme le titre même de cette préface
exceptionnelle rappelle expressément sa destination principale,
les lecteurs qui voudront immédiatement poursuivre
le grand sujet étudié dans le tome précédent pourront
la passer sans aucun inconvénient, sauf à y revenir
ensuite, si son objet propre les intéresse suffisamment.



La longue durée de l'élaboration que j'achève aujourd'hui
pourrait d'abord être imputée à la suspension forcée
qu'elle éprouva, aussitôt après la publication du
tome premier, par suite de la crise industrielle qu'occasionna
la mémorable secousse politique de 1830. Ainsi
contraint de chercher un nouvel éditeur, je dus interrompre,
pendant quatre ans environ, une composition
qui, suivant ma nature et mes habitudes, ne pouvait
être jamais écrite qu'en vue d'une impression immédiate.
Une seconde cause de retard dut résulter ensuite de l'extension
très-prononcée qu'acquit graduellement mon

opération philosophique, sans que l'esprit ni le plan en
éprouvassent d'ailleurs la moindre altération quelconque.
Ceux de mes lecteurs qui n'auront pas oublié l'annonce
initiale pourront maintenant se convaincre, soit d'après
l'accroissement du nombre des volumes, soit en vertu
de leur ampleur supérieure, que l'étendue effective de
ce Traité est réellement plus que double de ce qui avait
été originairement promis. Mais, quelle qu'ait dû être
l'influence évidente de ces deux motifs de retard, elle
n'eût véritablement abouti qu'à prolonger jusqu'en 1836
un travail que j'avais d'abord espéré terminer en 1832.
Si donc, au lieu de ces six années, mon œuvre en a finalement
exigé douze, il faut surtout l'attribuer aux
graves obstacles inhérens à ma situation personnelle. Or,
je n'en puis faire suffisamment apprécier la portée essentielle,
soit passée, soit future, qu'en appelant ici une
attention directe, quoique sommaire, sur une existence
privée où je m'efforcerai, d'ailleurs, de caractériser,
autant que possible, son intime connexité avec l'état
général de la raison humaine au dix-neuvième siècle.
Du reste, il a toujours paru convenable que le fondateur
d'une nouvelle philosophie fît directement connaître au
public l'ensemble de sa marche spéculative et même
aussi de sa position individuelle.

Issu, au midi de notre France, d'une famille éminemment
catholique et monarchique, élevé d'ailleurs dans
l'un de ces lycées où Bonaparte s'efforçait vainement de
restaurer, à grands frais, l'antique prépondérance mentale
du régime théologico-métaphysique, j'avais à peine
atteint ma quatorzième année que, parcourant spontanément
tous les degrés essentiels de l'esprit révolutionnaire,

j'éprouvais déjà le besoin fondamental d'une régénération
universelle, à la fois politique et philosophique,
sous l'active impulsion de la crise salutaire dont la principale
phase avait précédé ma naissance, et dont l'irrésistible
ascendant était sur moi d'autant plus assuré, que, pleinement
conforme à ma propre nature, il se trouvait alors
partout comprimé autour de moi. La lumineuse influence
d'une familière initiation mathématique, heureusement
développée à l'École Polytechnique, me fit bientôt pressentir
instinctivement la seule voie intellectuelle qui pût
réellement conduire à cette grande rénovation. Ayant
promptement compris l'insuffisance radicale d'une instruction
scientifique bornée à la première phase de la
positivité rationnelle, étendue seulement jusqu'à l'ensemble
des études inorganiques, j'éprouvai ensuite,
avant même d'avoir quitté ce noble établissement révolutionnaire,
le besoin d'appliquer aux spéculations vitales
et sociales la nouvelle manière de philosopher que
j'y avais apprise envers les plus simples sujets. Pendant
que, à cet effet, je complétais spontanément, surtout
en biologie et en histoire, à travers beaucoup d'obstacles
matériels, mon indispensable préparation, le sentiment graduel
de la vraie hiérarchie encyclopédique
commençait à se développer chez moi, ainsi que l'instinct
croissant d'une harmonie finale entre mes tendances
intellectuelles et mes tendances politiques, d'abord essentiellement
indépendantes, quoique toujours également
impérieuses[1]. Cet équilibre décisif résulta enfin,

en 1822, de la découverte fondamentale qui me conduisit,
dès l'âge de vingt-quatre ans, à une véritable unité mentale
et même sociale, ensuite de plus en plus développée
et consolidée sous l'inspiration continue de ma grande loi
relative à l'ensemble de l'évolution humaine, individuelle
ou collective: elle fut directement appliquée, en 1825

et 1826, à la réorganisation politique, dans les essais
déjà cités souvent en ce Traité, et que je retirerai ultérieurement
du recueil hétérogène où ils restent encore
égarés. Une telle harmonie philosophique ne put être
toutefois pleinement constituée que d'après la première
exécution, commencée en 1826, et réalisée en 1829, de

l'élaboration orale qui a suscité l'élaboration écrite que
je termine maintenant pour la systématisation finale de
la philosophie positive, graduellement préparée par mes
divers prédécesseurs depuis Descartes et Bacon[2].

Note 1:
A cette époque, et quand j'étais parvenu à sentir à la fois la
portée et l'insuffisance de la grande tentative de Condorcet, mon
évolution spontanée fut profondément troublée pendant quelques années,
sans cependant être jamais déviée ni suspendue, par une liaison
funeste avec un écrivain fort ingénieux, mais très-superficiel, dont la
nature propre, beaucoup plus active que spéculative, était assurément
peu philosophique, et ne comportait réellement d'autre mobile essentiel
qu'une immense ambition personnelle (le célèbre M. de Saint-Simon).
Il avait, de son côté, déjà senti, à sa manière, le besoin d'une
régénération sociale fondée sur une rénovation mentale, quelque vague
et incohérente notion qu'il se formât d'ailleurs de l'une et de l'autre,
d'après la profonde irrationnalité de son éducation générale. Cette coïncidence
devint pour lui, à mon égard, la base d'une désastreuse influence,
qui détourna longtemps une partie notable de mon activité
philosophique vers de vaines tentatives d'action politique directe;
quoique, du reste, il en soit résulté chez moi, outre une plus vive excitation
à une publicité immédiate et peut-être même prématurée, une
attention plus décisive à l'efficacité sociale du développement industriel,
sur laquelle toutefois j'avais été auparavant éveillé par les doctrines
économiques, premier fondement réel de la direction qui caractérisait
surtout M. de Saint-Simon. Une telle conformité apparente,
quoique très-incomplète en effet, constitua aussi, après notre rupture,
le motif ou le prétexte des envieuses insinuations dirigées contre l'originalité
de mes premiers travaux en philosophie politique, en attribuant
une importance factice à une vicieuse qualification que m'avait
inspirée, en 1824, une générosité fort mal entendue, ainsi étrangement
récompensée, et que ne portait point, deux ans auparavant, la
première édition de l'écrit correspondant. L'ensemble de mon essor
ultérieur a depuis longtemps écarté spontanément ces vaines récriminations
contre un philosophe qui a souvent, j'ose le dire, accordé, à
chacun de ses divers prédécesseurs, fort au-delà de ce qu'il en avait
véritablement tiré, d'après la double tendance qui m'entraîne, soit à
éviter des détails indifférens au public en rapportant la valeur totale
de chaque conception à celui qui en a manifesté le premier germe distinct,
lors même que la saine appréciation et la réalisation principale
m'en sont essentiellement dues, soit à montrer, autant que possible,
les racines antérieures qui peuvent donner plus de force à mes propres
pensées.

Quoique ce célèbre personnage ait, à mon égard, indignement
abusé du facile ascendant individuel que devait lui procurer mon extrême
jeunesse sur une nature profondément disposée à l'enthousiasme
politique et philosophique, je dois cependant profiter d'une telle occasion
pour venger ici sa mémoire des graves imputations que doivent
inspirer, à tous les hommes sensés et à toutes les âmes pures, les honteuses
aberrations éphémères qu'on a osé introduire sous son nom
après sa mort. S'il eût vécu quelques années de plus, son absence totale
de vraies convictions et son entraînement presque irrésistible vers
les bruyans succès immédiats eussent peut-être égaré sa vieillesse fort
au-delà des bornes qu'il avait toujours spéculativement respectées.
Mais, quoi qu'il en soit d'une telle conjecture, je puis directement assurer
que, pendant six années environ d'une intime liaison, je ne lui ai
pas entendu proclamer une seule fois aucune de ces maximes profondément
subversives de toute sociabilité élémentaire qui lui furent ensuite
impudemment attribuées par des jongleurs qu'il n'avait jamais
connus. J'ai pu seulement observer en lui, après l'affaiblissement résulté
d'une fatale impression physique, cette tendance banale vers une
vague religiosité, qui dérive aujourd'hui si fréquemment du sentiment
secret de l'impuissance philosophique, chez ceux qui entreprennent
la réorganisation sociale sans y être convenablement préparés
par leur propre rénovation mentale.

Note 2:
L'essor initial de cette opération orale fut douloureusement interrompu,
au printemps de 1826, par une crise cérébrale, résultée
du fatal concours de grandes peines morales avec de violens excès de
travail. Sagement livrée à son cours spontané, cette crise eût sans
doute bientôt rétabli l'état normal, comme la suite le montra clairement.
Mais une sollicitude trop timide et trop irréfléchie, d'ailleurs si
naturelle en de tels cas, détermina malheureusement la désastreuse
intervention d'une médication empirique, dans l'établissement particulier
du fameux Esquirol, où le plus absurde traitement me conduisit
rapidement à une aliénation très-caractérisée. Après que la
médecine m'eut enfin heureusement déclaré incurable, la puissance
intrinsèque de mon organisation, assistée d'affectueux soins domestiques,
triompha naturellement, en quelques semaines, au commencement
de l'hiver suivant, de la maladie, et surtout des remèdes. Ce
succès essentiellement spontané se trouvait, dix-huit mois après, tellement
consolidé que, en août 1828, appréciant, dans un journal,
le célèbre ouvrage de Broussais sur l'irritation et la folie, j'utilisais
déjà philosophiquement les lumières personnelles que cette triste expérience
venait de me procurer si chèrement envers ce grand sujet.
Le lecteur sait assez d'ailleurs comment je constatai irrécusablement,
l'année suivante, que ce terrible épisode n'avait nullement altéré la
parfaite continuité de mon essor mental, en accomplissant jusqu'au
bout l'élaboration orale ainsi interrompue trois ans auparavant, et qui
a ensuite fait naître le Traité que j'achève aujourd'hui.

Je crois être maintenant assez connu pour qu'on n'impute point à
de vaines préoccupations personnelles la confidence hardie que je viens
d'adresser à tous ceux qui sauront l'apprécier. En un temps où l'anarchie
morale comporte, chez des natures inférieures, le recours aux
plus indignes moyens, sous l'excitation passagère ou permanente des
antipathies individuelles ou collectives, j'ai cru devoir me garantir
d'avance, par cette franche exposition, contre les insinuation infâmes
que pourraient ainsi secrètement susciter les animosités diverses que
soulèvera de plus en plus l'essor de ma nouvelle philosophie, et auxquelles
ce dernier volume doit surtout imprimer spontanément une
dangereuse impulsion. Cette juste prévision reposa déjà sur le honteux
emploi de semblables machinations, auxquelles recourut vainement,
en 1838, pour satisfaire envers moi d'ignobles ressentimens privés,
un puissant personnage scientifique, dont le nom doit ici figurer enfin,
en digne punition unique d'une telle conduite, le fameux géomètre
Poisson. On n'a pas d'ailleurs oublié que, quelques années auparavant,
un moyen analogue avait aussi été employé en vain, dans le
monde savant, quoique avec une intention beaucoup moins haineuse,
afin de ruiner le crédit intellectuel de l'illustre navigateur qu'une récente
catastrophe vient d'enlever à la France. Par ces deux exemples
incontestables du déplorable égarement pratique où peut conduire le
jeu naturel de nos passions, même scientifiques, le lecteur comprendra,
j'espère, le motif et la portée d'une explication où l'on aurait pu, sans
cela, soupçonner l'influence d'inquiétudes exagérées, que la malveillance
eût même tenté peut-être d'ériger en symptômes indirects d'une
certaine persistance actuelle de l'accident qui en est l'objet.

Dès l'origine de mon essor philosophique, dénué de
toute fortune personnelle, même future, j'ai eu le bonheur
de comprendre que mon existence matérielle devait
directement reposer sur des occupations professionnelles
indépendantes de mes travaux spéculatifs, dont le succès

serait, par leur nature, trop lointain et trop incomplet
pour jamais suffire à consolider ma position privée. Afin
toutefois que cette nécessite continue tendît, autant que
possible, à développer ma vocation principale, sans jamais
pouvoir l'altérer, je choisis spontanément, à cet
effet, en 1816, l'enseignement mathématique, envers
lequel mon aptitude spéciale avait été, j'ose le dire, déjà
remarquée, pendant que j'étudiais à l'École Polytechnique,
aussi bien par mes chefs que par mes camarades.

Cet enseignement a sans cesse constitué, depuis cette
époque, dans ses divers degrés, et sous tous ses modes,
mon unique moyen d'existence. Mais quoique, pendant
ces vingt-six années, mon élaboration philosophique
n'ait jamais troublé, en aucune manière, ces devoirs
spéciaux, toujours aussi scrupuleusement accomplis que
si je m'en fusse exclusivement occupé, elle a essentiellement
empêché, d'après ma discordance involontaire avec
le milieu où j'étais forcé de vivre, que ces longs et constans
services m'aient procuré jusqu'ici la juste récompense
personnelle qui en fût naturellement résultée pour
tout autre professeur uniquement livré, même avec moins
de zèle et de succès, à de telles opérations. Les travaux
transcendans, qui semblaient devoir rehausser le mérite
de mes occupations professionnelles, ont constitué, au
contraire, la principale cause des graves injustices que
j'ai subies dans cette carrière, soit en vertu de la répugnance
qu'ils inspiraient aux diverses influences dominantes,
soit surtout par suite de la basse envie que je
suscitais secrètement autour de moi, en remplissant,
avec une supériorité généralement reconnue, des fonctions
qui, de ma part, étaient ainsi évidemment accessoires.
Quoique je sois jusqu'ici le seul philosophe qui
n'ait fait, ni dans ses écrits, ni dans sa conduite, aucune
concession contraire à ses convictions, l'état présent de
la raison publique commence déjà réellement à permettre,
du moins en France, une telle plénitude de la dignité
spéculative; mais elle n'est pas encore suffisamment
exempte de dangers personnels. Toujours résolu à maintenir
entièrement intacte, à tout prix, mon indépendance
philosophique, j'ai été sans cesse rigoureusement

écarté des diverses branches de notre instruction publique,
par les velléités rétrogrades et l'esprit tracassier
du déplorable gouvernement dont l'heureuse secousse
de 1830 nous a délivrés à jamais. Ainsi réduit
exclusivement aux pénibles ressources de l'enseignement
privé, il a longtemps été pour moi encore plus
précaire et moins efficace qu'envers tout autre, soit
à raison d'une vie essentiellement solitaire qui me tenait
éloigné des relations utiles, soit d'après le peu de sympathie
que je trouvais chez les divers personnages qui
pouvaient le plus appuyer une telle situation. Jusqu'à
une époque très-rapprochée, mon existence a toujours
reposé sur un enseignement quotidien prolongé ordinairement
pendant six ou huit heures. C'est au milieu de
ces entraves qu'a été exécutée la première moitié de ce
Traité; le lecteur doit maintenant s'en expliquer la lenteur
spéciale de publication. Il y a seulement dix ans que
je fus introduit enfin à l'École Polytechnique, dans le
grade le plus subalterne, sous les généreux auspices
spontanés d'un géomètre fort recommandable (feu M. Navier),
dont la rare élévation morale honorait notre
monde scientifique, et dont l'esprit, quoique trop exclusivement
mathématique, avait pourtant su discerner,
à un certain degré, ma valeur caractéristique. Dès lors
directement devenue mieux appréciable, mon aptitude à
l'enseignement fut ensuite solennellement constatée, sur
ce grand théâtre, d'après l'épreuve décisive qui résulta,
en 1836, de l'obligation naturelle où je me trouvai d'y
occuper, par intérim, la principale chaire mathématique.
Mais, malgré cette irrécusable démonstration, que la
noble sollicitude de mes élèves et de mon chef essentiel

(l'illustre Dulong) a fait, j'ose le dire, soit alors, soit
depuis, retentir avec éclat dans le monde savant, les
antipathies scientifiques, spontanément développées à
mesure que je perçais davantage, se sont jusqu'ici activement
opposées à la juste rémunération de mes services
spéciaux. On a cru jusqu'à présent, et on croira sans
doute longtemps encore, m'avoir suffisamment récompensé
en ajoutant, depuis cinq ans, à mon office précaire
et subalterne dans l'enseignement polytechnique, des
fonctions plus importantes, mais également temporaires,
relatives au jugement initial des candidats. Cette double
attribution est d'ailleurs, suivant la coutume française,
tellement peu rétribuée, que je suis obligé, pour suffire
aux nécessités de ma position, d'y joindre au dehors un
actif enseignement quotidien, dans l'un des principaux
établissemens spécialement destinés à la préparation
polytechnique. Il résulte de ces triples fonctions mathématiques
un tel enchaînement d'obligations journalières
que, depuis six ans, je n'ai pu trouver vingt jours consécutifs
de suspension totale, susceptibles d'être pleinement
consacrés ou à un véritable repos ou à l'exclusive
poursuite de mes travaux philosophiques. Cette nouvelle
phase de ma position personnelle ne m'a donc réellement
procuré d'autre amélioration essentielle que de m'avoir
laissé un peu plus de temps pour ma grande élaboration,
en me dispensant désormais de tout enseignement individuel.
Aussi ai-je pu exécuter la seconde moitié de ce
Traité, malgré sa difficulté et son extension supérieures,
beaucoup plus rapidement que la première, en composant,
depuis cette heureuse modification, un volume
environ chaque année. Mais les pénibles entraves qu'un

tel assujettissement continu doit encore apporter directement
à mon essor ultérieur sont surtout aggravées par
le caractère profondément précaire qui, d'après d'absurdes
réglemens, distingue aujourd'hui cette laborieuse
existence[3]. La double réélection annuelle à laquelle
je suis ainsi soumis ne constituerait peut-être, envers
tout autre, qu'une simple formalité, d'ailleurs choquante.
Quant à moi, elle peut, à tout instant, devenir
beaucoup plus grave, en fournissant un point d'appui

légal aux injustes animosités que j'ai involontairement
soulevées, et que le cours naturel de mes travaux doit
directement augmenter, surtout d'après l'action nécessaire
du volume actuel. En tant que répétiteur, mon sort
est subordonné, chaque année, non-seulement aux diverses
impulsions d'une corporation mal disposée à mon
égard, mais aussi à la délicatesse ou à la circonspection
d'un ennemi reconnu, dont la conduite antérieure est
fort loin de garantir, en ce qui me concerne, son équité
ultérieure. Comme examinateur, je suis pareillement exposé

à la réaction annuelle, soit des différentes passions
que doit spontanément susciter le juste exercice de mon
autorité, soit même des vaines utopies spéciales que peut
suggérer à chacun de mes seigneurs officiels le mode
d'accomplissement d'un tel office: des récriminations
pédantesques qui, quoique collectives, n'en étaient pas
moins inconvenantes et même ridicules, m'ont déjà
formellement averti de l'imminente gravité que pourrait,
envers moi, acquérir inopinément un tel joug. À ce
double titre, mes amis et mes ennemis savent également
aujourd'hui que, parvenue à sa quarante-cinquième
année, ma laborieuse existence personnelle peut encore
être brusquement bouleversée, malgré le scrupuleux accomplissement
continu de tous mes devoirs professionnels,
d'après une suffisante coalition momentanée des diverses
antipathies qui s'opposent à mon légitime essor. C'est
afin de sortir, autant qu'il est en mon pouvoir, de cette
intolérable situation, que j'ai cru devoir, par cette préface,
provoquer, à mon égard, une crise décisive, dont
le péril, quelque réel qu'il puisse être, est, à mon sens,
moins funeste que la perspective continue d'une imminente
oppression.

Note 3:
Notre École Polytechnique est essentiellement régie, en tout ce
qui concerne l'enseignement, par un conseil formé principalement
de tous les professeurs quelconques, y compris les maîtres de dessin,
de français et d'allemand, en exceptant seulement ceux qui dirigent
les exercices non obligatoires, comme l'escrime, la danse et la musique.
Depuis dix ou douze ans, cette corporation a graduellement acquis
une grande prépondérance, en se faisant attribuer, à titre de compétence,
la nomination exclusive ou la présentation décisive aux
divers offices polytechniques, par suite de la confiance irréfléchie que
sa composition caractéristique a dû inspirer de plus en plus à un pouvoir
trop disposé à sacrifier, en général, sa juste suprématie effective
aux impérieuses exigences des préjugés actuels. Ce nouvel ascendant a
aussi tendu sans cesse à rendre essentiellement amovibles, en les assujettissant
à une réélection annuelle, tous les emplois quelconques
autres que ceux occupés ou convoités par les membres du conseil dirigeant,
et sans même excepter les fonctions qui, de leur nature, réclament
le plus évidemment une pleine indépendance légale, afin de
résister suffisamment à l'antagonisme continu d'une foule de passions
spontanément convergentes contre leur plus légitime exercice, comme
sont surtout mes difficiles devoirs d'examinateur préalable. Envers
l'office didactique accessoire rempli par ce qu'on appelle improprement
les répétiteurs, les ombrageuses prétentions d'une telle domination
ont été poussées au point que, depuis l'ordonnance de 1832, chacun
d'eux peut être directement repoussé au seul gré personnel du professeur
correspondant: en sorte que la prévoyance législative de nos savans
n'a pu s'élever jusqu'à comprendre la dangereuse autorité qu'ils accordaient
ainsi aux plus injustes animosités que pourrait susciter une rivalité
individuelle alors trop naturelle pour ne devoir pas être fréquente,
on plutôt presque habituelle.

D'aussi absurdes institutions sont sans doute très-propres à vérifier
spécialement ce que j'ai tant de fois établi, en principe, surtout dans
ce dernier volume, sur la profonde incapacité qui caractérise les savans
actuels en matière quelconque de gouvernement, même scientifique.
L'administrateur le plus étranger aux études spéculatives n'eût
certainement jamais adopté spontanément des règles si radicalement
contraires a cette connaissance usuelle de l'homme et de la société
qui distingue naturellement la classe administrative, et qui, même à
l'état empirique, constitue toujours, au fond, dans la vie réelle, notre
plus précieuse acquisition. Vainement donc nos savans voudraient-ils
aujourd'hui renvoyer à l'administration la responsabilité exclusive de
mesures aussi choquantes pour tous les hommes sensés: il est clair que
le pouvoir n'a eu, à ce sujet, d'autre tort essentiel que de céder,
avec trop de condescendance, à l'aveugle impulsion des préjugés et
des ambitions scientifiques. Toute personne bien informée sait même
maintenant que les dispositions irrationnelles et oppressives adoptées
depuis dix ans a l'École Polytechnique émanent surtout de la désastreuse
influence exercée par M. Arago, fidèle organe spontané des
passions et des aberrations propres à la classe qu'il domine si déplorablement
aujourd'hui.

Pour mieux caractériser, surtout quant à l'avenir, une
telle appréciation personnelle, il me reste maintenant à
la rattacher convenablement à la position nécessaire où
me place directement l'ensemble de mon élaboration
philosophique envers chacune des trois influences générales,
théologique, métaphysique et scientifique, qui
se disputent ou se partagent encore l'empire intellectuel.

Il serait certes superflu d'indiquer ici expressément

que je ne devrai jamais attendre que d'actives persécutions,
d'ailleurs patentes ou secrètes, de la part du parti
théologique, avec lequel, quelque complète justice que
j'aie sincèrement rendue à son antique prépondérance,
ma philosophie ne comporte réellement aucune conciliation
essentielle, à moins d'une entière transformation
sacerdotale, sur laquelle il ne faut pas compter. Dès mon
adolescence, j'ai péniblement senti le poids personnel de
cet inévitable antagonisme, première source générale
des difficultés actuelles de ma situation. C'est, en effet,
sous les inspirations rétrogrades de l'école théologique
que fut surtout accompli, pendant la célèbre réaction
de 1816, le funeste licenciement qui brisa ou troubla
tant d'existences à l'École Polytechnique, et sans lequel
j'eusse naturellement obtenu seize ans plus tôt, suivant
les heureuses coutumes de cet établissement, la modeste
position que j'ai commencé seulement à y occuper en 1832;
ce qui eût assurément changé tout le cours ultérieur de ma
vie matérielle. Une exception formelle, émanée de la même
origine, vint ensuite me soustraire personnellement à la
réparation partielle qui compensa, quelque temps après,
pour mes camarades, cette proscription générale. Le
lecteur sait déjà que le prolongement continu de cette
oppressive influence m'interdit surtout l'instruction publique,
et me réduisit à la pénible ressource de l'enseignement
privé. À mesure que mon essor mental s'est
définitivement caractérisé par l'apparition successive des
divers volumes de ce Traité, une inévitable déchéance
officielle n'a pas empêché envers moi les malveillantes
manifestations de ce parti incorrigible, qui, depuis cinq
siècles, se sentant de plus en plus incapable de soutenir

aucune véritable discussion, aspire toujours, même dans
l'impuissance, à exterminer ou à avilir ses divers adversaires
philosophiques. Malgré sa circonspection accoutumée,
la cour de Rome a récemment fulminé, contre un
ouvrage qui n'était pas achevé, une de ces ridicules censures
qui ont désormais perdu jusqu'à l'étrange pouvoir,
subsistant encore au siècle dernier, d'exciter à lire les
ouvrages qui en sont l'objet, et envers lesquels le public
actuel ne daigne pas même s'informer d'une telle proscription.
Au début de la présente année, à l'occasion de
la réouverture habituelle du cours populaire d'astronomie
que je professe gratuitement depuis douze ans, les
plus ignobles organes de cette école, dans le vain espoir
d'un prochain triomphe, ont osé demander hautement,
à un pouvoir qui ne leur est plus dévoué, la destruction
directe de tous mes moyens actuels d'existence, pour
avoir systématiquement proclamé la nécessité et la possibilité
de rendre enfin la morale pleinement indépendante
de toute croyance religieuse, d'après l'universel
ascendant de l'esprit positif, enfin directement érigé en
unique base solide de toutes les notions humaines.

Envers le parti métaphysique, soit gouvernant, soit
aspirant, ma position nécessaire, quoique relative à une
collision moins prononcée, est, au fond, encore plus dangereuse
pour moi, à cause de la grande prépondérance
qu'il exerce aujourd'hui, à tous égards, en France. Plus
éclairé et plus souple que le précédent, ce parti équivoque
sent confusément que, depuis Descartes et Bacon,
l'essor graduel de la philosophie positive a été surtout
dirigé spontanément contre sa domination transitoire,
non moins intéressée aujourd'hui que les prétentions

purement théologiques à empêcher, à tout prix, l'installation
sociale de la vraie philosophie moderne. En
considérant d'abord la portion de cette école qui règne
maintenant, je puis aisément signaler, chez son plus
éminent organe, un exemple très-caractéristique de sa
disposition instinctive à me tenir, autant que possible,
non sans doute dans l'oppression sacerdotale, mais dans
une profonde obscurité personnelle, à la fois mentale
et sociale. Ayant été, dès mon premier essor philosophique,
individuellement apprécié, à certains égards,
en 1824 et 1825, par M. Guizot, je lui ait fait l'honneur,
il y a dix ans, lors de son principal avénement politique,
de m'écarter une seule fois envers lui de la règle constante
que je me suis prescrite de jamais rien demander aux
divers pouvoirs actuels en dehors de ce qui m'est strictement
dû d'après les usages établis. Quelques ouvertures
de sa part me conduisirent alors à lui proposer de créer,
au Collége de France, une chaire directement consacrée
à l'histoire générale des sciences positives, que seul encore
je pourrais remplir de nos jours, et à laquelle
j'eusse spontanément donné un caractère convenablement
relatif à l'ascendant scientifique et logique de la nouvelle
philosophie. Or, après diverses tergiversations, M. Guizot,
qui a fondé, là et ailleurs, pour ses adhérens ou ses
flatteurs, tant de chaires inutiles ou même nuisibles,
fut bientôt entraîné, par ses rancunes métaphysiques,
à écarter définitivement une innovation qui pouvait honorer
sa mémoire, et dont il avait d'abord semblé comprendre
la valeur naturelle. Je fus même ensuite obligé
de publier, dans deux journaux, en octobre 1833, avec
quelques commentaires spéciaux, la note philosophique

que j'avais dû composer à ce sujet, afin d'empêcher au
moins que cette proposition, qui, en effet, est ainsi
restée ultérieurement intacte, ne se trouvât finalement
gaspillée au profit de quelque courtisan. Quant à la partie
de l'école métaphysique qui constitue aujourd'hui ce
qu'on appelle vulgairement l'opposition, et dont la principale
influence réside dans la presse périodique, ses
dispositions envers moi sont, sans doute, assez caractérisées
par l'étrange silence que ses divers organes, quotidiens
ou mensuels, ont unanimement gardé, pendant
douze ans, pour la première fois peut-être, envers
ma publication philosophique. C'est jusqu'ici seulement
en Angleterre, du moins à ma connaissance, que
ce Traité a donné lieu à un sérieux examen, par la consciencieuse
appréciation dont un illustre physicien (sir
David Brewster) honora, en 1838, dans la célèbre revue
d'Édimbourg, mes deux premiers volumes, quoiqu'il
eût d'ailleurs assez peu compris l'ensemble de mon opération
philosophique, malgré l'admission formelle de
ma loi fondamentale, pour regarder un tel préambule
comme constituant mon principal objet. Sauf cette unique
discussion, ainsi plutôt scientifique que vraiment
philosophique, ce long travail n'a jamais été même annoncé
dans aucun journal de quelque importance, sans
que l'on puisse assurément attribuer une telle réserve
au sentiment personnel d'une insuffisance d'instruction
préalable qui n'empêche pas l'essor habituel des jugemens
les plus tranchés. Quoique quelques organes
avancés aient dû, à ce sujet, attendre naturellement la
fin d'une élaboration qui n'est, en effet, pleinement jugeable que
dans son ensemble total, on ne peut douter

que ce silence exceptionnel ne soit surtout dû à la
répugnance involontaire avec laquelle les métaphysiciens,
qui dominent partout la presse périodique, voient
aujourd'hui surgir une philosophie supérieure à leur
influence, et qui tend directement à faire cesser leur
prépondérance actuelle, sous l'inflexible prescription
continue de rigoureuses conditions mentales, à la fois
logiques et scientifiques, qu'ils se sentent incapables de
remplir suffisamment.

Considérons enfin la troisième classe spéculative, celle
qui seule constitue aujourd'hui le germe très-imparfait
mais direct de la vraie spiritualité moderne. Là se trouvent
ceux à qui j'ai fait l'honneur de demander à gagner
honnêtement mon pain, parce qu'ils sont de ma famille
intellectuelle: tandis que je n'ai jamais rien dû attendre
des deux autres catégories, comme m'étant essentiellement
étrangères et même involontairement hostiles, sauf
l'unique exception personnelle dont j'avais si mal à propos
honoré M. Guizot. Afin d'apprécier convenablement
à leur égard ma situation naturelle, il y faut distinguer
avec soin les deux écoles, spontanément antagonistes, qui
s'y partagent, quoique très-inégalement jusqu'ici, l'empire
général de la positivité rationnelle: l'école mathématique
proprement dite, dominant encore, sans contestation
sérieuse, l'ensemble des études inorganiques, et
l'école biologique, luttant faiblement aujourd'hui pour
maintenir, contre l'irrationnel ascendant de la première,
l'indépendance et la dignité des études organiques. En
tant que celle-ci me comprend, elle m'est, au fond, plus,
favorable qu'hostile, parce qu'elle sent confusément que
mon action philosophique tend directement à la dégager

de l'oppression des géomètres. J'y ai trouvé non-seulement
mon plus complet appréciateur scientifique, dans
la personne de mon éminent ami M. de Blainville, mais
aussi de nombreux et honorables adhérens, dont le concours
constate mieux une telle sympathie collective.
Malheureusement ce n'est pas de cette classe, comme on
sait, que dépend mon existence personnelle. Or, quant
aux géomètres, sous la domination desquels je suis naturellement
forcé de vivre, les indications précédentes ont
assez fait pressentir ce que je dois attendre d'une classe
scientifique dont l'ensemble de mon opération philosophique,
soit mentale, soit sociale, détruit nécessairement
la suprématie provisoire, graduellement développée pendant
le cours de la longue élaboration préliminaire propre
aux deux derniers siècles, comme l'expliquent spécialement
les trois chapitres extrêmes de ce volume final.

Pour mieux caractériser cette inévitable opposition
instinctive, il me suffit ici de signaler convenablement
l'expérience pleinement décisive qui s'accomplit, à mon
détriment, en 1840, lors d'une nouvelle vacance de la
principale chaire mathématique de l'École Polytechnique,
que j'avais occupée, par intérim, quatre ans auparavant,
avec une supériorité généralement reconnue, même de
mes ennemis, et que je ne cesserai jamais, à ce titre, de regarder
comme ma propriété légitime, quoiqu'une violente
iniquité m'en ait dépouillé jusqu'ici avec l'appareil des
formalités légales. L'illustre Dulong, en sa qualité de
directeur des études de cet établissement, y avait personnellement
suivi ces mémorables leçons qui m'avaient
hautement conquis sa consciencieuse estime, malgré sa
disposition antérieure à partager involontairement envers

moi les préventions routinières de nos coteries scientifiques:
c'est sous le récent souvenir de cette éminente
approbation que se fit une telle élection, où son suffrage
eût certainement garanti mon succès, sans la mort prématurée
qui a privé le monde savant de cette rare combinaison
d'une haute capacité avec une moralité équivalente.
En même temps, une noble jeunesse, que je n'ai jamais
flattée, j'ose le dire, mais qui connaît mon dévouement
continu à ses besoins légitimes, manifestant, à sa
manière, son heureux concours spontané avec l'appréciation
de son ancien chef, honora ma candidature par une
généreuse démarche exceptionnelle, dont j'ai été jusqu'à
présent le seul objet, et pour laquelle je lui offre ici la
faible expression de mon éternelle reconnaissance, dans
la personne collective de ses successeurs actuels, envers
lesquels l'intime solidarité de nos diverses générations
polytechniques autorise pleinement une telle substitution
continue. Le lecteur sait peut-être que des députations
spéciales furent alors adressées par les élèves à tous
les votans quelconques, afin de leur témoigner convenablement
le désir unanime qu'une épreuve irrécusable
avait inspiré en ma faveur à tous ceux qui avaient pu en
sentir l'effet général. À cette convergence décisive, et
peut-être inouïe, entre les supérieurs et les inférieurs,
se joignaient d'ailleurs, à mon avantage, toutes les considérations
accessoires relatives aux règles ordinaires, qu'il
a fallu simultanément violer pour m'exclure: une incontestable
ancienneté, d'honorables services spéciaux, et la
convenance reconnue de recruter, autant que possible,
les professeurs de cette grande école parmi ses anciens
élèves, à moins d'insuffisance réelle. Si tout autre que

moi eût réuni un tel ensemble de titres, son triomphe
eût été certain. Mais les antipathies géométriques, spécialement
concentrées à l'Académie des Sciences de Paris,
ne pouvaient ainsi laisser irrévocablement surgir celui
qui, connaissant le véritable esprit de nos diverses coteries
scientifiques, et d'ailleurs peu effrayé de leur antagonisme,
même concerté, aurait directement tendu, dans
un tel office, à donner à la haute instruction mathématique
la direction la plus conforme à sa véritable destination
pour le système général de l'évolution positive. Les
honteux moyens qui déterminèrent mon exclusion furent
alors en pleine harmonie avec l'évidente iniquité
du projet. Comme les meneurs académiques devaient
naturellement craindre le vote spontané du Conseil de
l'École, où mes ennemis et mes amis croyaient également
d'abord que la majorité m'était assurée, et auquel l'usage
accordait à ce sujet une priorité naturelle, ils profitèrent
habilement contre moi de l'occasion facile à prévoir que
leur offrit la discussion philosophique que je cherchai à
engager directement, auprès de la classe essentiellement
saine de cette académie, par la lettre de candidature
dont je parle, à une autre fin, au second chapitre de ce
volume. On sait assez comment la lecture officielle de cette
lettre fut expressément refusée, en dépit d'une formelle
disposition du règlement académique[4]. Après cette

première violence, il fut ensuite aisé à la Commission spéciale
d'établir, par une nouvelle infraction de tous les
usages et de toutes les convenances, une liste de candidature
où je n'étais pas même nommé, comme ne méritant
sans doute aucune discussion. Le profond mépris personnel
que je renvoie solennellement ici à chacun de
ceux qui prirent une active participation volontaire à cette
dernière indignité académique, ne m'empêche pas d'ailleurs
de sentir qu'elle eut au fond peu d'influence sur le
résultat, puisqu'elle suivit le vote effectif du Conseil polytechnique,
déjà tourné contre moi par la réaction
presque irrésistible de la turpitude initiale. En un mot,
les meneurs d'une telle intrigue n'oublièrent rien pour
indiquer d'avance à ce Conseil que, s'il voulait réaliser sa
première disposition en ma faveur, il aurait à soutenir une
lutte redoutable contre une corporation plus puissante,
qui se montrait ainsi disposée à maintenir à tout prix, en
cette grave occurrence, le monopole habituel des hautes
positions didactiques, dont l'ensemble de sa conduite
prouve depuis longtemps qu'elle regarde chacun de ses
membres comme le possesseur légitime, quelle que puisse
être son inaptitude réelle. On devait aisément s'attendre
que le Conseil n'oserait engager envers l'académie une
collision aussi inégale. C'est ainsi que fut accomplie, avec

un concert apparent des deux votes essentiels, une injustice
pleinement caractérisée, dont le poids naturel empêchera
toujours sans doute envers moi toute convenable
réparation, malgré la composition mobile du corps spécial
qui s'en rendit l'instrument passif, d'après la fixité
naturelle de la puissante compagnie qui en fut le principal
moteur, et où d'ailleurs les antipathies que j'inspire
doivent être continuellement rajeunies, parce qu'elles
tiennent directement, soit à la situation générale de l'esprit
humain au XIXe siècle, soit au caractère fondamental
de ma nouvelle philosophie.

Note 4:
Celui des deux secrétaires perpétuels qui rendit compte de la séance
du 3 août 1840 sentit tellement, sans doute, la turpitude de cette violence
académique, ainsi accomplie contre moi au profit personnel de
l'un de ses confrères, qu'il tenta vainement de la représenter comme
une sorte d'ajournement, motivé par je ne sais quelle autre urgence
plus immédiate. Mais, si cette jésuitique exposition eût été vraiment
fidèle, l'Académie eût distinctement réservé, pour la lecture de ma
lettre, une séance ultérieure, tandis qu'il n'en fut jamais question ensuite.
Comme il importe beaucoup à la morale publique que l'actif
accomplissement volontaire des mauvaises actions, individuelles ou
collectives, ne puisse, en aucun cas, éluder une inflexible responsabilité,
j'ai cru devoir ici spécialement rectifier cette officieuse erreur.

Après cette triple appréciation des tendances diversement
hostiles qui doivent faire spontanément converger
contre mon essor légitime toutes les classes antagonistes
entre lesquelles est aujourd'hui partagé l'empire intellectuel,
il serait assurément superflu de faire ici autant
ressortir leur commune disposition à me priver accessoirement
des différentes récompenses honorifiques qui
dépendent de leur arbitrage, quels que puissent jamais
être, à cet égard, mes droits naturels. Quand M. Guizot
eut attaché son nom à la dangereuse restauration d'une
académie heureusement supprimée par Bonaparte, la
plupart de mes amis, et même de mes ennemis, pensèrent
qu'on ne pouvait se dispenser, ne fût-ce que d'après
mes travaux originaires en philosophie politique,
de m'introduire directement dans une compagnie où,
à défaut de toute véritable unité mentale, on s'efforçait
de réunir tous ceux qui, à un titre quelconque, et par
les voies les plus inconciliables, avaient semblé coopérer
au perfectionnement des études morales et sociales.
Presque seul alors je compris que, quelque opposition

mutuelle qui dût, en effet, exister entre ces diverses
tendances spéculatives, leur commune nature métaphysique
les réunirait toujours contre moi. C'est donc précisément
en qualité de fondateur d'une nouvelle philosophie
générale, à la fois historique et dogmatique, que
je resterai constamment en dehors, sans aucune discussion
possible, d'une corporation instituée pour ranimer, en
les centralisant, les influences ontologiques, auxquelles
je m'efforce de substituer enfin l'universelle prépondérance
de l'esprit positif. Dans un autre cas, une illusion
analogue m'avait d'abord, comme je l'ai franchement
avoué au tome quatrième, conduit moi-même à compter
sur l'appui, au moins moral, de la classe scientifique,
qui semblait devoir prendre un vif intérêt direct à l'extension
décisive de la positivité rationnelle. C'était l'erreur
naturelle de la jeunesse, disposée à penser que
les sciences sont habituellement cultivées en vertu d'une
vraie vocation, et que les généreuses tendances spéculatives
y prédominent sur les vicieuses impulsions actives.
Mais, d'après les explications précédentes, celui qui a
directement fondé une science nouvelle, la plus difficile
et la plus importante de toutes, et qui, en même temps,
a spécialement perfectionné la philosophie de chacune
des sciences antérieures, sera nécessairement toujours
repoussé de ce qu'on appelle improprement l'Académie
des Sciences, quand même il pourrait se résoudre à en
solliciter l'entrée, ce qu'il ne fera certainement jamais,
depuis les indignités qu'on s'y est permis envers lui. Il
laissera donc, sans aucun regret, cet honneur, de plus
en plus banal, à la foule de ceux qui accomplissent aujourd'hui,
d'une manière presque machinale, ces prétendus

travaux scientifiques dont, le plus souvent,
l'esprit humain ne saurait conserver, après dix ans, la
moindre trace, malgré l'ambitieuse dénomination qui
les décore spécialement d'une chimérique éternité.

Pour achever d'apprécier la tendance profondément
naturelle de l'influence scientifique à se réunir aujourd'hui,
contre mon essor philosophique, à l'influence
métaphysique, et même à l'influence théologique, il faut
enfin remarquer, d'après une exacte analyse de notre
situation mentale, que, malgré leur antagonisme naturel,
la première, en tant que dominée encore par les
géomètres, doit être, au fond, beaucoup moins éloignée
qu'elle ne le semble de transiger habituellement avec
les deux autres, au détriment de la raison publique.
Depuis que la rénovation finale des théories morales et
sociales constitue directement, dans l'immense révolution
où nous vivons, la nécessité prépondérante, la
présidence scientifique laissée jusqu'ici à l'esprit mathématique
tend à devenir presque aussi rétrograde que le
sont déjà les impulsions métaphysiques et les résistances
théologiques, comme l'expliqueront spécialement les
trois derniers chapitres de ce Traité. Le sentiment secret
de leur inévitable impuissance envers ces spéculations
transcendantes dispose involontairement les géomètres
actuels à en empêcher, autant que possible, l'essor décisif,
d'où résulterait nécessairement leur propre déchéance
scientifique, et leur réduction normale à l'office modeste,
quoique indispensable, que leur assigne évidemment la
vraie hiérarchie encyclopédique. Après avoir jeté, comme
un leurre, au vulgaire philosophique, leur absurde et
dangereuse utopie relative à la prétendue régénération

ultérieure des conceptions sociales d'après leur vaine
théorie des chances, dont tout homme sensé fera bientôt
justice, ils se contentent donc essentiellement d'exploiter
à l'aise les bénéfices personnels que la grande
transaction moderne assure spontanément à ceux qu'on
a dû regarder jusqu'ici comme les plus fidèles organes
de l'esprit positif, bien qu'ils n'en puissent vraiment
représenter que l'état rudimentaire. Quant aux besoins
fondamentaux inhérens à notre situation intellectuelle,
ils n'intéressent aucunement la plupart des géomètres, qui
sont, au contraire, secrètement entraînés à en empêcher
la satisfaction finale. Leur opposition, plus apparente
que réelle, à la prépondérance métaphysique, ou même
théologique, tend depuis longtemps à se réduire à ce qui
est strictement nécessaire pour garantir les droits directs
de la science, surtout mathématique, aux profits généraux
de l'exploitation spéculative. Or ce but est certes
suffisamment atteint aujourd'hui, où le pouvoir a trop
généreusement abandonné aux savans eux-mêmes, surtout
en France, la répartition effective des diverses
récompenses scientifiques. Ceux qui, avec une audace
apparente, attaquent chaque jour la liste civile de la
royauté, sont, d'ordinaire, humblement prosternés
devant la liste civile de la science, au point de n'oser,
par exemple, se permettre aucune critique envers les
frais monstrueux qu'occasionne maintenant la seule
composition d'un almanach très-imparfait. Tous les intérêts
mathématiques étant ainsi garantis, les géomètres
consentent volontiers à laisser à la métaphysique, et
même à la théologie, l'antique possession du domaine
moral et politique, où ils ne sauraient avoir aucune

prétention sérieuse. D'un autre côté, la demi-intelligence
que l'entraînement contemporain fait aujourd'hui
pénétrer jusque dans la théologie, disposerait peut-être
celle-ci, en cas d'un triomphe momentané, d'ailleurs
presque impossible, à mieux respecter désormais les
ambitions géométriques, pourvu que, suivant leur tendance
spontanée, elles l'aidassent suffisamment à contenir
le véritable essor systématique des spéculations
biologiques, seules études préliminaires où la lutte fondamentale
reste encore pendante, à beaucoup d'égards,
entre l'esprit positif et l'ancien esprit philosophique.
Cependant les craintes naturelles que doit suggérer
l'instinct aveuglément rétrograde de la puissance théologique
conduiraient, sans doute, les géomètres à voir
avec regret le retour éphémère de son ascendant oppressif,
où ils redouteraient, à leur propre égard, une source
d'exclusion. Mais la situation actuelle, où domine
l'influence métaphysique, plus souple et moins ténébreuse,
quoique, au fond, seule vraiment dangereuse
aujourd'hui, convient beaucoup à l'ensemble de leurs
dispositions présentes, tant morales que mentales, parce
qu'elle empêche une solution qui leur répugne, tout en
leur assurant les nombreux avantages personnels d'un
facile ascendant scientifique. Aussi est-ce surtout à prolonger,
autant que possible, cet état profondément
contradictoire, en écartant, de toutes leurs forces, une
vraie rénovation spéculative, que nos géomètres s'attacheront
de plus en plus, sans s'inquiéter d'ailleurs, en
aucune manière, des graves dangers sociaux que doit
nécessairement offrir cette prolongation artificielle de
l'interrègne spirituel. Le lecteur peut ainsi concevoir

déjà que la résistance spontanée du milieu scientifique
actuel à mon action philosophique n'offre rien d'essentiellement
fortuit ou personnel, et qu'elle se développera
désormais, avec une énergie croissante, soit à mon
égard, soit envers mes collègues ou mes successeurs, à
mesure que la nouvelle philosophie tendra directement
vers son inévitable ascendant final: l'ensemble de ce
volume ne laissera plus aucun doute sur l'intime réalité
de mes prévisions à ce sujet.

D'après une telle appréciation générale de la corrélation
nécessaire qui lie aujourd'hui ma position privée à
la situation fondamentale du monde intellectuel, chacun
doit maintenant sentir combien cette préface était vraiment
indispensable pour placer directement, par un
appel décisif, la suite entière des grands travaux ultérieurs
annoncés à la fin de ce volume, sous le noble
patronage d'une opinion publique, non-seulement française,
mais aussi européenne, qui constitue mon unique
refuge, et qui jusqu'ici n'a jamais failli à mes justes réclamations.
Ceux qui trouveraient commode de continuer
à m'opprimer sans me permettre la plainte, vont probablement
se récrier beaucoup contre le caractère insolite
de cette sorte de manifeste, dont ils redouteront l'efficacité.
Quelques amis sincères, trop timides ou trop
superficiels, craindront, à leur tour, que cette lutte dangereuse,
en apparence si inégale, ne détermine contre
moi la funeste réaction de puissantes animosités, sous le
jeu desquelles je suis immédiatement placé. Mais, dans
les conflits intellectuels, où le nombre a naturellement
peu d'importance, une intime combinaison de la raison
avec la morale constitue la principale force, d'après laquelle

un seul esprit supérieur a quelquefois vaincu,
même pendant sa vie, une multitude académique. Ici,
d'ailleurs, j'ose assurer d'avance que je ne serai pas seul
contre cette masse aveugle et passionnée. Quelque solitaire
que soit mon existence, je sais que l'élite du public
européen a déjà nettement témoigné, surtout en Angleterre
et en Allemagne, par ses plus éminens précurseurs,
son indignation spontanée contre les entraves personnelles
qu'éprouve mon essor légitime, quoique ces nobles
sympathies reposent encore sur une insuffisante connaissance
de mes embarras privés. Les lecteurs les plus étrangers
aux débats que cette préface a caractérisés comprendront
aisément que les trois premiers volumes de ce
Traité, tous relatifs aux diverses sciences existantes, constatent
évidemment une haute aptitude didactique,
quand même elle n'eût pas été directement démontrée
par le concours spontané des expériences les plus décisives:
ils apprendront avec surprise qu'on ait osé me
refuser jusqu'ici, à ce sujet, une satisfaction méritée,
si pleinement conforme à l'ensemble de ma double carrière,
spéciale ou générale.

Tous ceux qui auront suffisamment apprécié les justes
plaintes que je viens d'exposer sur ma situation personnelle
sentiront, sans incertitude, ce que je dois ici
hautement demander, en transportant désormais sous
les yeux du public des luttes jusqu'ici contenues dans
l'ombre des conciliabules scientifiques. Je n'exige nullement
que mon existence privée soit changée ni même
élargie, mais seulement à la fois adoucie et consolidée.
Son état présent, s'il était moins pénible et moins précaire,
suffirait à mes besoins essentiels, et même à mes

goûts principaux. Quant aux prévoyances de la vieillesse,
si jamais il y a lieu, la nation française saura sans
doute y pourvoir spontanément. Mais je demande surtout
que mes ressources matérielles ne soient pas livrées
chaque année au despotique arbitrage des préjugés et
des passions que mon essor philosophique doit naturellement
combattre avec une infatigable énergie, comme
constituant désormais le principal obstacle à la rénovation
intellectuelle, condition fondamentale de la régénération
sociale. Or, à cet égard, sans attendre ni solliciter
directement aucune rectification réglementaire, la
crise que je viens de provoquer ainsi dans ma situation
personnelle va nécessairement, quoi qu'on fasse, devenir
pleinement décisive en l'un ou l'autre sens; car, si, malgré
cette loyale manifestation publique, les prochaines
réélections annuelles confirment, sans aucune difficulté,
ma double position polytechnique, je serai, par cela
seul, suffisamment autorisé à regarder, d'un aveu unanime,
cette formalité, d'ailleurs absurde, comme ayant
cessé enfin d'offrir envers moi aucun danger essentiel: elle
ne permettra plus à personne d'oser m'offrir, presqu'à
titre de grâce, cette confirmation périodique, qui ne sera
plus vraiment facultative. Au cas contraire, je sais assez
ce qui me resterait à faire pour que la suite de mon élaboration
philosophique souffrît le moins possible de cette
infâme iniquité finale.

Le but de cette préface étant ainsi convenablement
atteint, je crois devoir utiliser l'occasion qu'elle me
fournit d'indiquer sommairement, suivant la coutume,
aux lecteurs les plus attentifs, quelques renseignemens

accessoires sur le mode invariable de préparation et
d'exécution qui a présidé à la longue composition que ce
volume termine, afin de faciliter une équitable appréciation,
en se plaçant mieux dans les conditions de l'auteur.

J'ai toujours pensé que, chez les philosophes modernes,
nécessairement moins libres, à cet égard, que
ceux de l'antiquité, la lecture nuisait beaucoup à la méditation,
en altérant à la fois son originalité et son
homogénéité. En conséquence, après avoir, dans ma
première jeunesse, rapidement amassé tous les matériaux
qui me paraissaient convenir à la grande élaboration
dont je sentais déjà l'esprit fondamental, je me suis,
depuis vingt ans au moins, imposé, à titre d'hygiène
cérébrale, l'obligation, quelquefois gênante, mais plus
souvent heureuse, de ne jamais faire aucune lecture qui
puisse offrir une importante relation, même indirecte,
au sujet quelconque dont je m'occupe actuellement,
sauf à ajourner judicieusement, selon ce principe, les nouvelles
acquisitions extérieures que je jugerais utiles. Ce
régime sévère a constamment dirigé l'entière exécution de
ce Traité, où il a assuré la netteté, l'énergie, et la consistance
de mes diverses conceptions, quoiqu'il y ait pu,
en certains cas secondaires, déterminer, envers les sciences
constituées, une appréciation trop peu conforme à
leur état récent, aux yeux de ceux qui chercheraient en
cet ouvrage, contre mes formelles explications initiales,
de véritables spécialités, autres que celles qui concernent
la science finale du développement social, que je devais y
fonder[5]. Quand je suis parvenu à cette seconde et principale

moitié de mon élaboration totale, j'ai senti que la
rigueur de mon principe hygiénique, dont une longue
expérience m'avait pleinement confirmé l'heureuse efficacité,
m'obligeait pareillement désormais à m'interdire
scrupuleusement toute lecture quelconque de journaux
politiques ou philosophiques, soit quotidiens, soit
mensuels, etc. Aussi, depuis plus de quatre ans, n'ai-je
pas lu réellement un seul journal, sauf la publication
hebdomadaire de l'Académie des Sciences de Paris: encore
me borné-je souvent à la table des matières de cette fastidieuse
compilation, qui dégénère de plus en plus
en étalage habituel de nos moindres vanités académiques.
Je voudrais pouvoir ici faire suffisamment
sentir à tous les vrais philosophes combien un tel régime
mental, d'ailleurs en pleine harmonie avec ma vie solitaire,
peut aujourd'hui contribuer, en politique, à faciliter
l'élévation des vues et l'impartialité des sentimens,
en faisant mieux ressortir le véritable ensemble des
événemens, que doit dissimuler profondément l'irrationnelle
importance naturellement attachée, soit par la

presse périodique, soit par la tribune parlementaire, à
chaque considération journalière.

Note 5:
Même envers cette science finale, on a pu aisément reconnaître
que, suivant ce régime constant, j'y ai toujours réduit autant que possible
mes lectures préparatoires. Je n'ai jamais lu, en aucune langue,
ni Vico, ni Kant, ni Herder, ni Hegel, etc.; je ne connais leurs divers
ouvrages que d'après quelques relations indirectes et certains extraits
fort insuffisans. Quels que puissent être les inconvéniens réels de cette
négligence volontaire, je suis convaincu qu'elle a beaucoup contribué
à la pureté et à l'harmonie de ma philosophie sociale. Mais, cette philosophie
étant enfin irrévocablement constituée, je me propose d'apprendre
prochainement, à ma manière, la langue allemande, pour
mieux apprécier les relations nécessaires de ma nouvelle unité mentale
avec les efforts systématiques des principales écoles germaniques.

Quant au mode d'exécution des diverses portions de
ce Traité, il me suffit d'indiquer que les embarras d'une
situation personnelle, dont le lecteur connaît maintenant
toute la gravité, ont dû m'obliger à y apporter
toujours la plus grande célérité partielle, sans laquelle
mon entreprise philosophique fût ainsi restée essentiellement
impraticable. Pour mesurer, autant que possible,
cette vitesse effective, j'ai cru devoir, dans la table générale
des matières, placée à la fin de ce volume, noter
brièvement l'époque et la durée de chacune des treize
élaborations distinctes qui ont constitué, à des intervalles
très-inégaux, le vaste ensemble de ma composition.
A cette indication caractéristique, je dois d'avance
ajouter ici que, pressé par le temps, je n'ai jamais pu
récrire aucune partie quelconque de ce long travail, qui
a toujours été imprimé sur mon brouillon original,
dont la transcription eût au moins doublé la durée de
mon exécution. Heureusement que, peu disposé, de ma
nature, à rien écrire avant une pleine maturité, ce premier
jet s'est trouvé constamment assez net pour permettre
aisément, sans la moindre réclamation, l'opération typographique,
que je n'ai d'ailleurs ralentie par aucun
remaniement ultérieur. Ces divers renseignemens secondaires
pourront, j'espère, susciter quelque indulgence
pour les imperfections littéraires d'une telle composition.

En terminant cette préface inusitée, que ma position
exceptionnelle rendait, j'ose le dire, indispensable, je

dois rassurer d'avance tous ceux qui s'intéressent à la
plénitude et à la pureté de mon essor ultérieur, en leur
déclarant enfin que je ne laisserai jamais prendre à personne
le funeste pouvoir de troubler, par aucune vaine
polémique, une haute élaboration philosophique, déjà
assez entravée naturellement, soit d'après la brièveté de
ma vie, soit en vertu des graves exigences de ma situation
personnelle. Ayant ici suffisamment exposé des
explications qu'il fallait une fois présenter, rien ne pourra
me déterminer à répondre aux récriminations quelconques
que ce volume extrême va sans doute soulever.
Je connais toute la valeur de l'initiative philosophique,
et je saurais la maintenir avec énergie, quand même ma
vie profondément solitaire ne me préserverait pas spontanément,
à cet égard, des tentations ordinaires.

Paris, le 19 juillet 1842.






TABLE DES MATIÈRES

CONTENUES

DANS LE TOME SIXIÈME ET DERNIER.





	Pages.



	Extrait du jugement
    rendu le 29 décembre 1842 par le Tribunal de commerce
    de Paris
	III


	Avis de l'éditeur
	IV



	Préface personnelle
	V



	56e Leçon. Appréciation générale du développement fondamental
    des divers élémens propres à l'état positif de l'humanité:
    âge de la spécialité, ou époque provisoire, caractérisée par
    l'universelle prépondérance de l'esprit de détail sur l'esprit
    d'ensemble. Convergence progressive des principales évolutions
    spontanées de la société moderne vers l'organisation
    finale d'un régime rationnel et pacifique
	1



	57e Leçon. Appréciation générale de la portion déjà accomplie
    de la révolution française ou européenne.—Détermination
    rationnelle de la tendance finale des sociétés modernes, d'après
    l'ensemble du passé humain: état pleinement positif,
    ou âge de la généralité, caractérisé par une nouvelle prépondérance
    normale de l'esprit d'ensemble sur l'esprit de
    détail
	344



	58e Leçon. Appréciation finale de l'ensemble de la méthode
    positive
	645



	59e Leçon. Appréciation philosophique de l'ensemble des résultats
    propres à l'élaboration préliminaire de la doctrine positive
	786



	60e et dernière Leçon. Appréciation générale de l'action finale
    propre à la philosophie positive
	839



	Table générale des matières contenues dans
    les six volumes de ce Traité
	897









COURS

DE

PHILOSOPHIE POSITIVE.





CINQUANTE-SIXIÈME LEÇON.

Appréciation générale du développement fondamental propre
aux divers élémens essentiels de l'état positif de l'humanité:
âge de la spécialité, ou époque provisoire, caractérisée par
l'universelle prépondérance de l'esprit de détail sur l'esprit
d'ensemble. Convergence progressive des principales évolutions
spontanées de la société moderne vers l'organisation
finale d'un régime rationnel et pacifique.





L'ensemble du régime monothéique propre
au moyen-âge a été représenté, au cinquante-quatrième
chapitre, comme nécessairement investi,
par sa nature, d'une double destination,
temporaire mais indispensable, pour l'évolution
fondamentale de l'humanité: d'une part,
le développement général de ses conséquences
politiques devait déterminer graduellement la
désorganisation radicale du système théologique
et militaire, déjà parvenu ainsi à son extrême

phase principale; d'une autre part, le cours simultané
de ses effets intellectuels devait enfin
permettre l'essor décisif des nouveaux élémens
sociaux, bases ultérieures d'une organisation directement
conforme à la civilisation moderne.
Sous le premier aspect, qu'il fallait d'abord expliquer,
nous avons suffisamment apprécié, dans
la dernière leçon du volume précédent, l'enchaînement
historique des suites essentielles de ce
mémorable régime transitoire pendant les cinq
siècles qui ont succédé au temps de sa plus grande
splendeur: en sorte que la considération, pénible
quoique inévitable, du mouvement de décomposition,
peut désormais être heureusement écartée.
Il nous reste donc maintenant, envers cette
même période préliminaire qui a dû sembler jusqu'ici
purement révolutionnaire, à y poursuivre rationnellement
l'analyse générale, plus consolante
et non moins décisive, de cet unanime mouvement
instinctif de réorganisation, encore si mal
jugé, qui, par la convergence spontanée des diverses
évolutions partielles, préparait alors graduellement
la société moderne à un système entièrement
nouveau, seul susceptible de remplacer
enfin l'ordre caduc dont l'irrévocable démolition
s'accomplissait simultanément. C'est seulement
après cette seconde appréciation fondamentale,

sujet propre de la leçon actuelle, que nous pourrons
convenablement terminer notre grande élaboration
historique dans un dernier chapitre
consacré à l'examen direct de l'immense crise
sociale qui, depuis un demi-siècle, tourmente
l'élite de l'humanité, et dont le vrai caractère essentiel
ne saurait être pleinement conçu que sous
l'inspiration d'une théorie déjà suffisamment éprouvée
et éclairée par une explication satisfaisante de
l'ensemble du passé humain. En vertu même de
sa nouveauté, une telle analyse philosophique du
mouvement élémentaire de recomposition propre
à la civilisation moderne se trouvera presque
toujours spontanément affranchie de ces discussions
explicatives qui ont été si indispensables,
au chapitre précédent, afin d'y faire prédominer
de saines conceptions historiques sur les notions
irrationnelles qui obscurcissent aujourd'hui l'étude
ordinaire du mouvement de décomposition:
ce qui peut heureusement nous permettre de
procéder ici avec plus de rapidité, quoique la
multiplicité des aspects organiques partiels, profondément
distincts et indépendans malgré leur
convergence et leur solidarité nécessaires, doive
cependant entraîner à des développemens assez
étendus pour que chacun d'eux puisse être utilement
jugé, outre que nous devrons soigneusement

apprécier, envers les principales phases organiques,
leur correspondance nécessaire avec les
phases critiques simultanées.



Il faudrait, avant tout, déterminer rationnellement
le point de départ général le plus convenable
à cette nouvelle élaboration historique, si
d'avance une telle origine n'avait été suffisamment
établie au chapitre précédent, d'après sa remarquable
coïncidence effective avec celle alors assignée
à l'époque révolutionnaire. Mais nos explications
antérieures sur la nécessité philosophique
d'avancer d'environ deux siècles le terme normal
du moyen-âge et le début réel de l'histoire moderne,
communément placés aujourd'hui à la fin
du quinzième siècle, sont certainement encore
plus décisives pour la série organique que pour la
série critique, sans qu'il convienne ici d'insister
spécialement à cet égard. On serait même d'abord
disposé, d'après l'ensemble des observations, à
faire davantage remonter l'origine générale du
mouvement de recomposition, qui semblerait
devoir être reportée jusqu'au commencement du
douzième siècle, si l'on négligeait une indispensable
distinction historique entre la formation primitive
des classes nouvelles et la première manifestation
réelle, nécessairement très postérieure,

de leur tendance sociale à constituer graduellement
les élémens spontanés d'un régime essentiellement
différent. En ne perdant jamais de vue cette évidente
prescription logique, chacun peut aisément
reconnaître que, sous tous les rapports essentiels,
l'ouverture du quatorzième siècle représente la
véritable époque où le travail organique des sociétés
actuelles a commencé à devenir suffisamment
caractéristique, comme nous l'avons déjà
tant constaté pour leur activité critique. Par une
coïncidence trop peu sentie, les divers symptômes
principaux de notre civilisation concourent spontanément
à ériger cette ère mémorable en origine
réelle de l'ensemble de l'histoire moderne. Rien
n'est assurément moins douteux quant à l'essor
industriel, alors socialement caractérisé d'après
l'universelle admission légale des communes
parmi les élémens généraux et permanens du système
politique, non-seulement en Italie, où, par
une précocité spéciale, un tel progrès avait dû
s'accomplir longtemps auparavant, mais aussi
dans tout le reste de l'occident européen, sous les
divers noms équivalens respectivement consacrés
en Angleterre, en France, en Allemagne, et en
Espagne: ce symptôme normal et permanent est
d'ailleurs pleinement confirmé par un autre grand
témoignage historique, non moins universel et

non moins décisif, quoique violent et passager,
quand on considère ces immenses insurrections
spontanées qui, dans presque tous ces pays, et
surtout en France et en Angleterre, manifestèrent,
avec tant d'énergie, pendant la seconde moitié
de ce siècle, la puissance naissante des classes
laborieuses contre les pouvoirs qui leur étaient,
en chaque lieu, spécialement antipathiques. Cette
même époque a vu d'ailleurs pareillement commencer,
en Italie, la grande institution des armées
soldées, qui, non moins importante,
comme je l'expliquerai, pour la série organique
que pour la série critique, marque une phase si
prononcée de la vie industrielle propre aux peuples
modernes. Enfin, outre les indices évidens
d'un développement général de l'activité commerciale,
on voit alors coïncider diverses innovations
capitales destinées à caractériser une ère
nouvelle, entre autres l'usage actif de la boussole
et l'introduction des armes à feu. La réalité d'un
tel point de départ est pareillement irrécusable
pour l'essor esthétique des sociétés actuelles, qui,
par une filiation continue, remonte certainement
jusqu'à cet admirable élan poétique de Dante et
de Pétrarque, au-delà duquel il est habituellement
inutile de reporter aujourd'hui l'analyse
historique, si ce n'est afin d'en expliquer d'abord

l'avénement graduel: une appréciation équivalente
s'applique aussi, quoique avec moins d'éclat,
à tous les autres beaux-arts, et surtout à la peinture,
ainsi qu'à la musique. Quoique le mouvement
scientifique n'ait pu manifester aussi promptement
son véritable caractère, on doit néanmoins
reconnaître également cette grande époque
comme celle où, en résultat d'une mémorable
préparation antérieure, l'ensemble de la philosophie
naturelle a partout commencé, sous des
formes correspondantes aux opinions dominantes,
à devenir l'objet spécial d'une culture active et
permanente; ainsi que le témoignent clairement,
outre la nouvelle importance qu'acquièrent alors
les études astronomiques dans les divers foyers
intellectuels de l'Europe occidentale, le puissant
intérêt qui déjà s'attache assidûment aux explorations
chimiques, et même l'ébauche décisive
des saines observations anatomiques, jusque-là si
imparfaitement instituées. Enfin, l'essor philosophique
proprement dit, bien qu'ayant dû être,
par sa nature, encore plus tardif, représente
aussi dès lors, malgré son état nécessairement
métaphysique, et d'après plusieurs symptômes
rattachés à l'impulsion préalable de la scolastique,
la tendance progressive de l'esprit humain vers
une rénovation fondamentale, dont je signalerai

plus tard l'un des principaux indices précurseurs
dans la direction, vraiment caractéristique, que
prend, à cette époque, la mémorable controverse
entre les réalistes et les nominalistes. Ainsi, le
début du quatorzième siècle constitue certainement,
à tous égards, le vrai point de départ général
de la quadruple série organique suivant laquelle
nous devons apprécier ici le développement
élémentaire propre à la civilisation moderne: en
tant du moins que d'exactes déterminations chronologiques
peuvent être suffisamment compatibles
avec la nature essentielle des saines spéculations
sociologiques, toujours relatives à des phénomènes
de filiation collective, encore plus assujétis que
ceux de la vie individuelle à la continuité nécessaire
d'une longue suite de modifications presque
insensibles, antipathique à toute précision
numérique, qui n'y saurait comporter d'office
rationnel qu'à titre d'un indispensable artifice logique
destiné à prévenir, autant que possible, la
divagation des pensées et des discussions, conformément
aux principes établis dans la quarante-huitième
leçon.

En considérant directement cette remarquable
coïncidence historique entre le mouvement organique
et le mouvement critique quant à l'époque
initiale qu'il convient désormais de leur assigner

régulièrement, il est aisé d'expliquer une telle
conformité d'après la théorie du volume précédent
sur l'ensemble du moyen-âge. Il est d'abord évident,
vu la connexité fondamentale des deux
mouvemens, que l'essor spécial des nouveaux
élémens sociaux ne pouvait se manifester d'une
manière suffisamment distincte que quand la décomposition
spontanée de l'ancien système politique
aurait commencé à devenir irrécusable;
puisque jusque alors les forces propres à la civilisation
moderne restaient nécessairement contenues
dans une trop grande subalternité, malgré la
protection, constante mais dédaigneuse, exercée
à leur égard par les divers pouvoirs prépondérans,
et qui ne pouvait acquérir une importance
décisive avant que ceux-ci, dans leurs
grandes luttes naturelles, eussent à l'envi provoqué
l'introduction auxiliaire de ces puissances naissantes,
dont l'influence propre devait, réciproquement,
tant développer une telle désorganisation.
En outre, une appréciation plus directe et plus
intime montrera facilement, suivant les principes
historiques du cinquante-quatrième chapitre, que
l'identité effective des points de départ convenables
aux deux séries résulte naturellement de leur
commune subordination aux mêmes causes essentielles,
successivement envisagées sous l'un et l'autre

aspect. Car, la leçon précédente a pleinement démontré
que, d'après le caractère éminemment
transitoire inhérent à la constitution catholique et
féodale, sa décomposition spontanée devait immédiatement
succéder à l'époque de sa plus grande
splendeur, aussitôt que, par le suffisant accomplissement
de leur indispensable office temporaire
pour l'ensemble de l'évolution humaine, ses divers
élémens généraux auraient perdu, comme je
l'ai expliqué, le but principal de leur activité
normale, en même temps que le seul frein capable
de contenir jusqu'alors leur antipathie réciproque.
Or, considérées d'une autre manière, ces mêmes
conditions fondamentales conduisent, non moins
nécessairement, à assigner une pareille époque
initiale au mouvement naturel de recomposition
partielle. Quand l'admirable système de guerres
défensives propre au moyen-âge a été enfin assez
réalisé pour ôter désormais à l'activité militaire
toute grande destination permanente, il est clair
que l'énergie pratique a dû spontanément se reporter
de plus en plus sur le mouvement industriel
déjà naissant, seul susceptible dès lors d'offrir
habituellement au monde civilisé un large et
intéressant exercice des facultés communément
prépondérantes. Pareillement, dans l'ordre spirituel,
après le libre et plein développement, pendant

les douzième et treizième siècles, de tout
l'ascendant politique que pouvait jamais obtenir
la philosophie monothéique, l'essor théologique
avait sans doute irrévocablement perdu la propriété
d'inspirer un attrait suffisant aux puissantes
intelligences, auxquelles les diverses carrières
scientifiques et esthétiques devaient dorénavant
présenter, d'une manière de plus en plus exclusive,
l'unique destination digne de leur pur dévouement
continu. À tous égards, en un mot, les
deux mouvemens co-existans, organique et critique,
également issus de l'état social particulier
au moyen-âge, devaient nécessairement commencer
à la fois dès que ce régime intermédiaire
aurait convenablement rempli sa mission spéciale
dans la marche fondamentale de l'humanité: ce
qui achève d'écarter, de notre préalable détermination
chronologique, toute apparence accidentelle
ou empirique, d'après l'exacte concordance
des principes avec les faits.

Un tel point de départ général étant maintenant
aussi incontestable pour cette série positive
qu'il l'était déjà pour la série négative du chapitre
précédent, sauf les vérifications implicites que lui
procurera naturellement la suite de notre analyse
historique, nous devons compléter cet indispensable
préambule en caractérisant, à son tour,

l'ordre rationnel qu'il convient d'établir ici entre
les quatre évolutions simultanées dont se compose
surtout le grand travail spontané de recomposition
élémentaire propre à la civilisation moderne
pendant tout le cours des cinq derniers siècles.

Il serait actuellement prématuré d'établir systématiquement
la vraie coordination fondamentale
des nouveaux élémens sociaux, suivant l'ensemble
effectif de leurs relations normales. Cette
grande question de statique sociale, dont le principe
essentiel a été surtout indiqué dans les deux
derniers chapitres du tome quatrième, ne pourra
être convenablement approfondie que dans le
Traité spécial de philosophie politique dont j'ai
déjà eu tant d'occasions de signaler la destination
ultérieure. Toutefois, une telle appréciation deviendra
inévitablement, au chapitre suivant, le
sujet naturel d'une première ébauche, directe
quoique sommaire, afin d'y caractériser suffisamment
la loi philosophique de la hiérarchie finale
de l'humanité. Mais, ici, sans la considérer autrement
que sous l'aspect purement dynamique
propre à notre élaboration historique, nous devons
seulement y rattacher d'avance l'enchaînement
général de nos principales évolutions élémentaires,
en vertu du dogme fondamental,
expliqué au quarante-huitième chapitre, sur la

conformité nécessaire entre l'ordre des harmonies
et l'ordre des successions, dans toute étude vraiment
rationnelle des phénomènes sociaux.

Ces divers développemens élémentaires de la
civilisation moderne ont toujours résulté jusque ici
d'autant de séries partielles d'efforts spontanés et
directs, sans aucun sentiment usuel ni de leurs
relations mutuelles ni de la régénération finale
vers laquelle tendait nécessairement leur commune
convergence effective: en sorte que cet essor empirique
des différens modes fondamentaux de l'activité
humaine a été constamment caractérisé par
un instinct plus ou moins prononcé d'aveugle
spécialité exclusive, comme la suite de ce chapitre
le constatera clairement pour chacun des cas principaux.
Mais, quoique profondément méconnue,
l'intime connexité de ces différentes évolutions
simultanées n'en a pas moins exercé naturellement,
sur leur accomplissement continu, son inévitable
influence secrète, dont il s'agit maintenant
d'indiquer le principe universel, qui doit être essentiellement
conforme à celui des relations statiques,
et d'après lequel se trouvera aussitôt déterminé
l'ordre historique que nous devrons
ensuite maintenir entre ces appréciations distinctes.
Or, ce principe fondamental d'une telle
subordination nécessaire se réduit réellement à

l'entière extension philosophique, à la fois intellectuelle
et sociale, de la loi hiérarchique, établie
dès le début de ce Traité, et depuis constamment
appliquée dans tout le cours de l'ouvrage, relativement
à la classification rationnelle des diverses
sciences essentielles d'après la généralité et la
simplicité successivement croissantes ou décroissantes
de leurs phénomènes respectifs. Cette base
universelle de coordination naturelle n'est point,
en elle-même, effectivement limitée au seul enchaînement
des conceptions purement spéculatives:
nécessairement applicable aussi à tous les
divers modes positifs de l'activité humaine, non
moins pratique que théorique, individuelle ou
collective, elle aura finalement pour destination
usuelle de déterminer, par l'ensemble de ses déductions,
le caractère constant du classement
social, tant spontané que systématique, propre à
l'état définitif de l'humanité; comme je l'expliquerai
directement au chapitre suivant par une
sommaire exposition statique, à laquelle je ne fais
ici qu'emprunter, par une anticipation forcée,
une indication dynamique, indispensable au
cours actuel de notre élaboration historique.

Malgré la variété presque indéfinie et l'extrême
incohérence qui semblent d'abord régner entre
les divers élémens de la civilisation positive, d'après

l'esprit de spécialité et de division qui devait
présider jusqu'ici à leur évolution préalable, nous
devons donc concevoir le système total des travaux
humains disposé en une grande série linéaire,
comprenant depuis les moindres opérations matérielles
jusqu'aux plus sublimes spéculations esthétiques,
scientifiques, ou philosophiques, et
dont la succession ascendante présente un accroissement
continu de généralité et d'abstraction
dans le point de vue normal correspondant à
chaque genre d'occupations habituelles, tandis
que la progression descendante y offre, par suite,
l'arrangement inverse des différentes professions
selon la complication graduelle de leur destination
immédiate et l'utilité de plus en plus directe
de leurs actes journaliers. Dans l'économie normale
d'un tel ensemble, les premiers rangs de
cette immense hiérarchie sont caractérisés par
une participation plus éminente et plus étendue,
mais moins complète, plus détournée, moins
certaine même, et qui en effet avorte souvent: les
rangs inférieurs, au contraire, par la plénitude,
la soudaineté, et l'évidence propres à leurs irrécusables
services, compensent ordinairement ce
que leur nature offre de plus subalterne et de plus
restreint. Comparées sous l'aspect individuel, ces
diverses classes doivent manifester spontanément

une prépondérance de plus en plus prononcée
des nobles facultés qui distinguent le mieux l'humanité;
puisque l'abstraction et la généralité
croissantes des pensées habituelles, ainsi que
l'aptitude correspondante à poursuivre plus loin
leurs combinaisons rationnelles, constituent assurément
les principaux symptômes de la supériorité
de l'homme sur tous les autres animaux:
pourvu du moins que l'évolution effective de cette
prééminence intellectuelle ne soit pas finalement
neutralisée, d'après une trop grande imperfection
morale, suivant une anomalie organique heureusement
très peu fréquente. A cette inégalité mentale,
correspondent naturellement, sous l'aspect
social, une concentration plus complète et une
solidarité plus intime, à mesure qu'on s'élève à
des travaux accessibles, en vertu de leur difficulté
plus grande, à de moins nombreux coopérateurs,
en même temps que leur convenable accomplissement
n'exige, en effet, qu'une moindre
multiplicité d'organes, suivant la portée plus
étendue de leur activité respective: d'où doit résulter,
d'ordinaire, à raison de relations plus fréquentes,
un développement plus vaste, quoique
moins intense, de la sociabilité universelle, qui,
au contraire, dans la hiérarchie descendante,
tend de plus en plus à se réduire presque à la

seule vie domestique, alors, il est vrai, plus précieuse
et mieux goûtée.

Quoique cette hiérarchie positive soit, de sa
nature, essentiellement unique, et présente, entre
ses innombrables élémens, une succession pour
ainsi dire continue, donnant lieu à des transitions
presque insensibles, son unité nécessaire ne
l'empêche point de comporter, et même d'exiger,
des divisions rationnelles, fondées sur le groupement
régulier des divers modes d'activité d'après
l'ensemble de leurs affinités réelles, à la manière
de la hiérarchie animale, dont une telle classification,
considérée du point de vue le plus philosophique,
ne constitue, au fond, qu'une sorte de
prolongement spécial, comme je l'expliquerai au
chapitre suivant. La première et la plus importante
de ces décompositions successives, résulte
de cette distinction fondamentale entre la vie active
et la vie spéculative, que, sous les noms consacrés
d'ordre temporel et d'ordre spirituel, nous
avons, jusqu'à présent, tant appliquée à l'état
préliminaire de l'humanité, envisagé surtout dans
sa dernière phase, et que nous reconnaîtrons
bientôt devoir appartenir encore davantage à l'état
définitif; ce qui nous dispense d'insister expressément
ici sur un principe aussi évident,
déjà devenu spontanément familier à tout lecteur

attentif des deux volumes précédens. Dans son
emploi essentiel, il serait habituellement inutile
d'avoir égard à aucune subdivision, si ce n'est
quelquefois à la plus générale, et seulement même
d'une manière accessoire, en ce qui concerne le
premier de ces deux systèmes partiels, qui sera
toujours collectivement désigné, comme je n'ai
cessé de le faire dès l'origine de cet ouvrage,
d'après l'indispensable dénomination maintenant
affectée, par tous les esprits philosophiques, à exprimer
directement l'ensemble de l'action de
l'homme sur la nature, depuis qu'un tel ensemble
commence à être envisagé d'une manière
un peu rationnelle. Mais il est, au contraire,
strictement nécessaire de décomposer constamment
le système purement spéculatif en deux autres radicalement
distincts, malgré leurs attributs communs
et leur uniforme destination finale, selon
que la spéculation y prend le caractère esthétique
ou le caractère scientifique: sans qu'il faille assurément
insister davantage ici, soit pour expliquer
aujourd'hui une telle division, soit même pour
en faire immédiatement apprécier l'extrême importance,
à la fois mentale et sociale, qui ressortira
d'ailleurs spontanément de notre élaboration
ultérieure. Par la combinaison rationnelle de ces
deux décompositions successives, on aboutit donc

habituellement au partage systématique de l'ensemble
de la hiérarchie positive propre à la civilisation
moderne en trois ordres fondamentaux:
l'ordre industriel ou pratique, l'ordre esthétique
ou poétique, et l'ordre scientifique ou philosophique,
ainsi disposés dans le sens normal de la
série ascendante, d'une manière essentiellement
conforme à leurs principales relations caractéristiques.

Également indispensables dans leurs destinations
respectives, et d'ailleurs pareillement spontanés,
ces trois grands élémens directs du régime
final de l'humanité représentent à la fois des besoins
aussi universels quoique très inégalement
prononcés, et des aptitudes uniformément communes
malgré leur diverse intensité. Ils correspondent
aux trois aspects généraux sous lesquels
l'homme peut envisager positivement chaque
sujet quelconque, successivement considéré comme
bon, quant à l'utilité réelle que notre sage intervention
peut en retirer pour la meilleure satisfaction
de nos besoins privés ou publics, ensuite
comme beau, relativement aux sentimens de perfection
idéale que sa contemplation peut nous suggérer,
et enfin comme vrai, eu égard à ses relations
effectives avec l'ensemble des phénomènes
appréciables, abstraction faite alors de toute

application quelconque aux intérêts ou aux émotions
de l'homme. C'est selon cet ordre ascendant
que s'établit communément leur succession effective
chez les natures vulgaires, où la vie mentale
est presque effacée sous l'exorbitante prépondérance
de la vie affective, sauf quelques rares et
courts élans des tendances spéculatives qui caractérisent
toujours notre espèce: l'ordre descendant
est évidemment, au contraire, le plus rationnel,
et celui qui tend constamment à prévaloir, à mesure
que l'intelligence acquiert graduellement
plus d'empire dans l'évolution humaine, individuelle
ou sociale. D'après la théorie fondamentale
établie, au dernier chapitre du tome troisième,
sur la vraie constitution générale de
l'organisme cérébral, on voit même qu'une telle
hiérarchie se rattache directement à un immuable
principe anatomique, d'après la diversité nécessaire
des siéges organiques respectivement propres
aux facultés que chacun de ces trois genres essentiels
d'activité doit spécialement exiger. Quoique
les trois régions principales du cerveau, la postérieure,
la moyenne, et l'antérieure, agissent
sans doute synergiquement dans toute opération
humaine de quelque importance, industrielle, esthétique,
ou scientifique, on peut néanmoins regarder
aujourd'hui comme vraiment démontré, d'après

la lumineuse élaboration biologique due au génie
de Gall, sauf toute vaine localisation partielle,
que l'homme vulgaire est surtout poussé à la poursuite
habituelle de l'immédiate utilité pratique
par la prépondérance de l'ensemble des énergiques
penchants relatifs à la première région;
que l'activité spéciale des sentimens propres à la
seconde région dispose directement d'heureux
naturels à la conception instinctive d'une perfection
idéale, et que, enfin, sous l'impulsion suffisante
des facultés caractéristiques de la troisième
région, se manifeste la prédilection spontanée
de quelques organisations supérieures pour la recherche
persévérante de la pure vérité abstraite.
À quelques égards que l'on compare ces trois
sortes de tendances, j'ose assurer qu'une judicieuse
appréciation confirmera finalement la réalité nécessaire
des divers motifs hiérarchiques précédemment
indiqués, envers le principe général de la
classification positive, soit en ce qui concerne la
généralité et l'abstraction des diverses pensées habituelles,
ou l'efficacité plus indirecte et plus
lointaine, en même temps que plus étendue, des
travaux respectifs, ou enfin leur concentration
correspondante chez des classes moins nombreuses:
de manière à retrouver toujours l'élément esthétique
comme essentiellement intermédiaire entre

l'élément industriel et l'élément scientifique, participant
à la fois de leur double nature, nonobstant
d'ailleurs les évidentes relations directes entre
ces deux ordres extrêmes. Telle est la série fondamentale
qui doit, à mes yeux, constituer désormais
l'immuable base rationnelle de toute saine
analyse statique, et par suite aussi dynamique,
propre à la civilisation moderne.

Pour l'usage purement historique auquel nous
destinons, dans la leçon actuelle, cette classification
générale, il est indispensable d'y ajouter ici
une dernière subdivision principale, dont le caractère
essentiel, beaucoup moins normal que celui
de la double décomposition précédente, ne comporte
réellement qu'une simple application provisoire,
convenable surtout à l'évolution préliminaire
accomplie depuis le XIVe siècle, et qui
devra cesser aussitôt que le grand mouvement
de régénération universelle aura enfin directement
commencé à devenir vraiment systématique.
On a pu remarquer ci-dessus que, envers
le plus abstrait et le plus indirect des nouveaux
élémens sociaux, j'ai employé indifféremment
les qualifications de scientifique ou philosophique,
qui, à mon gré, sont, par leur nature, radicalement
équivalentes, et dont la diversité passagère,
encore trop réelle aujourd'hui, tend certainement

à disparaître, à mesure que la science devient
plus philosophique et la philosophie plus scientifique:
ce qui, dans un inévitable et prochain avenir,
réduira véritablement l'ensemble fondamental
de la hiérarchie sociale à la triple série dont
je viens d'esquisser le principe. Mais cette heureuse
tendance n'étant point jusque ici suffisamment
prépondérante, notre analyse historique de
la dernière préparation sociale chez l'élite de l'humanité
n'aurait point tout le degré nécessaire
d'exactitude, de clarté et de précision, si nous
n'y distinguions pas, conformément à la nature
d'un tel passé, entre l'ordre simplement scientifique
et l'ordre philosophique proprement dit,
en classant provisoirement celui-ci, en vertu de
sa généralité supérieure et de sa prééminence
mentale et sociale, comme un quatrième et dernier
élément essentiel de notre hiérarchie ascendante;
quoique l'irrationnalité intrinsèque d'une
telle subdivision passagère exige de grandes précautions
logiques pour ne pas altérer gravement,
dans l'application habituelle, la pureté et l'efficacité
de la progression totale. Cette fâcheuse obligation
transitoire résulte directement, d'une part, de l'esprit
de spécialité plus ou moins exclusive qui devait,
jusqu'à notre siècle, inévitablement présider
au développement des sciences réelles, et qu'une

aveugle routine prolonge si abusivement aujourd'hui,
comme je l'expliquerai en son lieu; d'une
autre part, elle tient aussi au caractère vague et
équivoque conservé, malgré ses modifications successives,
par une philosophie, encore essentiellement
métaphysique, que son défaut actuel de positivité
ne permettrait pas même d'incorporer
effectivement parmi les nouveaux élémens sociaux,
si cette imperfection radicale n'était point évidemment
parvenue de nos jours à la dernière phase qui
devait précéder, à cet égard, une entière rénovation
finale. En un mot, notre époque continue,
sous ce rapport capital, à subir l'empire expirant
de cette célèbre division qui, suivant les explications
directes du cinquante-troisième chapitre,
fut instituée, vingt siècles auparavant, par les
écoles grecques, entre la philosophie naturelle,
surtout relative au monde inorganique, et la philosophie
morale, immédiatement appliquée à
l'homme et à la société: division qui, malgré sa
profonde irrationnalité abstraite, constitue, comme
je l'ai établi, un expédient fondamental longtemps
indispensable à l'évolution intellectuelle de l'humanité,
et dont notre siècle n'est sans doute destiné
à déterminer l'extinction totale qu'autant
que la science, enfin complétée et systématisée,
devra s'y confondre graduellement avec une philosophie

émanée de son propre sein, ainsi que la
suite de ce volume le rendra, j'espère, incontestable.
Cette séparation provisoire a dû être éminemment
prononcée pendant tout le cours des
cinq derniers siècles, en vertu de l'essor correspondant
de la philosophie naturelle proprement
dite, et des transformations consécutives de la
philosophie morale. Tel est donc le motif insurmontable
qui, pour l'analyse historique de cette
phase préparatoire de la civilisation moderne, nous
oblige finalement à concevoir ici la hiérarchie positive
comme si elle était réellement composée de
quatre élémens essentiels, industriel, esthétique,
scientifique, et philosophique, au lieu des trois
établis ci-dessus. Mais, en subissant convenablement
une pareille condition, il ne faudrait jamais
oublier que, sous peine de conduire à de fausses
appréciations statiques, et même dynamiques,
l'usage limité de cette altération provisoire doit
être constamment réglé suivant l'esprit des explications
précédentes, par un sentiment très délicat
de sa vraie destination sociologique, à laquelle,
malgré mes scrupuleux efforts, je crains peut-être
de n'avoir pas toujours été suffisamment fidèle.

L'ordre statique fondamental ainsi sommairement
établi entre les nouveaux élémens sociaux
détermine aussitôt la loi la plus générale de leur

développement commun, en fixant immédiatement,
par une coïncidence nécessaire, l'ordre dynamique
de ces quatre évolutions partielles, dont
l'inévitable simultanéité permanente ne pouvait
neutraliser l'inégale rapidité naturelle. Chacun
peut aisément reconnaître, en effet, en reproduisant
dynamiquement les considérations ci-dessus
indiquées statiquement, que les mêmes motifs qui
règlent l'harmonie normale s'appliquent, d'une
manière aussi directe et aussi énergique, à la succession
spontanée, toujours accomplie historiquement
suivant la hiérarchie, soit ascendante, soit
descendante, que nous venons de définir. Une
appréciation plus spéciale conduit ensuite à constater
que, dans l'évolution préparatoire dont nous
instituons l'étude rationnelle, la filiation a dû être
jusque ici essentiellement ascendante; la progression
inverse, qui commence à devenir prépondérante,
n'ayant pu encore exercer qu'une influence
secondaire, quoique également nécessaire, ultérieurement
analysée.

D'après la seule définition d'une telle hiérarchie
sociale, désormais envisagée dynamiquement, il est
sans doute évident que l'essor de chacun des élémens
principaux tend à provoquer spontanément
celui des divers autres, soit que l'impulsion se
propage du plus général au moins général, ou

bien en sens contraire. Il est heureusement inutile
aujourd'hui de s'arrêter ici à faire expressément
ressortir l'influence réciproque, de direction et
d'excitation, qui se développe continuellement
sous nos yeux entre l'évolution scientifique et l'évolution
industrielle: la suite de notre élaboration
historique en caractérisera d'ailleurs naturellement
les grandes conséquences sociales. Mais l'intime
connexité de l'évolution esthétique avec chacune
des deux évolutions extrêmes est jusqu'à présent
appréciée d'une manière beaucoup moins
convenable, sans toutefois qu'elle soit, au fond,
plus douteuse, du point de vue pleinement philosophique
propre à ce Traité. Car, la théorie positive
de la nature humaine montre clairement
que, dans l'ensemble de notre éducation normale,
individuelle ou sociale, l'essor esthétique doit
graduellement succéder à l'essor pratique ou industriel,
et préparer ensuite l'essor scientifique
ou philosophique; comme j'aurai lieu d'ailleurs de
l'expliquer directement ci-dessous. Quand, au
contraire, la progression commune s'accomplit en
sens inverse, suivant une marche exceptionnelle
ci-après caractérisée, on comprend aussi, quoique
moins spontanément, soit la tendance de l'activité
scientifique à provoquer, à titre d'indispensable
diversion mentale, une certaine activité esthétique,

soit surtout l'heureuse réaction exercée
par l'essor esthétique sur le perfectionnement industriel.
Ainsi, la réalité dynamique de notre hiérarchie
fondamentale est, en principe général,
aussi incontestable, à tous égards, que sa primitive
réalité statique.

L'unique hésitation qui puisse d'abord entraver
ici son usage historique, résulte d'une première
incertitude inévitable sur le sens effectif,
ascendant ou descendant, de l'ordre principal des
quatre évolutions partielles, lorsqu'on néglige
la distinction préalable, déjà employée ci-dessus
quant à l'époque initiale, entre l'ébauche
primordiale de chaque développement et son incorporation
directe au système propre de la civilisation
moderne. Mais, en ayant convenablement
égard à cette indispensable différence, il ne
peut, ce me semble, rester maintenant aucune incertitude
sur le sens, essentiellement ascendant,
d'une telle série historique, pendant le cours total
des cinq siècles écoulés depuis que cette civilisation
a commencé à manifester le caractère vraiment
distinct des nouveaux élémens sociaux. Car,
il est assurément incontestable que l'essor industriel
des sociétés modernes devait constituer leur premier
contraste général, et encore même aujourd'hui
le plus décisif, envers celles de l'antiquité. Quelle

que soit évidemment l'extrême importance sociale
de l'évolution esthétique et de l'évolution scientifique,
outre qu'elles ont dû être, chez les modernes,
constamment postérieures à l'évolution
industrielle, on ne peut douter qu'elles ne caractérisent
jusque ici notre civilisation beaucoup moins
profondément que celle-ci, directement relative à
un élément étranger à l'ancienne économie sociale,
et en même temps le plus populaire de tous;
tandis que les deux autres développemens, sans
être, à beaucoup près, aussi profondément incorporés
au régime antique qu'ils le sont à l'état
moderne, y avaient été néanmoins poussés à un
degré fort remarquable. C'est, à tous égards, la
prédominance graduelle de la vie industrielle sur
la vie militaire, par suite de l'entière abolition de
l'esclavage primitif des classes laborieuses, qui
distingue le mieux l'ensemble des populations
composant aujourd'hui l'élite de l'humanité; c'est
aussi la première source générale de tous leurs
autres attributs essentiels, et le principal moteur
universel du mode d'éducation sociale qui leur
est propre. L'éveil mental que cette activité pratique
y a provoqué et maintenu, à un certain
degré, par une influence inévitable et continue,
jusque chez les classes les plus inférieures, ainsi
que l'aisance relative dès lors uniformément répandue,

y ont ensuite naturellement amené un
développement esthétique plus désintéressé, dont
l'active propagation n'avait jamais pu être aussi
étendue sous aucun des trois modes essentiels
que nous avons distingués, au cinquante-troisième
chapitre, dans le régime polythéique de
l'antiquité. D'un point de vue secondaire, mais
plus spécial, on voit d'ailleurs que le perfectionnement
graduel de l'essor industriel l'élève spontanément,
par une suite de transitions presque
insensibles, jusqu'à l'essor purement esthétique,
surtout en ce qui concerne les arts géométriques.
Quant à l'influence nécessaire de cette même évolution
industrielle pour imprimer ensuite à l'esprit
scientifique des modernes cette positivité
fondamentale qui le caractérise, et qui a ultérieurement
transformé aussi l'esprit philosophique
proprement dit, elle est certes tellement
évidente, en principe, que nous n'avons aucun
besoin de nous y arrêter ici, jusqu'à ce que le
cours naturel de notre élaboration historique nous
conduise à en apprécier directement les conséquences
générales. On ne saurait donc méconnaître
la direction radicalement ascendante de l'évolution,
essentiellement empirique, propre au premier
essor fondamental des nouveaux élémens sociaux,
dont la hiérarchie normale ne pourra se développer

librement suivant la marche descendante,
seule pleinement rationnelle, qu'après le suffisant
accomplissement d'une systématisation directe,
jusque ici à peine entrevue, et qui suppose l'ascendant
final de la philosophie positive chez tous les
esprits actifs.

Il ne peut, à cet égard, rester quelque embarras
historique que relativement à l'ordre respectif des
deux évolutions esthétique et scientifique, qui
toutes deux constamment postérieures à l'évolution
industrielle, semblent n'avoir pas observé
entre elles une loi de succession aussi fixe, quoique
d'ailleurs, dans la plupart des cas, la première
ait été, conformément à cette règle générale,
évidemment antérieure: l'exemple capital de
l'Allemagne donne surtout de la gravité à une
telle objection, puisque l'essor scientifique paraît
y avoir, au contraire, notablement précédé le
principal essor esthétique, par un concours de
causes exceptionnelles qui mériterait une saine
analyse spéciale, du reste incompatible avec la
nature abstraite de notre élaboration sociologique.
Mais, pour dissiper ici convenablement l'incertitude
qu'une semblable anomalie pourrait jeter sur
l'ordre dynamique que nous venons d'établir, il
suffit de considérer l'irrécusable nécessité philosophique
d'apprécier simultanément l'essor direct

de la civilisation moderne, non chez une seule
nation, même très étendue, mais chez tous les
peuples qui ont réellement participé au mouvement
fondamental de l'Europe occidentale; c'est-à-dire
(afin d'en faire, une fois pour toutes, l'indispensable
énumération), l'Italie, la France,
l'Angleterre, l'Allemagne, et l'Espagne[6]. Ces
cinq grandes nations, dont Charlemagne a si dignement

achevé de constituer l'imposante synergie,
peuvent être regardées, dès le milieu du
moyen-âge, comme constituant, à beaucoup d'égards
essentiels, malgré d'immenses diversités,
un peuple vraiment unique, intégralement soumis
alors au régime catholique et féodal, et depuis
généralement assujéti à toutes les transformations
successives, soit critiques, soit surtout organiques,
que la destinée ultérieure d'un tel régime devait
graduellement déterminer chez cette avant-garde
de notre espèce. Par une semblable considération,
d'ailleurs si importante, en général, pour circonscrire
convenablement la véritable extension
du théâtre permanent de la phase sociale que
nous apprécions, on résout aussitôt la difficulté
précédente, en faisant clairement ressortir que,
dans ce mode rationnel d'observation historique,
l'essor scientifique se présente, suivant l'ordre naturel
ci-dessus établi, comme certainement postérieur
à l'essor esthétique. Rien n'est surtout
plus évident quant à l'Italie, dont la civilisation
a, sous tous les rapports essentiels, tant précédé
et si longtemps guidé celle de tout le reste de
la grande république occidentale, et où l'on voit
si nettement l'essor esthétique succéder peu à peu
à l'essor industriel, et préparer ensuite graduellement
l'essor scientifique ou philosophique, d'après

l'heureuse propriété qui le caractérise d'exciter
spontanément l'éveil spéculatif jusque chez les
plus vulgaires intelligences.

Note 6:
Comme tout le reste de notre élaboration historique devra naturellement
contenir de fréquentes allusions, soit explicites, soit plus
souvent implicites, à une telle circonscription territoriale, il convient
ici d'avertir directement, pour prévenir toute interprétation équivoque
ou incomplète, que, afin de ne pas trop multiplier le nombre de ces
élémens européens, je suppose toujours essentiellement annexé à chacun
d'eux l'ensemble de ses appendices naturels. Ainsi, dans cette définition
historique de l'Angleterre, j'y comprends, non-seulement l'Écosse,
et même d'Irlande, suivant un usage déjà familier, mais aussi,
à beaucoup d'égards, l'Union américaine elle-même, dont la civilisation,
essentiellement dépourvue d'originalité, ne fut surtout, jusqu'à
notre siècle, qu'une simple expansion directe de la civilisation
anglaise, modifiée par des circonstances locales et sociales. Par des
motifs équivalens d'affinité politique, je joins pareillement, d'ordinaire,
à l'Allemagne proprement dite, d'une part la Hollande, et
même la Flandre, d'une autre part les îles danoises et même la péninsule
scandinave, ainsi que la Pologne, extrêmes limites boréale et
orientale de notre synergie européenne. Enfin, il serait superflu de prévenir
que, sous la seule dénomination d'Espagne, on doit entendre
habituellement ici l'ensemble de la presqu'île ibérique. Des subdivisions
plus détaillées seraient contraires à la nature essentiellement abstraite
de notre opération sociologique, où une telle énumération ne saurait
avoir d'autre destination principale que de prévenir le vague et la confusion
des idées relatives à la vérification effective de ma théorie fondamentale
de l'évolution humaine.

Si, au lieu d'envisager le développement direct
des modernes élémens sociaux, qui, je ne
saurais trop le rappeler, constitue le seul objet
de notre appréciation actuelle, on voulait étudier,
dans l'ensemble du passé humain, la première
origine successive de leurs évolutions respectives,
on trouverait, au contraire, une marche
nécessairement inverse; puisque la civilisation
ancienne, toujours issue, comme je l'ai montré au
cinquante-troisième chapitre, d'un état essentiellement
théocratique, avait d'abord procédé du
principe le plus général qui fût alors applicable
aux relations humaines, pour descendre graduellement
aux applications particulières, tandis que
la civilisation moderne a dû commencer par les
moindres rapports pratiques. C'est ainsi que le
génie purement philosophique a été, chez les anciens,
le premier développé, sous la forme nécessairement
théologique seule possible à un tel
âge; ensuite le génie scientifique, avec un caractère
analogue, après sa séparation du tronc commun
de la théocratie; et enfin le génie esthétique,
longtemps simple auxiliaire de l'action
théocratique; le génie industriel y étant d'ailleurs,

par les conditions fondamentales de toute l'économie
antique, constamment étouffé sous l'esclavage
systématique des travailleurs, afin de laisser
à l'activité pratique la direction guerrière
qu'elle devait primitivement manifester. Une
marche semblable, du général au particulier, ou
de l'abstrait au concret, n'a surgi jusqu'à présent,
dans l'essor propre de la civilisation moderne,
que d'une manière secondaire, qui ne
pourra devenir principale, avec une rationnalité
bien supérieure à celle de la marche antique, que
d'après la systématisation totale qui tend aujourd'hui
à résulter de l'ensemble de cette évolution
préparatoire. Mais la considération permanente
d'une telle marche n'en est pas moins, quoique
purement accessoire, indispensable à signaler
déjà, même envers un tel passé, parce que son
influence, pareillement spontanée, a essentiellement
dominé, comme je l'expliquerai bientôt, le
développement intérieur de chacun des grands
élémens sociaux, décomposé dans les diverses activités
partielles dont il représente l'agglomération
naturelle: en sorte que l'ordre ascendant et l'ordre
descendant de la hiérarchie positive ont, en résumé,
pareillement concouru, d'une manière déterminée,
à régler l'évolution organique des cinq
derniers siècles, l'un pour la progression générale,

et l'autre pour chacune des trois progressions
spéciales, où le sentiment systématique plus restreint
avait pu devenir suffisamment usuel. Un
tel mode d'évolution représenterait la marche naturelle
d'une société idéale, dont l'enfance serait
supposée convenablement préservée de la théologie
et de la guerre: il tend aujourd'hui à se reproduire
communément, dans un cas plus réel quoique
plus restreint, pour l'ensemble de l'éducation
individuelle, en tant du moins que spontanée,
où l'activité esthétique succède graduellement à
l'activité industrielle, et prépare progressivement
l'activité scientifique ou philosophique.

Après ce double préambule indispensable,
où l'époque initiale et ensuite l'ordre de succession
de notre série positive ont été enfin convenablement
appréciés, procédons directement à
l'examen général de chacune des quatre évolutions
essentielles, en commençant, suivant l'explication
précédente, par l'évolution industrielle,
principale base nécessaire du grand mouvement
de recomposition élémentaire qui a jusque ici caractérisé
la société moderne.

Il faut d'abord expliquer comment ce nouvel
élément social, essentiellement étranger à l'antiquité,
a naturellement surgi, en temps opportun,
de ce mémorable état transitoire dominé par l'organisme

catholique et féodal, qu'une étude impartiale
et approfondie représente, à tous égards,
non moins dans la progression organique que dans
la progression critique, comme la vraie source générale
de notre civilisation occidentale. Cette heureuse
transformation, la plus fondamentale que
l'humanité ait encore éprouvée, et qui, chez l'ensemble
des populations réparties sur le vaste
théâtre du moyen-âge, a remplacé enfin, suivant
une marche graduelle mais irrévocable, la vie
guerrière par la vie industrielle, a été jusque ici
assez sainement jugée quant à ses résultats essentiels,
quoique d'une manière étroite et insuffisante;
tandis que, au contraire, son accomplissement
nécessaire n'a guère donné lieu qu'à des
théories radicalement vicieuses, où l'on attribue
presque toujours une irrationnelle importance à
des causes purement accessoires, hors de toute
juste proportion avec l'immensité d'un tel phénomène,
faute d'en avoir directement saisi le véritable
principe universel. Les plus sages tentatives
appartiennent incontestablement, à cet égard, à
ces illustres écrivains qui, au siècle dernier, ont si
dignement immortalisé la noble école écossaise:
et cependant aucun d'entre eux, sans même excepter
le loyal et judicieux Robertson, n'a pu
s'affranchir assez des aveugles préjugés alors inspirés

par la philosophie négative, soit protestante,
soit déiste, pour s'élever au degré d'impartialité
historique susceptible de faire sentir, au moins
empiriquement, à d'aussi bons esprits, l'impulsion
prépondérante, directement émanée, à cette
fin, de l'ensemble du régime propre au moyen-âge.

En appliquant ici, sous ce rapport, les principes
établis d'avance, dans l'avant-dernier chapitre
du volume précédent, sur la tendance nécessaire,
à la fois temporelle et spirituelle, d'une telle organisation
vers l'affranchissement et l'élévation
des classes laborieuses, il faut d'abord rappeler
que, d'ordinaire, on est loin d'apprécier convenablement
la haute importance de la transition primordiale
ainsi partout réalisée par la substitution
du servage proprement dit à l'esclavage antique:
modification où les juges les plus prévenus ne sauraient
assurément méconnaître ni l'influence
normale du catholicisme, imposant, avec une énergique
autorité permanente, d'universelles obligations
morales, ni la conversion spontanée du
système conquérant en système défensif, qui caractérise
l'état féodal. Ce grand changement doit
être envisagé, ce me semble, comme constituant,
dès l'origine du moyen-âge, un certain degré
primitif d'incorporation directe de la population

agricole à la société générale, où jusque alors elle
n'avait presque figuré qu'à la manière des animaux
domestiques: puisque le cultivateur, ainsi fixé
désormais à la terre, en un temps où les possessions
territoriales tendaient vers une profonde stabilité,
a dû commencer aussitôt, quelque chétive
et précaire que fût son existence naissante, à acquérir
de véritables droits sociaux, ne fût-ce que
le plus élémentaire de tous, celui de former une
famille proprement dite; ce qui, auparavant impossible,
est alors naturellement résulté, d'ordinaire,
de cette nouvelle situation, sous l'opiniâtre
impulsion catholique. Une telle amélioration,
base nécessaire de toutes les phases ultérieures
d'émancipation civile, me paraît conduire, contre
une opinion presque unanime aujourd'hui, à placer
dans les campagnes le siége initial de l'affranchissement
populaire, du moins quand on veut
analyser ce grand phénomène social jusque dans
ses premiers élémens historiques: il se rattache
par-là, d'une manière directe et spontanée, soit à
la prédilection instinctive des chefs féodaux pour
la vie agricole, d'après leur passion caractéristique
d'indépendance habituelle, soit aussi au noble
spectacle permanent si fréquemment offert par
tant d'ordres monastiques, surtout au début du
moyen-âge, en consacrant les mains les plus vénérées

à des travaux toujours avilis précédemment[7].
Aussi la condition rurale semble-t-elle
avoir été primitivement moins malheureuse que
celle de la plupart des villes, sauf quelques grands
centres, alors très rares, mais dont la considération
est fort importante, comme point d'appui
naturel des principaux efforts ultérieurs. On ne
peut douter que l'ensemble du régime propre au
moyen-âge ne tendît d'abord puissamment à l'uniforme
dissémination de la population, même
dans les plus défavorables localités, par une influence
intérieure analogue à l'action si prononcée
qu'il exerçait au dehors, en interdisant les invasions
régulières, pour établir des populations sédentaires
dans les plus stériles contrées de l'Europe.
Il est incontestable, en effet, que les systèmes de
grands travaux publics destinés, sur tant de points,
à améliorer un séjour, dont les inconvéniens naturels

cessaient ainsi graduellement de pouvoir
être éludés à l'aide d'une hostile émigration, remontent
essentiellement jusqu'à ces temps, si irrationnellement
dédaignés, où la miraculeuse existence
de Venise, et surtout de la Hollande, ont
commencé à devenir possibles, en vertu d'opiniâtres
efforts sagement organisés, auprès desquels
les plus fastueuses opérations antiques doivent assurément
paraître fort secondaires.

Note 7:
Un estimable historien de l'Italie (Denina) a judicieusement rattaché
à cette double influence générale le mémorable mouvement spontané,
si mal apprécié d'ordinaire, qui, pendant les sixième et septième
siècles, tendit à réparer énergiquement, surtout en Italie, l'action désastreuse
que les meilleurs temps du régime romain avaient dû exercer
sur l'agriculture et sur la population, par suite de la concentration d'immenses
domaines chez d'indolens propriétaires, habituellement concentrés
au loin, et dont la sollicitude accidentelle, aussi nuisible que leur
incurie journalière, n'aboutissait presque jamais qu'à y opérer, à grands
frais, de stériles embellissemens.

L'influence initiale du régime catholique et
féodal a donc partout établi, au moins autant
dans les campagnes que dans les villes, ce premier
degré élémentaire d'émancipation populaire,
qui, impropre, par sa nature, à constituer une
condition vraiment stable, ne pouvait évidemment
que précéder et préparer universellement une
irrévocable abolition de tout esclavage personnel.
Dans l'étude très imparfaite de cette intéressante
progression, on a presque toujours confondu cet
affranchissement individuel avec la formation collective
des communes industrielles, nécessairement
plus ou moins postérieure, et sur laquelle l'attention
s'est trop exclusivement fixée; en sorte que
la phase intermédiaire qui a aussitôt suivi l'entière
institution du servage constitue encore la portion
la plus obscure et la plus mal conçue de toute
l'histoire du moyen-âge. C'est alors cependant que,

suivant une marche nécessaire, que notre théorie
sociologique a déjà distinctement caractérisée en
principe, s'est opérée graduellement, dans tout
l'occident européen, une seconde transformation
élémentaire, qui, par l'ensemble de ses conséquences
nécessaires, marque directement la différence
la plus décisive entre la sociabilité moderne
et celle de l'antiquité. On peut regarder, en effet,
cette deuxième période, composée d'environ trois
siècles, depuis le début du huitième siècle jusque
vers celui du onzième, comme l'époque d'une
dernière préparation indispensable à cette vie industrielle
dont le développement universel devait
suivre immédiatement l'uniforme abolition de la
servitude populaire. Car, suivant les explications
fondamentales du volume précédent, l'institution
primordiale de l'esclavage permanent des travailleurs
avait eu, par sa nature, un double but nécessaire:
en permettant, d'une part, à l'activité
militaire un essor suffisant pour accomplir convenablement
sa grande destination préliminaire dans
l'ensemble de l'évolution sociale, comme je l'ai
pleinement démontré; et en organisant, d'une
autre part, le seul moyen général d'éducation
qui, par une invincible prépondérance, pût primitivement
surmonter, chez la masse des hommes,
l'antipathie radicale que leur inspire d'abord

l'habitude continue d'un travail régulier. Or, il
faut maintenant reconnaître, à ce sujet, que le
système de servitude qui convenait le mieux sous
le premier aspect ne pouvait pas être aussi le plus
efficace sous le second; en sorte que, malgré l'évidente
simultanéité de ces deux ordres d'effets
spontanés, ces deux opérations préalables, également
indispensables au développement humain,
ne pouvaient être pleinement réalisées que l'une
après l'autre. La première avait été dignement accomplie
sous le régime romain, d'après le mode
de servitude arbitraire et indéfinie qui devait le
moins troubler le libre essor extérieur de la classe
guerrière, peu compatible, au contraire, avec la
sollicitude continue qu'eût exigé chez elle le servage
proprement dit: tandis que, d'une autre
part, l'esclavage antique était certainement beaucoup
trop éloigné de la vraie situation industrielle
pour y pouvoir conduire sans une longue transition
spéciale, malgré les nombreux affranchissemens
privés, si multipliés surtout depuis l'abaissement
de l'aristocratie sénatoriale, et qui ne
pouvaient produire aucune émancipation décisive,
au milieu d'une continuelle affluence étrangère
de nouveaux esclaves. Quand ensuite, avec l'état
féodal, le système militaire, enfin devenu essentiellement
défensif, a fait généralement prévaloir

le nouveau genre d'assujettissement personnel,
correspondant à l'habituelle dispersion des chefs
parmi les populations soumises, l'initiation directe
des inférieurs à la vie purement industrielle
a dès lors commencé à recevoir spontanément
une organisation régulière, auparavant impossible,
en offrant à chaque serf un point de départ
nettement déterminé, d'où, suivant une marche
uniforme, très lente mais légitime, il pouvait toujours
espérer de s'élever peu à peu à une véritable
indépendance individuelle, dont le principe
était d'ailleurs, dès l'origine du moyen-âge, partout
implicitement consacré par la morale catholique.
On conçoit, au reste, que les conditions de
rachat, le plus souvent très modérées, communément
imposées à une telle libération, outre la
juste et utile indemnité qu'elles tendaient à régulariser,
constituaient surtout, en réalité, comme
l'ont déjà entrevu quelques philosophes, une garantie
usuelle de la pleine efficacité d'un semblable
progrès, en constatant que l'affranchi avait suffisamment
contracté les habitudes élémentaires de
modération et de prévoyance qui permettaient
de livrer désormais à sa seule responsabilité la direction
journalière de sa propre conduite, sans
aucun danger permanent, ni pour lui-même, ni
pour la société: préparation évidemment indispensable

à la destination finale d'une semblable
transition, et à laquelle cependant on peut assurer
que l'esclave ancien était ordinairement impropre,
tandis que le serf du moyen-âge y était
spontanément disposé de plus en plus, soit dans
les campagnes, soit encore mieux dans les villes,
par l'ensemble de l'état social correspondant.

Telle est, en général, l'influence temporelle propre
à la seconde époque de ce régime sur l'accomplissement
graduel, et presque continu, de cette
dernière phase préliminaire, destinée à précéder
immédiatement l'entière émancipation personnelle.
Quant à son influence spirituelle, elle y est
assurément trop évidente pour exiger ici aucune
explication spéciale. Dès l'origine du servage, en
faisant pleinement participer tous les inférieurs à
la même religion que les supérieurs quelconques,
et, par conséquent, au degré commun d'éducation
fondamentale, au moins morale, qui en
résultait nécessairement, il est clair que non-seulement
le catholicisme avait partout établi une
sanction permanente pour les droits élémentaires
des serfs, et imposé envers eux des obligations
régulières; mais aussi qu'il avait toujours
spontanément proclamé, d'une manière plus ou
moins explicite, l'affranchissement volontaire
comme un véritable devoir chrétien, à mesure

que la population manifestait à la fois sa tendance
et son aptitude à la liberté. La célèbre bulle d'Alexandre
III, sur l'abolition générale de l'esclavage
dans la chrétienté, ne fut assurément qu'une
simple consécration systématique, qui semble
d'ailleurs un peu tardive, d'un usage qui, depuis
plusieurs siècles, avait graduellement tendu, sous
l'impulsion catholique, à devenir universel et irrévocable.
À partir même du VIe siècle, et d'après
la première influence du catholicisme sur les nouveaux
chefs temporels, on voit la pratique des
affranchissemens personnels, accordés quelquefois
simultanément à tous les habitans d'une localité
considérable, croître successivement avec
assez de rapidité pour que l'histoire signale encore
çà et là divers cas exceptionnels où cette
généreuse sollicitude, trop dédaigneuse des conditions
rigoureuses d'une lente évolution sociale,
avait indiscrètement devancé les besoins et les
désirs de ceux-là même qui en étaient l'objet. La
touchante cérémonie, alors habituellement destinée
à de semblables concessions, constitue un
naïf témoignage, soit de leur grande multiplicité,
soit de la participation fondamentale et continue
de l'influence catholique. Il faut surtout noter
ici, sous ce rapport, qu'une telle influence ne tenait
point uniquement, ni même principalement,

à l'esprit général de la morale religieuse, qui,
malgré des doctrines abstraitement équivalentes,
est loin d'avoir obtenu ailleurs la même efficacité;
cette salutaire impulsion a été surtout
réalisée par l'admirable organisation du catholicisme,
sans l'action persévérante de laquelle de
vagues prescriptions morales auraient été, à cet
égard, radicalement insuffisantes. Outre l'antipathie
fondamentale envers tout régime de castes
chez un clergé célibataire, qui alors se recrutait
indistinctement à tous les degrés de l'échelle sociale,
et d'abord même spécialement parmi les
rangs inférieurs, il convient aussi de signaler déjà
la tendance instinctive de la politique sacerdotale
à protéger activement l'essor universel des classes
laborieuses, au sein desquelles sa propre domination
devait ensuite trouver longtemps le plus
ferme point d'appui; quoique cette dernière cause
n'ait pu exercer beaucoup d'empire que sous la
période immédiatement suivante, après la suffisante
extension de l'affranchissement personnel,
dont l'avénement primitif a été surtout encouragé
par le système catholique en vertu des motifs plus
désintéressés que je viens de rappeler sommairement.

Ce mémorable concours d'impulsions nécessaires,
temporelles et spirituelles, qui avait ainsi organisé

spontanément une transition, lente mais continue,
du servage primordial à l'universelle abolition
de tout esclavage individuel, a dû réaliser ce grand
résultat beaucoup plus promptement dans les
villes que dans les campagnes. J'ai représenté ci-dessus
la condition générale de la population agricole
comme ayant été naturellement, à l'origine
de cette phase, moins onéreuse que celle de la
population manufacturière et commerciale des
bourgs ou des villes; ce qui d'ailleurs se rattache
évidemment aussi aux impressions prolongées du
régime antérieur, soit romain, soit barbare, où
l'industrie agricole, d'après son irrécusable importance,
auprès même des juges les plus grossiers,
était la seule qui n'eût pas toujours été
complétement avilie par les préjugés militaires.
Sous ce rapport, l'évolution industrielle a donc
réellement commencé dans le sens ascendant de
notre hiérarchie positive, comme la théorie précédemment
établie l'a démontré pour l'ensemble
de la progression moderne. Mais le mouvement
inverse n'a pas tardé à prévaloir de plus en plus
pendant le cours de cette même phase, pour conserver
jusqu'à nos jours sa prépondérance spontanée,
et souvent avec une dangereuse exagération.
La dissémination des populations agricoles,
et la nature plus empirique de leurs travaux journaliers,

devaient notablement y retarder la tendance
et l'aptitude à l'entière émancipation personnelle,
ainsi que la faculté d'y parvenir. Si, d'une
part, la résidence familière des chefs féodaux au
milieu d'elles devait d'abord y adoucir habituellement
les rigueurs de la servitude, cette relation
plus directe, outre que, par cela même, elle
pouvait souvent éloigner le désir continu de la
libération, devait surtout en rendre ensuite l'accès
plus difficile, quand les maîtres voulaient
réellement l'empêcher. On conçoit d'ailleurs, sans
aucune explication nouvelle, que l'impulsion spirituelle,
ci-dessus caractérisée, avait nécessairement,
dans ce cas, une énergie beaucoup moindre.
Aussi est-ce principalement par la grande et
heureuse réaction continue spontanément émanée
des villes, quand l'établissement des communes y
eut permis un plein développement industriel que,
pendant le XIIe siècle et surtout le XIIIe, les cultivateurs
se sont trouvés peu à peu affranchis sur tous
les points importans de l'occident européen: sous
ce rapport, je dois me borner à renvoyer directement
le lecteur à la lumineuse explication présentée
par Adam Smith d'après l'aperçu de Hume;
quoique ces deux éminens penseurs, suivant l'esprit
de la philosophie contemporaine, y aient
beaucoup trop négligé l'ensemble des influences

sociales propres au régime antérieur, et d'où serait,
sans doute, dérivée plus tard une telle émancipation,
dont les causes signalées par eux n'ont pu
que hâter notablement l'avénement nécessaire.

Si l'on applique en sens inverse les différentes
indications précédentes, il sera facile de reconnaître
directement que la libération personnelle
devait naturellement commencer dans les villes
et les bourgs, où le servage universel, toujours
pareillement caractérisé par l'adhérence à la localité,
était d'abord plus onéreux, par suite même
de l'éloignement habituel du maître, qui livrait
ordinairement la multitude à l'oppressive domination
d'un agent subalterne. Outre qu'un tel
motif devait spontanément stimuler davantage le
besoin de libération, l'agglomération permanente
de ces populations leur en facilitait les voies.
Mais il faut surtout considérer, à ce sujet, une
cause plus profonde et plus universelle, quoique
essentiellement méconnue jusque ici, qui rattache
nécessairement cette inégalité capitale, entre l'évolution
des villes et celle des campagnes, à la
nature propre de leurs travaux respectifs, d'après
un simple prolongement rationnel du principe
philosophique sur lequel j'ai fondé ci-dessus l'ensemble
de la hiérarchie positive. Il est clair, en
effet, que ce principe vraiment fondamental, d'abord

appliqué à l'étude statique de la seule hiérarchie
industrielle, conduit à y distinguer, suivant
une heureuse conformité spontanée avec
l'appréciation instinctive de la raison vulgaire,
dans l'ordre graduellement ascendant, les trois
grandes industries générales, agricole, manufacturière,
et enfin commerciale, dont la comparaison
essentielle donne lieu, bien qu'à un degré
nécessairement beaucoup moindre, à des différences
de même nature que celles que nous avons
déjà caractérisées entre les trois principaux élémens
de la civilisation moderne, comme je l'expliquerai
directement au chapitre suivant. Or, en
considérant maintenant cette série partielle sous
l'aspect essentiellement dynamique propre à notre
élaboration historique, on voit ainsi que la nature
plus abstraite et plus indirecte de l'industrie des
villes, l'éducation plus spéciale qu'elle exige, la
moindre multiplicité de ses agens, leur concert plus
facile et même habituellement indispensable à
leurs travaux, et enfin la liberté plus grande que
supposent leurs opérations usuelles, constituent
un irrésistible ensemble de causes spontanées et
permanentes pour expliquer aussitôt la libération
plus hâtive des classes correspondantes, sans qu'il
convienne assurément d'insister ici davantage sur
une telle indication philosophique, dont je dois

laisser au lecteur le développement immédiat.
Toutefois, afin de faciliter ce travail, je crois devoir
ajouter, en précisant plus spécialement l'indication,
que mon Traité ultérieur de philosophie
politique soumettra directement au même
ordre essentiel de succession les diverses industries
urbaines, comparativement envisagées dans
leurs évolutions respectives, en démontrant que,
par une suite plus éloignée, mais non moins nécessaire,
de ces mêmes différences élémentaires,
le mouvement d'émancipation personnelle a d'abord
prévalu dans l'industrie commerciale, plutôt
que dans l'industrie manufacturière. Enfin, en procédant
aussi à un troisième degré d'analyse historique,
on trouverait encore que le commerce le
plus anciennement affranchi dut être alors celui
dont les opérations sont les plus abstraites et les plus
indirectes, c'est-à-dire le commerce des valeurs
proprement dites, dont les agens primitifs n'étaient
que de simples changeurs, graduellement
transformés en opulens banquiers, d'abord habituellement
juifs, et, à ce titre même, soustraits
à un servage régulier qui les eût incorporés à la
société chrétienne; ce qui n'empêchait point, malgré
de trop fréquentes extorsions, qu'ils ne fussent
systématiquement encouragés par l'ensemble
du régime initial du moyen-âge, et surtout par

la politique catholique, qui a toujours tendu à
faciliter autant que possible leur essor industriel,
constamment plus libre à Rome qu'en aucun autre
lieu de la chrétienté. L'ensemble de l'histoire industrielle
du moyen-âge doit déjà suffire ici pour
indiquer spontanément au lecteur éclairé la lumineuse
vérification que cette loi nécessaire reçoit,
au milieu de perturbations plus apparentes
que réelles, surtout par la précocité plus spéciale,
qui, dans la précocité générale de l'Italie, distingue
si hautement, même avant l'admirable Florence,
les cités maritimes, et par suite principalement
marchandes, telles que Gênes, Pise, etc.,
et, à leur tête, à tous égards, la merveilleuse Venise,
dont l'existence ne pouvait être qu'essentiellement
commerciale, sauf le mélange de mœurs
militaires qui s'allie naturellement à la vie maritime,
et qui devait même faciliter alors la transition
de la civilisation ancienne à la moderne: une
pareille différence se remarque aussi, sur l'Océan,
entre les divers élémens de la grande ligue anséatique,
ainsi que dans la Flandre; on sait d'ailleurs
que la prospérité industrielle naissante de
la France et de l'Angleterre tira directement sa
plus grande impulsion initiale des nombreux et
importans établissemens qu'y formèrent, au
XIIIe siècle, les industriels italiens et anséatiques,

d'abord à titre de simples comptoirs, devenus ensuite
de vastes entrepôts réels, et finalement transformés
en manufactures capitales.

Je devais ici m'arrêter particulièrement à la
difficile appréciation de cette seconde phase essentielle
du mouvement général d'émancipation
qui a donné naissance à l'élément le plus caractéristique
des sociétés modernes; car, quoique encore
purement préliminaire, cette phase est, au fond,
la plus importante, et, en outre, la plus méconnue;
son analyse, à la fois historique et rationnelle, nous
permettra d'ailleurs de procéder plus rapidement
à tout le reste d'un tel travail, désormais relatif
à un passé mieux exploré. La phase immédiatement
suivante comprend l'évolution collective si
célèbre sous le nom d'affranchissement des communes,
et qui, malgré d'innombrables études, partiellement
intéressantes, est jusque ici irrationnellement
jugée, non-seulement parce qu'on n'y
conçoit pas assez la participation fondamentale
du régime catholique et féodal, en accordant trop
d'influence à des causes accidentelles ou accessoires,
mais surtout parce qu'on la considère trop
isolément de la précédente, dont elle ne put être,
à vrai dire, que le complément naturel, non
moins inévitable qu'indispensable. Quand on envisage
principalement, suivant l'usage dominant,

la lutte politique des grandes masses sociales, l'ère
des communes constitue, en effet, un véritable
point de départ, au delà duquel il serait habituellement
inutile de remonter, comme ayant
directement introduit un nouveau poids dans les
conflits historiques. Mais lorsque, au contraire,
suivant l'esprit de notre élaboration actuelle, on
étudie surtout le mouvement, pour ainsi dire moléculaire,
qui a graduellement tendu, à partir du
moyen-âge, à la régénération sociale de l'élite de
l'humanité, il n'est pas douteux, ce me semble,
que cette importante transformation n'a fait que
compléter spontanément le travail intestin d'émancipation
personnelle propre à la phase ci-dessus
examinée, en y ajoutant le degré d'indépendance
politique alors nécessaire à sa pleine
réalisation, et qui toutefois, loin de caractériser
suffisamment l'évolution fondamentale, en a quelquefois
gravement détourné ultérieurement la direction
essentielle, comme j'aurai lieu de l'indiquer
spécialement ci-après. Car, en se reportant
à l'explication précédente de la libération plus
hâtive des habitans des villes, on voit aisément que
les mêmes motifs généraux exigeaient nécessairement,
eu égard à l'état social correspondant, que
la liberté individuelle y fût prochainement accompagnée
d'une certaine liberté collective, sans

laquelle l'activité industrielle n'aurait pu assurément,
à cette époque, prendre aucun essor vraiment
décisif. D'un autre côté, ces influences
spontanées tendaient simultanément à réaliser
une telle condition de développement, avec le
surcroît naturel de rapidité qui devait résulter
déjà du premier élan de l'industrie naissante pour
surmonter la résistance, d'ailleurs communément
très faible, de pouvoirs guère plus disposés et
moins capables de s'opposer à l'indépendance qu'à
l'affranchissement, en un temps où l'une était universellement
jugée plus ou moins inséparable de
l'autre. Aussi l'établissement des communes succéda-t-il
presque aussitôt à la libération urbaine,
tellement qu'une scrupuleuse analyse historique
peut à peine assigner la première moitié du XIe
siècle comme constituant, en général, l'intervalle
effectif entre la fin du mouvement individuel et
l'origine du mouvement collectif. Il est clair que
l'ensemble du régime propre au moyen-âge tendait
spontanément à seconder partout un tel progrès,
indépendamment de toutes les circonstances,
plus ou moins fortuites, qui n'ont pu influer que
sur son inégale rapidité. Malgré d'inévitables conflits
ultérieurs, d'abord impossibles à prévoir, l'organisme
féodal, par sa nature éminemment dispersive,
devait se prêter sans répugnance à

l'admission primitive des communautés industrielles
parmi les nombreux élémens dont sa hiérarchie
était composée; sans devoir redouter alors
aucune dangereuse rivalité, sociale ou politique,
chez ces forces naissantes où les deux principaux
pouvoirs temporels ne durent longtemps, au contraire,
que chercher, à l'envi, d'utiles auxiliaires
dans leurs luttes intestines. L'organisme catholique
était évidemment encore plus favorable à un
tel essor, même abstraction faite de toute impulsion
chrétienne, puisque la politique sacerdotale
y voyait nécessairement un important moyen de
consolider sa domination, en secondant, et souvent
en provoquant, l'élévation de ces nouvelles
classes dont elle ne devait attendre ordinairement
qu'une respectueuse reconnaissance, en un temps
si éloigné encore de toute émancipation mentale
des masses populaires.

Pour achever ici de fixer suffisamment les principales
notions relatives à la naissance universelle
de l'élément industriel, il convient d'ajouter, quant
aux époques, que le mouvement total d'émancipation
personnelle, depuis l'entière institution du
servage jusqu'à la pleine abolition de tout esclavage,
même agricole, a essentiellement coïncidé
avec l'admirable système de grandes guerres défensives
par lequel, au moyen-âge, l'activité militaire,

sous l'inspiration catholique, a si dignement
rempli sa dernière mission préparatoire dans l'évolution
fondamentale de l'humanité, suivant les
explications du volume précédent. Les deux
phases générales que nous venons d'apprécier dans
ce mouvement préliminaire, correspondent, avec
une remarquable exactitude, dont le lecteur éclairé
se rendra aisément raison d'après les principes précédemment
posés, aux deux séries d'opérations déjà
distinguées dans ce vaste enchaînement protecteur:
car, la phase de libération personnelle s'est accomplie
pendant la durée des expéditions directement
défensives, commençant à Charles Martel
et finissant à l'établissement occidental des Normands;
la phase consécutive d'établissement des
communes industrielles, y compris ses conséquences
naturelles, suivant la théorie de Hume et d'Adam
Smith, pour l'affranchissement final des campagnes,
s'est surtout opérée conjointement avec
la grande lutte des croisades contre l'imminente
invasion de l'oppressif monothéisme musulman.

En contemplant, avec une haute impartialité
philosophique, cette noble portion du passé humain,
où, à travers tant d'obstacles essentiels, la
progression sociale a reçu une accélération beaucoup
plus prononcée qu'en aucun autre âge antérieur,
il est vraiment impossible de n'être point choqué

de la profonde irrationnalité des préjugés révolutionnaires
qui empêchent encore habituellement
tant de bons esprits d'apercevoir, dans cette évolution
décisive, l'éclatante participation fondamentale
de l'ensemble du régime politique correspondant.
Deux observations générales, dont
l'exactitude est aussi irrécusable que leur conclusion
est irrésistible, devraient pourtant suffire pour
dissiper, à cet égard, tout aveuglement préalable,
si les haines théologiques, protestantes ou déistes,
pouvaient être convenablement accessibles aux pures
inspirations rationnelles. La première consiste
à remarquer que l'entière extension territoriale
d'une telle émancipation élémentaire est précisément
circonscrite par les mêmes limites essentielles
que celle de l'organisme catholique et féodal; c'est-à-dire
dans l'occident européen, défini au début
de ce chapitre, et dont toutes les parties principales
ont participé, avec une mémorable solidarité,
à ce mouvement fondamental, sauf l'inégale
rapidité naturellement due à la diverse installation
locale de ce régime, ainsi qu'à sa destination
défensive plus ou moins intense et prolongée: ces
différences ont d'ailleurs été alors beaucoup moins
prononcées qu'elles ne le devinrent ultérieurement
soit en vertu d'un mouvement plus avancé, soit
aussi par la moindre énergie du lien catholique.

En sens inverse, on ne trouve réellement rien d'équivalent
hors d'une telle sphère, ni sous le régime
monothéique musulman, ni même sous le
monothéisme bizantin, malgré son illusoire conformité
théologique, essentiellement neutralisée
par le défaut radical d'accomplissement des principales
conditions politiques assignées, au cinquante-quatrième
chapitre, à l'efficacité sociale
du catholicisme. Quoique plus restreinte, la seconde
observation n'est pas, sans doute, moins
décisive, puisqu'elle consiste à reconnaître, d'après
l'évidente convergence de tous les témoignages
historiques, que le mouvement d'émancipation
préalable, soit personnelle, soit collective, s'est
accompli avec le plus de rapidité et de facilité là
même où la puissance prépondérante d'un tel organisme
exerçait l'ascendant le plus direct et le
plus complet, c'est-à-dire en Italie, où personne
ne saurait contester, surtout à cet égard, une éclatante
précocité spéciale. Les causes, trop exclusivement
temporelles, qu'on a coutume d'assigner
à cette mémorable accélération, d'après l'affaiblissement
caractéristique du pouvoir impérial, ne suffisent
certainement point à son explication; outre
que, suivant la théorie du volume précédent, ce
défaut continu de concentration est essentiellement
dû à l'action italienne du catholicisme, on

reconnaît d'ailleurs plus directement une telle influence
dans la permanente sollicitude des papes
pour dissiper les haines aveugles qui s'opposaient
alors avec tant d'énergie à la coalition naissante
des communautés industrielles, dont la politique
habituelle fut si longtemps dirigée surtout par les
principaux ordres religieux. Enfin, quant à ce qui
concerne plus particulièrement l'impulsion purement
féodale, on voit aussi s'élever, sous la protection
impériale, à l'autre extrémité du système
occidental, les célèbres villes anséatiques, dont la
correspondance permanente avec les villes italiennes,
par l'intermédiaire normal des villes flamandes,
vint bientôt compléter, au moyen-âge, la
constitution générale du grand mouvement industriel,
comprenant, d'une part, tout le bassin, même
oriental, de la Méditerranée, et par suite s'étendant
aux principales parties de l'Orient, sans excepter
les plus lointaines; d'une autre part, l'Océan
européen, et dès lors tout le nord de l'Europe:
de manière à former un ensemble habituel de
relations européennes beaucoup plus vaste que
celui des plus beaux temps de la domination romaine.

Cette partie de notre appréciation actuelle était
essentiellement la seule qui, par sa nature, dût
exiger ici une véritable discussion, comme étant

en opposition radicale avec les fausses conceptions
qui, malgré d'utiles modifications partielles, prévalent
encore envers l'ensemble de cette époque.
Aussi ai-je cru devoir, pour la plus importante évolution
élémentaire des sociétés modernes, spécialement
rectifier d'abord une aberration fondamentale,
qui, rompant tout à coup, dans le nœud le
plus décisif, la continuité nécessaire de la progression
humaine, empêche directement toute liaison
vraiment philosophique du mouvement moderne
au mouvement ancien. Je n'ai donc point hésité
à témoigner franchement ici, au nom de tous les
esprits pleinement émancipés, non moins affranchis
de la métaphysique que de la théologie, les
sentimens profonds de respectueuse reconnaissance
que méritera toujours des vrais philosophes
l'immortel souvenir d'un régime auquel notre civilisation
actuelle doit, à tous égards, son impulsion
initiale, quoique, par sa nature, il soit ensuite
inévitablement devenu incompatible avec la tendance
finale de l'humanité.

L'introduction sociale de l'élément industriel
étant ainsi convenablement rattachée désormais
à l'ensemble antérieur du passé humain, nous
pourrons maintenant procéder avec plus de rapidité
à la juste appréciation générale de son essor
ultérieur. Toutefois, afin d'éclairer, et même d'abréger,

une telle analyse, il convient d'abord de
nous arrêter encore à juger directement le vrai
caractère fondamental propre à ce nouveau moteur
de l'humanité. On sent qu'il ne saurait être ici
question d'aucune vaine apologie philosophique,
surtout envers une puissance sociale qui, certes,
n'en a désormais aucun besoin, puisque, au contraire,
son ascendant réel tend, de nos jours, à
devenir beaucoup trop exclusif, comme je l'expliquerai
au chapitre suivant: il s'agit seulement
d'indiquer, d'une manière abstraite, les principaux
attributs normaux de ce nouvel élément, sans négliger
de signaler déjà les vices essentiels qui l'ont
également distingué jusqu'à présent.

En considérant successivement, à ce sujet, les
divers aspects élémentaires de la sociabilité, on
reconnaît d'abord, avec une pleine évidence, que,
sous le rapport individuel, la grande transformation
qui vient d'être expliquée constitue la plus
profonde révolution temporelle que l'humanité pût
éprouver, puisqu'elle a directement tendu à changer
irrévocablement le mode normal de l'existence
humaine, jusque alors éminemment guerrière, dès
lors de plus en pacifique, chez la majorité croissante
des populations civilisées. Si, douze siècles auparavant,
on avait annoncé aux philosophes grecs
cette abolition universelle de l'esclavage, et ce

commun assujettissement volontaire de l'homme
libre au travail alors servile, dans une nombreuse
et puissante population, les plus hardis et les plus
généreux penseurs n'auraient certes nullement
hésité à proclamer l'absurdité d'une utopie dont
rien ne leur indiquait le fondement; n'ayant pu
d'ailleurs reconnaître encore que, suivant le cours
naturel des mutations sociales, les changemens
spontanés et graduels finissent toujours par dépasser
beaucoup les plus audacieuses spéculations primitives.
Par cette immense régénération, l'humanité
a réellement terminé son âge préliminaire, et
commencé son âge définitif, en ce qui concerne
l'existence pratique, qui dès lors a été directement
constituée en harmonie durable et croissante avec
l'ensemble réel de notre nature normale. Car, malgré
l'irrécusable instinct qui d'abord entraîne
l'homme à la vie guerrière, en lui faisant repousser
la vie laborieuse, celle-ci n'en devient pas moins
finalement, après une suffisante préparation, la
mieux adaptée à notre organisation morale, comme
plus convenable au libre et plein développement
de nos principales dispositions de tout genre; indépendamment
de son évidente propriété exclusive
de comporter et même de provoquer la simultanéité
la plus étendus, tandis que, dans l'essor militaire,
l'activité des uns suppose ou détermine la

compression nécessaire des autres, suivant les
explications du cinquante-unième chapitre. La
confuse appréciation qui domine encore à ce sujet
tient surtout à l'esprit absolu de la philosophie politique
actuelle, consacrant à jamais ce qui s'applique
uniquement à l'état initial de l'humanité.
On ne peut reconnaître, sous ce rapport, d'autre
condition vraiment permanente que l'insurmontable
prépondérance naturelle, chez presque tous
les hommes, de la vie active sur la vie spéculative,
comme l'indique aujourd'hui la saine théorie fondamentale
de l'organisme cérébral. Mais le mode
propre de cette activité pratique nécessairement
dominante n'est certainement pas invariable,
quoique ses variations essentielles soient assujetties
à une marche régulière, représentée par notre loi
d'évolution humaine, conformément à l'expérience
la plus décisive.

La conception la plus philosophique, et aussi la
plus noble, de l'ensemble de cette évolution, consiste,
suivant les principes établis à la fin du tome
quatrième, à y mesurer surtout le progrès d'après
l'ascendant graduel des facultés caractéristiques de
l'humanité sur les tendances fondamentales de
notre animalité: en sorte que la série sociale se
présente rationnellement comme un prolongement
spécial de la grande série animale. Or, selon cette

règle générale, la prédominance, commencée au
moyen-âge, de la vie industrielle sur la vie guerrière,
a directement tendu à élever d'un degré le
type primitif de l'homme social, du moins chez
l'ensemble de notre race. En considérant d'abord,
sous cet aspect, conformément à la théorie du cinquantième
chapitre, le principal des deux attributs
fondamentaux de notre nature, il est clair que l'usage
normal de l'intelligence pour la conduite
pratique est communément plus prononcé dans la
vie industrielle des modernes que dans la vie militaire
des anciens, en comparant judicieusement
des organismes équivalens, pareillement placés
dans les deux hiérarchies: j'écarte d'ailleurs à dessein,
comme trop disproportionnée, la comparaison
avec la vie militaire actuelle, à cause de l'automatisme
spécial qu'y subissent nécessairement les
inférieurs. L'émancipation des classes laborieuses
a vulgairement organisé, pour les intelligences modernes,
l'exercice continu le mieux adapté à la médiocrité
mentale qui caractérise inévitablement
l'immense majorité de notre espèce: des questions
claires et concrètes, dont la faible étendue est très
nettement circonscrite, susceptibles de solution
directe ou prochaine, exigeant une attention persévérante
et néanmoins facile, et toujours relatives
à des occupations immédiatement stimulées par

les plus chers intérêts pratiques de l'homme civilisé,
aspirant surtout désormais à l'aisance et à l'indépendance,
qui dès lors ont tendu de plus en plus
à devenir partout la récompense presque assurée
d'une sage application au travail. Quant à l'influence
habituelle de l'instinct social sur l'instinct
personnel, qui constitue le second attribut essentiel
de l'humanité, elle a été certainement augmentée,
au moins virtuellement, dans l'existence
industrielle des modernes, enfin devenue directement
compatible avec une bienveillance vraiment
universelle, puisque chacun peut y considérer réellement
ses opérations journalières comme immédiatement
destinées à l'utilité commune autant
qu'à son propre avantage; tandis que l'ancien
mode d'existence développait nécessairement les
passions haineuses, au milieu même du plus noble
dévouement. À la vérité, le rétrécissement mental
inhérent à une excessive spécialisation du travail,
et la stimulation de l'égoïsme par la préoccupation
trop exclusive des intérêts privés, ont directement
tendu jusqu'ici à neutraliser beaucoup ces heureuses
propriétés intellectuelles et morales: mais,
en ce qu'ils offrent aujourd'hui d'exorbitant, ces
graves inconvéniens naturels propres à l'essor industriel
tiennent surtout à ce qu'il n'a pu être encore
que simplement spontané, sans avoir convenablement

reçu la systématisation rationnelle qui
lui appartient, comme l'établira la suite de notre
appréciation historique. L'oubli d'une telle lacune
fait souvent tomber dans une grande injustice involontaire
les partisans spéculatifs de l'activité militaire,
dont les incontestables qualités sociales
doivent être essentiellement attribuées à la puissante
organisation si longtemps élaborée pour elle,
et dont l'équivalent industriel n'existe encore aucunement.
Qu'est-ce primitivement, en effet, que
l'ardeur guerrière, considérée isolément de toute
discipline morale, et abstraction faite de toute
destination sociale? Rien autre chose, au fond,
qu'une combinaison spontanée de l'aversion naturelle
du travail avec l'instinct d'une domination
brutale; d'où il résulte habituellement une impulsion
plus nuisible, et non moins ignoble, que
celle tant reprochée aux cupidités industrielles.
Ainsi les immenses services communément retirés
de la régularisation convenable d'un tel mobile,
par cela seul que, chez les moindres agens, il a
été profondément investi d'un caractère habituel
d'utilité publique, devraient conduire à penser
aussi que, chez les modernes, un mobile plus
utile et non moins actif serait pareillement susceptible
de voir suffisamment atténués, sous une
sage systématisation permanente, les vices spéciaux

qui altèrent si gravement aujourd'hui son
efficacité intellectuelle et morale, presque entièrement
abandonnée jusqu'ici à l'aveugle direction
des tendances privées, comme je l'expliquerai ultérieurement.
Mais cette lacune fondamentale n'a
pas cependant empêché, depuis le moyen-âge,
de constater réellement, à un certain degré, l'aptitude
croissante de la vie industrielle à provoquer
spontanément, même chez les derniers rangs de
la société européenne, un essor mental et sympathique
qui n'y pouvait auparavant être à beaucoup
près autant développé.

Quant à l'influence élémentaire de cette grande
transformation sur les relations domestiques, elle
a d'abord été immense en ce sens que les douces
émotions de la famille sont ainsi devenues enfin
communément accessibles à la classe la plus nombreuse,
qui n'y pouvait jusque alors prétendre que
d'une manière très précaire et fort insuffisante,
même après l'incontestable amélioration déterminée,
sous ce rapport, au début du moyen-âge, par
la substitution générale du servage à l'esclavage.
C'est donc là seulement qu'a pu commencer la
pleine manifestation directe de la destination
finale de presque tous les hommes civilisés
à une vie principalement domestique, qui, au
contraire, chez les anciens, avait été, d'une part,

radicalement interdite aux esclaves, et, d'ailleurs
peu goûtée même de la caste libre, habituellement
entraînée par les bruyantes émotions
de la place publique et des champs de bataille.
On voit, en second lieu, que le nouveau mode
d'existence a naturellement amélioré le double
caractère essentiel des relations de famille, soit
en y assimilant davantage les occupations ordinaires
des deux sexes, jusque alors trop discordantes
pour comporter des mœurs suffisamment
communes, soit aussi en y diminuant l'antique
dépendance trop absolue des enfants envers les
parents. Sous l'un et l'autre aspect, il est clair
que la tendance spontanée des habitudes industrielles
a directement concouru avec l'action systématique
de la morale catholique, à laquelle un
enthousiasme irréfléchi a quelquefois attribué ainsi
d'heureux effets qui en étaient réellement indépendans,
quoique, de nos jours, la méprise soit
bien plus souvent inverse, par suite d'une irrationnelle
antipathie. Toutefois, à ce double titre,
il est d'ailleurs incontestable que le défaut radical
de systématisation industrielle a beaucoup neutralisé
jusqu'ici, comme sous les rapports ci-dessus
appréciés, les propriétés virtuelles d'une semblable
transformation sociale, que ses détracteurs spéculatifs
ont pu même accuser, d'une manière spécieuse,

de tendre, au contraire, à l'intime dissolution
des liens domestiques, d'ailleurs rêvée aussi
par quelques-uns de ses plus aveugles prôneurs. On
pourrait craindre, par exemple, quant à la relation
principale, qu'un essor industriel désordonné
ne dût finalement altérer l'indispensable subordination
des sexes, en procurant habituellement aux
femmes une existence trop indépendante, si une
appréciation mieux approfondie ne représentait
une telle influence comme étant nécessairement
plus que compensée par une tendance populaire,
bien plus énergique et plus constante, à faire passer,
au contraire, chez les hommes beaucoup de
professions d'abord exercées par les femmes, de
façon à réduire de plus en plus celles-ci à leur destination
éminemment domestique, en ne leur laissant
guère que les carrières pleinement compatibles
avec elle, suivant la marche fondamentale
de l'évolution humaine à cet égard, directement
caractérisée au cinquante-quatrième chapitre.

Après avoir suffisamment indiqué la réaction
élémentaire de l'affranchissement industriel, d'abord
sur l'amélioration individuelle du caractère
humain, et ensuite sur le perfectionnement de la
constitution domestique, il nous reste surtout à
considérer abstraitement ses propriétés directement
sociales, suivant leur généralité croissante,

afin que son universelle efficacité pour préparer
spontanément la régénération temporelle des sociétés
modernes puisse être ensuite convenablement
appréciée, à partir de l'ère décisive précédemment
déterminée.

Il est d'abord évident que l'évolution industrielle
a nécessairement tendu à compléter, chez
les modernes, l'irrévocable abolition du régime
des castes, en instituant, envers l'antique ascendant
de la naissance, la rivalité progressive de la
richesse acquise par le travail. Nous avons reconnu,
dans le volume précédent, comment l'organisme
catholique avait, au moyen-âge, dignement
commencé cet ébranlement décisif, par cela
seul qu'il avait radicalement supprimé l'hérédité
du sacerdoce, et fondé la hiérarchie spirituelle sur
le principe de la capacité. Or, le mouvement industriel
est venu ensuite réaliser aussi, à sa manière,
jusque pour les moindres fonctions sociales,
une transformation équivalente à celle ainsi imprimée
aux plus éminentes. Cette influence n'a pu
être essentiellement neutralisée par ce qui a dû
subsister de la tendance naturelle à l'hérédité des
professions, qui, malgré son décroissement continu,
se fera nécessairement toujours sentir à un
degré quelconque, mais dont l'insuffisante opposition
devait dès lors céder de plus en plus, d'une

part, parmi les classes inférieures de la nouvelle hiérarchie,
à l'essor continu de ce même instinct d'amélioration
universelle qui avait déterminé l'émancipation
primordiale, et, d'une autre part, dans
les premiers rangs, à l'impossibilité si connue de
conserver chez les mêmes familles les grandes fortunes
commerciales ou manufacturières. Si l'on
combine une telle propriété avec la spécialisation
croissante des occupations humaines, non moins
inhérente à la vie industrielle, on pourra concevoir
l'action permanente de la civilisation moderne
pour perfectionner, par les seules voies temporelles,
l'ensemble du classement social, en
comportant désormais une plus exacte harmonie
journalière entre les aptitudes et les destinations.
En même temps, il n'est pas douteux que la liaison
normale de l'intérêt privé à l'intérêt public a
été dès lors directement perfectionnée par l'influence
continue de cette merveilleuse économie
instinctive des sociétés actuelles, qu'on admirerait
sans doute profondément si, au lieu d'y être
habituellement plongé, on l'envisageait seulement
dans la lointaine perspective d'une romanesque
utopie, où l'on verrait, abstraction faite du mobile,
chaque individu constamment appliqué, avec
la plus active sollicitude, à imaginer et à réaliser
de nouvelles manières de servir la communauté;

les moindres opérations privées tendant ainsi à
s'anoblir de plus en plus en acquérant spontanément
le caractère de fonctions publiques, sans
qu'on puisse désormais établir nettement une
ligne générale de démarcation entre les unes et
les autres, jadis si profondément séparées. Quelle
que soit encore, à tous égards, la profonde imperfection
d'un tel ordre, d'après son défaut radical
de systématisation rationnelle, la convenable
appréciation de ces résultats usuels est bien propre
à faire sentir l'absurdité historique de ces déclamations
illusoires sur la richesse et sur le luxe,
qui, chez tant de prétendus philosophes ou moralistes
modernes, ne sont surtout qu'un vain retentissement
scolastique des fausses notions sociales
que notre vicieuse éducation puise encore exclusivement
dans le type antique. À la vérité, tous ces
heureux résultats dérivent essentiellement de calculs
personnels, où ne se manifeste que trop l'action
primitive des instincts de ruse et de cupidité
propres à des esclaves émancipés: mais on peut
assurer, à cet égard, que toutes les récriminations
réelles qui ne se rapporteraient point à l'absence
actuelle de régularisation générale resteraient purement
relatives à l'invincible défectuosité de la
nature humaine, où la prépondérance habituelle
des impulsions individuelles ne laisse, à cet égard,

d'autre variation possible que celle d'un mobile
privé plus ou moins accessible aux inspirations de
l'instinct social: or, l'amour du pillage serait-il
donc plus moral, ou même plus noble, que l'amour
du gain?

Quant à l'influence abstraite de l'évolution industrielle
sur le caractère essentiel des transactions
sociales, il serait superflu de faire spécialement
ressortir sa tendance pratique à faire graduellement
prévaloir le principe de la conciliation des
intérêts, sur l'esprit, d'abord hostile, ensuite litigieux,
qui dominait jusque alors dans les opérations
privées. La législation indépendante et spontanée
qui, au moyen-âge, devait appartenir aux communautés
industrielles, quoiqu'elle ait dû ensuite
disparaître essentiellement, comme je l'expliquerai
ci-dessous, pour permettre la formation des
grandes unités politiques, nous a laissé un précieux
témoignage permanent de cette disposition primitive
par l'heureuse institution des réglemens et
des tribunaux de commerce, d'abord élaborée sous
les sages inspirations des négocians anséatiques, et
dont la marche journalière nous offre un contraste
si décisif avec celle des autres juridictions, malgré
que l'intervention ultérieure des légistes y ait certainement
tendu à altérer beaucoup ses qualités primordiales.
Je crois devoir insister davantage sur

l'indication sommaire d'un autre attribut élémentaire
de l'esprit industriel, considéré, sous un aspect
beaucoup moins senti et encore plus capital, relativement
à son mode habituel de discipline sociale.
D'après l'aversion primitive de l'homme pour la vie
laborieuse, on eût, sans doute, difficilement prévu
que le désir d'un travail permanent constituerait
un jour le principal vœu ordinaire de la majorité
des hommes libres, tellement que la concession ou
le refus du travail y deviendrait la base usuelle de
l'action disciplinaire, préventive ou même coercitive,
indispensable à l'économie générale, en
écartant de plus en plus tout usage direct de la
force proprement dite. Cette nouvelle tendance,
si évidemment propre aux sociétés industrielles,
a sans doute besoin, comme toutes celles précédemment
signalées, et même à un plus haut degré,
d'être enfin convenablement régularisée: mais
son influence croissante n'en a pas moins déjà
réalisé, depuis le moyen-âge, une notable amélioration
universelle, dont l'importance sera dignement
appréciée par quiconque voudra, sous ce
rapport, judicieusement comparer le principe industriel
au principe militaire, où la douleur et la
mort sanctionnent finalement toute subordination.
Dans les abus même les plus déplorables que puisse
engendrer un vicieux ascendant de la richesse,

lorsqu'il semblerait que cette transformation s'est
réduite, pour ainsi dire, à remplacer le droit de
tuer par celui d'empêcher l'existence, on pourrait
encore constater que le despotisme industriel
se montre nécessairement moins oppressif et plus
indirect que le despotisme militaire, de manière
à comporter beaucoup plus de moyens de l'adoucir
ou de l'éluder; outre qu'un sentiment plus net et
plus actif du besoin réciproque de coopération,
ainsi que des mœurs plus conciliantes, doivent
éloigner davantage d'aussi extrêmes conflits.

Enfin, si l'on envisage l'action élémentaire de
l'évolution industrielle pour modifier les plus
vastes relations sociales, il serait assurément inutile
d'insister ici sur sa tendance fondamentale,
déjà si prononcée au moyen-âge, à lier directement
tous les peuples, malgré les diverses causes
quelconques, même religieuses, d'antipathie nationale.
Non-seulement l'absence si regrettable de
toute vraie systématisation progressive n'a pu
neutraliser jusqu'ici l'énergie spontanée de cet
instinct caractéristique: mais sa manifestation
continue a même surmonté les efforts les plus actifs
d'une puissante systématisation rétrograde;
comme le montre surtout l'exemple de l'Angleterre,
où l'esprit d'égoïsme national habilement
stimulé n'a pu parvenir, dans les cas même le plus

favorables à son influence, à contenir entièrement,
envers les nations rivales, l'essor journalier
des dispositions pacifiques inhérentes à l'existence
temporelle des sociétés modernes. Quelles qu'aient
dû être les propriétés primitives de l'esprit militaire
pour l'extension graduelle des associations
humaines, comme je l'ai soigneusement expliqué,
il est clair que sa puissance est, à cet égard, nécessairement
limitée, et qu'elle avait essentiellement
épuisé tout le développement dont elle était
susceptible, sous le régime initial qui, dès le
moyen-âge, a graduellement tendu vers son entière
et irrévocable abolition, pour laisser agir désormais,
dans l'esprit industriel convenablement
systématisé, une aptitude exclusive à permettre
enfin l'assimilation totale de l'humanité.

Cette sommaire appréciation des principaux
attributs élémentaires du nouveau moteur temporel,
était indispensable ici afin de caractériser
nettement le profond changement que sa prépondérance
croissante a dû graduellement imprimer
au mode primordial de sociabilité. En reprenant
maintenant le cours direct de notre élaboration
historique, pour analyser, à partir du XIVe siècle,
l'essor continu de la puissance industrielle, nous
devons d'abord exactement déterminer l'ensemble
de sa position nécessaire envers les anciens

pouvoirs sociaux, et la direction correspondante
de son développement ultérieur. Dans tout ce
mouvement élémentaire de recomposition temporelle,
nous devrons désormais considérer essentiellement
l'industrie urbaine, qui en est restée
jusqu'ici le principal siége, par une conséquence
plus éloignée des mêmes différences fondamentales
ci-dessus signalées pour expliquer d'abord l'émancipation
plus tardive de l'industrie rurale, dont
l'évolution sociale est encore si arriérée.

La politique spontanée que l'heureux instinct
des classes laborieuses leur a presque toujours
inspirée, dès leur plein affranchissement au moyen-âge,
a été surtout distinguée, sauf les déviations
passagères ou locales, par ces deux attributs permanents,
suite nécessaire de la situation générale:
elle a eu pour caractère propre la spécialité,
et pour condition indispensable la liberté; c'est-à-dire
que l'ambition prépondérante des nouvelles
forces a été concentrée vers leur développement
industriel, en s'abstenant de prendre réellement,
à la haute gestion des affaires publiques, aucune
autre part ordinaire que celle qui se rattachait à
une telle destination, dont l'accomplissement ne
pouvait alors faire naître d'autre grand besoin
politique que celui d'un essor suffisamment libre
des facultés industrielles. C'est, en effet, comme

seule garantie efficace de cette liberté élémentaire,
dans l'état social propre au moyen-âge, que l'indépendance
primitive des communautés urbaines
conserva si longtemps une importance vraiment
fondamentale, malgré les graves aberrations qu'elle
pouvait susciter. Il faut attribuer aussi la même
destination essentielle à l'existence, d'abord si tutélaire,
quoique ultérieurement oppressive, de ces
corporations plus spéciales qui, dans chaque
communauté urbaine, unissaient plus particulièrement
les citoyens de chaque profession, et sans
lesquelles la sécurité du travail individuel eût été
alors si souvent compromise, outre leur utile influence
morale, plus prolongée, pour seconder
l'intime développement des mœurs industrielles,
en concourant à prévenir l'inconstance naturelle
qui pouvait pousser à des changemens de carrière
trop désordonnés, surtout en un temps où
le nouveau mode d'existence n'avait pu être encore
suffisamment apprécié.

Telle est la véritable origine générale de la passion
caractéristique des modernes pour cette liberté
universelle et continue, suite naturelle et complément
nécessaire de l'émancipation personnelle,
afin d'assurer à chacun l'essor convenable de
son activité normale: l'instinct vulgaire l'a ordinairement
mieux appréciée jusqu'ici que la

raison spéculative, qui, par un vicieux rapprochement,
s'efforçait toujours de la subordonner
à cette liberté politique particulière aux anciens,
où l'esclavage des travailleurs constituait l'indispensable
condition d'une turbulente participation
de la caste guerrière à la direction journalière de
ses affaires communes. Or, l'esprit féodal était évidemment
très favorable à la satisfaction spontanée
de ce besoin capital, qui ne pouvait d'abord
donner lieu à aucun conflit habituel. Quand
l'élan industriel a pu ainsi commencer, ses résultats
naturels ont ensuite graduellement développé,
envers les divers pouvoirs prépondérans, un
moyen d'action de plus en plus irrésistible, par
l'entraînement involontaire des ennemis les plus
systématiques de l'industrie moderne vers les nouvelles
jouissances, de commodité et surtout de
vanité, inhérentes à son cours permanent. Ce
n'est pas seulement de nos jours que, chez les
classes les plus opposées aux suites sociales de
l'évolution industrielle, les plus opiniâtres conservateurs
n'ont pu cependant se résigner à renoncer
aux satisfactions privées qu'elle procure habituellement,
et dont la douce influence journalière
étouffe spontanément chaque germe sérieux de
réaction rétrograde: une pareille inconséquence,
et une semblable diversion, ont certainement

existé aussi, quoique à un moindre degré, aux
temps même les plus rapprochés de l'affranchissement
primordial, dont les grands effets ultérieurs
ne pouvaient d'ailleurs être nullement
prévus. Ainsi, la politique initiale des classes laborieuses,
par cela même qu'elle était exclusivement
industrielle, reposait sur une base certaine
et inébranlable: sa sagesse instinctive était, en
réalité, bien supérieure à celle des plans péniblement
conçus alors par tant d'ambitieux spéculatifs
qui s'efforçaient, au contraire, de provoquer, au
sein des villes, une activité principalement politique,
qui eût détourné leurs travaux naissans, et
attiré sur elles l'unanime réprobation des pouvoirs
prépondérans. On doit donc, contre l'opinion commune,
regarder comme éminemment salutaire au
véritable essor social du nouvel élément temporel
la compression générale que l'ensemble du régime
militaire et théologique exerçait d'abord nécessairement
sur lui, pourvu que, suivant l'influence
la plus ordinaire, ce frein fondamental, assez
puissant pour maintenir les forces nouvelles en
état de subalternité politique, ne pût acquérir une
intensité susceptible d'entraver leur développement
spécial. Cette situation naturelle, dont la
durée indéfinie eût été sans doute fort désastreuse,
et d'ailleurs heureusement impossible, était, à

l'origine, tellement indispensable à l'intime élaboration
des mœurs industrielles, que lorsque des
circonstances exceptionnelles ont empêché une
telle résistance de devenir suffisamment puissante,
l'essor industriel en a été profondément troublé,
par son déplorable mélange avec une tendance
vraiment rétrograde vers le système de domination
guerrière, le seul qui pût encore satisfaire la
vaine ambition politique des cités trop indépendantes,
en un temps si voisin de l'entière prépondérance
temporelle des mœurs militaires. Une
semblable nécessité a été surtout tristement marquée
dans les funestes animosités mutuelles et
dans les cruelles agitations intestines par lesquelles
la plupart des villes italiennes, sauf la sage Venise,
où avait pu prévaloir bientôt une heureuse combinaison,
compensèrent si douloureusement, au
XIIIe et au XIVe siècle, les avantages primitifs
que leur précoce émancipation avait retirés d'une
moindre compression politique, jusqu'à ce que
leur orageuse indépendance eût partout abouti
à la suprématie d'une famille locale, d'abord
féodale en Lombardie, ensuite industrielle en
Toscane. On voit aussi que les principales villes
suisses durent plus tard à une cause semblable les
abus caractéristiques inhérens à leur domination
trop oppressive sur les campagnes environnantes,

qui semblaient n'avoir fait que changer de maîtres.
Sous ce rapport capital, les cités anséatiques,
quoique placées, comme celles de l'Italie, dans un
milieu trop peu concentré, avaient une situation
beaucoup plus favorable; et, en effet, à raison
même des obstacles naturellement apportés à leur
essor politique, elles échappèrent heureusement
à ces stériles perturbations de la vie industrielle,
qui s'y développa aussi purement, et néanmoins
plus rapidement, qu'au sein des grandes organisations
féodales, comme celles de la France et de
l'Angleterre. C'est ainsi que, dans l'ensemble de
l'occident européen, les entraves générales que le
régime correspondant semble avoir d'abord présentées
au nouvel élément temporel constituaient,
en réalité, à l'origine, des conditions essentiellement
propres à son évolution normale. Si, au
début de ce chapitre, j'ai paru attacher, pour la
détermination de l'époque initiale, une haute
importance à l'admission primitive des classes laborieuses
dans les diverses assemblées nationales,
ce n'est point à raison de l'influence, très peu
profonde en effet, qu'une telle élévation politique
put exercer immédiatement sur leur propre essor
social; c'est surtout comme offrant un irrécusable
symptôme de la puissance universelle qu'elles
avaient déjà acquise.


Après avoir ainsi apprécié la situation primitive
de l'élément industriel envers l'ensemble de
l'ancien organisme, il convient aussi de caractériser
sommairement sa relation spéciale avec chacun
des principaux pouvoirs correspondants.

Quant à la puissance catholique, il est évident
que l'essor industriel devait alors y recevoir un
accueil particulièrement favorable, par sa double
conformité spontanée, soit avec l'esprit général de
la constitution spirituelle, soit avec les besoins
propres de la force ecclésiastique dans son antagonisme
politique, comme je l'ai précédemment
indiqué. Mais il importe de noter ici que cette utile
convergence, d'abord inhérente à la vraie destination
sociale du pouvoir spirituel, y était, dès
l'origine, notablement altérée par d'inévitables
oppositions tenant à cette nature malheureusement
théologique de la philosophie correspondante,
que nous avons déjà vue tant neutraliser,
à d'autres égards, les attributs essentiels du gouvernement
moral. Cette restriction ne se rapporte
point même à la tendance anti-théologique nécessairement
propre à l'industrie convenablement
développée, quand elle a enfin largement manifesté
son vrai caractère philosophique par une
grande action permanente de l'humanité sur le
monde extérieur, comme je l'ai indiqué, en principe,

au dernier chapitre du tome quatrième: ce
conflit nécessaire n'a pu se faire sentir qu'en un
temps trop postérieur pour devoir être maintenant
considéré. Abstraction faite de cette opposition
radicale, qui sera ensuite appréciée, je dois déjà
signaler ici le contraste fondamental que l'essor
unanime d'une ardente activité industrielle ne
pouvait manquer d'offrir bientôt avec l'exclusive
préoccupation chrétienne du salut éternel, nécessairement
imposée par la doctrine religieuse,
dont l'inaptitude pratique à diriger la nouvelle
existence des populations civilisées devait ainsi
devenir de plus en plus sensible. L'esprit absolu,
et par suite immobile, inévitablement propre à
une telle doctrine, ne pouvait d'ailleurs lui permettre,
sans se dénaturer, aucune modification
morale convenable à une situation sociale qui
n'avait pu être suffisamment prévue dans l'élaboration
primordiale du catholicisme, dès lors réduit
à n'y intervenir que par des prescriptions
trop vagues et trop imparfaites, souvent même
assez incompatibles avec la réalité pour devenir
directement contraires aux plus évidentes conditions
normales de la vie industrielle. C'est ainsi,
par exemple, que, dès l'origine, les irrationnelles
déclamations du clergé contre l'intérêt des capitaux,
quoique ayant pu d'abord tempérer une

ignoble cupidité, n'ont pas tardé à devenir doublement
nuisibles aux opérations industrielles,
soit en y entravant d'indispensables transactions,
soit en y provoquant indirectement d'exorbitantes
extorsions. Ne fût-ce qu'à ce titre, il est
évident que l'esprit industriel devait promptement
se trouver, dans la pratique, en conflit habituel
avec l'esprit catholique, qui, même aujourd'hui,
n'a pu encore parvenir, malgré tant de
laborieuses spéculations théologiques, à établir
aucune théorie unanime du prêt à intérêt, au
sujet duquel il a donc fallu que l'industrie moderne
se trouvât constituée en journalière contravention
chrétienne, de manière à constater hautement
l'insuffisance pratique d'une morale
religieuse inaccessible aux plus irrécusables inspirations
de la sagesse vulgaire.

Un tel ordre de considérations explique aisément
pourquoi les classes laborieuses, tout en accueillant
avec respect l'utile intervention du
clergé dans leurs affaires générales, devaient
éprouver cependant une prédilection instinctive
envers les divers élémens du pouvoir temporel,
d'où leur paisible activité continue ne pouvait
craindre ordinairement aucune grave opposition
systématique. Malgré l'inévitable rivalité sociale
qui devait ultérieurement surgir entre l'aristocratie

industrielle et l'aristocratie nobiliaire,
après que celle-ci eut suffisamment perdu la supériorité
militaire qui la caractérisait, il est clair
que, longtemps trop subalternes pour oser tenter
une telle concurrence, même à la faveur des plus
grandes richesses, les travailleurs devaient d'abord,
en général, considérer surtout les nobles, soit
comme offrant, par leur luxe, un indispensable
stimulant à la production journalière, soit aussi
comme constituant, par la supériorité naturelle
de leur éducation morale, les meilleurs types
du perfectionnement individuel. Sous l'un et
l'autre aspect, il n'est pas douteux que les mœurs
féodales, même abstraction faite de l'utilité propre
à leur mission guerrière, ont exercé pendant plusieurs
siècles une heureuse influence sur le développement
fondamental de l'industrie moderne.
La production directe des objets destinés au plus
grand nombre n'a pu constituer que beaucoup plus
tard un aliment suffisant à l'activité commerciale
ou manufacturière; et, quoique, de nos jours, ce
progrès soit enfin heureusement accompli, il n'altère
encore que trop rarement la tendance naturelle
des améliorations industrielles à s'adresser
d'abord aux fortunes supérieures, jusque dans les
cas où leur principale extension dépend davantage
d'une entière vulgarisation ultérieure. Pareillement,

sous le second point de vue, il est clair que
la supériorité sociale et la richesse héréditaire devaient
ordinairement tendre à entretenir, chez les
classes féodales, une généralité de vues et une générosité
de sentimens, difficilement compatibles
avec la préoccupation spéciale d'une laborieuse économie,
et qui devaient naturellement paraître, aux
classes industrielles, de dignes sujets d'imitation.
À ce double titre, les grandes fortunes patrimoniales
constitueront certainement toujours, même
après la plus sage régénération sociale, la source
d'une influence considérable, qui, dignement
systématisée, est susceptible d'ailleurs des plus
heureux résultats pour l'amélioration universelle
de la condition humaine: qu'on juge donc quelle
devait être leur importance en des temps si voisins
du premier essor industriel!

Mais, quelque avantageuses que pussent être,
en général, les relations normales des classes laborieuses
avec l'élément local de l'ancien organisme
temporel, jusqu'à l'avénement ultérieur
d'une rivalité plus ou moins directe, on conçoit
encore mieux que leurs principales sympathies sociales
devaient presque toujours se tourner avec
prédilection vers l'élément central, même indépendamment
des motifs spéciaux de solidarité
politique qui, dans le cas le plus fréquent, devaient

leur faire préférer la royauté à la noblesse.
Car, chez le pouvoir royal, l'industrie trouvait
alors évidemment réalisées au plus haut degré les
conditions précédentes de son affinité primitive
pour la puissance féodale, et spontanément dépouillées,
de part et d'autre, en vertu d'une élévation
supérieure, de toute source habituelle de
graves collisions; sauf les charges pécuniaires, qui
ne pouvaient d'abord paraître fort onéreuses à
des populations judicieusement disposées, par un
long usage antérieur, à regarder comme éminemment
favorable la faculté de convertir ainsi leurs
divers embarras sociaux. Aussi cette prédilection
spéciale envers la royauté s'est-elle fait sentir là
même où les classes industrielles, comme je l'expliquerai
ci-dessous, ont été exceptionnellement
conduites à se liguer contre elle avec la noblesse,
surtout en Angleterre, où une telle tendance permanente
a beaucoup ralenti la décadence naturelle
du pouvoir royal.

Telle était donc, en général, au XIVe siècle, la
situation fondamentale du nouvel élément temporel,
soit relativement à l'ensemble de l'ancien
organisme européen, soit à l'égard de ses diverses
branches principales. La politique spéciale qui en
résultait spontanément pour les classes laborieuses
se trouva d'abord, dans les pays les plus précoces,

et surtout en Italie, sous la direction naturelle
des influences, ecclésiastique ou nobiliaire, qui
avaient été disposées ou contraintes à s'incorporer
suffisamment aux communautés industrielles, où
l'on distingue alors, d'une manière si éclatante,
la haute intervention primitive, ordinairement si
heureuse, des nouveaux ordres religieux, et ensuite
l'importance plus durable de quelques grandes
familles féodales, habilement résignées à fonder
leur agrandissement sur une pareille assimilation.
Mais, sans cesser totalement de subir l'action permanente
de ces deux élémens étrangers, les intérêts
sociaux de l'industrie durent spontanément
tomber peu à peu sous l'uniforme direction des
légistes, d'autant plus exclusive que les cités
étaient plus indépendantes, par suite d'une incorporation
beaucoup plus complète; si nettement
marquée, par exemple, dans cette curieuse classification
industrielle qui formait la base de la constitution
florentine, où les avocats et les notaires
figuraient à la tête de ce qu'on y nommait les
grands arts. On conçoit aisément, en effet, l'ascendant
familier qu'avait dû spontanément acquérir,
chez de telles populations, une classe
dont les intérêts étaient alors, quoique radicalement
hétérogènes, intimement unis aux leurs, et qui
seule y pouvait posséder l'habitude normale d'une

certaine généralité dans les conceptions sociales.
C'est ainsi que les légistes, déjà naturellement investis,
suivant les explications du chapitre précédent,
de la direction temporelle du mouvement
de décomposition, ont pareillement obtenu d'ordinaire
la principale influence dans la partie correspondante
de la progression organique; de manière
à rester encore, à beaucoup d'égards, sous
l'un et l'autre aspect, les déplorables chefs de
l'ensemble du mouvement politique actuel. Quelque
désastreuse qu'ait dû ensuite devenir leur influence
politique, il ne faut pas oublier que, à
cette époque initiale, elle n'était pas moins indispensable
qu'inévitable, aussi bien pour la progression
organique que nous l'avons déjà reconnu
pour la progression critique: puisque, malgré les
vices permanens qui lui sont propres, cette classe
était alors seule capable, d'ordinaire, de discuter
suffisamment avec les anciens pouvoirs les intérêts
généraux de la politique industrielle; en même
temps, les classes laborieuses pouvaient ainsi développer
plus librement leur activité caractéristique,
dont une vaine agitation politique eût alors
gravement troublé l'essor spontané, principale
base ultérieure de leur ascendant social.

Ayant désormais suffisamment analysé, quant
à l'évolution fondamentale du nouvel élément

temporel, d'abord son origine essentielle, ensuite
son caractère propre, et enfin sa situation générale
envers le milieu politique correspondant, il
ne nous reste plus ici, pour compléter cette appréciation
historique du principal moteur des sociétés
modernes, qu'à y caractériser sommairement
son développement universel pendant la
mémorable période des cinq siècles qui ont suivi
son essor initial, selon la marche indiquée au début
de ce chapitre.

En étudiant, dans la leçon précédente, le cours
simultané du mouvement révolutionnaire, nous
avons été spontanément conduits, sans aucune
résolution antérieure, et par la seule tendance
directe de l'ensemble des événemens, à partager
successivement cette grande époque préparatoire
en trois phases consécutives, suivant l'état plus ou
moins avancé de la décomposition politique: la fin
du XVe siècle servant à séparer les temps où la dissolution,
spirituelle et temporelle, était surtout
spontanée, de ceux où elle est devenue graduellement
systématique; et, pour ce dernier âge, le milieu
environ du XVIIe siècle divisant le règne direct
de la philosophie négative en critique protestante,
purement préliminaire, et critique déiste, seule
décisive: d'où résultent finalement trois périodes
peu inégales, comprenant à peu près, la première

six générations, la seconde cinq, et la dernière
quatre, du moins en arrêtant celle-ci,
comme nous avons dû le faire, au début de la
révolution française. Or, la rationnalité fondamentale
d'une telle distribution générale de notre
passé immédiat va maintenant recevoir la plus
heureuse et la moins équivoque confirmation,
en ce que le même ordre doit naturellement présider
ici à l'examen philosophique du mouvement
élémentaire de recomposition temporelle, dont les
progrès principaux correspondent, en effet, avec
une remarquable convergence, à ces divers degrés
nécessaires du mouvement de décomposition.
Comme cette concordance essentielle doit évidemment
résulter, à priori, de la connexité naturelle
des deux séries, sa vérification propre devra réciproquement
rendre hautement incontestable à tous
les bons esprits l'obligation de procéder désormais
à toute saine appréciation des temps modernes
d'après la nouvelle division que j'ai été conduit
ainsi à établir, et qui seule, j'ose l'assurer, peut
soutenir convenablement l'épreuve décisive d'une
suffisante conformité entre la progression critique
et la progression organique, dont le concours permanent
constitue, à mes yeux, pour un tel âge,
le vrai criterium de la rationnalité historique.

La première phase, que, dans la série négative,

nous avons jugée, à tant d'égards, la plus
capitale, conserve certainement la même supériorité
fondamentale dans notre série positive,
malgré les préventions ordinaires en l'un et l'autre
cas. C'est, en effet, pendant les deux siècles environ
relatifs à la principale décomposition spontanée
du régime catholique et féodal d'après les
luttes intestines de ses élémens essentiels, que
l'industrie a réellement commencé à établir son
irrévocable ascendant élémentaire, de manière à
manifester déjà le vrai caractère pratique de la civilisation
moderne. On conçoit même aisément
que cette dissolution croissante de l'ordre ancien,
et sa tendance continue vers la dictature temporelle
qui en devait provisoirement résulter, suivant
la théorie du chapitre précédent, devaient être
éminemment favorables à l'évolution industrielle,
que les divers pouvoirs s'efforçaient à l'envi de seconder,
soit d'après une sympathie directe, essentiellement
commune à tous, par suite de l'esprit
catholique et féodal, si longtemps protecteur
de l'industrie naissante, soit en vertu des motifs
politiques qui devaient plus spécialement disposer
l'élément temporel, tendant alors vers un ascendant
très contesté, à se ménager l'appui de forces
nouvelles, dont la haute importance sociale était
déjà pleinement irrécusable. En sens inverse, il

n'est pas douteux que l'extension et la consolidation
de la vie industrielle ont alors directement
commencé à seconder activement l'intime dissolution
naturelle de l'ancienne constitution sociale,
en tendant de plus en plus, surtout au sein des
villes, et par suite aussi, quoiqu'à un moindre
degré, jusque parmi les campagnes, à ruiner radicalement
l'antique subordination journalière qui
lui rattachait auparavant la majorité des classes
inférieures. Les grandes cités, principal foyer, en
tout temps, et surtout chez les modernes, de la
civilisation humaine, comme le rappelle si heureusement
une étymologie expressive, remontent
essentiellement jusqu'à cette phase capitale, avant
laquelle l'importance de Londres, d'Amsterdam,
etc., et même de Paris, était encore si faible. Quoique
les causes purement politiques aient dû beaucoup
influer sur un tel phénomène, il est, au
fond, principalement résulté, dès lors comme
aujourd'hui, de l'essor industriel, qui a surtout
imprimé à ces divers centres européens ce caractère
fondamental de bienveillante solidarité mutuelle
envers les populations moins condensées, si
différent du superbe esprit de domination universelle,
propre, dans l'antiquité, aux rares chefs-lieux
de l'activité militaire.

Parmi les nombreuses institutions qui, à cette

époque, témoignent évidemment de la prépondérance
naissante de la vie industrielle sur la vie
militaire, je dois me borner ici à signaler spécialement
celle qui, soit comme symptôme, soit
comme cause, fut assurément la plus décisive de
toutes, l'établissement universel des armées soldées,
d'abord temporaires au début de cette
phase, et partout permanentes vers sa fin. J'en ai
déjà suffisamment indiqué, au chapitre précédent,
la haute portée pour accélérer notablement la dissolution
spontanée de l'ancien ordre temporel:
nous ne devons l'envisager maintenant que relativement
à son influence vraiment fondamentale
sur le mouvement industriel. En voyant naître,
en Italie, cette grande innovation, au commencement
du XIVe siècle, d'abord à Venise, ensuite
à Florence, chacun peut aisément constater son
origine essentiellement industrielle, pareillement
sensible aussi dans son extension ultérieure à tout
le reste de notre occident, et qui partout devenait
une manifestation non équivoque de l'antipathie
croissante des nouvelles populations pour les
mœurs militaires, ainsi concentrées désormais
chez une minorité spéciale, dont la proportion
n'a pas, en général, cessé de décroître, malgré
l'agrandissement numérique des armées modernes.
Quant à la réaction organique d'une telle institution

suffisamment développée, il est clair que sans
elle l'essor universel de la vie industrielle n'aurait
pu devenir convenablement décisif, par le mélange
d'habitudes guerrières qui eût continué à
en altérer la pure efficacité morale au sein des
populations européennes. Ce préambule était
surtout indispensable pour que les classes inférieures
pussent enfin être irrévocablement soustraites
à la subordination féodale, et désormais
pleinement rattachées, comme aujourd'hui, aux
chefs naturels de leurs travaux journaliers; tandis
que, d'une autre part, l'essor industriel tendait
aussi à ruiner essentiellement la grande influence
populaire que procurait au clergé son vaste système
de charités publiques, dès lors de plus en
plus secondaire vis-à-vis des voies nouvelles, non
moins supérieures en importance qu'en moralité,
que l'industrie commençait à ouvrir spontanément
à l'amélioration universelle des conditions
temporelles. La double influence ainsi exercée
pour l'organisation élémentaire du travail européen
était, à cette époque, d'autant plus assurée
que la rareté naturelle des ouvriers, et spécialement
de ceux doués de quelque habileté, y
rendait leur situation relative bien plus favorable
que de nos jours. En un mot, sous quelque aspect
industriel qu'on étudie cette phase mémorable,

on y trouvera clairement le premier germe social
des divers progrès qui ont ensuite caractérisé,
avec tant d'éclat, les deux phases postérieures.
On y voit même, dès le début, l'ébauche primitive,
distincte quoique imparfaite, du vrai système
de crédit public, si justement regardé aujourd'hui
comme l'un des principes fondamentaux
de la constitution industrielle, mais auquel on
suppose communément une source beaucoup trop
récente; car il remonte certainement aux efforts
de Florence et de Venise vers le milieu du XIVe
siècle, bientôt suivis de la vaste organisation de
la banque de Gênes, long-temps avant que la
Hollande, et ensuite l'Angleterre, pussent acquérir
une grande importance financière.

Si, après cette sommaire appréciation de ce que
l'essor social de l'industrie offre alors d'essentiellement
uniforme en tout notre occident, on considère
les principales différences qui, sous ce rapport,
devaient distinguer les divers élémens
généraux de la république européenne, on trouve
encore qu'elles s'accordent spontanément avec
celles que le chapitre précédent a pleinement caractérisées
quant au mouvement simultané de décomposition
temporelle, suivant qu'il a tendu vers
l'irrévocable prépondérance du pouvoir central
ou du pouvoir local. On voit, en effet, dans cet

immense conflit décisif entre la royauté et la noblesse,
l'industrie, partout sollicitée des deux
côtés, se prononcer, le plus souvent, d'après l'admirable
sentiment de la situation qui avait jusque
alors caractérisé sa politique instinctive, pour
celle des deux puissances qui avait été primitivement
la plus faible, mais qui devait ensuite obtenir
l'ascendant final, si utilement secondé par un
tel secours. Sans aucun calcul systématique, cette
sagesse spontanée résultait évidemment de la prédilection
spéciale que les classes laborieuses devaient
graduellement concevoir pour celui des
deux pouvoirs antagonistes qui, à raison de son infériorité
primordiale, devait être le mieux disposé
à s'assurer leur assistance par des services convenables.
C'est ainsi surtout que, diversement déterminée
par un esprit identique, la force industrielle,
en France, contracta avec la royauté la
plus intime alliance politique; tandis que, au
contraire, en Angleterre, elle se ligua contre le
trône avec l'aristocratie féodale, malgré la sympathie
naturelle, ci-dessus expliquée, qui, là comme
en tout autre milieu, l'attirait en sens inverse.
Une telle diversité ne devait recevoir son développement
actif que sous les deux autres phases, où
elle a tant concouru à constituer les différences
fondamentales entre l'industrie française et l'industrie

anglaise, la première tendant surtout à
une centralisation systématique, la seconde à des
ligues spontanées mais partielles, suivant la propre
nature des élémens féodaux qu'elles choisirent
pour contracter cette longue confraternité politique.
Quoique devant ainsi me borner maintenant
à signaler la véritable origine historique de
ces importans attributs, je dois d'ailleurs noter
ici que, dans notre série positive actuelle, comme
dans la série négative du chapitre précédent, le
cas français a été essentiellement normal, et commun
à la majeure partie de la république européenne;
pendant que le cas anglais a été, au
contraire, éminemment exceptionnel, mais réalisé
cependant, à un moindre degré, chez quelques
autres populations occidentales, ainsi que je
l'ai indiqué envers le mouvement critique. Il est
clair, en effet, que le premier mode d'évolution
temporelle est nécessairement de beaucoup le plus
favorable à l'ascendant social de l'industrie moderne,
dont le principal antagoniste universel
était naturellement la noblesse, au triomphe politique
de laquelle le second mode l'obligeait irrationnellement
à concourir elle-même. L'influence
spontanée de l'une et l'autre marche sur l'éducation
mentale de la puissance industrielle conduit
aussi à de pareilles conclusions, en montrant que

la voie exceptionnelle, ou anglaise, devait tendre
à fortifier, par une telle alliance, les habitudes
de spécialité dispersive dont la prépondérance
constituait nécessairement, sous l'aspect intellectuel,
le vice universel de l'évolution industrielle;
pendant que la voie normale, ou française, tendait,
au contraire, à corriger spontanément, à un
certain degré, cet inconvénient fondamental,
d'après les habitudes émanées d'une direction politique
plus élevée et plus systématique, susceptibles
de mieux préparer les classes nouvelles à
l'ultérieure conception rationnelle d'une véritable
organisation générale, encore si confusément soupçonnée
jusqu'ici. Vers la fin même de la phase que
nous considérons, cette grave différence me semble
déjà réellement caractérisée sous plusieurs rapports
intéressans, et surtout par une grande institution
centrale, qui a si heureusement influé dès
lors sur l'ensemble de l'essor industriel: on conçoit
qu'il s'agit de la création des postes, alors émanée
de la royauté française, et par laquelle l'illustre
Louis XI a commencé à marquer l'utile intervention
d'une influence générale dans le système de
l'industrie européenne; tandis que l'esprit anglais
a souvent poussé la défiance nationale envers
toute direction centrale jusqu'à repousser directement,
comme on sait, l'organisation d'une police

assez étendue pour garantir la sécurité des
grandes villes britanniques, où cette importante
amélioration a été si spécialement tardive.

En considérant enfin cette phase capitale sous
un point de vue plus particulier, on y trouve aussi
l'esprit fondamental de la civilisation moderne profondément
empreint, jusque dans la nature technologique
des grandes inventions qui ont alors
influé sur les destinées ultérieures de l'humanité.
J'ai indiqué, en principe, à la fin de la cinquante-quatrième
leçon, que les procédés modernes se distinguaient
essentiellement de ceux que les anciens
employaient à des usages équivalens, par la tendance
croissante à y substituer les divers agens
extérieurs à l'action physique de la force humaine;
et j'ai rattaché cette différence capitale à l'émancipation
personnelle qui, chez les modernes, a
rendu l'agent humain beaucoup plus précieux,
tandis que l'esclavage antique, permettant de
prodiguer l'activité musculaire de l'homme, repoussait
toute large application ordinaire des forces
naturelles. Les derniers siècles du moyen-âge s'étaient
déjà illustrés, à cet égard, par diverses créations
importantes, dont l'usage journalier devrait
nous faire mieux sentir la barbarie du préjugé
philosophique qui attribue une ténébreuse tendance
aux temps mémorables où l'humanité en fut

gratifiée. Toutefois, c'est surtout dans la troisième
phase moderne que ce grand caractère de notre industrie
a dû se développer convenablement, comme
je l'expliquerai en son lieu. Mais il est néanmoins
nécessaire de le remarquer déjà envers notre première
phase, où les conditions fondamentales de
la société moderne me paraissent avoir déterminé
surtout trois inventions capitales, dont une irrationnelle
appréciation attribue jusqu'ici l'origine
à des causes purement accidentelles, tandis que,
au contraire, aucun avénement industriel ne me
semble avoir été mieux préparé par le système des
influences contemporaines: il s'agit d'abord de la
boussole, ensuite des armes à feu, et enfin de l'imprimerie.

Quoique l'invention primitive de la boussole
ait certainement précédé, d'environ deux siècles,
les temps que nous examinons, c'est cependant
au XIVe siècle qu'il en faut rapporter le perfectionnement
suffisant, et surtout l'usage actif. Ce lent
progrès est lui-même très propre à indiquer que
la vraie source rationnelle s'en trouvait, au fond,
dans l'ensemble de la nouvelle situation sociale,
qui poussait déjà, avec une énergie continue, à
l'extension et à l'amélioration de la navigation
européenne, en imposant toujours d'ailleurs une
économie, de plus en plus indispensable, des forces

physiques de l'homme. Serait-il donc étrange que
de telles nécessités eussent graduellement inspiré
le perfectionnement successif, et même la recherche
initiale, d'une pareille découverte, en un
temps où la philosophie naturelle commençait
déjà à être activement cultivée? Quand on a vu,
de nos jours, tant d'esprits superficiels attribuer
aussi au seul hasard la belle observation originale
de M. Œrsted sur l'influence mutuelle de la pile
voltaïque et de l'aiguille aimantée, comme je l'ai
signalé dans le second volume de ce Traité, on doit
assurément se défier de l'irrationnelle présomption
qui a vulgairement supposé à la boussole une
origine purement accidentelle, spécialement démentie
d'ailleurs par de précieuses indications
historiques, directement relatives aux plus anciennes
ébauches de théorie, grossière mais progressive,
dont les phénomènes magnétiques ont
été l'objet au moyen-âge.

Une pareille rectification des préjugés ordinaires
est encore plus sensible et plus importante envers
l'invention, ou plutôt peut-être l'introduction
usuelle[8], des armes à feu, où tout esprit vraiment

philosophique aurait dû, ce me semble, saisir
déjà l'influence fondamentale de la nouvelle
situation sociale, poussant, d'une manière directe
et puissante, à perfectionner assez les procédés
militaires pour que de paisibles populations industrielles
pussent enfin lutter réellement contre les
tentatives oppressives de la caste guerrière, sans
altérer habituellement leurs travaux par un long
et pénible apprentissage, qui devait même être le
plus souvent insuffisant contre les récens progrès
de l'armure féodale. La découverte chimique de
la poudre à canon est, par sa nature, d'une telle
facilité, qu'on devrait bien plutôt s'étonner si elle
avait plus longtemps résisté aux nombreux efforts
qu'une telle stimulation permanente devait partout

susciter à cet égard, en un temps où l'ardeur
scientifique était d'ailleurs déjà vivement éveillée,
surtout quant aux mélanges explosifs. Il faut noter,
en outre, qu'un tel changement se rattachait
alors, par sa nature, à l'institution naissante des
armées soldées, où les rois et les villes avaient
tant d'intérêt à mettre un petit nombre de guerriers
d'élite en état de triompher d'une puissante
coalition féodale. Sans m'arrêter aucunement ici
aux irrationnelles exagérations relatives à cette invention,
dont l'importance sociale est toutefois
incontestable, j'y dois signaler deux nouvelles
considérations capitales, tendant à rectifier, à ce
sujet, la commune opinion des philosophes. La
première, déjà indiquée, en principe, au cinquante-troisième
chapitre, consiste à remarquer qu'un tel
progrès n'indique nullement, chez les modernes,
une recrudescence imprévue de l'esprit militaire,
dont les guerriers d'alors déploraient, au contraire,
avec une si juste naïveté, qu'il eût notablement
accéléré le décroissement universel. Toute convenable
appréciation comparative établira clairement,
en général, que, nonobstant cette grande
innovation, l'industrie militaire des anciens était,
eu égard aux temps et aux moyens, très supérieure
à la nôtre, par suite de l'importance beaucoup
plus fondamentale que la guerre devait avoir

habituellement chez eux. Aujourd'hui surtout, il
est clair que les procédés militaires sont infiniment
au-dessous de la puissante extension que nos connaissances
et nos ressources permettraient d'imprimer
rapidement à l'ensemble des appareils
destructifs, si les nations modernes pouvaient jamais
subir, sous ce rapport, par une situation exceptionnelle,
une stimulation, même passagère,
équivalente à celle qui sollicitait communément
les peuples anciens. L'autre rectification se rapporte
à la confusion historique où l'on tombe fréquemment
en attribuant à l'introduction des
armes à feu plusieurs conséquences sociales réellement
dues à l'institution simultanée des soldats
permanens: c'est ainsi que d'éminens philosophes,
et surtout Adam Smith, ont expliqué la tendance
des guerres modernes à se placer de plus en plus
sous la dépendance de l'essor industriel, par suite
de l'énorme accroissement des frais militaires. Or,
cette incontestable extension de dépenses publiques
me semble dérivée, au contraire, de la substitution
croissante des troupes soldées à des armées
volontaires et gratuites; transformation qui
eût certainement produit un tel résultat, quand
même la nature des armes n'aurait pas été changée:
comme l'indique aisément une judicieuse
comparaison entre les frais respectifs des deux

systèmes, d'où peut-être on devrait plutôt conclure
que les nouveaux procédés procurèrent
d'abord une véritable économie totale. Enfin, je
dois surtout signaler ici, sur cet important sujet,
une conséquence très heureuse, et néanmoins
inaperçue jusqu'à présent, de cette grande révolution
militaire, qui, en imprimant à l'art de la
guerre un caractère de plus en plus scientifique, a
directement tendu à intéresser tous les pouvoirs à
l'actif développement continu de la philosophie
naturelle, et même à sa propagation sociale, par
de nombreux établissemens spéciaux, dont l'utile
création eût été, sans doute, bien plus tardive sans
une telle solidarité, que j'ai d'ailleurs déjà signalée,
en terminant le tome quatrième, comme tendant
aussi à rapprocher l'esprit militaire des convenances
fondamentales de la civilisation moderne,
par la positivité rationnelle qu'il a ainsi tendu à
acquérir de plus en plus.

Note 8:
Un philosophe militaire, que j'ai déjà cité dans une note de la
cinquante-troisième leçon, a pensé, de nos jours, que la poudre avait
toujours été connue depuis l'antique domination des théocraties orientales,
et que son emploi, jamais totalement abandonné, avait seulement
été étendu, sous de nouvelles formes, à des usages militaires plus
considérables, par les hardis explorateurs de la fin du moyen-âge. Cette
hypothèse ne serait certes nullement contraire à mon appréciation historique,
en prouvant que cette pratique avait pris une grande importance
aux temps précis où les besoins sociaux en avaient dû solliciter
l'extension. Quant à sa vraisemblance intrinsèque, l'auteur la fondait sur
la notoire nitrification spontanée de la surface du sol en beaucoup de
lieux de l'Égypte, de l'Inde, et même de la Chine, où sans exiger, en
effet, de grandes connaissances chimiques, la sagesse sacerdotale l'aurait
aisément appliquée à consolider la domination théocratique; comme il
tentait de le prouver par les ingénieuses ressources qu'il tirait naturellement
de sa vaste érudition spéciale, appuyée surtout de nombreux
passages bibliques, d'où il croyait pouvoir conclure l'usage prolongé
des mélanges explosifs enseignés à Moïse par les prêtres égyptiens.

Une semblable appréciation historique est plus
indispensable encore et non moins évidente envers
la troisième grande invention technologique
ci-dessus indiquée, communément restée jusqu'ici
le sujet, pour ainsi dire obligé, d'une admiration
ridiculement déclamatoire, incompatible avec
tout véritable examen philosophique, par suite
d'une irrationnelle exagération qui, sans tenir

aucun compte essentiel de la civilisation antérieure,
dispose à rattacher surtout à l'art typographique
l'ensemble d'un mouvement progressif où il n'a
pu utilement intervenir qu'à titre de puissant
moyen matériel de propagation universelle, et
par suite aussi de consolidation indirecte. Autant,
et même davantage que les deux précédentes,
cette innovation capitale, dont l'importance
n'exige assurément aucune explication nouvelle,
fut un résultat nécessaire de la situation naissante
des sociétés modernes, source spontanée, à cet
égard, d'une profonde stimulation permanente,
graduellement développée depuis trois siècles, surtout
en conséquence de l'essor industriel succédant
à l'émancipation personnelle. Dans cette antiquité
trop vantée, où, en vertu de l'esclavage et de la
guerre, les productions de l'esprit humain ne
pouvaient jamais trouver qu'un petit nombre de
lecteurs d'élite, le mode naturel de propagation
des écrits était, sans doute, pleinement suffisant
pour correspondre aux besoins normaux, et même
pour satisfaire quelquefois à des nécessités extraordinaires.
Il en fut tout autrement au moyen-âge,
où l'immense extension d'un puissant clergé
européen, naturellement poussé à la lecture,
quelques reproches qu'aient pu ultérieurement
mériter sa paresse et son ignorance, devait tant

exciter un intime désir continu de rendre les
transcriptions plus économiques et plus rapides.
Quand l'essor de la scolastique, après l'entière
ascension politique du catholicisme, fut venu,
comme je l'ai expliqué, imprimer directement
une énergie nouvelle au mouvement intellectuel,
cette nécessité devait évidemment faire naître, à
cet égard, une inquiète sollicitude permanente,
en un temps où d'avides auditeurs affluaient habituellement
par milliers dans les principales universités
de l'Europe, comme on le voit déjà partout
au douzième siècle, où la multiplication des
exemplaires avait dû acquérir une extension que
les anciens n'avaient jamais pu connaître. Mais
l'entière abolition du servage, et le développement
simultané d'une activité industrielle de plus en
plus répandue, durent ensuite rendre un tel besoin
plus irrésistible encore, et surtout bien plus
universel, à mesure que l'aisance croissante devait
multiplier les lecteurs, pendant que l'industrie
tendait à propager, jusqu'aux derniers rangs sociaux,
le désir et même l'obligation d'une certaine
instruction écrite, à laquelle la parole ne pouvait
plus convenablement suppléer: il serait d'ailleurs
superflu d'insister, à cet égard, sur le puissant
concours spontané de l'essor mental simultané,
esthétique, scientifique et philosophique, qui

caractérisait aussi cette première phase de révolution
moderne, comme je l'expliquerai bientôt.
Ainsi, en aucun cas antérieur, des exigences sociales
nettement prononcées n'avaient pu, sans
doute, susciter et maintenir une tendance spéciale
vers un nouvel art, autant que dut le faire
alors la situation fondamentale de l'élite de l'humanité
relativement à la typographie. Or, d'un
autre côté, quelle qu'en soit réellement la difficulté
technologique, très supérieure, ce me semble, à
celle de l'invention ci-dessus appréciée, il n'est
pas douteux que l'industrie moderne avait déjà
hautement manifesté depuis longtemps, par plusieurs
créations importantes, son aptitude caractéristique
à substituer les procédés mécaniques à
l'usage direct des agens humains, conformément
au principe rappelé plus haut. Quelques siècles
auparavant, le plus indispensable préambule de
l'art typographique avait été suffisamment réalisé
par l'heureuse innovation du papier, premier résultat
évident de la tendance croissante à faciliter
les transcriptions. D'après un tel ensemble de
considérations, une appréciation vraiment philosophique,
loin de justifier l'irrationnelle surprise
qu'inspire ordinairement une découverte si poursuivie
et tant préparée, conduirait bien plutôt à
rechercher soigneusement pourquoi elle fut aussi

tardive, ce qui exigerait une discussion trop spéciale
pour être ici convenablement placée; quoique
déjà notre théorie antérieure indique spontanément
les actives controverses contemporaines
sur la nationalisation des divers clergés européens,
afin de consolider la suprématie naissante du pouvoir
temporel, comme ayant dû alors exciter, chez
toutes les classes, et surtout en Allemagne, un
sentiment encore plus vif du besoin de perfectionner
la propagation des livres. En terminant
cet examen sommaire, je crois d'ailleurs devoir signaler,
au sujet de l'imprimerie, une importante
considération historique, inaperçue jusqu'ici, en
indiquant l'utile solidarité permanente que l'essor
intellectuel a dès lors directement contractée avec
la marche d'un nouvel art, destiné à acquérir
bientôt une grande portée industrielle, et dont les
intérêts, de plus en plus respectés par des pouvoirs
protecteurs du travail, ont si heureusement
forcé, en tant d'occasions, la plus ombrageuse
politique à tolérer la libre circulation des écrits,
et par suite même à favoriser leur production, afin
de ne point tarir une source de richesse publique,
désormais de plus en plus précieuse. Ce motif universel,
qui eut d'abord tant de poids en Hollande,
sous les deux autres phases générales de l'évolution
moderne, dut exercer aussi, quoique à un

moindre degré, une notable influence ultérieure
dans tout le reste de la république européenne,
où il contribue souvent encore à contenir les velléités
rétrogrades inspirées aux gouvernemens
par les abus de la presse, indistinctement accessible,
de sa nature, aux plus viles et aux plus nobles
inspirations mentales, en vertu des conditions
d'existence propres à notre anarchie spirituelle.

Telle est donc, en général, la saine explication
historique des trois inventions fondamentales qui
devaient le mieux caractériser la première époque
essentielle du développement industriel. Malgré
leur juste célébrité, on voit ainsi qu'elles durent
surtout résulter spontanément de la nouvelle situation
sociale; parce qu'aucune d'elles, même
la dernière, n'offrait alors une assez grande difficulté
technologique pour échapper longtemps à
une persévérante succession d'efforts intelligens,
convenablement stimulés par d'impérieuses exigences
journalières. Si, comme on l'a tant répété,
l'ébauche directe de ces trois arts fut réellement
beaucoup plus ancienne chez certaines populations
de l'orient asiatique, sans y avoir cependant
déterminé aucun des immenses résultats sociaux
qu'une irrationnelle appréciation attribue vulgairement
à leur unique influence, une telle coïncidence
ne pourrait assurément que confirmer, à

tous égards, l'ensemble de notre explication.
Envers des découvertes aussi capitales, et encore
aussi mal jugées, j'ai cru devoir m'écarter une
seule fois de l'indispensable généralité qui doit
habituellement caractériser notre élaboration historique:
heureux si cette opération exceptionnelle
peut offrir un exemple décisif de la vive lumière
philosophique que répandrait, sur l'histoire rationnelle
des arts, l'usage convenable de la saine
théorie fondamentale propre à l'évolution totale
de l'humanité, conformément aux principes logiques
du tome quatrième quant à l'intime solidarité
nécessaire entre les divers aspects quelconques
du mouvement humain. Mais il est clair
que, dans tout le reste de notre analyse dynamique,
les autres grandes créations de l'industrie
moderne ne doivent nullement donner lieu à un
semblable examen spécial, quels que puissent
être leur mérite et leur importance, dont l'appréciation
sociale devra être réservée pour le Traité
ultérieur que j'ai fréquemment indiqué.

Afin de compléter convenablement l'examen
général de cette première phase essentielle de l'évolution
industrielle, il semblerait d'abord nécessaire
d'envisager ici les deux immenses découvertes
géographiques qui en ont tant illustré la fin, s'il
n'était pas évident que toute leur influence réelle

appartient exclusivement à la phase suivante, par
là directement rattachée, sous l'aspect qui nous
occupe, à celle que nous venons d'étudier. Je
dois donc, à cet égard, me borner maintenant à
indiquer l'incontestable enchaînement qui devait
faire des deux immortelles expéditions de Colomb
et de Gama un résultat spontané de l'ensemble du
mouvement propre à cette époque fondamentale.
Or, cette filiation nécessaire repose évidemment
sur la tendance naturelle de l'industrie moderne
à explorer, en temps opportun, la surface totale
du globe, d'après les saines notions universellement
répandues, depuis l'école d'Alexandrie,
sur sa figure générale, aussitôt que l'usage actif
de la boussole aurait permis d'audacieuses tentatives
maritimes, et que l'essor unanime du commerce
européen aurait suffisamment poussé à lui
chercher de nouveaux champs; tandis que, d'une
autre part, la concentration naissante du pouvoir
temporel aurait rendu possible l'accumulation des
diverses ressources indispensables au succès final de
ces aventureuses excursions, qui durent être alors
essentiellement interdites, par exemple, aux principales
puissances italiennes, malgré leur haute
supériorité navale, par une inévitable conséquence
de leurs luttes destructives, suivant la juste remarque
de plusieurs historiens italiens. Si, comme

il est vraisemblable, quelques siècles auparavant,
de hardis pirates scandinaves avaient réellement
visité le nord de l'Amérique, ces courses stériles
ne font que mieux ressortir combien il est certain
que rien d'essentiel ne put être fortuit
dans l'issue favorable de la mémorable opération
de Colomb; en vérifiant plus nettement que sa
valeur sociale devait surtout tenir à son intime
solidarité avec l'ensemble de la civilisation contemporaine,
qui, pendant le cours presque entier
du XVe siècle, avait déjà spécialement préparé ce
grand résultat définitif, par des essais toujours
croissans d'heureuse navigation atlantique, graduellement
suivis d'utiles établissemens européens.

Telles sont donc, enfin, les principales considérations
que je devais sommairement indiquer ici
sur l'appréciation philosophique propre à cette
phase fondamentale du mouvement élémentaire
de recomposition temporelle. Intégralement considérée,
sa marche nous a évidemment présenté,
non-seulement une connexité nécessaire, que j'ai
suffisamment expliquée, avec celle du mouvement
simultané de décomposition du régime ancien,
mais aussi envers elle une notable conformité de
caractère, en vertu de leur mémorable spontanéité
commune, encore très peu altérée par aucune

influence systématique. La suite de notre analyse
dynamique va confirmer ce rapprochement continu,
si propre à faire hautement ressortir la rationnalité
effective de notre théorie historique, en
montrant toujours que la systématisation graduelle
de la progression positive coïncidera pareillement
désormais avec celle de la progression
négative, étudiée dans la leçon précédente.

Dès la seconde phase générale de l'évolution
moderne, c'est-à-dire pendant le développement
du protestantisme, depuis le commencement du
XVIe siècle jusque vers le milieu du XVIIe, on remarque,
en effet, sous des formes diverses mais équivalentes,
chez les différens peuples de l'occident
européen, une nouvelle tendance croissante à la régularisation
du mouvement industriel, à mesure que
le mouvement révolutionnaire se subordonnait aussi
davantage à une philosophie directement critique.
Auparavant, les gouvernemens avaient dû surtout
envisager l'essor naissant des classes laborieuses, à
partir de l'entière émancipation personnelle,
comme introduisant désormais une puissante intervention
auxiliaire au milieu des grandes luttes
intestines qui devaient alors constituer la principale
préoccupation ordinaire des pouvoirs ultérieurement
destinés à la prépondérance: en sorte
que toutes leurs vues systématiques se réduisaient

essentiellement, sous ce rapport, à se ménager
habituellement, par des concessions convenables,
une aussi précieuse assistance, sans qu'il fût encore
possible de donner suite à aucune importante
combinaison de politique industrielle, tant que
la concentration temporelle ne pouvait être suffisamment
réalisée. Mais, au contraire, sous la
phase que nous commençons maintenant à examiner,
cette centralisation nécessaire était déjà
assez avancée partout pour rendre de plus en plus
superflue l'ancienne coopération spéciale des
nouvelles forces sociales aux principaux conflits
politiques: en même temps, les gouvernemens
modernes, par là naturellement élevés à un point
de vue plus général, devaient graduellement tenter
de subordonner à quelques conceptions d'ensemble
le mouvement industriel, qui jusque alors
avait dû être éminemment spontané, et dont les
services antérieurs avaient irrévocablement établi
la haute importance politique. Pour compléter ce
principe d'appréciation, adapté à la nature de
toute cette seconde phase, il faut enfin ajouter
que, dans cette tendance naissante à l'encouragement
systématique de l'industrie, la dictature
temporelle, monarchique ou aristocratique, ne
pouvait encore être dirigée, même à son insu, par
les impulsions philosophiques sur la prépondérance

pratique de l'industrie, qui ont exercé tant
d'empire pendant la troisième et dernière phase
de l'évolution préparatoire des sociétés modernes,
comme je l'expliquerai en son lieu: au XVIe siècle,
et même au XVIIe, la guerre n'avait point cessé
d'être regardée comme le principal but des gouvernemens;
seulement ils avaient définitivement
reconnu la nécessité de favoriser, autant que possible,
le développement industriel, à titre de base
désormais indispensable de la puissance militaire;
ce qui était assurément le seul progrès alors réalisable
dans les pensées fondamentales des hommes
d'état. On voit donc ainsi de plus en plus que
notre intime correspondance continue entre la
marche générale du mouvement organique et celle
du mouvement critique ne tient point à une vaine
prédilection scientifique pour une stérile symétrie
abstraite, mais qu'elle ressort véritablement d'une
saine appréciation de l'ensemble des faits historiques,
qui nous montrent ici les deux progressions
comme devenues simultanément systématiques,
et même à un premier degré commun.

Cette systématisation naissante nous a présenté,
dans la série négative, une distinction vraiment
fondamentale, suivant la nature, monarchique ou
aristocratique, de la dictature temporelle qui en
devait être partout, à la fin de cette seconde

phase, la conséquence nécessaire. Il est clair que
la même division se reproduit ici, de la manière
la plus directe, d'après la différence générale, ci-dessus
expliquée, entre les deux modes essentiels
de coalition politique du nouvel élément social
avec les divers pouvoirs anciens, pendant la phase
précédente, qui fut, à tous égards, le vrai principe
de celle-ci. On conçoit, en effet, comme je
l'ai déjà indiqué par anticipation, que la tendance
à la systématisation politique de l'industrie a dû
présenter un caractère pratique fort distinct, suivant
que cette action régulatrice a été dirigée par
la force centrale ou la force locale du régime féodal.
Dans l'un et l'autre cas, une telle régularisation
a, sans doute, également exigé d'abord l'indispensable
sacrifice de l'ancienne indépendance
propre aux principales cités industrielles, et qui,
longtemps nécessaire à leur essor spécial, ne constituait
plus alors qu'un dangereux obstacle à la
formation des grandes unités nationales, si importante
à tous les progrès ultérieurs, même purement
industriels: en sorte que l'industrie devait
réellement beaucoup plus gagner, en dernier lieu,
à cette grande concentration politique, qu'elle ne
pouvait perdre par la suppression de ces immunités
locales, déjà dégénérées presque partout, depuis
la cessation naturelle d'une plus noble

destination permanente, en motifs continus d'une
stérile rivalité mutuelle; aussi cette absorption
préliminaire, destinée à incorporer irrévocablement
chaque foyer industriel à un organisme plus
général, s'accomplit-elle presque sans réclamation,
au commencement de cette époque. Toutefois,
la diversité des deux modes essentiels a dû
présenter, sous ce rapport, des différences considérables,
encore très sensibles aujourd'hui; puisque
la constitution primitive des communautés
industrielles devait inévitablement laisser beaucoup
plus de traces là où cette concentration nouvelle
était présidée par une dictature essentiellement
aristocratique; tandis que les anciens
priviléges urbains devaient naturellement s'effacer
bien davantage quand l'incorporation était,
au contraire, dominée par l'action plus systématique
de la royauté. Depuis cette première influence,
la différence nécessaire entre ces deux marches n'a
pas cessé de se faire pareillement sentir jusqu'à la
fin de cette phase, et même encore plus peut-être
sous la suivante, en offrant, de part et d'autre,
des avantages et des inconvéniens propres à chaque
cas, et qui, sans être, à beaucoup près, finalement
équivalens, expliquent néanmoins suffisamment
les diverses prédilections nationales qui s'y
sont attachées, suivant la nature essentielle des

situations correspondantes. Le mode français, ou
monarchique, que, sans aucune puérile inspiration
patriotique, j'ai dû ci-dessus qualifier de normal,
était évidemment le plus propre, par la prédominance
directe de l'action centrale, à préparer
l'industrie à une véritable organisation ultérieure,
assez affranchie des impulsions locales pour devenir
enfin, suivant l'heureux caractère fondamental
du nouvel élément social, pleinement compatible
avec l'essor simultané de toute la république européenne,
en réduisant l'instinct de nationalité à
constituer habituellement la source salutaire d'une
sage émulation. A la fin de notre seconde phase,
la dictature temporelle avait ainsi marqué, en
France, son vrai caractère naturel, par le bel ensemble
d'opérations qui a si justement immortalisé
l'admirable ministère du grand Colbert, tendant,
avec une si noble efficacité, à développer à la fois
les trois élémens essentiels de la civilisation moderne,
d'après un judicieux mélange de direction
et d'encouragement, et en même temps à ébaucher
aussi la régularisation directe de leurs rapports
partiels: ce qui, eu égard au siècle, constituait
certainement un type administratif dont l'équivalent
n'a jusqu'ici été jamais reproduit, en aucun
lieu. Mais il est clair aussi que l'inévitable rétrogradation
des inclinations monarchiques vers

une noblesse essentiellement antipathique à l'industrie,
selon les explications du chapitre précédent,
devait, en sens inverse, hautement manifester,
pendant la génération suivante, comme je
le montrerai bientôt, les imperfections radicales
d'une telle politique, qui, même en ce cas, ne
pouvait alors, sauf l'utile impulsion qui en est
immédiatement résultée, donner lieu qu'à une
insuffisante indication provisoire de ce que la réorganisation
finale des sociétés modernes pourra
seule convenablement réaliser. En renversant l'une
et l'autre appréciation, on trouvera aisément ce
qui convient au mode exceptionnel, ou anglais,
que j'ai dû désigner surtout d'après le cas le plus
favorable à son entière application, quoique d'ailleurs
il se soit d'abord développé en Hollande,
pendant la phase que nous examinons; malgré
l'influence préparatoire du règne d'Élisabeth, c'est,
en effet, sous la direction de Cromwell, que cette
autre marche industrielle a seulement commencé
à manifester, en Angleterre, son caractère propre.
Ses avantages essentiels résultent surtout de l'intime
solidarité ainsi régularisée entre l'élément industriel
et l'élément féodal, par la participation
habituelle, quelquefois active, mais le plus souvent
passive, de la noblesse aux opérations industrielles,
dont l'essor journalier reçoit dès-lors

partiellement un utile encouragement continu chez
la classe prépondérante, type naturel de l'imitation
universelle, et source continue des plus puissans
capitaux. Cette combinaison permanente,
qui, trois siècles auparavant, avait fondé la prospérité
spéciale de Venise, offre, sans doute, d'importantes
propriétés directes, incompatibles avec
le stupide dédain de l'aristocratie française pour
les classes laborieuses. Mais, outre qu'on est aujourd'hui
trop porté à exagérer de tels avantages,
qui n'ont pas empêché la décadence de l'industrie
vénitienne, il faut surtout noter ici que cette seconde
marche, malgré sa spécieuse supériorité
partielle et immédiate, est bien moins favorable
que la première à l'avénement final d'une véritable
organisation industrielle, ainsi doublement
éloignée, soit par la prépondérance qu'y acquiert
nécessairement l'esprit de détail sur l'esprit d'ensemble,
et qui s'y combine avec un instinct plus
puissant de nationalité égoïste, soit aussi par le
prolongement spécial qui en résulte pour la suprématie
sociale de l'élément féodal le plus opposé à
toute franche abolition intégrale du régime ancien.

Enfin, cette double appréciation comparative
a besoin d'être complétée, en principe, en observant
que, d'après le chapitre précédent, la

distinction européenne de ces deux modes a été, en
général, conforme à la répartition territoriale
entre le catholicisme et le protestantisme, à la
fin de la phase que nous examinons. La Prusse
me semble seule offrir, à cet égard, une importante
exception, qui, dans une histoire concrète,
aurait mérité une analyse spéciale, afin d'expliquer
la conciliation anomale qui s'y est établie
entre la suprématie légale du protestantisme et
l'ascendant réel de la royauté. Il est aisé de concevoir,
en général, que, sous l'aspect qui nous
occupe, chacune de ces deux situations spirituelles
a dû notablement fortifier l'influence nécessaire
de la situation temporelle correspondante.
Le caractère profondément rétrograde que la décadence
du catholicisme lui imprimait alors spontanément,
comme je l'ai expliqué, devait, en
effet, spécialement développer, à cette époque,
la tendance anti-industrielle propre à tout esprit
théologique; d'où résulte certainement l'une
des principales causes de l'infériorité relative qui,
sans aucune rétrogradation réelle, a dû dès-lors
distinguer, dans l'active concurrence industrielle
des divers élémens européens, les populations où
l'ascendant catholique a trop persisté, et même
celles qui avaient été si longtemps le siége principal
de l'industrie moderne, pendant que le

catholicisme était encore progressif. Sans doute
l'esprit protestant, en tant que pareillement théologique,
n'est pas, au fond, plus favorable à l'évolution
systématique de l'industrie humaine, à
laquelle même, s'il pouvait indéfiniment prévaloir,
il deviendrait finalement beaucoup plus contraire,
comme une foule d'exemples ont pu déjà
l'indiquer, par son défaut caractéristique de toute
vraie discipline religieuse, qui, ouvrant une libre
carrière au cours spontané des aberrations individuelles,
détruit radicalement, à cet égard comme
à tout autre, les avantages sociaux inhérens à
l'aptitude fondamentale de la sagesse sacerdotale
pour tempérer, dans la pratique, l'extrême imperfection
d'une telle philosophie, suivant nos explications
antérieures. Toutefois, à raison même
de son action négative, l'influence protestante a
dû provisoirement seconder, chez les populations
correspondantes, l'essor graduel de l'industrie,
tant qu'il devait surtout dépendre du plus libre
développement possible de l'activité personnelle,
ainsi que l'expérience l'a démontré, aux temps
que nous considérons, en plaçant dans la Hollande
le principal foyer de l'industrie européenne,
transporté ensuite en Angleterre sous la troisième
phase. Mais les nations protestantes sont probablement
destinées à compenser ultérieurement,

même à cet égard, cette supériorité passagère,
par les obstacles spéciaux qu'une plus intime
prépondérance du point de vue pratique et des
instincts personnels doit y opposer nécessairement
à l'avénement final d'une vraie réorganisation
européenne.

L'universelle systématisation politique qui,
pendant notre seconde phase, a commencé à caractériser
l'évolution industrielle, jusque alors essentiellement
spontanée, et les différences fondamentales
que présentent, sous ce rapport, ses
deux modes généraux de réalisation historique,
me paraissent fidèlement caractérisées dans la plus
large extension que put alors recevoir l'essor industriel,
par la fondation naissante du système
colonial, préparée sous la phase précédente, et
qui a tant influé sur la suivante. Sans revenir assurément
aux dissertations déclamatoires du siècle
dernier relativement à l'avantage ou au danger
final de cette vaste opération pour l'ensemble de
l'humanité, ce qui constitue une question aussi
oiseuse qu'insoluble, il serait intéressant d'examiner
s'il en est définitivement résulté une accélération
ou un retard pour l'évolution totale, à la
fois négative et positive, des sociétés modernes.
Or, à cet égard, il semble d'abord que la nouvelle
destination capitale ainsi ouverte à l'esprit

guerrier, sur la terre et sur la mer, et l'importante
recrudescence pareillement imprimée à l'esprit
religieux, comme mieux adapté à la civilisation
de populations arriérées, ont tendu directement à
prolonger la durée générale du régime militaire
et théologique, et, par suite, à éloigner spécialement
la réorganisation finale. Mais, en premier
lieu, l'entière extension que le système des relations
humaines a dès lors tendu à recevoir graduellement,
a dû faire mieux comprendre la vraie
nature philosophique d'une telle régénération, en
la montrant comme finalement destinée à l'ensemble
de l'humanité; ce qui devait mettre en
plus haute évidence l'insuffisance radicale d'une
politique conduite alors, en tant d'occasions, à
détruire systématiquement les races humaines,
dans l'impuissance de les assimiler. En second
lieu, par une influence plus directe et plus prochaine,
l'active stimulation nouvelle que ce grand
événement européen a dû partout imprimer à
l'industrie, a certainement augmenté beaucoup
son importance sociale et même politique: en
sorte que, tout compensé, l'évolution moderne
en a, ce me semble, éprouvé nécessairement une
accélération réelle, dont toutefois on se forme
communément une opinion très exagérée. Quoi
qu'il en soit, cette comparaison est ici destinée

surtout à faire mieux ressortir l'indication philosophique
des effets les plus généraux de cette expansion
fondamentale, à la fois symptôme et
agent, direct ou indirect, de l'essor universel de
l'industrie moderne. Pour en apprécier dignement
l'action nécessaire, il faut ajouter aussi que,
suivant la judicieuse remarque des principaux
philosophes de l'école écossaise, l'influence s'en
est fait pareillement sentir, et peut-être d'une
manière encore plus heureuse, surtout pour l'Allemagne,
dans les parties de la république européenne
qui, par divers motifs, et principalement
à raison de leur situation géographique,
ont dû spécialement rester presque étrangères à
l'ensemble du mouvement colonial.

Considéré maintenant dans sa principale diversité,
ce mouvement a dû prendre nécessairement
un caractère fort distinct, suivant qu'il a été
dirigé par la politique monarchique et catholique
ou par la dictature aristocratique et protestante,
conformément à la division ci-dessus expliquée.
Dans ce dernier cas, la nature du mode correspondant
y a fait prédominer surtout l'activité individuelle,
simplement secondée par l'égoïsme national,
dont la systématisation croissante y fut
souvent poussée jusqu'aux plus monstrueuses
aberrations pratiques; comme l'indiquent, par

exemple, les destructions méthodiques que l'avidité
hollandaise exerça si longtemps sur les productions
trop universelles de l'archipel équatorial.
Quant au premier cas, dont l'appréciation ordinaire
est beaucoup moins satisfaisante, j'y dois
principalement signaler ici le caractère, bien plus
politique qu'industriel, que présente, à mes yeux,
sa plus vaste réalisation. Or, en considérant l'ensemble
du système colonial de l'Espagne et même
du Portugal[9], si différent de celui de la

Hollande et de l'Angleterre, on y reconnaît d'abord,
avec une pleine évidence, la profonde concentration
systématique propre à la nature, monarchique
et catholique, du pouvoir dirigeant. Mais, par un
examen mieux approfondi, on trouve, ce me
semble, que ce système fut surtout conçu comme
un indispensable complément de la politique
hautement rétrograde alors organisée par la royauté
espagnole, comme je l'ai expliqué au chapitre précédent;
car il offrait habituellement à une telle
politique la double propriété essentielle d'accorder
à la noblesse et au sacerdoce une large satisfaction
personnelle, et d'ouvrir une issue capitale
à un essor industriel dont l'inquiète activité intérieure
s'était déjà montrée hostile au régime
correspondant, qui, malgré ses précautions solennelles
contre toute émancipation sociale, n'aurait
pu certainement conserver si longtemps une déplorable
consistance, s'il n'avait présenté, aux diverses
classes actives, une semblable compensation
normale: en sorte que, comme quelques

philosophes l'ont soupçonné, il n'est guère douteux
que, pour cette énergique nation, l'expansion
coloniale n'ait finalement contribué à ralentir
gravement l'évolution fondamentale.

Note 9:
La comparaison générale de ces deux grandes colonisations catholiques
a donné lieu, de la part de l'illustre de Maistre, à une très
belle observation historique sur le contraste mémorable que présente
l'absence prolongée de tout profond conflit colonial entre deux nations
aussi naturellement rivales, avec l'acharnement continu des nations
protestantes au sujet de colonies beaucoup moins précieuses. Mais les
préoccupations systématiques de cet éminent philosophe l'ont conduit à
faire trop exclusivement dépendre cette incontestable différence de
l'heureuse influence du catholicisme pour contenir d'imminentes animosités,
d'après le principe d'équitable répartition coloniale, entre les
deux populations de la péninsule ibérique, judicieusement posé par la
célèbre bulle d'Alexandre VI. Sans méconnaître l'importance réelle
d'une telle explication, que j'ai moi-même citée autrefois, je pense
qu'elle est défectueuse en ce sens qu'on y néglige totalement une cause
générale, beaucoup plus puissante à mon gré, dérivée du système politique
caractérisé dans le texte. C'est surtout, à mes yeux, parce que
la colonisation n'avait point, en ce cas, une destination essentiellement
industrielle, que ces conflits ont pu être évités d'après la commune
prépondérance de la politique rétrograde, dont les intérêts identiques
devaient habituellement absorber les motifs secondaires de rivalité nationale,
quand d'ailleurs ces motifs devaient être naturellement
atténués par l'immensité du champ ainsi respectivement ouvert à l'expansion
coloniale des deux populations. Le catholicisme n'aurait alors
exercé, à cet égard, d'influence fondamentale, que comme principale
base nécessaire d'une telle politique, indépendamment de tout respect
spécial pour aucune décision papale.

Je ne crois pas devoir terminer une telle indication,
sans fournir ici ma sincère participation
spéciale à l'unanime réprobation philosophique
que devra toujours mériter la monstrueuse aberration
sociale par laquelle l'avidité européenne
ternit alors le légitime éclat de ce grand mouvement.
Trois siècles après l'entière émancipation
personnelle, le catholicisme en décadence est conduit
à sanctionner, et même à provoquer, non-seulement
l'extermination primitive de races entières,
mais surtout l'institution permanente d'un
esclavage infiniment plus dangereux que celui
dont il avait si noblement concouru à réaliser
l'abolition totale. En établissant, surtout au cinquante-troisième
chapitre, la vraie théorie sociologique
de l'esclavage, envisagé, soit comme base
normale du premier régime politique, soit comme
indispensable condition de l'ensemble du développement
humain, j'ai déjà suffisamment flétri
d'avance cette honteuse anomalie, en montrant
spécialement, à ce sujet, que les institutions convenables
à la sociabilité militaire devaient être
antipathiques à la sociabilité industrielle,

nécessairement fondée sur l'affranchissement universel,
et dans laquelle, au contraire, l'esclavage colonial
tendait alors à introduire une situation également
dégradante pour le maître et pour le sujet, dont
l'activité homogène devait être, en général, pareillement
énervée, tandis que, chez les anciens,
la diverse nature des destinations avait comporté,
et même excité, à un certain degré, la simultanéité
d'essor. La réaction nécessaire de cette immense
aberration, malgré son application lointaine, sur
les parties correspondantes de la population européenne,
devait y favoriser indirectement l'esprit
de rétrogradation ou d'immobilité sociale, en y interdisant
l'entière extension philosophique des
généreux principes élémentaires propres à l'évolution
moderne; puisque leurs plus actifs défenseurs
se sont ainsi fréquemment trouvés, contradictoirement
à de fastueuses démonstrations
philanthropiques, personnellement intéressés au
maintien de la plus oppressive politique. Sous ce
rapport, les nations protestantes devaient être encore
plus vicieusement affectées que les peuples
catholiques, où l'action sacerdotale, quoique très
affaiblie, a noblement tenté de réparer, par une
utile intervention journalière, sa déplorable participation
primitive à une telle monstruosité sociale;
pendant que, dans les colonies protestantes,

l'anarchie spirituelle légalement consacrée devait
habituellement laisser un libre cours à l'oppression
privée, sauf l'inerte opposition de quelques
vains réglemens temporels, ordinairement formés,
ou du moins appliqués, par les oppresseurs eux-mêmes.
Relativement à cette commune anomalie
européenne, j'aime à noter ici que la France eut,
dès l'origine, le bonheur de trouver la situation la
moins défavorable, parmi les puissances coloniales:
ayant pris au mouvement de colonisation une assez
grande part directe pour en retirer continuellement
une importante stimulation industrielle,
sans s'y être toutefois assez engagée pour en faire
essentiellement dépendre son essor pratique; évitant
ainsi que son avenir social pût jamais être
gravement entravé par l'influence rétrograde nécessairement
émanée de cette désastreuse institution[10],
dont les avides promoteurs devaient par

là recevoir ultérieurement la juste punition naturellement
dérivée, à cet égard, de l'ensemble des
lois fondamentales propres à la sociabilité humaine.

Note 10:
Un spécieux prosélytisme social, le plus souvent aveugle, et presque
toujours indiscret, a fréquemment tendu, surtout de nos jours,
lors même qu'il était pleinement sincère, à faire gravement méconnaître,
à cet égard, l'ensemble des influences réelles, en représentant cette
odieuse institution et l'infâme trafic correspondant comme une source
d'améliorations effectives pour la malheureuse race qui en était l'objet,
et dont la situation spontanée paraissait encore plus déplorable que
la condition nouvelle où elle était ainsi transportée artificiellement. Ce
cas constitue, ce me semble, le premier exemple capital de l'active application
d'un sophisme très dangereux qui, fondé sur une entière
ignorance des lois fondamentales propres à la succession, nécessairement
graduelle, des diverses phases essentielles de la sociabilité humaine,
peut devenir, chez les modernes, un principe habituel de pernicieuses
perturbations, en conduisant à dénaturer profondément, par une irrationnelle
intervention violente, la marche originale des civilisations
arriérées. On peut dire, en effet, que, par suite de sa spontanéité, l'esclavage
indigène auquel on soustrait ainsi les nègres constitue, dans
leur état social, une situation vraiment susceptible de devenir progressive
pour les vainqueurs et les vaincus, comme elle le fut dans l'antiquité;
tandis que, par une telle transplantation factice, malgré les
améliorations individuelles dont elle semble accompagnée, on altère,
de la manière la plus funeste, la progression naturelle de ces populations
africaines. Ces phénomènes sont trop compliqués, et les lois en
sont trop peu connues encore, pour qu'il puisse déjà convenir à l'élite
de l'humanité de s'efforcer, par une sage intervention active, de hâter
réellement l'évolution spontanée des races les moins avancées, sans y
déterminer artificiellement des perturbations beaucoup plus dangereuses
que les vices mêmes auxquels un zèle irréfléchi voudrait apporter un
remède inopportun et illusoire. A l'avenir seul pourra dignement appartenir
cette noble mission, d'après une suffisante réalisation européenne
de notre régénération mentale et sociale, comme je l'indiquerai
directement au chapitre suivant.

Pour compléter ici l'appréciation fondamentale
de l'évolution industrielle, il ne nous reste donc
plus qu'à considérer maintenant sa nouvelle
marche générale pendant la troisième phase préparatoire
de la société moderne, depuis l'expulsion
légale des calvinistes français et le triomphe

politique de l'aristocratie anglicane, jusqu'au début
de la révolution française; période déjà caractérisée,
dans la progression négative du chapitre
précédent, par l'ascendant croissant du déisme
proprement dit, dernière suite nécessaire du protestantisme
antérieur. Or, l'ensemble de cette
époque, d'après une judicieuse comparaison historique
entre le mouvement de décomposition
politique et le mouvement correspondant de recomposition
élémentaire, confirme encore, avec
une pleine évidence, l'exactitude de notre théorie
sur leur systématisation toujours simultanée, si
clairement établie envers la phase que nous venons
d'examiner. Car, tandis que le mouvement
révolutionnaire se subordonnait alors graduellement
à une philosophie négative plus directe et
plus complète, le mouvement organique éprouvait
une semblable transformation, en vertu d'un
notable progrès européen dans la régularisation
politique de l'essor industriel, commencée pendant
l'époque précédente. Sous la seconde phase,
nous avons vu l'industrie devenir partout l'objet
permanent d'actifs encouragemens systématiques,
mais seulement comme base de la supériorité
guerrière qui restait toujours le but principal de la
politique, sans que la prédilection croissante des
populations modernes pour la vie industrielle pût

encore se propager jusqu'à des pouvoirs essentiellement
militaires. Mais, aux temps plus avancés
dont nous commençons l'appréciation, cette
connexité, désormais consacrée, subit peu à peu
une inversion très remarquable, qu'on doit regarder
comme le plus grand progrès qui pût
être, à cet égard, compatible avec la nature du
régime ancien, et au-delà duquel il est impossible
de rien réaliser autrement que par l'avénement
direct de la réorganisation finale; ce qui confirme
clairement que cette troisième phase constitue,
sous ce rapport, l'extrême préparation temporelle
imposée aux sociétés modernes d'après la loi fondamentale
de l'évolution humaine. Alors commence,
en effet, une dernière série militaire, celle
des guerres commerciales, où, par une tendance,
d'abord spontanée et bientôt systématique,
l'esprit guerrier, pour se conserver une active destination
permanente, se subordonne de plus en
plus à l'esprit industriel, auparavant si subalterne,
et tente de s'incorporer désormais intimement à la
nouvelle économie sociale, en manifestant son
aptitude spéciale, soit à conquérir, pour chaque
peuple, d'utiles établissemens, soit à détruire à
son profit les principales sources d'une dangereuse
concurrence étrangère. Malgré les déplorables
luttes suscitées par une telle politique entre les

divers élémens essentiels de la grande république
européenne, elle n'en doit pas moins être primitivement
envisagée, dans son ensemble, comme
un véritable progrès, en tant que double témoignage
irrécusable de la décadence naturelle de
l'activité militaire et de la prépondérance décisive
de l'activité industrielle, ainsi nécessairement proclamée,
dans l'ordre temporel, à la fois le principe
et le but de la civilisation moderne. Or, tel fut
certainement, pendant la majeure partie de cette
seconde phase, le nouveau caractère de la politique
active, soit que la dictature temporelle qui
la dirigeait fût monarchique et catholique, ou bien
aristocratique et protestante, suivant notre distinction
ordinaire. Cette importante transformation
était déjà très sensible dans les grandes guerres
européennes qui ont lié le commencement de la
phase déiste à celui de la phase protestante:
quoique, d'après les explications du chapitre précédent,
elles se rapportassent encore principalement
à l'antagonisme universel entre le catholicisme et
le protestantisme, les vues industrielles y exercèrent
évidemment une grande influence pratique.
Toutefois, c'est seulement au XVIIIe siècle que cette
subordination nouvelle de l'action militaire à l'essor
industriel est devenue pleinement décisive
dans presque toute l'étendue de l'occident européen:

le système colonial, fondé sous la phase
précédente, a dû être d'ailleurs la source la plus
puissante d'un tel ordre de conflits.

Notre distinction fondamentale entre les deux
systèmes de politique industrielle correspondans
aux deux modes essentiels de dictature temporelle,
trouve encore, à cet égard, une large et indispensable
application naturelle. Malgré les efforts
évidens et prolongés de la royauté pour
imprimer à la politique française ce nouveau caractère,
il ne pouvait jamais y acquérir une profonde
consistance, soit en vertu des obstacles
spéciaux que la situation de la France, au centre
de la république occidentale, devait opposer à la
prépondérance de l'égoïsme national que suppose
ou qu'exige une telle conduite; soit d'après le généreux
instinct de sociabilité universelle propre à
cette population, en vertu des mœurs résultées,
depuis Charlemagne, de l'ensemble de ses antécédens;
soit par l'influence plus générale de l'esprit
catholique, encore actif chez les rois, et
directement contraire à cet audacieux isolement
mercantile qui poussait activement à la dissolution
violente de l'organisme européen; soit enfin à
raison de l'ascendant mental qu'obtenait alors une
philosophie purement négative mais nécessairement
cosmopolite, au sein des populations

immédiatement passées du catholicisme aux doctrines
pleinement révolutionnaires, en évitant heureusement
la halte protestante, comme on l'a vu au
chapitre précédent. Par le simple renversement
de tous ces divers motifs essentiels, on concevra
aisément pourquoi cette nouvelle politique industrielle
a dû recevoir en Angleterre son principal
développement systématique, sous l'active direction
permanente d'une dictature aristocratique,
naturellement plus propre qu'aucune dictature
monarchique à la persévérante continuité d'habiles
efforts partiels indispensable aux succès soutenu
d'une telle conduite nationale, spécialement
en vertu de l'intime solidarité antérieure qui liait
directement les intérêts matériels et moraux de
cette caste avec l'essor de plus en plus étendu des
classes laborieuses placées sous son antique patronage.
Quelle que soit aujourd'hui l'exorbitante
prépondérance du point de vue purement temporel,
les autres nations européennes ne devraient
certes nullement regretter la supériorité provisoire
que devait ainsi offrir, depuis le siècle dernier, la
prospérité d'un peuple nécessairement unique,
au risque d'entraver ensuite profondément tout
son avenir social: soit en y prolongeant inévitablement
la prépondérance du régime militaire et
théologique, dangereusement incorporé dès-lors

à son évolution industrielle; soit surtout en tendant
à exercer sur lui-même une plus grande dépravation
morale, par un plus libre ascendant
continu d'une insatiable cupidité, et par une
plus pernicieuse compression de toute généreuse
sympathie nationale.

Après avoir suffisamment caractérisé la haute
importance systématique que, pendant cette troisième
phase, la politique industrielle acquiert
chez tous les peuples européens, il faut apprécier
aussi le développement simultané de l'organisation
intérieure correspondante.

Dès l'origine de cette période, la prééminence
spontanée de la vie industrielle devenait déjà
très sensible parmi tous les rangs sociaux, par la
prédilection croissante que manifestaient partout
les hommes les plus actifs et les plus énergiques
pour un mode d'existence qui s'adapte si bien à
l'infinie variété des inclinations humaines. En
sens inverse de la répartition primitive des professions,
la carrière militaire tendit alors de plus en
plus, surtout chez les classes inférieures, à devenir
le refuge des natures les moins pourvues d'aptitude
ou de persévérance. Pendant la seconde des
quatre générations qui composent cette phase, le
mémorable mouvement occasionné, en France,
par les opérations de la banque de Law, vint

hautement dévoiler que la cupidité tant reprochée au
nouvel élément temporel, loin de lui être exclusivement
propre, caractérisait désormais, avec
non moins d'énergie, une caste dont le superbe
dédain pour la vie industrielle ne prouvait plus
réellement que son incurable aversion du travail
régulier. Dès lors une expérience continue a de
plus en plus témoigné, chez toutes les nations catholiques,
où la dictature temporelle avait dû être
essentiellement monarchique, que, depuis son asservissement
total envers la royauté, si peu honorablement
subi dès le début de cette époque,
comme je l'ai expliqué au chapitre précédent, la
noblesse avait aussi perdu irrévocablement, en général,
jusqu'à cette supériorité de sentimens sociaux
et d'éducation morale qui lui avait encore
conservé, sous la phase précédente, une haute
utilité indirecte, à titre de type spontané, même
après la cessation de sa principale activité militaire,
devenue essentiellement perturbatrice: cet
oubli simultané de sa dignité et de ses devoirs ne
pouvait d'ailleurs être aucunement compensé par
son active participation spéciale à la propagation
ultérieure de la philosophie négative. Cette dégradation
devait être alors nécessairement beaucoup
moindre dans les pays protestans, et principalement
en Angleterre, où, par la nature aristocratique

de la dictature temporelle, la noblesse, activement
incorporée au mouvement industriel,
gardait une prépondérance politique susceptible
de contrebalancer, et surtout de dissimuler, sa propre
dégénération morale, sans que son véritable
esprit y fût resté, au fond, plus généreux, et
quoiqu'il dût même être, à certains égards, plus
altéré par une hypocrisie systématique, profondément
inhérente, suivant nos explications antérieures,
à son système général de gouvernement,
bien plus habile, mais non moins rétrograde, que
celui de la royauté. Néanmoins, cet ascendant
prolongé de l'aristocratie, malgré sa tendance nécessaire
à retarder spécialement une vraie réorganisation
sociale, devait alors utilement influer sur
une plus parfaite élaboration des mœurs industrielles,
ailleurs dépourvues désormais de toute
direction supérieure avant que leur développement
spontané y pût être encore suffisamment avancé.

Pendant qu'elle étendait ainsi sa prépondérance
sociale, l'industrie moderne complétait aussi son
organisation élémentaire par un double essor intérieur
qu'il importe ici de caractériser sommairement.
D'une part, on voit alors se développer
partout le système de crédit public, que nous
avons vu ébauché, sous la première phase, par
les cités italiennes et même anséatiques, mais qui

ne pouvait acquérir une haute importance que
quand l'essor industriel aurait été, dans les principaux
états, intimement lié, d'abord comme
moyen, et surtout ensuite comme but, à l'ensemble
de la politique européenne. Quoiqu'un tel système,
déjà établi en Hollande, et alors plus
étendu encore en Angleterre, n'ait pu produire
que de nos jours ses plus puissans effets, j'en devais
cependant signaler ici la première extension
décisive. Car, par la formation spontanée des
grandes compagnies financières, il en est immédiatement
résulté l'installation définitive de la classe
des banquiers à la tête de la hiérarchie industrielle,
en vertu de la généralité supérieure de ses vues habituelles,
conformément au principe de classement
posé au début de ce chapitre. Malgré qu'il
eût historiquement commencé l'évolution élémentaire,
cet ordre de commerçans n'était point encore
convenablement incorporé à l'ensemble de
l'économie industrielle: aussi son avénement à la
vraie situation générale convenable à sa nature,
doit être regardé comme ayant procuré à un tel
organisme un complément indispensable, puisque
cet élément y est spécialement destiné à lier plus
intimement tous les autres, par l'universalité spontanée
de son action propre et directe, ainsi que je
l'expliquerai directement au chapitre suivant.


Sous un autre aspect, la constitution industrielle
recevait en même temps un perfectionnement
non moins fondamental, par un commencement
de régularisation systématique des
relations générales entre la science et l'industrie.
Partis des points les plus opposés, l'un des plus
lointaines spéculations abstraites, l'autre des plus
immédiates inspirations pratiques, ces deux élémens
caractéristiques de l'état positif étaient déjà,
vers la fin de la phase précédente, assez développés
respectivement pour que le grand Colbert dût
ébaucher directement l'organisation de l'évidente
solidarité continue désormais manifestée par leur
essor commun. Néanmoins, c'est surtout au
XVIIIe siècle que cette connexité nécessaire, si
longtemps bornée presque à l'art nautique et à
l'art médical, devait s'étendre suffisamment, non-seulement
au système entier des arts géométriques
et mécaniques, mais aussi à celui, plus
complexe et plus imparfait, des arts physiques
et chimiques, qui en ont dès lors tant profité.
Ces relations deviennent, dès cette époque, assez
étendues et assez permanentes pour susciter
spontanément une classe très remarquable, jusqu'ici
peu nombreuse, quoique destinée à un grand
essor ultérieur, la classe des ingénieurs proprement
dits, spécialement apte au réglement

journalier de ces rapports indispensables; sans que
toutefois son vrai caractère intermédiaire ait pu
être, même aujourd'hui, convenablement établi,
faute des doctrines correspondantes, comme je
l'ai abstraitement expliqué au second chapitre
du premier volume de ce Traité. Son développement
initial s'est alors opéré, surtout en France
et en Angleterre, selon la nature propre à chacune
des deux voies opposées respectivement
suivies, dès l'origine, par l'ensemble de l'évolution
industrielle: c'est-à-dire, d'après la prépondérance,
d'un côté, d'une direction centrale, et,
de l'autre, des tendances partielles; avec les
avantages et les inconvéniens inhérens à chaque
mode, l'un susceptible de mieux préparer à une
véritable organisation finale du travail universel,
l'autre faisant mieux ressortir les merveilles d'un
libre instinct privé, seulement secondé par
d'heureuses associations volontaires.

Enfin, par une suite spontanée de son progrès
intérieur, l'industrie moderne commence alors
à manifester directement son grand caractère
philosophique, jusque alors trop peu prononcé,
quoique toujours appréciable à une scrupuleuse
analyse historique; elle tend désormais à se présenter
de plus en plus comme immédiatement
destinée à réaliser l'action systématique de

l'humanité sur le monde extérieur, d'après une suffisante
connaissance des lois naturelles. Deux inventions
capitales, d'abord celle de la machine
à vapeur dès le début de cette troisième époque,
et ensuite celle des aérostats vers sa fin, doivent
être surtout signalées comme ayant spécialement
concouru à l'universelle propagation d'une telle
conception, l'une par ses puissans résultats actuels,
et l'autre par les espérances, hardies mais
légitimes, qu'elle devait partout soulever. L'ensemble
des diverses impressions de ce genre autorise
pleinement à remarquer que, si, sous la
seconde phase, l'esprit théologique avait été spontanément
conduit à dévoiler hautement sa tendance
anti-industrielle, ainsi que je l'ai expliqué,
réciproquement, sous cette phase nouvelle, l'esprit
industriel fut amené, non moins naturellement,
à caractériser nettement la tendance
anti-théologique qui lui appartient irrévocablement
après un essor suffisant. Non-seulement,
en effet, toute grande action volontaire de
l'homme sur le monde suppose nécessairement la
subordination réelle des phénomènes à des lois
invariables, finalement incompatibles avec aucune
véritable activité providentielle; d'où résulte une
inévitable participation indirecte de l'essor industriel
à l'influence irréligieuse de l'esprit

vraiment scientifique, comme je l'ai tant établi dans
les diverses parties de ce Traité. Mais, outre ce
concours spontané, dont la popularité spéciale
indique assez la haute portée sociale, il est clair
que l'industrie, une fois convenablement développée,
a son mode propre et direct de tendre à
l'entière extinction des croyances théologiques
quelconques, indépendamment de son efficacité
continue contre la préoccupation dominante du
salut éternel, déjà très sensible, au moyen âge,
aussitôt après l'émancipation initiale. Car, en
principe, toute intervention active de l'homme
pour altérer à son profit l'économie naturelle du
monde réel constitue nécessairement un injurieux
attentat contre la perfection infinie de l'ordre divin.
La nature propre du polythéisme lui fournissait
directement de nombreux moyens spéciaux
pour éluder suffisamment un tel antagonisme,
comme je l'ai expliqué au cinquante-troisième
chapitre. Au contraire, sous le monothéisme,
l'inévitable hypothèse de l'optimisme providentiel
devait finalement développer ce fatal conflit, aussitôt
que le caractère sacerdotal ne serait plus
assez progressif pour contenir dignement les vicieuses
inspirations de la théologie, et que l'essor
industriel aurait acquis assez d'extension pour
constituer, à cet égard, une opposition prononcée.

Le monothéisme musulman était parvenu, presque
dès sa naissance, à ce désastreux antagonisme, par
cela même que, conservant la grande concentration
politique propre au régime polythéique, il avait
toujours été radicalement privé de cette heureuse
division catholique qui faisait réellement la principale
valeur sociale du régime monothéique.
Quoique l'admirable organisation du catholicisme
ait ainsi ajourné spontanément cette inévitable
collision jusqu'aux temps où, vu la décadence
très avancée du système théologique, elle ne pouvait
plus compromettre gravement l'évolution industrielle
de l'élite de l'humanité, un tel ajournement
devait, en sens inverse, rendre le conflit final
plus profondément nuisible à l'esprit religieux,
désormais devenu de plus en plus, pendant cette
troisième phase, directement incompatible, même
aux yeux les moins clairvoyans, avec une large
extension de l'action rationnelle de l'homme sur
la nature. C'est ainsi que cette phase vraiment
extrême dans l'évolution préliminaire de la société
moderne, aussi bien pour la progression positive
que pour la progression négative, a graduellement
amené l'élément industriel à se trouver dès-lors
involontairement constitué en hostilité radicale et
continue, d'ailleurs ouverte ou latente, envers les
divers pouvoirs, théologiques et militaires, dont la

tutélaire prépondérance avait été longtemps indispensable
à son essor initial: d'où résulte, en général,
que tout le développement préparatoire dont il était
susceptible sous le régime ancien était désormais
essentiellement accompli; et que, par conséquent,
sa tendance ultérieure devait être spontanément dirigée
vers une entière réorganisation politique. On
voit donc, en résumé, comment, à cette époque, l'influence
mentale, directe quoique accessoire, propre
au mouvement industriel, a instinctivement secondé,
par une action spéciale éminemment populaire,
l'ébranlement décisif alors immédiatement dirigé
contre l'ensemble de la philosophie théologique.

Telle est enfin, la saine appréciation historique
des divers caractères successifs de l'évolution
industrielle pendant les trois phases essentielles
de la civilisation moderne. Après son
origine, au moyen-âge, sous la tutelle catholique
et féodale, ce grand mouvement temporel a dû
suivre, dans sa première phase, une marche purement
spontanée, seulement secondée par d'heureuses
alliances naturelles avec les divers pouvoirs
anciens; il a été, durant la seconde phase, systématiquement
assujéti, par les différens gouvernemens
européens, à d'actifs encouragemens continus,
comme moyen fondamental de suprématie
politique; pendant la phase suivante, il a été

finalement érigé en but permanent de la politique
européenne, qui partout a mis la guerre à son
service régulier: son essor social, de plus en plus
prépondérant, a été ainsi conduit graduellement
à ne pouvoir plus avancer autrement que par l'avénement
final du système politique correspondant.
Quoique cette tendance extrême ne doive
être appréciée que dans la leçon suivante, il convenait
cependant d'en indiquer ici la filiation
nécessaire, afin que les bons esprits puissent déjà
sentir pleinement l'intime réalité de la nouvelle
philosophie politique que je m'efforce de fonder.
Rattachant ainsi l'un à l'autre les trois âges principaux
de l'histoire moderne, de manière à montrer
chaque phase comme naissant de la précédente
et produisant la suivante, notre élaboration
actuelle complète, par une explication décisive,
la liaison fondamentale précédemment établie
entre l'évolution moderne et l'évolution ancienne,
par l'intermédiaire de l'évolution transitoire
propre au moyen-âge; instituant dès-lors une indissoluble
solidarité effective entre tous les divers
degrés du développement humain, dont on
pourra désormais concevoir nettement la parfaite
continuité, en remontant aisément des moindres
phénomènes actuels aux actes les plus antiques de
la sociabilité humaine.


Il nous reste maintenant à accomplir, mais
beaucoup plus sommairement, une équivalente
appréciation pour le triple mouvement intellectuel,
esthétique, scientifique, et philosophique,
qui préparait simultanément une réorganisation
spirituelle susceptible de fournir ultérieurement
une base rationnelle à la réorganisation temporelle
dont nous venons d'examiner la préparation
élémentaire. Outre les fausses notions qu'une irrationnelle
analyse historique y avait multiplié davantage,
cette première élaboration organique devait
nous offrir des difficultés plus complexes et
exiger des explications plus étendues, en vertu
de l'importance prépondérante de l'évolution industrielle,
sur laquelle devait reposer nécessairement
la constitution propre de la société moderne;
tandis que le nouvel essor spirituel, toujours restreint
à une classe très limitée, n'y a pu, au contraire,
exercer encore qu'une simple influence
modificatrice, destinée seulement à devenir
active et principale dans un prochain avenir.
Chacune de ces trois évolutions partielles ne doit
d'ailleurs, par la nature de notre opération dynamique,
être ici nullement considérée quant à
son histoire spéciale, quelque profond intérêt
qu'elle y pût offrir, mais uniquement sous son aspect
social, où son action immédiate ne se présente

jusqu'à présent que comme purement accessoire,
et n'acquiert vraiment d'importance majeure qu'à
raison des germes nécessaires d'un puissant ascendant
ultérieur. Ainsi que nous l'avons fait
envers l'évolution principale, il nous suffira donc,
pour chaque élément spirituel, d'apprécier successivement,
d'abord sa première émanation historique
sous la tutelle du régime propre au moyen-âge,
ensuite son vrai caractère essentiel relativement
à la société moderne, et enfin sa marche graduelle
pendant les trois phases que nous avons établies
depuis le XIVe siècle. D'après l'ordre fondamental
expliqué au début de ce chapitre, nous devons commencer
ce travail complémentaire par l'examen
sommaire de l'évolution esthétique, la plus rapprochée,
à tous égards, de l'évolution industrielle.

Les facultés esthétiques étant, par leur nature,
essentiellement destinées à l'idéale représentation
sympathique des divers sentimens qui caractérisent
la nature humaine, personnelle, domestique,
ou sociale, leur essor spécial, quelque ascendant
qu'on lui suppose, ne saurait jamais suffire à définir
réellement la civilisation correspondante.
Quoique la sociabilité moderne leur réserve nécessairement
une activité et une extension très
supérieures à celles que pouvaient permettre
les phases sociales antérieures, comme je

l'expliquerai bientôt, contrairement aux opinions ordinaires,
il est clair néanmoins que leur énergique
manifestation a dû toujours être indistinctement
mêlée aux situations quelconques de l'humanité,
sous l'unique condition indispensable que l'état
respectif fût à la fois assez prononcé et assez stable.
Aussi est-ce la seule, parmi les différentes évolutions
élémentaires étudiées dans ce chapitre, qui
puisse être envisagée comme pleinement commune
à la société militaire et théologique ainsi
qu'à la société industrielle et positive: d'où résulte
évidemment un nouveau motif spécial pour que
nous devions ici moins appliquer notre analyse
historique à un tel élément général qu'à ceux qui
constituent directement les vrais caractères distinctifs
de la civilisation moderne, où nous devons
seulement apprécier le mode fondamental d'incorporation
de l'élément esthétique, et les nouvelles
propriétés qu'il y a naturellement développées.

D'après cette remarque préalable, sur l'issue permanente
que les beaux-arts doivent spontanément
trouver dans tous les âges de l'humanité, on conçoit
d'abord, relativement à la première des trois
questions posées ci-dessus, combien il serait impossible,
en principe, que leur essor ne se fût point fait
jour dans un état social aussi fortement prononcé
que celui du moyen-âge, où il importe maintenant

de montrer la véritable source nécessaire de l'évolution
esthétique des sociétés modernes. Or, il
est aisé de reconnaître, à tous égards, que, si le
régime féodal et catholique avait pu comporter
une stabilité suffisante, il était, par sa nature,
beaucoup plus favorable à un tel développement
qu'aucun des régimes antérieurs. Car, les mœurs
féodales avaient d'abord imprimé aux sentimens
d'indépendance personnelle une énergie habituelle
jusque alors inconnue: en même temps, la vie
domestique y avait été surtout communément
embellie et étendue, fort au-delà de ce qui avait
été possible chez les anciens, principalement en
vertu des heureux changemens survenus dans la
condition des femmes: enfin, l'activité collective,
quand elle y put être convenablement exercée, y
devait certes constituer une source non moins
puissante d'inspirations poétiques et artistiques,
d'après le nouvel attrait moral que devait offrir
le grand système de guerres défensives propre à
cette mémorable phase de l'humanité. Il est évident
que tous ces éminens attributs n'étaient
nullement accidentels, et qu'ils résultaient alors
nécessairement de la situation féodale régularisée
par l'esprit catholique, spécialement à l'aide de
la division fondamentale des deux pouvoirs, qui
constituait le principal caractère politique d'un

tel état social, suivant nos explications antérieures.
Quant à l'influence particulière du catholicisme,
elle se marque, à cet égard, d'une manière encore
moins contestable: soit par le degré initial d'activité
spéculative que nous l'avons vu développer
directement chez toutes les classes, et qui devait
y permettre à l'action esthétique une universalité
jusque alors impossible; soit par la destination permanente
que son culte fournissait immédiatement
à chacun des beaux-arts, et qui érigea si longtemps
de nombreuses cathédrales en autant de
véritables musées, où la musique, la peinture,
la sculpture et l'architecture trouvaient spontanément
une heureuse consécration; soit enfin
par les ressources si variées de son organisation
intérieure pour offrir de puissans moyens continus
d'encouragement individuel. Toutefois, il faut
reconnaître, sous ce rapport, que ces importantes
propriétés étaient surtout inhérentes à l'admirable
perfection de la constitution catholique, socialement
envisagée, abstraction faite de la philosophie
théologique qui lui servait inévitablement de base
rationnelle, et dont l'influence a tant neutralisé,
comme nous l'avons constaté, les heureuses tendances
propres à un tel organisme. Car, malgré
l'aptitude spéciale que nous reconnaîtrons bientôt
au monothéisme pour favoriser spontanément le

premier essor scientifique des modernes, il n'en
pouvait être nullement ainsi relativement à l'essor
esthétique, qui devait être certes peu compatible
avec le caractère à la fois vague, abstrait et inflexible,
des croyances monothéiques: cette antipathie,
d'ailleurs peu contestée aujourd'hui, a été
d'avance suffisamment appréciée par contraste, en
expliquant, au cinquante-troisième chapitre, les
éminentes propriétés esthétiques du polythéisme,
directement émanées, au contraire, de la doctrine
elle-même, bien plus que du régime correspondant.
Mais cette opposition naturelle n'a pu, en réalité,
longtemps retarder, au moyen-âge, l'essor des
beaux-arts, si puissamment stimulé par l'ensemble
de la situation sociale; elle y a seulement nécessité
une mémorable inconséquence habituelle,
avidement accueillie des croyans même les plus
timorés, en conduisant le génie esthétique à consacrer,
par une sorte de foi idéale, la perpétuité
fictive du polythéisme antique, soit grec ou romain,
soit scandinave, soit arabe. Quoique, par
l'indispensable doctrine des êtres surnaturels intermédiaires,
le monothéisme chrétien, presque autant
que le monothéisme musulman, se prêtât
aisément à un tel expédient poétique, il est néanmoins
incontestable que cette inévitable incohérence
a dû constituer, chez les modernes, l'une

des principales causes de la moindre énergie des
impressions esthétiques, d'abord tant que les doctrines
religieuses y ont conservé un véritable ascendant,
et même ensuite, quand les esprits
avancés y ont été presque aussi affranchis du monothéisme
que du polythéisme. Ce conflit fondamental
se fera nécessairement toujours sentir, à
un degré quelconque, surtout chez les classes auxquelles
les beaux-arts sont plus spécialement destinés,
jusqu'aux temps, encore éloignés mais certains,
où l'évolution esthétique pourra directement
reposer sur la propagation familière d'une philosophie
pleinement positive, comme je l'expliquerai
en terminant ce volume. Mais on a trop confondu
la tendance réelle de cet antagonisme logique à
neutraliser les grands effets esthétiques, avec une
chimérique opposition à l'essor des beaux-arts,
et surtout avec une prétendue infériorité de ceux
qui les ont si heureusement cultivés sous une telle
influence permanente.

Stimulée par l'ensemble des causes essentielles
que nous venons d'apprécier, l'évolution esthétique
dut se manifester, au moyen-âge, aussitôt
que la situation sociale put commencer à le permettre,
c'est-à-dire quand l'organisme catholique
et féodal fut enfin suffisamment parvenu à sa
constitution propre: l'avénement universel de la

chevalerie en marque naturellement l'époque initiale,
par l'heureuse excitation nouvelle qui en
devait spécialement résulter; mais c'est nécessairement
aux croisades que se rapporte son principal
développement, ainsi directement alimenté, pendant
deux siècles, par ce noble essor collectif de
l'énergie européenne. Tous les témoignages historiques
constatent de la manière la plus décisive,
l'unanime empressement que montrèrent alors,
avec une naïveté si expressive, les diverses classes
quelconques de la société européenne pour un
genre d'activité mentale si bien caractérisé par ce
doux privilége de charmer presque également les
esprits les plus opposés, soit en offrant aux uns
l'exercice intellectuel le mieux adapté à la faible
portée de leur entendement, soit en présentant
aux autres la plus salutaire diversion qui puisse
procurer un repos sans apathie. Ces dispositions
favorables étaient même tellement inspirées par
la nature d'un régime irrationnellement qualifié
de ténébreux, qu'elles furent, en général, plus
fortement prononcées là où ce régime avait pu se
réaliser plus complétement, c'est-à-dire en France
et en Angleterre, où l'essor naissant des beaux-arts
excita longtemps une admiration bien supérieure,
soit en énergie, soit en universalité, à
l'ardeur tant célébrée de quelques rares populations

antiques pour les chefs-d'œuvre correspondans.
Quelle que dût être bientôt, à cet égard,
l'éclatante prépondérance de l'Italie, on doit, en
effet, remarquer, comme Dante l'a noblement
proclamé, que sa première évolution esthétique
fut d'abord précédée et préparée, au moyen-âge,
par celle de la France méridionale: or, cette incontestable
diversité historique me semble devoir être
surtout attribuée à la moindre consistance de
l'ordre féodal en Italie, malgré l'action plus spécialement
favorable que le catholicisme y devait
exercer sur le développement initial des beaux-arts.

Cet essor spontané dut être longtemps entravé
par une lente et difficile opération préliminaire,
dont l'indispensable accomplissement devait précéder,
de toute nécessité, l'élan direct du génie
poétique: on conçoit qu'il s'agit de l'élaboration
fondamentale des langues modernes, où l'on doit
voir, à mon gré, une première intervention universelle
des facultés esthétiques. Quoique un tel
préambule ne pût laisser, à cet égard, de résultats
immédiats, leur absence effective n'indique certainement
pas la stérilité radicale des efforts primitifs
longtemps consumés ainsi en travaux purement
préparatoires, mais d'une importance
capitale pour l'ensemble de l'évolution ultérieure,

qu'une ingrate appréciation isole trop souvent de
ces premiers germes nécessaires. Les langues résultent
surtout, comme on sait, d'une lente élaboration
populaire, où se manifestent toujours
profondément les divers caractères essentiels de
la civilisation correspondante: cela est surtout
évident quant aux langues modernes, où la prédominance
croissante de la vie industrielle et l'ascendant
graduel d'une rationnalité positive sont si
fidèlement prononcés. Mais cette origine vulgaire
n'empêche nullement le concours nécessaire de
l'influence plus régulière spontanément émanée
des esprits d'élite, et sans laquelle un tel travail
universel ne saurait acquérir ni la stabilité, ni
même la cohérence indispensables à sa destination
finale. Or, dans cette intervention permanente du
génie spécial pour la sanction et la révision de
l'élaboration populaire fondamentale, aussitôt que
celle-ci est suffisamment avancée, il importe de
reconnaître, en général, que, malgré l'inévitable
participation simultanée de nos divers modes quelconques
d'activité mentale, l'opération dépend
surtout, par sa nature, des facultés esthétiques
proprement dites, comme étant à la fois les moins
inertes chez la plupart des intelligences, et celles
dont l'exercice exige davantage le perfectionnement
de la langue commune. Cette propriété

nécessaire devient encore plus évidente quand il s'agit,
non de la création spontanée d'une langue
originale, mais de la transformation radicale d'un
langage antérieur, par suite d'un nouvel état social.
Quelque activité que le génie philosophique
et le génie scientifique aient pu manifester au
moyen-âge, comme nous l'apprécierons bientôt,
ils y ont assurément fort peu contribué l'un et
l'autre à la fondation générale des langues modernes.
Malgré les avantages essentiels que chacun
d'eux a ultérieurement retirés de la supériorité logique
propre aux nouveaux idiomes, le long usage
que tous deux firent du latin, après qu'il eut entièrement
cessé d'être vulgaire, confirme assez
leur répugnance et leur inaptitude naturelles à
diriger l'élaboration du langage usuel. C'était donc
à des facultés moins abstraites, moins générales et
moins éminentes, mais aussi plus intimes, plus
populaires et plus actives, que devait nécessairement
appartenir cette indispensable opération. Essentiellement
destiné à la représentation universelle
et énergique des pensées et des affections
inhérentes à la vie réelle et commune, jamais le
génie esthétique n'a pu convenablement parler
une langue morte, ni même étrangère, quelque
facilité exceptionnelle qu'aient pu procurer, à cet
égard, des habitudes artificielles. On conçoit donc

aisément comment son activité spéciale a dû être,
au moyen-âge, si longtemps occupée surtout d'accélérer
et de régulariser la formation spontanée
des langues modernes, qui doit être principalement
rapportée aux efforts assidus de ces mêmes
facultés auxquelles une superficielle appréciation
attribue une sorte de léthargie séculaire, aux temps
même où elles posaient ainsi les fondemens généraux
des monumens les plus caractéristiques de
notre sociabilité européenne. Le retard inévitable
qui en devait résulter pour l'essor direct des productions
esthétiques, n'affectait sans doute immédiatement
que l'art poétique proprement dit, et
accessoirement l'art musical: mais les trois autres
beaux-arts devaient aussi en être indirectement
entravés, quoique à un degré beaucoup moindre,
d'après leurs relations fondamentales avec l'art le
plus universel, conformément à la hiérarchie esthétique
indiquée, en principe, au cinquante-troisième
chapitre; ce qui explique essentiellement
les principaux modes historiques de l'évolution
esthétique propre au moyen-âge.

En considérant directement la mémorable
spontanéité d'une telle évolution, on ne saurait
méconnaître la réalité de notre explication générale
sur son émanation nécessaire du milieu social
correspondant. On doit taxer, sans doute,

d'irrationnelle exagération les reproches ordinaires
sur l'entier abandon des ouvrages anciens,
dont la lecture assidue, au moins quant aux auteurs
romains, ne pouvait certainement cesser
en un temps où le latin constituait encore le
langage spécial de la principale hiérarchie européenne.
Toutefois, il est certain que les plus beaux
siècles du moyen-âge durent offrir, à cet égard,
après la première ébauche des langues modernes,
une heureuse désuétude naturelle, sauf les besoins
permanens du clergé, en vertu d'un instinct
confus de l'incompatibilité de la nouvelle évolution
esthétique avec l'admiration trop exclusive
des chefs-d'œuvre relatifs à un système de sociabilité
dès lors à jamais éteint. Quels que fussent
alors, sous le rapport du goût, les inconvéniens
réels d'une semblable disposition, elle présentait
d'abord l'avantage beaucoup plus essentiel de
mieux garantir l'originalité et la popularité de cet
essor naissant. Il faut d'ailleurs noter qu'une telle
tendance était, au moyen-âge, intimement liée
au préjugé universel, si justement établi par le
catholicisme, sur la prééminence fondamentale
du nouvel état social comparé à l'ancien. Cette
relation naturelle a même ultérieurement contribué,
en sens inverse, à la résurrection de la
littérature ancienne, où tant d'esprits cultivés

cherchaient, à leur insu, une sorte de protestation
indirecte contre l'esprit catholique, aussitôt
qu'il eut cessé d'être suffisamment progressif.
Quoi qu'il en soit, la spontanéité primitive d'une
telle évolution esthétique avait certainement besoin
d'être consolidée par son entière indépendance
de celle qu'avait inspirée une tout autre
situation sociale. C'est ainsi, par exemple, que,
d'après le trop grand ascendant que devait spécialement
conserver, en Italie, l'imitation des
monumens romains, cette belle partie de la république
européenne, longtemps si supérieure
aux autres dans presque tous les beaux-arts, n'a
point offert, au moyen-âge, la même prépondérance
relativement à l'architecture, dont le principal
essor caractéristique dut alors s'accomplir
chez des populations où les influences catholiques
et féodales avaient plus exclusivement prévalu;
ce qui permettait d'y ériger des édifices plus profondément
adaptés à l'ensemble de la civilisation
dont ils étaient destinés à éterniser, sous la forme
la plus sensible, l'imposant souvenir. En tous
genres, l'intime spontanéité de cette mémorable
évolution initiale n'est pas moins marquée par
l'originalité de ses productions et par leur naïve
conformité avec la situation sociale correspondante
que par l'indépendance de sa marche

affranchie de toute imitation servile. On le voit surtout
pour l'essor poétique, alors si directement
consacré, d'une part, à l'expression, fidèle quoique
idéale, des mœurs chevaleresques, et, d'une
autre part, à l'heureuse indication de la prépondérance
caractéristique qu'obtenait de plus en
plus la vie domestique dans le système habituel
de l'existence moderne. Sous l'un et l'autre aspect,
il faut principalement remarquer, à cette
époque, l'ébauche primordiale d'un genre de
compositions essentiellement inconnu à l'antiquité,
parce qu'il se rapporte éminemment à la
vie privée, si peu développée chez les anciens,
et que la vie publique n'y intervient qu'en vertu
de sa réaction nécessaire sur celle-ci. Cette sorte
d'épopée domestique, ultérieurement destinée à
de si admirables progrès, comme je l'indiquerai
ci-dessous, et qui constitue certainement la nouvelle
espèce de productions la mieux adaptée jusqu'ici
à la nature propre de la civilisation moderne,
remonte évidemment jusqu'à cette évolution
initiale, dont une servile admiration de
l'antique littérature a fait trop oublier ensuite
les ingénieux essais originaux: la dénomination
vulgaire, malgré son impropriété actuelle, conserve
directement le souvenir continu de cette
incontestable filiation historique.


Tel est l'ensemble d'explications préliminaires
qui indique l'état social du moyen-âge comme
constituant, à tous égards, le berceau nécessaire
de la grande évolution esthétique des sociétés modernes.
Si les éminens attributs qui caractérisent,
sous ce rapport, cette mémorable situation, n'ont
pu être, en réalité, assez développés pour que
leur appréciation générale n'exigeât pas aujourd'hui
une discussion approfondie, cela tient surtout
à la nature essentiellement transitoire qui,
d'après nos démonstrations antérieures, devait
nécessairement distinguer ce degré de la progression
humaine. L'essor esthétique ne suppose pas
seulement un état social assez fortement caractérisé
pour comporter une idéalisation énergique:
il demande, en outre, que cet état quelconque
soit assez stable pour permettre spontanément,
entre l'interprète et le spectateur, cette intime
harmonie préalable sans laquelle l'action des
beaux-arts ne saurait obtenir habituellement une
pleine efficacité. Or, ces deux conditions fondamentales,
naturellement réunies chez les anciens,
n'ont jamais pu l'être depuis à un degré suffisant,
même au moyen-âge, et ne pourront retrouver
leur concours normal que sous l'ascendant ultérieur
de la régénération positive réservée à notre siècle,
comme je l'indiquerai spécialement à la fin de ce

dernier volume. Nous avons, en effet, pleinement
reconnu que le moyen-âge constitue, à tous
égards, une immense transition, qui, sous les divers
aspects principaux, n'est pas encore totalement
terminée; et c'est là seulement qu'il faut
chercher la véritable explication historique de l'incontestable
disproportion générale qui se fait alors
si déplorablement sentir entre les faibles résultats
permanens de l'essor esthétique et l'énergie de
son activité originale, si bien secondée par un empressement
universel. Cette mémorable anomalie
est irrationnellement appréciée dans les deux
écoles opposées qui se disputent aujourd'hui l'empire
des beaux-arts: les uns n'y ayant vu qu'un chimérique
témoignage d'un inexplicable décroissement
des facultés esthétiques de l'humanité; les
autres l'ayant exclusivement attribuée à la servile
imitation ultérieure des chefs-d'œuvre de l'antiquité.
Quoique cette dernière considération ne
soit pas aussi vaine que la première, on y prend
cependant un effet pour une cause, et surtout on
y accorde une importance fort exagérée à une influence
purement secondaire: car, si la situation
catholique et féodale avait pu et dû comporter
une véritable stabilité, comparable à celle de l'ordre
grec ou romain, sa prépondérance spontanée
eût aisément contenu l'espèce de rétrogradation

esthétique que tendit à produire ensuite une prédilection
trop exclusive pour les modèles antiques.
Ainsi, la source essentielle de cette singulière hésitation
sociale qui caractérise l'art moderne, et
qui a tant neutralisé jusqu'ici l'universalité nécessaire
de son influence continue, après sa première
évolution si ferme, si originale, et si populaire, au
moyen-âge, doit être directement cherchée dans
l'inévitable instabilité de l'état social correspondant,
suscitant toujours de nouvelles transitions
successives. Une profonde et persévérante élaboration
esthétique était certainement impossible
chez des populations où chaque siècle, et quelquefois
même chaque génération, modifiait assez
notablement la sociabilité antérieure pour que
chaque situation déterminée eût déjà essentiellement
cessé avant que le poète ou l'artiste eussent
pu y contracter suffisamment l'intime pénétration
spontanée indispensable à l'action des beaux-arts.
C'est ainsi, par exemple, que l'esprit des
croisades, si favorable à la plus puissante poésie,
avait irrévocablement disparu quand les langues
modernes ont pu être assez formées pour en permettre
la pleine idéalisation: tandis que, chez les
anciens, chaque mode effectif de sociabilité avait
été tellement durable, que le génie esthétique
pouvait ressentir et retrouver, après plusieurs

siècles, des passions et des affections populaires essentiellement
identiques à celles dont il voulait
retracer l'empire antérieur. L'avenir seul pourra
replacer l'humanité, et d'une manière même bien
supérieure, dans ces conditions normales de stabilité
active, sans lesquelles l'action des beaux-arts
ne saurait obtenir l'entière efficacité sociale
convenable à sa nature.

Quoique forcé de me borner ici à l'indication
sommaire de ces diverses explications, j'espère en
avoir assez caractérisé l'esprit général, d'ailleurs
pleinement conforme à l'ensemble de ma théorie
fondamentale de l'évolution humaine, pour que le
lecteur, suffisamment préparé, puisse utilement
prolonger l'application spéciale de ce principe
historique, qui montre l'état social du moyen-âge
comme étant à la fois la source nécessaire, soit de
l'ensemble du développement esthétique propre
à la civilisation moderne, soit des imperfections
caractéristiques qu'il devait offrir; sans supposer
aucune diminution réelle des facultés esthétiques
de l'humanité, et en tendant, au contraire, à
faire mieux ressortir l'énergie intrinsèque d'un essor
effectif qui, malgré de tels obstacles, a réalisé
tant d'admirables résultats, ainsi que je l'avais
signalé d'avance au cinquante-septième chapitre.
Afin de faciliter davantage cette élaboration

ultérieure, je crois devoir ici distinctement indiquer
la division rationnelle que j'ai toujours spontanément
suivie, dans ce volume et dans le précédent,
pour l'histoire universelle du moyen-âge, et qui,
spécialement vérifiée ci-dessus quant à l'évolution
industrielle, n'est pas moins convenable envers
l'évolution esthétique, ou relativement à toute
autre préparation essentielle, soit positive, soit
même négative, de la civilisation moderne. Elle
consiste, en comprenant le moyen-âge proprement
dit entre le début du Ve siècle et la fin
du XIIIe, comme je l'ai suffisamment démontré,
à partager cette mémorable transition de neuf
siècles en trois phases naturelles, qui se trouvent
être à peu près de même durée: la première, se
terminant avec le VIIe siècle, représente l'établissement
fondamental, contenant, d'une manière
très-confuse mais appréciable, tous les véritables
germes essentiels des divers mouvemens ultérieurs;
la seconde, prolongée jusqu'à la fin du
Xe siècle, correspond à l'essor graduel de la constitution
catholique et féodale, extérieurement caractérisé
par le premier grand système de guerres
défensives, dirigé surtout, d'après nos explications
antérieures, contre les sauvages polythéistes du
nord; enfin la troisième, directement relative à
la plus grande splendeur de cet organisme

transitoire, comprend l'admirable défense du monothéisme
occidental contre l'invasion, alors seule
redoutable, du monothéisme oriental; opération
vraiment finale, bientôt suivie de l'irrévocable
dissolution spontanée d'un système désormais
privé de sa destination fondamentale, et de l'évolution
simultanée des nouveaux élémens sociaux,
secrètement élaborés sous sa tutélaire prépondérance
européenne. Dans la série industrielle, nous
avons vu ces trois phases successives présenter naturellement,
l'une l'universelle substitution préalable
du servage à l'esclavage, l'autre l'émancipation
personnelle des classes urbaines, et la dernière
le premier élan industriel des villes, accompagné
de l'entière abolition de la servitude rurale: dans
la série esthétique, nous venons d'y reconnaître,
avec non moins d'évidence, d'abord l'ébauche
primitive d'une nouvelle sociabilité, destinée à
renouveler l'action générale des facultés esthétiques,
ensuite leur indispensable application préliminaire
à la formation des langues modernes,
et enfin leur développement direct, suivant la nature
propre de la civilisation correspondante; tous
les autres aspects quelconques du mouvement humain
donneront lieu, j'ose l'assurer, à des vérifications
équivalentes, que je dois maintenant me
dispenser de spécifier formellement. Leur

concours nécessaire conduit spontanément à concevoir
l'admirable règne de l'incomparable Charlemagne,
placé près du milieu de la seconde phase,
presque équidistant des deux termes extrêmes, qui
rattachent immédiatement le moyen-âge, l'un à l'évolution
ancienne, l'autre à l'évolution moderne,
comme l'époque la plus décisive, où l'esprit du
régime transitoire commence à manifester pleinement
ses différens attributs essentiels, et où les
divers élémens principaux de la civilisation ultérieure
reçoivent aussi, à tous égards, la plus heureuse
stimulation initiale. Quoique un tel classement
des temps ait toujours implicitement dirigé
mon appréciation historique du moyen-âge, la
nature éminemment abstraite de notre élaboration
dynamique ne me permettait point de le faire
directement présider à son accomplissement, qui
eût alors exigé des explications concrètes incompatibles
avec les limites et la destination de cet ouvrage.
J'ai cru cependant devoir en indiquer finalement
la conception explicite, à l'usage des
philosophes qui voudraient ultérieurement appliquer
ma théorie fondamentale à l'étude spéciale
et méthodique de cette grande transition, dont
le cours graduel offre ainsi spontanément, sans
aucune vaine préoccupation systématique, une
distribution ternaire, analogue, sauf la durée, à

celle que nous avons toujours reconnue, d'abord
pour les principaux états de l'ensemble du développement
humain, ensuite pour les modes successifs
de l'évolution ancienne, et enfin pour les
degrés consécutifs propres à l'évolution moderne:
ce qui présente partout à l'esprit des intervalles
susceptibles de permettre l'essor habituel des considérations
générales, indispensable à l'efficacité
sociale de notre philosophie historique, qui n'est
point destinée, je ne saurais trop le rappeler, à un
stérile étalage académique, mais à fournir réellement
une base rationnelle à l'active coordination
des efforts directement relatifs à la régénération
finale de l'humanité.

Après avoir suffisamment expliqué comment
l'essor esthétique des sociétés modernes est naturellement
émané de l'état social constitué au
moyen-âge, il devient aisé de procéder à la seconde
partie générale d'un tel examen, en appréciant
les principaux caractères propres au
nouvel élément ainsi introduit dans le système de
notre civilisation, et sa situation nécessaire envers
les anciens pouvoirs à l'époque initiale du XIVe
siècle. Ces deux déterminations connexes ne peuvent,
en effet, résulter que de l'influence prépondérante
des causes ci-dessus signalées, combinée
avec l'extension naissante de la vie industrielle,

qui tendait dès-lors à changer le mode primitif
de sociabilité; en sorte qu'il ne nous reste surtout
qu'à saisir la relation fondamentale de cette modification
décisive avec l'ensemble du mouvement
déjà imprimé aux beaux-arts par les impulsions
catholiques et féodales.

L'intime affinité mutuelle que témoigne toute
l'histoire moderne entre l'essor industriel et l'essor
esthétique, a pour principe évident, suivant la
théorie hiérarchique indiquée au préambule de
ce chapitre, la double tendance nécessaire de l'évolution
industrielle à développer spontanément,
jusque chez les dernières classes, un premier degré
habituel d'activité mentale, sans lequel l'action
des beaux-arts ne saurait être comprise, et
en même temps l'aisance et la sécurité qui peuvent
seules disposer à goûter convenablement les nobles
jouissances correspondantes. Dans la marche
naturelle de l'éducation humaine, individuelle ou
collective, l'exercice intellectuel est d'abord déterminé
communément par l'impulsion pratique
des besoins les plus grossiers mais les plus urgens,
dont la satisfaction suffisante permet ensuite
l'heureuse efficacité continue de l'impulsion, plus
élevée mais moins énergique, qui dérive des facultés
esthétiques. Celles-ci, d'après le doux mélange
de pensées et d'émotions qui les caractérise si

exclusivement, constituent réellement, vu l'extrême
imperfection de notre économie cérébrale, les
seules facultés mentales assez prononcées, chez la
plupart des hommes, pour que leur activité régulière
puisse devenir une source de véritables
jouissances; tandis que les facultés scientifiques
ou philosophiques, plus éminentes encore, mais
beaucoup moins développées, ne déterminent le
plus souvent, comme on sait, qu'une fatigue
bientôt insupportable, excepté chez le très petit
nombre d'hommes vraiment destinés à la contemplation
abstraite. Il est donc aisé de concevoir
l'office fondamental de l'essor esthétique, constituant
la transition normale de la vie active à la
vie spéculative. Par une appréciation plus précise,
cet essor intermédiaire me semble devoir essentiellement
caractériser le degré habituel d'exercice
mental auquel s'arrêterait communément l'humanité
si, d'après un milieu plus favorable, ou en
vertu d'une organisation moins exigeante, elle était
affranchie des obligations continues relatives aux
besoins physiques: comme l'indique assez la tendance
commune des situations sociales les moins
éloignées d'une telle supposition idéale. Quoi qu'il
en soit, la relation élémentaire de la vie esthétique
à la vie pratique est certainement devenue beaucoup
plus directe, plus complète, et surtout plus

universelle, depuis la substitution graduelle de
l'existence industrielle à l'existence militaire,
suivant les motifs déjà indiqués. Tant que l'esclavage
et la guerre ont caractérisé l'économie
sociale, il est clair que les beaux-arts ne pouvaient
réellement acquérir une profonde popularité, et
ne devaient être ordinairement goûtés, même
parmi les hommes libres, que chez les classes supérieures:
le seul cas différent, beaucoup trop
vanté d'ailleurs, ne se rapporte historiquement
qu'à une médiocre partie de la population grecque,
qu'un ensemble de circonstances locales et sociales,
éminemment exceptionnel sans être aucunement
arbitraire, avait prédestiné, comme je l'ai expliqué,
à cette heureuse anomalie: partout ailleurs,
chez les sociétés guerrières de l'antiquité, il n'y
avait de vraiment populaires que les jeux sanglans
qui retraçaient à ces peuples grossiers le souvenir
de leur activité chérie. Il est clair, au contraire,
que l'évolution industrielle propre à la fin
du moyen-âge a spontanément consolidé, sous ce
rapport, la salutaire influence des mœurs catholiques
et féodales, en tendant à faire habituellement
pénétrer, jusque chez les plus humbles
familles, les dispositions élémentaires les plus favorables
à l'action des beaux-arts, dont les productions
devaient désormais s'adresser à un public

à la fois beaucoup plus nombreux et beaucoup
mieux préparé. C'est ainsi que le génie esthétique,
destiné surtout aux masses, et qui s'amoindrit,
de toute nécessité, dans les sphères privilégiées,
a pu s'incorporer à la sociabilité moderne d'une
manière bien plus intime qu'il ne pouvait l'être
ordinairement à celle de l'antiquité, où, même sous
l'accueil le plus favorable, il était presque toujours
traité comme un élément essentiellement étranger
à l'ensemble de la constitution sociale. Si cette
connexité plus profonde n'a pas été encore suffisamment
manifestée, il faut l'attribuer à l'état
purement rudimentaire de tout ce qui concerne
l'organisme moderne, où l'absence totale de systématisation
rationnelle a tant neutralisé jusqu'ici, à
tous égards, les propriétés les plus caractéristiques.

Considérée maintenant en sens inverse, cette
relation élémentaire entre l'essor esthétique et
l'essor industriel se présente surtout comme
heureusement destinée à constituer, chez les
modernes, le plus puissant correctif naturel de ce
déplorable rétrécissement, à la fois mental et moral,
que tend à produire communément l'exorbitante
prépondérance de l'activité industrielle
dans l'ensemble de l'existence humaine. Sous ce
rapport fondamental, l'éducation esthétique commence
spontanément, avec la plus universelle

efficacité, ce que l'éducation scientifique et philosophique
peut seule convenablement achever; de
manière à pouvoir un jour, sous l'influence d'une
sage régularisation, avantageusement combler la
grave lacune qui résulte provisoirement, à cet
égard, de l'inévitable désuétude des usages religieux,
quant à la continuelle diversion intellectuelle
qu'exige incontestablement, à un certain
degré, la vie purement pratique, pour ne pas dégénérer
en une stupide et égoïste préoccupation.
Dans les diverses parties principales de la grande
république européenne constituée au moyen-âge,
l'évolution esthétique, suivant toujours de près
l'évolution industrielle, a plus ou moins tendu à
en tempérer les dangers essentiels, en développant
partout une activité mentale plus générale
et plus désintéressée que celle qu'exigeaient les
travaux journaliers, et en sollicitant directement,
suivant son heureuse nature, l'exercice simultané
des affections les plus bienveillantes, par des
jouissances d'autant plus vives qu'elles sont plus
unanimes. Quelles que soient, à cet égard, les
éminentes propriétés de l'évolution scientifique
ou philosophique, elle aura constamment, auprès
des masses, une efficacité beaucoup moindre, en
vertu de son intensité et surtout de sa popularité
très inférieures, même après les plus grandes

améliorations que doive ultérieurement recevoir
le système général de l'éducation humaine, individuelle
ou sociale. À la vérité, des philosophes peu
sensibles aux beaux-arts ont souvent accusé, d'une
manière très spécieuse, principalement au sujet
de l'Italie, le développement excessif de la vie
esthétique de tendre à entraver la progression sociale
en inspirant trop d'attachement à des jouissances
momentanément incompatibles avec une
indispensable agitation politique. Mais, excepté
les anomalies individuelles, où la préoccupation
esthétique peut, en effet, être quelquefois poussée
jusqu'à déterminer une sorte de dégradation mentale
et morale, il est clair que, dans les cas réels,
son influence sur l'ensemble des populations, lors
même qu'elle a dû sembler exagérée, n'a contribué
le plus souvent qu'à empêcher une prépondérance
bien plus dangereuse de la vie matérielle,
et à y entretenir une certaine ardeur spéculative,
susceptible de recevoir un jour une plus importante
destination. Enfin, sous un aspect plus spécial,
on doit évidemment regarder le développement
des beaux-arts comme ayant même été, à
beaucoup d'égards, directement lié au perfectionnement
technique des opérations industrielles,
qui ne peuvent, en effet, recevoir toutes les améliorations
habituelles dont elles sont réellement

susceptibles, chez les nations où le sentiment
d'une perfection idéale n'est pas, en tout genre,
suffisamment cultivé. Cela est surtout sensible
quant aux arts nombreux qui se rapportent à la
forme extérieure, et qui, à ce titre, se rattachent
nécessairement à l'architecture, à la sculpture,
et même à la peinture, par une foule de
nuances intermédiaires, constituant une gradation
presque insensible, où il devient quelquefois
impossible d'assigner une exacte séparation entre
le point de vue vraiment esthétique et le point de
vue purement industriel. L'expérience universelle
a tellement constaté, sous ce rapport, la
supériorité technique des populations améliorées
par les beaux-arts, que cette considération est
souvent devenue l'un des principaux motifs des
gouvernemens modernes pour encourager directement
la propagation de l'éducation esthétique,
alors justement envisagée comme une puissante
garantie ultérieure de succès industriel, dans l'utile
concurrence commerciale des différens peuples
européens.

Par les divers motifs ci-dessus indiqués, il est
donc évident que la prépondérance naissante de
la vie industrielle à la fin du moyen-âge, bien
loin d'être défavorable à l'évolution esthétique
déjà déterminée par l'ensemble de la situation

antérieure, tendait, au contraire, à lui procurer finalement
une popularité et une consistance qu'elle
n'aurait pu autrement obtenir au même degré, en
la rattachant désormais, de la manière la plus
intime, au progrès de l'existence moderne. Toutefois,
pendant les cinq siècles qui nous séparent
du moyen-âge, cet ascendant graduel a dû provisoirement
influer, d'une manière indirecte,
sur le caractère vague et indécis précédemment
attribué à l'art moderne, en augmentant l'instabilité
et accélérant la décadence du régime sous
lequel il avait dû surgir. Si l'état catholique et
féodal avait pu persister réellement, il n'est pas
douteux, à mes yeux, que l'essor esthétique des
douzième et treizième siècles aurait acquis, par
son éminente homogénéité, une importance et
une profondeur bien supérieures à tout ce qui a
pu exister depuis, surtout quant à l'efficacité populaire,
vrai critérium des beaux-arts. Par la transition
rapide, et souvent violente, qui devait s'accomplir
dans le cours de cette grande période
révolutionnaire, et à laquelle la progression industrielle
a si puissamment concouru, le génie
esthétique a nécessairement manqué de direction
générale et de destination sociale. Entre l'ancienne
sociabilité expirante, et la nouvelle trop
peu caractérisée encore, il n'a pu assez nettement

sentir ni ce qu'il devait surtout idéaliser, ni sur
quelles sympathies universelles il devait principalement
reposer. Telle est, au fond, la cause
progressive de cette spécialité exclusive qui a jusqu'ici
caractérisé l'art moderne, comme l'industrie,
et comme la science aussi, faute d'une généralité
réellement prépondérante. Bien loin d'être
dégénéré, le génie esthétique est certainement devenu
plus étendu, plus varié, et plus complet
même, qu'il n'avait jamais pu l'être dans l'antiquité:
mais, malgré ses éminentes propriétés intrinsèques,
son efficacité devait être alors beaucoup
moindre, dans un milieu social qui n'a pu
encore lui offrir ni la netteté ni la fixité indispensables
à son libre essor. Obligé de reproduire les
émotions religieuses pendant que la foi s'éteignait,
et de représenter les mœurs guerrières à des populations
de plus en plus livrées à une activité pacifique,
sa situation radicalement contradictoire a
dû non-seulement nuire à la réalité fondamentale
de ses effets extérieurs, mais à celle même de ses
propres impressions intérieures, jusqu'aux temps
encore lointains où la régénération finale de l'humanité
viendra lui offrir le milieu le plus favorable
à son plein développement, par suite d'une homogénéité
et d'une stabilité qui n'ont pu jamais
exister au même degré, comme je l'indiquerai

plus distinctement à la fin de ce volume. Ainsi
privé nécessairement, pendant la grande transition
que nous étudions, de toute vraie direction philosophique,
et dépourvu de toute large destination
sociale, l'art moderne n'a pu être essentiellement
animé que par l'instinct fondamental qui pousse
involontairement à une activité continue les plus
énergiques facultés de notre intelligence: les organisations
éminemment esthétiques ont dû alors,
comme on dit aujourd'hui, cultiver l'art pour l'art
lui-même; ou, suivant le langage, plus humble mais
équivalent, employé par le grand Corneille, ne se
proposer habituellement d'autre but réel que de
divertir le public. Néanmoins, malgré cet inévitable
isolement provisoire, en considérant de plus
près l'ensemble de cette évolution esthétique, on y
peut discerner presque toujours, depuis son origine
jusqu'à présent, une certaine tendance sociale
plus ou moins prononcée; mais elle est purement
critique, et par suite peu compatible avec l'éminente
nature d'un tel développement, où la négation
ne peut jamais avoir qu'une importance fort
accessoire. C'est seulement par là que l'art moderne
a pris communément une part directe à
notre mouvement social. On conçoit, en effet,
que, dans la double progression, à la fois négative
et positive, qui devait constituer ce mouvement

préliminaire, le premier aspect, seul suffisamment
appréciable, pouvait seul convenir aux beaux-arts,
quelque imparfaite excitation qu'ils y pussent
trouver; tandis que le second, à peine saisissable
aujourd'hui à la plus haute contention philosophique,
ne pouvait assurément leur fournir aucun
aliment immédiat, quoique finalement destiné à
leur imprimer en temps opportun, la plus puissante
stimulation continue: en sorte que, dans
ce long intervalle, toutes les fois que la philosophie
esthétique a voulu réellement prendre un
caractère organique, elle n'a pu aboutir, comme
la philosophie politique elle-même, qu'à de vains
regrets sur l'irrévocable dissolution de l'ordre ancien,
suivis de déplorables récriminations sur la
prétendue dégénération de l'humanité. C'est ainsi
qu'on explique aisément, en général, la tendance
critique qui, à toutes les époques de l'art moderne,
s'est nettement prononcée, sous des formes d'ailleurs
très variées, même chez les plus éminens
génies, surtout poétiques, quoique, dans une situation
vraiment normale, la critique ne doive
certainement convenir qu'à des intelligences secondaires,
principalement quant aux beaux-arts.
Une telle tendance devait d'ailleurs, d'après cette
appréciation historique, suivre naturellement la
marche correspondante de la grande progression

négative; c'est-à-dire, d'après la théorie du chapitre
précédent, être d'abord et principalement
dirigée contre l'organisme catholique, dont la disposition,
désormais oppressive et rétrograde, devait
commencer, vers la fin du moyen-âge, à soulever
spécialement les antipathies esthétiques, comme
l'indiquent alors si naïvement tant d'éclatants
exemples[11]. Tout en concourant instinctivement
à sanctionner ainsi l'ascendant universel du pouvoir
temporel sur le pouvoir spirituel, l'essor esthétique
devait aussi participer, quoique à un
degré beaucoup moindre, au triomphe graduel
de celui des deux élémens temporels que

l'ensemble des influences nationales destinait, en
chaque pays, à la dictature finale, suivant la distinction
fondamentale que j'ai tant appliquée:
ce qui a notablement contribué à déterminer les
principales différences que la marche des beaux-arts
devait offrir chez les divers peuples européens,
pendant les deux dernières phases de l'évolution
moderne, comme je l'indiquerai ci-dessous.

Note 11:
D'après une appréciation plus spéciale, qui doit être renvoyée au
Traité ultérieur que j'ai annoncé, il sera aisé d'établir que cette opposition,
d'abord peu sensible dans la plupart des arts, auxquels le catholicisme
procurait, par sa nature, une alimentation longtemps suffisante,
devait être surtout prononcée dans l'art le plus universel, dont
la marche détermine nécessairement tôt ou tard celle de tous les autres,
et auquel le système catholique ne pouvait fournir qu'une trop imparfaite
satisfaction, essentiellement bornée au genre lyrique, soit pour
les chants religieux, soit pour les poésies mystiques, dont le livre de
l'Imitation nous offre un type si éminent. Les deux principales formes
propres à l'art poétique, surtout chez les modernes, échappaient nécessairement
à la direction catholique, et devaient, par suite, lui devenir
particulièrement hostiles; cette tendance, incontestable, dès l'origine,
quant aux compositions épiques, est bientôt non moins réelle, et encore
plus décisive, envers les compositions dramatiques, malgré les
vains efforts du clergé afin de subordonner à la foi chrétienne leur essor
initial.

En terminant cette sommaire appréciation historique
des propriétés et du caractère social de
l'élément esthétique, il serait superflu d'établir
directement que, comme l'ensemble d'influences
d'où il émanait, son essor devait être essentiellement
commun, sauf de simples inégalités de degré,
à toutes les parties de la grande république
occidentale. Nous devons seulement, sous ce
rapport, indiquer un nouvel attribut social d'une
telle évolution, qui à dû spontanément exercer la
plus heureuse influence pour resserrer les liens de
cette immense communauté, alors poussée, à
tant d'égards, vers un démembrement direct, par
suite de la désorganisation catholique et féodale.
On a pu, sans doute, accuser quelquefois les
beaux-arts de tendre, au contraire, à susciter de
déplorables antipathies nationales, en vertu même
de leur plus intime incorporation au développement

propre de chaque population. Mais cette
influence partielle et secondaire est certainement
plus que compensée par la vive prédilection universelle
que doivent inspirer, en général, les éminentes
productions esthétiques envers les peuples
d'où elles émanent; du moins quand l'amour de
l'art est vraiment développé, au lieu de servir
seulement de masque à de puériles vanités nationales.
À cet égard, outre l'influence commune,
chacun des beaux-arts a eu son mode spécial de
stimuler directement la sympathie permanente
des peuples européens, surtout en excitant à des
déplacemens journellement utiles à la consolidation
de cette heureuse harmonie. La poésie elle-même,
dont les compositions étrangères pouvaient
être immédiatement goûtées au loin, tendait au
même but par une influence encore plus efficace,
et surtout plus générale, en obligeant partout à
l'étude mutuelle des principales langues modernes,
sans laquelle ces divers chefs-d'œuvre eussent
été si imparfaitement appréciables: d'où est
résulté, par exemple, l'une des plus puissantes
causes spontanées de la précieuse universalité
graduellement acquise à la langue française. Il
est clair qu'un tel privilége appartient spécialement
aux productions esthétiques: les facultés
scientifiques ou philosophiques, à raison de leur

généralité et de leur abstraction supérieures, peuvent
transmettre suffisamment leur action indépendamment
du langage; en sorte que les mêmes
attributs essentiels qui les ont d'abord privées,
comme je l'ai indiqué, de toute importante participation
à la formation des langues modernes
les ont également empêchées ensuite de concourir
notablement à leur propagation respective.

Ayant désormais assez caractérisé, soit l'avénement
initial de l'évolution esthétique propre à
la civilisation moderne, soit l'ensemble de ses
principaux attributs, il ne nous reste plus qu'à
considérer sommairement la marche historique
du nouvel élément social pendant les trois phases
consécutives de la double progression préparatoire
commencée au quatorzième siècle.

L'ensemble de cet examen présente, de la manière
la plus naturelle, une nouvelle vérification
générale de la distinction fondamentale établie
entre ces trois phases, dans la leçon précédente,
d'après l'analyse du mouvement de décomposition,
et déjà pleinement confirmée, à l'égard du
mouvement organique, par l'étude de l'évolution
industrielle, appréciée dans la première moitié
de la leçon actuelle. On ne peut douter, en effet,
que la marche de l'élément esthétique n'ait été
tour à tour, aussi bien que celle de l'élément

industriel, essentiellement spontanée pendant notre
première phase, stimulée, pendant la seconde,
comme moyen d'influence, par des encouragemens
plus ou moins systématiques, et enfin directement
érigée, sous la troisième, en but partiel de la
politique moderne. Devant ici soigneusement écarter
toute appréciation concrète incompatible avec
la nature et les limites de cet ouvrage, quel que pût
être, à ce sujet, l'intérêt philosophique de plusieurs
discussions capitales jusqu'ici très mal conduites,
mais dont l'élaboration doit être laissée au lecteur
assez pénétré de ma théorie historique pour l'y
appliquer convenablement, il faut nous réduire
à l'explication très sommaire du caractère abstrait
propre à chacune de ces trois époques, considérées
surtout quant à l'incorporation définitive de
l'élément esthétique au système de la civilisation
moderne, ce qui constitue toujours le but principal
de notre opération dynamique.

Quoique, sous la première phase, comme sous
les deux autres, l'évolution esthétique ait été, en
réalité, plus ou moins relative à tous les divers
beaux-arts, et plus ou moins commune aux différens
états de la république européenne, c'est
néanmoins pour la poésie uniquement, et dans la
seule Italie, qu'il en est resté des productions
pleinement caractéristiques et vraiment

impérissables, surtout par les sublimes inspirations de
Dante et les douces émotions de Pétrarque. On voit
alors, conformément à notre théorie, le mouvement
esthétique suivre spontanément le mouvement
industriel, en vertu des mêmes causes de précocité
spéciale, de manière à constituer, pour l'Italie,
une antériorité d'environ deux siècles sur le reste
de l'occident, comme le montrent aussi tous les
autres aspects quelconques du développement européen.
L'évidente spontanéité de ce premier élan
est spécialement prononcée quant à la plus éminente
élaboration, qui ne fut pas même encouragée
par les sympathies qu'elle devait le plus
naturellement exciter. Du reste, l'unanime admiration,
non-seulement italienne, mais européenne,
bientôt inspirée par cette immense création, vint
hautement constater sa parfaite harmonie avec
l'état correspondant des populations civilisées,
quoique cette tardive justice n'ait pu être personnellement
appliquée qu'à d'heureux successeurs:
c'était Dante que l'instinct confus de la reconnaissance
universelle couronnait réellement sous
le célèbre laurier de Pétrarque, alors seulement
connu par ses poésies latines justement oubliées
aujourd'hui. Tous les caractères essentiels précédemment
attribués à l'art moderne, d'après la
nature du milieu social correspondant, se vérifient

clairement pendant cette première phase,
sans qu'il soit nécessaire de l'indiquer expressément.
La tendance critique y est très prononcée,
surtout dans le poème de Dante, dominé par une
métaphysique très peu favorable à l'esprit vraiment
catholique: cette opposition ne résulte pas seulement
des attaques formelles contre les papes et le
clergé, quoiqu'elles y soient très graves et fort multipliées;
elle ressort bien plus profondément de la
conception même d'une telle composition, où les
droits suprêmes d'apothéose et de damnation sont
audacieusement usurpés, de façon à constituer une
sorte de sacrilége fondamental, qui eût été certainement
impossible, deux siècles auparavant,
sous le plein ascendant du catholicisme. Quant à
l'ordre temporel, l'antagonisme du mouvement
esthétique est alors, sans doute, beaucoup moins
appréciable, parce qu'il n'y pouvait encore être
aucunement direct: mais il se fait déjà sentir,
d'une manière indirecte, d'après l'inévitable influence
d'un tel essor pour fonder d'éminentes
réputations personnelles, indépendantes, et bientôt
émules, de la supériorité héréditaire.

Vers le milieu de cette première phase, l'évolution
esthétique propre à la civilisation moderne,
et qui d'abord avait principalement obéi à l'impulsion
spontanée du milieu social correspondant,

commence à subir une altération notable, vainement
qualifiée de régénération des beaux-arts, et
qui, à beaucoup d'égards, constituait bien plutôt
une sorte de tendance rétrograde, en inspirant
une admiration trop servile et trop exclusive pour
les chefs-d'œuvre de l'antiquité, relatifs à un tout
autre système de sociabilité. Quoique cette influence
n'ait dû surtout s'exercer que sous la seconde
phase, c'est ici néanmoins qu'il convient
d'en indiquer le caractère historique, puisque
c'est alors qu'elle a réellement pris naissance: elle
me semble même s'être déjà fait sentir, d'une manière
négative il est vrai, mais d'autant plus fâcheuse,
pendant la dernière moitié de la phase
que nous considérons; en y neutralisant l'élan
que semblait devoir imprimer partout l'admirable
essor poétique du quatorzième siècle, avec lequel
le siècle suivant forme, même en Italie, un contraste
si déplorable et si imprévu, auquel les controverses
religieuses ont, sans doute, gravement
concouru, mais qui a peut-être dépendu bien davantage
de cette nouvelle ardeur immodérée pour
les productions grecques et latines, tendant à
éteindre les plus précieuses des qualités esthétiques,
l'originalité et la popularité. Une telle altération
se manifeste immédiatement dans l'architecture,
qui, malgré les grands progrès que n'a

cessé de faire sa partie technique et usuelle, n'a
pu produire, depuis le quinzième siècle, et, en
partie, à cause de cette vicieuse prédilection, des
monumens vraiment comparables, sous le point
de vue esthétique, aux admirables cathédrales du
moyen-âge. En ce sens, l'appréciation générale
de l'école romantique actuelle ne pêche surtout
que par une irrationnelle exagération historique,
comme je l'ai ci-dessus indiqué: mais ses récriminations
sont loin d'être dépourvues de fondemens
réels. Toutefois, il ne faut pas oublier, à ce
sujet, que, suivant notre explication antérieure,
cette servile imitation de l'antiquité n'a pu que
développer secondairement, et non déterminer en
effet, le caractère vague et indécis inhérent à l'art
moderne, par une suite nécessaire de la confusion
et de l'instabilité de l'état social correspondant:
les productions anciennes, qui, au fond, ne furent
jamais véritablement perdues ni oubliées, surtout
quant à l'architecture et à la sculpture, n'avaient
point cependant altéré l'énergique spontanéité de
l'évolution esthétique commencée au moyen-âge,
tant que l'organisme catholique et féodal avait
conservé sa pleine vigueur. Ainsi, l'avénement
ultérieur de cette altération, d'ailleurs inévitable,
ne peut réellement prouver que l'extinction
graduelle de toute direction philosophique

et de toute destination sociale, naturellement
opérée dans les beaux-arts, sous l'accomplissement
simultané de la décomposition spontanée
propre à cette première phase de la civilisation
moderne, et déjà très sentie pendant sa seconde
moitié: c'est là principalement ce qui a empêché
l'impulsion antérieure de résister suffisamment à
l'influence perturbatrice qu'elle avait jusque alors
facilement surmontée. Une appréciation plus approfondie
conduit même, ce me semble, à reconnaître
que l'imitation plus ou moins servile de
l'art antique dut bientôt, par une réaction nécessaire,
devenir, pour l'art moderne, un moyen
factice de suppléer provisoirement, quoique d'une
manière très imparfaite, à cette lacune fondamentale,
que le progrès de la transition révolutionnaire
devait rendre de plus en plus funeste à la
marche des beaux-arts, jusqu'à ce que la progression
positive ait, sous ce rapport, convenablement
réparé les dangers inséparables de la progression
négative, ce qui certainement n'a pu encore avoir
lieu. Ne pouvant trouver autour de lui une sociabilité
assez caractérisée et assez fixe, l'art moderne
s'est naturellement imbu de la sociabilité antique,
autant que pouvait le permettre une idéale contemplation,
guidée par l'ensemble des monumens
de tous genres: c'est à ce milieu abstrait que le

génie esthétique devait tenter d'appliquer plus ou
moins heureusement les impressions hétérogènes
qu'il recevait spontanément du milieu réel d'où il
ne pouvait, malgré ses efforts assidus, parvenir à
s'isoler. Quels que dussent être évidemment l'insuffisance
et les dangers d'un tel expédient provisoire,
il importe de reconnaître qu'il fut alors
strictement indispensable, afin d'éviter, à cet
égard, une anarchie totale, qui eût été, sans
doute, bien autrement funeste à la marche de l'art
moderne: aussi voit-on les plus puissans esprits,
non-seulement Pétrarque et Boccace, mais le
grand Dante lui-même, qu'on ne peut certes
soupçonner aucunement de servilité routinière,
alors occupés, avec une ardente sollicitude, à recommander
constamment l'étude approfondie de
l'antiquité, comme base fondamentale du développement
esthétique, ce qui n'avait, à cette époque,
d'autre tort essentiel que d'ériger en principe
absolu et indéfini une simple mesure temporaire,
d'après l'esprit général de la philosophie métaphysique
dont l'ascendant dominait encore toutes
les intelligences. La saine appréciation historique
d'une telle nécessité ne peut seulement qu'augmenter
beaucoup, par une admiration réfléchie,
la profonde vénération que devront toujours nous
inspirer les éminens chefs-d'œuvre créés, pendant

la seconde phase, au milieu de tant d'entraves, et
avec des moyens aussi imparfaits, si propres à
susciter l'heureuse conviction expérimentale d'une
certaine extension réelle dans les facultés esthétiques
de l'humanité, ultérieurement destinées à
une plus complète manifestation, sous l'accomplissement
convenable des grandes conditions sociales
réservées à notre prochain avenir, comme je
l'indiquerai à la fin de cet ouvrage. Mais, pour
compléter l'explication précédente, il faut ajouter
ici que ce régime provisoire, ainsi naturellement
imposé, au XVe siècle, à la marche générale de
l'art moderne, devait alors déterminer, outre l'altération
du mouvement antérieur, une inévitable
suspension, qui explique la mémorable anomalie
ci-dessus signalée envers ce siècle, où l'éminent
essor du siècle précédent semblait, au contraire,
devoir faire présager un grand développement
esthétique. On conçoit aisément, en effet, qu'à
un système de composition aussi factice, il fallait
également préparer, pendant quelques générations,
un public qui ne le fût pas moins; car, en perdant
sa grossière originalité du moyen-âge, l'art perdait
pareillement, de toute nécessité, la naïve popularité
qui en était la récompense spontanée, et qui
n'a pu encore être retrouvée à un pareil degré,
dans les cas même les plus favorables. Quoique sa

nature générale le destine surtout aux masses,
l'art moderne était alors forcé, par une exception
inévitable, de s'adresser spécialement à des auditeurs
privilégiés, qu'une laborieuse éducation aurait
préalablement placés aussi, bien qu'à un
moindre degré, dans des conditions esthétiques
analogues à celles des artistes eux-mêmes, et sans
lesquelles n'aurait pu exister, entre l'état passif des
uns et l'état actif des autres, cette harmonie indispensable
à toute action des beaux-arts. Dans
l'ordre pleinement normal, une telle harmonie
s'établit partout sans effort, d'une manière bien
plus intime, d'après la prépondérance commune
du milieu social qui pénètre constamment à la
fois l'interprète et le spectateur; mais, sous cette
anomalie provisoire, elle devait, au contraire,
exiger une longue et difficile préparation. C'est
seulement quand cette préparation artificielle a
été convenablement accomplie, chez un public
spécial suffisamment nombreux, par suite de la
propagation spontanée de l'éducation fondée sur
l'étude des langues anciennes, que l'évolution
esthétique a pu directement reprendre son cours
jusque alors suspendu, et graduellement produire,
pendant la seconde phase, l'admirable mouvement
universel qui nous reste maintenant à caractériser,
comme le seul résultat capital dont fût susceptible,

par sa nature exceptionnelle, le régime temporaire
que nous venons d'apprécier. Du reste, ce régime
devait nécessairement s'étendre à tous les divers
beaux-arts, mais suivant des degrés très inégaux:
son influence la plus directe et la plus puissante
dut se rapporter à l'art le plus général, auquel
tous les autres subordonnent plus ou moins leurs
inspirations primitives; quant aux quatre autres,
la sculpture et l'architecture durent y être beaucoup
plus complétement assujéties que la peinture
et surtout la musique, dont l'évolution dut
être ainsi plus tardive et plus originale, sous la
seule impulsion initiale du moyen-âge, simplement
modifiée par l'action indirecte que devait
exercer, à cet égard, la marche effective de la
poésie elle-même. Enfin, quoique ce régime esthétique
ait d'abord été plus ou moins commun aux
cinq élémens principaux de la république occidentale,
son développement ultérieur y devait offrir
des différences capitales, dont les plus importantes
se trouveront naturellement caractérisées
ci-après.

Pendant la seconde phase, il est évident que
l'essor général des beaux-arts, jusque alors essentiellement
spontané, est partout stimulé, comme
celui de l'industrie elle-même, par les encouragemens
de plus en plus systématiques des divers

gouvernemens européens, depuis que le progrès
général du mouvement révolutionnaire y avait
suffisamment avancé la concentration temporelle,
sans laquelle cette nouvelle marche ne pouvait
avoir une vraie stabilité. L'art devait alors trouver,
sous ce rapport, un double avantage sur la science,
dont la marche éprouvait simultanément une
semblable transformation: car, en même temps
qu'il devait inspirer des sympathies bien plus vives
et plus communes, son développement ne pouvait
exciter aucune inquiétude politique chez les pouvoirs
les plus ombrageux; c'est surtout, par exemple,
d'après ce dernier motif, que les papes, déjà dégénérés
en simples princes italiens, tandis qu'ils favorisaient
très médiocrement les sciences, étaient
presque toujours les plus zélés protecteurs des arts,
à l'appréciation desquels l'ensemble de leur éducation
et de leurs habitudes devait les disposer
personnellement. Toutefois, c'est principalement
comme moyen d'influence et de considération,
beaucoup plus que par suite d'un sentiment réel,
que les beaux-arts furent alors encouragés, même
par des princes qui n'éprouvaient, à ce sujet,
aucun penchant individuel, mais qui sentaient le
prix de la consécration ultérieure et de la popularité
immédiate ainsi obtenues: aussi plusieurs souverains,
entre autres François Ier au début de cette

phase et Louis XIV à la fin, se sont-ils alors distingués,
malgré leur médiocrité mentale, pour avoir,
outre ces motifs généraux, ressenti, à cet égard,
quelques inclinations privées. Quelle qu'ait dû
être l'efficacité réelle de ce système d'encouragement
en quelques cas fort importans, cependant
sa valeur essentielle doit être ici surtout appréciée
en y voyant un irrécusable symptôme de la
puissance sociale que l'art commençait à acquérir
parmi les diverses populations modernes, dont les
sympathies universelles constituaient la source ordinaire
d'une telle politique, qui, sous un autre
aspect, ne pouvait être finalement aussi utile à
l'essor esthétique, dont elle tendait à altérer gravement
l'originalité, qu'elle l'était certainement à
l'essor industriel.

Notre distinction fondamentale entre les deux
modes politiques suivant lesquels s'est alors accomplie
la désorganisation systématique, à la fois
spirituelle et temporelle, chez les différens peuples
européens, n'est pas moins caractéristique pour
l'évolution esthétique que pour l'évolution industrielle:
car, les principales diversités alors si marquées
dans la marche des beaux-arts sont surtout
déterminées, aussi bien que leurs suites ultérieures,
par nos deux systèmes généraux de dictature
temporelle, l'un monarchique et catholique,

l'autre aristocratique et protestant. Suivant la remarque
très judicieuse de quelques philosophes
italiens, il n'est pas douteux que l'abolition du
culte catholique a dû alors exercer, dans une
grande partie de l'Europe, une influence très défavorable
au développement esthétique, surtout
en ce qui concerne la musique, la peinture, et
même la sculpture, dont la commune imperfection
contraste si tristement, en Angleterre, avec
l'admirable essor de la poésie; toutefois, une telle
appréciation attache trop d'importance à l'influence
spirituelle, tandis que les causes politiques
ont été, ce me semble, prépondérantes.
Quoi qu'il en soit, le premier mode de dictature
temporelle était certainement, pour l'élément esthétique,
comme je l'ai déjà expliqué pour l'élément
industriel, de beaucoup le plus favorable,
par sa nature, à une intime assimilation sociale,
ce qui doit constituer ici notre considération principale:
cela devait, en effet, résulter de l'impulsion
plus homogène et plus complète émanée d'un
pouvoir plus central et plus élevé, dont l'ascendant
protecteur devait incorporer bien davantage
l'encouragement continu de tous les beaux-arts
au système général de la politique moderne, alors
nettement caractérisé, sous ce rapport, par la
fondation des académies poétiques ou artistiques,

qui, nées spontanément en Italie, acquirent bientôt,
en France, sous Richelieu et sous Louis XIV,
une importance très supérieure. Dans l'autre
mode, au contraire, la prépondérance de la force
locale devait essentiellement livrer les beaux-arts à
la pénible et insuffisante ressource des protections
privées, chez des populations où d'ailleurs le protestantisme
tendait, à tant d'égards, à neutraliser
l'éducation esthétique commencée au moyen-âge:
aussi, sans les triomphes passagers d'Élisabeth, et
surtout de Cromwell, sur l'aristocratie nationale,
les admirables génies de Shakespeare et de Milton
ne nous eussent probablement jamais fourni deux
des témoignages les plus décisifs contre la prétendue
dégénération moderne des facultés esthétiques
de l'humanité. Toutefois, il faut reconnaître
que, par une compensation très insuffisante, la nature
plus défavorable d'un tel milieu social, d'ailleurs
propre à augmenter notre profonde vénération
pour les énergiques vocations qui s'y sont fait
jour, tendait indirectement à mieux garantir l'originalité,
souvent altérée, sous le premier régime,
par des encouragemens excessifs ou mal appliqués.
Mais les dangers intellectuels d'un tel abus n'ont
pas empêché que, même en ce cas, le mode français
ne fût plus favorable, sous l'aspect social,
soit à la propagation graduelle de la vie esthétique

chez les populations modernes, soit à l'incorporation
croissante de la classe correspondante
parmi les élémens essentiels d'une réorganisation
finale.

Envisagée d'un point de vue plus spécial, cette
grande distinction politique me paraît propre à
indiquer la principale source historique de la mémorable
anomalie qui a soustrait alors le système
dramatique anglais, surtout pour la tragédie, à la
commune prépondérance primitive ci-dessus attribuée
à l'imitation de l'art antique. Les modernes
ont, en général, radicalement perfectionné la division
fondamentale de la poésie dramatique, en y
faisant de plus en plus correspondre les deux ordres
de poèmes, l'un à la vie publique, l'autre à la
vie privée: tandis que, dans la tragédie grecque,
malgré la célèbre intervention du chœur, il n'y
avait ordinairement de politique que la nature des
familles dont on y retraçait les passions et les catastrophes,
toujours éminemment domestiques; ce qui
était inévitable chez des populations qui ne pouvaient
concevoir d'autre état social que le leur. Or,
la tragédie moderne ayant pris ainsi un plus éminent
caractère historique, comme tendant à nous
retracer les divers modes antérieurs de la sociabilité
humaine, son essor a suivi deux marches très
différentes, suivant que le milieu politique où elle

s'est développée a déterminé sa direction spéciale
vers la société ancienne ou vers celle du moyen-âge.
La dictature monarchique devait naturellement
répugner, en France, aux souvenirs du
moyen-âge, où la royauté était ordinairement si
faible et l'aristocratie si puissante; les impressions
populaires étant d'ailleurs spontanément conformes
à une telle disposition, il est clair que l'ensemble
des influences sociales y concourait à fortifier
la tendance naturelle du système esthétique
précédemment expliqué à la reproduction exclusive
des grandes scènes de l'antiquité. C'est ainsi
que Corneille, choisissant, avec une parfaite sagacité,
ce que le monde ancien pouvait offrir à la
fois de mieux connu et de plus fortement caractérisé,
fut conduit à consacrer son admirable
génie à l'immortelle idéalisation des principales
phases de la société romaine[12], depuis son

origine jusqu'à son déclin. En Angleterre, au contraire,
où, par le triomphe de l'aristocratie, le
régime féodal avait été réellement beaucoup moins
altéré, comme je l'ai expliqué au chapitre précédent,
les sympathies communes de la classe prépondérante
et d'une nation longtemps heureuse
de son patronage, devaient tendre à conserver spécialement
les derniers souvenirs du moyen-âge,
seuls susceptibles d'une véritable popularité, si
puissamment stimulée par le grand Shakespeare,
dont les énergiques tableaux ne seront jamais neutralisés
par les vices essentiels d'un système de
composition fondé sur une insuffisante appréciation
des conditions respectivement propres à la
poésie épique et à la poésie dramatique: il est d'ailleurs
évident que ce résultat a dû être beaucoup
fortifié par l'isolement caractéristique qui, dès l'origine
de cette phase protestante, distingue de plus
en plus l'ensemble de la politique anglaise, et qui
devait pousser davantage au choix presque exclusif
de sujets nationaux. À la vérité, on voit, en même
temps, se développer aussi, en Espagne, sous
l'ascendant royal et catholique, un art dramatique

essentiellement analogue au précédent, et même
encore plus éloigné de toute imitation antique;
mais cette seconde anomalie, loin d'être opposée
à notre explication, la confirme radicalement:
car, dans ce cas, d'autres influences ont déterminé
une pareille prédilection nationale pour les
traditions du moyen-âge, en vertu même de l'intime
incorporation du catholicisme à la politique
correspondante. Si l'esprit catholique avait pu
conserver alors autant d'empire chez les autres
peuples préservés du protestantisme, son entraînement
naturel vers les temps de sa plus grande
splendeur eût certainement empêché partout la
tendance poétique vers l'antiquité, toujours plus
ou moins liée d'ailleurs à l'instinct universel d'émancipation
religieuse. On conçoit aisément que
cette impulsion catholique devait être alors plus
décisive, à cet égard, pour l'Espagne, que l'impulsion
féodale correspondante ne pouvait l'être pour
l'Angleterre, où elle était directement combattue
par l'esprit du protestantisme, quoique la nature
anti-esthétique de celui-ci ne fût pas d'ailleurs
favorable au système d'art adopté en Italie et en
France. Je me borne ici à l'indication très sommaire
d'un tel ordre d'explications, que j'ai jugé propre à
faire mieux ressortir la nouvelle lumière générale
que la saine théorie de l'évolution sociale peut

répandre sur l'étude spéciale du développement
historique de l'art moderne, de manière à dissiper
spontanément une foule d'appréciations illusoires
ou irrationnelles.

Note 12:
Quand Racine, après s'être longtemps borné à peindre trop abstraitement,
sous des noms presque arbitraires, nos principales passions
élémentaires, comprit enfin dignement cette destination plus élevée et
plus complète que Corneille venait d'assigner irrévocablement à la
tragédie moderne, et qu'il voulut consacrer aussi la pleine maturité
de son génie à la vraie tragédie historique, son heureux instinct lui fit
sentir que cette immense élaboration de Corneille avait désormais essentiellement
épuisé l'idéalisation dramatique du monde romain. C'est
pourquoi, conduit à remonter vers une sociabilité encore plus antique,
il tenta, dans son dernier et principal chef-d'œuvre, une admirable
appréciation poétique des principaux attributs propres au régime théocratique,
considéré du moins dans son type le plus connu quoique le
moins caractéristique.

Pour que cette indication soit suffisamment
complète, il faut toutefois ajouter que cette mémorable
diversité poétique, d'ailleurs évidemment
provisoire, comme l'ensemble des causes qui
l'ont produite, a dû seulement affecter les compositions
relatives à la vie publique; tandis que
celles destinées à retracer la vie privée ne pouvaient,
par leur nature, se rapporter qu'à la seule
civilisation moderne, et se trouvaient, en conséquence,
partout essentiellement soustraites au système
esthétique artificiel fondé sur l'imitation de
l'antiquité, si ce n'est quant au mode secondaire
d'exécution. Aussi ce dernier ordre de poèmes, soit
épiques, soit dramatiques, sans exiger certes ni plus
de force, ni plus d'invention, devait-il spontanément
offrir une originalité plus complète et obtenir
une popularité plus réelle et plus étendue;
car il était, de toute nécessité, le mieux adapté
jusqu'ici à la nature des sociétés modernes, dont
la vie publique ne pouvait fournir à l'art une
base assez nette et assez fixe, comme je l'ai précédemment
expliqué. C'est ainsi qu'on conçoit
aisément pourquoi Cervantes et Molière furent

alors, de même qu'aujourd'hui, presque également
goûtés chez les divers peuples européens,
pendant que l'admiration de Corneille et celle de
Shakespeare y devaient sembler profondément
inconciliables. Jusqu'à ce que la réorganisation
finale ait suffisamment développé le caractère
propre de notre sociabilité, enfin dégagée de tout
mélange contradictoire, la vie publique ne saurait
y donner lieu, dans l'ordre le plus élevé des
compositions poétiques, à une expression convenablement
prononcée, ni dramatique, ni même
épique. Aucun éminent génie esthétique ne l'a
réellement tenté pour le premier genre; et les
puissans efforts relatifs au second, tout en faisant
hautement ressortir l'admirable supériorité
de leurs immortels auteurs, n'ont que mieux
constaté l'impossibilité d'un tel succès, dans la
situation transitoire des sociétés modernes. On
doit en écarter le merveilleux poème d'Arioste,
comme bien plus relatif, en effet, à la vie privée
qu'à la vie publique. Quant à l'œuvre de Tasse,
il suffirait de remarquer son étrange coïncidence
avec le succès universel d'une composition principalement
destinée à effacer, par le ridicule le
plus irrésistible, le dernier souvenir populaire de
cette même chevalerie dont la gloire y était immortalisée.
Rien n'est assurément plus propre

qu'un tel rapprochement historique à faire nettement
sentir que la nouvelle situation sociale ne
permettait plus le plein succès de semblables
sujets, les plus beaux néanmoins que le berceau
général de la civilisation moderne pût, évidemment,
offrir au génie poétique: tandis que, chez
les anciens, les chants d'Homère retrouvaient
encore, après dix siècles, dans presque toute
leur intensité, les dispositions populaires relatives
aux premières luttes de la Grèce contre l'Asie.
Un pareil contraste n'est pas moins sensible envers
l'œuvre du grand Milton, s'efforçant d'idéaliser
les principes de la foi chrétienne, au temps
même où elle s'éteignait irrévocablement autour
de lui chez les esprits les plus avancés. Sans pouvoir
réaliser suffisamment un résultat esthétique
radicalement incompatible avec la transition révolutionnaire
des sociétés modernes, ces immortels
essais n'ont prouvé, de la manière la plus
décisive, que la pleine conservation, et même
l'extension intrinsèque, des facultés poétiques de
l'humanité.

L'ensemble de l'admirable essor que nous venons
d'apprécier confirme hautement l'accroissement
notable, pendant tout le cours de cette seconde
phase, du caractère éminemment critique,
déjà sensible sous la phase précédente, et même

dès l'origine, au moyen-âge, d'une telle évolution,
surtout envers l'organisme catholique, principale
base de l'ordre antérieur. D'abord, dans un état
aussi avancé de la progression négative, le mouvement
esthétique devait partout concourir involontairement
à l'ébranlement universel, par cela
seul qu'il tendait à développer, chez toutes les
classes quelconques de la société européenne, un
premier degré habituel d'activité mentale, dont les
suites n'y pouvaient dès lors être que radicalement
contraires à la conservation du régime ancien: ce
qui faisait, à cette époque, participer spontanément
à l'élaboration critique même les poètes et
les artistes les plus dévoués aux antiques doctrines,
comme je l'ai déjà indiqué au chapitre précédent.
Mais, en outre, presque tous les organes éminens
de ce grand mouvement esthétique ont alors manifesté,
sous des formes équivalentes quoique
très variées, en Italie, en Espagne, en France, et
en Angleterre, une active coopération volontaire
aux principales attaques systématiques contre
la constitution catholique et féodale. La poésie
dramatique, en général, y était, pour ainsi dire,
forcée par suite de l'anathème sacerdotal dont le
théâtre avait été frappé, quand l'église eut été
contrainte de renoncer à l'espoir, si unanime au
quinzième siècle, d'en conserver la direction

prépondérante. Toutefois, cette opposition devait
être plus profondément marquée, surtout
en France, dans la comédie, d'après son aptitude
spéciale à refléter l'instinct moderne. Rien n'est
plus sensible, en effet, chez notre incomparable
Molière, exerçant à la fois son irrésistible critique,
avec le plus heureux sentiment de l'ensemble de
la situation sociale, contre l'esprit catholique et
l'esprit féodal, sans épargner davantage l'esprit
métaphysique, et en ne négligeant pas d'ailleurs
de rectifier, par une salutaire censure, chez les
diverses classes ascendantes, les aberrations inséparables
d'une progression purement empirique,
contrairement à leur vraie destination sociale.
Cette éminente magistrature morale fut activement
protégée contre les rancunes sacerdotales et
nobiliaires par l'instinct confus qui, dans la jeunesse
de Louis XIV, lui fit spontanément soupçonner
la tendance momentanée d'une telle critique
à seconder l'établissement simultané de la
dictature royale. Quelle que soit la source réelle
d'une semblable protection, elle n'en méritera pas
moins toujours, par l'importance de ses effets, la
reconnaissance de la postérité: il est d'ailleurs sensible
que rien d'équivalent n'aurait pu s'accomplir
sous la dictature aristocratique.

Tel est donc le vrai caractère général de cette

seconde phase, principale époque, à tous égards,
de l'universelle évolution esthétique des sociétés
modernes, jusqu'à l'avénement ultérieur de leur
réorganisation finale. Il ne nous reste plus enfin qu'à
apprécier maintenant la singulière transformation
de ce mouvement pendant la troisième phase essentielle
de la transition révolutionnaire, parvenue
à l'état purement déiste, qui devait constituer le
dernier terme naturel de la philosophie négative.
Nous devrons principalement y saisir comment cette
modification nécessaire a finalement déterminé,
surtout en France, siége fondamental de l'ébranlement,
une incorporation encore plus intime de
l'élément esthétique à la sociabilité moderne.

Sous cet aspect capital, cette nouvelle phase se
distingue partout de la précédente par le caractère
plus élevé et plus décisif qu'y prend de plus en
plus l'encouragement systématique des beaux-arts,
comme celui de l'industrie, tandis que la progression
négative devenait aussi plus complète et plus
irrévocable. Jusque alors, en effet, la protection
de l'art n'était point, pour les gouvernemens modernes,
un véritable devoir, mais un simple calcul
facultatif, dans le seul intérêt de leur gloire
ou de leur popularité, ainsi que je l'ai expliqué ci-dessus.
Pendant la troisième phase, au contraire,
l'admirable développement esthétique qui venait de

s'accomplir avait tellement augmenté l'importance
sociale de l'art, son essor continu était devenu
tellement nécessaire aux populations modernes,
que les pouvoirs dirigeants durent universellement
reconnaître désormais l'obligation permanente de
le seconder par d'actifs encouragemens réguliers,
dont le cours journalier ne procédât plus d'aucune
générosité personnelle, mais d'une juste sollicitude
publique. En même temps, la propagation
croissante de la vie esthétique chez les diverses
classes de la société européenne, tendait directement
à consolider l'indépendance sociale des
poètes et des artistes, en leur assurant, bien plus
qu'aux savans, une existence affranchie de toute
protection quelconque; l'heureuse nature de leurs
productions devant les rendre habituellement
susceptibles d'une appréciation à la fois plus complète,
plus immédiate, et plus vulgaire. L'institution
des journaux, qui commençait alors à
prendre une importance réelle, quoique encore
purement littéraire, vint déjà seconder cet ensemble
de dispositions naissantes, en fournissant à
de jeunes talens une honorable situation, bientôt
destinée à une si large extension, et dans laquelle
l'illustre Bayle avait d'abord trouvé, vers
la fin de la phase précédente, un heureux refuge
contre les divers genres de persécution

théologique: il est d'ailleurs évident que, par son influence
indirecte, comme puissant moyen de vulgarisation
universelle, cette innovation capitale
devait tendre à la consolidation sociale de tous les
beaux-arts, malgré qu'elle semblât exclusivement
destinée au seul art poétique.

Tandis que l'élément esthétique obtenait ainsi
naturellement, dans son incorporation finale à
notre sociabilité, plus d'indépendance et plus
d'ascendant, son essor spécial subissait nécessairement
une mémorable altération, jusqu'ici trop
confusément appréciée, d'après l'inévitable épuisement
du régime artificiel et précaire sous la
prépondérance duquel avait dû s'accomplir l'admirable
évolution propre à la phase précédente. La
subordination systématique des plus grandes compositions
modernes à l'imitation de l'antiquité,
constitue, évidemment, un principe trop factice,
trop contraire à l'originalité et à la popularité dont
les beaux-arts ont surtout besoin, pour comporter
une longue durée effective, comme je l'ai ci-dessus
expliqué, malgré le prolongement des causes politiques
d'où était surtout dérivé son empire provisoire,
et qui d'ailleurs ne pouvaient plus avoir, à
cet égard, autant d'influence, à mesure que le
progrès même de la transition révolutionnaire tendait
davantage à écarter les obstacles qui

empêchaient d'apprécier le vrai caractère fondamental
du nouvel état social. Quoique ce caractère fût,
sans doute, encore très vaguement entrevu, et
presque toujours mal apprécié, cependant l'instinct
spontané de la situation devait graduellement
développer d'universelles répugnances contre l'imitation
esthétique de l'antiquité, d'où le génie
moderne venait assurément de tirer tout ce qu'elle
pouvait fournir de véritablement capital, par d'immortels
chefs-d'œuvre, dont l'influence croissante,
en propageant le goût des beaux-arts, devait naturellement
mieux manifester la nécessité d'une
marche nouvelle, susceptible de produire habituellement
des impressions plus complètes et plus unanimes.
Aussi, dès le début de cette troisième phase,
voit-on s'élever, surtout en France, où ce régime
provisoire avait le plus prévalu, une disposition très
prononcée à son irrévocable extinction, toujours
poursuivie ensuite sous diverses formes, mais jusqu'ici
sans aucun autre succès possible qu'une
sorte d'anarchie esthétique, destinée à persister
jusqu'à ce qu'un sentiment assez net de la réorganisation
finale puisse enfin commencer à fournir
à l'art moderne la direction et la destination qui
doivent constituer son état normal. Cette tendance
initiale à l'émancipation poétique, déjà marquée
par quelques essais directs de composition

indépendante, est alors principalement caractérisée
par cette grande discussion sur la comparaison
entre les anciens et les modernes, qui est devenue,
à tant d'égards, un véritable événement dans
l'histoire générale de l'esprit humain, comme je
l'indiquerai de nouveau au sujet de l'évolution
philosophique. Une telle controverse, heureusement
étendue, par les défenseurs des modernes,
à tous les aspects du mouvement mental, devait
achever, en effet, de discréditer radicalement l'ancien
régime esthétique, chez le public impartial,
étranger aux controverses littéraires, et jugeant
seulement d'après l'instinct naturel de l'harmonie
nécessaire entre les conceptions poétiques et les
sympathies sociales qu'elles doivent émouvoir.
Pendant tout le reste de cette phase, l'absence
d'aucune autre régularisation suffisante a pu seule,
surtout en poésie, conserver à ce système d'art
une vaine existence passive, malgré son évidente
caducité, tant constatée par son impuissance à
inspirer de nouveaux chefs-d'œuvre. Mais le
système inverse, précédemment apprécié comme
anomalie propre à l'Angleterre et à l'Espagne,
subit alors pareillement, d'une manière non moins
décisive, une décadence simultanée, caractérisée
par une équivalente stérilité, d'après l'inévitable
éloignement graduel des populations modernes,

même dans ces deux pays, pour les souvenirs sociaux
du moyen-âge, jusqu'à ce que la régénération
philosophique ait partout ramené les esprits,
sous ce rapport, à une juste appréciation historique,
sans susciter aucune dangereuse inclination rétrograde.
Ce double déclin nécessaire dans l'ordre
le plus élevé des productions esthétiques explique
aisément pourquoi cette époque n'offre, en effet,
de véritable progrès poétique qu'à l'égard des compositions
relatives à la vie privée, et, à ce titre,
essentiellement soustraites au régime fondé sur
l'imitation de l'antiquité, comme je l'ai ci-dessus
indiqué: encore ce progrès ne s'étend-il point aux
compositions dramatiques, où Molière est certainement
resté jusqu'ici sans émule, malgré d'heureuses
tentatives secondaires. Quant aux productions
destinées à la représentation épique des
mœurs privées, et qui constituent encore le genre
à la fois le plus original et le plus étendu des
créations littéraires propres à la société moderne,
on voit alors surgir, parmi beaucoup d'estimables
témoignages de l'universelle spontanéité d'un tel
essor, les admirables chefs-d'œuvre de Lesage et
de Fielding, qui suffiraient seuls à prouver que la
médiocrité des autres travaux contemporains n'indique
aucune dégénération réelle dans les facultés
poétiques de l'humanité. Relativement aux arts

plus spéciaux, cette phase est nettement caractérisée
par l'évolution décisive de la musique dramatique,
surtout en Italie et en Allemagne, qui
doit tant influer, par sa nature, sur la profonde incorporation
populaire de la vie esthétique au système
général de l'existence moderne.

Il serait assurément superflu d'insister ici sur
l'inévitable accroissement, pendant toute cette
troisième période, du caractère critique déjà signalé
dans le mouvement esthétique de l'époque
précédente, et qui devait toujours se développer
davantage à mesure que la désorganisation de l'ancien
régime politique devenait plus systématique
et plus irrévocable. Mais il faut, à ce sujet, convenablement
apprécier l'importante transformation
que cette coopération plus active et plus
complète à l'ébranlement philosophique du siècle
dernier a naturellement déterminée dans l'ensemble
de l'évolution élémentaire que nous achevons
d'examiner. D'abord, cette relation a exercé
sur l'art une haute influence provisoire, en lui
procurant spontanément, à un certain degré, une
direction générale et une destination sociale, qui
ne pouvaient alors autrement exister. Malgré les
graves dangers esthétiques d'une philosophie purement
négative, dont les inspirations passagères
tendaient à neutraliser la vérité fondamentale des

conceptions poétiques, la caducité nécessaire du
régime antérieur devait procurer à cette impulsion
très imparfaite une valeur véritable quoique
temporaire, qui subsistera plus ou moins jusqu'à
l'avénement ultérieur d'une systématisation positive,
correspondante à la réorganisation finale.
Cette intime alliance fut alors naturellement personnifiée
chez l'illustre poète placé à la tête de
l'ébranlement philosophique, à la propagation
duquel il consacra, avec tant de succès, l'admirable
variété de son talent, sans jamais hésiter,
suivant son but principal, à sacrifier les convenances
esthétiques aux intérêts, même momentanés,
de l'élaboration négative. Quoique profondément
funeste au développement propre de l'art, ce dernier
régime provisoire a été néanmoins nécessaire
pour achever, sous le rapport social, l'évolution
préparatoire du nouvel élément, ainsi directement
incorporé désormais au grand mouvement
politique des sociétés modernes, où il ne pouvait
d'abord s'agréger autrement. C'est par là que les
poètes et les artistes, à peine affranchis des protections
personnelles au début de cette phase,
sont alors rapidement parvenus à être en quelque
sorte érigés spontanément, à beaucoup d'égards,
en chefs spirituels des populations modernes contre
le système de résistance rétrograde qu'elles

tendaient à détruire irrévocablement: car, les facilités
propres à une élaboration purement négative,
déjà dogmatiquement préparée, comme je
l'ai expliqué, par les métaphysiciens antérieurs,
permettaient, en effet, à des intelligences bien
plus esthétiques que philosophiques, de s'emparer,
contre leur nature, de la direction journalière
d'un tel mouvement, où elles trouvaient
une source d'activité que l'art proprement dit ne
pouvait momentanément leur offrir, et en même
temps une heureuse extension des habitudes critiques
déjà contractées sous la phase précédente.
Mais les suites ultérieures de cette étrange confusion
ne devaient pas être moins funestes à la société
moderne qu'à l'art lui-même, aussitôt que
la transition révolutionnaire serait assez avancée
pour permettre, et même pour exiger, l'ascendant
immédiat du mouvement de réorganisation positive.
Car, la classe équivoque des littérateurs,
issue d'une telle transformation, et malheureusement
dès-lors investie jusqu'ici de la suprême direction
spirituelle de l'ébranlement social, tend
à éloigner spontanément la régénération finale, par
son inclination naturelle à prolonger abusivement
le règne de l'esprit critique, seul susceptible de
maintenir sa prépondérance sociale, comme je
l'expliquerai spécialement au chapitre suivant.

Quoi qu'il en soit, le véritable terme nécessaire de
la préparation sociale propre à l'élément esthétique
n'en est ainsi que plus hautement caractérisé,
puisque son irrévocable incorporation à la sociabilité
moderne s'est trouvée poussée, par cette
exagération temporaire, au-delà même de la destination
normale la plus conforme à sa nature
fondamentale.

L'ensemble de l'appréciation historique que
nous venons d'accomplir montre donc que l'évolution
esthétique, depuis son origine au moyen-âge,
jusqu'à la fin de la dernière phase essentielle
de la double transition moderne, est graduellement
parvenue au point de ne pouvoir plus recevoir
de nouveaux développemens autrement que
par l'élaboration directe de la réorganisation universelle,
comme nous l'avions déjà reconnu pour
l'évolution industrielle, base principale de notre
état social. Nous devons maintenant procéder à
une équivalente démonstration envers l'évolution
scientifique proprement dite, et ensuite quant à l'évolution
purement philosophique, en tant qu'elles
peuvent être distinguées provisoirement l'une de
l'autre, suivant nos explications préliminaires: ce
qui doit enfin conduire à faire spontanément sortir,
de leur commune terminaison, le vrai principe immédiat
de la systématisation spirituelle, et, par

suite, temporelle, qui ne saurait trouver ailleurs
aucune base suffisante.

Parmi les diverses aptitudes fondamentales de
notre intelligence, les facultés scientifiques et
philosophiques sont assurément, chez presque
tous les hommes, les moins énergiques de toutes,
comme je l'ai directement expliqué au quarante-cinquième
chapitre et au cinquantième, en caractérisant
l'imperfection de notre constitution
cérébrale: aussi leur influence immédiate sur la
vie réelle, soit privée, soit publique, est-elle ordinairement
beaucoup moindre que celle des facultés
esthétiques, à leur tour surpassées, à cet
égard, par les facultés industrielles ou pratiques,
dont l'activité continue, à la fois plus facile et plus
urgente, doit être communément prépondérante.
Mais, malgré cette moindre énergie naturelle,
l'esprit scientifique ou philosophique finit, de
toute nécessité, par obtenir indirectement le principal
empire dans l'ensemble de l'évolution humaine,
soit individuelle, soit surtout sociale, d'après
son éminente destination relativement aux
conceptions générales sur lesquelles repose tout
le système de nos idées quelconques à l'égard du
monde extérieur et de l'homme lui-même: l'extrême
lenteur des grands changemens qui s'y
rapportent, confirme simultanément leur

importance et leur difficulté supérieures, quoiqu'elle ait
souvent dissimulé la réalité d'un ascendant élémentaire
que sa propre permanence devait rendre
moins appréciable. Nous avons pleinement reconnu
que toute la civilisation ancienne dépendait inévitablement
du premier essor spéculatif de l'humanité,
caractérisé par une spontanéité parfaite, et
aboutissant à une philosophie purement théologique,
qui n'a pu ensuite que se modifier de plus
en plus, en tendant vers son irrévocable extinction,
sans toutefois pouvoir encore être suffisamment
remplacée. Il s'agit maintenant d'expliquer
comment, à partir du moyen-âge, véritable
source, à tous égards, des grandes transformations
ultérieures, l'esprit humain, après avoir essentiellement
épuisé les plus hautes applications
sociales que comportât cette philosophie primitive,
a dès-lors commencé à tendre directement,
quoique avec un instinct très confus de sa marche
nécessaire, vers la suprématie finale d'une philosophie
radicalement différente, et même opposée,
destinée à constituer la base rationnelle d'une
réorganisation vraiment durable, seule conforme
à la nature propre de la civilisation moderne.
Or, cette grande évolution philosophique a nécessairement
continué à dépendre de plus en plus
de l'évolution scientifique proprement dite, dont

nous avons apprécié, au cinquante-troisième chapitre,
le mémorable développement initial, et
qui déjà avait secrètement déterminé la dégénération
croissante de l'esprit purement théologique
en esprit métaphysique, uniquement apte à préparer
l'ascendant universel de l'esprit franchement
positif. L'intime connexité de ces deux évolutions
simultanées n'empêche pas que notre appréciation
historique ne doive provisoirement les traiter
comme distinctes, suivant nos explications préliminaires,
jusqu'aux temps prochains où le génie
philosophique et le génie scientifique auront suffisamment
accompli leur essor préparatoire, en
acquérant enfin, l'un la pleine positivité, l'autre
l'entière généralité, qui leur manquent encore,
et dont ce Traité est directement destiné à organiser
l'indispensable combinaison normale, seule
base possible de la régénération sociale. Dans cette
séparation transitoire de deux progressions que
leur nature commune appelle certainement à se
confondre bientôt d'une manière irrévocable, il
convient évidemment d'examiner d'abord le mouvement
scientifique, sans lequel le mouvement
philosophique resterait essentiellement inintelligible,
malgré la réaction effective, jusqu'ici très
secondaire, du second sur le premier: d'où résulte,
à leur égard, la confirmation spéciale de

l'ordre général établi, au préambule de ce chapitre,
entre les quatre aspects partiels propres à
la grande série positive que nous achevons d'étudier.
Malgré l'importance prépondérante de cette
double appréciation finale, il est clair que nous
sommes d'avance heureusement dispensés de nous
y arrêter autant qu'envers les deux autres évolutions
déjà considérées, puisque les trois premiers
volumes de ce Traité ont été directement consacrés,
non-seulement à caractériser pleinement, sous
tous les rapports fondamentaux, le véritable esprit
scientifique et l'esprit philosophique correspondant,
mais aussi à expliquer suffisamment,
par une anticipation naturelle, la vraie filiation
historique des principales conceptions scientifiques,
ainsi que leur influence graduelle, à la fois
positive et négative, sur l'éducation philosophique
de l'humanité: ce qui ne nous laisse plus à accomplir
ici d'autre opération essentielle que la
seule coordination générale de ces diverses vues
historiques, alors nécessairement isolées, en écartant
d'ailleurs, comme pour les deux premières
progressions, tout ce qui pourrait dégénérer en
histoire concrète ou spéciale de la science ou de la
philosophie, également incompatible avec la nature
et la destination de notre élaboration dynamique,
aussi bien qu'avec ses limites indispensables.


De même que pour les deux cas précédens, il
faut d'abord apprécier l'origine de la moderne évolution
scientifique, au sein du régime monothéique
propre au moyen-âge, aussitôt que l'entier développement
de l'organisme catholique et féodal put
y permettre le libre essor continu d'une activité
philosophique qui n'avait jamais été réellement
suspendue, mais dont le cours général avait dû être
longtemps ralenti par les justes préoccupations
politiques qui, pendant les deux phases antérieures,
dirigeaient surtout les plus éminens esprits
vers l'élaboration, bien plus urgente, du
nouvel état social. Quoique cette progression fût
nécessairement liée au développement initial de
la philosophie naturelle dans l'ancienne Grèce,
ce n'est pourtant pas sans raison qu'elle est habituellement
traitée comme directe, non-seulement
à cause de cette mémorable recrudescence après
un ralentissement très prolongé, mais principalement
en vertu des caractères beaucoup plus décisifs
qu'elle dut alors manifester de plus en plus:
pourvu toutefois que ces différences fondamentales
ne fassent jamais négliger l'inévitable enchaînement
qui rattachera toujours les découvertes des
Kepler et des Newton à celles des Hipparque et
des Archimède.

J'ai suffisamment expliqué, au cinquante-troisième

chapitre, comment le premier essor scientifique
avait spontanément déterminé, il y a plus
de vingt siècles, cette division capitale, entre la
philosophie naturelle et la philosophie morale,
dont l'ascendant provisoire devait diriger jusqu'à
nos jours la marche générale de l'esprit humain;
en permettant à la plus simple des deux branches
une vie assez indépendante de l'existence propre
à la plus compliquée, pour que l'une pût librement
parcourir les divers degrés de l'état métaphysique,
tandis que les nécessités sociales, encore
plus que sa difficulté supérieure, retiendraient
davantage l'autre à l'état purement théologique,
désormais parvenu toutefois à sa dernière phase
essentielle. D'après cette séparation primitive,
nous avons ensuite reconnu comment la philosophie
naturelle avait dû rester, non-seulement
étrangère, mais extérieure à l'organisation finale
du monothéisme catholique, qui, forcé plus tard
de se l'incorporer, tendit dès-lors à se dénaturer
irrévocablement, par ce célèbre compromis qui
constitue la scolastique proprement dite, où la
théologie se rend profondément dépendante de la
métaphysique, comme je l'indiquerai spécialement
au sujet de l'évolution philosophique. Cette
extrême modification de l'esprit religieux dut être
heureusement décisive pour l'évolution scientifique,

désormais protégée directement par l'ensemble
des doctrines dominantes, du moins jusqu'à
l'époque, alors encore éloignée, où son
caractère anti-théologique serait suffisamment
développé. Mais, abstraction faite de l'influence
scolastique, et avant même qu'elle pût devenir
pleinement distincte, il n'est pas douteux que le
catholicisme devait exercer spontanément une
action immédiate et continue pour seconder, par
une utile stimulation, l'essor universel de la philosophie
naturelle, en commençant aussi à l'incorporer
profondément au système de la sociabilité
moderne, d'après une tendance encore plus
directe et plus complète que celle ci-dessus expliquée
pour l'essor esthétique, laquelle résultait
surtout de l'organisation, et non de la doctrine,
tandis que l'autre était également inhérente à
toutes deux.

Nous avons, en effet, reconnu, dans le volume
précédent, combien le passage du polythéisme
au monothéisme, devait être, en général, spontanément
favorable, soit au développement propre
de l'esprit scientifique, soit à son influence habituelle
sur le système commun des opinions humaines.
Tel était le caractère éminemment transitoire
de la philosophie monothéique, phase
vraiment extrême de la philosophie théologique,

que, loin d'interdire directement, comme le polythéisme,
l'étude spéciale de la nature, elle devait
d'abord y attirer, à un certain degré, les
contemplations universelles, pour l'appréciation
détaillée de l'optimisme providentiel. Le polythéisme
avait rattaché tous les phénomènes principaux
à des explications si particulières et si
précises, que chaque tentative d'analyse physique
tendait nécessairement à susciter un conflit immédiat
envers la formule religieuse correspondante:
après même que, sous un tel régime mental et
social, cette incompatibilité radicale se fut développée
au point de pousser spontanément les penseurs
à un monothéisme plus ou moins explicite,
l'esprit d'investigation n'y resta pas moins profondément
entravé par les justes craintes que devait
inspirer l'opposition vulgaire, rendue plus redoutable
par l'intime confusion entre la religion et la
politique; en sorte que l'essor scientifique avait
toujours été essentiellement extérieur à la société
ancienne, malgré les encouragemens exceptionnels
qu'il y avait heureusement reçus. Au contraire,
le monothéisme, réduisant les diverses explications
religieuses à une vague et uniforme intervention
divine, admettait, et même invitait, les
scrutateurs de la nature à explorer assidûment
les détails des phénomènes, et même à dévoiler

leurs lois secondaires, d'abord envisagées comme
autant de manifestations de la suprême sagesse,
dont la considération fondamentale établissait
d'ailleurs immédiatement une première liaison générale,
alors très précieuse quoique fort imparfaite,
entre les différentes parties quelconques de
la science naissante: c'est ainsi que, par une utile
réaction nécessaire, le monothéisme, primitivement
résulté de l'élan initial de l'esprit scientifique,
devenait maintenant indispensable à son
second âge, soit pour ses progrès spéciaux, soit
surtout pour sa propagation universelle, dès lors
possible à un certain degré. Ces importantes propriétés
temporaires sont tellement inhérentes au
monothéisme, qu'on les trouve aussi, moins prononcées
toutefois, dans le monothéisme arabe,
dont le premier ascendant fut si favorable à la
culture des sciences: mais le monothéisme catholique,
par l'éminente supériorité de son organisation
caractéristique, devait exercer, à cet égard,
chez une population mieux préparée, une influence
à la fois bien plus profonde et beaucoup
plus durable[13]. Son esprit est, sous ce rapport,

directement indiqué par sa mémorable tendance
continue, si mal appréciée jusqu'à présent, à restreindre
autant que possible toute spéciale intervention
surnaturelle, pour faire prévaloir de plus
en plus les explications rationnelles, ainsi que je
l'ai établi au cinquante-quatrième chapitre, quant
aux miracles, aux prophéties, aux visions, etc.,
restes inévitables du régime polythéique, trop
conservés, au contraire, par l'islamisme. Il serait
d'ailleurs superflu de s'arrêter ici à faire expressément
ressortir l'évidente influence que devait
d'abord exercer l'organisation catholique, même
avant sa pleine consolidation politique, sur le développement
effectif et l'universelle propagation
de l'activité scientifique: soit en excitant partout
un premier degré de vie spéculative, et déterminant
aussi quelques habitudes populaires de

discussion rationnelle, de manière à stimuler les
moindres germes individuels d'aptitude contemplative,
et à disposer, en même temps, les plus
vulgaires intelligences à goûter une certaine instruction
abstraite; soit en fondant directement sa
propre hiérarchie sur le principe de la capacité
spirituelle, dont l'ascendant général permettait
alors à tout éminent penseur d'ambitionner sans
extravagance jusqu'à la plus haute dignité européenne,
comme tant d'éclatans exemples l'ont
constaté au moyen-âge; soit, enfin, par les immenses
facilités qu'elle offrait naturellement à
l'existence mentale, et qui devaient conserver
beaucoup de valeur, surtout en Italie, même après
que la décadence spontanée du catholicisme aurait
essentiellement éteint ses autres propriétés scientifiques.
Aussi, dès la seconde phase du moyen-âge,
quand le nouvel état social commence à acquérir
quelque consistance, les mémorables
efforts de Charlemagne, et ensuite d'Alfred,
pour activer et pour répandre la culture des
sciences, viennent-ils manifester, de la manière
la plus décisive, la tendance nécessaire de l'esprit
catholique, déjà indiquée, sous la phase précédente,
par la constante sollicitude des papes pour
la conservation des connaissances antérieures,
accompagnée de quelques améliorations

secondaires. Cette seconde phase n'était pas même terminée
lorsque, par exemple, le savant Gerbert, devenu
pape, fit servir son pouvoir à l'établissement
général du nouveau mode de notation arithmétique,
dont l'élaboration graduelle, pendant les
trois siècles précédens, était enfin achevée,
quoique cette innovation capitale n'ait dû, par
sa nature, devenir vraiment usuelle que longtemps
après, quand l'essor universel de la vie industrielle
aurait fait assez énergiquement sentir la
nécessité de simplifier et d'abréger les calculs les
plus communs. Le système normal de l'éducation
que recevaient alors, non-seulement tous les ecclésiastiques,
mais aussi une foule de laïques,
témoigne clairement cette tendance permanente
du catholicisme, à l'état ascendant, vers la culture
scientifique: car, si le trivium, auquel s'arrêtait
la masse des élèves, était, comme aujourd'hui,
purement littéraire et métaphysique, il
est clair que tous les esprits distingués allaient
habituellement jusqu'au quadrivium, directement
consacré aux études mathématiques et astronomiques.
Toutefois, il faut reconnaître que, en
vertu des hautes préoccupations politiques, à la
fois spirituelles et temporelles, que j'ai suffisamment
expliquées comme nécessairement propres
à la seconde période du moyen-âge, les principaux

progrès scientifiques n'y durent point être
dirigés par le monothéisme catholique, qu'absorbaient
justement des soins bien plus importans,
mais par le monothéisme arabe, si heureusement
destiné, pendant ces trois siècles, à cet indispensable
relai, et dont l'ascendant présida aux utiles
améliorations qui s'introduisirent dans les anciennes
connaissances mathématiques et astronomiques,
surtout d'après l'essor distinct de l'algèbre,
et la féconde extension de la trigonométrie,
double progrès qu'exigeaient hautement les besoins
croissans de la géométrie céleste. On conçoit
aisément aussi que, sous la première phase, la
profonde perturbation habituellement résultée
des grandes invasions occidentales avait dû faire
provisoirement dépendre du monothéisme byzantin
la principale culture scientifique. C'était donc
seulement à la troisième phase que devait appartenir
la manifestation pleinement décisive des
éminentes propriétés du catholicisme pour l'essor
initial de la moderne évolution scientifique, après
ces deux utiles fonctions temporaires successivement
remplies par les deux autres monothéismes,
auxquels leur vicieuse organisation ne pouvait permettre
de rester vraiment progressifs aussi longtemps,
à beaucoup près, que l'a été le monothéisme
catholique, quoique cette même imperfection

leur eût d'abord procuré une marche plus rapide,
en les dispensant tous deux de la longue et pénible
élaboration intérieure qui avait été indispensable
au catholicisme afin d'établir, entre les deux pouvoirs
élémentaires, cette division fondamentale,
où nous avons reconnu, à tous égards, la première
base nécessaire des plus grands progrès ultérieurs.

Note 13:
Il n'est pas inutile de remarquer ici que chacun des deux monothéismes
a, dès son origine, heureusement institué une liaison spéciale
et continue de son culte essentiel à la seule science naturelle qui
fût alors possible, l'un par la relation de sa principale fête aux
mouvemens du soleil et de la lune, l'autre par l'orientation fixe imposée aux
attitudes d'adoration: ce qui, des deux parts, exigeait nécessairement
une certaine culture permanente des études astronomiques. Cette stimulation
directe, évidemment bien plus profonde et plus complète
dans le premier cas que dans le second, est très propre à faire nettement
ressortir l'irrationnelle injustice du dédain superficiel qui a conduit
tant d'historiens modernes à regarder l'astronomie comme totalement
négligée à certaines époques du moyen-âge, tandis que les besoins
même du culte chrétien ne pouvaient cesser d'inspirer une active sollicitude
pour la conservation et le progrès des deux principales parties
de la géométrie céleste.

Tant que ces sollicitudes politiques avaient dû
justement prévaloir, c'est-à-dire, jusqu'à l'entière
ascension de l'organisme catholique et féodal pendant
le onzième siècle, l'essor scientifique, alors
nécessairement rattaché à la doctrine d'Aristote,
n'avait pu être encouragé que par les heureuses
dispositions spontanées que nous venons d'apprécier,
mais qui ne pouvaient encore neutraliser suffisamment
l'ancienne antipathie fondamentale
entre la philosophie naturelle, devenue métaphysique,
et la philosophie morale, restée théologique.
Mais, quand la pleine réalisation de cette grande
création politique eut enfin essentiellement épuisé
l'aptitude constituante de celle-ci, l'autre, dont
l'impuissance organique cessait ainsi de maintenir
la subalternité primitive, dut alors, à son
tour, tendre directement vers la prépondérance
spirituelle, comme seule apte à diriger activement
le mouvement mental, qui dès-lors succédait au
mouvement social. Cette lutte inévitable dut se

terminer bientôt par l'avénement universel de la
scolastique, qui constituait l'ascendant décisif de
l'esprit métaphysique proprement dit sur l'esprit
purement théologique, et qui préparait nécessairement
le triomphe ultérieur de l'esprit positif,
par cela même que l'étude du monde extérieur
commençait ainsi à dominer l'étude immédiate
de l'homme, comme je l'ai indiqué à la fin du
cinquante-quatrième chapitre. La consécration
solennelle qui s'attacha dès lors à l'autorité d'Aristote,
fut à la fois le signe éclatant de cette
mémorable transformation, et la condition indispensable
de sa durée, puisque cet expédient pouvait
seul contenir, même très-imparfaitement, les
divagations illimitées que devait susciter une telle
philosophie activement cultivée. Cette grande
révolution intellectuelle, dont la portée est encore
trop peu comprise, a déjà été assignée, dans la
leçon précédente, comme la principale origine de
la décomposition spontanée propre à la philosophie
catholique: or, son efficacité positive ne fut pas
moins réelle que son activité négative; car, c'est
d'elle que dérive certainement l'accélération toujours
croissante dès lors imprimée à l'évolution
scientifique. Par là, en effet, celle-ci se trouve
enfin directement incorporée, pour la première
fois, à la sociabilité humaine, d'après son intime

connexité antérieure avec le système philosophique
ainsi devenu dominant, et dont elle-même
devait ensuite tendre à déterminer l'élimination
finale, après quatre ou cinq siècles de préparation
graduelle, selon nos explications ultérieures.
Cette nouvelle progression scientifique, dès lors
plus ou moins perpétuée jusqu'à nos jours, se manifeste
bientôt, non-seulement par une active
culture des connaissances grecques et arabes, mais
surtout par la création, à la fois en Orient et en
Occident, de la chimie, où l'investigation fondamentale
de la nature faisait un pas vraiment capital,
en s'étendant désormais à un ordre de phénomènes
destiné à constituer le nœud principal
de la philosophie naturelle, comme lien général
entre les études organiques et les études inorganiques,
suivant les notions établies dans le troisième
volume de ce Traité. La science commence
déjà tellement à exciter la principale sollicitude
des plus éminens penseurs, que cette ardeur naissante
est même poussée jusqu'à des tentatives
beaucoup trop prématurées pour comporter encore
aucun succès soutenu, quoiqu'elles dussent
offrir d'énergiques témoignages de la transformation
mentale, et même, à certains égards, quelques
précieuses indications ultérieures: telles sont,
par exemple, les heureuses conjectures où le

grand Albert déposa les premiers germes historiques
de la saine physiologie cérébrale. Enfin,
l'harmonie fondamentale de ce nouvel essor intellectuel
avec la vraie situation générale des esprits
actifs, se trouve évidemment caractérisée, de la manière
la plus décisive, par l'empressement continu
qui attirait des milliers d'auditeurs aux leçons des
grandes universités européennes, pendant la dernière
phase du moyen-âge: car, cette influence
mémorable, très supérieure à celle des plus célèbres
écoles grecques, ne s'attachait pas seulement
aux controverses métaphysiques proprement dites;
le développement naissant de la philosophie naturelle
y avait certainement une grande part,
en un temps où la prépondérance de l'organisation
spirituelle entretenait une ardeur spéculative
peut-être plus vive et surtout plus pure
que celle qui existe aujourd'hui sous l'ascendant
momentané des seules inspirations temporelles.

Les diverses sciences étaient alors trop peu
étendues, et surtout leur véritable esprit était encore
trop peu développé, pour nécessiter déjà la
spécialisation croissante qui devait ultérieurement
décomposer la philosophie naturelle, et qui, après
avoir provisoirement rendu des services vraiment
fondamentaux, présente aujourd'hui tant d'entraves
aux plus indispensables progrès de notre

intelligence et de notre sociabilité, comme je l'expliquerai
bientôt. À cette mémorable époque,
l'uniforme assujétissement des principales conceptions
humaines au pur régime des entités scolastiques,
directement liées entre elles par la
grande entité générale de la nature, établissait
une certaine harmonie mentale, à la fois scientifique
et logique, qui n'avait pu encore exister au
même degré, si ce n'est sous l'ascendant universel
du polythéisme antique, et qui ne pourra être
désormais retrouvée que d'après l'entière organisation
de la philosophie positive, jusqu'ici purement
rudimentaire. Quoique cette union incomplète
et artificielle, où l'esprit métaphysique
s'efforçait de combiner la théologie avec la science,
ne comportât certainement aucune stabilité, elle
n'en offrait pas moins dès-lors les avantages essentiels
toujours inhérens à de semblables tentatives,
et qui se manifestèrent déjà, d'une manière éminente,
par la direction vraiment encyclopédique
des hautes spéculations abstraites, profondément
marquée surtout chez l'admirable moine Roger
Bacon, dont la plupart des savans actuels, si dédaigneux
du moyen-âge, seraient assurément incapables,
je ne dis point d'écrire, mais seulement de
lire, la grande composition, à cause de l'immense
variété des vues qui s'y trouvent sur tous les

divers ordres de phénomènes. Ainsi, la conception
scolastique du XIIIe siècle, en commençant l'incorporation
directe de l'élément scientifique au
système de la société moderne, avait aussi donné,
à sa manière, une image, anticipée mais expressive,
de l'esprit d'unité et de rationnalité qui devra finalement
diriger la culture normale de la science
réelle, quand son évolution préliminaire sera suffisamment
accomplie. L'isolement de l'esprit scientifique
dans l'antiquité, après la séparation fondamentale
entre la philosophie naturelle et la
philosophie morale, n'avait certainement pu tenir
à l'extension des connaissances réelles, alors bien
moindre qu'au moyen-âge, mais à l'antipathie
primitive des deux philosophies, et surtout à leur
commune incompatibilité avec le milieu polythéique
où s'accomplissaient simultanément
leurs évolutions respectives. Quand la transaction
scolastique eut enfin agrégé l'une d'elles à la suprématie
sociale longuement conquise par l'autre,
ce premier isolement devait spontanément cesser,
jusqu'à ce que l'essor caractéristique de l'esprit
positif vînt bientôt déterminer son irrévocable
éloignement de toutes deux, et, par suite, sa
propre spécialisation provisoire.

Cette première systématisation scientifique,
aussi précaire qu'imparfaite, et cependant la plus

satisfaisante que permît l'époque, s'accomplit
principalement d'après deux conceptions générales
qu'il importe ici d'apprécier sommairement,
comme servant de base, l'une à l'astrologie, l'autre
à l'alchimie, si longtemps prépondérantes. On se
forme aujourd'hui de très vicieuses notions de ces
deux mémorables doctrines, en les enveloppant,
d'après une superficielle critique, dans le dédain
confus qui s'attache indistinctement à tout l'incohérent
assemblage de ce qu'on a nommé, depuis
le XVIIe siècle, les sciences occultes. Pour éclairer
cette vague appréciation par une analyse vraiment
philosophique, il suffit de remarquer que cette
aveugle flétrissure s'attache à la fois à des croyances
purement rétrogrades, héritage transformé des
superstitions polythéiques ou même fétichiques,
et à des conceptions éminemment progressives,
dont le vice essentiel ne résultait alors que d'une
extension trop audacieuse de l'esprit positif, avant
que la philosophie théologique pût être suffisamment
éliminée: la magie, entre autres, est dans le
premier cas; mais l'astrologie et l'alchimie sont,
au contraire, dans le second, quoique les haines
religieuses aient souvent tourné contre elles cette
étrange confusion vulgaire, quand la secrète antipathie
entre la science et la théologie devint
enfin manifeste.


Sans doute, l'astrologie du moyen-âge, malgré
son éminente supériorité envers l'astrologie antique,
dont on ne sait plus la distinguer, retient,
comme celle-ci, mais à un degré beaucoup moindre,
une certaine influence fondamentale de l'état,
encore nécessairement théologique à tant d'égards,
de la philosophie dominante, même après la
grande transformation scolastique: car elle suppose
toujours l'univers subordonné à l'homme, ou
du moins disposé pour lui; ce qui constitue le
principal caractère philosophique de l'esprit théologique,
dont la découverte du mouvement de la
Terre a pu seule directement commencer l'ébranlement
décisif, ainsi que je l'ai expliqué dans le
second volume de ce Traité (voyez la vingt-deuxième
leçon). Néanmoins, à cela près, il n'est
pas douteux, sous un autre aspect, que cette doctrine
reposait aussi sur une disposition très progressive,
et seulement trop hasardée, à subordonner
tous les phénomènes quelconques à d'invariables
lois naturelles, comme la qualification normale
d'astrologie judiciaire le rappelait directement.
L'analyse scientifique était alors beaucoup trop
imparfaite pour que l'esprit humain pût assigner
aux phénomènes astronomiques leur vraie position
rationnelle dans l'ensemble de la physique,
ce que tant de savans actuels seraient même

incapables d'établir méthodiquement; en sorte que
aucun principe ne pouvait encore contenir l'exagération
idéale attribuée aux influences célestes.
Dans une telle situation, il convenait certainement
que notre intelligence, s'appuyant sur les
seuls phénomènes dont elle eût ébauché déjà les
lois effectives, tentât d'y ramener directement tous
les autres phénomènes quelconques, même humains
et sociaux. Aucune marche scientifique ne
pouvait assurément être alors plus rationnelle:
la seule universalité de cette tendance, aussi bien
que son opiniâtre persévérance jusqu'à l'avant-dernier
siècle, suffiraient à indiquer son harmonie
nécessaire, sociale autant que mentale, avec
l'ensemble de la situation correspondante. Les
savans qui la condamnent aujourd'hui d'une manière
absolue, sans en comprendre la destination
historique, tombent eux-mêmes journellement
dans une aberration fort analogue, et peut-être
plus vicieuse encore, surtout moins excusable,
quoique heureusement moins susceptible d'activité,
en rêvant, par exemple, la future explication
de tous les phénomènes biologiques, même
cérébraux, d'après des influences électriques ou
magnétiques, ce qui constitue, comme on sait,
l'utopie favorite de presque tous les physiciens actuels,
par suite des hypothèses fantastiques que

j'ai tant combattues. Enfin, considérée quant à
son action nécessaire sur l'éducation universelle
de la raison humaine, l'astrologie judiciaire du
moyen-âge a certainement rendu le plus éminent
service, pendant les quatre ou cinq siècles de son
ascendant réel, dont il reste encore tant de traces,
en faisant activement pénétrer partout un premier
sentiment fondamental de la subordination des
phénomènes quelconques à des lois invariables,
qui les rendent susceptibles de prévision rationnelle:
car, une fois qu'on admettait les chimériques
principes relatifs aux influx et aux pronostics,
les prédictions astrologiques avaient
habituellement un caractère aussi scientifique que
les calculs astronomiques d'où elles résultaient.

Une semblable appréciation s'applique également
à l'alchimie, d'ailleurs intimement liée à
l'astrologie, comme je l'ai noté au premier chapitre
du tome troisième: toutefois, sa conception
générale devait être moins philosophique, d'après
la nature plus compliquée et l'état moins avancé
des études correspondantes, alors à peine ébauchées.
Sa rationnalité primitive n'est pas plus équivoque,
en se reportant à la situation correspondante
des connaissances chimiques. J'ai expliqué,
en effet, au sujet de la chimie, que les spéculations
relatives aux phénomènes de composition

et de décomposition, radicalement impossibles
tant que l'antique philosophie n'avait admis qu'un
seul principe, n'avaient pu trouver une première
base que dans la doctrine d'Aristote sur les quatre
élémens. Or, ces élémens étaient, par leur nature,
essentiellement communs à presque toutes les
substances effectives, réelles ou même artificielles;
en sorte que, tant que cette doctrine a prévalu,
la fameuse transmutation des métaux ne
devait pas être jugée plus chimérique que les transformations
journalières accomplies par les chimistes
actuels entre les diverses matières végétales ou
animales, d'après l'identité fondamentale de leurs
premiers principes. Ainsi, en jugeant l'alchimie,
on oublie trop aujourd'hui que l'absurdité des
audacieuses espérances qu'elle suscitait n'a pu
être vraiment démontrée que depuis les découvertes
capitales propres à la seconde moitié du
siècle dernier. Il est d'ailleurs évident que l'alchimie
tendait aussi heureusement que l'astrologie
vers l'universelle propagation active du principe
fondamental de toute philosophie positive, l'invariable
subordination de tous les phénomènes à
des lois naturelles, ainsi étendu des grands effets
généraux aux moindres opérations particulières.
Car, sans méconnaître la haute influence
de l'esprit théologique sur les illusions des

alchimistes, on ne peut douter que leur admirable
persévérance pratique ne supposât nécessairement,
et par suite ne rappelât avec énergie, une telle
invariabilité: si le vague espoir d'une sorte de
miracle contribuait presque toujours à soutenir
leur courage contre des désappointemens journaliers,
en même temps la permanence des lois
physiques pouvait seule les engager à poursuivre
leur but autrement que par la prière, le jeûne, et
les autres expédiens religieux.

Je devais ici m'arrêter spécialement à cette
double appréciation philosophique de la partie la
plus importante et la plus méconnue de l'évolution
scientifique propre au moyen-âge, envisagée
soit quant au progrès spécial de l'esprit positif,
soit quant à son intime incorporation à la sociabilité
moderne. Sous l'un et l'autre aspect, j'espère
que ces indications sommaires feront enfin
rendre une véritable justice historique à deux immenses
séries de travaux, qui ont tant et si longtemps
contribué au développement de la raison
humaine, malgré les graves aberrations qu'elles
ont suscitées. En succédant nécessairement aux
astrologues et aux alchimistes du moyen-âge, les
savans modernes n'ont pas seulement trouvé la
science déjà ébauchée par l'utile persévérance
de ces hardis précurseurs; mais, ce qui était plus

difficile encore, et non moins indispensable, ils
ont aussi trouvé suffisamment établi l'indispensable
principe général de l'invariabilité des lois
naturelles: son admission populaire n'aurait pu
certainement être déterminée par une influence
plus active et plus profonde, dont nous recueillons
les heureux résultats, en oubliant trop leur source
nécessaire. L'action morale de ces deux grandes
conceptions provisoires, qu'une irrationnelle ingratitude
fait exclusivement qualifier d'aberrations,
ne fut pas d'ailleurs moins favorable que leur action
mentale à l'éducation préliminaire de la société
moderne. Car, tandis que l'astrologie tendait
à inspirer habituellement une haute idée de la
sagesse humaine, d'après les prévisions relatives
aux lois les plus simples et les plus générales,
l'alchimie relevait avec énergie le digne sentiment
de notre puissance réelle, déprimé par les croyances
théologiques, en nous inspirant d'audacieuses espérances
sur notre active intervention dans les
phénomènes les plus susceptibles d'une modification
avantageuse.

Telle est l'appréciation fondamentale de l'origine
nécessaire de la moderne évolution scientifique,
au sein du régime monothéique propre au
moyen-âge, et considéré surtout dans sa dernière
phase. Il était superflu d'y indiquer expressément

l'heureuse influence secondaire évidemment exercée,
à cet égard, par l'évolution industrielle et
ensuite par l'évolution esthétique, qui avaient dû
précéder ce premier essor scientifique, auquel
l'une assignait spontanément une relation directe
et permanente avec les travaux journaliers, et
pour lequel l'autre préparait les plus vulgaires intelligences
par un indispensable éveil spéculatif.
D'après ce point de départ général, qui seul devait
nous offrir une véritable difficulté, à cause des funestes
préjugés dont il est encore l'objet chez les
meilleurs esprits actuels, nous pouvons aisément
accomplir, autant que l'exige notre but principal,
l'examen rapide de cette progression capitale,
pendant les trois phases successives que nous
avons établies, à tant d'égards, dans l'histoire moderne,
et qui vont ici continuer à se distinguer
entre elles suivant des principes fort analogues à
ceux déjà employés pour les autres progressions.

Sous la première phase, en effet, la marche de
la science est, en général, comme celle de l'industrie,
et celle de l'art, essentiellement spontanée,
c'est-à-dire qu'elle résulte surtout d'un simple
prolongement naturel des principales influences
initiales que nous venons de voir constituées au
moyen-âge, sans aucune intervention importante
des encouragemens spéciaux qui furent

ensuite organisés. C'est alors que l'on peut le mieux
apprécier la haute utilité des chimères astrologiques
et des illusions alchimiques pour soutenir
la nouvelle classe spéculative jusqu'à cet établissement
ultérieur: aussi tel est l'aspect grossier sous
lequel seulement ont été quelquefois appréciées
l'astrologie et l'alchimie, dont la haute influence
mentale est encore totalement méconnue. Tandis
que l'esprit métaphysique, désormais rappelé à sa
nature critique, dont la scolastique l'avait momentanément
écarté, n'était essentiellement préoccupé
que des luttes décisives des rois contre les
papes, où il devait trouver la plus convenable
alimentation, la science, placée sous sa dangereuse
tutelle, eût été presque abandonnée, si déjà
le régime antérieur ne l'avait profondément liée,
par ce double attrait, au système de l'existence
moderne. Pour bien sentir une telle nécessité, il
faut observer que la philosophie naturelle, alors
trop imparfaite, ne pouvait encore se recommander
par ces grandes applications pratiques qui lui
rattachent aujourd'hui les plus grossiers intérêts:
en outre, la faible énergie des facultés scientifiques
chez presque tous les hommes ne lui permettait
point de compter sur les heureuses sympathies
personnelles que l'art a seul le privilége
d'exciter suffisamment, et que ne pouvaient

assurément éprouver alors tant de chefs dont l'esprit
se contentait aisément des explications théologiques,
ou du moins métaphysiques. Les princes
capables, comme Charlemagne et le grand Frédéric,
de goûter réellement les sciences, sont nécessairement
très rares, tandis que les inclinations
esthétiques de François Ier et de Louis XIV doivent
être beaucoup plus communes. Ainsi, les
astronomes et les chimistes ne pouvaient, à cette
époque, être convenablement accueillis qu'à titre
d'astrologues et d'alchimistes, puisqu'ils ne devaient
d'ailleurs trouver que de très faibles ressources
dans les universités, qui n'étaient, par leur
nature, pleinement favorables qu'à l'esprit purement
métaphysique, dont l'esprit scientifique
tendait déjà à se séparer nettement. Cette influence
propre et directe était alors d'autant plus nécessaire
aux savans, que le catholicisme, devenu peu
à peu rétrograde, comme je l'ai expliqué, à mesure
que s'accomplissait sa décomposition politique,
commençait à manifester son antipathie
finale pour l'essor scientifique qu'il avait d'abord
tant secondé, et dont désormais il craignait justement
l'action irreligieuse sur tous les esprits actifs:
beaucoup d'exemples ont assurément prouvé
à quelle désastreuse oppression la science aurait été
ainsi exposée, en un temps où la décadence

européenne du catholicisme n'empêchait point encore
son grand ascendant intérieur, si les conceptions
astrologiques et alchimiques ne lui avaient
assuré partout, et au sein même du clergé, d'actives
protections individuelles.

Quant au progrès spéculatif, il ne peut, à cette
époque, donner lieu à aucun mouvement capital
dans les connaissances déjà ébauchées. La chimie
devait rester longtemps encore à l'état préliminaire
d'acquisition des matériaux, qui continuèrent
à s'accumuler rapidement: l'astronomie seule,
et la géométrie qui lui restait adhérente, pouvaient
sembler susceptibles d'améliorations plus décisives;
mais, au fond, la première n'avait pas suffisamment
épuisé les ressources que comportait l'artifice
des épicycles pour prolonger la durée de
l'antique hypothèse des mouvemens circulaires et
uniformes, dont l'irrévocable élimination était
réservée à la phase suivante, et la seconde était
arrêtée, par l'inévitable imperfection de l'algèbre,
au simple prolongement de l'ancien esprit géométrique,
caractérisé par la spécialité des recherches
et des méthodes, en attendant la grande révolution
cartésienne. Aussi le principal perfectionnement
dut-il alors consister, à l'un et l'autre titre,
dans l'extension simultanée de l'algèbre naissante
et de la trigonométrie, enfin complétée par l'usage

des tangentes, et dans l'utile impulsion qui s'ensuivit
pour l'astronomie, commençant dès lors à
préférer habituellement les calculs aux procédés
graphiques, en même temps que les observations,
soit angulaires, soit surtout horaires, devenaient
également plus précises. C'est pendant cette première
phase que se développe le plus complétement
la puissante stimulation scientifique propre
aux conceptions astrologiques, qui, par leur nature,
proposaient continuellement aux travaux
astronomiques le but le plus étendu et le plus décisif,
en faisant directement prévaloir, au plus
haut degré, la détermination des aspects binaires,
ternaires, et même quaternaires, où se trouve le
plus parfait criterium des théories célestes, puisqu'elle
exige le perfectionnement simultané des
études relatives aux divers astres correspondans,
comme je l'ai expliqué au vingt-troisième chapitre:
l'utile excitation primitive que le catholicisme
avait, à cet égard, spécialement procurée pour le
calcul des fêtes mobiles, était certainement très
faible en comparaison de cet énergique aiguillon
permanent.

L'unique accroissement fondamental qu'éprouve,
à cette époque, la philosophie naturelle,
résulte de l'essor direct de l'anatomie, qui, précédemment
réduite à d'insuffisantes explorations

animales, put enfin reposer, à partir seulement du
XIVe siècle, sur une série de dissections humaines,
jusque alors trop entravées par les préjugés religieux,
suivant la juste remarque de Vicq-d'Azyr.
Quoique cette première ébauche dût être nécessairement
encore plus imparfaite que celle
des recherches chimiques, elle n'en avait pas
moins déjà une haute importance, en complétant
le système naissant de la science moderne, commençant
ainsi à s'étendre de l'étude de l'univers à
celle de l'homme lui-même, par l'interposition
naturelle de la physique moléculaire. Cette extension
nécessaire n'était pas moins essentielle,
sous le rapport social, pour consolider l'existence
de la nouvelle classe spéculative, en y agrégeant
spontanément la corporation des médecins, qui,
de leur subalternité presque servile chez les anciens,
s'étaient déjà élevés, au moyen-âge, à une
puissante influence privée, bientôt rivale de l'influence
sacerdotale. Malgré les graves obstacles
que l'adhérence trop intime et trop prolongée de
la science biologique à l'art médical oppose, de
nos jours, à leur perfectionnement respectif, suivant
les explications de la quarantième leçon,
cette inévitable confusion n'en était pas moins
d'abord indispensable pour assurer la continuité
des travaux anatomiques avant l'érection d'aucun

établissement théorique. On sait d'ailleurs comment
les conceptions astrologiques et alchimiques
étaient intimement liées à des conceptions analogues,
douées, à tous égards, des mêmes avantages
provisoires, envers cette troisième branche
fondamentale de la philosophie naturelle, dont
l'essor naissant dut être si longtemps soutenu par
l'énergique chimère d'une médication universelle,
tendant aussi, soit à introduire spécialement le
principe de l'invariabilité des lois physiques dans
les phénomènes les plus compliqués, soit à suggérer
d'audacieuses espérances sur l'action rationnelle
de l'homme pour modifier utilement son
propre organisme: double aspect sous lequel commençait
à se manifester dès-lors, comme relativement
aux deux autres ordres de phénomènes,
l'incompatibilité radicale entre l'esprit scientifique
et l'esprit religieux[14].

Note 14:
Cette incompatibilité est déjà, sous ce rapport, nettement formulée
par un fameux adage latin sur l'impiété des médecins, devenu presque
proverbial vers la fin de cette première phase, suivant la judicieuse
observation de Barthez.

Dans la progression scientifique, comme dans
la progression esthétique, la seconde phase constitue
certainement la période la plus décisive de
l'évolution moderne, surtout à cause de

l'admirable mouvement qui, de Copernic à Newton, a
posé les bases définitives du vrai système des connaissances
astronomiques, bientôt devenu le type
fondamental de l'ensemble de la philosophie naturelle.
Conformément à ce que nous avons reconnu
pour les deux autres progressions positives, nous y
voyons aussi l'essor scientifique, jusque alors essentiellement
spontané, commencer à recevoir habituellement
des divers gouvernemens européens des
encouragemens plus ou moins systématiques, graduellement
déterminés, soit par l'ascendant spéculatif
directement résulté du développement antérieur,
soit par l'aptitude pratique que cet exercice
préliminaire avait déjà suffisamment annoncée, et
d'après laquelle le nouvel art de la guerre, aussi bien
que la marche rapide de l'industrie, devaient alors
solliciter activement le progrès des doctrines mathématiques
et chimiques. Toutefois, en vertu des motifs
ci-dessus indiqués, ce système de protection se
forme bien plus lentement que celui des beaux-arts,
et c'est seulement vers la fin de cette nouvelle phase
qu'il s'établit d'une manière vraiment convenable,
surtout en France et en Angleterre, reposant
sur l'importante création des académies
scientifiques, dont la principale influence devait
donc se rapporter à la phase suivante. Mais,
quelque imparfaits que fussent d'abord ces

encouragemens, l'influence effective n'en était pas
moins très précieuse, pour soutenir la science
naissante dans la crise vraiment décisive qui allait
résulter de son inévitable conflit avec le système
entier de l'ancienne philosophie théologico-métaphysique,
d'où elle devait alors se dégager irrévocablement.
La nature de cette lutte indispensable
indique d'ailleurs clairement que la science
n'y pouvait être, en général, utilement protégée
que par les seuls pouvoirs temporels, spontanément
étrangers aux graves animosités abstraites
du pouvoir spirituel, soit théologique, soit même
métaphysique, dont il fallait subir le redoutable
antagonisme: en sorte que, comme l'art, et comme
l'industrie, la science avait aussi, d'une manière encore
plus directe peut-être, un haut intérêt spécial
à l'établissement de la grande dictature temporelle,
monarchique ou aristocratique, dont la
consolidation graduelle constituait la destination
la plus immédiate du mouvement politique propre
à cette seconde phase. Aucune autre progression
élémentaire ne peut aussi clairement indiquer que
si, par une hypothèse heureusement contradictoire,
la concentration politique avait pu, au contraire,
s'accomplir au profit du pouvoir spirituel,
déjà devenu essentiellement rétrograde, l'évolution
moderne eût été radicalement impraticable.


Notre comparaison fondamentale des deux principaux
systèmes de dictature temporelle indique
encore très nettement, sous ce nouvel et dernier
aspect, la supériorité essentielle du mode normal
ou français, sur le mode exceptionnel ou anglais,
en vertu de motifs fort analogues à ceux précédemment
indiqués envers les beaux-arts, et seulement
ici plus prononcés. Car, la science ne pouvant
ordinairement inspirer aux grands un véritable
attrait intellectuel, devait bien moins
compter que l'art sur les encouragemens aristocratiques,
tandis que la suprématie d'un pouvoir
central devait lui être habituellement beaucoup
plus favorable, outre que cette centralisation pouvait
utilement contenir, à un certain degré, une trop
grande dispersion ultérieure des spécialités scientifiques,
qu'il serait aujourd'hui si important de
régler. On ne saurait douter que les spéculations
abstraites, dont la science doit être essentiellement
composée, n'aient dû suivre, en général, un cours
plus libre et plus élevé sous la dictature monarchique
que sous la dictature aristocratique, dont
l'influence, surtout en Angleterre, a trop tendu
à subordonner les recherches scientifiques aux
considérations pratiques. Enfin, le premier mode
devait être, par sa nature, beaucoup plus favorable
que le second à l'incorporation finale de

l'évolution scientifique au système de la politique
moderne, et tendait aussi à mieux assurer sa propagation
graduelle chez toutes les classes, en lui
procurant plus d'influence sur l'éducation générale.
Toutefois, l'autre système devait être, pour
la science, comme pour l'art, plus favorable à
la spontanéité des vocations et à l'originalité des
travaux, par suite même d'un moindre encouragement
et d'une direction moins homogène. Il
faut aussi noter que les graves inconvéniens qui
lui sont propres, aujourd'hui généralement
avoués, ne devaient se développer principalement
que sous la troisième phase, comme je l'expliquerai
bientôt. Pendant la seconde, ils furent heureusement
compensés par la première influence de
l'esprit protestant, qui, sans être, au fond, nullement
favorable aux recherches spéculatives,
d'après sa préoccupation caractéristique des conditions
temporelles, et sans être d'ailleurs plus
compatible que l'esprit catholique contemporain
avec la tendance finale de l'évolution scientifique,
constituait alors, d'après son principe
révolutionnaire du libre examen individuel, un
état de demi-indépendance mentale très avantageux
à l'essor correspondant de la philosophie
naturelle, dont les grandes découvertes astronomiques
durent, à cette époque, s'accomplir

surtout chez des populations protestantes. On voit,
en sens inverse, là où la nouvelle politique
rétrograde du catholicisme put prendre un véritable
ascendant, cette évolution éprouver bientôt
un funeste ralentissement, dont la cause n'est
pas équivoque, particulièrement en Espagne,
malgré les germes très précieux que le moyen-âge
y avait développés.

Cet admirable mouvement spéculatif, déterminé,
à travers beaucoup d'obstacles, par un très
petit nombre d'hommes de génie, dans un milieu
convenablement préparé, présente, en général,
deux progressions très distinctes, mais intimement
solidaires, l'une purement scientifique, ou
positive, composée des découvertes capitales en
mathématiques et en astronomie, l'autre essentiellement
philosophique, et presque toujours négative,
relative aux efforts, d'abord spontanés, ensuite
systématiques, de l'esprit scientifique contre
la tutelle théologico-métaphysique, devenue alors
vraiment oppressive; cette seconde progression,
que nous devrons reprendre au sujet de l'évolution
philosophique proprement dite, ne doit
être ici considérée que comme indispensable à la
première. Or, celle-ci, à laquelle l'Allemagne,
l'Italie, la France et l'Angleterre prirent chacune
une si noble part, offre pour centre principal

l'investigation vraiment fondamentale due
au génie du grand Kepler, et qui, préparée par
la découverte initiale de Copernic et par l'utile
élaboration de Tycho-Brahé, constitue enfin le
vrai système de la géométrie céleste; tandis que,
sous un autre aspect, devenue la source nécessaire
de la mécanique céleste, elle se lie spontanément
à la découverte finale de Newton, d'après
la création préalable de la théorie mathématique
du mouvement par Galilée, indispensablement
suivi d'Huyghens. Entre ces deux séries, dont
l'enchaînement est direct, l'ordre historique interpose
naturellement l'immense révolution mathématique
opérée par Descartes, et qui, intimement
liée à son entreprise philosophique,
vient aboutir, vers la fin de cette seconde phase,
à la sublime découverte analytique de Leibnitz,
sans laquelle le résultat newtonien n'aurait pu
suffisamment devenir le principe actif de l'éminente
opération réservée à la phase suivante pour
le développement final de la mécanique céleste.
Chacune des deux premières séries offre une filiation
historique assez évidente désormais pour
qu'il soit inutile d'y insister ici: il est clair que
la découverte du mouvement de la terre, et
l'exacte révision de toutes les données astronomiques,
ne permettaient plus de conserver, avec

l'expédient caduque des épicycles, l'antique hypothèse
des mouvemens circulaires et uniformes,
enfin directement remplacée par l'heureuse législation
de Kepler, dernier résultat capital que comportât
l'application de l'ancienne géométrie; d'un
autre côté, ce principe ne pouvait conduire à la
théorie de la gravitation sans la fondation de la
doctrine abstraite du mouvement curviligne, soit
libre, soit forcé; mais aussi, d'après une telle
base, il amenait nécessairement à cette loi générale,
dont l'invention, ainsi préparée, n'eût pas
échappé, sans doute, à Jacques Bernoulli, par
exemple, si Newton l'eût manquée. L'autre série,
bien plus relative à la méthode qu'à la science,
et par cela même encore plus éminente, doit être
naturellement beaucoup moins appréciée du vulgaire
des géomètres, aujourd'hui si éloignés d'une
disposition vraiment rationnelle envers les principales
parties de l'histoire mathématique, et qui
ne sentent d'ordinaire que les seuls résultats; c'est
pourquoi une indication plus directe n'y sera pas
sans importance. Préparée par l'indispensable généralisation
de l'algèbre, due au génie original
de Viète, la conception fondamentale de Descartes
sur la géométrie analytique a constitué, ce
me semble, la principale création de la philosophie
mathématique, qui, ouvrant à la fois à la

géométrie le champ le plus étendu, et à l'analyse
la plus heureuse destination, organisait enfin
la relation élémentaire de l'abstrait au concret,
sans laquelle les recherches mathématiques tendent
à une incohérente et stérile activité: aucune
idée mère ne devait autant influer sur l'ensemble
des progrès ultérieurs. Sa tendance nécessaire à
déterminer la création de l'analyse infinitésimale
me paraît spécialement incontestable: car, en
obligeant désormais à traiter sous un point de
vue commun la théorie des courbes quelconques,
elle a directement conduit aussi à généraliser abstraitement
les vues primordiales d'Archimède,
soit quant aux tangentes, soit surtout quant aux
quadratures; or, les efforts graduellement tentés
à ce sujet ne pouvaient aboutir qu'à l'admirable
invention de Leibnitz, si heureusement provoquée,
pendant la génération intermédiaire, par
les lumineux essais de Wallis et de Fermat.

Quoique absorbé par toutes ces éminentes opérations,
l'esprit scientifique dut soutenir, vers le
second tiers de cette phase, une lutte vraiment
décisive contre l'ensemble de la philosophie dominante.
Les découvertes astronomiques de Copernic
et de Kepler, et même celles de Tycho-Brahé
sur les comètes, étaient trop directement
contraires à la nature de cette philosophie, ou

même à ses dogmes formels, pour qu'un tel conflit
pût être longtemps évité, et la science y devait
enfin combattre, non-seulement la théologie,
mais encore davantage la métaphysique, plus active
et plus ombrageuse. Cet antagonisme est déjà
manifesté, au XVIe siècle, par d'éclatans symptômes,
et surtout par la mémorable hardiesse de
Ramus, dont la tragique destinée montrait assez
que les haines métaphysiques n'étaient pas moins
redoutables que les haines théologiques. J'ai assez
indiqué, au vingt-deuxième chapitre, les caractères
essentiels qui devaient réserver la découverte
capitale du double mouvement de notre planète
à devenir le sujet immédiat de la discussion
principale, quand le grand Galilée eut enfin levé
le seul obstacle rationnel qui s'opposât à sa propagation
universelle, tant entravée au siècle précédent,
et que l'esprit théologico-métaphysique
devait désormais redouter comme nécessairement
imminente. L'odieuse persécution qui s'y rattache
consacrera toujours le souvenir populaire de la
première collision directe de la science moderne
avec l'ancienne philosophie. On doit, en effet, regarder
cette époque comme celle où le principe
fondamental de l'invariabilité des lois physiques
a commencé à se montrer incompatible avec les
conceptions théologiques, dont l'influence

constituait dès lors le seul obstacle essentiel à l'entière
admission de cet indispensable principe, parce
qu'elle seule neutralisait, à cet égard, l'énergique
entraînement spontanément produit par une
longue expérience unanime, comme je l'expliquerai
davantage au sujet de l'évolution philosophique.
C'est aussi à l'appréciation directe de
cette évolution qu'il convient évidemment de
renvoyer la considération historique des admirables
tentatives contemporaines de Bacon, et
surtout de Descartes, pour proclamer enfin les
caractères essentiels de l'esprit positif, par opposition
à l'esprit métaphysico-théologique.

Je dois cependant signaler ici, comme directement
relative à la progression scientifique, l'audacieuse
conception de Descartes sur le mécanisme
général de l'univers. Car, en se reportant convenablement
à la situation correspondante de l'esprit
humain, il sera facile de reconnaître que
son ascendant temporaire, à peine étendu pleinement
à deux générations, et sur la perpétuité
duquel Descartes ne s'était fait probablement
aucune grave illusion, dut être provisoirement
indispensable à l'avénement ultérieur de la saine
mécanique céleste, alors silencieusement préparée
par les travaux d'Huyghens, complétant ceux
de Galilée. On a vu, en effet, au vingt-huitième

chapitre, relativement à la théorie fondamentale
des hypothèses, que, dans le passage définitif de
l'état métaphysique à l'état vraiment positif, l'éducation
préliminaire de la raison humaine exige,
comme une dernière transition, rapide mais inévitable,
surtout envers les plus importantes conceptions,
ce régime intermédiaire, où l'intelligence,
avant de renoncer franchement aux questions
inaccessibles et aux notions absolues de
la philosophie primitive, s'efforce d'assujétir ces
vains problèmes à d'illusoires tentatives de solution
positive, fondées sur la substitution des
fluides imaginaires aux entités chimériques, et
dont toute l'efficacité réelle se réduit à disposer
enfin notre entendement à la seule habitude
rationnelle des lois invariables propres
aux phénomènes correspondans. Toutes les parties
essentielles de la philosophie naturelle, sauf
l'astronomie convenablement conçue, nous offrent
encore, par suite de l'éducation anti-philosophique
des savans actuels, de trop profonds vestiges
d'une semblable disposition, pour qu'on
doive s'étonner qu'elle ait dû alors se manifester
d'abord au sujet des phénomènes célestes, suivant
les explications des trois premiers volumes de ce
Traité.

Cette sommaire appréciation historique de

l'évolution scientifique propre à la seconde phase
devait être ici réduite aux grands progrès mathématiques
et astronomiques qui en ont principalement
caractérisé l'ensemble. Toutefois, le dernier
tiers de cette mémorable période offre une nouvelle
extension fondamentale de la philosophie naturelle,
par les travaux vraiment créateurs de
Galilée sur la barologie, suivis de tant d'heureuses
découvertes secondaires, et par d'équivalentes
créations ultérieures en acoustique et en
optique. En un temps où l'on ne savait encore s'étonner
que des effets les plus exceptionnels, rien
n'est surtout plus admirable, rien ne peut mieux
caractériser la destination de la science moderne
à régénérer les moindres notions élémentaires,
que la découverte décisive due au génie du grand
Galilée, dévoilant enfin, suivant la juste appréciation
de Lagrange, les lois profondément inconnues
des plus vulgaires phénomènes, dont l'étude,
à la fois rattachée à la géométrie et à
l'astronomie, est si légitimement regardée comme
le véritable berceau de la physique proprement
dite. C'est alors que se trouve constituée, entre les
astronomes et les chimistes, une nouvelle classe
indispensable, spécialement destinée à développer
le génie de l'expérimentation, d'après une
conception corpusculaire très heureusement

adaptée à la nature des phénomènes correspondans,
quoique son irrationnelle extension absolue
puisse devenir ailleurs très dangereuse aux véritables
progrès scientifiques, comme je l'ai expliqué
au quarante-unième chapitre: mais ces inconvéniens,
alors très éloignés, n'empêchaient nullement
ni l'utilité immédiate et spéciale d'une telle
doctrine, ni même son efficacité générale et continue
contre le vain régime des entités. En considérant
aussi la division spontanée qui s'établit simultanément,
d'après la rapide extension des
deux sciences, entre les purs géomètres et les
simples astronomes, jusque alors investis de l'un
et l'autre caractère, on reconnaîtra que l'organisation
générale du travail scientifique, surtout
envers la philosophie inorganique, seule alors
vraiment active, s'effectue déjà sur le même plan
qu'aujourd'hui, comme le montre clairement le
peu de changement survenu jusqu'ici dans la
constitution provisoire des académies, quoiqu'il y
ait tout lieu de la croire désormais essentiellement
épuisée, ainsi que je l'indiquerai bientôt.
Quant aux autres branches fondamentales de la
philosophie naturelle, il est clair, suivant ma
théorie hiérarchique, que la chimie, et surtout
l'anatomie, n'avaient encore pu sortir de l'état
purement préliminaire, destiné à la seule

accumulation des matériaux, quelle qu'ait dû être la
haute importance ultérieure des nouveaux faits
dont elles s'enrichirent alors, et principalement
des immortelles découvertes de Harvey sur la circulation
et sur la génération, qui imprimèrent
aussitôt une si active impulsion aux observations
physiologiques, jusque alors si imparfaites, sans
que toutefois le temps fût venu de les incorporer
à aucune véritable doctrine biologique. L'étrange
hypothèse de Descartes sur l'automatisme des animaux
montre assez quelle était alors la vraie situation
des idées physiologiques, désormais ballotées
entre d'insuffisantes explications mécaniques et
de vaines conceptions ontologiques, sans pouvoir
trouver une base rationnelle qui leur fût réellement
propre.

En terminant cette rapide appréciation historique,
il ne faut pas négliger de signaler sommairement
cette seconde phase de l'évolution
scientifique comme étant celle où l'esprit positif
devait commencer à manifester en même temps
son vrai caractère social et sa prépondérance populaire.
L'heureuse disposition croissante des
populations modernes à accorder leur confiance
aux doctrines fondées sur des démonstrations
réelles, quoique opposées à d'antiques croyances,
est déjà hautement constatée, vers la fin de cette

période, par l'universelle adoption du double
mouvement de la Terre, un siècle avant que la
papauté, d'après une inconséquence superflue,
en eût enfin toléré solennellement l'admission
chrétienne. C'est ainsi que l'irrévocable dissolution
graduelle de l'ancienne discipline spirituelle
était partout accompagnée déjà d'une sorte de
foi nouvelle, germe élémentaire d'une réorganisation
ultérieure, et spontanément déterminée,
sans aucune intervention spéciale, soit par la suffisante
vérification des prévisions scientifiques,
soit même par la seule concordance de tous les
juges compétens, chez les esprits qui, par divers
motifs quelconques, ne pouvaient directement
apprécier la validité des démonstrations fondamentales,
et dont la confiance n'était pas cependant
plus aveugle, en principe, que celle des différens
savans les uns pour les autres, quoique son
exercice dût être plus étendu, à raison du moindre
accomplissement des conditions logiques d'une
émancipation active, toujours accessible à quiconque
voudrait la mériter. De telles habitudes,
incessamment développées, témoignaient dès-lors
clairement que l'anarchie provisoire des intelligences
sur les doctrines morales et sociales ne tenait,
au fond, à aucun chimérique amour du désordre
perpétuel, mais uniquement au défaut de

conceptions susceptibles de remplir suffisamment
les obligations de positivité rationnelle, sans lesquelles
l'esprit moderne était justement résolu à
refuser désormais son assentiment volontaire.
Cette aptitude nécessaire de la nouvelle autorité
mentale à déterminer spontanément la convergence
à la fois la plus stable et la plus étendue, se
montre déjà certainement bien plus propre encore
à l'action scientifique qu'à l'action esthétique;
puisque celle-ci, malgré son efficacité plus
énergique et plus immédiate, est gravement entravée
par les différences de langues et de mœurs,
tandis que l'autre, en vertu de la généralité et de
l'abstraction supérieures des conceptions élémentaires
qui s'y rapportent, permet évidemment
la plus vaste communion intellectuelle.
On pouvait assurément prévoir, dès la fin de
cette phase, que la foi positive comporterait un
jour une universalité beaucoup plus complète
et plus fixe que celle de la foi monothéique aux
plus beaux temps du catholicisme, dont la circonscription
territoriale avait dû être, comme je
l'ai fait voir, gravement restreinte par la nature
vague et discordante des idées théologiques, où
l'unité n'a jamais pu s'établir, et surtout durer,
sans l'assistance continue d'une certaine
compression artificielle, essentiellement inutile

à l'unité scientifique, toujours fondée sur la puissance
spontanée de la démonstration, nécessairement
irrésistible à la longue, quoique d'abord
très peu active. En un temps où les divergences
nationales étaient encore très énergiques, surtout
depuis la dissolution générale du lien catholique,
l'institution des académies vient déjà offrir un
irrécusable témoignage de la tendance cosmopolite
propre à l'esprit scientifique, par le noble
usage qui s'introduit partout d'y admettre des
membres étrangers, de manière à présenter la
nouvelle classe spéculative comme éminemment
européenne: cet heureux caractère est alors plus
spécialement prononcé en France, où, depuis
Charlemagne, le génie étranger avait toujours
reçu un généreux accueil, et quelquefois même,
par une injuste délicatesse, au détriment du génie
national. Quant à l'influence de l'évolution scientifique
sur l'éducation générale, elle commence
alors à s'y manifester nettement, malgré la conservation
du système d'éducation organisé, sous
l'impulsion scolastique, dans la dernière phase
du moyen-âge, et qui subsiste encore aujourd'hui
avec de simples modifications accessoires, qui n'en
changent pas l'esprit: on voit dès lors, en effet,
ainsi qu'on l'a vu depuis à un degré plus avancé,
le quadrivium acquérir une importance croissante

aux dépens du trivium; et ce progrès eût même
été déjà plus sensible si le cours officiel de ces
changemens graduels n'avait fait que suivre fidèlement
la marche presque unanime des mœurs
et des opinions, au lieu d'être souvent dirigé par
des vues systématiques sur la nécessité de maintenir
artificiellement l'ancienne éducation, jugée
indispensable à l'ensemble de la politique rétrograde,
qui commençait à dominer partout d'une
manière plus ou moins prononcée, comme je l'ai
expliqué[15].

Note 15:
Les mémorables efforts des Jésuites, afin de s'emparer alors de
l'évolution scientifique, ont certainement beaucoup concouru à cette
propagation des études positives, sans que ces vains projets pussent
d'ailleurs offrir aucun danger fondamental, en un temps où l'incompatibilité
mutuelle entre la science et la théologie était déjà trop prononcée
pour ne pas rendre nécessairement illusoires ces tentatives d'absorption.
Aussi, malgré les grandes facilités individuelles que cette
puissante corporation pouvait présenter à l'existence spéculative, toute
l'habileté de sa tactique n'y a pu réellement jamais produire ou agréger
un seul homme de génie, parce qu'aucun éminent penseur ne voulait
subordonner son indépendance mentale à une politique où la science
était nécessairement subalternisée. Ce n'est pas que la science ne puisse,
et même ne doive, se lier finalement à des vues vraiment politiques:
mais il faut que leur caractère soit large et leur destination éminemment
populaire, au lieu de se rapporter à des intérêts partiels et anti-sociaux;
il faut enfin, que la politique y soit directement relative au
propre essor de l'esprit positif, quand il sera assez complétement formé
pour mériter d'être habituellement envisagé comme le régulateur mental
des sociétés modernes; ce qui n'est point encore, à beaucoup près,
suffisamment possible, surtout à défaut de la généralité convenable.


Pendant la troisième phase, l'élément scientifique,
désormais intimement incorporé à la
sociabilité moderne, reçoit un accroissement fondamental
de puissance sociale parfaitement analogue
à celui que nous avons apprécié envers
l'élément esthétique, et même encore mieux caractérisé,
à cause d'une nature plus évidemment
progressive. Jusque alors la science avait reçu,
comme l'art, des encouragemens facultatifs,
quoique déjà systématiques, entraînant toujours
une sorte d'obligation personnelle; maintenant,
au contraire, d'après le grand éclat résulté de
l'admirable mouvement propre à la phase précédente,
l'active protection des sciences devenait,
pour tous les gouvernemens occidentaux, un véritable
devoir, généralement reconnu, et dont
la négligence eût entraîné un blâme universel,
sans que son accomplissement normal dût exiger
habituellement aucune gratitude individuelle, sauf
la reconnaissance générale toujours due à l'état.
En même temps, les relations croissantes de la philosophie
naturelle, surtout inorganique, soit avec
l'ensemble des procédés militaires, soit avec l'essor
industriel, devenu le principal objet de la politique
européenne, déterminent, à cette époque,
une grande extension dans l'influence sociale des
sciences, soit par la création d'écoles spéciales où

l'éducation scientifique commence à dominer,
soit par l'institution plus ou moins rationnelle de
la nouvelle classe directement destinée à la réalisation
permanente des rapports essentiels entre
la théorie et la pratique. Aussi, quoique les savans,
par l'appréciation plus difficile, plus lente,
et moins populaire, de leurs travaux propres, ne
pussent ordinairement prétendre à l'heureuse indépendance
privée que les poètes et les artistes
commençaient alors à obtenir partout, cependant
leur nombre beaucoup moindre, et leur coopération
plus nécessaire à l'utilité publique, tendaient
déjà à une équivalente consolidation de
leur existence sociale.

Dans cette nouvelle situation, plus ou moins
commune à toutes les parties de la grande république
européenne, on voit se développer au plus
haut degré, quant à l'évolution scientifique, les
différences essentielles ci-dessus caractérisées, à
tant d'autres égards, entre les deux systèmes
principaux de dictature temporelle; de manière
à manifester complétement la supériorité naturelle
du mode monarchique sur le mode aristocratique,
auparavant neutralisée par les influences
spirituelles, comme je l'ai expliqué. Subitement
entraîné du catholicisme à une philosophie pleinement
négative, en évitant heureusement la

transition protestante, l'esprit français retient,
du moins en partie, de l'ancienne éducation catholique,
l'instinct de contemplation et de généralité
qu'elle avait spontanément développé, et
qui tendait à contenir alors la prépondérance
trop exclusive des considérations pratiques; en
même temps, sa nouvelle éducation révolutionnaire
lui inspire la hardiesse et l'indépendance
devenues indispensables au libre essor de la philosophie
naturelle, dès lors incompatible avec l'ascendant
rétrograde du catholicisme chez les autres
peuples préservés du protestantisme: en sorte
que tous les avantages propres à la protection monarchique
durent alors se réaliser directement, et
assurer désormais à la France la principale impulsion
scientifique, qui, dans la phase précédente,
avait successivement appartenu aussi à
l'Allemagne, à l'Italie, et à l'Angleterre, sauf la
seule prépondérance passagère du mouvement
cartésien. Dans le mode inverse, la dictature aristocratique
particulière à l'Angleterre y laisse les
savans essentiellement assujétis à la dépendance
des protections privées, pendant que l'exorbitante
préoccupation nationale des intérêts industriels
n'y permet guère d'apprécier que les découvertes
spéculatives immédiatement susceptibles d'applications
matérielles; en même temps, l'esprit

protestant, dont la première influence révolutionnaire
avait, sous la phase précédente, favorisé
d'abord l'évolution scientifique, alors définitivement
incorporé au gouvernement, manifeste nécessairement
son antipathie théologique contre
l'entière extension du génie positif, après avoir,
au début de cette troisième phase, tristement signalé
cette influence, en ternissant, par d'absurdes
rêveries, la vieillesse du grand Newton.
L'exclusive nationalité qui dès lors caractérise la
politique anglaise, fait déjà sentir, jusque sur le
développement des sciences, sa déplorable influence,
en disposant à n'adopter activement que
les méthodes et les découvertes indigènes; comme
on le voit clairement, envers les sciences mathématiques
elles-mêmes, malgré leur universalité
plus éclatante, soit par la répugnance à l'introduction
usuelle de la géométrie analytique, encore aujourd'hui
trop peu familière aux écoles anglaises,
soit par l'obstination analogue contre l'emploi des
formes et des notations purement infinitésimales,
si justement préférées partout ailleurs[16]. Ces

irrationnelles dispositions sont d'autant plus choquantes
qu'elles forment un étrange contraste avec
l'admiration exagérée dont la France était dès lors
saisie pour le génie de Newton, par suite de la réaction
nécessaire contre l'hypothèse des tourbillons,
en faveur de la loi de la gravitation; on sait comment
cette transformation conduisit, et concourt
aujourd'hui, à méconnaître, avec une sorte d'ingratitude
nationale, l'éminente supériorité de
notre incomparable Descartes, dont le génie, à la
fois scientifique et philosophique, n'a réellement

trouvé ensuite d'autres dignes rivaux que le grand
Leibnitz, et de nos jours l'immortel Lagrange,
si peu compris encore du vulgaire des géomètres.

Note 16:
Au début de cette phase, cette tendance irrationnelle et ombrageuse
me semble fortement marquée dans la célèbre controverse à
laquelle donna lieu, entre l'Angleterre et l'Allemagne, la priorité
d'invention de l'analyse infinitésimale. Cette longue querelle, déjà si
bien sentie par Fontenelle, et ensuite si bien jugée par Lagrange, dont
l'éminente décision, aussi impartiale que rationnelle, ne trouve plus
aucune opposition quelconque, offrit pendant presque tout son cours,
un mémorable contraste entre la rectitude et la loyauté de Leibnitz
ainsi que de la plupart de ses partisans, et les injustes subtilités de la
polémique anglaise. La conduite de Newton, en cette grave occasion,
fut assurément très peu honorable: puisque, d'un seul mot, il pouvait
terminer cette scandaleuse discussion, en se déclarant personnellement
convaincu, comme il ne pouvait manquer de l'être, de la parfaite
originalité de Leibnitz, la sienne n'étant pas d'ailleurs contestée: or,
ce mot, pressé de le dire, il ne le prononça jamais, en évitant toutefois,
par un silence trop prudent, qu'on pût lui reprocher formellement
aucune articulation contraire. J'espère que cette juste improbation
ne sera point attribuée à de vaines préventions nationales, dont je
me suis montré, j'ose le dire, pleinement affranchi, comme l'ont noblement
signalé les illustres critiques d'Édimbourg, dans leur bienveillant
examen des deux premiers volumes de ce Traité, en juillet 1838:
d'ailleurs, pour une controverse où la France était parfaitement désintéressée,
il serait difficile, ce me semble, de soupçonner l'impartialité
historique d'un Français jugeant, après plus d'un siècle, une discussion
scientifique entre l'Angleterre et l'Allemagne.

Quant au mouvement scientifique propre à cette
troisième phase, sans pouvoir offrir une originalité
aussi fondamentale que sous la phase précédente,
il présente cependant une éminente portée, bien
supérieure à celle du mouvement esthétique correspondant,
et qui laissera toujours subsister des
créations capitales, dues à des penseurs nullement
inférieurs à leurs prédécesseurs, quoique appliqués
à des difficultés d'une autre nature. En considérant
d'abord, suivant notre hiérarchie, les
sciences mathématiques, par lesquelles, en effet,
s'établit le mieux la filiation des deux phases, on y
doit distinguer deux principales séries de progrès:
l'une, relative au principe newtonien, pour la
construction graduelle de la mécanique céleste, et
qui donne lieu naturellement à l'essor des diverses
théories essentielles de la mécanique rationnelle;
l'autre, d'ailleurs intimement liée à celle-ci, remonte
à l'impulsion analytique de Leibnitz, émanée
de la grande révolution cartésienne, et détermine
l'admirable développement de l'analyse
mathématique, ordinaire ou transcendante, tendant
à généraliser et à coordonner toutes les conceptions
géométriques et mécaniques. Dans la

première série, Maclaurin, et surtout Clairaut,
établissent d'abord, au sujet de la figure des planètes,
la théorie générale de l'équilibre des
fluides, pendant que Daniel Bernoulli construit
suffisamment la théorie des marées; ensuite, d'Alembert
et Euler, relativement à la précession
des équinoxes, complètent la dynamique des solides,
en constituant la difficile théorie du mouvement
de rotation, en même temps que le
premier fonde, d'après son immortel principe,
le système analytique de l'hydrodynamique, déjà
ébauchée par Daniel Bernoulli; enfin, Lagrange
et Laplace complètent la théorie fondamentale
des perturbations, avant que le premier se consacrât
surtout aux éminens travaux de philosophie
mathématique qui devaient le mieux caractériser
son puissant génie, comme je l'indiquerai au chapitre
suivant. La seconde série est essentiellement
dominée par la grande figure d'Euler, dévouant
sa longue vie et son infatigable activité à
l'extension systématique de l'analyse mathématique,
et à développer l'uniforme coordination
que sa prépondérance devait introduire dans l'ensemble
de la géométrie et de la mécanique, où
jusque alors son intervention avait été secondaire
ou passagère: succession à jamais mémorable de
spéculations abstraites, où l'analyse développe

enfin toute sa puissante fécondité, sans dégénérer
en un dangereux verbiage, tendant à dissimuler,
sous des formes trop respectées, une profonde
stérilité mentale, ainsi qu'on l'a vu depuis très
fréquemment, par suite de l'esprit antiphilosophique
qui distingue aujourd'hui la plupart des
géomètres. En considérant l'ensemble de ce double
mouvement mathématique, on ne peut s'empêcher
de noter comment l'Angleterre y trouva la juste
punition de l'étroite nationalité scientifique qu'elle
avait tenté de se constituer, suivant les deux exclusions
connexes ci-dessus signalées: car, il en
résulta directement que, même pour la première
progression, les savans anglais ne purent prendre
en général, sauf le seul Maclaurin, qu'une part
très secondaire à l'élaboration systématique de la
théorie newtonienne, dont le développement et
la coordination analytique durent presque uniquement
appartenir à la France, à l'Allemagne,
et enfin à l'Italie, si dignement représentée par
le grand Lagrange.

L'ensemble de la physique proprement dite,
ébauché, sous la phase précédente, surtout par
la création des deux branches qui se rattachent à
l'astronomie, c'est-à-dire la barologie et l'optique,
se complète alors par l'élaboration scientifique de
la thermologie et de l'électrologie, qui la lient

directement à la chimie: la première branche, en
effet, commence alors à se dégager du vain régime
des entités chimériques et des fluides imaginaires,
d'après la lumineuse découverte de Black sur les
changemens d'état; la seconde, d'abord popularisée
par les ingénieux travaux de Franklin, acquiert
ensuite une certaine rationalité par les
judicieuses recherches de Coulomb, avant d'avoir
été altérée par l'abus de l'analyse mathématique.
Quant à l'astronomie pure, réduite à la géométrie
céleste, elle perd nécessairement la prépondérance
fondamentale qu'elle avait dû conserver jusque
alors, par suite de la systématisation de la mécanique
céleste, tendant à suggérer à priori les principales
lois relatives aux perturbations du mouvement
elliptique: aussi, parmi beaucoup d'illustres
observateurs, l'astronomie ne compte-t-elle alors
qu'un seul homme d'un vrai génie, le grand
Bradley, dont l'admirable élaboration sur l'aberration
de la lumière constitue certainement
le plus beau travail dont cette science puisse s'honorer
depuis Kepler.

Malgré le juste éclat de ces divers ordres de
travaux scientifiques, on doit regarder, ce me
semble, la création de la véritable chimie comme
surtout destinée à caractériser cette phase avec
plus d'originalité qu'aucune autre évolution

quelconque. Jusque alors bornée à une mystérieuse
accumulation de faits, dominée par les entités alchimiques,
la chimie, vers le milieu de cette période,
subit une transformation mémorable,
quoique purement provisoire, qui me semble fort
analogue à la préparation philosophique que l'hypothèse
des tourbillons avait opérée, un siècle auparavant,
pour la mécanique céleste: tel est l'office
préliminaire, aujourd'hui trop méconnu, de la
célèbre conception de Stahl, précédée de la tentative
trop mécanique de Boërhaave, et déterminant
une marche beaucoup plus rationnelle dans
l'ensemble des recherches chimiques, surtout
entre les mains de Bergmann et ensuite de Schéele.
Préparée, sous cette influence transitoire, par les
expériences capitales de Priestley et de Cavendish,
l'élaboration décisive du grand Lavoisier vint enfin
élever la chimie au rang des véritables sciences,
d'après une théorie admirablement conçue,
quoique une exploration plus étendue dût bientôt
lui ravir un ascendant, dont l'éminente rationnalité
n'est pas encore, à beaucoup près, dignement
remplacée. Aussi intermédiaire, à divers
égards, quant à la méthode que quant à la doctrine,
entre la philosophie purement inorganique et la
philosophie vraiment organique, cette nouvelle
science vient heureusement compléter l'ensemble

de l'étude fondamentale du monde extérieur par
l'institution normale d'un ordre de spéculations
physiques sur lequel l'esprit mathématique proprement
dit ne peut réellement exercer aucun
empire immédiat, si ce n'est à titre d'éducation:
ce qui a heureusement érigé dès lors, même quant
à la nature morte, un puissant abri contre l'imminente
invasion d'un tel esprit, qui, après avoir
nécessairement fondé la philosophie naturelle,
tend, par une irrationnelle exagération, à en altérer
radicalement l'essor ultérieur, jusqu'à ce
que la construction finale d'une philosophie
pleinement positive vienne directement contenir
cette dangereuse intervention, en réduisant, autant
que possible, l'esprit purement mathématique
à sa vraie destination, comme je l'ai expliqué
dans les trois premiers volumes de ce Traité.

Quoique la grande science biologique n'ait pu recevoir
que de nos jours sa vraie constitution rationnelle,
encore si imparfaite et si chancelante, il importe
de signaler, pendant cette troisième phase,
l'admirable mouvement préparatoire dont elle devient
alors l'objet, en résultat général des divers
essais isolés propres aux deux phases précédentes.
Les trois aspects essentiels, taxonomique, anatomique,
et physiologique, dont la combinaison permanente
caractérise ses spéculations fondamentales, y

donnèrent lieu à d'éminentes élaborations indépendantes,
essentiellement provisoires par cela même
qu'elles n'étaient point dirigées d'après des principes
communs, mais destinées à faire enfin dignement
ressortir le véritable esprit de chacun
d'eux: nettement dévoilé, pour le premier, par
les admirables conceptions du grand Linné succédant
aux heureuses inspirations de Bernard de
Jussieu; quant au second, par la suite des analyses
comparatives de Daubenton, ultérieurement
rationnalisée suivant les vues générales de Vicq-d'Azyr;
et enfin, pour le troisième, par l'exploration
fondamentale de Haller, suivie de
l'ingénieuse expérimentation de Spallanzani.
Conjointement à cette triple préparation, le
génie, éminemment synthétique et concret, de
notre grand Buffon caractérisait avec énergie les
principales relations encyclopédiques propres à
la science des corps vivans, et faisait surtout
sentir l'intime solidarité qui la distingue, en
même temps que sa haute destination morale et
sociale, spécialement signalée d'ailleurs par les
utiles indications secondaires de Georges Leroy
et de Charles Bonnet: toutefois, en relevant dignement
la mémoire scientifique et philosophique
de Buffon, que d'envieux détracteurs ont tenté
de réduire au simple mérite littéraire, l'impartiale

postérité n'oubliera jamais son aveugle obstination
à méconnaître l'importance capitale des conceptions
taxonomiques, dont les travaux de son
illustre émule suédois pouvaient si bien lui manifester
la vraie nature et l'indispensable destination.
Au reste, rien de définitif, en philosophie
biologique, ne pouvait encore sortir d'une
époque où, non-seulement la hiérarchie animale
n'était entrevue que d'une manière vague et empirique,
mais où même la notion élémentaire de
l'état vital restait radicalement confuse et incertaine,
puisque, des deux élémens inséparables
du dualisme fondamental qui le constitue, le
plus caractéristique et le plus varié était alors
totalement subordonné à l'autre, dont l'influence
plus simple devait être mieux saisissable; ce qui
donna lieu à tant d'irrationnelles exagérations
sur la prépondérance absolue des milieux biologiques,
comme si l'organisme était à la fois purement passif
et indéfiniment modifiable: cette
vicieuse tendance, si prononcée chez tous les
penseurs du siècle dernier, conduisit spécialement
Montesquieu à ses célèbres aberrations sur l'action
sociale des climats. Néanmoins, il importait
de signaler ici la première élaboration vraiment
scientifique de la philosophie organique, qui,
outre son extrême importance directe, est si

heureusement destinée, de sa nature, à mettre
enfin un terme indispensable à l'esprit de spécialité
dispersive émané de la philosophie inorganique,
dont le sujet inerte comporte une décomposition
presque illimitée, tandis que l'étude de
la vie pousse nécessairement à la régénération
de l'esprit d'ensemble, par l'indivisible connexité
de ses divers aspects, dont la division provisoire
et artificielle ne peut longtemps dissimuler la
nécessité finale de leur coordination nécessaire.
Quoique l'imitation trop servile du régime logique
propre aux sciences déjà formées, ait dû
d'abord engager naturellement les diverses spéculations
biologiques dans une marche trop peu
conforme à leurs vraies conditions caractéristiques,
il n'est pas douteux cependant que leur développement
ultérieur devait finir par dévoiler spontanément
une obligation aussi fondamentale, de manière
à modifier convenablement le mode primitif,
comme on commence à l'apercevoir aujourd'hui,
sans que toutefois une transformation aussi contraire
à la prépondérance actuelle de la philosophie
inorganique puisse être suffisamment réalisée autrement
que sous l'ascendant général de la vraie
philosophie positive, dont j'ai osé, le premier, entreprendre
enfin la construction directe, d'après
l'ensemble des différens matériaux antérieurs.


En appréciant, au cinquante-troisième chapitre,
la première apparition du véritable génie
scientifique, à la fois spéculatif et abstrait, par
les spéculations mathématiques des Grecs, j'ai
convenablement expliqué pourquoi il avait dû
être d'abord éminemment spécial, comme surgissant
dans un milieu, philosophique et social,
profondément hétérogène à sa nature, laquelle
n'aurait pu recevoir son développement caractéristique
sans l'indispensable isolement continu
des contemplations devenues positives envers
toutes celles qui restaient théologiques ou même
métaphysiques. Or, les diverses branches fondamentales
de la philosophie naturelle n'ayant pu
passer simultanément à l'état positif, et leur essor
initial ayant dû s'opérer, à de longs intervalles,
suivant la loi hiérarchique établie au début de
ce Traité, il est clair que cette même nécessité
primitive devait toujours subsister, quoique avec
une intensité décroissante, jusqu'à ce que tous
les aspects élémentaires eussent ainsi été successivement
assujettis à une positivité rationnelle, ce
qui n'existe point encore envers les études sociales,
excepté dans cet ouvrage. L'esprit de
spécialité, devenu de plus en plus dispersif à
mesure que la philosophie inorganique s'était
décomposée, restait donc en suffisante harmonie

avec les principaux besoins de l'évolution mentale
sous la phase que nous achevons d'apprécier:
toutefois, son office, évidemment provisoire, était
déjà très voisin de son entier accomplissement;
et son influence, qui, d'après l'anarchie philosophique,
s'exagérait à l'instant où elle aurait dû
décroître, commençait alors à devenir dangereuse,
suivant l'explication précédente, en tendant
à imprimer à la culture naissante de la
philosophie organique une impulsion trop exclusivement
analytique, contraire à sa nature et à
sa destination. Néanmoins, ces aberrations, seulement
imminentes, ne pouvaient se développer
que plus tard, et ne produisaient encore que des
inconvéniens secondaires; en sorte que cette
époque peut être envisagée comme le plus bel
âge de l'esprit de spécialité scientifique, personnifié
par la constitution des académies, dont les
membres n'étaient point alors parvenus à oublier
entièrement la conception fondamentale de Bacon
et de Descartes, où l'analyse spéciale n'était envisagée
que comme une préparation nécessaire à une
synthèse générale, toujours présente aux savans de
la seconde phase, quelque lointaine que dût leur
sembler sa réalisation ultérieure. La tendance dispersive
des travaux de détail fut, à cette époque,
très heureusement contenue par l'active impulsion

générale qui déterminait spontanément les savans,
comme les artistes, et d'une manière même
plus efficace quoique moins explicite, à seconder
le grand ébranlement philosophique propre au
siècle dernier, et dont la direction anti-théologique
devait tant sympathiser avec l'instinct
scientifique: j'ai assez expliqué la puissante consistance
mentale que cette indispensable opération
révolutionnaire dut recevoir d'une telle
assistance permanente, hautement caractérisée
surtout chez l'éminent géomètre qui fut l'un des
chefs principaux de cette élaboration dissolvante.
Malgré sa nature purement négative, qui la
rendait assurément peu susceptible de constituer
aucune liaison solide, l'influence provisoire de
cette philosophie, en vertu de sa seule généralité,
quelque imparfaite qu'elle dût être, servit réellement,
à cette époque, à empêcher l'esprit
scientifique de perdre totalement de vue les considérations
d'ensemble, qu'on affectait, au contraire,
de reproduire sans cesse, d'après des
aperçus plus ou moins superficiels. Par cette
réaction temporaire, où cette philosophie transitoire
rendait à la science l'équivalent des services
qu'elle en recevait, les savans trouvèrent alors,
comme les artistes, outre une immédiate destination
sociale, qui les incorporait davantage au

mouvement universel, une sorte de supplément
momentané à l'absence de toute vraie direction
systématique; tandis que, de nos jours, l'irrationnelle
prolongation de cette situation mentale,
maintenant trop arriérée, n'aboutit, au contraire,
chez les uns et les autres, qu'à justifier ordinairement
leur déplorable aversion de toute idée
générale.

Après avoir suffisamment caractérisé l'ensemble
du développement scientifique depuis le moyen-âge,
il ne nous reste plus maintenant, pour
compléter enfin notre indispensable appréciation
de la progression moderne, qu'à y considérer
sommairement le mouvement élémentaire de recomposition
sous un quatrième et dernier aspect
général, quant à l'évolution philosophique proprement
dite, en tant que provisoirement distincte
de l'évolution purement scientifique correspondante,
jusqu'à ce que l'esprit scientifique
et l'esprit philosophique, essentiellement identiques
au fond, aient acquis, l'un la généralité,
l'autre la positivité, qui leur manquent encore.
Mais, malgré la nécessité historique de cette distinction
transitoire, il est clair que notre appréciation
de la progression scientifique doit nous
permettre d'abréger beaucoup celle de la progression
philosophique, dont les diverses phases

ont toujours été déterminées par celles de la première,
à partir de la division fondamentale, organisée
dans les écoles grecques, entre la philosophie
naturelle devenue métaphysique, et la
philosophie morale restée théologique, comme
je l'ai tant expliqué. En outre, d'après la fusion
provisoire opérée entre ces deux philosophies, sous
l'ascendant métaphysique de la scolastique proprement
dite, pendant la dernière période du
moyen-âge, nous avons reconnu que l'esprit scientifique
et ce nouvel esprit philosophique étaient
restés essentiellement unis jusqu'à la fin de la première
partie de l'évolution moderne: en sorte que
nous n'avons plus réellement à considérer le mouvement
philosophique que sous les deux autres
phases, où il s'est de plus en plus isolé du mouvement
scientifique, jusqu'à ce que celui-ci ait
rempli les conditions qui doivent lui procurer
une entière suprématie, par une convenable
prépondérance prochaine de l'esprit d'ensemble
sur l'esprit de détail, tous deux enfin devenus
également positifs. Néanmoins, pour que cette
appréciation puisse être suffisamment caractéristique,
il faut d'abord revenir brièvement sur ce
point de départ, dont l'importance historique
est encore trop peu comprise, afin de mieux déterminer
la vraie nature de cette philosophie

transitoire que, dans le cours des trois derniers
siècles, la science devait toujours tendre à annuler
graduellement.

La grande transaction scolastique avait réalisé
autant que possible, le triomphe social de l'esprit
métaphysique, dont la profonde impuissance organique
s'est trouvée ainsi dissimulée, pendant
quelques siècles, d'après son intime incorporation
à l'ensemble de la constitution catholique, laquelle,
par ses éminentes propriétés politiques,
lui rendit certes un large équivalent de l'assistance
mentale qu'elle en reçut provisoirement.
Dès lors, en effet, la philosophie métaphysique,
toujours bornée auparavant à l'étude du monde
inorganique, compléta son domaine fondamental,
en étendant aussi ses entités caractéristiques à
l'homme moral et social; ce qui produisit, comme
je l'ai noté, un état, très précaire mais fort remarquable,
d'apparente homogénéité intellectuelle,
qui n'avait jamais pu exister encore depuis le partage
primordial opéré sous la première décadence
du polythéisme. En acceptant ainsi le dangereux
secours de la raison, la foi monothéique commençait
à se dénaturer d'une manière irrévocable,
aussitôt que, cessant de reposer exclusivement
sur la spontanéité universelle, liée à une révélation
directe et continue, elle subit la protection

des démonstrations, nécessairement susceptibles
de controverse permanente et même de réfutation
ultérieure, qui composaient la doctrine nouvelle
que, par une étrange incohérence, on qualifiait
déjà de théologie naturelle. Cette dénomination
historique caractérise très heureusement la conciliation
passagère qu'on avait ainsi tenté d'organiser
entre la raison et la foi, et qui ne pouvait
réellement aboutir qu'à l'absorption totale de la
seconde sous la première: car, elle représente le
dualisme contradictoire alors établi entre l'ancienne
notion de Dieu et la nouvelle entité de la
Nature, centres respectifs des deux philosophies
théologique et métaphysique. L'imminent antagonisme
de ces deux conceptions générales semblait
alors devoir être suffisamment contenu par
le principe fondamental qui, sous l'influence inaperçue
de l'instinct positif, les subordonnait l'une
et l'autre à la nouvelle hypothèse d'un Dieu créateur
primordial de lois invariables, qu'il s'était
aussitôt interdit de jamais changer, et dont l'application
spéciale et continue était irrévocablement
confiée à la Nature; ce qui constitue assurément
une fiction fort analogue à celle des publicistes
actuels sur la royauté constitutionnelle. Cette
étrange combinaison, où l'on tentait de concilier
le principe théologique avec le principe positif,

porte l'empreinte caractéristique de l'esprit métaphysique
qui l'avait élaborée, et qui s'y était évidemment
ménagé la plus belle part, en faisant
désormais de la Nature l'objet des contemplations
et même des adorations journalières, sauf la stérile
vénération réservée à la majestueuse inertie
de la divinité suprême, solennellement réduite à
une vague intervention initiale, où la pensée devait
de moins en moins remonter. Jamais le bon
sens vulgaire n'a pu réellement admettre ces subtilités
doctorales, qui neutralisaient radicalement
toutes les idées de volonté arbitraire et d'action
permanente, sans lesquelles les croyances théologiques
ne sauraient conserver leur véritable caractère
fondamental: aussi doit-on peu s'étonner
que l'instinct populaire poursuivît alors tant de
docteurs de l'accusation d'athéisme; puisque la
doctrine transitoire, ainsi qualifiée ultérieurement,
n'a pu consister au fond qu'à pousser jusqu'à
l'entière intronisation de la Nature cette première
restriction scolastique de la conception
monothéique, comme je l'ai expliqué au chapitre
précédent. Suivant une inversion vraiment décisive,
témoignage direct de l'irrévocable décadence
de toute théologie, ce que d'abord la raison publique
jugeait impie, semble constituer maintenant
la disposition la plus religieuse, qu'on s'épuise

vainement à produire par de nombreuses démonstrations,
où j'ai montré l'une des principales
causes historiques de la dissolution mentale du
monothéisme. On voit donc que le compromis
scolastique n'avait effectivement constitué qu'une
situation profondément contradictoire, dont la
stabilité était impossible, quoique son influence,
d'ailleurs inévitable, ait été longtemps indispensable
au développement fondamental de l'évolution
scientifique, selon nos explications antérieures.

Aucune discussion spéciale ne peut mieux caractériser
cette tendance générale que la grande
controverse scolastique entre les réalistes et les
nominalistes, si activement prolongée sous la première
phase moderne, et dont l'ensemble marque
très nettement la haute supériorité de la métaphysique
du moyen-âge sur celle de l'antiquité,
où l'action naissante de l'esprit positif était nécessairement
beaucoup moindre. La marche progressive
de ce long débat mesure en effet, avec beaucoup
d'exactitude, l'accroissement continu de
l'influence philosophique propre à l'évolution
scientifique, dont l'essor graduel devait spontanément
déterminer l'ascendant croissant du nominalisme
sur le réalisme: car, sous ces formes qui
semblent aujourd'hui si vaines, commençait alors

secrètement la lutte inévitable de l'esprit positif
contre l'esprit métaphysique, dont le principal
caractère consiste directement à personnifier des
abstractions qui ne sauraient avoir, hors de notre
intelligence, qu'une simple existence nominale.
Jamais les écoles grecques n'avaient, assurément,
pu offrir une contestation aussi élevée, ni surtout
aussi décisive, soit pour ruiner enfin le régime
des entités, soit même pour faire déjà soupçonner
la nature éminemment relative de la vraie philosophie.
Quoi qu'il en soit, il reste évident que l'esprit
métaphysique et l'esprit positif, presque
aussitôt après leur triomphe combiné sur l'esprit
monothéique, dernière modification possible de
l'esprit religieux, commençaient ainsi à tendre
vers une irrévocable séparation, qui ne pouvait
aboutir qu'à l'entier ascendant du second sur le
premier.

Pendant la première phase de l'évolution moderne,
nous avons vu, d'un côté, la métaphysique
occupée surtout de seconder par son action
critique l'heureuse insurrection du pouvoir temporel
contre la constitution catholique, tandis
que, de son côté, la science naissante se livrait
principalement à l'accumulation préalable des diverses
observations, sous les inspirations astrologiques
et alchimiques: en sorte que, malgré

leur divergence croissante, aucun grave conflit ne
pouvait directement surgir entre elles. Mais il n'en
devait plus être ainsi quand, sous la seconde
phase, l'ébranlement protestant eut mis, même
chez les peuples restés nominalement catholiques,
la philosophie métaphysique en possession presque
exclusive, ou du moins prépondérante, de l'autorité
spirituelle qu'elle avait toujours convoitée;
en même temps que l'esprit scientifique commençait
à manifester son vrai caractère fondamental,
par la convergence graduelle de son élaboration
spontanée vers des découvertes décisives, pleinement
incompatibles avec l'ensemble de l'ancienne philosophie,
aussi bien métaphysique que
théologique. On voit par là comment l'admirable
mouvement astronomique du XVIe siècle dût nécessairement
y conduire enfin la science à une opposition
directe envers la métaphysique, succédant
partout, sous des formes diverses mais équivalentes,
à la théologie proprement dite, dont elle
tendait dès lors à reconstruire, à son profit, l'antique
domination, à la fois mentale et sociale. Par
la nature même d'un tel antagonisme, il devait
d'abord être gravement défavorable à la science,
comme le prouvent alors tant de tristes exemples,
analogues à ceux de Cardan, de Ramus, etc.
Mais l'évolution logique proprement dite est celle

de toutes qui peut le moins être efficacement contenue,
soit parce que la portée n'en peut être ordinairement
comprise que lorsque son essor est assez
développé pour surmonter spontanément tous
les obstacles, soit en vertu de l'assistance involontaire
qu'elle doit naturellement trouver chez ceux-là
même qui prétendent lui opposer des entraves
systématiques. C'est pourquoi la persévérance,
d'ailleurs mutuellement inévitable, de ce conflit
décisif, y détermina nécessairement, dans le premier
tiers du XVIIe siècle, l'irrévocable décadence
du régime des entités, dès lors accomplie envers
les phénomènes généraux du monde extérieur, et
par suite plus ou moins imminente relativement à
tous les autres, à mesure qu'ils deviendraient suffisamment
accessibles à la positivité rationnelle.

Tous les élémens principaux de la république
européenne, sauf la seule Espagne, alors engourdie
par la politique rétrograde, prirent une part
capitale à cet immense débat, qui constituait enfin
la première apparition caractéristique de la
philosophie définitive, et qui, par suite, devait
exercer une influence fondamentale sur l'ensemble
des destinées ultérieures de l'humanité. L'Allemagne
avait doublement déterminé, au siècle précédent,
cette crise décisive, soit par l'ébranlement
protestant, soit surtout par les belles découvertes

astronomiques de Copernic, de Tycho-Brahé, et
enfin du grand Kepler: mais, absorbée par les
luttes religieuses, elle n'y put activement concourir.
Au contraire, l'Angleterre, l'Italie et la
France fournirent chacune à cette noble élaboration
un éminent coopérateur, en y faisant participer
trois immortels philosophes, dont les génies
très divers y étaient également indispensables,
Bacon, Galilée et Descartes, que la plus lointaine
postérité proclamera toujours les premiers fondateurs
immédiats de la philosophie positive; puisque
chacun d'eux en a déjà dignement senti le vrai
caractère, suffisamment compris les conditions
nécessaires, et convenablement prévu l'ascendant
final. Comme l'action de Galilée, inséparable de
ses admirables découvertes, appartient essentiellement
à l'évolution scientifique proprement dite,
il serait superflu de revenir maintenant sur cette
belle série de travaux qui, tandis qu'on définissait
ailleurs, par une discussion directe, l'esprit général
de la nouvelle manière de philosopher, se
bornait à la caractériser activement, par une
extension décisive, sans laquelle les préceptes
abstraits eussent été trop vaguement appréciables.
Quant aux travaux directement philosophiques de
Bacon et de Descartes, également dirigés contre
l'ancienne philosophie, et pareillement destinés à

constituer la nouvelle, leurs différences essentielles
présentent à la fois une remarquable harmonie,
soit avec la nature propre de chaque philosophe,
soit avec celle du milieu social correspondant.
Chacun d'eux établit, sans doute, avec une irrésistible
énergie, la nécessité d'abandonner irrévocablement
l'ancien régime mental; tous deux s'accordent
spontanément à faire nettement ressortir
les attributs élémentaires du régime nouveau;
enfin, tous deux proclament hautement la destination
purement provisoire de l'analyse spéciale
qu'ils prescrivent impérieusement, mais dont ils
signalent déjà l'indispensable tendance ultérieure
vers une synthèse générale, aujourd'hui si déplorablement
oubliée, à l'époque même que la marche
nécessaire de l'évolution humaine assigne si clairement
à son élaboration directe. Malgré cette conformité
fondamentale, l'indispensable concours
philosophique de Bacon et de Descartes ne pouvait
nullement dissimuler l'extrême diversité que
l'organisation, l'éducation, et la situation avaient
nécessairement établie entre eux. D'une nature
plus active, mais moins rationnelle, et, à tous
égards, moins éminente, préparé par une éducation
vague et incohérente, soumis ensuite à l'influence
permanente d'un milieu essentiellement
pratique, où la spéculation était étroitement

subordonnée à l'application, Bacon n'a qu'imparfaitement
caractérisé le véritable esprit scientifique,
qui, dans ses préceptes, flotte si souvent
entre l'empirisme et la métaphysique, surtout envers
l'étude du monde extérieur, base immuable
de toute la philosophie naturelle; tandis que Descartes,
aussi grand géomètre que profond philosophe,
appréciant la positivité à sa vraie source
initiale, en pose avec bien plus de fermeté et de
précision les conditions essentielles, dans cet admirable
discours où, en retraçant naïvement son
évolution individuelle, il décrit, à son insu, la
marche générale de la raison humaine; cette appréciation
concise sera toujours relue avec fruit,
même après que la diffuse élaboration de Bacon
n'offrira plus qu'un simple intérêt historique.
Mais, sous un autre aspect fondamental, quant
à l'étude de l'homme et de la société, Bacon présente,
à son tour, une incontestable supériorité
sur Descartes, qui, en constituant, aussi bien que
l'époque le comportait, la philosophie inorganique,
semble abandonner indéfiniment à l'ancienne méthode
le domaine moral et social; pendant que
Bacon a surtout en vue l'indispensable rénovation
de cette seconde moitié du système philosophique,
qu'il ose même concevoir déjà comme finalement
destinée à la régénération totale de l'humanité:

différence qu'il faut attribuer, soit à la diversité
de leurs génies, l'un plus sensible à la rationnalité,
l'autre à l'utilité, soit à ce que la position du
premier devait lui faire mieux apprécier qu'au
second l'état radicalement révolutionnaire de l'Europe
moderne; double distinction alors correspondante
à celle entre le catholicisme et le protestantisme.
On doit toutefois noter, à ce sujet, que
l'école cartésienne a spontanément tendu à corriger
les imperfections de son chef, dont la métaphysique
n'a certainement jamais obtenu, en
France, l'ascendant qu'y prenait sa théorie corpusculaire;
au lieu que l'école baconienne a bientôt
tendu, en Angleterre, et même ailleurs, à
restreindre les hautes inspirations sociales de son
fondateur, pour exagérer, au contraire, ses inconvéniens
abstraits, en laissant trop souvent dégénérer
l'esprit d'observation en une sorte de stérile
empirisme, trop aisément accessible à une patiente
médiocrité. Aussi, quand les savans actuels veulent
donner une certaine apparence philosophique
au déplorable esprit de spécialité exclusive qui
domine parmi eux, on peut remarquer qu'ils affectent
partout de s'appuyer sur Bacon, et non sur
Descartes, dont ils ont déprécié même la mémoire
scientifique; quoique les préceptes du premier ne
soient cependant pas moins contraires, au fond

que les conceptions du second à cette irrationnelle
disposition, directement opposée au but commun
que ces deux grands philosophes ont également
proclamé.

Quelle que fût, dans l'évolution générale de l'humanité,
l'importance vraiment fondamentale de ces
deux élaborations convergentes, il est néanmoins
évident que, ni séparées, ni même réunies, elles ne
pouvaient aucunement suffire, soit pour la doctrine,
soit seulement pour la méthode, à constituer réellement
la philosophie positive, dont le véritable esprit
ne pouvait alors être suffisamment caractérisé que
par les études géométriques ou astronomiques, et
commençait à peine à s'étendre aussi aux plus simples
théories de la physique proprement dite, sans
même embrasser déjà l'ensemble élémentaire de
la science inorganique, puisque la chimie n'y devait
être convenablement assujétie que vers la fin
de la phase suivante. On comprend surtout combien
l'avénement, encore moins préparé, de la
science biologique était, à cet égard, profondément
indispensable, comme seul apte à faire dignement
apprécier la nouvelle manière de philosopher
sous les aspects les plus nécessaires à son
extension finale aux conceptions morales et sociales,
suivant le noble but indiqué par Bacon. Cette
grande impulsion ne pouvait donc que signaler

suffisamment l'introduction décisive d'une philosophie
nouvelle, montrer vaguement le terme général
de son essor initial, et faire imparfaitement
pressentir les conditions principales de sa préparation
graduelle pendant les deux siècles qui devaient
précéder son élaboration d'ensemble: ni
l'un ni l'autre des deux illustres fondateurs n'avait
alors en vue qu'un développement provisoire,
destiné à rendre successivement positifs tous les
divers élémens essentiels des spéculations humaines,
afin de permettre ultérieurement une systématisation
définitive, dont aucun d'eux ne supposait
réellement la possibilité immédiate, quelque
confusément qu'il en dût concevoir la nature et
la destination. La situation fondamentale de l'esprit
humain restait donc encore nécessairement
transitoire, jusqu'à l'évolution décisive de la
science chimique, et surtout de la science biologique.
Pour tout cet intervalle, il n'y avait vraiment
lieu qu'à modifier, par un dernier amendement
général, le partage primordial organisé par
Aristote et Platon entre la philosophie naturelle
et la philosophie morale, en faisant avancer chacune
d'elles d'une phase dans le développement
élémentaire dont la loi sert de base à tout ce Traité,
mais en continuant à laisser entre elles une divergence
non moins radicale, et même bien plus

prononcée; puisque la première, désormais passée à
l'état positif, devait être beaucoup plus contradictoire
envers la seconde, devenue purement métaphysique,
que lorsque celle-ci était théologique et
l'autre métaphysique, comme à l'origine de cette
indispensable séparation provisoire: ce qui devait
faire aisément prévoir le peu de durée d'une transaction
aussi incohérente, malgré sa nécessité actuelle.
Descartes, appréciant une telle situation
avec plus de profondeur et de netteté que son illustre
collègue, entreprit directement de régulariser
cette nouvelle répartition, où il étendit le
domaine positif autant qu'on pouvait l'oser alors,
en y faisant rentrer jusqu'à l'étude intellectuelle et
morale des animaux, d'après sa célèbre hypothèse
d'automatisme, dont j'ai spécialement indiqué, au
quarante-cinquième chapitre, l'office momentané,
sans en dissimuler l'inévitable danger; il ne laissa
à la métaphysique que le seul domaine qui ne pût
encore lui être ôté, en la réduisant à l'étude isolée
de l'homme moral et de la société. Mais, en coordonnant
ces attributions extrêmes de l'ancienne
philosophie, son génie éminemment systématique
l'emporta à leur donner trop d'importance, en
tentant de leur imprimer une rationnalité plus
consistante qu'il ne convenait à la dernière fonction
provisoire d'une doctrine prête à s'éteindre

sous la prochaine extension simultanée de l'évolution
scientifique et de l'ébranlement révolutionnaire:
aussi cette seconde partie de son élaboration
philosophique, beaucoup moins en harmonie
avec l'état fondamental des esprits, n'eut-elle
point, à beaucoup près, surtout en France, l'éclatant
succès de la première, même quand Malebranche
s'en fut exclusivement emparé. Quant à
Bacon, qui n'avait en vue aucun partage méthodique,
et qui, au contraire, poursuivait surtout la
régénération des études morales et sociales, il était
spontanément préservé de toute semblable déviation:
mais cependant la haute impossibilité, bientôt
constatée, de rendre déjà positives ces deux
parties extrêmes du système philosophique, dut
nécessairement conduire son école à reconnaître
également, d'une manière plus ou moins explicite,
le besoin provisoire de la répartition établie,
ou plutôt modifiée, par Descartes, en évitant ainsi
toutefois de lui attribuer, en général, une aussi
vicieuse consistance. La recherche prématurée
d'une unité encore impossible ne pouvait alors
aboutir certainement qu'à tout replacer sous l'uniforme
domination d'une métaphysique plus ou
moins prononcée, comme le montrèrent avec tant
d'évidence, à la fin de cette phase, ou au commencement
de la suivante, les vains efforts,

presque simultanés, de Malebranche et de Leibnitz,
pour établir une entière coordination philosophique,
l'un d'après sa fameuse prémotion physique,
l'autre par sa célèbre conception des monades.
Quoique la seconde tentative fût d'ailleurs beaucoup
plus progressive que l'autre, en tant
que fondée sur un principe beaucoup moins théologique,
toutes deux furent cependant également
impuissantes à dissoudre réellement la répartition
fondamentale, quelque contradictoire, et par suite
provisoire qu'elle dût justement sembler déjà: ce
qui peut faire spécialement sentir combien devait
être profonde une telle nécessité transitoire, contre
laquelle a ainsi échoué l'énergique génie du grand
Leibnitz.

Tel était donc le premier résultat général de
la haute impulsion philosophique imprimée par
Bacon et par Descartes, sous l'influence spontanée
de l'évolution scientifique: l'esprit positif,
ayant enfin conquis son émancipation partielle,
devenait seul maître de la philosophie naturelle
proprement dite; l'esprit métaphysique, dès lors
essentiellement isolé, exerçait sur la philosophie
morale sa vaine domination provisoire, dont le
terme naturel était déjà appréciable: par là s'est
trouvée irrévocablement dissoute la systématisation
passagère qu'avait établie, à la fin du moyen-âge,

l'uniforme assujettissement des diverses conceptions
humaines au pur régime des entités.
Dès ce moment, il n'a pu réellement exister aucune
philosophie quelconque, jusqu'à la tentative
directe que j'ai entreprise dans cet ouvrage pour
l'organisation totale de la philosophie positive,
dont tous les élémens principaux m'ont paru assez
élaborés désormais pour que sa construction finale
devînt possible, d'après l'extrême extension que je
m'efforce de lui donner, en y faisant rentrer les
études sociales, comme Gall y a suffisamment ramené
les études morales: et, si j'échoue, l'interrègne
philosophique se prolongera nécessairement
jusqu'à une plus heureuse élaboration ultérieure.
Car, pendant tout cet intervalle d'environ deux
siècles, l'esprit d'ensemble, qui doit essentiellement
caractériser toute philosophie digne de ce
nom, quelles qu'en soient la nature et la destination,
n'a pu véritablement se trouver nulle part;
pas plus chez ceux qui, continuant à s'appeler
philosophes, entreprenaient désormais la vaine
appréciation directe des phénomènes les plus spéciaux
et les plus compliqués, sans la fonder sur
celle des phénomènes les plus simples et les plus
généraux, que chez les savans eux-mêmes qui,
faisant ouvertement profession d'une spécialité
alors indispensable, devaient borner leurs

recherches préparatoires à l'analyse partielle d'un
seul ordre de phénomènes. Par suite d'un tel
isolement, la métaphysique a dû perdre rapidement
le crédit universel qu'elle avait jusque alors
conservé, et qui tenait essentiellement à son intime
solidarité antérieure avec l'évolution scientifique,
depuis la séparation grecque entre le domaine
métaphysique et le domaine théologique.
En même temps, les plus éminens penseurs s'étant
naturellement tournés vers les sciences,
sauf un très petit nombre d'immortelles exceptions,
la philosophie proprement dite, qui, au
fond, cessait ainsi d'exiger de graves études préparatoires,
dès lors sans consistance mentale
entre la science et la théologie, a dû bientôt tomber
aux mains des simples littérateurs, qui, en
l'appliquant à la démolition radicale de l'ancienne
organisation spirituelle, lui ont heureusement
procuré, sous la troisième phase, une destination
sociale susceptible de dissimuler momentanément
sa profonde caducité intrinsèque, comme je l'ai
suffisamment expliqué. Quant à son activité
propre et directe, elle s'est dès lors nécessairement
consumée, comme aujourd'hui, en une
vaine et fastidieuse reproduction des principales
aberrations, soit intellectuelles, soit politiques, qui
avaient agité les anciennes écoles grecques, les unes

plus théologiques, les autres plus ontologiques,
mais toutes presque également vicieuses, et surtout
pareillement ambitieuses de la chimérique
théocratie métaphysique que j'ai suffisamment
appréciée, et dont on vit alors, par suite d'une
semblable direction mentale, se renouveler, chez
la plupart de ces philosophes incomplets, l'espoir
plus ou moins explicite. Les deux cas ont
même dû offrir cette grave différence que les controverses
antiques avaient naturellement abouti à
la systématisation monothéique, dont l'importance,
surtout sociale, était assurément fondamentale,
quoique purement transitoire; tandis
que ces discussions modernes n'étaient réellement
susceptibles d'aucune issue et ne pouvaient servir
qu'à empêcher que les élaborations partielles dont
l'humanité était alors justement préoccupée n'y
fissent perdre totalement le souvenir de l'esprit
d'ensemble, qu'il faut, à tout prix, toujours maintenir
sous une forme quelconque, même seulement
spécieuse, afin de conserver l'indispensable
continuité de l'évolution générale. Il serait
donc superflu d'examiner ici les principales différences
européennes d'un mouvement métaphysique
partout devenu désormais essentiellement
étranger à la marche nécessaire du développement
humain. Chacun sait d'ailleurs que ces

différences ont surtout consisté dans les diverses
manières d'envisager l'essor abstrait de notre entendement,
où les uns ont seulement apprécié
les conditions extérieures, tandis que les autres
en établissaient exclusivement les conditions intérieures:
ce qui a constitué deux systèmes, ou
plutôt deux modes, également irrationnels et chimériques,
par cela même qu'ils séparaient les
deux notions de milieu et d'organisme, dont la
combinaison permanente constitue la base indispensable
de toute saine spéculation biologique,
aussi bien envers les phénomènes intellectuels et
moraux que relativement à tous les autres, comme
je l'ai pleinement démontré aux quarantième et
quarante-cinquième chapitres: cette vaine séparation
n'était, au reste, qu'une inexcusable reproduction
de l'antique rivalité qui avait divisé
jadis les écoles opposées d'Aristote et de Platon,
et que la scolastique avait, au moyen-âge, heureusement
suspendue. Toutefois, il est juste de
noter que le premier ordre d'aberrations était, par
sa nature, moins écarté que le second de la
marche vraiment normale, puisque, dans l'étude
préparatoire de tout sujet biologique, l'influence
du milieu devait naturellement être appréciée
avant celle de l'organisme, suivant la tendance
constante de la véritable philosophie, passant

toujours du monde à l'homme, afin de procéder
sans cesse du plus simple au plus complexe: j'ai
ci-dessus remarqué, en effet, que cette vicieuse
disposition à s'occuper presque exclusivement des
influences extérieures s'étendait alors à toutes les
études physiologiques, sans exception des moins
difficiles; ce qui doit historiquement atténuer les
torts primitifs d'une telle métaphysique, en indiquant,
malgré la gravité de ses dangers ultérieurs,
qu'elle était alors moins éloignée que sa
rivale de la vraie direction positive. Quant à la répartition
européenne de ces deux ordres d'erreurs,
elle me semble avoir dû finalement correspondre,
en général, à la division entre le catholicisme et
le protestantisme, d'après les motifs essentiels
qui nous ont expliqué, au chapitre précédent, la
destination naturelle des pays catholiques, et surtout
de la France, à devenir, sous la troisième
phase, le principal siége de l'élaboration négative,
dirigée par un esprit métaphysique nécessairement
plus critique et dès lors plus rapproché
de l'esprit positif; tandis que, chez les populations
protestantes, l'esprit métaphysique, désormais profondément
incorporé au gouvernement, avait dû
remonter davantage vers l'état purement théologique,
et, par suite, procéder, au contraire, plus
explicitement de l'homme au monde, en considérant

surtout, dans l'essor mental, les conditions
intérieures, quelque vicieuse que dût être d'ailleurs
cette étude, ainsi séparée de toute notion
réelle de l'organisme humain. Ces tendances respectives
à l'aristotélisme ou au platonisme avaient
dû toutefois être précédées, en Angleterre, d'une
mémorable exception, que j'ai déjà suffisamment
appréciée, relativement à l'école passagère de
Hobbes, suivi de Locke, laquelle, sous l'impulsion
baconienne pour la régénération directe
des études morales et sociales, avait dû entreprendre
d'abord une critique radicale, et par conséquent
aristotélique, dont le développement, et
surtout la propagation, devaient ensuite s'opérer
ailleurs.

Avant de quitter cette seconde phase, aussi
décisive pour l'évolution philosophique que pour
l'évolution scientifique, j'y dois sommairement
signaler les premiers germes essentiels de la rénovation
finale de la philosophie politique, que
Hobbes et Bossuet me semblent avoir directement
préparée, vers la fin de cette mémorable période,
dont le début avait été marqué, sous ce rapport,
par quelques heureux essais partiels de Machiavel,
afin de rattacher à des causes purement naturelles
l'explication de certains phénomènes politiques,
quoique son énergique sagacité ait été

essentiellement neutralisée par une appréciation
radicalement vicieuse de la sociabilité moderne,
qu'il ne put jamais distinguer suffisamment de
l'ancienne. La célèbre conception politique de
Hobbes sur l'état de guerre primordial et sur le
prétendu règne de la force, a presque toujours
été gravement méconnue jusqu'ici, d'après les
injustes antipathies indiquées au chapitre précédent;
mais, en l'étudiant d'une manière convenablement
approfondie, on sentira que, eu égard
aux temps, elle a constitué, sous l'obscurité des
formes métaphysiques, un puissant aperçu primordial,
à la fois statique et dynamique, de la
prépondérance fondamentale des influences temporelles
dans l'ensemble permanent des conditions
sociales inhérentes à l'imparfaite nature de
l'humanité; et, en second lieu, de l'état nécessairement
militaire des sociétés primitives. En se
rappelant l'active consécration contemporaine
des fictions métaphysiques sur l'état de nature et
le contrat social, on sentira, j'espère, l'éminente
valeur de ce double aperçu, qui déjà tendait à introduire
énergiquement la réalité au milieu de ces
hypothèses fantastiques. Quant à la participation
de notre grand Bossuet à cette préparation initiale
de la saine philosophie politique, elle est plus évidente
et moins contestée, surtout d'après son

admirable élaboration historique, où, pour la première
fois, l'esprit humain tentait de concevoir
les phénomènes politiques comme réellement assujettis,
soit dans leur coexistence, soit dans leur
succession, à certaines lois invariables, dont l'usage
rationnel pût permettre, à divers égards,
de les déterminer les uns par les autres. Malgré
que l'inévitable prépondérance du principe théologique
ait dû profondément altérer une conception
aussi avancée, elle n'a pu dissimuler son
éminente valeur, ni même empêcher son heureuse
influence ultérieure sur le perfectionnement universel
des études historiques sous la phase suivante;
on sent, au reste, qu'elle ne pouvait naître alors
qu'au sein du catholicisme, dont elle constitue la
dernière inspiration capitale, puisque l'instinct
négatif empêchait ailleurs toute juste appréciation
quelconque de l'ensemble de l'évolution humaine.
Il n'est pas inutile de noter, en outre,
que la destination spéciale de cette immortelle
composition concourait spontanément à mieux
caractériser sa nature, en présentant directement
l'histoire systématique comme la base nécessaire
de l'éducation politique.

Cet examen complet de la seconde phase de
l'évolution philosophique était ici particulièrement
indispensable pour expliquer convenablement

la formation historique d'une situation très
peu comprise, et qui cependant n'a pu encore
subir aucun changement essentiel; mais ce travail
même nous dispense d'insister beaucoup sur
la troisième phase, qui, sous ce rapport, ne dut
être, à tous égards, qu'une simple extension de la
précédente. Dans l'ordre moral, on y remarque
surtout l'heureuse tendance de l'école écossaise,
d'après l'indépendance spéculative plus prononcée
que lui procuraient à la fois son état d'opposition
presbytérienne au sein de l'organisme anglican,
et son défaut même de principes propres
au milieu des vaines controverses sur l'exclusive
appréciation des conditions extérieures ou intérieures
de l'essor mental. Car cette école, dont
toute la valeur était due à l'éminent mérite des
penseurs qui s'y trouvaient alors rapprochés sans
aucune liaison vraiment systématique, put, à cette
époque, utilement tenter de rectifier les graves
aberrations critiques de l'école française, quoique
son inconsistance caractéristique ne pût aucunement
lui permettre d'en arrêter le cours inévitable,
qui n'a pu être vraiment contenu, comme je
l'ai montré au quarante-cinquième chapitre, que
par l'avénement ultérieur de la saine physiologie
cérébrale. Sous l'aspect purement mental, l'un
des principaux membres de cette illustre

association, le judicieux Hume, par une élaboration
plus originale sur la théorie de la causalité, entreprend
avec hardiesse, mais avec les inconvéniens
inséparables de la scission générale entre la science
et la philosophie, d'ébaucher directement le vrai
caractère des conceptions positives. Malgré toutes
ses graves imperfections, ce travail constitue, à mon
gré, le seul pas capital qu'ait fait l'esprit humain
vers la juste appréciation directe de la nature
purement relative propre à la saine philosophie,
depuis la grande controverse entre les réalistes et
les nominalistes, où j'ai ci-dessus indiqué le premier
germe historique de cette détermination
fondamentale. On doit aussi noter, à cet égard,
le concours spontané des ingénieux aperçus de
son immortel ami Adam Smith sur l'histoire générale
des sciences, et surtout de l'astronomie,
où il s'approche peut-être encore davantage du
vrai sentiment de la positivité rationnelle; je me
plais à consigner ici l'expression de ma reconnaissance
spéciale pour ces deux éminens penseurs,
dont l'influence fut très utile à ma première éducation
philosophique, avant que j'eusse découvert
la grande loi qui en a nécessairement dirigé tout
le cours ultérieur.

Quant à la préparation graduelle de la saine
philosophie politique, ébauchée, sous la seconde

phase, par Hobbes et par Bossuet, comme je
viens de l'expliquer, on doit d'abord remarquer
l'heureuse amélioration qui commence, au siècle
dernier, à s'introduire partout dans les compositions
historiques, où la marche fondamentale
du développement social devient de plus en plus
le but spontané des plus célèbres productions;
autant du moins que peut le permettre l'absence
irréparable de toute théorie d'évolution, dont
l'usage élèvera nécessairement à la dignité scientifique
des travaux restés jusqu'ici essentiellement
littéraires, malgré ces utiles modifications, où
l'école écossaise s'est tant distinguée. Il serait injuste
d'oublier, à ce sujet, l'élaboration bien plus
modeste, mais encore plus indispensable, des
utiles et ingénieux érudits qui, sous la seconde
phase, et surtout sous la troisième, dévouèrent
leur infatigable activité à l'éclaircissement partiel
des principaux points de l'histoire antérieure,
dans tant d'intéressans mémoires de notre ancienne
Académie des inscriptions, dans l'importante
collection du judicieux Muratori, etc. Trop
dédaignés aujourd'hui de nos savans, dont la
marche spéciale est, toutefois, en beaucoup d'occasions,
encore moins rationnelle, ces estimables
travaux figurent, à mes yeux, pour la préparation
de la sociologie positive, comme les

accumulations analogues de matériaux provisoires,
sous la première phase, et même sous la seconde,
pour la formation ultérieure de la chimie et de
la biologie: c'est uniquement grâce aux lumineuses
indications, directes ou indirectes, qui
en sont naturellement dérivées, que la sociologie
peut maintenant commencer à sortir enfin de
cet état préliminaire, où toutes les autres sciences
avaient déjà passé, et s'élever convenablement
à la positivité systématique que je m'efforce de
lui imprimer ici.

Malgré l'incontestable utilité de ces diverses
améliorations, la seule conception capitale qu'on
doive regarder comme réellement propre à cette
troisième phase consiste dans la grande notion
du progrès humain, qui, sous l'ascendant même
de l'élaboration négative, prépare directement le
principe d'une vraie réorganisation mentale,
comme je l'ai expliqué au quarante-septième et au
quarante-huitième chapitre. Son premier germe
devait spontanément ressortir, même dès la seconde
phase, de l'ensemble de l'évolution scientifique,
qui, plus clairement qu'aucune autre, suggère
l'idée d'une vraie progression, dont les termes se
succèdent par une irrécusable filiation nécessaire.
Aussi, avant la fin de cette phase, Pascal avait-il
réellement formulé, le premier, la conception

philosophique du progrès humain, sous la secrète
impulsion naturelle de l'histoire générale
des sciences mathématiques. Toutefois, cette heureuse
innovation ne pouvait aucunement fructifier
tant que sa vérification effective restait bornée
à une seule évolution partielle, quelle qu'en
fût de plus en plus l'extrême importance: puisqu'il
faut au moins deux cas pour s'élever, par
leur rapprochement, à une généralisation durable,
même envers les plus simples sujets de nos
spéculations quelconques; et, en outre, un troisième
cas devient toujours indispensable pour
confirmer la comparaison primitive. La première
de ces deux conditions logiques était, à la vérité,
facilement remplie d'après l'évidente conformité
de la progression industrielle avec la progression
scientifique; mais il restait à satisfaire à l'autre condition,
en vérifiant une telle convergence par une
convenable appréciation de la troisième évolution
élémentaire. Car, suivant une étrange coïncidence,
l'évolution morale et politique, qui présentait,
au fond, la plus irrésistible confirmation,
et qui, en effet, au moyen-âge, avait inspiré au
catholicisme l'ébauche imparfaite de cette notion
fondamentale, ne pouvait plus être employée
alors à une semblable démonstration, d'après
l'inévitable ascendant provisoire du mouvement

de décomposition, qui, dès le XIVe siècle, disposait
de plus en plus toutes les classes de
la société européenne à concevoir comme une
période de rétrogradation les temps qui, au contraire,
ont été le plus profondément caractérisés
par le perfectionnement universel de la sociabilité
humaine, ainsi que je crois l'avoir pleinement
établi désormais. On comprend dès lors quelle
devait être, au début de la troisième phase, l'importance
vraiment décisive de la grande controverse,
si heureusement agrandie et rationalisée
à la fois par l'éminent Fontenelle et le judicieux
Perrault, à l'occasion de l'aveugle obstination de
certains classiques français à méconnaître le mérite
général de la moderne évolution esthétique
comparée à l'ancienne. L'appréciation extrêmement
délicate d'une telle comparaison, suivant
nos explications antérieures, provoquait nécessairement
une discussion très approfondie, où
tendaient successivement à s'introduire tous les
principaux aspects sociaux, malgré les efforts continus
de Boileau et de ses coopérateurs pour restreindre
une contestation philosophique dont ils
se sentaient radicalement incapables de soutenir
dignement l'extension inévitable. D'après la sage
direction que Fontenelle, appuyé surtout sur
l'évolution scientifique, sut habilement imprimer

à l'ensemble de cette éminente controverse, quoique
le sujet primitif du débat restât enveloppé
d'un doute général qui subsiste encore essentiellement,
la notion du progrès humain, spontanément
secondée par l'instinct universel de la civilisation
moderne, s'établit alors d'une manière
aussi systématique que pouvait le comporter la
grande anomalie apparente relative au moyen-âge.
Cette prétendue exception à la loi du progrès n'a
pas cessé de se faire sentir jusqu'à présent, malgré
d'insuffisantes rectifications partielles; et j'ose
dire qu'elle ne pouvait être convenablement résolue
que par la théorie fondamentale d'évolution,
à la fois intellectuelle et sociale, établie,
pour la première fois, dans cet ouvrage. Néanmoins,
il serait injuste de ne point signaler spécialement,
à ce sujet, l'heureuse influence indirectement
émanée, pendant la seconde moitié de
la phase que nous achevons d'apprécier, du développement
spontané de la doctrine critique et
transitoire qu'on a si improprement qualifiée d'économie
politique. En effet, cette élaboration
provisoire, en fixant enfin l'attention générale
sur la vie industrielle des sociétés modernes,
quoique avec tous les graves inconvéniens philosophiques
inhérens à la nature vague et absolue de
toute conception métaphysique, comme je l'ai

indiqué au quarante-septième chapitre, tendit à
ébaucher l'appréciation historique de la vraie différence
temporelle entre notre civilisation et celle
des anciens; ce qui devait ultérieurement conduire
à se former une juste idée politique de la
sociabilité intermédiaire, dont la nature propre
n'aurait pu être autrement aperçue, suivant l'universelle
obligation logique de ne juger aucun
état moyen que d'après les deux extrêmes qu'il
doit réunir. C'est, sans doute, sous l'influence
d'une telle préparation mentale que l'illustre
économiste Turgot fut amené, vers la fin de cette
troisième phase, à construire directement sa célèbre
théorie de la perfectibilité indéfinie, qui,
malgré son caractère essentiellement métaphysique,
servit ensuite de base au grand projet historique
conçu par Condorcet, sous l'indispensable inspiration
de l'ébranlement révolutionnaire, selon
les explications spéciales du quarante-septième
chapitre, naturellement complétées au chapitre
qui va suivre. J'ai d'ailleurs suffisamment apprécié
d'avance, dans cette même quarante-septième leçon,
avec toute l'importance spéciale que méritait
une telle exception, la tentative éminemment
prématurée du grand Montesquieu pour
concevoir enfin directement les phénomènes sociaux
comme aussi assujettis que tous les autres

à d'invariables lois naturelles: on a dû remarquer
alors que l'inévitable avortement d'une conception
trop supérieure à l'ensemble de la phase
correspondante n'a permis à cette mémorable
élaboration d'autre influence réelle que celle relative,
non à l'admirable instinct qui l'avait inspirée,
mais aux graves aberrations, théoriques
ou pratiques, qui en accompagnèrent le cours,
surtout quant à l'action politique des climats, et
à l'irrationnelle admiration de la constitution
transitoire propre à l'Angleterre.

Après avoir ainsi totalement apprécié la moderne
évolution philosophique, depuis son origine
au moyen-âge jusqu'au début de la grande
crise française, terme naturel de notre analyse
actuelle, il est impossible de n'y pas remarquer,
encore plus clairement qu'envers nos trois autres
évolutions partielles, que son ensemble, confusément
composé d'une foule de spécieux débris mêlés
à quelques matériaux très précieux mais très
rares et surtout fort incohérens, constitue seulement
une simple élaboration préliminaire, qui
ne peut trouver d'issue que dans une ébauche
directe de la régénération humaine. Quoique cette
conclusion finale du présent chapitre soit déjà
résultée séparément de chacune des progressions
élémentaires propres à la sociabilité moderne, son

importance vraiment fondamentale m'oblige à terminer
ce grand travail en la faisant sommairement
ressortir de leur rapprochement général,
par l'indication des lacunes caractéristiques qui
leur sont communes, et dont j'avais dû préalablement
écarter la considération explicite, afin de
ne pas troubler l'examen historique de chaque
mouvement principal.

Des évolutions purement partielles, essentiellement
indépendantes les unes des autres, malgré
leur secrète connexité naturelle, longtemps accomplies
sous la seule impulsion nécessaire des
influences spontanément émanées de l'ensemble
d'une situation sociale généralement méconnue,
sans aucun sentiment rationnel de leur marche et
de leur destination, devaient exiger, comme nous
l'avons pleinement reconnu pour chacune d'elles,
l'indispensable ascendant d'un instinct continu
de spécialité plus ou moins exclusive, tendant à
faire dominer de plus en plus l'esprit de détail sur
l'esprit d'ensemble, suivant l'appréciation brièvement
indiquée au titre même de ce chapitre.
Ce développement isolé et empirique de chacun
des nouveaux élémens sociaux était évidemment
le seul possible en un temps où toutes les
vues systématiques se rapportaient uniquement
au régime qui devait s'éteindre; en même temps

que cette énergique individualité pouvait seule
permettre aux forces nouvelles de manifester suffisamment
leur caractère et leur tendance. Mais
une telle marche, quoique étant à la fois inévitable
et indispensable, n'en doit pas moins être
maintenant reconnue comme la principale source
nécessaire des dispositions anti-sociales propres à
ces diverses progressions préliminaires, dont le
cours simultané ne nous a présenté que l'essor
graduel d'éléments susceptibles de combinaisons
ultérieures, sans être encore nullement parvenus
à une association réelle. Cet empirisme dispersif,
qui devenait sans objet quand l'évolution préparatoire
était suffisamment accomplie, a dû, au
contraire, naturellement obtenir dès-lors, d'après
son activité continue, une prépondérance plus
prononcée, qui constitue véritablement aujourd'hui
le plus puissant obstacle à une régénération
finale, où l'esprit d'ensemble doit, à son
tour, directement prévaloir. Bien loin de reconnaître
cette nouvelle nécessité fondamentale, les
évolutions partielles s'obstinent à maintenir leur
marche antérieure; et la vaine métaphysique, qui
dirige encore les spéculations générales, consacre
dogmatiquement ces diverses aberrations spontanées,
en s'efforçant d'établir ce désastreux principe
que ni l'industrie, ni l'art, ni la science, ni

même la philosophie, n'exigent et ne comportent,
dans la sociabilité moderne, aucune véritable organisation
systématique: en sorte que leur cours respectif
doit être livré, encore plus qu'auparavant,
à la seule impulsion des instincts spéciaux. Or,
rien ne peut mieux caractériser ici le vice fondamental
de cette pernicieuse conception que de
compléter sommairement l'appréciation historique
que nous venons d'établir, en montrant directement
chacune de nos quatre progressions élémentaires
comme ayant dû tendre de plus en plus à
s'entraver radicalement par l'exagération croissante
de l'empirisme primitif.

Cette tendance est surtout évidente quant à
l'évolution la plus fondamentale, celle qui devait
vraiment constituer la société moderne; et c'est
cependant à son égard que les subtilités doctorales
ont le plus absolument insisté, au siècle dernier
aussi bien qu'aujourd'hui, contre toute organisation
quelconque, dans les diverses doctrines économiques
construites sous l'ascendant métaphysique
de l'élaboration négative.

Nous avons, en effet, d'abord reconnu que la
progression industrielle avait été, à partir du
XIVe siècle, essentiellement concentrée dans les
villes, en sorte que l'industrie agricole, une fois
le servage aboli, n'y avait jamais participé

qu'avec une extrême lenteur et à un degré fort incomplet.
Ainsi, par suite de la spécialité d'essor, l'élément,
sinon le plus caractéristique, du moins
certainement le plus fondamental, est resté gravement
arriéré dans l'évolution temporelle, de
manière à demeurer, presque partout, beaucoup
plus adhérent que tous les autres à l'ancienne organisation,
comme le montre si nettement, par
exemple, la profonde diversité actuelle entre
l'industrie rurale et les industries urbaines, quant
aux relations respectives des entrepreneurs aux
capitalistes. Nous avons même noté que, chez les
populations où la compression féodale n'avait pas
d'abord suffisamment prévalu, la marche opposée
de l'élément industriel dans les villes et dans les
campagnes avait souvent provoqué de profondes
collisions directes. Voilà donc un premier aspect
capital sous lequel il est évident que l'évolution industrielle
appréciée dans ce chapitre, attend nécessairement
une action systématique qui puisse
établir entre ses divers élémens l'homogénéité
convenable à leur intime combinaison ultérieure.

En second lieu, et considérant seulement les
industries urbaines, les seules dont l'essor social
ait été jusqu'ici suffisant, on voit aisément que,
par une déplorable conséquence universelle de la
prépondérance croissante de l'esprit d'individualisme

et de spécialité, le développement moral y
est resté fort en arrière du développement matériel;
tandis qu'il semble au contraire qu'en acquérant
de nouveaux moyens d'action, l'homme a
plus besoin d'en régler moralement l'exercice,
afin qu'il ne soit nuisible ni à lui ni à la société.
La nature absolue et immuable de la morale religieuse
l'ayant forcée, comme je l'ai indiqué, de
laisser pour ainsi dire en dehors de son empire ce
nouvel ordre de relations humaines, que son organisation
initiale n'avait pu suffisamment prévoir,
il a été tacitement abandonné au simple antagonisme
spontané des intérêts privés, sauf la
vaine intervention accessoire de quelques vagues
maximes générales, dont l'ascendant réel devait
d'ailleurs rapidement décroître, suivant nos explications
antérieures, par l'inévitable décadence
du pouvoir propre à en diriger l'application active,
et même ensuite par l'irrévocable dissolution
des croyances nécessairement transitoires qui leur
servaient de base mentale. C'est ainsi que la société
industrielle s'est trouvée, chez les modernes,
radicalement dépourvue de toute morale systématique,
destinée à une sage régularisation pratique
des divers rapports élémentaires qui en
constituent l'existence journalière. Dans les innombrables
contacts permanens entre les producteurs

et les consommateurs, ou entre les différentes
classes industrielles, et surtout entre les
entrepreneurs et les ouvriers, il semble convenu
que, suivant l'instinct primitif de l'esclave émancipé,
chacun doit être uniquement préoccupé de
son intérêt personnel, sans se regarder comme
coopérant à une véritable fonction publique: et
cette déplorable tendance ressort tellement de
l'ensemble de la situation moderne, que des économistes,
d'ailleurs estimés, en ont osé tenter
l'apologie directe, en s'élevant dogmatiquement
contre toute systématisation quelconque de l'enseignement
moral. Rien ne peut mieux caractériser
un tel désordre que son contraste universel
avec l'ordre admirable relatif à l'ancienne sociabilité
militaire, où, sous l'influence prolongée
d'une puissante organisation, tous les rapports
étaient soumis à des règles invariables, assignant
à chacun des devoirs et des droits justement relatifs
à sa propre participation à l'économie correspondante:
la constitution actuelle des armées
offre encore assez de traces de cette antique régularisation
pour faire immédiatement sentir les
graves lacunes que présente, sous cet aspect, l'état
spontané de l'association industrielle, eu égard à
l'opposition fondamentale des deux sortes d'activité,
suffisamment indiquée en son lieu.


D'après une appréciation plus spéciale, et non
moins décisive, il est aisé de reconnaître que l'aveugle
empirisme sous lequel s'est jusqu'ici essentiellement
accomplie l'évolution industrielle, y a
graduellement suscité des difficultés intérieures qui
tendent directement à entraver son développement
futur par une sorte de cercle profondément
vicieux, dont la seule issue possible se trouve dans
une systématisation convenable du mouvement
industriel, laquelle est, à son tour, inséparable
d'une élaboration directe de la réorganisation générale.
Nous avons, en effet, remarqué, comme un
caractère essentiel de l'industrie moderne, sa tendance
croissante à utiliser autant que possible les
forces extérieures, en chargeant chaque agent,
même inorganique, de la plus haute élaboration
que sa nature puisse comporter, et réservant de
plus en plus l'homme à l'action, principalement
intellectuelle, convenable à son organisation supérieure.
Cette disposition nécessaire, déjà sensible
au moyen-âge, à la suite de l'émancipation personnelle,
s'est continuellement accrue pendant
les deux premières phases modernes, et nous l'avons
vue parvenir à un irrévocable ascendant vers
le milieu de la troisième phase, par l'emploi étendu
des machines. Tel est assurément l'aspect le plus
philosophique de l'industrie, conçue comme

destinée, sous les inspirations de la science, à développer
l'action rationnelle de l'humanité sur le
monde extérieur: ce qui aboutit, d'une autre part,
à élever graduellement la condition et même le caractère
de l'homme, jusque chez les moindres
classes, en y consacrant l'intervention humaine
à la seule administration judicieuse des forces matérielles,
toujours empruntées, autant que possible,
au milieu même où cette action doit s'accomplir.
Mais, quelle que doive être l'heureuse influence
ultérieure de cette grande transformation,
quand elle deviendra convenablement développable,
elle a spontanément manifesté une immense
difficulté intérieure, tenant à la spécialité d'évolution,
et dont le dénouement doit de plus en
plus devenir indispensable à la libre extension
du mouvement industriel. Car, il n'est pas douteux,
malgré les froides subtilités de nos économistes,
que cette aveugle extension empirique de
l'emploi des agens mécaniques est immédiatement
contraire, en beaucoup de cas, aux plus légitimes
intérêts de la classe la plus nombreuse, dont les
justes réclamations tendent nécessairement à susciter
des collisions de plus en plus graves, tant
que les relations industrielles sont abandonnées à
un simple antagonisme physique, par l'absence de
toute systématisation rationnelle. Pour comprendre

suffisamment toute la profondeur d'une telle
entrave, il faut ajouter que cette influence n'appartient
pas seulement, comme on le croit d'ordinaire,
à l'emploi des machines, mais qu'elle
s'étend, en général, à tout perfectionnement quelconque
des procédés industriels; de quelque manière
qu'il puisse être réalisé, il en résulte effectivement
toujours une diminution correspondante
dans le nombre des individus occupés, et par suite
une perturbation plus ou moins grave et plus ou
moins durable dans l'existence des populations
ouvrières. Ainsi, par suite de la spécialisation déréglée
qui devait jusqu'ici présider à la marche de
l'industrie moderne, son propre essor détermine
un obstacle permanent, qui ne peut être suffisamment
neutralisé que sous l'influence d'une systématisation
judicieuse, destinée à prévenir ou à
réparer tous les maux qui en sont susceptibles, ou
même à modérer les embarras insurmontables par
une sage prévoyance et une résignation rationnelle.

Ces trois ordres de considérations sur les graves
lacunes de l'évolution industrielle appréciée dans
ce chapitre, viennent converger spontanément
vers une douloureuse observation finale, dont la
justesse est, ce me semble, irrécusable, sur la
disproportion notable entre ce développement
spécial et l'amélioration correspondante de la

condition humaine chez la majeure partie des populations
modernes, surtout urbaines. Un loyal
et judicieux historien anglais, M. Hallam, a convenablement
établi, de nos jours, que le salaire
des ouvriers actuels est sensiblement inférieur,
eu égard au prix des denrées les plus indispensables,
à celui de leurs prédécesseurs au XIVe et
au XVe siècle: beaucoup d'influences incontestables,
comme l'extension ultérieure d'un luxe
immodéré, l'emploi croissant des machines, la
condensation progressive des ouvriers, etc., expliquent
aisément ce triste résultat. Ainsi, pendant
que d'ingénieux progrès procuraient aux plus
pauvres artisans modernes des commodités inconnues
à leurs ancêtres, ceux-ci avaient probablement
obtenu, sous la première phase, et même
sous la seconde, une plus complète satisfaction
des premiers besoins physiques. En outre, le
rapprochement plus fraternel des entrepreneurs
et des travailleurs, tant que la prépondérance
des anciennes classes avait contenu suffisamment
l'ambitieuse tendance des premiers à substituer
leur domination bourgeoise à celle des chefs féodaux,
procurait aussi aux populations ouvrières
une meilleure existence morale, où leur droits
et leurs devoirs devaient être moins méconnus
que sous l'ascendant ultérieur du déplorable

égoïsme suscité par l'extension croissante d'un
empirisme dispersif. Plus on approfondira ce
grand sujet de méditations politiques, mieux on
sentira, en général, que les intérêts propres des
classes inférieures concourent spontanément aujourd'hui
avec les nécessités fondamentales qu'une
saine analyse historique dévoile irrécusablement
dans l'évolution préparatoire des sociétés modernes:
en sorte que le vœu spéculatif d'une
réorganisation systématique, loin de constituer
une vaine utopie philosophique, suivant l'aveugle
dédain de presque tous les hommes d'état, tend,
au contraire, à s'appuyer nécessairement sur un
puissant instinct populaire, qui n'a plus besoin,
pour être convenablement écouté, que de trouver
enfin des organes suffisamment rationnels.

Il est donc certain désormais, sous tous les
aspects principaux, que l'évolution sociale de
l'industrie moderne n'a pu être jusqu'ici que
simplement préparatoire: elle a introduit de
précieux élémens pour un ordre réel et stable,
mais sans pouvoir aucunement dispenser de l'élaboration
directe d'une réorganisation ultérieure,
impérieusement exigée par de graves lacunes destructives,
tendant à arrêter le mouvement antérieur,
et tenant à l'esprit de spécialité dispersive
sous lequel cette préparation avait dû s'accomplir

depuis le XIVe siècle. Comme ce cas est le plus
important, et aussi le plus contesté, je devais y
insister ici de manière à rectifier suffisamment
les opinions dominantes, afin de mieux caractériser
l'ensemble de mon appréciation historique.
Mais il serait totalement superflu d'étendre le
même travail aux trois parties essentielles de l'évolution
spirituelle, où les suites funestes de la
spécialisation déréglée doivent être aujourd'hui
naturellement évidentes à tout lecteur vraiment
élevé au point de vue de ce Traité. Dans l'ordre
esthétique, il est clair que l'art, radicalement
dépourvu de toute direction générale et de toute
destination sociale, privé même désormais, comme
je l'ai montré, du régime factice qui a dirigé son
activité sous la seconde phase, et enfin fatigué
d'une vaine reproduction de sa fonction critique
sous la phase suivante, attend avec impatience
une impulsion organique susceptible à la fois de
régénérer sa propre vitalité et de déployer ses
éminens attributs sociaux: jusque alors réduit à
une stérile agitation, son essor vague et incohérent
n'a d'autre résultat permanent que d'empêcher
l'atrophie et l'oubli de facultés indispensables
à l'humanité. Quant à la philosophie proprement
dite, la nullité radicale où elle est tombée, sous
la troisième phase, par une suite nécessaire de

son irrationnel isolement, n'a certes besoin d'aucune
nouvelle explication: une activité mentale
qui, par sa nature, ne saurait avoir d'autre destination
que de développer régulièrement l'esprit
d'ensemble, se dégrade irrévocablement en se
réduisant à une spécialité isolée, quelque important
qu'en paraisse l'objet, et surtout quand
il est spontanément inséparable du système entier
des connaissances réelles.

Enfin, relativement à la science, d'où seule
peut cependant sortir le premier principe d'une
vraie régénération, d'abord mentale, puis sociale,
j'ai particulièrement établi, dans les trois premiers
volumes de cet ouvrage, combien lui est
devenu funeste, pour chaque branche fondamentale
de la philosophie naturelle, le régime purement
spécial longtemps indispensable à son essor
caractéristique, mais dont nous avons reconnu
ci-dessus le terme nécessaire. Cette désastreuse
influence, sur laquelle je devrai naturellement
revenir au chapitre suivant, a dû même se faire
d'autant plus sentir, en général, qu'elle s'appliquait
à une science plus avancée, et surtout dans
la philosophie inorganique, où la nature du sujet
permet une spécialisation beaucoup plus dispersive.
Il suffit, par exemple, de rappeler à cet
égard les remarques du tome deuxième quant aux

fluides fantastiques de la physique actuelle, qui
n'y sont certainement maintenus, au grand détriment
de la science, depuis que leur fonction
transitoire est suffisamment accomplie, que d'après
la vicieuse éducation des savans, presque
aussi dépourvus que les artistes de toute direction
vraiment philosophique, dont la seule pensée répugne
à leur irrationnel instinct exclusif. Nous
avons même reconnu que la plus parfaite des
sciences naturelles proprement dites n'est pas, à
beaucoup près, exempte de la déplorable influence
mentale caractéristique d'un tel isolement, qui, y
laissant spontanément dominer encore l'ancien
esprit métaphysique, y maintient, à un certain
degré, une vaine tendance aux notions absolues,
dont j'ai spécialement signalé le danger scientifique
au sujet de ce qu'on appelle l'astronomie
sidérale. La science mathématique, d'après son
indépendance plus profonde, comportant une
dispersion plus complète, nous a plus gravement
manifesté les vices actuels de ce régime purement
provisoire, qui, par sa vicieuse prolongation, y a
laissé tant de traces sensibles de l'état métaphysique
antérieur. Il suffit ici d'indiquer, à ce sujet,
la mémorable aberration que la seconde phase a
transmise à la troisième sur la prétendue théorie
des probabilités, qui, dans son ensemble, sauf les

travaux analytiques dont elle a pu être l'occasion,
ne constitue réellement qu'un déplorable abus de
l'esprit mathématique, tenant à l'irrationnel isolement
scientifique des géomètres modernes, qui
les empêche de sentir la profonde absurdité d'une
conception directement contraire au principe de
l'invariabilité des lois naturelles, première base
nécessaire de toute la philosophie positive. Quoique
tous ces divers inconvéniens ne fussent point encore
pleinement développés au temps où s'arrête
l'appréciation historique du chapitre actuel, ils y
étaient cependant imminens, comme je l'ai expliqué
par l'indication même des motifs indirects et
passagers qui en ont spontanément contenu l'essor
à la fin de la troisième phase. Il était donc convenable
de les rappeler ici sommairement, afin d'établir
nettement, envers l'évolution scientifique
comme pour toutes les autres, que le régime de
spécialité sous lequel a dû s'accomplir son développement
préparatoire est devenu désormais impropre
à diriger convenablement son essor définitif,
et tend même directement à entraver ses
progrès spéculatifs aussi bien que son influence
sociale: c'est d'ailleurs au chapitre suivant qu'appartient
l'appréciation directe des principaux
dangers, intellectuels ou politiques, réalisés aujourd'hui
par le développement effectif d'une telle

anarchie philosophique. Nous devons, en outre,
noter ici, comme une remarque relative à la troisième
phase, que, suivant nos explications antérieures,
la préparation scientifique n'y était pas
même, à beaucoup près, suffisamment complète,
puisqu'elle n'avait pu encore faire convenablement
surgir la science biologique, plus nécessaire
qu'aucune autre à l'action sociale de la philosophie
positive: la leçon suivante indiquera naturellement
la grave influence de cette lacune fondamentale,
qui a nécessairement prolongé la
pernicieuse domination de la philosophie métaphysique.

Tel est donc le résultat général de l'indispensable
élaboration historique propre à ce long chapitre:
dans toute l'étendue de la grande république
européenne, l'heureux essor préliminaire
des nouveaux élémens sociaux constitue, depuis
le moyen âge, un mouvement universel de recomposition
partielle, destiné à concourir avec
le mouvement simultané de décomposition politique,
étudié au chapitre précédent, afin de faire
sortir, de leur inévitable combinaison, la régénération
finale de l'humanité; mais, en même temps,
la spécialité dispersive qui devait caractériser ces
diverses progressions positives a naturellement

tendu à empêcher, chez les classes ascendantes,
tout développement de l'esprit d'ensemble, pendant
que la progression négative l'étouffait aussi
de plus en plus chez les pouvoirs en décadence.
C'est ainsi que, à l'avénement nécessaire de la
grande crise préparée par cette double série de
progrès, aucune vue générale du passé, et par
suite aucune saine appréciation de l'avenir n'ont
pu tendre nulle part à éclairer suffisamment une
situation profondément confuse, qui, après un
demi-siècle d'orageux tâtonnemens, flotte encore,
presque autant qu'au début, entre une invincible
aversion du système ancien et une vague
impulsion vers une réorganisation indéterminée,
comme l'établira la leçon suivante, où nous reconnaîtrons
enfin l'aptitude spontanée de la nouvelle
philosophie politique à imprimer à cet immense
ébranlement la direction systématique qui peut
seule permettre à la fois d'en contenir les imminens
dangers et d'en réaliser les admirables propriétés.









CINQUANTE-SEPTIÈME LEÇON.

Appréciation générale de la portion déjà accomplie de la révolution
française ou européenne.—Détermination rationnelle
de la tendance finale des sociétés modernes, d'après
l'ensemble du passé humain: état pleinement positif, ou âge
de la généralité, caractérisé par une nouvelle prépondérance
normale de l'esprit d'ensemble sur l'esprit de détail.





Le concours fondamental des deux chapitres précédens
fait spontanément reconnaître que les deux mouvemens
simultanés de décomposition politique et de recomposition
sociale, dont la convergence nécessaire devait, depuis
le XIVe siècle, toujours caractériser les sociétés modernes,
ne pouvaient, malgré leur intime solidarité,
s'accomplir avec la même rapidité: en sorte que, vers la
fin de notre troisième phase, la progression négative
se trouvait déjà assez avancée pour mettre en évidence
l'imminent besoin de la réorganisation finale, quand
l'imperfection de la progression positive empêchait encore
de concevoir suffisamment la vraie nature d'une telle
régénération. Cette inévitable disparité constitue réellement
la principale cause de la vicieuse direction
suivie jusqu'à présent par l'immense crise révolutionnaire
où devait alors aboutir ce double mouvement

universel, et dans laquelle l'esprit critique dut ainsi conserver
provisoirement un ascendant incompatible avec la
destination essentiellement organique de la nouvelle
élaboration européenne. Mais, malgré les graves dangers
inhérens à une telle discordance radicale entre le principe
et le but, l'influence, même intellectuelle, et surtout
sociale, de cet ébranlement vraiment fondamental n'était
pas moins d'abord aussi pleinement indispensable que sa
nécessité dut être insurmontable, quoiqu'il n'ait pu manifester
encore convenablement le vrai caractère qui doit
lui appartenir dans l'ensemble de l'évolution moderne.
Sans cette salutaire explosion, dévoilant enfin à tous les
yeux la décomposition chronique d'où elle résultait,
l'impuissante caducité du régime ancien serait restée
profondément dissimulée, de manière à entraver radicalement
la marche politique de l'élite de l'humanité, en
écartant toute idée d'une véritable réorganisation, qui
eût continué à sembler vulgairement aussi superflue qu'impossible;
tant notre faible intelligence est communément
disposée à se contenter des moindres apparences organiques,
pour se dispenser des grands efforts qu'exige
toujours la conception d'un ordre nouveau. En même
temps, l'essor progressif des modernes élémens sociaux
serait demeuré essentiellement inappréciable sous la
vaine prépondérance des antiques pouvoirs; et l'esprit
d'ensemble, qui seul manque encore à leur ascension
finale, n'y aurait jamais pu devenir autrement développable.
Cette crise décisive était donc indispensable pour
signaler convenablement à tous les peuples avancés l'avénement
direct de la régénération finale graduellement
préparée par le grand mouvement universel des cinq

siècles antérieurs: il fallait même qu'une expérience solennelle
vînt aussi faire immédiatement ressortir l'impuissance
organique des principes critiques qui avaient présidé
à la décomposition du système ancien, pour constater suffisamment
l'insurmontable nécessité d'une nouvelle élaboration
de la philosophie politique.

Quoique, d'après l'ensemble de notre appréciation
historique, cette situation fondamentale fût essentiellement
commune à toutes les diverses parties de la grande
république européenne, les deux leçons précédentes nous
ont cependant montré entre elles une inégalité très-prononcée,
soit quant à la décadence plus ou moins profonde
du régime antique, soit relativement à la préparation plus
ou moins complète de l'ordre nouveau. Sous l'un et l'autre
aspect, nous avons pleinement reconnu que les principales différences
avaient dû dépendre de la direction
générale que les influences nationales avaient spontanément
imprimée à la mémorable concentration temporelle
propre aux deux dernières phases de l'évolution moderne, suivant
qu'elle y avait abouti à la dictature
monarchique, ordinairement secondée par l'esprit catholique,
ou à la dictature aristocratique, presque toujours
combinée avec l'ascendant du protestantisme. Quels que
soient, à divers égards, les irrécusables avantages particuliers
à ce dernier mode, j'ai suffisamment établi que
le premier avait dû être finalement beaucoup plus favorable
soit à l'irrévocable extinction de l'ordre ancien,
soit à l'essor décisif des nouveaux élémens sociaux.
Enfin, la comparaison graduelle des principaux cas relatifs
au mode normal, nous a naturellement démontré
la supériorité générale de l'évolution française, évidemment

devenue, sous la dernière phase, le centre définitif
du mouvement universel, aussi bien positif que négatif.
L'asservissement de l'aristocratie avait, de toute nécessité,
bien plus radicalement détruit, en France, l'ancien
système politique, que n'avait pu le faire, en Angleterre,
l'abaissement de la royauté: en même temps,
le passage direct de la situation pleinement catholique à
l'entière émancipation mentale avait dû devenir éminemment
favorable à l'essor décisif des intelligences françaises,
ainsi heureusement préservées de la dangereuse inertie
que la transition protestante avait dû imprimer aux esprits
anglais. Quoique l'activité industrielle eût été, sans doute,
moins développée déjà en France qu'en Angleterre, l'influence
sociale du nouvel élément temporel y était cependant
plus nette et même plus grande, en tant que
beaucoup mieux dégagée de la prépondérance aristocratique.
Dans l'ordre spirituel, le développement esthétique
de la nation française, malgré son incontestable
infériorité envers celui de la population italienne, était
certainement plus avancé, quant à la plupart des arts,
qu'il ne pouvait l'être en Angleterre; cette supériorité
était aussi, en général, plus irrécusable encore relativement
à l'essor scientifique et à son universelle propagation,
quelque imparfaite qu'elle soit jusqu'ici; et, enfin,
il est surtout sensible que l'esprit philosophique proprement
dit était dès lors bien plus dégagé en France
que partout ailleurs de l'ancien régime théologico-métaphysique,
et beaucoup plus rapproché d'une vraie
positivité rationnelle, exempte à la fois de l'empirisme
anglais et du mysticisme allemand. Ainsi, la double
base d'appréciation comparative, également positive et

négative, que nous a spontanément préparée l'étude
approfondie de l'ensemble de l'évolution moderne, explique
directement, de la manière la plus irrécusable,
la haute initiative évidemment réservée à la France dans
la grande crise finale de la société occidentale: en sorte
qu'une telle démonstration historique ne sera, j'espère,
jamais soupçonnée d'aucune irrationnelle influence des
vaines inspirations nationales dont je crois m'être montré
suffisamment affranchi; le concours naturel des deux progressions
générales constitue surtout, à cet égard, une
puissance logique vraiment irrésistible. Mais, s'il importe
beaucoup de reconnaître convenablement cette priorité
nécessaire, il est encore plus indispensable de n'en point
exagérer vicieusement la notion générale jusqu'à regarder
un tel mouvement comme particulier à la nation
française, qui au contraire n'a pu certainement y manifester
qu'une simple antériorité spontanée, essentiellement
analogue à celle que l'Italie, l'Espagne, l'Allemagne,
la Hollande, et l'Angleterre avaient tour à tour
présentée aux époques antérieures du développement
européen. C'est ce qui résulte nécessairement, comme le
cours naturel des événemens l'a si bien confirmé, de
l'identité politique fondamentale propre aux diverses
parties de la grande république occidentale, qui, depuis
sa constitution directe sous Charlemagne, intégralement
assujettie au régime catholique et féodal, en a uniformément
subi les principales conséquences ultérieures, soit
quant à la dissolution graduelle du système théologique
et militaire, soit pour l'élaboration progressive des nouveaux
élémens sociaux, suivant les explications des deux
chapitres précédens. Du reste, la profonde sympathie

que trouva chez toutes ces populations le début de la
révolution française, et que n'ont pu même détruire les
graves aberrations ultérieures, eût seule suffisamment
constaté l'universalité nécessaire d'un tel mouvement,
où la France avait si bien senti, dès l'origine, qu'elle
ne pouvait avoir d'autre privilége que le périlleux honneur
de l'indispensable initiative qui lui était évidemment
réservée par l'ensemble des antécédents européens.
Il est d'ailleurs certain que les conditions intellectuelles
et politiques qui déterminaient surtout une telle initiative,
se trouvaient, en général, spontanément secondées
par les dispositions morales propres à la nation française,
soit d'après la noble émulation qui, depuis les croisades,
l'avait si souvent poussée à se rendre l'organe désintéressé
des principaux besoins communs à la grande association
européenne, soit en vertu des sentimens habituels
de sociabilité universelle dont l'attrait continu inspirait
naturellement à toutes les populations civilisées une
confiance involontaire, et faisait partout regarder avec
prédilection le séjour de la France, chez tous ceux qui
n'étaient point exclusivement livrés à l'activité pratique.

Ce grand ébranlement, qu'indiquait si clairement la
vraie situation générale, et dont le pressentiment plus ou
moins distinct n'avait point, en effet, échappé, depuis un
siècle, à la pénétration des principaux penseurs, avait
été spécialement annoncé, vers la fin de la troisième phase
moderne, d'après trois événemens de diverse nature et
d'inégale importance, mais, à cet égard, pareillement
expressifs. Le premier et le plus décisif fut assurément la
mémorable abolition des jésuites, commencée là même
où la politique rétrograde organisée sous leur influence

avait dû être le plus profondément enracinée, et complétée
par la sanction solennelle du pouvoir même qu'une
telle politique tendait à rétablir dans son antique suprématie
européenne. Rien ne pouvait, sans doute, mieux
caractériser l'irrévocable caducité de l'ancien système social
que cette aveugle destruction de la seule puissance
susceptible d'en retarder, à un certain degré, l'imminent
déclin. Un tel événement, le plus capital, à tous égards,
qui fût survenu, en occident, depuis le protestantisme,
était d'autant moins équivoque qu'il s'accomplissait ainsi
sans aucune participation directe de la philosophie négative,
qui, avec une apparente indifférence, se bornait à y
contempler le jeu spontané des mêmes animosités intérieures
d'où était partout résultée, sous la première
phase, la décomposition politique du catholicisme, soit
d'après l'ombrageux instinct des rois contre toute indépendance
sacerdotale, soit par suite de l'incurable répugnance
des divers clergés nationaux envers toute direction
vraiment centrale. Le système de résistance rétrograde,
si péniblement élaboré sous la seconde phase, se montra
dès lors tellement ruiné que ses plus indispensables conditions
avaient cessé d'être suffisamment comprises des
principaux pouvoirs destinés à y coopérer, et qui, sous
l'aveugle impulsion de frivoles jalousies intestines, se laissaient
entraîner à briser eux-mêmes le lien le plus essentiel
de leur commune opposition à l'émancipation universelle.
Quant au second symptôme précurseur, il résulta,
peu de temps après le premier, du grand essai de réformation
si vainement tenté sous le célèbre ministère de
Turgot, dont l'inévitable avortement vint faire unanimement
ressortir, soit le besoin d'innovations plus radicales

et plus étendues, soit surtout l'évidente nécessité d'une
énergique intervention populaire contre les abus inhérens
à la politique rétrograde qui dominait depuis le commencement
de la troisième phase, et dont la royauté, malgré
quelques favorables inclinations personnelles, se reconnaissait
par-là impuissante à contenir les imminens dangers,
quoique elle-même les eût ainsi solennellement
proclamés. Enfin, la fameuse révolution d'Amérique
vint bientôt fournir une occasion capitale de témoigner
spontanément l'universelle disposition des esprits français
à un ébranlement décisif, en indiquant même déjà
la tendance caractéristique à le concevoir comme une
crise essentiellement commune à toute l'humanité civilisée.
On se forme, en général, une très-fausse idée de
cette célèbre coopération, où la France assurément,
même sous le rapport moral, dut apporter beaucoup plus
qu'elle ne put recevoir, surtout en déposant les germes directs
d'une pleine émancipation philosophique chez les
populations les plus engourdies par le protestantisme.
Nous retrouverons, en effet, ci-dessous la véritable influence
politique propre à l'insurrection américaine,
comme première phase capitale de la destruction nécessaire
du système colonial. Mais, quant à son efficacité si
vantée pour préparer la grande révolution française, elle
dut essentiellement se réduire, en réalité, à permettre
directement la manifestation spontanée de l'impulsion
décisive imprimée aux populations les plus avancées par
l'ensemble de l'ébranlement philosophique du siècle dernier,
ainsi que l'eût fait, sans doute, à défaut d'une telle
occasion, tout autre événement majeur.

Spontanément résultée de l'irrévocable décomposition

continue du régime ancien, cette immense crise se présente
hautement, dès son début, comme étant surtout destinée
à une régénération directe, pour laquelle toute opération
purement négative, quelque indispensable qu'elle
fût, ne pouvait jamais constituer qu'un simple préambule
accessoire. Mais, d'après les deux chapitres précédens,
cette intention profondément organique, qui se manifeste
avec énergie dans les diverses conceptions révolutionnaires,
n'y pouvait être aucunement réalisée, faute d'une
doctrine convenable, susceptible de diriger sagement ces
vœux indéterminés. L'inévitable absence de tout caractère
vraiment politique dans les diverses évolutions partielles
et empiriques relatives au développement spontané
des nouveaux élémens sociaux, ne pouvait d'abord nullement
permettre, comme nous l'avons reconnu, la juste
appréciation générale de l'ordre final vers lequel tendait
instinctivement leur convergence nécessaire, et dont la
nature reste encore aujourd'hui si confusément soupçonnée.
Par une suite irrésistible de cette lacune fondamentale,
la métaphysique négative qui, depuis cinq siècles, avait
graduellement présidé au mouvement de décomposition
préalable, et dont l'entière systématisation venait enfin
de déterminer l'explosion décisive, constituait donc évidemment
la seule doctrine qui dût alors sembler applicable
à la réorganisation universelle, quoique son propre
esprit fût réellement contradictoire à cette nouvelle destination.
C'est ainsi que toutes les intelligences actives
furent d'abord nécessairement entraînées à développer
plus que jamais l'ascendant des principes purement critiques,
en les convertissant en une sorte de conceptions
organiques, à l'instant même où leur office provisoire

étant essentiellement accompli, leur prépondérance passagère
semblait devoir rationnellement cesser. Sous une
telle influence, la société ne pouvant encore manifester
aucune tendance caractéristique vers une rénovation suffisamment
déterminée, toutes les tentatives de réorganisation,
au lieu de changer convenablement la nature et la
destination des pouvoirs sociaux, ne devaient aboutir qu'à
morceler ou à limiter, et tout au plus à déplacer les anciennes
autorités, de manière à y entraver de plus en plus
toute action réelle, en voyant toujours dans des restrictions
plus complètes l'uniforme solution des nouvelles
difficultés politiques. C'est alors que l'esprit métaphysique,
enfin librement développé, constamment poussé, selon
sa nature, à voir partout de simples questions de forme,
commence à réaliser directement sa conception de la société
comme indéfiniment livrée, sans aucune impulsion propre
et indépendante, à l'inépuisable succession de ses vains
essais constitutionnels. Mais, quels que dussent être les
graves dangers de cette immense illusion politique, qui
attribuait à des principes purement négatifs une destination
éminemment organique, il importe de reconnaître
qu'aucune aberration philosophique n'avait jamais pu être
aussi pleinement excusable, d'après les motifs évidemment
irrésistibles qui ne permettaient pas plus d'en éluder
l'application active que d'en éviter l'essor mental. Outre
qu'un long usage antérieur avait rendu les conceptions
critiques seules suffisamment familières à tous les esprits,
il est clair que, sans pouvoir fournir aucune vue réelle sur
la réorganisation sociale, elles en formulaient du moins,
à leur manière, les plus indispensables conditions générales,
qui ne pouvaient alors trouver d'organes plus

rationnels. Ainsi, d'après l'irrécusable nécessité de quitter
enfin un régime devenu radicalement hostile à l'évolution
fondamentale de l'humanité, il fallait bien recourir
aux seuls principes susceptibles, dans une telle situation,
de faire universellement entrevoir la régénération sociale,
à quelque confuse et vicieuse appréciation qu'ils dussent
d'ailleurs conduire. En un mot, les mêmes motifs généraux
qui, suivant les explications directes du quarante-sixième
chapitre, démontrent encore le besoin actuel de
la doctrine critique, jusqu'à l'avénement d'une doctrine
vraiment organique, devaient, à bien plus forte raison,
justifier son active prépondérance, en un temps où la véritable
tendance finale de la sociabilité moderne devait
être bien moins appréciable. Il faut aussi reconnaître que
cette entière application politique de la métaphysique
négative était d'abord indispensable pour caractériser
suffisamment son impuissance organique, de manière à
faire enfin convenablement ressortir la nécessité de nouvelles
conceptions vraiment positives, spécialement
propres à diriger le mouvement de réorganisation, que,
malgré cette expérience décisive, beaucoup d'esprits persistent
aujourd'hui à rattacher exclusivement aux dogmes
critiques, faute d'une saine théorie historique sur l'ensemble
de l'évolution humaine.

L'indispensable ascendant social ainsi momentanément
réservé à la doctrine critique, devait naturellement déterminer
le triomphe politique des métaphysiciens et des
légistes qui en avaient été jusque alors les organes nécessaires.
Mais, pour apprécier convenablement, à cet égard,
la vraie situation générale, il faut maintenant compléter
l'explication, commencée au cinquante-cinquième

chapitre, sur la mémorable transformation qu'avait dû subir,
vers le milieu de la troisième phase moderne, l'influence
métaphysique proprement dite, désormais passée des
purs docteurs aux simples littérateurs, lorsque l'ébranlement
intellectuel avait dû surtout se réduire à la seule
propagation universelle d'une élaboration négative déjà
suffisamment systématisée. Cette inévitable dégénération
spirituelle propre à la transition critique, dut, en effet, nécessairement
déterminer, dans l'ordre temporel, au début
de la grande crise que nous apprécions, une dégradation
essentiellement équivalente, qui transmit aux avocats la
prépondérance politique auparavant obtenue par les
juges, dès lors relégués, d'une manière de plus en plus
subalterne, à leurs fonctions spéciales, tandis que les
avocats, s'élevant, au contraire, au-dessus de leurs opérations
privées, s'emparaient graduellement de l'universelle
direction des affaires publiques. Une telle modification
devait, de part et d'autre, naturellement caractériser
l'entier ascendant de la doctrine critique. Si, comme
nous l'avons reconnu, les littérateurs étaient seuls propres
à l'active propagation d'une philosophie négative qu'ils
n'auraient pu construire, il est encore plus évident que
les avocats, d'après les habitudes mêmes de libre divagation
qui les distinguent ordinairement des juges, devaient
alors devenir exclusivement aptes à développer suffisamment
l'entière application politique d'une métaphysique
révolutionnaire dont les principales conceptions avaient
dû être préalablement élaborées par des intelligences plus
consistantes. On conçoit d'ailleurs que les juges, comme
les docteurs, s'étant enfin partout incorporés intimement
au régime ancien, sous l'influence des modifications qu'ils

y avaient déterminées dans le cours des deux premières
phases modernes, les avocats devaient naturellement obtenir,
ainsi que les littérateurs, la confiance populaire
longtemps accordée aux premiers organes de la transition
critique. Quand les hautes spéculations politiques semblaient
réductibles à de simples combinaisons de formes,
destinées à contrôler ou à circonscrire des pouvoirs indéterminés,
pour régénérer une société supposée indéfiniment
modifiable par l'action législative, aucune classe
ne pouvait certainement être aussi apte que celle des avocats
à une telle élaboration métaphysique, dont un exercice
journalier leur rendait spontanément familières les
principales fictions constitutionnelles. À la concevoir durable,
cette double organisation finale propre à la transition
critique constituerait, sans doute, une profonde dégradation
sociale, en conférant le principal ascendant à
des classes aussi complétement dépourvues, par leur nature,
de toutes convictions réelles et stables, et par suite non
moins nécessairement exposées à la démoralisation politique
qu'étrangères à toute saine appréciation mentale
d'une question quelconque. Mais, en vertu même d'une
telle transmission de l'influence critique à des organes
plus subalternes et moins respectables que les docteurs
et les juges qui l'avaient longtemps dirigée, il devenait
évident que cette action transitoire était désormais parvenue
à son dernier terme essentiel, caractérisé par cet
office vraiment extrême qui consistait à développer activement
l'entière application organique de la métaphysique
négative, dont l'inaptitude fondamentale, une fois directement
dévoilée par une expérience pleinement décisive,
devait naturellement entraîner bientôt l'universelle

déconsidération des deux classes co-relatives ainsi solennellement
jugées, et qui, en effet, ne prolongent encore leur
stérile et dangereuse prépondérance que par suite d'une
déplorable continuation de la même lacune philosophique
relativement à la vraie théorie de l'évolution moderne.

Ayant ici assez examiné d'abord la direction nécessaire,
ensuite le siége principal, et enfin les agens spéciaux de
l'immense crise révolutionnaire, nous devons maintenant
procéder, d'après l'ensemble de notre théorie historique,
à une sommaire appréciation philosophique de son accomplissement
général. Il suffit, pour cela, d'y distinguer
successivement deux degrés naturels, l'un simplement
préparatoire, l'autre pleinement caractéristique, sous la
conduite respective de nos deux grandes assemblées nationales.

Dans le degré initial, le besoin de régénération, encore
trop vaguement ressenti, semble pouvoir se concilier
avec une certaine conservation indéfinie du régime ancien,
réduit à ses dispositions les plus fondamentales,
et dégagé, autant que possible, de tous les abus secondaires.
Quoique cette première époque soit communément
jugée moins métaphysique que la seconde, les illusions
politiques y étaient cependant bien plus profondes, d'après
une tendance absolue aux combinaisons les plus contradictoires;
on y était certainement plus éloigné d'aucune
saine appréciation générale de la situation sociale; l'absence
de toute doctrine réelle y conduisait davantage à
l'intime confusion du gouvernement moral avec le gouvernement
politique; par suite, enfin, un irrationnel
esprit réglementaire y obtenait une extension plus arbitraire,
et y conduisait à de plus complètes déceptions sur

l'éternelle durée des institutions les moins stables: en un
mot, jamais position aussi provisoire n'a pu paraître aussi
définitive. Suivant notre théorie historique, en vertu de
l'entière condensation antérieure des divers élémens du
régime ancien autour de la royauté, il est clair que l'effort
primordial de la révolution française pour quitter
irrévocablement l'antique organisation devait nécessairement
consister dans la lutte directe de la puissance populaire
contre le pouvoir royal, dont la prépondérance
caractérisait seule un tel système depuis la fin de la seconde
phase moderne. Or, quoique cette époque préliminaire
n'ait pu avoir, en effet, d'autre destination politique
que d'amener graduellement l'élimination prochaine de la
royauté, que les plus hardis novateurs n'auraient d'abord
osé concevoir, il est remarquable que la métaphysique
constitutionnelle rêvait alors, au contraire, l'indissoluble
union du principe monarchique avec l'ascendant populaire,
comme celle de la constitution catholique avec l'émancipation
mentale. D'aussi incohérentes spéculations
ne mériteraient aujourd'hui aucune attention philosophique,
si on n'y devait voir le premier témoignage direct
d'une aberration générale qui exerce encore la plus déplorable
influence pour dissimuler radicalement la vraie
nature de la réorganisation moderne, en réduisant cette
régénération fondamentale à une vaine imitation universelle
de la constitution transitoire particulière à l'Angleterre.
Telle fut, en effet, l'utopie politique des principaux
chefs de l'assemblée constituante; et ils en poursuivirent
certainement la réalisation directe autant que le comportait
alors sa contradiction radicale avec l'ensemble des
tendances caractéristiques de la sociabilité française. C'est

donc ici le lieu naturel d'appliquer immédiatement notre
théorie historique à l'appréciation rapide de cette dangereuse
illusion; quoiqu'elle fût, en elle-même, trop
grossière pour exiger aucune analyse spéciale, la gravité de
ses conséquences m'engage à signaler au lecteur les principales
bases de cet examen, qu'il pourra d'ailleurs spontanément
développer sans difficulté d'après les explications
propres aux deux chapitres précédens.

L'absence de toute saine philosophie politique fait d'abord
concevoir aisément par quel entraînement empirique
a été naturellement déterminée une telle aberration,
qui certes devait être profondément inévitable
puisqu'elle a pu complétement séduire la raison même
du grand Montesquieu, bien qu'elle dût assurément devenir
beaucoup moins excusable sous la lumineuse indication
que l'ébranlement révolutionnaire tendit à répandre
avec tant d'énergie sur l'ensemble de la situation
moderne. Par suite, en effet, de la différence que j'ai
suffisamment expliquée quant à la marche comparative
de la décomposition politique en France et en Angleterre,
il est clair que ces deux modes généraux de la progression
négative étaient, par leur nature, mutuellement complémentaires,
puisque leur combinaison hypothétique eût
aussitôt déterminé l'entière abolition du régime ancien,
où, après une commune absorption temporelle du pouvoir
spirituel, chacun d'eux avait radicalement subalternisé
l'un ou l'autre des deux grands élémens temporels.
D'après cette incontestable appréciation instinctive, l'empirisme
métaphysique devait donc conduire à penser, au
début de la crise finale, que, pour détruire totalement
l'antique organisme, il suffisait de joindre à l'extinction

française de la puissance aristocratique l'abaissement anglais
du pouvoir monarchique. Telle est la filiation pleinement
naturelle qui devait, dans le dernier siècle, disposer
les esprits français à l'imitation irréfléchie du type
anglais; de même que, réciproquement, elle tend aujourd'hui
à faire spontanément prévaloir, chez l'école révolutionnaire
anglaise, la considération du mode français:
car chacun des deux cas se trouvait ainsi posséder
nécessairement, quant à la progression négative, les propriétés
qui manquaient à l'autre, sans qu'il puisse d'ailleurs
exister entre eux, sous ce rapport, aucune véritable
équivalence, suivant les explications directes du cinquante-cinquième
chapitre. Mais, par une étude plus
approfondie, que pouvait seule déterminer une saine
théorie fondamentale de l'ensemble de l'évolution moderne,
ce grand rapprochement historique eût, au contraire,
conduit, en France, à manifester aussitôt la profonde
irrationnalité d'une semblable imitation, en faisant
sentir que le mouvement français avait été principalement
dirigé contre l'élément politique dont la prépondérance
graduelle avait imprimé au mouvement anglais
le caractère éminemment spécial qu'on voulait ainsi vainement
introduire dans un tout autre milieu social.

Aucune subtilité métaphysique ne saurait désormais
empêcher de reconnaître sans incertitude, d'après une
juste appréciation historique, que la constitution parlementaire
propre à la transition anglaise fut nécessairement
le résultat spontané et local de la nature exceptionnelle
que devait prendre, en un tel milieu, la dictature
temporelle vers laquelle tendait partout, sous la seconde
phase moderne, la décomposition générale du régime

catholique et féodal, comme je l'ai précédemment expliqué.
Son origine effective, qu'une célèbre aberration rattache
aux antiques forêts saxonnes, se trouve donc immédiatement,
de même qu'en tout autre cas politique, dans
l'ensemble de la situation sociale correspondante, convenablement
analysée depuis le moyen âge. Ceux qui,
contre toute prescription rationnelle, s'obstineraient à y
voir une imitation quelconque, seraient obligés d'en
emprunter le type réel à de semblables situations antérieures,
et se trouveraient ainsi conduits à des rapprochemens
fort éloignés des opinions actuellement dominantes.
On peut remarquer, en effet, que le régime
vénitien, pleinement caractérisé à la fin du XIVe siècle, constitue
certainement, à tous égards, le système politique
le plus analogue à l'ensemble du gouvernement anglais,
considéré sous la forme définitive qu'il dut prendre trois
siècles après: cette similitude nécessaire résulte évidemment
d'une pareille tendance fondamentale de la progression
sociale vers la dictature temporelle de l'élément
aristocratique. Il est même incontestable que, par suite
de la diversité des temps, le type vénitien dut être beaucoup
plus complet que le mode anglais, comme assurant
à l'aristocratie dirigeante une prépondérance bien plus
prononcée, soit sur le pouvoir central, soit sur la puissance
populaire. La seule différence capitale que devaient
offrir les destinées comparatives de ces deux régimes pareillement
transitoires (et dont le second, formé à une
époque plus avancée de la décomposition politique, ne
saurait certes prétendre à la même durée totale que le
premier), consiste en ce que l'indépendance de Venise
devait naturellement disparaître sous la décadence

nécessaire de son gouvernement spécial, tandis que la nationalité
anglaise doit heureusement rester tout à fait intacte
au milieu de l'inévitable dislocation de sa constitution
provisoire. Quoi qu'il en soit d'ailleurs d'une telle comparaison,
qui m'a semblé propre à mieux caractériser
mon appréciation historique du système anglais, en excluant
du reste toute idée quelconque d'imitation effective,
il demeure incontestable que, malgré les vaines
théories métaphysiques imaginées après coup sur la chimérique
pondération des divers pouvoirs, la prépondérance
spontanée de l'élément aristocratique a dû fournir,
en Angleterre comme à Venise, le principe universel d'un
tel mécanisme politique, dont le mouvement réel serait
assurément incompatible avec cet équilibre fantastique.
À cette condition fondamentale d'un pareil régime, il en
faut joindre deux autres fort importantes, encore plus
particulières à l'Angleterre, et qui y ont beaucoup contribué
au maintien de ce système exceptionnel, malgré
l'active tendance universelle à la décomposition radicale
de l'antique organisme dont il est surtout destiné à prolonger
l'existence spéciale. La première, déjà signalée au
cinquante-cinquième chapitre, consiste dans l'institution
du protestantisme anglican, qui assurait beaucoup mieux
la subalternisation permanente du pouvoir spirituel que
n'avait pu le faire le genre de catholicisme propre à
Venise, et qui, par suite, devait fournir à l'aristocratie
dirigeante de puissans moyens, soit de retarder sa déchéance
privée en s'emparant habituellement des grands
bénéfices ecclésiastiques, soit de consolider son ascendant
populaire en lui imprimant une sorte de consécration religieuse,
d'ailleurs inévitablement décroissante. Quant à

la seconde condition complémentaire du régime anglais,
elle se rapporte à l'esprit d'isolement politique éminemment
particulier à l'Angleterre, et qui en y permettant,
surtout sous la troisième phase moderne, l'actif développement
d'un vaste système d'égoïsme national, y a naturellement
tendu à lier profondément les intérêts principaux
des diverses classes au maintien continu de la
politique dirigée par une aristocratie ainsi érigée désormais
en une sorte de gage permanent de la prospérité
commune, sauf l'insuffisante satisfaction dès lors accordée
à la masse inférieure: une semblable tendance habituelle
s'était auparavant manifestée aussi à Venise, mais sans
pouvoir évidemment y acquérir un pareil ascendant.
Malgré que je ne doive point ici poursuivre davantage
une telle analyse, que chacun pourra maintenant prolonger
avec facilité, elle est certainement assez caractérisée
déjà pour faire directement sentir, à tous ceux qui
auront convenablement étudié l'ensemble du gouvernement
anglais, combien cette constitution exceptionnelle
de la grande transition moderne doit être regardée comme
nécessairement spéciale, puisqu'elle repose essentiellement
sur des conditions purement relatives à l'Angleterre,
et dont l'ensemble est néanmoins indispensable à l'existence
réelle d'une semblable anomalie politique.

Cette digression nécessaire, que je me suis efforcé d'abréger
autant que possible, fait aussitôt ressortir la frivole
irrationnalité des vaines spéculations métaphysiques
qui conduisirent les principaux chefs de l'assemblée constituante
à proposer pour but à la révolution française
la simple imitation d'un régime aussi contradictoire à
l'ensemble de notre passé que radicalement antipathique

aux instincts émanés de notre vraie situation sociale. Une
vague et confuse appréciation des conditions politiques
dont je viens d'établir l'indispensable influence, les
poussa cependant à en poursuivre alors l'impraticable accomplissement,
malgré l'énergique ascendant du milieu
le plus défavorable. On remarque, en effet, leur tendance
permanente à l'institution régulière d'un pouvoir spécialement
aristocratique, dont toutefois l'heureux instinct
démocratique de la population française, si dignement
représentée, à cet égard, par la ferme volonté des Parisiens,
les empêcha d'oser jamais poursuivre ouvertement
l'organisation, directement contraire à l'invariable progression
des cinq siècles antérieurs. Il faut aussi noter
dès lors une disposition naissante, qui devait prendre
ensuite une si déplorable extension, à détacher les intérêts
sociaux des chefs industriels de ceux des masses naturellement
placées sous leur patronage, pour les unir de
plus en plus, suivant le type anglais, à ceux des classes
en décadence, en abusant, à cet effet, de l'ascendant spontané
qu'avait dû jadis obtenir l'universelle imitation des
mœurs aristocratiques. Quant à la condition spirituelle,
il n'est pas difficile de démêler alors, au milieu des influences
philosophiques prépondérantes, une certaine
tendance systématique à ériger aussi le gallicanisme,
sous un reste d'inspirations jansénistes et parlementaires,
en une sorte d'équivalent national du protestantisme anglican:
c'était, sans doute, une étrange tentative chez
une population élevée par Voltaire et Diderot; mais le
projet n'en était ni moins évident, ni moins propre à caractériser
une telle politique, qui n'a pas même cessé
aujourd'hui de trouver secrètement de fervens admirateurs

parmi les métaphysiciens et les légistes qui dirigent
encore nos destinées officielles. Enfin, relativement à la
condition d'isolement national, ci-dessus signalée comme
l'indispensable complément de toutes les autres exigences
d'une telle imitation, on voit heureusement que,
à cette époque initiale d'élan universel, elle n'était pas
moins radicalement contraire aux propres sentimens
spontanés des partisans de cette empirique utopie qu'aux
énergiques inclinations d'une population généreuse, si
noblement disposée, par un long exercice antérieur, à
l'active propagation désintéressée de toutes les améliorations
quelconques qu'elle pourrait jamais réaliser, et
chez laquelle, en effet, les plus puissans efforts ultérieurs
n'ont pu parvenir à enraciner profondément aucune affection
anti-européenne.

D'après cet ensemble de considérations sommaires,
chacun peut désormais apprécier aisément combien les
dispositions les plus fondamentales, soit préalables, soit
actuelles, de la sociabilité française devaient être directement
opposées à la dangereuse utopie politique inspirée
par une vaine métaphysique chez notre première assemblée
nationale, dont la qualification usuelle pourra sembler,
auprès d'une impartiale postérité, le résultat d'une
amère ironie philosophique; puisqu'il n'a jamais existé
un contraste aussi profondément décisif entre l'éternité
des espérances spéculatives et la fragilité des créations
effectives. Aucun exemple spécial ne m'a semblé plus caractéristique
d'une telle discordance entre les conceptions
propres à cette philosophie politique et la réalité du milieu
social correspondant, que la pénible impression spontanément
suggérée aujourd'hui à l'intéressante lecture

d'un ouvrage destiné à survivre aux circonstances qui
l'avaient dicté, comme émanant d'un écrivain non moins
estimable par ses lumières que par l'élévation de ses sentimens
et la loyauté de son caractère: on conçoit qu'il
s'agit de l'essai historique où l'infortuné Rabaut-Saint-Etienne
proclamait déjà solennellement accomplie, d'après
l'acceptation royale d'une constitution éphémère,
une crise révolutionnaire qui n'était ainsi parvenue qu'à
sa préparation initiale, et dont le cours irrésistible devait,
l'année suivante, dissiper sans effort tout ce vain échafaudage
métaphysique. Rien n'est assurément plus propre
qu'une telle opposition à montrer la profonde inanité
d'une théorie qui peut conduire des esprits distingués à
une appréciation aussi radicalement illusoire du milieu social
correspondant: rien également ne peut mieux vérifier,
en général, contre les étranges subtilités de nos docteurs
empiriques, l'insurmontable réalité des préceptes logiques
établis au quarante-huitième chapitre sur le besoin
d'une vraie théorie pour diriger les observations sociologiques,
qui, en vertu de leur complication supérieure,
peuvent bien moins se passer d'un tel guide que toutes
celles relatives à de plus simples phénomènes.

Procédons maintenant à la sommaire appréciation historique
du second degré révolutionnaire, où l'instinct
plus complet de la véritable situation sociale, compensant,
en partie, sous l'énergique impulsion des circonstances
les plus décisives, la vicieuse influence d'une vaine
métaphysique, a déterminé enfin l'essor spontané du caractère
fondamental propre à cette immense crise finale,
autant du moins que pouvait le permettre alors l'inévitable
ascendant exclusif d'une philosophie purement

négative, étrangère à toute conception réelle de l'ensemble
de l'évolution moderne.

Justement opposée aux vaines fictions politiques sur
lesquelles reposait l'incohérent édifice de l'Assemblée
Constituante, l'éminente assemblée si pleinement immortalisée
sous le nom de Convention Nationale fut aussitôt
conduite, par son origine même, à regarder l'entière abolition
de la royauté comme un indispensable préambule
de la régénération sociale vers laquelle tendait directement
la révolution française. D'après la concentration
monarchique de tous les anciens pouvoirs, graduellement
accomplie, surtout en France, depuis la fin du moyen
âge, suivant nos explications antérieures, une conservation
quelconque de la royauté devait alors rendre imminente
la dangereuse restauration des divers débris politiques,
spirituels ou temporels, qui, sous la seconde
phase moderne, s'étaient enfin spontanément ralliés autour
du pouvoir royal, dont la destruction solennelle pouvait
seule, dans une telle situation, caractériser suffisamment
la rénovation générale qui devait constituer le but final
du grand mouvement révolutionnaire commencé au XIVe
siècle et désormais parvenu à sa dernière crise essentielle.
L'ensemble de notre théorie historique représente nécessairement
la royauté moderne comme le seul reste capital
de l'antique régime des castes, que nous avons vu, au
cinquante-troisième chapitre, fournir partout, d'une
manière plus ou moins explicite, la base fondamentale
de toute organisation primitive, selon le principe naturel
de l'hérédité primordiale des professions quelconques,
plus durable à mesure qu'il s'agit d'arts plus compliqués,
dont l'exercice plus empirique exige davantage

l'apprentissage domestique. Nous avons reconnu, au chapitre
suivant, comment ce régime initial, qui, malgré
d'importantes modifications, constituait encore le fond
général de l'organisme grec et même romain, avait été,
pour la première fois, directement ébranlé, dès le début
du moyen âge, dans sa principale disposition politique,
par l'admirable constitution du catholicisme, qui avait
enfin radicalement supprimé l'hérédité des plus éminentes
fonctions sociales, en un temps où les plus hautes
combinaisons européennes étaient spontanément réservées
à un clergé célibataire: la cinquante-sixième leçon
nous a d'ailleurs montré le même régime irrévocablement
détruit aussi, sous la dernière phase du moyen
âge, dans l'économie élémentaire des sociétés modernes,
d'après les suites nécessaires de l'émancipation personnelle
présidant à l'évolution industrielle. Il est clair que l'abaissement
ultérieur de la puissance aristocratique sous
le pouvoir royal, pendant les deux premières phases
modernes, n'avait pu que compléter et consolider, surtout
en France, envers les fonctions intermédiaires, la
grande transformation ainsi commencée simultanément,
au moyen âge, pour les plus générales et les plus particulières.
Déjà radicalement compromise par un tel isolement,
l'hérédité monarchique ne pouvait ensuite que
perdre beaucoup, sous la troisième phase, à l'excessive
concentration d'attributions politiques, à la fois spirituelles
et temporelles, que venait ainsi d'obtenir la dictature
royale, dès lors spontanément conduite, comme
nous l'avons vu au cinquante-cinquième chapitre, à constater
de plus en plus son inaptitude fondamentale à la
saine appréciation habituelle de ce vaste ensemble, en

cédant volontairement ses principaux pouvoirs à des ministres
de moins en moins dépendans. On conçoit enfin,
quant aux conditions intellectuelles, suivant une indication
préalable de la cinquante-troisième leçon, que,
dans l'art de gouverner, comme dans tout autre, quoique
plus tardivement à raison de sa complication supérieure,
la rationnalité croissante des conceptions humaines tend
nécessairement à rendre l'aptitude réelle, même temporelle,
de plus en plus indépendante de toute imitation
domestique, en lui procurant directement une éducation
systématique, que peuvent convenablement recevoir,
quelle que soit leur condition sociale, les intelligences
suffisamment douées de l'esprit d'ensemble qui détermine
une telle vocation, et qui certainement, au temps
que nous considérons, était bien loin, abstraction faite
de toute satire personnelle, d'appartenir exclusivement,
ou même principalement, aux maisons royales, qui jadis
durent en être si longtemps les dépositaires naturels.

Cette abolition préliminaire, sans laquelle la révolution
française ne pouvait être pleinement caractérisée,
dut bientôt s'accompagner de toutes les démolitions partielles
destinées à y compléter l'indication d'une irrésistible
tendance à la rénovation totale du système social,
autant que le permettait la vicieuse nature de la seule
philosophie qui pût alors diriger un tel ébranlement.
Malgré une odieuse persécution, aussi impolitique qu'injuste,
suscitée par une haine aveugle, et spécialement
entretenue par l'instinct de rivalité religieuse d'un vain
déisme, il faut surtout distinguer, à ce sujet, l'audacieuse
suppression légale du christianisme, tendant à faire
énergiquement ressortir, soit la caducité d'une organisation

enfin devenue essentiellement étrangère à l'existence
moderne, soit la nécessité d'un nouvel ordre spirituel
susceptible de diriger convenablement la régénération
humaine. Parmi les moindres préparations négatives, il
n'est pas inutile de noter ici la destruction systématique
de toutes les diverses corporations antérieures, trop
exclusivement attribuée aujourd'hui à une aveugle répugnance
absolue contre toute agrégation quelconque,
et dans laquelle on peut certainement apercevoir, sans
excepter même les cas les plus défavorables, un certain
instinct confus de la tendance plus ou moins rétrograde
de ces différentes institutions, après l'accomplissement
suffisant de leur office purement provisoire, dont la vicieuse
prolongation devenait réellement une source d'entraves
bien plus que de progrès. Je ne crois pas devoir
me dispenser d'étendre une semblable appréciation historique
jusqu'à la suppression directe des compagnies
savantes, et même de l'illustre Académie des sciences de
Paris, la seule qui pût essentiellement mériter quelques
regrets sérieux. Malgré les vains reproches de vandalisme
adressés à un tel acte par des esprits ordinairement incapables
d'en apprécier la véritable portée, j'aurai bientôt
lieu de faire directement sentir que cette institution
provisoire avait alors rendu tous les principaux services
intellectuels compatibles avec la nature et l'esprit de
son organisation primitive, et que son influence ultérieure
a été, au fond, surtout aujourd'hui, bien plus
contraire que favorable à la marche nécessaire des conceptions
modernes. Le mémorable instinct progressif de
la grande dictature révolutionnaire ne fut donc pas, au
fond, plus en défaut dans ce cas important que dans

tant d'autres où une meilleure appréciation a déjà conduit
à rendre une exacte justice aux éminentes intentions
d'une assemblée qui avait déjà solennellement prouvé,
sous ce rapport, sa parfaite loyauté, en étendant, sans
aucun ménagement, ses opérations négatives jusqu'aux
diverses corporations légistes, quoique la plupart de ses
membres en fussent sortis. Sous l'aspect scientifique,
sa prochaine sollicitude pour tant d'heureuses fondations
destinées à seconder la marche ou la propagation des
connaissances réelles, et surtout pour la création capitale
de l'École Polytechnique, si supérieure aux institutions
antérieures, devrait suffisamment montrer que la
suppression des Académies, si amèrement déplorée par
tant d'académiciens postérieurs, ne pouvait alors tenir
essentiellement à de sauvages antipathies, mais bien
plutôt à une certaine prévision générale, juste quoique
confuse, des nouveaux besoins de l'esprit humain.

Afin d'apprécier convenablement le vrai caractère fondamental
de cette grande époque, il est indispensable
d'y considérer toujours l'irrésistible influence, encore
plus favorable que funeste, des circonstances éminemment
décisives qui durent la dominer, et dont l'ascendant
spontané contribua beaucoup à y contenir les dangereuses
divagations métaphysiques inhérentes à la seule philosophie
qui pût alors diriger cet immense mouvement.
D'après les motifs ci-dessus indiqués, les gouvernemens
européens qui, sous la seconde phase, avaient laissé tomber
Charles I sans aucune opposition sérieuse, n'eurent pas
même besoin des coupables intrigues de la royauté française
pour réunir bientôt tous leurs efforts actifs contre
une révolution radicale, où l'initiative de la France

signalait évidemment une inévitable crise finale, nécessairement
commune à l'ensemble de la grande république
européenne, comme l'était, depuis le moyen
âge, la double progression, positive et négative, dont
elle annonçait le dernier terme naturel: l'oligarchie anglaise
elle-même, quoique désintéressée, en apparence,
dans la dissolution des monarchies, se plaça promptement
à la tête de cette coalition rétrograde, destinée à
l'universelle conservation du système militaire et théologique,
désormais également menacé sous toutes les
formes diverses qu'avait pu prendre la dictature temporelle
où avait partout abouti sa décomposition graduelle.
Or, cette formidable attaque, qui, par une réaction nécessaire,
obligeait aussi la France à proclamer directement
l'intime universalité de l'ébranlement final, dut
procurer à ce second degré de la crise révolutionnaire
un avantage fondamental, que n'avait pu suffisamment
obtenir le premier, en y provoquant spontanément une
mémorable identité continue de sentimens et même, à
certains égards, de vues politiques, indispensable au
succès réel de la plus juste et la plus sublime défense
nationale que l'histoire puisse jamais offrir. C'est là surtout
ce qui détermina, ou du moins maintint, l'énergie
morale et la rectitude mentale qui placeront toujours,
chez l'impartiale postérité, la Convention nationale très
au-dessus de l'Assemblée constituante, malgré les vices
respectivement inhérens à leur doctrine et à leur situation.
Quoique constamment poussée, par sa philosophie
métaphysique, à des conceptions vagues et absolues,
l'assemblée républicaine, après avoir spontanément accordé
à cette inévitable tendance générale les seules

satisfactions qu'elle ne pouvait lui refuser, fut bientôt
heureusement conduite, par les actives exigences de sa
principale mission politique, à écarter, sous un respectueux
ajournement, une vaine constitution, pour s'élever
enfin à l'admirable conception du gouvernement
révolutionnaire proprement dit, directement envisagé
comme un régime provisoire parfaitement adapté à la
nature éminemment transitoire du milieu social correspondant.
C'est ainsi que, supérieurs à la puérile ambition
de leurs prédécesseurs, si aveuglément imitée par
leurs successeurs, les conventionnels français, renonçant
implicitement à fonder déjà d'éternelles institutions qui
ne pouvaient encore avoir aucune base réelle, s'attachèrent
surtout à organiser provisoirement, conformément
à la situation, une vaste dictature temporelle, équivalente
à celle graduellement élaborée par Louis XI et par
Richelieu, mais dirigée d'après une bien plus juste
appréciation générale de sa destination propre et de sa
durée limitée. En la constituant spontanément sur la
base indispensable de la puissance populaire, ils furent
d'ailleurs conduits à mieux annoncer le caractère essentiel
de la rénovation finale, soit en vertu de l'admirable
essor directement imprimé aux vrais sentimens de fraternité
universelle, soit en inspirant aux classes inférieures
une juste conscience de leur valeur politique, soit
enfin d'après une heureuse prédilection continue pour
des intérêts qui, à raison de leur généralité supérieure,
doivent être presque toujours les plus conformes à une
saine appréciation philosophique de l'ensemble des besoins
sociaux. Cette conduite naturelle, immédiatement
récompensée par tant de sublimes ou touchans dévouemens,

et qui élevait la constitution morale d'une population
où tous les gouvernemens ultérieurs ont systématiquement
tendu à développer, au contraire, un abject
égoïsme, a laissé nécessairement, chez le peuple français,
d'ineffaçables souvenirs, et même de profonds regrets,
qui ne pourront vraiment disparaître que par une juste
satisfaction permanente de l'instinct correspondant. Il
faut aussi noter, dans cette mémorable organisation de
la dictature révolutionnaire, une certaine tendance
spontanée à une première appréciation générale, vague
mais réelle, de la division fondamentale entre le gouvernement
moral et le gouvernement politique des sociétés
modernes, dès lors indiquée, à mes yeux, par
l'action simultanée d'une célèbre association volontaire,
qui, essentiellement extérieure au pouvoir proprement
dit, était surtout destinée, en appréciant mieux l'ensemble
de sa marche, à lui fournir de lumineuses indications.
Quelque imparfait que dût être alors un instinct
aussi confus de la principale condition propre à la réorganisation
sociale, on en retrouve d'autres indices, non
moins caractéristiques, en considérant diverses tentatives
remarquables pour fonder, sur la régénération directe
des mœurs françaises, la rénovation ultérieure des institutions;
quoique la vaine théorie métaphysique qui
présidait nécessairement à de tels efforts n'en pût aucunement
permettre l'efficacité durable.

En général, l'étude approfondie de cette grande crise
fera de plus en plus ressortir que, sous l'impulsion décisive
des circonstances extérieures, les éminens attributs
qui la distinguent furent essentiellement dus à la haute
valeur politique, et surtout morale, soit de ses principaux

directeurs, soit des masses qui les secondaient avec un
si admirable dévouement; tandis que les graves aberrations
qui s'y rattachent étaient inséparables de la vicieuse
philosophie qui dominait à cette époque, et dont, par
les plus heureuses inspirations d'une sagesse purement
spontanée, il n'était pas toujours possible de contenir
suffisamment la dangereuse influence systématique. De
sa nature, cette métaphysique, au lieu de lier intimement
les tendances actuelles de l'humanité à l'ensemble
des transformations antérieures, représentait la société
sans aucune impulsion propre, sans aucune relation au
passé, indéfiniment livrée à l'action arbitraire du législateur;
étrangère à toute saine appréciation de la sociabilité
moderne, elle remontait au delà du moyen âge
pour emprunter à la sociabilité antique un type rétrograde
et contradictoire; enfin, au milieu des circonstances
les plus irritantes, elle appelait spécialement les
passions à l'office le mieux réservé à la raison. C'était
cependant sous un tel régime mental qu'il fallait alors
s'élever à des conceptions politiques heureusement adaptées
à la vraie disposition des esprits et aux impérieuses
exigences de la plus difficile situation: aussi la juste considération
d'un semblable contraste devra-t-elle toujours
porter les véritables philosophes à une admiration spéciale
des grands résultats qui s'y sont développés, et à
une indulgente réprobation d'inévitables égaremens généraux.
Aucun ordre de faits ne caractérise plus profondément
cette opposition fondamentale, que ceux relatifs
au besoin continu de l'unité nationale, dont l'actif sentiment
dut surmonter, à cette époque, chez les natures
vraiment politiques, la tendance éminemment dispersive

de la métaphysique prépondérante. Cette admirable
réaction d'un heureux instinct pratique contre les dangereuses
indications d'une théorie décevante, se manifeste
surtout dans la lutte décisive suscitée par le puéril
orgueil des malheureux girondins, entraînés, d'après leur
haute incapacité politique, à de coupables menées,
poussées quelquefois jusqu'à des coalitions armées avec
le parti monarchique, afin de détruire systématiquement
l'un des plus grands résultats de notre passé social, en
décomposant la France en républiques partielles, au
temps même où la plus redoutable agression extérieure
exigeait nécessairement la plus intense concentration intérieure.
Quand, par une indispensable épuration, la
marche révolutionnaire eut enfin écarté ces dangereux
discoureurs, on remarque, en effet, à cet égard, malgré
les plus graves divergences, une mémorable unanimité
d'efforts permanens pour contenir la tendance métaphysique
au morcellement politique, dont l'école progressive
actuelle a été ainsi heureusement préservée, laissant désormais
à l'école rétrograde l'étrange privilége de telles
aberrations, comme je l'ai expliqué au quarante-sixième
chapitre.

Le terme naturel d'une exaltation qui, quoique évidemment
nécessaire, ne devait ni ne pouvait durer,
aurait été directement fixé, par une prévision rationnelle,
à l'époque, fort antérieure à la célèbre journée thermidorienne,
où la France serait suffisamment garantie contre
l'invasion étrangère; ce qui exigeait que la résistance révolutionnaire
eût été poussée jusqu'à la double conquête
provisoire de la Belgique et de la Savoie, alors seule pleinement
caractéristique d'une efficacité décisive de notre

défense nationale. Mais l'inévitable irritation générale résultée
d'aussi extrêmes nécessités, et surtout les inspirations
absolues de la métaphysique dirigeante, ne pouvaient
malheureusement permettre que l'indispensable politique
exceptionnelle cessât aussitôt que son principal
office provisoire aurait été convenablement accompli. On
doit certainement regarder son abusive prolongation,
avec un déplorable surcroît d'intensité, après le terme
relatif à sa destination nécessaire, comme la cause essentielle
des horribles déviations que rappelle trop exclusivement
aujourd'hui le souvenir de cette grande époque,
et qui n'ont laissé d'autre enseignement universel que
l'immortelle démonstration de l'impuissance organique
propre à une doctrine purement négative, ainsi poussée
à son entière application politique. C'est ici le lieu d'employer
complétement une division historique, indiquée
d'avance à la fin du volume précédent, entre les deux
écoles générales qui avaient surtout dirigé l'ébranlement
philosophique du siècle dernier, en poursuivant spécialement,
l'une l'émancipation mentale, l'autre l'agitation
sociale. Quoique ayant également abouti au déisme spéculatif,
nous avons déjà reconnu que, dès l'origine,
elles avaient envisagé cette situation passagère de notre
intelligence sous deux aspects très-différens et même virtuellement
opposés: l'un progressif, où cette extrême
phase de la philosophie primitive ne pouvait constituer
qu'une halte rapide d'un mouvement anti-théologique
touchant à son inévitable destination finale; l'autre rétrograde,
où l'on y voyait, au contraire, le point de départ
d'une sorte de restauration religieuse, modifiée
d'après les illusions contradictoires de nouveaux

réformateurs. Cette rivalité fondamentale des deux écoles de
Voltaire et de Rousseau se laissa toujours distinctement
sentir, malgré leur unanime coopération active à la grande
crise révolutionnaire, par la tendance caractéristique de
la première à concevoir franchement la métaphysique
dirigeante comme éminemment négative, et la dictature
républicaine comme une indispensable mesure provisoire,
dont l'institution lui fut principalement due; tandis que,
aux yeux de la seconde, cette doctrine formait déjà réellement
la base nécessaire d'une réorganisation directe,
qu'il fallait immédiatement substituer au régime exceptionnel:
en même temps, l'une avait constamment témoigné
un instinct confus mais réel des conditions essentielles
de la civilisation moderne, pendant que l'autre
se montrait surtout préoccupée d'une vague imitation de
la société antique. Après que le commun danger eut cessé
de pouvoir suffisamment contenir ces inévitables divergences,
l'énergique sollicitude de l'école politique poussa
l'école philosophique, jusque alors prépondérante, à
constater directement son impuissance organique en formulant
précipitamment, pour la régénération intellectuelle
et morale, une sorte de polythéisme métaphysique,
dominé par l'adoration de la grande entité
scolastique, et qui ne pouvait assurément obtenir aucune
consistance effective: d'où résulta graduellement
la mémorable catastrophe de l'énergique Danton et de
l'intéressant Camille Desmoulins, en un temps où tous
les triomphes se résumaient par l'impitoyable extermination
des adversaires quelconques, sous les déplorables
inspirations d'une doctrine qui, profondément incompatible
avec toute démonstration véritable, laissait bientôt

prévaloir des passions sanguinaires, indiquant toujours
la compression matérielle comme seul gage assuré de la
convergence spirituelle, suivant la nature constante des
conceptions politiques qui repoussent ou méconnaissent
la division fondamentale des deux puissances élémentaires.
L'ascendant décisif ainsi naturellement procuré à
l'école politique, où le sincère fanatisme de quelques
chefs recommandables dissimulait la facile et dangereuse
hypocrisie d'un plus grand nombre de purs déclamateurs,
vint bientôt prouver, à son tour, d'après l'irrécusable
témoignage d'un horrible délire, que, malgré ses mystérieuses
promesses, elle était encore moins apte que sa
rivale à diriger convenablement une vraie réorganisation
finale. C'est surtout alors que, par une inévitable aberration
générale, la métaphysique révolutionnaire, sous
l'absurde prépondérance du type antique radicalement
méconnu, fut rapidement conduite à se montrer directement
hostile aux divers élémens essentiels de la civilisation
moderne, dont l'universelle influence spontanée
empêchait nécessairement le libre essor d'une telle utopie
rétrograde, chez les esprits même les plus accessibles à
de vains entraînemens systématiques. En contradiction
radicale avec la solidarité nécessaire des deux mouvemens,
hétérogènes mais convergens, dont l'ensemble caractérise,
d'après les deux chapitres précédens, l'évolution fondamentale
de la sociabilité européenne depuis le moyen âge,
on vit ainsi la progression négative, irrationnellement
devenue organique, se tourner enfin contre la progression
positive, après avoir pleinement satisfait à sa propre destination
transitoire. Cette déviation décisive, sensible
même pour l'évolution scientifique et l'évolution

esthétique, dut être surtout prononcée relativement à l'évolution
industrielle, alors menacée d'une entière désorganisation,
d'après une désastreuse tendance politique à
détruire l'indispensable subordination élémentaire des
classes laborieuses envers les véritables chefs naturels de
leurs travaux journaliers, afin d'appeler la plus incapable
multitude, sous l'inévitable direction des littérateurs
et des avocats, à une active participation permanente
au gouvernement effectif, par une abusive appréciation
métaphysique du juste intérêt continu que, dans
tout véritable état social, les moindres citoyens doivent
nécessairement prendre, en raison de leurs talens et de
leurs lumières, à la marche générale des affaires publiques.
Du point de vue purement politique, la grande
réaction rétrograde, que l'école révolutionnaire la plus
avancée fait aujourd'hui commencer seulement à la journée
thermidorienne, me paraît devoir être réellement
envisagée désormais, d'après l'ensemble de notre élaboration
historique, comme remontant à la célèbre tentative
pour l'organisation fondamentale du déisme légal,
pleinement caractérisée par une manifestation mémorable,
et dont la tendance nécessaire ressortait déjà des
singulières révélations qui attribuaient une sorte de mission
céleste au sanguinaire déclamateur érigé en souverain
pontife de cette étrange restauration religieuse. Sous
ce nouvel aspect, le mouvement thermidorien, d'abord
dirigé par les amis de Danton, reprend un caractère plus
conforme aux saines inspirations spontanées de la raison
publique; en constituant primitivement le symptôme
décisif de l'inévitable décadence d'une désastreuse politique,
qui, malgré la plus horrible exagération des

procédés exceptionnels, ne pouvait réellement parvenir, en
troublant profondément l'économie élémentaire propre
à la sociabilité moderne, qu'à organiser finalement une
immense rétrogradation: il reste d'ailleurs pleinement
incontestable que, à la faveur de cette indispensable
journée, bientôt détournée de sa destination naturelle,
de sanglantes représailles furent déplorablement dirigées,
à la secrète instigation du parti monarchique, contre l'ensemble
du mouvement révolutionnaire. En se félicitant
de voir enfin, comme il l'avait tant mérité, le grand Carnot
sortir glorieusement d'une telle collision, tout vrai
philosophe devra toujours y regretter spécialement la
perte d'un noble jeune homme, l'éminent Saint-Just,
tombé victime presque volontaire de son aveugle dévouement
à un ambitieux sophiste, indigne d'une si précieuse
admiration.

J'ai cru devoir ici convenablement insister sur la saine
appréciation historique propre à l'ensemble de l'époque
la plus décisive que pût offrir la portion jusqu'à présent
accomplie de l'immense révolution au sein de laquelle
nous vivons. On voit ainsi, d'une part, comment le degré
républicain a spontanément élevé, d'une manière beaucoup
plus complète et plus énergique que n'avait d'abord pu
le faire le degré constitutionnel, une sorte de programme
politique vraiment fondamental, dont l'ineffaçable souvenir
indiquera naturellement, jusqu'à une convenable
réalisation ultérieure, la destination finale de cette crise
universelle, malgré le mode essentiellement négatif sous
lequel il dut alors être conçu par la métaphysique dirigeante,
dont l'inévitable impuissance organique fut,
d'une autre part, simultanément démontrée d'après

l'épreuve solennelle, pleinement caractéristique quoique
nécessairement passagère, de son entier ascendant politique.
Quelques vains efforts qu'ait pu tenter ensuite la
grande réaction rétrograde, dont je viens d'assigner la
véritable origine historique, pour dissimuler totalement
le premier enseignement social en laissant seulement ressortir
le second, ils sont tous deux également impérissables
auprès de la population européenne, aux yeux de
laquelle ils tendront spontanément de plus en plus à devenir
radicalement inséparables, aussitôt qu'une sage
élaboration philosophique aura suffisamment fondé, sur
leur combinaison permanente, l'indispensable indication
générale de la marche ultérieure propre à l'ensemble du
mouvement révolutionnaire. Toutes les récriminations
doctorales sur la prétendue inopportunité radicale de la
régénération totale ainsi projetée par les conventionnels
français, ne peuvent réellement affecter, d'après notre théorie
historique, que l'insuffisance nécessaire des moyens
vicieux qu'une décevante métaphysique dut conduire à y
appliquer; mais elles ne sauraient nullement atteindre le
besoin fondamental d'une réorganisation universelle, qui
était déjà aussi incontestable, et même aussi pleinement
senti par les masses, qu'il peut l'être essentiellement aujourd'hui.
Rien ne doit mieux confirmer une telle appréciation
que la mémorable lenteur, trop peu comprise
jusqu'ici, d'un mouvement rétrograde dont l'instinct dirigeant
se reconnaissait tacitement incompatible avec les
plus intimes dispositions populaires, qui, par leur énergique
antipathie, obligèrent ensuite à prendre tant de
longs et pénibles circuits politiques pour restaurer enfin,
sous un vain déguisement impérial, une monarchie qu'une

seule rapide secousse avait d'abord suffi à renverser entièrement:
si tant est même que la stricte exactitude
historique permette maintenant d'envisager comme vraiment
rétablie une royauté qui n'a jamais pu encore passer
avec sécurité de ses divers possesseurs effectifs à leurs
propres successeurs domestiques, quoique une telle transmission
héréditaire constitue certainement la principale
différence caractéristique entre le véritable pouvoir royal
et le simple pouvoir dictatorial, dès longtemps devenu,
sous une forme quelconque, naturellement indispensable,
suivant nos explications antérieures, à la situation transitoire
des sociétés modernes.

Après la chute nécessaire du régime conventionnel,
la réaction rétrograde ne se fit surtout sentir immédiatement
que par le vain retour de la métaphysique
constitutionnelle propre au degré initial de la crise
universelle, et dont la stérile obstination tendit toujours
à reproduire, autant que le permettait alors
l'état général des esprits, une aveugle imitation de la
constitution anglaise, caractérisée par une chimérique
pondération des diverses fractions du pouvoir temporel,
sous de nouvelles formes, encore plus rapprochées de
ce type imaginaire, où d'irrationnelles conceptions ne
cessaient de montrer la vraie réorganisation finale,
malgré l'expérience primitive du peu de stabilité que
pouvait comporter, en France, l'importation d'une telle
anomalie politique. En même temps, suivant un inévitable
contraste, des tentatives énergiques mais
insensées annoncèrent déjà la déplorable tendance
ultérieure du parti qui se croyait sincèrement progressif
à chercher de plus en plus la solution sociale dans une

plus complète extension du mouvement négatif, que la
dictature révolutionnaire avait réellement poussé jusqu'à
ses plus extrêmes limites politiques, et que néanmoins
on voulait aussi conduire désormais, sous les anarchiques
inspirations de l'école de Rousseau, jusqu'à l'ébranlement
direct des institutions élémentaires les plus indispensables
à toute sociabilité humaine. Par ces deux ordres d'aberrations,
tous concouraient spontanément à maintenir la
position vicieusement abstraite du problème politique,
indépendamment d'aucune vraie relation générale au milieu
social correspondant; tous concevaient également la
société indéfiniment modifiable, sans aucune impulsion
propre, et dégagée de toute filiation antérieure; tous, enfin,
s'accordaient à subordonner la régénération morale
aux règlemens législatifs: si j'insiste sur ces caractères
logiques alors communs à l'école rétrograde ou stationnaire
et à l'école progressive, c'est parce qu'ils n'ont pu
aujourd'hui essentiellement changer, et qu'on doit naturellement
les apprécier d'une manière plus philosophique
envers une situation moins actuelle, quoique
d'ailleurs radicalement persistante.

Une telle fluctuation politique, toujours menaçante
pour l'ordre, et néanmoins stérile pour le progrès,
devait nécessairement aboutir, malgré d'énergiques répugnances
populaires, au triomphe passager de l'esprit
rétrograde, qui montrait spontanément la concentration
monarchique comme seule propre à garantir la sécurité
du développement continu des divers élémens essentiels
de la sociabilité moderne, déjà pressés d'utiliser les nouvelles
ressources générales que procurait désormais à
leur libre essor l'irrévocable décomposition de l'ancienne

hiérarchie sociale. Dans l'état d'empirisme métaphysique
où se trouve encore la philosophie politique, cette dernière
épreuve était alors indispensable pour faire universellement
apprécier, par une expérience décisive, l'espèce
d'ordre réellement compatible avec une pleine rétrogradation,
dont les promesses illusoires ne pouvaient être directement
jugées par aucune discussion vraiment rationnelle.
En même temps, la marche naturelle des événemens
conduisait inévitablement à cette issue immédiate, en
faisant de plus en plus prévaloir le pouvoir militaire,
première base nécessaire de toute véritable royauté moderne;
à mesure que la guerre révolutionnaire perdait
son caractère essentiellement défensif, pour devenir, à
son tour, éminemment offensive, sous le spécieux entraînement
d'une active propagation universelle de l'ébranlement
fondamental, sans que cette irrésistible séduction
pût d'abord céder à aucune sage appréciation, soit de
l'opportunité du but, soit de l'efficacité du moyen. Tant
que l'armée, pleinement nationale, était restée liée au
sol natal, et n'avait pas cessé, sous l'espoir continu d'une
prochaine libération, de participer directement aux émotions
et aux inspirations populaires, la salutaire énergie
du terrible comité avait pu y maintenir, par une infatigable
activité, la plus parfaite prépondérance que les
guerres modernes eussent encore offerte de l'autorité civile
sur la force militaire. Mais il ne pouvait plus en être ainsi
quand, dans les diverses expéditions lointaines, l'armée,
devenue de plus en plus étrangère aux affaires intérieures,
et prenant nécessairement, d'après un but plus spécial et
moins direct, un caractère plus déterminé et moins passager,
tendait graduellement à s'identifier profondément

avec ses propres chefs, au milieu de populations inconnues,
en même temps que son intervention politique devait
peu à peu paraître indispensable à la compression
nécessaire de la stérile agitation sociale qu'entretenait un
dangereux esprit métaphysique. Il était donc certainement
impossible que l'ensemble d'une telle situation ne
conduisît bientôt à l'installation spontanée d'une véritable
dictature militaire, dont la tendance, rétrograde ou progressive,
devait d'ailleurs, malgré l'influence naturelle
d'une réaction passagère, dépendre beaucoup, et certainement
davantage qu'en aucun autre cas historique, de la
disposition personnelle de celui qui en serait honoré,
parmi tant d'illustres généraux que la défense révolutionnaire
avait suscités. Par une fatalité à jamais déplorable,
cette inévitable suprématie, à laquelle le grand Hoche semblait
d'abord si heureusement destiné, échut à un homme
presque étranger à la France, issu d'une civilisation arriérée,
et spécialement animé, sous la secrète impulsion d'une
nature superstitieuse, d'une admiration involontaire pour
l'ancienne hiérarchie sociale; tandis que l'immense ambition
dont il était dévoré ne se trouvait réellement en harmonie,
malgré son vaste charlatanisme caractéristique,
avec aucune éminente supériorité mentale, sauf celle relative
à un incontestable talent pour la guerre, bien plus lié,
surtout de nos jours, à l'énergie morale qu'à la force intellectuelle.

On ne saurait aujourd'hui rappeler un tel nom sans se
souvenir que de vils flatteurs et d'ignorans enthousiastes
ont osé longtemps comparer à Charlemagne un souverain
qui, à tous égards, fut aussi en arrière de son
siècle que l'admirable type du moyen âge avait été en

avant du sien. Quoique toute appréciation personnelle
doive rester essentiellement étrangère à la nature et à
la destination de notre analyse historique, chaque vrai
philosophe doit, à mon gré, regarder maintenant comme
un irrécusable devoir social de signaler convenablement
à la raison publique la dangereuse aberration qui, sous
la mensongère exposition d'une presse aussi coupable
qu'égarée, pousse aujourd'hui l'ensemble de l'école révolutionnaire
à s'efforcer, par un funeste aveuglement,
de réhabiliter la mémoire, d'abord si justement abhorrée,
de celui qui organisa, de la manière la plus désastreuse,
la plus intense rétrogradation politique dont
l'humanité dut jamais gémir. D'après les explications
précédentes, personne assurément ne saurait croire que
je prétende ici blâmer l'avénement d'une dictature non
moins indispensable qu'inévitable: mais je voudrais
flétrir, avec toute l'énergie philosophique dont je suis
susceptible, l'usage profondément pernicieux qu'en fit
un chef alors naturellement investi d'une puissance matérielle
et d'une confiance morale qu'aucun autre législateur
moderne n'a pu réunir au même degré. L'état
général de l'esprit humain ne permettait point, sans doute,
à son immense autocratie de diriger immédiatement la
réorganisation finale de l'élite de l'humanité, faute
d'une indispensable élaboration philosophique encore
inaccomplie; mais son action rationnelle aurait pu y appliquer
convenablement les hautes intelligences, et y
disposer simultanément la masse des populations, au
lieu d'écarter les unes et de détourner les autres par une
activité radicalement perturbatrice de tous les grands
effets sociaux que la dictature purement révolutionnaire

avait déjà glorieusement ébauchés, autant que l'avait
comporté l'inévitable prépondérance d'une métaphysique
essentiellement négative. Si le prétendu génie politique
de Bonaparte avait été vraiment éminent, ce chef ne se
serait point abandonné à son aversion trop exclusive
envers la grande crise républicaine, où il ne savait voir, à
la suite des plus vulgaires déclamateurs rétrogrades, que
la facile démonstration de l'impuissance organique propre
à la seule philosophie qui avait pu y présider: il
n'y aurait pas entièrement méconnu d'énergiques tendances
vers une régénération fondamentale, dont les
conditions nécessaires s'y étaient certainement manifestées
d'une manière non moins irrécusable pour tous les
hommes d'état dignement placés, même par le seul
instinct, au véritable point de vue général de la sociabilité
moderne, qui n'eût point échappé, sans doute, dans
cette lumineuse position, à Richelieu, à Cromwell, ou à
Frédéric. On n'a d'ailleurs aucun besoin de prouver que
son autorité réelle eût ainsi acquis, avec une aussi pleine
intensité, une stabilité beaucoup plus grande, en même
temps que sa mémoire eût été assurée d'une éternelle
et unanime consécration, quoiqu'il dût alors entièrement
renoncer à la puérile fondation d'une nouvelle tribu
royale. Mais, à vrai dire, toute sa nature intellectuelle
et morale était profondément incompatible avec la seule
pensée d'une irrévocable extinction de l'antique système
théologique et militaire, hors duquel il ne pouvait rien
concevoir, sans toutefois en comprendre suffisamment
l'esprit ni les conditions; comme le témoignèrent tant
de graves contradictions dans la marche générale de sa
politique rétrograde, surtout en ce qui concerne la

restauration religieuse, où, suivant la tendance habituelle
du vulgaire des rois, il prétendit si vainement allier
toujours la considération à la servilité, en s'efforçant de
ranimer des pouvoirs qui, par leur essence, ne sauraient
jamais rester franchement subalternes.

Le développement continu d'une immense activité
guerrière constituait, à tout prix, le fondement nécessaire
de cette désastreuse domination, qui, pour le rétablissement
éphémère d'un régime radicalement antipathique
au milieu social correspondant, devait surtout
exploiter, par une stimulation incessamment renouvelée,
soit les vices généraux de l'humanité, soit les imperfections
spéciales de notre caractère national, et principalement
une vanité exagérée, qui, loin d'être soigneusement
réglée d'après une sage opposition, fut alors, au
contraire, directement excitée jusqu'à la production fréquente
des plus irrationnelles illusions, suivant des
moyens d'ailleurs empruntés, comme tout le reste de ce
prétendu système, aux usages les plus discrédités de
l'ancienne monarchie. Sans un état de guerre très-actif,
en effet, le ridicule le plus incisif aurait certainement
suffi pour faire prompte et pleine justice de l'étrange
restauration nobiliaire et sacerdotale tentée par Bonaparte,
tant elle était profondément contradictoire à l'état
réel des mœurs et des opinions; la France n'aurait pu
être réduite, par aucune autre voie, à cette longue et
honteuse oppression, où la moindre réclamation généreuse
était aussitôt étouffée comme un acte de trahison
nationale concerté avec l'étranger; l'armée, qui, pendant
la crise républicaine, avait été constamment animée
d'un si noble esprit patriotique, n'aurait pu être autrement

amenée, d'après l'essor exorbitant des ambitions
personnelles, à une tendance tyrannique envers les citoyens,
désormais réduits à se consoler vainement du
despotisme et de la misère par la puérile satisfaction de
voir l'empire français s'étendre de Hambourg à Rome.
Enfin, quant à l'influence morale, on n'a point encore
dignement compris que la Convention, élevant le peuple
sans le corrompre, avait irrévocablement terminé la
décomposition chronique de l'ancienne hiérarchie sociale,
tout en consolidant néanmoins, chez les moindres
classes, le respect de chacun pour sa propre condition,
suivant l'attrait universel d'une noble activité politique,
tendant spontanément à contenir partout la disposition
au déplacement privé, en honorant et améliorant les
plus inférieures positions: c'est surtout sous la domination
guerrière de Bonaparte que le généreux sentiment
primitif de l'égalité révolutionnaire subit cette immorale
déviation qui devait associer directement la plus active
portion de notre population à un désastreux système de
rétrogradation politique, en lui offrant, comme prix de
sa coopération permanente, l'Europe à piller et à opprimer;
on doit certainement ainsi expliquer le principal
développement direct d'une corruption générale déterminée,
en germe, par l'ensemble de la désorganisation
sociale, et dont nous recueillons aujourd'hui les tristes
fruits. Mais il serait aussi superflu que pénible de s'arrêter
ici davantage sur cette malheureuse époque, autrement
que pour y noter sommairement les graves enseignemens
politiques qu'elle nous a si chèrement procurés.
Le premier de tous consiste assurément dans l'irrécusable
démonstration de la douloureuse versatilité

politique qui devait caractériser l'absence de toute véritable
doctrine, depuis que les convictions révolutionnaires,
seules pleinement actives de nos jours, avaient été nécessairement
ébranlées, chez la plupart des esprits,
d'après la déplorable expérience propre à la dernière partie
de la grande crise républicaine. Sans cette inévitable
influence mentale, la politique rétrograde de Bonaparte
aurait évidemment manqué à la fois d'instrumens et
d'appuis, chez une population qui n'aurait pu autrement
laisser tenter la folle et coupable résurrection du
régime que son énergique antipathie avait si récemment
abattu. La honteuse apostasie de tant d'indignes républicains,
et l'entraînement insensé des masses désintéressées,
durent alors marquer profondément la fragilité
désormais inhérente à toutes les convictions uniquement
fondées sur une métaphysique purement négative, qui
avait déjà cessé d'être en suffisante harmonie, intellectuelle
ou sociale, avec l'ensemble de la situation révolutionnaire.
On doit, en second lieu, remarquer, dans
l'épreuve vraiment décisive tentée à cette époque, l'indispensable
fondement que la guerre active et permanente
y fournissait nécessairement au système de rétrogradation,
qui n'aurait pu autrement obtenir alors
aucune telle consistance temporaire, comme je l'ai ci-dessus
signalé. Cette incontestable appréciation historique
indique certainement combien serait à la fois chimérique
et perturbatrice une politique ainsi obligée à l'accomplissement
continu d'une condition fondamentale devenue
de plus en plus antipathique à l'ensemble de la
civilisation moderne, et souvent même secrètement repoussée
désormais par l'instinct involontaire des plus

zélés partisans des projets insensés dont elle devrait former
la base générale. Il faut y voir aussi, en sens inverse,
l'immédiate condamnation philosophique de la déplorable
aberration qui, d'après l'absence actuelle de toute
véritable doctrine politique, a depuis entraîné trop
souvent l'école révolutionnaire, malgré d'insuffisantes
intentions progressives, dans le seul intérêt de ses passions
fugitives, à préconiser et même à solliciter l'état
de guerre, qui constitue cependant l'unique chance sérieuse,
quoique éphémère, qui pût rester désormais aux
tendances rétrogrades. Enfin, il importe beaucoup de
signaler spécialement, au sujet de cette domination
guerrière, le nouveau sophisme général, à la fois spontané
et systématique, d'après lequel l'esprit militaire,
avant de s'effacer irrévocablement, y fut conduit à
rendre un hommage involontaire à la nature éminemment
pacifique de la sociabilité moderne, en s'efforçant
toujours d'y représenter la guerre comme un moyen
fondamental de civilisation, par un chimérique rajeunissement
de l'antique politique romaine, dont la destination
sociale avait évidemment reçu, quinze siècles
auparavant, selon notre théorie historique, une pleine
réalisation, nécessairement impossible à renouveler dans
tout le reste de l'évolution humaine. Une telle illusion
politique avait dû être assurément fort naturelle, et même
d'abord inévitable, à l'issue immédiate de la défense
révolutionnaire, qui suscitait spontanément une irrésistible
impulsion à l'active propagation universelle des
principes français; quoique une saine appréciation philosophique,
alors malheureusement impossible, eût sans
doute déjà conseillé, à tous égards, de se borner à la

simple garantie nationale, en laissant à des voies plus
douces et plus efficaces l'indispensable extension graduelle
d'un mouvement essentiellement européen, et en
n'admettant que le juste degré d'invasion provisoire
qu'exigeait l'entière efficacité de l'opération défensive,
ainsi que je l'ai indiqué ci-dessus. Mais au moins cette
aberration spontanée, malgré ses graves conséquences
pour l'ensemble de la grande république occidentale,
était primitivement très-sincère, soit dans l'armée, soit
dans la nation; et, par suite, elle devait être beaucoup
moins funeste à l'extérieur: tandis que, pendant les
guerres impériales, l'inqualifiable prétention d'accélérer
le progrès social par le pillage et l'oppression de l'Europe,
sous l'intronisation successive d'une étrange famille,
ne pouvait plus exercer aucune séduction sérieuse,
sinon chez de purs déclamateurs politiques, dont les
vaines conceptions conservent aujourd'hui une fâcheuse
influence sur la réhabilitation passagère de ce système
rétrograde. Leur appréciation sophistique ne saurait
offrir aucun autre fondement spécieux que la réaction
nécessaire suivant laquelle cette déplorable déviation,
comme l'eût fait également une invasion de barbares,
devait naturellement provoquer, par l'active sollicitude
des gouvernemens eux-mêmes, l'éveil universel d'un principe
d'indépendance et de liberté, plus ou moins identique
à celui de notre révolution, dont le germe essentiel
était, comme nous l'avons reconnu, déjà déposé
dans tout ce vaste territoire propre à l'élite de l'humanité,
la France n'ayant pu avoir, à cet égard, d'autre
privilége décisif que celui d'une indispensable initiative:
tel est certainement le seul mode réel d'après lequel la

tyrannie impériale ait dû indirectement concourir,
contre les desseins de son chef, à la régénération de
l'Europe. Tandis que Paris comprimé était honteusement
réduit à chercher un aliment à son activité caractéristique
dans les misérables rivalités des comédiens et des
versificateurs, par une étrange vicissitude, aujourd'hui
trop oubliée, et qu'on eût, peu d'années auparavant,
jugée à jamais impossible, Cadix, Berlin, et même
Vienne retentissaient, à leur tour, de chants énergiques
et de patriotiques acclamations, provoquant partout à
de généreuses insurrections nationales contre une intolérable
domination, au temps même où notre bel hymne
révolutionnaire était chez nous l'objet d'une ombrageuse
inquisition. Mais, sauf cette inévitable réaction, dont
la postérité ne saura certes aucun gré au système qui l'a
indirectement déterminée, il est évident que l'ensemble
de la politique impériale, bien loin d'avoir réellement
propagé l'influence française, fut, de toute nécessité,
directement contraire à un tel résultat, en stimulant les
peuples à s'unir aux rois pour repousser l'oppression
étrangère, et en détruisant la sympathie et l'admiration
que notre initiative révolutionnaire et notre défense populaire
avaient universellement inspirées à nos concitoyens
occidentaux, chez lesquels cette immense aberration guerrière
a laissé encore envers nous quelques funestes préventions,
soigneusement entretenues, malgré l'heureuse
prolongation d'une paix indispensable, par les diverses
fractions européennes de l'école et du parti rétrogrades.

Il serait évidemment superflu d'expliquer ici comment,
après une sanglante prépondérance, également désastreuse,
à tous égards, pour la France et pour l'Europe,

ce régime, fondé sur la guerre, tomba trop tard par une
suite naturelle de la guerre elle-même, quand la résistance
fut partout devenue suffisamment populaire, tandis
que l'attaque se dépopularisait essentiellement. Quels
que soient aujourd'hui les efforts, coupables ou insensés,
d'une fallacieuse exposition, dont le succès momentané
prouve combien l'absence de toute véritable doctrine
facilite maintenant les plus audacieux mensonges, la postérité
ne méconnaîtra point la mémorable satisfaction avec
laquelle cette chute indispensable fut immédiatement accueillie
par l'ensemble de la France, qui, outre sa misère
et son oppression intérieures, était lasse enfin de se
voir condamnée à toujours craindre, suivant une irrésistible
alternative, ou la honte de ses armes, ou la défaite
de ses plus chers principes. Cette grande catastrophe ne
devra finalement laisser à la nation française d'autre éternel
regret, que de n'y avoir pris qu'une part trop passive
et trop tardive, au lieu de prévenir un dénouement
funeste par une énergique insurrection populaire contre
la tyrannie rétrograde, avant que notre territoire eût pu
subir, à son tour, l'opprobre d'une invasion que notre
déplorable torpeur rendit seule alors inévitable. La forme
honteuse de cet indispensable renversement a constitué
depuis l'unique base sur laquelle il soit devenu possible
d'établir, avec une sorte de succès passager, une spécieuse
solidarité entre notre propre gloire nationale et la mémoire
individuelle de celui qui, plus nuisible à l'ensemble
de l'humanité qu'aucun autre personnage historique,
fut toujours spécialement le plus dangereux ennemi
d'une révolution dont une étrange aberration a quelquefois
conduit à le proclamer le principal représentant.


D'après la contradiction radicale qui existait nécessairement
entre la propre élévation de Bonaparte et l'esprit
monarchique qu'il avait tenté de restaurer, les habitudes
politiques contractées sous son influence devaient, à sa
chute, faciliter spontanément le retour provisoire des
héritiers naturels de l'ancienne royauté française, qui
furent accueillis, sans confiance mais sans crainte, chez
une nation dont le seul vœu prononcé consistait alors à
voir simultanément cesser, à tout prix, la guerre et la
tyrannie, et d'abord même disposée à penser que cette
famille comprendrait aussi, comme tout le monde le
sentait en France, l'intime liaison politique qui avait
dû régner entre le système de conquête et le régime de
rétrogradation, tous deux également détestés. Mais,
croyant voir, au contraire, un symptôme de haute
adhésion populaire à leur vaine utopie monarchique dans
une réintégration qu'ils ne devaient, à tous égards, qu'à
Bonaparte, et où le peuple était resté essentiellement
passif, ces nouveaux organes de l'action centrale tendirent
aussitôt à reprendre follement la politique rétrograde
du pouvoir déchu, en la concevant, de toute nécessité,
radicalement privée désormais de l'activité
guerrière à laquelle ils attribuaient sa décadence, et qui
avait, en réalité, constitué la principale base indispensable
de son succès temporaire. Quand cette illusion
fondamentale fut suffisamment développée, la nation
aurait été, sans doute, promptement préservée des tracasseries
et des perturbations qui en devaient résulter,
en laissant seulement agir une ancienne rivalité domestique,
si le désastreux retour épisodique de Bonaparte
ne fût venu compliquer gravement la situation, en

mettant de nouveau l'Europe en garde contre la France, de
manière toutefois à n'aboutir, après son irrévocable expulsion,
qu'à retarder de quinze ans, au prix d'immenses
sacrifices passagers, une substitution de personnes devenue
évidemment inévitable.

Cette dernière période a répandu, sur l'ensemble de
la position révolutionnaire, une nouvelle lumière, qu'il
importe d'apprécier sommairement. Sans regarder le
grand problème organique comme aucunement résolu,
et sans renoncer entièrement à sa solution ultérieure, la
nation française était alors assez désabusée, d'après une
expérience décisive, des hautes espérances de régénération
sociale qu'elle avait d'abord attachées au triomphe
universel de la politique métaphysique, pour ne s'occuper
essentiellement désormais que de réaliser l'heureuse
influence de l'état de paix sur le développement continu
de l'évolution industrielle, à laquelle l'ébranlement initial
avait imprimé une accélération capitale, dont la
guerre avait auparavant entravé la manifestation permanente.
Aussi, quoique l'absence d'une véritable doctrine
ne permît point une meilleure direction, la France ne
prit-elle habituellement qu'un intérêt passif et secondaire
aux stériles discussions constitutionnelles qui
durent, à cette époque, marquer le réveil officiel de
l'esprit révolutionnaire, et qui tendaient à fonder la
réorganisation finale sur une troisième tentative d'imitation
générale du régime parlementaire propre à l'Angleterre,
et auquel les débris du système impérial
semblaient avoir préparé enfin une sorte d'élément aristocratique
susceptible d'une consistance apparente. Mais,
à défaut d'une saine théorie, cette nouvelle épreuve,

plus prolongée, plus paisible, et, par suite, plus décisive
qu'aucune des précédentes, tendit bientôt à faire
irrévocablement ressortir le caractère anti-historique et
anti-national d'une telle utopie politique, profondément
antipathique à un milieu social où, depuis la fin du
moyen âge, l'ensemble du passé avait toujours développé
la décadence spéciale de l'aristocratie, en concentrant
graduellement autour de la seule royauté tous les restes
quelconques de l'ancienne organisation. Sous un actif
ascendant aristocratique, le pouvoir royal était essentiellement
réduit, en Angleterre, à une vaste sinécure accordée
au chef nominal de l'oligarchie britannique, avec
une puissance réelle peu supérieure à celle des doges
vénitiens, malgré la vaine décoration d'une hérédité
monarchique. En France, au contraire, l'instinct royal
devait profondément répugner à une telle dégradation
de l'élément prépondérant d'un régime qu'on prétendait
seulement modifier quand on l'annullait radicalement,
suivant la formule, triviale mais énergique, employée
par Bonaparte, à son avénement dictatorial, pour repousser
une semblable mystification métaphysique.
Ainsi réduite à sa partie purement négative, faute de
bases réelles pour la partie vraiment positive, l'irrationnelle
imitation du type anglais ne pouvait, en effet,
aboutir qu'à l'irrévocable neutralisation de la royauté;
et ce résultat nécessaire devenait alors d'autant plus décisif
que, par la nouvelle forme d'une telle institution,
l'adhésion monarchique y semblait spécialement volontaire.
C'est là surtout qu'il faut placer, dans l'histoire
générale de la transition moderne, la dissolution directe
de la grande dictature temporelle où nous avons vu, au

cinquante-cinquième chapitre, partout converger, sous diverses
formes, l'ensemble du mouvement de décomposition
politique. Depuis le commencement de la crise révolutionnaire,
cette dictature, élaborée par Louis XI et complétée
par Richelieu, avait été essentiellement maintenue, au
plus haut degré d'énergie politique, d'abord avec un caractère
progressif par la Convention, et ensuite dans un esprit
rétrograde par Bonaparte, qui en dut être réellement
le dernier organe. Mais, au temps que nous considérons,
elle se résout enfin en un antagonisme permanent entre
l'action politique centrale, que cette nouvelle royauté
représente imparfaitement, et l'action locale ou partielle,
émanée d'une assemblée plus ou moins populaire: l'unité
de direction disparaît alors sous le tiraillement régulier
de ces deux forces opposées, dont chacune tend à s'assurer
une prépondérance désormais impossible jusqu'à ce
qu'une convenable terminaison de l'anarchie spirituelle
vienne permettre enfin une véritable organisation temporelle;
Bonaparte lui-même eût alors subi cette inévitable
conséquence de la situation générale, comme l'indique
directement la transformation forcée qui caractérisa son
retour éphémère. Une appréciation plus spéciale commence
d'ailleurs à montrer l'inévitable abaissement du
pouvoir royal marqué, d'une manière plus directe et plus
distincte, dans la nouvelle existence générale, historiquement
trop peu comprise, du pouvoir ministériel
proprement dit, qui, après en avoir été, sous la seconde
phase moderne, une émanation facultative, en devenait
maintenant une substitution continue, dont l'action
tendait de plus en plus à une pleine indépendance réelle
envers la royauté, ainsi graduellement rapprochée de la

nullité anglaise; cette sorte d'abdication spontanée devait,
au reste, immédiatement aboutir à augmenter la dispersion
politique, qui semblait par-là érigée en principe
irrévocable.

Hors des vains débats constitutionnels propres à cette
époque, se poursuivait nécessairement la lutte générale
entre l'instinct progressif et la résistance rétrograde, à la
faveur même de ce régime métaphysique, qui, malgré
son éternité officielle, ne pouvait être regardé que comme
une transition précaire chez les divers partis actifs qui s'y
disputaient une suprématie impossible. À certains égards,
cette coexistence contradictoire de deux politiques incompatibles
maintenait, sans doute, le caractère essentiel
de la situation fondamentale antérieure à la crise révolutionnaire,
mais avec cette différence capitale que l'école
progressive avait hautement marqué son but final, quoique
d'une manière purement négative, en même temps
qu'elle avait ainsi constaté sa propre impuissance organique;
tandis que l'école rétrograde, éclairée, à sa manière,
par la même expérience, avait été naturellement conduite
à mieux concevoir qu'auparavant l'ensemble des
conditions d'existence relatives au régime dont elle entreprenait
la chimérique restauration. C'est alors que se
trouve pleinement établi le déplorable dualisme social
que j'ai complétement décrit au quarante-sixième chapitre,
où nous avons vu les deux sentimens également
indispensables de l'ordre et du progrès entretenus désormais,
d'une manière également insuffisante, par l'inévitable
conflit de deux doctrines antipathiques, sous la
vaine interposition officielle d'un parti stationnaire, empruntant
à chacune d'elles des principes qui se neutralisaient

mutuellement, surtout quand il tentait de concilier
la suprématie légale du catholicisme avec une vraie
liberté religieuse. En renvoyant le lecteur à cette appréciation
fondamentale d'une situation qui a dû jusqu'à
présent persister essentiellement, je rappellerai seulement
ici que cette stérile et dangereuse oscillation nous a paru
principalement caractérisée, sous le rapport moral,
d'après l'extension nécessaire d'une corruption systématique
sans laquelle une telle anarchie empêcherait toute
action réelle, et, sous le rapport politique, d'après l'entière
prépondérance permanente des littérateurs et des
avocats, ainsi devenus, chez tous les partis, les directeurs
naturels d'une lutte de plus en plus dégagée de toutes
convictions profondes. Quoiqu'on ait alors tenté d'ériger,
en l'honneur de l'entité politique vainement décorée du
nom de loi, une sorte de culte métaphysique, qui ne
pouvait, au fond, aboutir qu'à consacrer l'universelle
domination des légistes, l'absence de véritables principes
sociaux se manifeste, plus complétement encore que
dans les périodes précédentes, par cette déplorable fécondité
réglementaire qui distingue nécessairement les
temps où, faute de notions vraiment fondamentales, on
est conduit, pour éviter un arbitraire indéfini, à l'incohérente
accumulation d'une multitude presque illimitée
de décisions particulières, d'ailleurs le plus souvent impuissantes
à atteindre convenablement les réalités. C'est
ainsi que, malgré l'insuffisante codification présidée par
Bonaparte, la dispersion des idées politiques est rapidement
parvenue à ce degré caractéristique où, comme le
témoigne notre triste expérience journalière, les plus
habiles jurisconsultes, après avoir consumé leurs veilles

à l'étude des décisions légales, ne peuvent presque
jamais convenir, en chaque cas déterminé, de ce qui
constitue effectivement la légalité, profondément dissimulée
sous l'obscur assemblage d'une foule de dispositions
spéciales, dont aucun juriste ne peut même se
flatter aujourd'hui d'avoir acquis une pleine connaissance
totale.

Avec quelque homogénéité logique que dût être alors
coordonnée, suivant l'explication précédente, l'action rétrograde
que nous considérons dans son extrême effort politique,
j'ai déjà signalé, au quarante-sixième chapitre, les
inconséquences nécessaires qui, même abstraitement, la
condamnaient à une nullité caractéristique. Sous l'aspect
historique, la plus décisive de ces contradictions fondamentales
consistait assurément, comme je l'ai ci-dessus
indiqué, à combiner le système de rétrogradation politique
avec un état de paix continu, de manière à priver
radicalement une telle marche des seules influences permanentes
qui lui eussent procuré, sous la direction de
Bonaparte, un succès temporaire. Cette incohérence capitale
était d'autant plus significative qu'elle constituait
spontanément une suite insurmontable de l'ensemble de
la situation sociale; puisque le maintien de la paix était,
au fond, l'unique mérite essentiel qui, malgré de vaines
stimulations, déterminât la nation française à supporter
suffisamment une telle domination provisoire, dont les
dangers ne purent longtemps lui paraître assez sérieux
pour compromettre, par son renversement prématuré,
une tranquillité extérieure et intérieure féconde en progrès
matériels et même intellectuels. On doit surtout
attribuer au sentiment instinctif de cette inconséquence

décisive l'espèce d'indifférence dédaigneuse qu'inspirait
alors à la masse de la population une politique rétrograde,
antipathique à ses plus énergiques tendances,
mais dont l'inanité radicale était ainsi confusément reconnue.
L'ensemble de notre théorie historique de l'évolution
moderne nous dispense d'ailleurs évidemment de
nous arrêter ici aux graves incohérences intérieures qui,
malgré les efforts de ses coordinateurs abstraits, devaient
neutraliser mutuellement les divers élémens de cette
étrange politique, par une sorte de reproduction spontanée,
sur une moindre échelle, et suivant un cours
beaucoup plus rapide, des mêmes dissidences essentielles
d'où nous avons vu, au cinquante-cinquième chapitre, résulter
graduellement, pendant les cinq siècles de la transition
moderne, la décomposition révolutionnaire de l'ancien
système politique, soit d'après l'opposition fondamentale
entre le pouvoir spirituel et le pouvoir temporel, soit
même en vertu de la lutte de la royauté avec l'aristocratie;
double conflit caractéristique, dont les diverses fractions
de l'école rétrograde donnèrent alors, à la France et à
l'Europe, la rassurante imitation. Toutefois, il n'est pas
inutile de remarquer, comme pouvant faire spécialement
ressortir la nature des principaux besoins propres à notre
situation sociale, l'ascendant habituel que dut prendre,
dans une telle politique, la réorganisation spirituelle,
directement érigée en base indispensable du plan général
de rétrogradation, sous la suprême influence d'une dangereuse
corporation, préalablement rétablie pour cette
unique destination. A ce titre, ainsi qu'à tout autre, cette
dernière tentative ne pouvait, sans doute, conduire qu'à
la reproduction accélérée de l'inévitable avortement

propre à une pareille marche pendant les trois siècles antérieurs:
la compagnie tristement fameuse qui s'en rendit
l'organe naturel ne put alors que joindre à la haine insurmontable
qu'elle avait jadis inspirée le plus irrévocable
mépris, justement acquis désormais à une congrégation
où la plus ignoble hypocrisie dispensait si souvent
de mérite et même de moralité. Néanmoins, cette façon
de procéder constitue, à sa manière, un premier symptôme
politique de la prépondérance directe que devait
maintenant obtenir de plus en plus le besoin fondamental
de la réorganisation spirituelle, depuis que l'impuissance
organique de la métaphysique négative avait
suffisamment prouvé l'impossibilité actuelle de toute
réorganisation temporelle qui n'aurait pas été convenablement
précédé d'une régénération intellectuelle et
morale: ce sentiment ne pouvait, en effet, exister habituellement
chez l'école rétrograde, sans tendre nécessairement
à se propager aussi peu à peu, avec une efficacité
plus décisive, chez l'école progressive elle-même, par
une suite naturelle de leur antagonisme fondamental.

Quand cette vaine réaction eut enfin pris une attitude
sérieusement menaçante pour l'ensemble du grand mouvement
révolutionnaire, une seule secousse décisive, détruisant
rapidement, sans aucune opposition réelle, une
politique essentiellement dépourvue de toutes racines
populaires, suffit à démontrer, aux plus aveugles observateurs,
que la chute de Bonaparte, loin d'être simplement
due à l'unique amour de la paix, était également
résultée de l'aversion universellement inspirée par la
rétrogradation tyrannique qui était devenue le but déplorable
d'une inévitable dictature. La forme effective

du dénoûment impérial ayant dû naturellement laisser,
à cet égard, ainsi que je l'ai noté ci-dessus, une équivoque
fondamentale, qu'il importait de dissiper à jamais,
cette énergique manifestation était certainement indispensable,
dans l'état présent de la philosophie politique,
pour faire dignement comprendre que le besoin du progrès
social n'était pas moins fondamental, aux yeux de la
nation française, premier organe spontané de la république
européenne, que le besoin de l'ordre et celui de la paix,
déjà spécialement signalés, l'un à l'avénement, l'autre
au déclin, du régime de Bonaparte. Cette démonstration
nécessaire doit être, ce me semble, historiquement envisagée
comme destinée à marquer enfin le terme irrévocable
de la grande réaction rétrograde, immédiatement
commencée à l'institution du déisme légal de
Robespierre, complétement développée sous la tyrannie
de Bonaparte, et aveuglément prolongée par ses faibles
successeurs. Depuis cet indispensable enseignement, la
nation française est demeurée essentiellement inaccessible
à de fréquentes tentatives d'une agitation politique toujours
dépourvue jusqu'ici de toute véritable intention
organique, et ne pouvant aboutir qu'à de vaines substitutions
de personnes, où l'ordre serait gravement
compromis sans aucun profit pour le progrès. Quoique
le caractère purement provisoire, propre à l'ensemble
de la situation révolutionnaire, soit ainsi devenu plus
profondément appréciable que sous aucun des modes
antérieurs, la population a dû, en général, sauf d'inévitables
manifestations, dès lors, il est vrai, plus réitérées,
du besoin fondamental de régénération sociale,
reprendre paisiblement le cours naturel de son évolution

industrielle, dont l'exclusive prépondérance, malgré
ses graves dangers moraux, doit spontanément résulter
de l'absence prolongée de toute éminente activité politique,
jusqu'à une convenable élaboration de la vraie
réorganisation spirituelle.

Cette dernière transformation préparatoire se distingue
principalement des précédentes par une sorte de
renonciation volontaire, implicite mais irrécusable, du
régime officiel à l'établissement régulier d'aucun ordre
intellectuel et moral: devenue directement matérielle,
la politique y prétend rester indépendante des doctrines
et des sentimens, et reposer désormais sur la seule considération
active des intérêts proprement dits. Une aversion
instinctive pour les aberrations qui venaient de
perdre le système royal, vainement obstiné à poursuivre,
en sens rétrograde, la réorganisation spirituelle, a dû
naturellement inspirer une telle tendance empirique,
dans un milieu où l'état des idées ne saurait permettre
aux hommes politiques de concevoir, d'une manière vraiment
progressive, cette indispensable réorganisation.
En même temps, la difficulté croissante de maintenir
suffisamment l'ordre matériel, au milieu de l'anarchie
mentale et morale, ainsi directement livrée désormais
à son libre essor spontané, a dû maintenir habituellement
cette nouvelle disposition, en produisant un état
continu d'imminente préoccupation politique, qui détournerait
le pouvoir de toute autre inquiétude moins
immédiate, quand même il serait sérieusement accessible
à aucune considération étrangère à la conservation,
de plus en plus pénible, de sa propre existence, dès lors
incessamment menacée, non-seulement par des

agitations exceptionnelles devenues plus fréquentes, mais
surtout par le jeu régulier des divers élémens d'un régime
contradictoire. C'est ainsi que s'est enfin trouvé
provisoirement réalisé, autant que le comportent les
tendances générales de la société moderne, l'étrange
type politique propre à la philosophie négative, qui
avait si longtemps demandé un système réduisant le
pouvoir à de simples fonctions répressives, sans aucune
attribution directrice, et abandonnant à une libre concurrence
privée toute active poursuite de la régénération
intellectuelle et morale. Mais, après son entière installation,
ce dernier régime provisoire est radicalement
méconnu de ceux-là même qui en avaient été d'avance
les plus zélés admirateurs spéculatifs, parce qu'ils y ont
vu s'évanouir aussitôt les irrationnelles espérances de
réformation sociale qu'ils en avaient aveuglément conçues,
et qui ont fait place à la triste conviction expérimentale
qu'une telle politique matérielle nécessite aujourd'hui
la plus vaste extension permanente d'une
corruption organisée, à défaut de laquelle la décomposition
deviendrait imminente, sous l'essor presque illimité
des ambitions perturbatrices, et d'où résulte nécessairement
l'accroissement continu des plus onéreuses
dépenses publiques, comme indispensable condition
pratique d'un régime surtout vanté pour sa nature éminemment
économique.

Sans examiner ici davantage les divers caractères essentiels
propres à une situation déjà spécialement analysée,
à tous égards, dans la leçon préliminaire du tome
quatrième, il nous suffit de les avoir ainsi directement
rattachés à l'ensemble de notre appréciation historique.

Toutefois, afin de compléter réellement l'explication ci-dessus
indiquée sur la désorganisation décisive de la
grande dictature temporelle, il importe de considérer,
d'une manière distincte quoique sommaire, la nouvelle
situation générale d'un pouvoir central auquel la précision
du langage philosophique ne permet guère d'appliquer
désormais l'ancienne qualification de royauté,
depuis que tous les prestiges monarchiques ont irrévocablement
disparu avec les croyances qui les consacraient,
et lorsque d'ailleurs le cours naturel des événemens, pendant
le dernier demi-siècle, a dû rendre fort problématique,
en France, la vaine hérédité légale d'une fonction
qui n'y saurait jamais dégénérer en une simple sinécure
anglaise, et qui, par suite, y exigera toujours une véritable
capacité personnelle, dont la transmission domestique
est peu vraisemblable. Il serait d'ailleurs superflu
de s'arrêter ici aucunement à l'irrécusable confirmation
que notre dernière commotion politique a spontanément
fournie pour l'inanité radicale des imitations métaphysiques
du régime transitoire propre à l'Angleterre, d'après
l'évidente subalternité parlementaire à laquelle s'est ainsi
trouvé réduit un prétendu élément aristocratique d'origine
impériale ou royale. Mais il faut, au contraire, soigneusement
noter les nouveaux empiétemens généraux
de l'assemblée législative sur le pouvoir qu'une habitude
invétérée conduit encore à qualifier de royal, malgré qu'il
ait déjà perdu sans retour tous les principaux attributs
historiquement rappelés par une telle dénomination politique.
Ces usurpations caractéristiques consistent d'abord
dans l'initiative directe constitutionnellement accordée
à chacun des membres de cette législature, et

surtout dans la tendance permanente, encore plus décisive,
quoique moins légale, qui les pousse tous, au milieu
de leurs vains dissentimens habituels, à l'annulation
directe de l'autorité centrale, en lui imposant les organes
qu'elle doit employer, de manière à empêcher l'exercice
le plus légitime de son indispensable spontanéité. Sous
cette double influence, il est clair que le centre d'action,
désormais privé de toute stabilité réelle, se trouve successivement
transporté chez chacun des personnages qui
parviennent, tour à tour, à obtenir, par des moyens plus
ou moins éphémères, un ascendant parlementaire, si rarement
attaché à une vraie capacité politique, d'après
l'irrationnelle nature d'une assemblée où doivent nécessairement
dominer aujourd'hui les vues empiriques et
partielles avec les passions dispersives, sauf les cas exceptionnels
où l'imminence d'un grave danger commun vient
y permettre une véritable unité passagère. On doit aussi
remarquer que les ministres même du pouvoir central,
ainsi devenus presque indépendans de la puissance royale,
tendraient bientôt à déterminer son entière élimination
graduelle, sans plus d'embarras que les anciens maires
du palais, quoique d'une tout autre manière, si notre
milieu social n'empêchait spontanément une telle usurpation,
soit par la propre fragilité de ces suprêmes agens,
soit surtout par l'absence nécessaire de tout éminent dessein
politique dans cette situation provisoire du grand
mouvement révolutionnaire. Toutefois, malgré ces périls
continus, l'action royale, habilement exercée, et sagement
réduite à son indispensable office actuel pour le
maintien matériel d'un ordre public souvent compromis,
finit par obtenir suffisamment, sous l'adhésion spontanée

d'une masse essentiellement étrangère à de vaines agitations
parlementaires, un véritable ascendant habituel, en
vertu de sa constance et de sa concentration, sur les vues
incohérentes de tant d'ambitions contradictoires, qu'apaisent
aisément de nouvelles décompositions du pouvoir
et de fréquentes mutations personnelles, dont l'influence
continue, en dissipant toute crainte sérieuse
d'empiètement ministériel, tend d'ailleurs évidemment
à l'augmentation rapide de la déplorable dispersion politique
qui caractérise une société désormais dépourvue
de toute vraie direction permanente, tant que durera
l'interrègne intellectuel et moral.

Dans cette étrange situation temporaire, il ne nous
reste plus à considérer que le résultat général de la renonciation
implicite du régime officiel à toute prétention
sérieuse sur la réorganisation spirituelle, pour laquelle il
a volontairement reconnu son inaptitude radicale, comme
je l'ai ci-dessus expliqué. Or, cette incompétence, tacitement
avouée, livre nécessairement la puissance intellectuelle
et morale à quiconque veut et peut s'en saisir
passagèrement, sans aucune garantie normale d'une vraie
vocation personnelle relativement aux plus importans
et aux plus difficiles problèmes dont la pensée humaine
puisse être jamais préoccupée: d'où suit habituellement,
beaucoup plus que sous tous les autres modes antérieurs,
la domination spirituelle du journalisme, naturellement
échue aujourd'hui à de purs littérateurs, ordinairement
impropres, soit en eux-mêmes, soit surtout par l'ensemble
de leur éducation, à sentir suffisamment ce qui
constitue la saine élaboration rationnelle d'une question
quelconque, fût-ce envers les plus simples sujets de

spéculation positive, et dès lors nécessairement disposés,
même avec les plus loyales intentions politiques, à faire
trop souvent dégénérer l'appréciation philosophique des
principales difficultés sociales en un stérile appel à des
passions qu'il faudrait, au contraire, presque toujours
calmer. Sous le déplorable ascendant de sectes éphémères,
dont la vaine succession deviendra bientôt aussi rapide
que celle des ministères parlementaires, ce pouvoir, inconstitutionnel
mais irrécusable, a dû malheureusement
rester jusqu'ici, chez l'école progressive ou révolutionnaire,
essentiellement consacré, sauf d'inévitables
intrigues personnelles, à l'active propagation continue
de conceptions éminemment anarchiques, liant la réorganisation
finale à une profonde perturbation des conditions
élémentaires les plus indispensables à la sociabilité
moderne, d'après des inspirations constamment empruntées,
d'une manière plus ou moins explicite, au déisme
légal de Rousseau et de Robespierre, spontanément érigé
en fondement nécessaire de la régénération humaine.
Dans une situation radicalement désordonnée, où les
plus énergiques stimulations poussent incessamment aux
plus difficiles spéculations les intelligences les moins préparées,
sans aucun principe réel propre à contenir les
divagations spontanées, on doit certes peu s'étonner ni
que les plus absurdes utopies obtiennent momentanément
un dangereux crédit, ni qu'une critique dissolvante
tende à la funeste déconsidération de toute autorité quelconque,
suivant les explications fondamentales du quarante-sixième
chapitre, auquel je dois ici me borner, à
cet égard, à renvoyer spécialement le lecteur attentif.
J'y ajouterai seulement, pour compléter cette appréciation

historique, que les irrationnelles précautions légalement
instituées contre de tels périls tendent nécessairement
d'ordinaire à les aggraver beaucoup, puisque les
conditions fiscales et les répressions pécuniaires ainsi imposées
au libre exercice de cet étrange pouvoir spirituel
doivent naturellement aboutir à le concentrer davantage
chez de vastes coteries, où il se complique inévitablement
de calculs mercantiles, en un temps où, la méditation
solitaire pouvant seule produire de vraies convictions,
une sage politique devrait, au contraire, systématiquement
encourager l'action sociale des penseurs isolés, les
seuls qui puissent être aujourd'hui suffisamment affranchis
d'un déplorable entraînement intellectuel et moral.
Quoi qu'il en soit, l'extrême imperfection actuelle de
cette nouvelle puissance ne doit pas faire méconnaître la
haute importance de son avénement caractéristique,
malgré les vaines réclamations d'une assemblée temporelle,
souvent choquée de voir ainsi surgir hors de son
sein un pouvoir illégal, quelquefois disposé envers elle à
un redoutable antagonisme, bien que lui-même manifeste
encore, sous ce rapport surtout, un trop faible sentiment
de son énergique spontanéité, d'après un reste d'influence
inaperçue de la grande aberration révolutionnaire
sur la confusion fondamentale des deux puissances
élémentaires, tant signalée dans le volume précédent.
Depuis que les principaux débats parlementaires sont
habituellement réduits à déterminer à quelle nouvelle
coterie d'avocats et de littérateurs appartiendront momentanément
les portefeuilles et les ambassades, il faut
peu s'étonner, sans doute, que la presse ait rapidement
conquis, malgré tous les obstacles quelconques, un

ascendant social dont la tribune n'était plus digne. Historiquement
envisagée, cette nouvelle prépondérance,
qui ne peut certainement que s'accroître, constitue maintenant
à mes yeux, pour l'ensemble de l'école révolutionnaire,
un premier symptôme décisif de la prééminence
générale qu'y acquiert aujourd'hui le sentiment
instinctif du besoin direct de la réorganisation spirituelle,
dont l'urgence supérieure avait été déjà comprise, sous
la période précédente, par l'école rétrograde, suivant
les formes convenables à sa nature propre, comme je l'ai
ci-dessus expliqué. C'est ainsi que, sous l'irrésistible impulsion
d'un enseignement expérimental, un demi-siècle
de profondes perturbations sociales a finalement conduit
désormais tous les partis actifs à reconnaître spontanément,
chacun à sa manière, quoique d'après un mode
très-imparfait, la priorité nécessaire que doit actuellement
obtenir la régénération intellectuelle et morale sur
une suite immédiate d'essais purement politiques, dont
l'efficacité est enfin radicalement épuisée, tant qu'ils ne
pourront pas être philosophiquement dirigés par une telle
rénovation préalable.

Quant aux résultats effectifs de la période extrême que
nous achevons d'apprécier, ils ont surtout consisté jusqu'ici
dans l'inévitable extension de la crise fondamentale
à l'ensemble de la grande république européenne,
dont la France devait être seulement l'avant-garde. Pendant
la période précédente, l'heureuse influence politique
de la paix universelle y avait déjà spontanément
développé presque partout les germes antérieurs d'un
salutaire ébranlement, que l'agitation guerrière avait
elle-même préalablement concouru à stimuler

involontairement, comme je l'ai expliqué en son lieu. Mais
cette propagation naturelle ne pouvait, sans doute, acquérir
une importance vraiment décisive tant que la crise
générale avait dû sembler dissipée dans son foyer principal.
C'est donc seulement depuis qu'une dernière commotion
indispensable a pleinement démontré l'inanité
radicale d'une telle illusion politique, que cette extension
nécessaire a pu suffisamment s'accomplir. Quoiqu'elle
semble avoir partout abouti, comme en France, à une
vaine imitation universelle de la transition anglaise,
l'appréciation historique ci-dessus appliquée au cas français
démontre pareillement, surtout chez les peuples
catholiques, que cette irrationnelle utopie n'y saurait
acquérir aujourd'hui aucune véritable consistance, même
parmi les populations allemandes où l'élément aristocratique
avait le moins déchu, comme le confirme de plus
en plus l'épreuve universelle. Il est d'ailleurs évident que
l'imminente propagation spéciale de l'agitation révolutionnaire
jusqu'au sein de l'organisation britannique,
doit nécessairement discréditer toute application extérieure
d'un régime radicalement attaqué dans son type
national. Cette indispensable extension occidentale était
surtout destinée, pour la marche générale des conceptions
actuelles, à déterminer une suffisante généralisation d'idées
politiques sur la vraie nature de la crise commune,
et à faire directement ressortir la prépondérance décisive
que doit enfin acquérir partout la réorganisation intellectuelle
et morale, seule susceptible de convenir simultanément
à des populations où l'élaboration politique
proprement dite devra s'accomplir ensuite d'une manière
essentiellement indépendante, sous peine des plus

dangereuses perturbations européennes, comme je l'indiquerai
ci-dessous. Quoiqu'une telle propagation ait dû
naturellement tendre à rajeunir la métaphysique révolutionnaire,
qui ne pouvait ailleurs être aussi usée qu'en
France, l'impuissance organique de cette doctrine négative
a dû aussi se manifester universellement, sans
exiger, en chaque cas, le renouvellement national des
douloureuses expériences qui, d'après la similitude fondamentale
des situations, avaient dû être tentées par un
seul peuple à l'éternel profit de tous les autres. Enfin,
il importe de noter que la réaction nécessaire de cette
extension décisive achève de consolider la pleine sécurité
du mouvement commun, que garantissait d'abord notre
grande défense révolutionnaire, et qui désormais repose
aussi sur l'heureuse impossibilité de toute grave compression
rétrograde, ainsi directement condamnée à une
chimérique universalité, depuis que les diverses populations
occidentales ne peuvent plus être sérieusement
ameutées contre une seule d'entre elles, et que les armées
sont partout occupées principalement à contenir ces agitations
intérieures.

Telle est la suite naturelle de considérations historiques,
qui, d'après une appréciation, sommaire mais
spéciale, de chacune des cinq périodes essentielles propres
à la crise finale où demeure plongée, depuis un demi-siècle,
l'élite de l'humanité, nous conduit à reconnaître,
d'une manière plus ou moins distincte, dans l'ensemble
de ce vaste théâtre social, et surtout dans le principal
siége de l'impulsion décisive, l'irrécusable nécessité actuelle
d'une réorganisation spirituelle, vers laquelle nous
avons vu converger spontanément toutes les hautes

tendances politiques, et dont l'inévitable avénement, désormais
complétement préparé, n'attend plus aujourd'hui
que l'indispensable initiative philosophique qui seule lui
manque encore, et que j'ose immédiatement tenter par ce
Traité fondamental, destiné à caractériser, à tous égards,
la rationnalité positive. Néanmoins, avant de procéder
directement à cette indication définitive, que l'esprit
général et le cours graduel de notre élaboration dynamique
font déjà spontanément pressentir, il faut d'abord
compléter l'examen intégral de la grande époque à laquelle
nous venons de consacrer une analyse partielle
exigée par son importance décisive, en y considérant enfin,
abstraction faite de toute période particulière, l'extension
nécessaire de la double progression sociale que
les deux chapitres précédens ont démontrée propre à
toute l'évolution moderne, soit quant à l'irrévocable
extinction du système théologique et militaire, soit pour
l'essor universel d'un organisme rationnel et pacifique. À
l'un et l'autre titre, il importe ici d'apprécier exactement
l'indispensable complément naturel ainsi rapidement apporté
à l'ensemble du mouvement fondamental, à la fois
négatif et positif, que nous avons vu lentement s'accomplir
pendant les cinq siècles antérieurs.

Comme envers ce passé, nous devons ici considérer, en
premier lieu, le prolongement de la décomposition politique,
et d'abord en ce qui concerne l'organisme théologique,
principale base de l'ancien système social. Or, à
cet égard, il est aisé d'apprécier historiquement la réaction
nécessaire suivant laquelle la crise révolutionnaire,
spontanément issue de la désorganisation religieuse, a
puissamment contribué à la rendre évidemment irrévocable,

en portant une dernière atteinte décisive aux diverses
conditions essentielles, politiques, intellectuelles
et morales, de l'ancienne économie spirituelle. Sous le
premier aspect, il est clair que l'asservissement antérieur
de l'ordre ecclésiastique à la puissance temporelle a été
alors beaucoup augmenté, soit en ôtant au clergé cette
influence légale sur la vie domestique dont il conserve encore
l'apparence chez les populations protestantes, soit
surtout en le privant de biens spéciaux déjà dépourvus de
toute grande destination, et en subordonnant par suite
l'ensemble de son existence aux discussions annuelles
d'une assemblée de laïques incrédules, presque toujours
mal disposés envers la corporation sacerdotale, quoique
leur antipathie soit ordinairement contenue par une sorte
de croyance empirique à la prétendue nécessité indéfinie
des doctrines théologiques pour le maintien de l'harmonie
sociale. En laissant Bonaparte rétablir, sans opposition
sérieuse, un culte encore cher à une partie arriérée
mais intéressante de notre population, la nation française
a toujours imposé au clergé, comme condition tacite
d'une dotation désormais facultative, l'obligation fondamentale
de renoncer à toute influence politique, et de se
borner à ses fonctions privées, envers ceux seulement qui
consentent à y recourir. Dès la prochaine tentative un peu
grave de réaction rétrograde au profit d'un pouvoir qui ne
saurait se résigner volontairement à un tel abaissement,
cette disposition nationale, aujourd'hui certainement
prépondérante, malgré de vaines apparences contraires,
déterminera, sans doute, la suppression finale du budget
ecclésiastique, en réservant aux divers fidèles l'entretien
spécial de leurs pasteurs respectifs, suivant une tendance

trop conforme à l'esprit général de la métaphysique révolutionnaire
pour rester longtemps inévitable, comme l'ont
annoncé déjà quelques propositions prématurées. Or, un
tel usage, qui, dans les mœurs protestantes des anglo-américains,
est très-favorable à la profession sacerdotale,
consommerait assurément sa ruine totale en France,
et bientôt même dans tous les autres pays demeurés nominalement
catholiques, sauf l'insuffisante compensation
de quelques rares dévouemens partiels. Quant à la décadence
intellectuelle de l'organisation théologique, la
crise révolutionnaire a dû l'aggraver profondément, en
propageant chez toutes les classes quelconques l'entière
émancipation religieuse. Une nation qui, pendant plusieurs
années, loin de réclamer sérieusement contre la
suppression légale du culte public par une assemblée
éminemment populaire, a paisiblement écouté, dans ses
vieilles cathédrales, la prédication directe d'un audacieux
athéisme ou d'un déisme non moins hostile aux
anciennes croyances, a certes suffisamment constaté son
plein affranchissement théologique; surtout quand on
considère que même d'odieuses persécutions ne purent
alors vraiment ranimer une ferveur religieuse dont les
sources mentales étaient nécessairement taries: les vains
témoignages ultérieurs qu'on a souvent allégués à cet
égard, ont toujours été essentiellement dépourvus de
la véritable spontanéité qui seule en eût constitué la
valeur sociale; car ils furent constamment dus aux préoccupations
systématiques d'une politique rétrograde,
d'abord impériale et puis royale.

Après ces évidentes indications historiques, que
chaque lecteur peut aisément développer, il faut enfin,

quant aux considérations morales, insister davantage sur
l'appréciation plus contestée, quoique non moins décisive,
de l'irrécusable démonstration spontanément
résultée de l'ensemble de la crise révolutionnaire contre
la prétention exclusive des doctrines religieuses aux propriétés
morales, soit individuelles, soit surtout sociales,
dont une aveugle routine dispose encore à y chercher
uniquement le principe invariable. Depuis qu'une pleine
émancipation théologique était devenue fréquente chez
les esprits cultivés, de nombreux exemples privés, parmi
lesquels on distinguera toujours avec reconnaissance la
vie entière du vertueux Spinosa, tendaient, sans doute,
à constater de plus en plus l'indépendance fondamentale
de toutes les vertus réelles envers les croyances qui, dans
l'enfance de l'humanité, avaient été longtemps indispensables
à leur stimulation permanente. Outre ces cas
particuliers graduellement multipliés, une exacte analyse
eût aisément prouvé que, même chez le vulgaire, surtout
pendant la troisième phase moderne, les faibles
convictions religieuses qui s'y conservaient encore étaient
habituellement dépourvues de toute efficacité essentielle
pour l'ensemble de la conduite morale, abstraction faite
d'ailleurs des graves discordes, domestiques, civiles, et
nationales, dont elles étaient devenues le principe évident.
Mais, malgré ces divers enseignemens, on sait
combien de telles prétentions doivent longtemps survivre
aux situations qui les motivaient, envers des phénomènes
aussi complexes, et sous l'impulsion de tant
d'intérêts attachés à leur ascendant continu. En considérant
l'ensemble de l'évolution humaine, il n'y a pas,
d'après notre théorie historique, de vertu quelconque

qui, pour se convertir en habitude suffisante, n'ait eu
primitivement besoin d'une sanction religieuse, que la
progression intellectuelle et morale a fait ensuite éliminer
sans danger, à mesure que la saine appréciation des influences
réelles a rendu superflus les stimulans chimériques.
C'est pourquoi toutes les phases sociales ont
retenti, comme aujourd'hui, de déclamations rétrogrades
sur la prétendue dépravation que l'humanité allait
inévitablement subir d'après l'imprudente suppression
de telle ou telle croyance superstitieuse: il suffit encore
de parcourir les diverses civilisations contemporaines
pour retrouver l'équivalent de ces vains regrets, même
envers les cas que les plus croyans regardent, chez les
peuples avancés, comme nécessairement étrangers à
toute considération théologique. Quoique, par exemple,
la propreté y soit certainement devenue depuis longtemps
indépendante des motifs religieux, et simplement
rattachée à des convenances réelles, privées ou publiques,
tous les brames persistent cependant à ériger en
nécessité absolue son invariable liaison à leurs prescriptions
théologiques. Plusieurs siècles après l'essor universel
du christianisme, un grand nombre d'hommes
d'état et même beaucoup de philosophes continuaient à
déplorer gravement l'imminente démoralisation qu'ils
concevaient attachée à la chute des superstitions polythéiques.
Sans que les clameurs modernes soient, au
fond, plus raisonnables, il est donc facile de sentir ainsi
l'extrême importance d'une grande manifestation nationale
qui constaterait enfin, d'une manière directe et décisive,
l'actif développement des plus hautes vertus chez
une population devenue essentiellement étrangère, et

même profondément antipathique, aux diverses croyances
théologiques. Or, tel est l'éminent service dont l'émancipation
humaine sera éternellement redevable à l'énergique
démonstration historique spontanément fournie
par la révolution française. En voyant alors, non-seulement
parmi les chefs, mais chez les moindres citoyens,
tant de courage, soit guerrier, soit même civil, tant
d'admirables dévouemens patriotiques, tant d'actes,
même obscurs, d'un noble désintéressement, surtout
pendant la durée totale de la grande défense républicaine,
tandis que toutes les anciennes croyances étaient avilies
ou persécutées, il est certainement impossible, à tout
observateur judicieux, de ne pas sentir profondément
l'inanité radicale du principe rétrograde relatif à l'immuable
nécessité morale des opinions religieuses. Cette
grande expérience ne laisse pas seulement à l'esprit théologique
la ressource, d'ailleurs évidemment illusoire,
de rattacher à un vague déisme tant d'énergiques résultats:
outre que les demi-convictions propres à cette
vaine doctrine sont, par leur nature, trop confuses et
trop chancelantes pour comporter de tels effets, il est
directement sensible que, à cette époque, la plupart des
citoyens actifs, soit dans l'armée, soit dans la nation,
étaient presque aussi indifférens au déisme moderne qu'à
tout autre système religieux; car le déisme légal devint
ensuite, comme je l'ai montré, le vrai commencement
historique de la réaction rétrograde, et procéda surtout,
aussi bien que tous les degrés ultérieurs de cette réaction,
de vues purement politiques, fort étrangères et
souvent opposées aux principaux instincts populaires. Tel
est le nouvel aspect général sous lequel on doit concevoir

l'ensemble de la crise révolutionnaire comme ayant
spécialement complété l'irrévocable décadence de tout
régime théologique, en ôtant radicalement aux doctrines
religieuses les attributions morales dont un opiniâtre
préjugé semblait leur assurer à jamais le privilége
exclusif.

Les diverses considérations précédentes concourent,
en résumé, à montrer le catholicisme, que nous avons
vu si longtemps présider à l'évolution moderne, comme
devenu finalement étranger à la société actuelle, où il
ne peut plus figurer qu'à titre d'imposante ruine historique,
pour empêcher le monde de perdre tout sentiment
actif d'une véritable organisation spirituelle, et pour en
indiquer aux philosophes les vraies conditions fondamentales.
Encore ce double office extrême est-il aussi très
imparfaitement rempli désormais, soit d'après l'irrationnelle
appréciation qui transporte à un admirable organisme
politique la juste réprobation maintenant attachée
à la philosophie théologique sur laquelle il avait dû
malheureusement reposer, soit aussi en vertu de l'infériorité
mentale d'un clergé de plus en plus recruté
parmi les natures inférieures, et qui perd rapidement le
digne sentiment de son ancienne mission sociale, dont
une étude approfondie du moyen âge peut seule fournir
aujourd'hui une suffisante connaissance aux penseurs qui
voudraient y puiser convenablement d'heureuses indications
générales[17]. Quoique tout vrai philosophe doive

profondément regretter la stérilité sociale de cette grande
construction, ces deux genres de motifs ne permettent
guère d'espérer qu'une sage transformation, conforme à
l'esprit de la régénération finale, puisse l'y utiliser réellement
comme moyen de transition; le principal obstacle,
à cet égard, résultera surtout de l'aveugle antipathie
du sacerdoce contre toute philosophie vraiment positive,
et de sa puérile obstination à chercher, dans de vaines
intrigues, la chimérique restauration de son antique ascendant.
Il est malheureusement beaucoup plus vraisemblable
que ce noble édifice politique est destiné, par
l'irrévocable caducité de ses fondemens intellectuels, à
une entière démolition, de même que l'ordre polythéique
antérieur, en laissant seulement l'impérissable souvenir
des immenses services de tous genres qui y rattachent
historiquement l'ensemble de l'évolution humaine, et

des perfectionnemens essentiels qu'il a introduits dans la
théorie fondamentale de l'organisme social, suivant la
juste appréciation spéciale du volume précédent.

Note 17:
Cette irrévocable dégénération intérieure du clergé catholique,
par suite de la discordance fondamentale de sa philosophie avec l'ensemble
de la civilisation actuelle, est alors devenue spécialement
sensible en ce que les efforts mémorables, quoique rétrogrades, tentés, à
cette époque, pour recomposer la théorie générale du catholicisme, et
qui n'auront eu d'autre utilité permanente que d'en mieux caractériser
le système historique, furent essentiellement dus à des penseurs étrangers
à l'église: tel fut surtout l'éminent de Maistre, celui de tous les
philosophes modernes qui a jusqu'ici le plus complétement apprécié
ce grand organisme. Parmi les différens prêtres qui ont suivi ses traces,
le seul qui l'ait fait avec un véritable talent, toutefois bien plus littéraire
que philosophique, longtemps célébré comme le plus ferme appui
de la restauration catholique, a finalement témoigné, par une
scandaleuse conversion révolutionnaire, l'extrême fragilité des convictions
que peuvent maintenant produire des doctrines caduques,
qu'un aveugle empirisme s'obstine vainement à présenter encore
comme les seules garanties solides de l'ordre intellectuel et moral, tandis
que, en réalité, le moindre choc des passions suffit aujourd'hui à les
ébranler radicalement chez leurs principaux organes.

Considérant maintenant le progrès actuel de la décomposition
politique relativement à l'organisme temporel,
il est aisé de reconnaître que, malgré le développement
exceptionnel d'une prodigieuse activité guerrière, le
cours graduel de la crise révolutionnaire n'a pas moins
concouru à compléter, en général, l'irrévocable décadence
du régime militaire que celle du système théologique
lui-même. D'abord, le mode nécessaire suivant
lequel dut s'accomplir la grande défense républicaine
détermina simultanément l'irrévocable déconsidération
de l'ancienne caste militaire, ainsi radicalement privée
de sa seule attribution caractéristique, et même la cessation
correspondante du prestige jadis inhérent, malgré
l'institution décisive des armées permanentes, à la spécialité
d'une telle profession, où les citoyens les moins
préparés surpassèrent alors, après un rapide apprentissage,
les maîtres les plus expérimentés. Cette épreuve
décisive, heureusement accomplie au milieu des plus
défavorables circonstances, fit donc sentir que, pour
une simple activité défensive, seule vraiment compatible
avec l'esprit pacifique de la sociabilité moderne, toute
tribu guerrière, et même toute grave préoccupation
continue des sollicitudes militaires, étaient désormais
devenues essentiellement inutiles, sous l'impulsion patriotique
d'une véritable détermination populaire, sans
laquelle d'ailleurs la plus habile tactique serait, à cet
égard, radicalement insuffisante, comme le prouva
ensuite trop clairement la triste contre-épreuve amenée

par la tyrannie rétrograde de Bonaparte. D'autres exemples
nationaux établirent bientôt, d'une manière non
moins expressive, et suivant des conditions analogues,
que cette consolante vérité politique est également applicable
à toutes les populations actuelles, et qu'elle
résulte nécessairement du système fondamental de notre
civilisation.

En second lieu, la nature même de la guerre révolutionnaire
dut aussitôt mettre un terme irrévocable à la
dernière série de guerres systématiques qui avait surtout
caractérisé, comme je l'ai expliqué au chapitre précédent,
la troisième phase moderne, et qui tendait à perpétuer
l'activité militaire en la destinant au service politique
de l'activité industrielle, désormais prépondérante: cet
ancien esprit ne put alors persister qu'en Angleterre, où
il était même profondément modifié par de graves sollicitudes
sociales. On doit, à cet égard, soigneusement remarquer,
à cette époque, la décadence presque universelle
du régime colonial, fondé sous la seconde phase, et que
l'irrévocable séparation des principales colonies détruisit
essentiellement après trois siècles, de manière à prévenir
tout renouvellement sérieux des guerres importantes
qu'il avait auparavant suscitées: l'Angleterre seule dut
aussi offrir, à ce sujet, une exception spéciale et probablement
passagère, que les autres nations européennes
ne pouvaient ni ne devaient troubler, dans l'intérêt commun
de la grande république occidentale, éminemment
compatible avec une telle anomalie, correspondante à des
besoins et à des aptitudes qui ne sauraient ailleurs exister
encore au même degré. L'heureuse révolution américaine
avait d'abord fourni à cette scission nécessaire à la

fois un signal décisif et un appui fondamental; mais son
accomplissement dut ensuite résulter des préoccupations
exclusives propres aux diverses métropoles par une suite
plus ou moins directe de la crise révolutionnaire. C'est
ainsi que disparut alors essentiellement, dans l'ensemble
de la république européenne, la dernière source générale
des guerres modernes. J'ai d'ailleurs suffisamment expliqué
déjà comment, en un temps où l'esprit militaire se
subordonnait profondément à un but social, une immense
aberration guerrière avait été naturellement déterminée
par un irrésistible entraînement, dont le retour
est certainement impossible, malgré tous les efforts
quelconques, depuis que les guerres de principes, qui
seules restaient supposables, ont été radicalement contenues
par une suffisante extension occidentale de l'agitation
révolutionnaire, ainsi devenue, pour l'Europe
actuelle, un gage assuré de tranquillité provisoire, en
consumant, d'une manière continue, toute la sollicitude
des gouvernemens et toute l'activité de leurs nombreuses
armées à prévenir péniblement les perturbations intérieures.
Quelque précaire que doive sembler une telle
garantie, elle est cependant de nature à durer jusqu'à
ce qu'une véritable réorganisation intellectuelle et morale
vienne partout instituer spontanément une sécurité directe
et permanente, en réformant à jamais des mœurs
et des opinions qui constituent les derniers vestiges du
régime initial de l'humanité, et en faisant uniformément
prévaloir désormais la paisible préoccupation journalière
des divers perfectionnemens sociaux, soit européens,
soit nationaux, sous la commune inspiration d'une doctrine
universelle, interprétée par un même pouvoir

spirituel, comme je l'indiquerai spécialement ci-après. Nous
avons, il est vrai, précédemment remarqué l'introduction
spontanée d'un dangereux sophisme, qu'on s'efforce
aujourd'hui de consolider, et qui tendrait à conserver
indéfiniment l'activité militaire, en assignant aux invasions
successives la spécieuse destination d'établir directement,
dans l'intérêt final de la civilisation universelle,
la prépondérance matérielle des populations les plus
avancées sur celles qui le sont moins. Dans le déplorable
état présent de la philosophie politique, qui permet l'ascendant
éphémère de toute aberration quelconque, une
telle tendance a certainement beaucoup de gravité, comme
source de perturbation universelle; logiquement poursuivie,
elle aboutirait, sans doute, après avoir motivé
l'oppression mutuelle des nations, à précipiter les unes
sur les autres les diverses cités, d'après leur inégale
progression sociale; et, sans aller jusqu'à cette rigoureuse
extension, qui doit certainement toujours rester
idéale, c'est, en effet, sur un tel prétexte qu'on a prétendu
fonder l'odieuse justification de l'esclavage colonial,
suivant l'incontestable supériorité de la race blanche.
Mais, quelques graves désordres que puisse momentanément
susciter un pareil sophisme, l'instinct caractéristique
de la sociabilité moderne doit certainement
dissiper toute irrationnelle inquiétude qui tendrait à y
voir, même seulement pour un prochain avenir, une
nouvelle source de guerres générales, entièrement incompatibles
avec les plus persévérantes dispositions de
toutes les populations civilisées. Avant la formation et la
propagation de la saine philosophie politique, la rectitude
populaire aura d'ailleurs, sans doute, suffisamment

apprécié, quoique d'après un empirisme confus, cette
grossière imitation rétrograde de la grande politique romaine,
que nous avons vue, en sens inverse, essentiellement
destinée, sous des conditions sociales radicalement
opposées à celles du milieu moderne, à comprimer partout,
excepté chez un peuple unique, l'essor imminent
de la vie militaire, que cette vaine parodie stimulerait,
au contraire, simultanément chez des nations dès longtemps
livrées à une activité éminemment pacifique.

La décadence fondamentale du régime et de l'esprit
militaires s'est partout continuée spontanément, pendant
ce dernier demi-siècle, au milieu des plus spécieuses
manifestations contraires, sous un troisième aspect général,
non moins caractéristique que les deux précédens,
par une grande innovation universelle, dont la haute signification
historique est encore trop peu comprise, et qui
constitue certainement la plus profonde modification que
l'institution moderne des armées soldées et permanentes
ait pu encore éprouver depuis son origine au XIVe siècle.
On conçoit qu'il s'agit du recrutement forcé, d'abord
établi en France pour suffire aux immenses besoins de
notre défense révolutionnaire ainsi qu'aux exigences plus
durables de l'aberration guerrière qui lui succéda, et
ensuite universellement adopté ailleurs pour consolider
suffisamment les diverses résistances nationales. Cette
mémorable innovation, qui, depuis la paix, a partout
survécu aux nécessités initiales, constitue évidemment,
par sa nature, un témoignage spontané des dispositions
anti-militaires propres aux populations modernes, où
l'on trouve encore des officiers vraiment volontaires,
mais plus ou trop peu de soldats. En même temps, elle

concourt directement à détruire les mœurs et l'activité
guerrières, en faisant cesser essentiellement la spécialité
primitive d'une telle profession, et en composant les armées
d'une masse radicalement antipathique à la vie militaire,
devenue pour elle un fardeau purement temporaire,
qui n'est habituellement supporté, par chacun de
ceux qui le subissent, que dans la prévision constante
d'une prochaine et inévitable libération personnelle. Il
est d'ailleurs à craindre que, sous l'extension croissante
des opinions et des habitudes anarchiques, un service
aussi onéreux ne finisse, malgré son évidente importance,
par déterminer, chez la classe, déjà si grevée à tant
d'autres titres, sur laquelle retombe son poids principal,
d'énergiques résistances plus ou moins explicites, qui
rendraient bientôt impossible la prolongation réelle de
l'extension inusitée que les armées ont partout conservée
depuis la paix universelle. Quoi qu'il en soit d'une telle
prévision, on ne saurait douter que le recours normal à
une telle ressource nécessaire ne caractérise spontanément,
soit comme symptôme, soit même comme principe,
la pleine décadence finale du système militaire,
désormais essentiellement réduit à un office subalterne,
quoique indispensable, dans le mécanisme fondamental
de la sociabilité moderne.

D'après ces trois ordres de considérations générales,
tous les esprits vraiment philosophiques doivent aisément
reconnaître, avec une parfaite satisfaction, à la
fois intellectuelle et morale, que l'époque est enfin venue
où la guerre sérieuse et durable doit totalement disparaître
chez l'élite de l'humanité. Le vague et confus pressentiment
de ce grand résultat social inspirait, depuis

trois siècles, de nobles utopies caractéristiques, qui,
malgré leur insuffisante rationnalité, n'eussent point excité
tant de frivoles dédains, si l'on eût senti davantage
que, comme je l'ai expliqué au cinquante-quatrième
chapitre, de telles conceptions, quand elles sont vraiment
spontanées et convenablement persistantes, annoncent
toujours, par une anticipation plutôt affective
que mentale, un véritable besoin capital, et une certaine
création correspondante, quelque imparfaite qu'en doive
être ainsi la double appréciation primitive. Nous voyons
ici, en effet, cette heureuse conséquence finale se réaliser
spontanément, après les plus terribles orages, comme
une suite nécessaire de l'ensemble de la situation fondamentale
propre aux populations modernes, qui a successivement
épuisé tous les divers motifs généraux de
guerres importantes, pendant qu'elle détruisait peu à peu
toutes les conditions principales d'un puissant essor militaire.
La profonde paix européenne qui, malgré tant
d'irrationnelles prévisions et de vicieuses tentatives,
persiste maintenant à un degré déjà sans exemple dans
l'ensemble de l'histoire moderne, constitue certainement
un admirable phénomène qui, si nous n'y étions pas
plongés, paraîtrait à tous éminemment décisif pour l'avénement
final d'une ère pleinement pacifique. Quelque
sommaires qu'aient dû être, à ce sujet, les indications
précédentes, elles sont à la fois tellement irrécusables et
tellement liées à toute notre élaboration historique,
qu'elles contribueront, j'espère, à rassurer les bons esprits
sur le maintien nécessaire d'une paix indispensable, à
tous égards, à l'évolution actuelle de l'élite de l'humanité,
et qui ne saurait éprouver aujourd'hui de perturbation

grave, quoique momentanée, que si de vaines
agitations intérieures venaient permettre, en France, la
prépondérance passagère de funestes impulsions systématiques,
que le seul pressentiment de ces dangereux
effets suffirait d'ailleurs à rendre antipathiques aux populations
actuelles, où prédominent assurément d'opiniâtres
dispositions pacifiques, quelquefois dissimulées sous des
démonstrations éphémères, dues à des inspirations anti-progressives.

Malgré l'incontestable réalité d'une telle appréciation
générale, le vaste appareil militaire conservé, chez tous
les peuples européens, avec presque autant d'extension
qu'avant la paix universelle, semblerait d'abord annoncer
l'imminence d'une disposition opposée, si un examen
plus approfondi de la situation fondamentale n'expliquait
aussitôt cette apparente anomalie, en la rattachant directement,
d'après l'ensemble de ce chapitre, aux nécessités
communes d'une crise révolutionnaire maintenant
plus ou moins étendue à toute la république occidentale.
L'active participation des armées proprement dites
au maintien continu de l'ordre public, qui jadis ne leur
offrait qu'une destination accessoire et passagère, constitue
désormais, au contraire, partout et de plus en plus,
leur attribution principale et constante, en vertu des
graves perturbations intestines qui peuvent ainsi continuellement
survenir chez les diverses populations avancées,
et d'où doivent d'ailleurs fréquemment résulter
de véritables inquiétudes extérieures, quoique, au fond,
cette uniforme agitation intérieure garantisse, comme
je l'ai ci-dessus indiqué, l'impossibilité des chocs nationaux.
Dans un état de profond désordre intellectuel et

moral, qui doit rendre toujours imminente l'anarchie
matérielle, il faut bien que les moyens de répression acquièrent
une intensité correspondante à celle des tendances
insurrectionnelles, afin qu'un ordre indispensable
protége suffisamment le vrai progrès social contre l'effort
continu d'ambitions mal dirigées liguées par des conceptions
vicieuses. Cette nécessité nouvelle a été jusqu'ici
commune à toutes les formes successives de la crise révolutionnaire,
et l'on peut d'avance assurer qu'elle ne sera
pas moins sentie chez tous les gouvernemens quelconques
qui pourraient survenir, jusqu'à ce que la réorganisation
intellectuelle et morale vienne mettre à ce besoin exceptionnel
un terme définitif, dont la réalisation ne saurait
être prochaine, soit d'après les difficultés et la lenteur
d'une telle opération, d'abord philosophique, puis politique,
soit à raison de l'égoïsme et de l'aveuglement qui
partout devront l'entraver, sous la déplorable prépondérance
universelle d'un esprit profondément dispersif,
viciant aujourd'hui les plus saines intelligences. Tel est
le mode général suivant lequel la même époque, destinée
à voir essentiellement disparaître à jamais la guerre proprement
dite, a développé, pour les armées modernes,
transformées en une sorte de grande maréchaussée politique,
une dernière mission sociale, dont l'importance
n'est point contestable, et dont la durée, quoique nécessairement
limitée, suivant la condition précédente, doit
être, par sa nature, beaucoup plus prolongée qu'on ne
l'imagine en un temps où cette attribution finale n'est
encore réellement qu'au début de son principal exercice.
Cette situation réelle n'est pas aujourd'hui suffisamment
comprise, parce que les faits politiques ne peuvent, sans

une théorie vraiment positive, être convenablement aperçus
qu'après une longue persistance; outre qu'un reste
d'influence des mœurs et des opinions anciennes s'oppose
ici spécialement à une exacte appréciation générale: de là
résulte, pour les gouvernemens actuels, le fréquent recours
à des artifices peu convenables et souvent dangereux,
tendant à motiver, auprès des peuples, sur la
prétendue imminence d'une guerre impossible, le maintien
d'un vaste appareil militaire, qu'on n'ose pas justifier
directement d'après sa vraie destination nécessaire.
Mais une telle mission sociale étant assurément très-avouable,
en un temps où, comme je l'ai montré ci-dessus,
le pouvoir central lui-même n'a pas, au fond,
d'autre principal office provisoire, son importance prolongée
doit bientôt conduire à la reconnaître directement
et avec franchise, afin d'y adapter régulièrement les nombreux
organes qui doivent y concourir; car, leur position
équivoque les expose aujourd'hui à de périlleuses séductions,
d'après un désordre général d'opinions et d'habitudes
dont l'influence s'étend ainsi, au delà des exigences
fondamentales, sur ceux-là même qui en doivent réprimer
les plus grands effets matériels.

La décadence continue du régime et de l'esprit guerriers
ne peut donc frapper aujourd'hui la profession
militaire d'une déchéance sociale aucunement équivalente
à celle qui, d'après l'irrévocable déclin de la
philosophie théologique, menace désormais la corporation
sacerdotale, chez laquelle on ne saurait espérer, avec
quelque vraisemblance, une transformation assez profonde
pour permettre sa fusion réelle dans l'organisation
finale de l'humanité, où la classe spéculative doit

avoir un tout autre caractère. Depuis l'entière dissolution
de la caste militaire, commencée au XIVe siècle,
par l'institution fondamentale des armées modernes,
et complétée, surtout en France, sous l'influence révolutionnaire,
comme je l'ai expliqué, aucun grand obstacle
ne peut plus empêcher la milice actuelle de prendre
convenablement les mœurs et l'esprit qui doivent correspondre
à sa nouvelle destination sociale. Tout profond
regret d'un passé, où ce qui est désormais accessoire
fut si longtemps principal, peut être, en effet, malgré une
récente imitation passagère de cette antique situation,
radicalement écarté aujourd'hui chez une classe qui
doit conserver un digne sentiment de son utilité permanente,
et qui peut d'ailleurs justement s'enorgueillir,
en un temps d'anarchie, d'un instinct organique dont
le meilleur type temporel se trouvera toujours dans
son admirable hiérarchie; outre les heureuses ressources
secondaires que présente sa dernière constitution pour
faciliter le développement intellectuel et social de nos
populations, en utilisant convenablement un indispensable
sacrifice temporaire. Malgré la solidarité fondamentale
qui dut exister jadis entre l'esprit guerrier
et l'esprit religieux, il ne faut jamais oublier que,
dès son origine, l'institution des armées permanentes
fut partout érigée dans des vues radicalement critiques,
afin d'assurer l'avénement de la dictature temporelle
autant contre la puissance sacerdotale que contre la
force féodale. Aussi les guerriers modernes se distinguèrent-ils
presque toujours de ceux du moyen âge,
et encore davantage de ceux de l'antiquité, par une
tendance plus ou moins prononcée vers une émancipation

théologique qui excita souvent les impuissantes
réclamations du clergé. Bonaparte lui-même, malgré
son ascendant sur l'armée, fut obligé d'y tolérer une
pleine indépendance spirituelle, qui, politiquement
appréciée, eût alors suffi pour juger une vaine utopie
rétrograde, nécessairement fondée sur la combinaison
permanente de deux élémens devenus évidemment
inconciliables: on sait assez d'ailleurs que les efforts
insensés de ses débiles successeurs n'aboutirent, en
général, qu'à mieux développer une telle antipathie.
Enfin, la netteté et la précision des spéculations militaires
doivent tendre, par leur nature, à favoriser
aujourd'hui, chez ceux qui s'y livrent, l'essor de
l'esprit positif; comme l'ont confirmé, depuis trois siècles,
tant d'heureux exemples d'une utile alliance entre
les recherches scientifiques et les études guerrières,
dont l'affinité spontanée a déterminé jusqu'ici les plus
importantes créations spéciales pour l'éducation positive.
C'est ainsi que des antipathies communes et de
pareilles sympathies ont de plus en plus tendu, surtout
en France, à faire profondément pénétrer chez les
armées l'instinct progressif qui caractérise les populations
modernes; tandis que l'immobilité nécessaire
de la classe sacerdotale a dû la rendre finalement
presque étrangère à la sociabilité actuelle. Telle est la
cause générale d'une différence essentielle, qu'il importait
ici d'expliquer sommairement, entre les destinées
prochaines des deux élémens principaux de
l'ancien système politique, dont l'uniforme décomposition,
à la fois temporelle et spirituelle, n'est d'ailleurs
nullement altérée par cette indispensable distinction;

puisque c'est seulement une profonde transformation
spontanée qui permet à l'élément militaire, par contraste
avec l'élément théologique, une véritable incorporation
au mouvement final de la société moderne, où son office
politique devra se réduire ensuite peu à peu, à mesure
que l'ordre normal s'établira, à des services journaliers
dont la nécessité ne saurait jamais cesser entièrement,
quel que puisse être l'accomplissement ultérieur de la
régénération morale.

Après avoir ainsi suffisamment apprécié l'éminente
influence propre au dernier demi-siècle pour compléter
irrévocablement la grande progression négative des cinq
siècles antérieurs, il nous reste à juger aussi l'extension
simultanée de la progression positive, en considérant
successivement les quatre évolutions partielles dont nous
l'avons vue composée dans la dernière leçon, afin de
caractériser à la fois ses résultats effectifs et ses lacunes
essentielles, quant à leur commune relation à la réorganisation
finale.

Envers la plus fondamentale de ces évolutions solidaires,
il serait certainement superflu, sous l'un et l'autre
aspect, d'insister ici sur une appréciation désormais
évidente à tous les observateurs judicieux, et qui ne peut
constituer, à tous égards, qu'un simple prolongement
général de celle du chapitre précédent, particulièrement
rappelé en ce qui s'y rapporte à la troisième phase moderne.
On conçoit aisément, en effet, combien la prépondérance
sociale de l'élément industriel devait être
augmentée et consolidée par une crise révolutionnaire
qui achevait la démolition séculaire de l'ancienne hiérarchie,
et qui dès lors plaçait naturellement en

première ligne l'élévation temporelle fondée sur la richesse,
dont l'influence est même ainsi devenue évidemment
exorbitante, en vertu de l'anarchie intellectuelle et
morale. Nécessairement troublée par la guerre, cette
inévitable transformation a dû se développer rapidement
depuis la paix, et se consolider ensuite sous l'impulsion
de la mémorable secousse qui a marqué le véritable
terme historique de la grande réaction rétrograde. Le
progrès technique de l'industrie devait d'ailleurs suivre
spontanément son progrès social. Aussi est-ce alors qu'il
faut placer l'essor principal du mouvement caractéristique
dont j'ai d'avance indiqué le début général vers
le milieu de la troisième phase moderne, où nous l'avons
vu consister surtout en une large application des agens
mécaniques, dont l'emploi, de plus en plus systématique,
essentiellement fondé sur l'introduction d'un puissant
moteur universel, a déjà réalisé, pendant le dernier
demi-siècle, tant d'heureux perfectionnemens, que va
compléter désormais l'admirable rénovation qui commence
à s'opérer partout dans la locomotion artificielle,
fluviale, terrestre, ou même maritime. Chacun sait d'ailleurs
aujourd'hui combien la relation de plus en
plus intime entre la science et l'industrie a profondément
contribué à tous ces progrès, quoique son influence mentale
n'ait pas été le plus souvent aussi favorable, d'après
la funeste altération qu'elle tend à imprimer momentanément
au caractère philosophique de la science réelle,
comme je l'expliquerai ci-dessous. Enfin, c'est surtout
alors que, suivant la juste remarque de divers observateurs,
celle de toutes les classes industrielles qui est la plus
susceptible, à raison de sa généralité supérieure, de s'élever

habituellement à quelques vues vraiment politiques,
a commencé à développer son essor caractéristique, et à
régulariser ses rapports élémentaires avec chacune des
autres branches, sous l'impulsion primitive du système de
crédit public, naturellement résulté partout de l'inévitable
extension simultanée des dépenses nationales.

Conjointement avec ces importans progrès, on doit
malheureusement noter aussi la gravité croissante des
différentes lacunes fondamentales signalées, à la fin du
chapitre précédent, comme nécessairement propres à
l'ensemble de l'évolution industrielle, d'après la spécialité
empirique et dispersive qui devait y présider
jusqu'ici. Quant à l'isolement de l'industrie agricole,
malgré les heureuses conséquences de la crise révolutionnaire,
surtout en France, pour améliorer la condition
générale des agriculteurs, on ne peut douter qu'il n'ait
été finalement aggravé, par suite de la préoccupation
trop exclusive qu'a dû alors inspirer l'essor plus rapide
et plus décisif de l'industrie manufacturière et de l'industrie
commerciale, qui, à mesure qu'elles se sont
élevées dans la hiérarchie sociale, ont dû, comme dans
le passé, s'écarter davantage de la première, dont l'ascension
ne pouvait être, à beaucoup près, autant accélérée.
Toutefois, la plus incontestable et la plus dangereuse
de ces récentes aggravations des vices radicaux
inhérens jusqu'ici au mouvement industriel, consiste
assurément dans l'opposition plus profonde qui
s'est établie entre les intérêts respectifs des entrepreneurs
et des travailleurs, dont le déplorable antagonisme
montre aujourd'hui combien l'industrie moderne est
encore essentiellement éloignée d'une véritable

organisation, puisque sa marche ne peut s'accomplir sans
tendre à devenir oppressive pour la majeure partie de
ceux dont le concours y est le plus indispensable. Ce
nœud fondamental de la sociabilité industrielle est alors
devenu spécialement caractéristique par la grande extension
universelle de l'usage continu des agens mécaniques,
sans lesquels l'essor pratique correspondant eût
été évidemment impossible. On ne saurait douter que la
propagation simultanée des dispositions anarchiques,
surtout d'après de folles prédications utopiques, n'ait
beaucoup contribué, comme je l'ai précédemment expliqué,
à envenimer cette fatale séparation, en tendant
à détacher radicalement les ouvriers de leurs véritables
chefs naturels, pour les placer sous la direction démagogique
des rhéteurs et des sophistes les plus étrangers
aux saines habitudes laborieuses. Mais, quelle que soit, à
cet égard, l'influence permanente de cette cause inévitable,
dont l'action funeste est aujourd'hui trop évidente,
je ne dois pas hésiter à signaler ici cette scission
croissante entre les têtes et les bras, comme devant être
beaucoup plus reprochée à l'incapacité politique, à l'incurie
sociale, et surtout à l'aveugle égoïsme des entrepreneurs
qu'aux exigences démesurées des travailleurs.
Outre que les premiers n'ont jusqu'ici nullement profité
de leur ascendant social pour tenter de garantir les seconds
contre la séduction des utopies anarchiques par
l'organisation positive d'une large éducation populaire,
dont ils semblent, au contraire, irrationnellement redouter
l'extension indispensable, ils ont évidemment
succombé à leur ancienne tendance à se substituer aux
chefs féodaux, dont ils convoitaient la chute nécessaire,

sans hériter pareillement de leur antique générosité envers
les inférieurs. J'ai déjà indiqué la comparaison générale
entre l'organisme guerrier et le mécanisme industriel
comme éminemment propre, par sa nature, à faire
rapidement saisir, chez l'industrie moderne, l'absence
de toute morale spéciale, imposant des devoirs, non-seulement
aux ouvriers, mais aussi aux chefs, et obligeant
ceux-ci à une sollicitude permanente envers leurs associés
subalternes, convenablement équivalente à l'admirable
solidarité des divers intérêts militaires. Cette immense
lacune se fait de nos jours plus profondément sentir,
d'abord par une tendance trop fréquente des hauts fonctionnaires
industriels à utiliser leur influence politique
pour s'attribuer, au détriment du public, d'importans
monopoles, et ensuite, par une disposition plus directe
et plus générale, à abuser de l'inévitable puissance des
capitaux, pour faire presque toujours dominer les prétentions
des entrepreneurs sur celles des travailleurs,
dans leur antagonisme journalier, dont la nature, encore
exclusivement matérielle, n'est pas même réglée d'après
une véritable équité, puisque la législation interdit aux
uns les coalitions qu'elle permet ou tolère chez les autres.
Sans insister davantage sur d'aussi pénibles considérations,
dont la réalité est malheureusement irrécusable,
il faut surtout remarquer, à cet égard, l'aveuglement
doctoral de la métaphysique économique qui, en présence
de pareils conflits, ose couvrir son impuissance organique
d'une irrationnelle déclaration sur la prétendue
nécessité de livrer indéfiniment l'industrie moderne à sa
seule spontanéité désordonnée. Toutefois, on doit également
reconnaître qu'une telle opinion indique, d'une

manière indirecte et confuse, le vague pressentiment de
l'insuffisance radicale des mesures politiques proprement
dites, c'est-à-dire temporelles, pour le dénouement continu
de cette immense difficulté sociale qui, par sa nature,
doit en effet dépendre surtout d'une véritable réorganisation
intellectuelle et morale, réglant enfin, dans
un esprit d'ensemble, les devoirs respectifs des diverses
classes industrielles, sous la constante surveillance impartiale
d'un pouvoir spirituel unanimement respecté,
comme j'aurai lieu de l'indiquer spécialement ci-après.

Les remarques du chapitre précédent sur le caractère
général de l'évolution esthétique pendant la troisième
phase moderne, nous dispensent essentiellement, à ce
sujet, de toute nouvelle appréciation pour le dernier demi-siècle,
qui n'a pu offrir, sous ce rapport, qu'une
simple extension spontanée de la marche antérieure,
sans aucune modification radicale. Seulement la direction
unanime des esprits vers les spéculations politiques
et la tendance universelle à une entière régénération ont
dû faire alors plus vivement sentir, quoique sous les inspirations
absolues d'une métaphysique anti-historique,
les lacunes fondamentales de l'art moderne quant au
défaut de principe philosophique et de destination sociale,
ainsi que l'irrévocable caducité du régime factice
qui en avait provisoirement tenu lieu sous la seconde
phase, d'après l'imitation exclusive des types antiques,
comme je l'ai suffisamment expliqué. Mais les impuissans
efforts tentés jusqu'ici, surtout en France, pour
dégager l'art de cette stérile situation, n'ont abouti qu'à
mieux caractériser, auprès des juges impartiaux, la relation
nécessaire qui subordonne directement une telle

réformation au suffisant accomplissement ultérieur d'une
véritable réorganisation sociale, d'abord intellectuelle et
puis morale: car, l'impulsion prolongée d'une philosophie
radicalement négative n'a conduit ainsi tant de prétendus
rénovateurs qu'à constituer, en tous genres, une
sorte de dévergondage esthétique, où le désordre même
des compositions devient un mérite trop souvent destiné
à dispenser de tout autre, et qui n'a finalement produit
encore aucune œuvre vraiment durable, susceptible de
justifier tant d'orgueilleuses récriminations contre l'évidente
insuffisance du système classique proprement dit.
Ces vaines dissertations portent clairement l'empreinte
universelle de la métaphysique dominante, disposant
partout à prendre la forme pour le fond, et des discussions
pour des constructions. Toutefois, malgré une décomposition
sociale qui interdit à l'art tout large exercice
spontané et toute profonde efficacité générale, d'immortelles
créations, essentiellement indépendantes de
cette stérile poétique, ont alors constaté, pour chaque
genre principal, que les facultés esthétiques de l'humanité
ne pouvaient réellement s'éteindre, même dans le
milieu le plus défavorable. Un éminent poète, envers lequel
l'aristocratie britannique, qui pouvait s'en honorer,
aima mieux, par d'odieuses persécutions, constater, aux
yeux de l'Europe, son esprit éminemment rétrograde,
sut profondément saisir l'appréciation esthétique de
l'état négatif et flottant de la société actuelle, que d'impuissans
imitateurs ont depuis voulu reproduire, sans
comprendre que, par sa nature anti-poétique, cette situation
transitoire ne pouvait comporter qu'une seule
fois, et chez un tel génie, une énergique idéalisation. En

même temps, le genre de compositions le mieux adapté à
la civilisation moderne, d'où nous l'avons vu spontanément
sortir, continue à manifester son originalité et sa
popularité par un mémorable perfectionnement général,
consistant surtout en une heureuse alliance historique de
la vie privée, jusqu'alors seule abstraitement envisagée,
à la vie publique qui, à chaque âge social, en modifie
nécessairement le caractère fondamental. C'est ainsi que,
d'après un choix judicieux de phases sociales bien déterminées
et convenablement éloignées, l'immortel auteur
d'Ivanhoë, de Quentin Durward, des Puritains, etc.,
a produit tant d'éminens chefs-d'œuvre, si avidement
accueillis dans toute la république européenne, quoique
principalement consacrés à caractériser la civilisation
protestante; tandis que notre civilisation catholique a
trouvé ensuite une seule digne représentation poétique
dans l'admirable composition de I Promessi sposi, dont
l'illustre auteur, trop peu apprécié encore, figurera, sans
doute, aux yeux d'une impartiale postérité, parmi les plus
nobles génies esthétiques des temps modernes. Une telle
voie épique est probablement destinée, par son indépendance
naturelle, à déterminer ultérieurement la rénovation
graduelle propre à l'ensemble de l'art moderne,
quand la nature fondamentale de notre sociabilité pourra
se manifester enfin d'une manière à la fois assez énergique
et assez fixe pour devenir esthétiquement appréciable,
sous l'essor direct de la réorganisation spirituelle. Il serait
d'ailleurs superflu d'indiquer ici comment les autres
beaux-arts ont, en général, honorablement soutenu, pendant
ce dernier demi-siècle, leur éclat antérieur, sans toutefois
recevoir aucune amélioration capitale, si ce n'est

pour la musique, surtout dramatique, dont le caractère
général est alors devenu, en Italie et dans l'Allemagne catholique,
plus élevé et plus complet. La crise révolutionnaire
a spontanément constaté, avec une énergie non
équivoque, par un témoignage impérissable, la puissance
esthétique nécessairement propre à tout grand mouvement
social, même purement temporaire, en faisant inopinément
émaner d'une nation aussi peu musicale que l'est
assurément jusqu'ici la nôtre, le type le plus parfait de
la musique politique, dans cet hymne admirable qui
tant de fois stimula le généreux patriotisme de nos héroïques
défenseurs.

Quoique l'évolution scientifique n'ait pu certainement,
encore plus que les deux précédentes, offrir alors qu'une
simple continuation générale du mouvement antérieur,
sans aucune impulsion vraiment nouvelle, cependant sa
nature plus profondément progressive, et surtout son
importance sociale prépondérante, comme première base
directe de la réorganisation spirituelle, nous obligent ici
à considérer de plus près, soit ses derniers progrès essentiels,
soit principalement la déplorable extension simultanée
des graves aberrations qui, sous l'empirique
ascendant d'une spécialité dispersive, y menacent aujourd'hui
d'imprimer un caractère hautement rétrograde
aux seules doctrines d'où puisse désormais sortir un vrai
principe de régénération universelle, d'abord mentale,
ensuite morale, et enfin politique.

Dans les sciences mathématiques, outre le complément
naturel des travaux essentiels de la troisième phase moderne
pour la construction finale de la mécanique céleste,
on remarque alors la création capitale de

l'immortel Fourier, étendant l'analyse, avec une si heureuse
rationnalité, à un nouvel ordre fondamental de phénomènes
généraux, par l'étude des lois abstraites de l'équilibre
et du mouvement des températures. Relativement
à la pure analyse, au milieu des nombreuses
intégrations accomplies sous l'impulsion prolongée d'Euler,
on distingue surtout, comme éminemment originale,
la conception du même Fourier sur la résolution
des équations, utilement poursuivie, et même accessoirement
améliorée, par divers géomètres, auxquels on
peut d'ailleurs reprocher une sorte d'injuste concert contre
cette idée-mère, dont ils tentent vainement de dissimuler
la vraie source. La géométrie est alors essentiellement
agrandie, comme je l'ai exprimé dans le premier volume
de ce Traité, par la grande pensée de Monge sur la
théorie générale des familles de surfaces, jusqu'à présent
si peu comprise du vulgaire mathématique, et
peut-être même trop imparfaitement appréciée de son
illustre auteur, Lagrange seul paraissant en avoir dignement
pressenti la haute portée philosophique, qui ne
peut être pleinement conçue que d'un point de vue plus
élevé, comme première base de la géométrie comparée,
ainsi que j'ai vainement essayé de l'indiquer à des esprits
que je croyais mieux disposés à saisir une telle ouverture.
En même temps, l'incomparable Lagrange perfectionne
l'ensemble de la mécanique rationnelle, en lui
imprimant à jamais, par une admirable unité, la plus
parfaite rationnalité dont elle soit susceptible. Mais,
cette immense création ne doit pas être appréciée isolément,
et se lie directement à l'effort général de son
auteur pour constituer enfin une véritable philosophie

mathématique, fondée sur la rénovation préalable de
l'analyse transcendante; comme le montre cette composition
sans exemple où Lagrange a ainsi entrepris de régénérer,
dans un même esprit, toutes les grandes conceptions,
d'abord de l'analyse, ensuite de la géométrie, et
enfin de la mécanique. Quoique cette systématisation
prématurée n'ait pu suffisamment réussir, et malgré que
la plupart des géomètres, déjà dominés par une aveugle
spécialisation, n'en aient pas suffisamment saisi la pensée,
c'est là cependant ce qui, sans doute, auprès d'une
postérité convenablement préparée, honorera le plus
cette époque mathématique, en plaçant tout à fait à
part le génie éminemment philosophique de Lagrange,
le seul géomètre qui ait dignement aperçu l'alliance ultérieure
de l'esprit historique avec l'esprit scientifique,
destinée à caractériser la plus haute perfection des spéculations
positives, comme je l'ai indiqué au tome quatrième,
et comme je l'établirai spécialement dans les
chapitres qui vont terminer ce Traité.

Quoique la pure astronomie, ou la géométrie céleste,
ne pût désormais comporter que des progrès secondaires,
comparativement à la lumière supérieure émanée de la
mécanique céleste, on y remarque alors cependant d'intéressantes
extensions, par la découverte d'Uranus et de
ses satellites, et ensuite par celle des quatre petites planètes
entre Mars et Jupiter: toutefois, les curieuses observations
de cette époque sur les nébuleuses et les étoiles
doubles, ont eu le grave inconvénient de suggérer envers
une prétendue astronomie sidérale de vagues espérances
indéfinies, incompatibles, comme je l'ai établi, avec la
saine philosophie astronomique.


La physique proprement dite, outre les nouvelles
ressources fondamentales qu'elle reçoit alors de l'analyse
mathématique, trop souvent viciée d'ailleurs par une
tendance prépondérante vers des hypothèses anti-philosophiques,
s'enrichit d'une foule d'importantes notions
expérimentales dans presque toutes ses branches principales,
et surtout en optique et en électrologie, par les
grands travaux successifs, d'une part, de Malus, de
Fresnel, et d'Young; d'une autre part, de Volta, d'Œrsted,
et d'Ampère. Au milieu du spectacle peu rationnel que
présente la démolition, d'ailleurs évidemment nécessaire,
de la belle théorie de Lavoisier, la chimie reçoit,
pendant ce mémorable demi-siècle, un double perfectionnement
essentiel, dont j'ai tâché de faire convenablement
apprécier la nature et la marche, soit par la
formation graduelle de sa doctrine numérique, soit par
la série générale de ses études électriques. Mais, quels
que soient alors les importans progrès des diverses parties
fondamentales de la philosophie inorganique et ceux
même de la science mathématique, cette grande époque
scientifique sera surtout caractérisée finalement par la
création décisive de la philosophie biologique, aux yeux
de tous ceux qui considèrent suffisamment le véritable
ensemble de l'évolution mentale, dont une telle formation
devait achever de constituer le caractère pleinement
positif, tandis que, sous un autre aspect, cet indispensable
complément rapprochait directement la science
moderne de sa plus haute destination sociale.

J'ai déjà assez expliqué, au tome troisième, l'esprit
général, et même la marche nécessaire, de cette élaboration
capitale, pour devoir ici me borner à rappeler au

lecteur cette appréciation spéciale et directe, presque
aussi historique que scientifique, où les trois aspects
essentiels, anatomique, taxonomique et physiologique,
propres à toutes les spéculations biologiques, ont été
séparément examinés, après une suffisante considération
de leur intime connexité permanente. Une telle explication
préalable nous dispense maintenant d'envisager à
part, même historiquement, soit la double conception
fondamentale du grand Bichat sur le dualisme vital et
surtout sur la théorie des tissus, soit les immortels efforts
successifs de Vicq-d'Azyr, de Lamarck, et de l'école
allemande, pour constituer directement la hiérarchie
animale, enfin pleinement systématisée par les pensées
et les travaux, éminemment philosophiques, de notre
éminent Blainville, l'esprit le plus rationnel, à ma connaissance,
dont puisse s'honorer le monde scientifique actuel.
À l'ensemble de cette élaboration, première base nécessaire
de toute la biologie, le lecteur sait d'avance que
la même époque a bientôt ajouté l'heureuse rénovation
due au génie de Gall, qui, par une impulsion vraiment
décisive, malgré d'inévitables aberrations secondaires,
a fait définitivement entrer, dans le domaine de la philosophie
naturelle, l'étude générale des plus hautes
fonctions individuelles, enlevant ainsi sans retour à la
philosophie théologico-métaphysique la seule attribution
essentielle qui lui fût restée après ses diverses pertes
modernes, sauf toutefois les spéculations sociales, envers
lesquelles d'ailleurs cette indispensable révolution constituait
évidemment la dernière préparation capitale de
la régénération finale que j'ose directement tenter dans
ce Traité. Enfin, pour mieux caractériser ce grand essor

initial de la saine philosophie organique, il importe de
n'y pas oublier historiquement l'effort important, quoique
prématuré, par lequel l'audacieux génie de Broussais
entreprit déjà de fonder la vraie philosophie pathologique,
avec d'insuffisans matériaux, et surtout d'après
des conceptions biologiques trop peu étendues ou trop
mal approfondies; ce qui ne doit toutefois nullement
conduire à méconnaître, soit l'éminent mérite, soit
même la haute utilité, de cette grande tentative, envers
laquelle un dédain passager, non moins irrationnel
qu'injuste, a remplacé un enthousiasme exagéré. Directement
considéré dans son vaste ensemble, cet admirable
mouvement biologique propre au dernier demi-siècle a
certainement contribué, encore plus qu'aucune autre partie
simultanée de l'évolution scientifique, au progrès
fondamental de l'esprit humain: non-seulement, sous
l'aspect scientifique proprement dit, en établissant toutes
les bases essentielles d'une étude pleinement philosophique
de l'homme, susceptible de préparer enfin celle
de la société; mais surtout, comme je l'ai d'avance indiqué
au chapitre précédent, sous le rapport purement logique,
en constituant la partie de la philosophie naturelle
où, d'après l'intime solidarité évidente des
divers phénomènes, l'esprit synthétique doit finalement
prévaloir sur l'esprit analytique, de manière à développer
spontanément la disposition mentale la plus nécessaire
aux spéculations sociologiques, par une influence active
et continue que les tendances dispersives de la philosophie
inorganique ne sauraient désormais neutraliser, quelle
que soit d'ailleurs la puissance actuelle d'une vicieuse
imitation provisoire, d'abord inévitable, et même, à

certains égards, indispensable. C'est principalement ainsi
que le mouvement scientifique se trouvait alors, par sa
nature, quoique à l'insu de ses divers coopérateurs spéciaux,
profondément lié à l'immense crise politique qui
poursuivait prématurément la régénération sociale, avant
que la seule base philosophique susceptible de lui fournir
un solide fondement rationnel pût sortir convenablement
d'une telle préparation abstraite.

Pendant que s'accomplissaient ces divers progrès spéculatifs,
l'influence sociale de la science recevait partout de
notables accroissemens, tendant tous à mieux incorporer
l'élément scientifique au système fondamental de la sociabilité
moderne. Au milieu des plus grands orages politiques,
surgissent alors d'importans établissemens destinés
à propager l'instruction scientifique, quoiqu'en lui
conservant toujours un caractère de spécialité, déjà toutefois
beaucoup moins prononcé. En même temps, dans
toutes les parties de la grande république européenne,
mais surtout en France, on voit croître sans cesse l'introduction
usuelle des conditions scientifiques parmi les
obligations préparatoires de professions très-multipliées;
les pouvoirs les moins favorables à la réorganisation finale
sont ainsi spontanément conduits à envisager de
plus en plus les connaissances réelles comme d'indispensables
garanties pratiques d'un ordre régulier et stable.
Outre les nouveaux services spéciaux alors si heureusement
rendus par la science à l'industrie, et sur lesquels
il serait assurément superflu d'insister ici, il faut distinguer,
à cette époque, une opération plus générale, où
la science a marqué, d'une manière non moins honorable
que salutaire, sa profonde influence sur la vie sociale

actuelle, en présidant à l'institution d'un admirable système
de mesures universelles, aussi noblement exécuté
que sagement conçu, et qui, émané de la France révolutionnaire,
tend à dominer aujourd'hui chez toutes les
populations avancées[18]. Indépendamment de son évidente
utilité directe, cette mémorable intervention du
véritable esprit spéculatif dans le règlement d'un ordre
de relations humaines où il semblait d'abord si étranger,
est éminemment propre à faire déjà pressentir les améliorations
capitales que devra retirer ultérieurement, à tant
d'autres égards, l'existence moderne, d'une judicieuse
rationalisation de ses actes les plus pratiques, quand
l'influence scientifique convenablement généralisée aura
suffisamment pénétré dans toute l'économie élémentaire
de nos sociétés régénérées.

Note 18:
L'institution générale de cette grande opération présente d'ailleurs,
sous le point de vue social, un caractère fort remarquable et
trop peu apprécié, par une constante sollicitude, non moins généreuse
que rationnelle, à en écarter, autant que possible, tout attribut
de nationalité qui aurait pu entraver son universelle propagation ultérieure.
Quoique la plupart des états européens n'aient répondu que
d'une manière tardive et insuffisante au noble appel que la France leur
avait, dès l'origine, solennellement adressé à ce sujet, l'équitable postérité
n'oubliera point que cette importante rénovation fut toujours
conçue et accomplie en vue d'une destination directement commune
à l'ensemble des populations civilisées, indistinctement invitées, pour
ce motif spécial, à une coopération régulière, malgré la guerre la plus
active, par l'éminente assemblée qui dirigeait alors la crise révolutionnaire.

Après avoir sommairement caractérisé les admirables
progrès de la science réelle pendant le dernier demi-siècle,
il importe beaucoup d'apprécier avec soin les

vicieuses tendances, soit mentales, soit même morales,
qui s'y sont également développées de plus en plus, sous
l'exagération croissante d'un esprit de spécialité dispersive,
graduellement détourné de sa destination provisoire,
par l'empirisme et l'égoïsme combinés de la classe
mal instituée qui devait servir d'organe imparfait à cette
indispensable évolution préliminaire. Quoique, en général,
cette classe, sauf un très-petit nombre d'éminentes
exceptions individuelles, me soit aujourd'hui personnellement
hostile, comme l'a trop prouvé sa conduite oppressive
envers moi, je voudrais pouvoir supprimer ou
adoucir ce pénible examen, s'il ne formait évidemment
un élément nécessaire de mon élaboration finale, où il
doit surtout indiquer combien les savans actuels sont
radicalement éloignés des idées et des mœurs sans lesquelles
ils resteraient toujours indignes de la haute
destination sociale que leur réserve spontanément la
vraie nature générale de la civilisation moderne. Plus la
science réelle doit maintenant devenir la principale base
intellectuelle de la régénération finale, plus il devient
indispensable d'y signaler, et même d'y flétrir, les préjugés
et les passions qui constituent désormais le plus
dangereux obstacle à l'accomplissement effectif de cette
grande mission philosophique.

Un fréquent contraste historique a dès longtemps
montré que la principale opposition à l'élévation politique
d'une classe quelconque provient presque toujours
des aveugles résistances intérieures, individuelles et
même collectives, qui s'y développent spontanément, à
cause des pénibles conditions préalables, mentales ou
morales, qu'exige inévitablement une telle ascension

chez tous ceux qui doivent y participer. Le grand
Hildebrand, par exemple, poussant définitivement le
clergé catholique à la tête de la société européenne, ne
rencontra jamais, en réalité, de plus redoutables adversaires
que chez la corporation sacerdotale, alors bien plus
choquée de la difficile réformation spirituelle qu'exigeait
d'abord un tel triomphe, que touchée d'un ascendant
dont la plupart de ses membres avaient peu d'espoir de
jouir personnellement. Il ne faut donc pas s'étonner ni
s'alarmer aujourd'hui de la déplorable antipathie des
passions et des préjugés scientifiques contre une transformation
fondamentale, sans laquelle la science moderne
ne saurait obtenir la véritable influence politique
qui lui est prochainement réservée, sous les conditions
convenables, par l'évolution générale de l'humanité, et
que désire même secrètement, quoique d'une manière
vague et incohérente, l'instinct confus des savants actuels;
car, désormais, ce n'est plus d'ambition qu'ils
manquent ordinairement, mais de portée et d'élévation.
L'admirable perfection partielle que manifeste, à tant
d'égards, le système de nos connaissances positives, doit
fréquemment produire une profonde illusion sur la valeur
réelle de la plupart de ces coopérateurs successifs,
dont chacun n'a presque jamais contribué que pour une
part minime et facile à cette formation collective et graduelle
qui caractérise une telle élaboration plus qu'aucune
autre construction humaine. D'ailleurs, le public
ignore souvent que, d'après une spécialisation empirique,
conduisant à une excessive restriction intellectuelle,
chaque savant dont il honore justement le mérite particulier
ne pourrait offrir, sous tout autre aspect mental,

même scientifique, qu'une inqualifiable médiocrité: les
rares observateurs qui reconnaissent cette monstrueuse
inégalité, sont même disposés aujourd'hui, par une vicieuse
théorie métaphysique de la nature humaine, à y voir
complaisamment une nouvelle preuve d'une irrésistible
vocation. L'appréciation générale du système théologique,
surtout dans sa perfection catholique, nous a
montré hautement, contre l'opinion vulgaire, combien
le clergé y était réellement supérieur à la religion: or, la
science moderne nous présente un contraste exactement
inverse; car, jusqu'ici, les docteurs y sont, d'ordinaire,
très-inférieurs à la doctrine. Mais il convient maintenant
de caractériser directement les principales aberrations
temporaires, d'abord intellectuelles, ensuite morales,
qui rendent aujourd'hui les savans généralement impropres
et même hostiles à une réorganisation spirituelle
dont la science, convenablement systématisée, peut seule
fournir enfin la base rationnelle, comme le prouve clairement
l'ensemble de notre élaboration sociologique.

En complétant, dans la leçon précédente, une explication
historique commencée au cinquante-troisième
chapitre, j'ai déjà suffisamment établi la nécessité provisoire
du régime de spécialité scientifique, après l'indispensable
séparation qui détacha la science moderne de
la mémorable philosophie scolastique propre à la fin du
moyen âge. Nous avons ainsi reconnu que, la formation
des diverses sciences fondamentales ayant été inévitablement
successive, suivant la complication croissante
de leurs phénomènes respectifs, l'esprit positif n'aurait
pu, en chaque cas principal, développer convenablement
ses vrais attributs caractéristiques, sans cette institution

partielle et exclusive des différens ordres de spéculations
abstraites. Mais, la destination propre de ce régime
initial indiquait, en même temps, sa nature passagère,
en limitant son office essentiel au seul âge préliminaire
où la positivité rationnelle n'aurait point encore pénétré
dans toutes les grandes catégories élémentaires; ce qui
la bornait réellement aux dix-septième et dix-huitième
siècles, suivant nos explications antérieures. Les deux
éternels législateurs primitifs de la philosophie positive,
Bacon et surtout Descartes, avaient dignement pressenti
combien devait être purement provisoire cet ascendant
préalable du génie analytique sur le génie synthétique:
et, sous leur puissante impulsion, les savans, plus rationnels,
de ces deux siècles poursuivirent, en effet, presque
toujours leurs importans travaux partiels, en y voyant
d'indispensables matériaux pour la construction ultérieure
d'un véritable système philosophique, quelque
vague et imparfaite notion qu'ils dussent alors s'en former.
Si cette tendance spontanée avait pu être pleinement
motivée, cette marche préparatoire aurait évidemment
cessé aussitôt que l'avénement décisif de la grande
science biologique, étendue même aux fonctions intellectuelles
et morales, en aurait doublement marqué le
terme nécessaire, pendant le demi-siècle auquel ce chapitre
est consacré, soit en complétant ainsi le système
fondamental de la philosophie naturelle, sous la seule
réserve d'une prochaine adjonction inévitable des études
sociales, soit en constituant un ordre de spéculations où,
par la nature des phénomènes, l'esprit d'ensemble doit
ordinairement prévaloir sur l'esprit de détail. Mais, au
contraire, les habitudes dispersives précédemment

contractées ont aujourd'hui poussé le régime préliminaire
de la spécialité scientifique jusqu'à la plus désastreuse
exagération, dogmatiquement justifiée par de vains sophismes
métaphysiques, qui s'efforcent de lui imprimer
une consécration absolue et indéfinie, à l'époque même
où, par le suffisant accomplissement de sa destination
temporaire, il devrait faire place au régime définitif de
la généralité rationnelle, devenu maintenant indispensable
à notre principal besoin, à la fois mental et social.
Suivant ces empiriques prétentions, il semblerait que
l'économie élémentaire de l'entendement humain est
désormais radicalement changée, et qu'il n'y faut plus
reconnaître, comme auparavant, deux genres, ou plutôt
deux degrés, d'esprit, l'un analytique, l'autre synthétique,
également indispensables aux spéculations pleinement
positives, et qui doivent tour à tour dominer l'évolution
intellectuelle, individuelle ou collective, selon les
exigences propres à chaque âge: le premier plus apte à
saisir partout les différences, le second les ressemblances;
l'un tendant toujours à diviser, l'autre à coordonner;
et, par suite, le premier destiné surtout à l'élaboration
des matériaux, le second à la construction des
édifices. Anarchiquement ameutés contre ce dualisme
fondamental, les maçons actuels ne veulent plus souffrir
d'architectes!

Sous cette vicieuse prolongation, un régime d'abord
indispensable devient désormais directement contraire à
sa propre destination, en interdisant la conception totale
de ce même esprit positif dont il pouvait seul permettre
la formation partielle. L'ensemble de ce Traité nous a,
en effet, pleinement démontré la réalité du principe

fondamental, posé, dès le début, sur la nécessité, non-seulement
d'un exercice scientifique quelconque pour développer
convenablement un tel esprit, mais aussi de l'extension
graduelle de cette étude à tous les divers ordres
essentiels de phénomènes, suivant leur vraie hiérarchie
naturelle, afin de connaître suffisamment les différens
attributs généraux de la positivité rationnelle, qui ne
sauraient être simultanément caractérisés par une science
unique, qu'après que toutes les autres ont fait dignement
apprécier chacun d'eux. Or, selon cette évidente
condition, la déplorable organisation actuelle du travail
scientifique s'oppose immédiatement à ce que la philosophie
positive soit réellement comprise par personne,
puisque chaque section de savans n'en connaît que des
fragmens isolés, dont aucun ne saurait suffire à une conception
vraiment décisive: ce qui doit inévitablement
maintenir partout la stérile prépondérance passive de
l'ancienne philosophie théologico-métaphysique, excepté,
chez chaque intelligence, envers un seul ordre
d'idées dont la réaction spontanée ne saurait avoir, à
cet égard, qu'une simple efficacité critique, sans pouvoir
aucunement remplacer cette antique constitution philosophique.
Cette étrange situation, où chaque savant offre
un si funeste contraste entre la nature avancée de certaines
conceptions partielles et la honteuse vulgarité de
toutes les autres, se manifeste habituellement par l'institution
radicalement contradictoire des académies actuelles,
qui, malgré leur vaine prétention de laisser toujours
prévaloir les conditions d'aptitude, sont ainsi
nécessairement conduites, dans leurs délibérations ordinaires,
soit qu'il s'agisse d'un choix personnel ou d'une
mesure générale, à soumettre toutes les décisions

quelconques à une majorité scientifique essentiellement incompétente,
dont l'aveugle instinct doit rarement résister
aux préjugés et même aux passions des diverses coteries
régnantes[19]. Le morcellement caractéristique de ces
corporations, image fidèle et suite nécessaire de leur
dispersion mentale, y augmente beaucoup ces graves inconvéniens
naturels, en y facilitant l'ascendant des médiocrités
si souvent envieuses de toute élévation philosophique
dont elles se sentent incapables. Depuis que
le milieu social, d'où cherchent vainement à s'isoler ces
compagnies arriérées, offre partout l'active poursuite,
jusqu'ici trop illusoire, de généralités nouvelles, en harmonie
avec le besoin fondamental d'une situation sans
exemple, il est profondément déplorable que la science
réelle, seule destinée à fournir le principe de cette
grande solution, soit à tel point dégradée par

l'impuissance ou l'égarement de ses interprètes, qu'elle semble
aujourd'hui prescrire le rétrécissement intellectuel, et
condamner aveuglément tout effort quelconque de généralisation.
La prépondérance spirituelle semble dès
lors devoir appartenir à ceux qui se font un facile mérite
d'une restriction systématique de vues et de travaux, le
plus souvent due à leur infériorité personnelle ou à l'insuffisance
de leur éducation. Aujourd'hui, l'ingénieux
philosophe qui a tant contribué à la juste illustration
des savans serait certainement repoussé d'une corporation
où sa mémoire est à peine l'objet de la dédaigneuse
reconnaissance d'une foule d'esprits incapables d'apprécier
sa haute valeur. Pareillement, le grand Buffon, dont
cette même académie était jadis si fière, n'y pourrait
maintenant trouver place, à moins que ses expériences
sur le refroidissement des métaux ou sur la cohésion des
bois n'y obtinssent grâce pour des conceptions générales
qui ne pourraient se formuler par aucun mémoire proprement
dit, quoiqu'elles aient ensuite secrètement
fourni à d'autres la base réelle de beaucoup de travaux
retentissans: c'est, comme on sait, au sein de cette assemblée,
que, sous l'envieuse impulsion de Cuvier, on a
tenté, avec une sorte de succès passager, de réduire cet
éminent penseur au seul mérite littéraire.

Note 19:
En suivant avec attention les actes officiels de l'Académie des
Sciences de Paris et de nos autres corps savans, depuis que leurs attributions
sociales ont reçu toute l'extension effective qu'elles offrent aujourd'hui,
il est aisé d'y reconnaître presque toujours, indépendamment
des mauvaises passions dont je caractériserai ci-après l'intervention
spontanée, la déplorable influence permanente de la spécialité
dispersive et du rétrécissement intellectuel dont ces corporations se
glorifient si aveuglément. La vicieuse prépondérance continue de l'esprit
de détail sur l'esprit d'ensemble a rendu les savans actuels tellement
incapables d'aucune espèce de gouvernement quelconque, même
scientifique, que, comme je l'ai indiqué à la fin du quarante-sixième
chapitre, tout homme sensé, étranger à la science, mais habitué aux
affaires générales, aboutirait ordinairement à de meilleurs choix et
concevrait de plus sages mesures que ne peuvent le faire maintenant
ces compagnies spéciales, d'où émanent communément, pour nos
principales institutions de haut enseignement, tant de nominations désastreuses
et tant de mesures absurdes.

Relativement à ces inconvéniens généraux, il existe,
entre les diverses classes de savans, une profonde inégalité
nécessaire, d'après le degré d'indépendance et de
simplicité des phénomènes respectifs. Suivant notre hiérarchie
fondamentale, les géomètres, à raison de l'abstraction
supérieure de leurs études, naturellement affranchies
de toute subordination préalable envers aucune
branche directe de la philosophie naturelle, doivent être

communément les plus exposés aux dangers d'une spécialisation
empirique, dont le principe leur est surtout
dû. Aussi est-ce chez eux que le véritable esprit positif
est, au fond, le plus méconnu, malgré sa source nécessairement
mathématique, comme je l'ai fait assez sentir
dans les deux premiers volumes de ce Traité. Toute leur
philosophie générale se borne aujourd'hui à rêver vaguement,
pour un lointain et confus avenir, une chimérique
extension universelle de leur analyse aux divers
phénomènes quelconques, d'après une vaine unité scientifique
toujours fondée sur l'irrationnelle prépondérance
d'un des fluides métaphysiques dont ils maintiennent si
déplorablement l'usage; le caractère absolu de l'antique
philosophie s'est certainement plus conservé chez eux
que parmi les autres savans, par suite d'une plus grande
restriction mentale. Au contraire, les biologistes, occupés
de spéculations nécessairement dépendantes de tout
le reste de la philosophie naturelle, et relatives à un
sujet où toute décomposition artificielle rappelle spontanément
une indispensable combinaison ultérieure,
d'après l'intime solidarité continue des phénomènes correspondans,
seraient naturellement les moins livrés aux
aberrations dispersives, et les mieux disposés au régime
vraiment philosophique, si leur éducation était aujourd'hui
en suffisante harmonie avec leur destination, et si
une servile imitation ne les entraînait encore à transporter
trop aveuglément, dans leurs travaux ordinaires, des
conceptions et des habitudes essentiellement propres aux
études inorganiques. Toutefois, leur inévitable antagonisme,
quoique jusqu'ici trop subalterne, contribue
déjà très-utilement à contenir, bien que faiblement, la
déplorable tendance scientifique qui résulterait maintenant

d'un entier ascendant des géomètres. Ce conflit
nécessaire menace constamment les académies actuelles
d'une prochaine dissolution spontanée, parce que leur
nature se rapporte surtout à un âge préparatoire où la
philosophie inorganique, qui devait permettre la prépondérance
de l'esprit de détail, était seule florissante:
elle ne pourra rester longtemps compatible avec le développement
rationnel d'une science où l'esprit d'ensemble
doit évidemment prévaloir. Aussi peut-on noter
que la formation systématique de la biologie, principale
création scientifique de ce dernier demi-siècle, a été bien
plus entravée que secondée par les corporations savantes,
et surtout par la plus puissante d'entre elles, l'illustre
Académie de Paris, qui ne sut point s'emparer du grand
Bichat[20], qui s'unit honteusement à Bonaparte afin de
persécuter Gall, et qui méconnut si radicalement la valeur
de Broussais; sans parler du déplorable ascendant
qu'y exerça trop longtemps le brillant mais superficiel
Cuvier contre les admirables efforts de Lamarck, et ensuite
de Blainville, pour fonder la saine philosophie
biologique, dont le vrai sentiment est certainement

bien plus complet et plus commun, même aujourd'hui,
hors de cette compagnie que dans son sein[21].

Note 20:
On a vainement tenté de pallier une telle exclusion d'après la
mort prématurée de Bichat, enlevé pendant sa trente-deuxième année.
Mais l'admirable précocité de son beau génie fut encore plus exceptionnelle,
et méritait bien une glorieuse dérogation spéciale à des
usages qui, d'ailleurs, soit avant lui, soit surtout après, ont souvent
fléchi en faveur d'admissions plus hâtives, et certes moins éminentes,
décernées à des mérites mieux appréciés d'une compagnie où dominent
les géomètres. Il n'est pas inutile de remarquer, en outre, qu'aucune
solennelle manifestation n'est ensuite venue offrir à la postérité,
au sujet de Bichat, la digne imitation des nobles regrets qui ont tant
honoré l'Académie Française à l'égard de Molière.

Note 21:
Malgré l'appréciation plus facile que trouve ordinairement le
mérite étranger, on a vu pareillement l'illustre Oken, que ses vicieuses
inspirations métaphysiques n'empêcheront jamais d'être regardé
comme l'un des principaux fondateurs de la vraie philosophie
biologique, dédaigneusement écarté même de l'affiliation subalterne
que cette académie accorde si aisément, quoique cette insuffisante justice
y fût noblement réclamée par le plus digne émule de ce grand
biologiste.

La seule justification spécieuse que des esprits consciencieux
aient quelquefois essayée en faveur de cet irrationnel
régime, dont je ne puis ici qu'indiquer sommairement
les principaux désastres, consiste à présenter
aujourd'hui la spécialisation exclusive comme l'unique
garantie possible de la positivité des spéculations, en
considérant l'accueil régulier des généralités comme devant
aussitôt donner accès à toutes les conceptions vagues
et illusoires qui pullulent maintenant. Mais cet étrange
motif, fort semblable aux maximes politiques tendant à
interdire totalement la parole ou la presse, à cause des
évidens abus qu'on en peut faire, ne contient réellement,
au fond, qu'une naïve confirmation involontaire de
l'impuissance philosophique désormais propre à nos compagnies
savantes, que l'on proclame ainsi radicalement
incapables de distinguer assez les généralités vicieuses
d'avec celles qui seraient bien conçues; en sorte que,
de peur de laisser pénétrer les unes, il faille indistinctement
repousser aussi les autres. Une appréciation plus
judicieuse fait sentir, au contraire, que l'anarchie philosophique
actuelle, systématiquement prolongée par
cette stupide résistance académique, constitue la

principale cause des dangers intellectuels contre lesquels on
cherche justement, mais en vain, des garanties permanentes,
qui ne sauraient admettre d'efficacité réelle qu'en
reposant enfin sur la construction directe d'une véritable
philosophie, dont la science, dignement généralisée,
peut seule fournir la base positive. Bien loin que le régime
dispersif suffise à défendre la raison publique de
l'imminente invasion du charlatanisme universel, il lui
fournit de nouvelles et nombreuses ressources, qui, pour
être d'une autre espèce que celles relatives à l'abus des
généralités, ne sont, à vrai dire, ni moins étendues, ni
moins accessibles, et doivent certes devenir aujourd'hui
plus dangereuses encore d'après l'aveugle confiance maintenant
accordée, dans la science comme dans l'industrie,
à toute spécialité quelconque, souvent aussi trompeuse
chez la première que chez la seconde. On conçoit aisément,
en effet, quels immenses moyens doivent ainsi
trouver les demi-portées intellectuelles afin d'usurper une
indigne prépondérance par une habile réserve scientifique,
fondée sur certaines améliorations secondaires, et
souvent même illusoires, qui, après quelques années
d'une facile élaboration routinière, autorisent indéfiniment
tant d'esprits vulgaires à repousser, avec un inqualifiable
dédain, les plus éminentes spéculations philosophiques[22].
Tout lecteur bien préparé trouvera facilement,

au sein des plus célèbres académies actuelles, des occasions
trop multipliées d'apprécier les désastreuses ressources
que présente à de telles usurpations notre déplorable
régime scientifique; surtout lorsque, à une adroite
affiliation à quelque coterie puissante, on peut joindre,
avec une certaine opportunité, du moins apparente, l'usage
spécieux du langage algébrique, si souvent employé
de nos jours, comme je l'ai hautement signalé, à déguiser
la médiocrité intellectuelle sous la prétendue profondeur
que semble annoncer encore une langue trop peu
répandue jusqu'ici pour que le seul mérite de la parler,
dans un style d'ailleurs quelconque, ne doive pas provisoirement
tenir lieu d'une vraie supériorité mentale,
en un temps où le public ignore combien elle est susceptible,
comme toute autre, et même davantage, de dégénérer
en un verbiage vide d'idées. Jusque chez les juges
spéciaux dont la compétence est le moins contestable,

ces vicieuses habitudes dispersives s'opposent fréquemment,
sans excepter les questions mathématiques, à
une saine appréciation comparative des diverses valeurs
réelles, si ce n'est après une longue expérience tardive,
qui n'empêche point d'injustes prééminences. C'est ainsi,
pour me borner à un seul grand exemple historique, dont
les analogues seraient faciles à multiplier, que, chez la
plupart des géomètres, l'habile charlatanisme de Laplace
éclipsa longtemps la noble spontanéité de Lagrange, malgré
l'immense distance inverse que l'équitable postérité
commence à mettre entre l'incomparable génie du second
et le talent spécial du premier. L'insuffisance radicale du
mode habituel d'appréciation scientifique est surtout
marquée, dans ce célèbre contraste mathématique, par
l'étrange réputation philosophique qu'était parvenu à se
faire, d'après un pompeux verbiage, l'un des géomètres
les moins réellement philosophes qui aient jamais existé;
tandis que le caractère profondément philosophique, qui
distingue assurément les principales conceptions de Lagrange,
ne lui valut jamais aucune application d'un titre
qu'il n'ambitionnait pas, et dont ceux qui l'accordaient
avec un tel discernement étaient incapables de comprendre
la vraie signification fondamentale.

Note 22:
Si une telle indication générale pouvait être ici prolongée jusqu'à
la discussion personnelle, il serait facile, par un examen impartial
et approfondi de la composition actuelle des diverses corporations
savantes, sans excepter la plus éminente d'entre elles, de constater
que le régime de la spécialité dispersive, bien loin de tendre, comme on
le suppose, à en exclure les médiocrités ambitieuses, y est, au contraire,
de sa nature, surtout aujourd'hui, très-favorable à leur intronisation;
car, sauf un fort petit nombre d'heureuses exceptions, ces compagnies
sont désormais essentiellement composées de chétives intelligences,
qui, malgré leur bruyante importance passagère, n'ont dû
leur élévation officielle qu'à des titres beaucoup plus spécieux que
réels, et dont les noms ne devront certainement laisser aucune trace
durable dans l'histoire véritable de notre évolution mentale, où leur
entière omission ne saurait occasionner, sous aucun aspect, la moindre
lacune appréciable pour la filiation effective des différens progrès
scientifiques. Mais cette application individuelle, que le lecteur suffisamment
informé peut du reste ébaucher sans difficulté, serait évidemment
contraire à l'esprit et à la destination de ce Traité; quoiqu'elle
puisse, en d'autres circonstances, devenir opportune, et même indispensable,
si une résistance trop aveugle ou trop malveillante m'obligeait
un jour à pousser ailleurs ma démonstration principale jusqu'à
ce degré de particularité, auquel je suis d'avance tout préparé, quels
qu'en puissent être les dangers.

Tous ces vices généraux du régime scientifique actuel
ont spontanément trouvé, pendant le dernier demi-siècle,
une commune manifestation permanente, par suite
même de la nouvelle importance sociale que cette époque
a dû procurer aux savans, et qui a fait simultanément
ressortir leur insuffisance mentale et l'infériorité morale
correspondante: car, chez la classe spéculative, l'élévation
de l'âme et la générosité des sentimens peuvent

difficilement se développer sans la généralité des pensées,
d'après l'affinité naturelle qui doit y exister entre les vues
étroites ou dispersives et les penchans égoïstes. Sous la
seconde phase moderne, et encore plus sous la troisième,
l'encouragement systématique des sciences, caractérisé
au chapitre précédent, s'était habituellement exercé suivant
un mode très-judicieux, en heureuse harmonie,
soit avec les conditions de la situation contemporaine,
soit avec les besoins de l'avenir immédiat; il consistait,
comme on sait, à gratifier les savans de pensions suffisantes
pour permettre le libre cours de leurs travaux,
mais en évitant soigneusement de leur conférer aucune
attribution active. Or, depuis le début de la crise révolutionnaire,
et principalement aujourd'hui, une générosité
irréfléchie a entraîné les divers gouvernemens, surtout
en France, à changer avant le temps ce système provisoire,
pour lui substituer déjà le seul régime qui puisse définitivement
persister, en fondant désormais une existence
plus indépendante sur la juste rémunération de fonctions
directement utiles; sans examiner si les savans actuels
étaient, en réalité, assez préparés à une transformation
aussi désirable. Comme l'éducation constitue nécessairement
la principale destination élémentaire de tout pouvoir
spirituel, on a dû ainsi livrer de plus en plus aux
corporations savantes, non l'éducation générale où elles
ne pouvaient encore prétendre aucunement, mais les diverses
institutions de haut enseignement spécial, qui
avaient été successivement établies pour plusieurs professions
publiques, et qui furent alors beaucoup agrandies.
Toutefois, par cela même que l'éducation caractérise,
en un cas quelconque, le premier degré du gouvernement

intellectuel et moral, elle exige impérieusement cet
esprit d'ensemble sans lequel aucun gouvernement ne
saurait remplir son office, fût-ce sous les plus simples
aspects. Il était donc aisé de prévoir que les habitudes
dispersives de la spécialité scientifique rendraient les académies
actuelles essentiellement impropres aux importantes
attributions sociales qui leur étaient ainsi prématurément
conférées: car, la première condition réelle de
tout pouvoir spirituel consiste assurément en une philosophie
pleinement générale, quelle qu'en soit la nature;
et jusqu'ici les savans n'en ont évidemment aucune qui
leur soit propre. Quoique, réunis, ils possèdent les fragmens
épars et incohérens, mais infiniment précieux, de
la seule philosophie durable qui puisse aujourd'hui s'établir,
ils ne savent pas l'y voir, et s'opposent aveuglément
à ce que d'autres l'y cherchent. Cette épreuve permanente
peut donc être maintenant utilisée pour mettre
dans tout son jour l'inaptitude sociale des corps savans
actuels, même envers les fonctions auxquelles ils doivent
sembler le mieux préparés: on doit ainsi convenablement
apprécier l'intime réalité des obligations philosophiques
indispensables à l'avénement ultérieur d'une
véritable organisation spirituelle, même seulement partielle.
Mais on eût difficilement prévu, avant cette irrécusable
expérience, jusqu'à quel déplorable degré
l'égoïsme s'y joindrait à l'empirisme pour constater directement
la tendance anti-progressive qui caractérise
nécessairement, en un cas quelconque, tout régime purement
provisoire, lorsque, après avoir dépassé l'âge de son
heureuse efficacité temporaire, il est appliqué, dans un
nouveau milieu, à une destination incompatible avec ses

dispositions initiales. Ce grave résultat est aujourd'hui,
en France, suffisamment accompli, et sa manifestation
directe importe beaucoup à la netteté des conclusions générales
propres à ma grande démonstration historique,
afin de faire mieux ressortir la principale condition, à la
fois intellectuelle et morale, d'une régénération spirituelle
dont la vraie nature est encore très-peu comprise.
Je dois donc compléter cette indispensable critique d'une
vicieuse organisation scientifique, en osant ici signaler
sans détour, quoique sommairement, une dégénération
vraiment décisive, dont les effets immédiats sont d'ailleurs
très-pernicieux déjà à d'importans services publics;
quelque nouvelle ardeur que cette loyale appréciation
doive nécessairement procurer aux puissantes antipathies
spontanément liguées contre moi.

En conférant à notre Académie des Sciences le choix des
professeurs destinés, dans les diverses chaires spéciales,
au plus haut enseignement scientifique, la généreuse
confiance du gouvernement français n'avait institué aucune
précaution légale contre les abus que cette illustre
compagnie pourrait faire un jour d'une telle attribution
permanente, au profit exclusif de ses propres membres.
Peut-être même avait-on présumé que, chez une corporation
où un long usage porte chaque académicien à s'abstenir
de concourir avec les autres savans quant aux divers
prix scientifiques qu'elle est appelée à décerner, ce
respect naturel pour les conditions scrupuleuses d'un
impartial jugement déterminerait spontanément, envers
un concours beaucoup plus important à tous égards, une
pareille observance des garanties ordinaires d'une véritable
équité, sans exiger des prescriptions formelles qui

auraient pu sembler injurieuses à la délicatesse personnelle
de tant d'hommes recommandables. Mais on avait
ainsi méconnu la dangereuse tentation à laquelle on exposait
dès lors, en un temps d'anarchie morale, un corps
où les natures vulgaires avaient déjà trop de facilité à
pénétrer, et où d'ailleurs la dispersion mentale devait
d'abord empêcher sincèrement une suffisante distinction
entre la capacité académique proprement dite, telle que
la caractérisent encore nos habitudes transitoires, et la
capacité vraiment didactique, toujours liée nécessairement
à des conditions philosophiques; c'est-à-dire entre
l'esprit de détail et l'esprit d'ensemble, ou entre le régime
analytique et le régime synthétique, si mal comparés
jusqu'ici, surtout chez les savans[23]. Primitivement

entraînée par cette inévitable illusion, suite naturelle
d'une spécialisation empirique, cette compagnie a
finalement abusé de cette nouvelle mission publique, au
profit, de plus en plus exclusif, de ses propres membres,
qui forment désormais une sorte de ligue permanente,

à la fois spontanée et systématique, pour se garantir les
uns aux autres, contre tout rival étranger, non-seulement
la possession d'honorables sinécures, juste équivalent
des anciennes pensions, mais aussi et surtout le
monopole universel du haut enseignement scientifique,

quelle que pût être, en chaque cas, leur inaptitude notoire
à d'importantes fonctions actives, même en contraste
avec la supériorité la mieux constatée de leurs
concurrens extérieurs. Le monde savant a déjà suffisamment
compris, en France, cette déplorable dégénération;
puisque l'expérience y a fait maintenant reconnaître
l'impossibilité totale de lutter heureusement contre aucun
académicien, dans les diverses nominations ainsi
confiées à cette corporation, auprès de laquelle la plus
éminente aptitude à l'enseignement, spécialement confirmée
par de longs et utiles services, vient, en effet, toujours
échouer devant les plus étranges prétentions du
moindre producteur de Mémoires une fois parvenu à y
pénétrer sous des titres quelconques, parmi lesquels
néanmoins l'Académie répugnerait à introduire désormais
aucune condition didactique directement relative
à des fonctions dont la qualité académique confère cependant
aujourd'hui l'investiture privilégiée. Outre la
dangereuse tendance d'un tel régime à confier souvent
d'importans offices publics à des hommes profondément
incapables de s'en acquitter convenablement, on conçoit
aisément le funeste découragement qu'il doit produire
parmi les professeurs français; puisque les plus
dignes fonctionnaires ne peuvent plus espérer d'accès
aux diverses chaires du haut enseignement scientifique,

si ce n'est envers les postes trop improductifs ou trop
pénibles pour tenter aucun académicien.

Note 23:
Afin de mieux marquer ici combien est aujourd'hui profondément
enracinée, chez cette célèbre compagnie, cette désastreuse confusion
philosophique, je crois devoir signaler brièvement un fait particulier,
qui, par l'ensemble de ses circonstances, me paraît, à cet égard,
tellement caractéristique, que, malgré que le cas me soit personnel, le
lecteur me saura gré, sans doute, de l'avoir spécialement rappelé, en
m'y bornant d'ailleurs à ce qui l'érige en symptôme réel de l'esprit dominant.

Ma dernière candidature, mentionnée dans la préface de ce volume,
pour la chaire mathématique que j'avais, par intérim, activement occupée
à l'École Polytechnique, m'avait conduit à adresser à l'Académie
des Sciences de Paris, le 3 août 1840, une lettre uniquement destinée
à établir, en général, la distinction rationnelle entre les élections
purement académiques et les élections essentiellement didactiques,
spécialement indispensable en une telle occasion; d'où je concluais
que des traités et des leçons devaient alors constituer des titres plus
décisifs que de simples Mémoires de détail, dont la considération eût,
au contraire, dû prévaloir, s'il se fût agi d'une admission à
l'Académie, tant que durera sa constitution actuelle. La lecture officielle de
cette lettre, toute philosophique, écrite avec des ménagemens que sa
publication immédiate fit bientôt apprécier, avait été expressément demandée
par un membre (M. de Blainville), suivant une formelle disposition
réglementaire, qui, sous cette seule condition préalable, oblige
l'Académie à entendre textuellement toute semblable communication.
Ce corps devait assurément être touché de l'honorable confiance que je
lui témoignais en lui soumettant une telle discussion, quoique à l'occasion
d'une concurrence personnelle avec l'un de ses membres; ce
qui semblait d'ailleurs devoir mieux assurer, à mon égard, pour une
lutte aussi périlleuse, le scrupuleux accomplissement des garanties protectrices,
alors devenues non moins nécessaires à l'honneur de la compagnie
qu'à ma propre sécurité. Néanmoins, dès les premières phrases
de cette lecture obligatoire, M. Thenard osa demander sa suppression
totale; appuyé par M. Alexandre Brongniart, il obtint bientôt cette
mesure exceptionnelle, sans que le président (M. Poncelet) adressât
à une majorité inattentive aucune remontrance quelconque sur une
pareille violation du règlement académique: la voix loyale et courageuse
de M. de Blainville fut la seule qui réclamât à la fois au nom de
l'équité, de la convenance et de la vraie dignité. Le contraste décisif
d'un tel accueil avec la paisible admission, quatre ans auparavant,
d'une lettre toute semblable, soit pour le fond, soit pour la forme, ne
permet pas d'attribuer cette étrange différence à d'autre motif réel,
sinon que, en 1836, je ne m'étais trouvé en concurrence avec aucun
académicien; car mes titres spéciaux étaient d'ailleurs devenus,
en 1840, beaucoup plus incontestables, d'après la manière dont j'avais
provisoirement rempli les fonctions que je venais ainsi réclamer, selon
l'irrécusable témoignage de l'illustre Dulong, qui, comme directeur
des études de l'École Polytechnique, y avait personnellement suivi
mes leçons. Au reste, cette mesure, à la fois ignoble et puérile, où
une puissante corporation se ruait sur un seul homme pour étouffer,
au profit d'un de ses membres, une juste discussion, excita aussitôt,
partout ailleurs qu'au sein d'une compagnie probablement entraînée
par une manœuvre concertée, l'indignation la plus unanime, soit parmi
le public scientifique, soit chez la presse périodique, qui, sans aucune
distinction de parti, sut alors remplir spontanément sa noble
mission protectrice contre les préjugés et les passions de tous les pouvoirs
aveuglés ou arriérés.

Pour compléter cette observation, en y montrant combien les
meilleurs esprits sont déjà dominés par la déplorable tendance qu'elle
révèle, je dois ajouter que l'un des plus éminens académiciens,
M. Poinsot, qui, entre les géomètres français vivans, est assurément
le moins éloigné du véritable état philosophique, et qui d'ailleurs affecta
toujours envers moi une stérile bienveillance, n'osa point, en ce
cas décisif, appuyer de sa juste autorité la voix indépendante de son
énergique collègue, afin d'épargner à sa corporation l'inévitable réprobation
publique qui s'attache à toute iniquité constatée. Outre que
cet illustre savant était personnellement convaincu de la supériorité de
mes droits, il m'avait expressément écrit qu'il soutiendrait, en cas de
contestation, la lecture officielle de ma lettre, dont il avait eu préalablement
connaissance. Cet ingénieux géomètre, toujours si disert et si
incisif quand sa personnalité est mise en jeu, préféra donc violer
un engagement formel, pour s'associer, par un lâche silence, à cette
turpitude académique, plutôt que de paraître blâmer, envers un de
ses confrères, le funeste monopole maintenant usurpé par sa compagnie
au préjudice de toute capacité extérieure. Tous ceux de mes
lecteurs qui auront remarqué, dans les deux premiers volumes de ce
Traité, l'éclatante justice que je me suis plu à rendre au mérite trop
peu apprécié de cet éminent académicien, regretteront sans doute avec
moi que son caractère ne soit point au niveau de son intelligence,
quoique son âge avancé, et le juste ascendant dont il jouit dussent spécialement
faciliter l'indépendance de sa conduite; ce qui montre combien
est désormais profondément enracinée, chez nos savans, la dangereuse
aberration, à la fois morale et mentale, inhérente à une prolongation
exagérée de l'anarchie philosophique.

L'intime dégénération indiquée par de tels symptômes
confirme l'état purement provisoire d'une classe
spéculative où l'actif sentiment du devoir a dû s'affaiblir
au même degré que le véritable esprit d'ensemble, et
chez laquelle on remarque, en effet, aujourd'hui, encore
plus que partout ailleurs, une systématique prépondérance
de la morale métaphysique fondée sur l'intérêt
personnel. Bientôt, peut-être, la science elle-même en
sera profondément atteinte, soit parce qu'une trop avide
concurrence menace d'y déterminer, chez des natures
trop inférieures, une altération volontaire de la véracité
des observations, soit à cause de la surexcitation qu'une
cupidité croissante est exposée à y recevoir des relations
plus directes et plus actives entre les spéculations scientifiques
et les opérations industrielles. C'est ainsi que
s'annonce, à tous égards, la fin prochaine du régime
préliminaire. Il ne saurait désormais entraver longtemps
l'impulsion décisive destinée à régénérer la science moderne
par une indispensable généralisation, qui, sans
compromettre sa positivité, et même en la consolidant
beaucoup, organisera enfin sa suffisante harmonie avec
les principaux besoins de notre situation fondamentale.
Aussi, en terminant cette pénible mais inévitable digression,
qui pouvait seule faire énergiquement sentir
combien la régénération spirituelle exige préalablement
une rénovation philosophique, à la fois morale et mentale,
pouvons-nous résumer entièrement l'ensemble
d'une telle appréciation, en considérant historiquement
les savans proprement dits comme une classe essentiellement

équivoque, destinée à une prochaine élimination,
en tant qu'intermédiaires entre les ingénieurs et les philosophes,
sans avoir nettement aucun de ces deux caractères
tranchés, puisqu'ils se rapprochent des uns par la
spécialité de leurs travaux, et des autres par l'abstraction
de leurs spéculations[24].

Note 24:
On peut même aisément reconnaître aujourd'hui que, par suite
de ce caractère bâtard et de cette fausse position, nos corps savans
remplissent désormais presque aussi mal les fonctions des ingénieurs
que celles des philosophes. C'est ce que témoignent clairement, par
exemple, les consultations technologiques journellement émanées de
l'Académie des Sciences de Paris, où l'on voit trop souvent prôner
de vicieuses innovations pratiques d'après d'insuffisantes considérations
théoriques, appuyées de petits essais insignifians, guère plus
décisifs, d'ordinaire, que les expériences agricoles si justement ridiculisées.
De telles décisions ne rencontrent encore habituellement
qu'une aveugle vénération chez un public incompétent, jusqu'à ce
que l'application en ait tardivement dévoilé la légèreté. Mais quand
elles pourront être convenablement assujetties à une véritable discussion,
on ne tardera pas à comprendre que ces corporations équivoques
ne se font, en général, aucune idée juste des conditions essentielles
propres à garantir la sagesse et la stabilité de leurs jugemens
technologiques, et que leurs attributions actuelles à cet égard seraient
certainement beaucoup mieux exercées par une compagnie franchement
formée de purs ingénieurs judicieusement choisis.

Ces deux élémens hétérogènes coexistent confusément
aujourd'hui dans la constitution empirique de nos
académies; mais ils tendront évidemment à s'y séparer
de plus en plus, soit par l'extension croissante d'un mouvement
industriel devenu plus rationnel, soit à mesure
que le besoin d'une véritable réorganisation spirituelle
sera mieux compris. La majeure partie des savans actuels
ira se fondre parmi les purs ingénieurs, pour

former une active corporation franchement destinée, sans
aucune vaine diversion spéculative, à diriger l'ensemble
de l'action de l'homme sur le monde extérieur, d'après
des conceptions spécialement adaptées à une telle fin.
Mais les plus éminens d'entre eux deviendront, sans
doute, le noyau d'une véritable classe philosophique,
directement réservée aujourd'hui à conduire la régénération
intellectuelle et morale des sociétés modernes,
sous l'impulsion permanente d'une commune doctrine
positive, instituant une éducation scientifique vraiment
générale, à laquelle serait toujours rationnellement subordonnée
toute indispensable répartition ultérieure des
divers travaux contemplatifs, en déterminant, à chaque
époque, l'importance variable que l'ensemble de la situation
humaine doit assigner à chaque catégorie abstraite,
et, par suite, accordant maintenant la plus haute
prépondérance aux études sociales, jusqu'à ce que la régénération
finale soit suffisamment avancée[25]. Quant à ceux

des savans actuels, ou plutôt de leurs successeurs immédiats,
qui seraient incapables de s'élever habituellement
à la généralité philosophique, et qui cependant dédaigneraient
l'utile office spécial des ingénieurs, il resteront
nécessairement, comme tous les êtres équivoques, en
dehors de toute hiérarchie régulière, tant qu'ils n'auront
pu s'investir convenablement d'un vrai caractère
social, soit spéculatif, soit actif. Mais cette exclusion
naturelle n'empêchera d'ailleurs aucunement, pendant
cette inévitable transition, la juste appréciation continue

de leurs propres travaux. Quoique leur étrange prépondérance
actuelle doive alors entièrement cesser, ils trouveront
chez les véritables philosophes plus d'équité qu'ils
n'en montrent aujourd'hui envers eux: parce que la
saine généralité fait dignement sentir le prix de toute
utile spécialité, quelque rétrécie qu'elle puisse être;
tandis que celle-ci, par sa restriction même, inspire l'aversion
de toute conception vraiment complète, c'est-à-dire
générale. Nulle politique normale ne saurait, en
effet, assigner d'office réellement fondamental à des esprits
radicalement disparates, dédaignant l'industrie,
méconnaissant les beaux-arts, ne pouvant même entre
eux ni se comprendre, ni s'estimer, parce que chacun
d'eux veut tout ramener au sujet exclusif de son étroite
préoccupation, enfin tous incapables, dans les opérations
d'ensemble de la vie sociale, de prendre aucune
délibération qui leur soit propre, faute d'une doctrine
commune, et seulement aptes à fournir à une direction
supérieure de précieux renseignemens partiels. On conçoit
ainsi le secret instinct personnel qui, malgré de
vaines démonstrations, pousse maintenant ces natures
bâtardes et incomplètes à désirer involontairement la conservation
indéfinie de la philosophie théologico-métaphysique,
dont l'impuissance sociale leur permet aujourd'hui,
outre le facile mérite d'une opposition banale, la prolongation
effective de leur propre ascendant mental, qui
serait, au contraire, incompatible avec l'active suprématie
d'une philosophie vraiment positive, assignant à
chacun, suivant une irrésistible rationnalité, sa fonction
et son rang. Ces motifs peuvent aisément expliquer la
profonde antipathie qu'inspirent aujourd'hui à ces étranges

chefs provisoires de notre évolution mentale tous
ceux qui, comme moi, s'efforcent d'instituer enfin, d'après
des conceptions suffisamment générales, un véritable
gouvernement intellectuel, d'autant plus redouté
que sa positivité le rendrait plus efficace contre toutes les
influences usurpées[26].

Note 25:
Quelque inévitable que doive sembler, assurément, d'après nos
explications antérieures, la prochaine décadence du régime dispersif
propre aux académies scientifiques actuelles, et caractérisé par leur
morcellement empirique, le remplacement définitif de ces corporations
provisoires par des académies vraiment philosophiques est encore
loin d'être immédiatement réalisable, faute d'un suffisant développement
et d'une convenable propagation du véritable esprit philosophique.
Chez la plus illustre de ces compagnies (l'Académie des
Sciences de Paris), il n'existe peut-être aujourd'hui qu'un seul membre
qui satisfît dignement aux conditions philosophiques, comme
ayant seul judicieusement médité sur la marche réelle de l'esprit
humain. Dans une telle situation, ces corporations pourraient, sans
changer encore radicalement leur constitution initiale, prolonger
et consolider utilement leur existence incomplète, par l'introduction
d'une section nouvelle et prépondérante, spécialement consacrée
à la physique sociale et à la philosophie positive; la juste suprématie
rationnelle de cette section complémentaire étant d'ailleurs
régulièrement marquée par son privilége exclusif de fournir toujours
le président annuel et le secrétaire perpétuel de l'Académie, ainsi que
par la participation déterminée aux délibérations partielles de chacune
des autres sections. Malgré que cette institution intermédiaire fût certainement
insuffisante pour l'entière régénération de nos Académies,
elle pourrait heureusement préparer la transition finale de la constitution
scientifique à la vraie constitution philosophique. Toutefois,
l'empirisme et l'égoïsme dont le déplorable concours domine de plus
en plus aujourd'hui chez de telles compagnies, les pousseront plutôt
à écarter de toutes leurs forces un expédient aussi salutaire, qui désormais
ne pourrait guère y être introduit que par la sage énergie d'un
pouvoir supérieur, dont l'intervention convenable est, à cet égard, très-peu
vraisemblable. Il est malheureusement beaucoup plus probable
que la déconsidération croissante, à la fois intellectuelle et morale,
dont ces corps sont aujourd'hui menacés, par une suite nécessaire du
rétrécissement graduel de leurs vues et de la corruption progressive de
leur conduite, détermineront, au contraire, leur suppression universelle,
hâtée sans doute par l'inévitable accroissement de leurs dissensions
intestines, avant le temps où de véritables corporations philosophiques
pourront enfin s'élever à leur place.

Note 26:
Les libres réunions scientifiques qui, depuis quelques années,
commencent à se former temporairement sur les divers points principaux
de la république européenne, et où le caractère cosmopolite
de la science moderne surmonte si honorablement tout esprit de nationalité,
peuvent être regardées, à beaucoup d'égards, comme un témoignage
spontané d'un sentiment vague mais réel de l'insuffisance
actuelle, à la fois mentale et sociale, de nos Académies officielles.
Quoique ces rassemblemens périodiques ne puissent constituer jusqu'ici,
à vrai dire, que d'heureuses occasions d'un noble divertissement,
ils pourront ultérieurement faciliter la réorganisation scientifique
dont ils indiquent confusément le besoin instinctif, quand l'apparition
d'une véritable philosophie aura permis enfin d'apprécier convenablement,
soit la nature propre de cette nouvelle nécessité, soit le
mode effectif de régénération.

L'appréciation que nous venons de terminer doit actuellement
faire comprendre aussi la sagacité révolutionnaire
qui, sous le principal degré de la grande crise
politique, avait disposé l'énergie progressive à ne pas excepter
les plus estimables compagnies savantes de l'universelle
suppression des corporations antérieures, dont
l'esprit devait être, en effet, dans les cas même les plus
favorables, plus ou moins opposé à la régénération finale.
Nous venons de le constater, de la manière la plus
décisive, envers une illustre académie qui, après tant
d'éminens services partiels, constitue maintenant un
puissant obstacle, d'abord intellectuel, et même ensuite

moral, à toute véritable organisation spirituelle, par
cela seul qu'elle consacre directement l'anarchique prépondérance
de l'esprit de détail sur l'esprit d'ensemble,
sans lequel ne saurait surgir une construction devenue
aujourd'hui le premier besoin social. Toutefois, les illusions
métaphysiques propres à l'unique philosophie qui
pût alors diriger, avaient dû, à cet égard, ainsi qu'à
tout autre, faire prendre une destruction pour une fondation,
sans penser que ce qu'il fallait surtout changer,
comme étant désormais radicalement nuisible, ce n'était
point seulement la constitution légale de ces anciennes
corporations, mais le vicieux régime mental dont elles
n'offraient qu'une inévitable expression, et sur lequel
les mesures politiques ne pouvaient avoir aucune action
radicale. Aussi cette suppression prématurée, d'ailleurs
si injustement flétrie, qui ne favorisait pas réellement la
réorganisation spirituelle, en un temps où elle était encore
totalement impossible, fut-elle bientôt suivie d'une
facile restauration provisoire, parce qu'elle compromettait
inutilement d'importans services partiels. Mais cet
inévitable rétablissement, accompagné d'un surcroît essentiel
d'attributions sociales, a mis en pleine évidence
ultérieure, comme je viens de le montrer, l'entière impuissance
politique de la classe scientifique actuelle, et
même sa dégénération morale, d'après la vicieuse prolongation
d'un régime mental purement provisoire, dont
la destination propre était suffisamment accomplie, et
qui pourtant n'a jamais été plus absolument prôné que
depuis que, par une abusive extension, il est vraiment
devenu beaucoup plus rétrograde que progressif. Enfin,
je ne dois pas négliger de faire ici ressortir spécialement

de cette importante et difficile appréciation, si contraire
aux habitudes régnantes, un précieux enseignement social,
qui ne pourrait, en aucun autre cas, recevoir spontanément
une confirmation aussi décisive. Car, en quelques
mains que les vicissitudes naturelles de notre orageuse
situation puissent faire successivement passer le
pouvoir central, une telle expérience m'autorise pleinement,
sans doute, à lui recommander d'avance, avec les
plus vives instances, au nom des premiers intérêts sociaux,
de ne jamais se désaisir volontairement, même d'après les
plus spécieux motifs, des attributions générales qui lui
restent encore. Elles ne sauraient être livrées à des organes
partiels sans que cette imprudente abdication ne
doive gravement entraver une réorganisation fondamentale
déjà assez embarrassée, outre son extrême difficulté
spontanée, par l'ensemble des vicieuses tendances inhérentes
au double mouvement antérieur, aussi bien positif
que négatif, soit d'après une spécialité dispersive ou une
critique dissolvante, dont les déplorables effets politiques
sont d'ailleurs maintenant fort analogues, malgré la diversité
d'origine.

Après avoir convenablement apprécié la progression
générale du dernier demi-siècle, quant au prolongement
de celle de nos quatre évolutions élémentaires qui a
maintenant le plus d'importance directe pour la régénération
finale, il ne nous reste plus, afin de compléter
l'examen de cette époque extrême, de manière à terminer
enfin notre grande élaboration historique, qu'à y considérer
sommairement le cours simultané de l'évolution
philosophique proprement dite, relative au quatrième
élément préparatoire de la sociabilité moderne. Par

l'inévitable persistance de l'impuissante situation où nous
l'avons vu nécessairement amené sous la seconde phase,
cet élément préliminaire, qui devait sembler propre à
compenser la profonde atteinte temporaire que le mouvement
scientifique apportait à l'esprit d'ensemble, n'a
réellement tendu, au contraire, qu'à consacrer dogmatiquement
cette fatale déviation, en s'efforçant aussi de
l'étendre servilement au sujet qui la repousse le plus.

Suivant les explications du chapitre précédent, à mesure
que la science, aux seizième et dix-septième siècles,
se séparait irrévocablement d'une philosophie caduque,
sans pouvoir encore devenir la base d'aucune autre, la
philosophie, de son côté, s'isolant toujours davantage
de l'évolution scientifique qu'elle dirigeait dès la troisième
phase du moyen âge, se restreignait exclusivement
à la vaine élaboration immédiate des théories morales et
sociales, désormais conçues indépendamment de toute
relation permanente aux seules études qui pussent leur
fournir des fondemens réels, soit pour la méthode ou
pour la doctrine. Depuis l'accomplissement de cette indispensable
séparation, il n'a pu, à vrai dire, exister
jusqu'ici aucun véritable philosophe, si, ce qui n'est pas
contestable, ce titre suppose nécessairement, comme
attribut caractéristique, la prépondérance habituelle de
l'esprit d'ensemble, quelle qu'en soit d'ailleurs la nature
ou la direction, théologique, métaphysique ou positive.
En ce sens, seul rigoureux, le grand Leibnitz aurait effectivement
constitué le dernier philosophe moderne; puisque
personne après lui, pas même l'illustre Kant, malgré
son admirable puissance logique, n'a convenablement
rempli encore les conditions de la généralité philosophique,

en suffisante harmonie avec l'état avancé de l'évolution
mentale. Si la philosophie de l'énergique de Maistre
a pu ensuite, à sa manière, sembler vraiment complète,
c'est uniquement parce que son caractère rétrograde, qui
ne lui permettait qu'un office purement historique, devait,
en effet, la dispenser spontanément de la difficile obligation
de correspondre simultanément aux divers besoins
hétérogènes, en apparence contradictoires et néanmoins
également impérieux, qui sont propres à la sociabilité
moderne. Aussi, sauf quelques heureux pressentimens
exceptionnels d'une prochaine rénovation, ce dernier
demi-siècle n'a-t-il pu essentiellement offrir, sous ce
rapport, qu'une stérile consécration dogmatique d'une
telle situation transitoire, bien loin de tendre à la conduire
vers sa véritable issue finale. Néanmoins, comme
cette vaine tentative est très propre à caractériser une
prétendue philosophie, qui, à défaut de toute autre,
doit aujourd'hui rester spécieuse pour beaucoup d'esprits
vaguement pénétrés du premier besoin de notre temps,
il n'est pas inutile d'en indiquer ici rapidement la saine
appréciation historique.

J'ai démontré, aux quarantième et cinquante-unième
chapitres, que le véritable esprit général de la philosophie
primitive, seule encore existante malgré des
modifications de plus en plus destructives, consiste principalement
à concevoir l'étude de l'homme, surtout
intellectuel et moral, comme entièrement indépendante
de celle du monde extérieur, à laquelle, au contraire,
elle servirait toujours de base primordiale, en contraste
fondamental avec la vraie philosophie définitive. Pour
mieux consolider ce caractère commun à toutes les

doctrines théologico-métaphysiques, d'une manière plus
conforme aux nouvelles prédilections de l'esprit humain,
la métaphysique moderne, depuis que la science, affranchie
de sa tutelle, développait rapidement la merveilleuse
puissance de la méthode positive, voulut aussi,
par une étrange inconséquence, que la théologie antérieure
eût certainement évitée, justifier sa propre marche
d'après un principe logique équivalent à celui de la
science elle-même, dont elle comprenait de moins en
moins les conditions réelles. Cette tendance spontanée,
graduellement prononcée à partir de Locke, a finalement
abouti, de nos jours, chez les diverses écoles métaphysiques,
sous des formes d'ailleurs adaptées à leurs divergences,
à consacrer dogmatiquement cet isolement caractéristique
et cette priorité décisive des spéculations
morales, en représentant désormais cette prétendue philosophie
comme fondée, autant que la science elle-même,
sur un ensemble de faits observés. Il a suffi pour
cela d'imaginer, parallèlement à la véritable observation,
toujours nécessairement extérieure à l'observateur, cette
fameuse observation intérieure, qui n'en peut être que la
vaine parodie, et suivant laquelle, dans une situation
ridiculement contradictoire, notre intelligence se contemplerait
elle-même pendant l'exécution habituelle de
ses propres actes. Voilà ce qui se formulait doctoralement,
tandis que Gall incorporait, d'une manière irrévocable,
l'étude des fonctions cérébrales au domaine
positif de la science réelle! On sait assez à quelle stérile
agitation ce principe illusoire a conduit nécessairement la
métaphysique actuelle, qui nous offre partout le spectacle
journalier des plus ambitieuses prétentions

philosophiques aboutissant enfin à produire, sur l'ancienne
philosophie, grecque ou scolastique, des traductions et
des commentaires, où l'on ne peut même trouver le plus
souvent aucune judicieuse appréciation historique des
doctrines correspondantes, faute de toute saine théorie
fondamentale relativement à l'évolution réelle de l'esprit
humain.

Cette sophistique parodie du régime scientifique, d'abord
limitée au seul principe logique, s'est ensuite
étendue aussi à la marche générale. La plus servile irrationnalité
a fait aveuglément transporter aux études
morales et sociales la spécialité caractéristique des études
scientifiques proprement dites, au temps même où cette
spécialité, longtemps indispensable à la philosophie inorganique
d'où elle émanait, était déjà parvenue, comme
nous l'avons vu ci-dessus, au terme naturel de son office
provisoire. Une philosophie vraiment digne de ce nom,
eût alors, conformément à sa destination normale, sagement
averti les savans, et surtout les biologistes, de l'immense
déviation logique à laquelle ils s'exposaient ainsi
de plus en plus en étendant, par une imitation routinière,
à la science des corps vivans, où tous les aspects sont radicalement
solidaires, un mode d'élaboration qui n'avait
pu provisoirement convenir qu'à l'égard des corps inertes.
Mais, au lieu de cela, arguer d'un tel entraînement
spontané, pour l'aggraver encore davantage en l'appliquant
systématiquement à l'étude qui avait toujours été
conçue comme exigeant le plus, par sa nature, une indispensable
unité permanente; c'est ce qui constitue, à
mes yeux, l'un des plus mémorables exemples historiques
d'une désastreuse fascination métaphysique, et en même

temps un témoignage décisif de la profonde impuissance
philosophique propre aux auteurs quelconques d'une
aussi stupide aberration. Quand on crut organiser enfin
la corporation spéculative, en réunissant périodiquement,
dans un même local, et sous un même titre, des
classes radicalement hétérogènes, qui ne sauraient encore
ni se comprendre ni s'estimer les unes les autres, l'inconcevable
aveuglement que je viens de signaler se manifesta
directement, de la manière la moins équivoque,
par l'irrationnel dépècement de la science morale et politique
entre les diverses coteries d'une académie métaphysique,
d'après la servile imitation du morcellement
provisoire inhérent aux académies positives. Heureusement,
Bonaparte, quoique dans une intention rétrograde,
détruisit bientôt cette étrange institution, qui ne pouvait
réellement servir qu'à concentrer les influences métaphysiques,
en un temps où, leur office temporaire étant
suffisamment accompli, elles devaient désormais entraver
profondément toute véritable réorganisation. Quand un
ministre métaphysicien, progressif et organisateur à sa
manière, a récemment restauré cette vaine congrégation,
il y a fidèlement reproduit ce fractionnement sophistique,
que l'état plus avancé de l'évolution mentale
permettait certes d'apprécier alors convenablement, mais
qui est, en effet, très propre à gêner l'essor des conceptions
vraiment philosophiques, en ameutant officiellement,
contre leur unité caractéristique, des tendances à
tout autre égard discordantes[27]. Chacun connaît

d'ailleurs l'étrange complément spécial que cet homme d'état
a ensuite ajouté, pour l'histoire, à cette irrationnelle décomposition,
dans ce que ses flatteurs ont osé qualifier
d'organisation normale des études historiques. On ne saurait
aujourd'hui comment nommer ce dernier égarement,
si, en réalité, une telle innovation n'était surtout destinée
à instituer, envers la presse périodique, un misérable expédient
de corruption permanente.

Note 27:
Si une pareille institution était sérieusement discutable, il serait
curieux, par exemple, d'y remarquer comment tout esprit qui
aurait aujourd'hui dignement satisfait à la plus importante condition
logique, en réunissant convenablement le point de vue philosophique
et le point de vue historique, se trouverait, à ce titre même, naturellement
exclu d'une Académie que son organisation dispersive et ses
habitudes irrationnelles disposeraient toujours à lui préférer spontanément,
soit un philosophe étranger aux méditations historiques,
soit un historien dépourvu d'études philosophiques.

Tels sont, en général, les symptômes vraiment décisifs
par lesquels l'évolution philosophique proprement dite,
depuis que l'évolution scientifique s'en est complétement
séparée, a dû être finalement conduite, au dix-neuvième
siècle, à constater directement son extrême caducité nécessaire,
soit d'après une consécration sophistique de son
stérile isolement, soit en brisant l'indispensable unité
des conceptions sociales. Néanmoins, quoiqu'un instinct
confus de la profonde discordance avec l'esprit et les
besoins de notre temps l'ait déjà radicalement discréditée
aux yeux de la raison publique, l'influence politique que
conserve encore évidemment cette prétendue philosophie,
à défaut de toute concurrence réelle, est bien propre à
vérifier l'urgence et le pouvoir de la généralité mentale,
dont la plus vaine apparence suffit aujourd'hui à

maintenir provisoirement la puissance pratique d'une doctrine
universellement déconsidérée, qui n'a plus d'autre office
effectif que d'entretenir imparfaitement, au milieu de la
plus active dispersion, un vague sentiment de la concentration
intellectuelle. Mais, quand l'inévitable apparition
d'une vraie philosophie, émanée enfin de la science réelle,
aura suffisamment enlevé à la métaphysique actuelle le
seul privilége qui puisse lui attacher maintenant des esprits
consciencieux, cet unique vestige de son antique
prépondérance disparaîtra spontanément, sans exiger
probablement aucune discussion directe, sauf le contraste
décisif qui ressortira nécessairement des applications respectives.
Alors se dissipera totalement le grand schisme
préparatoire consommé, par Aristote et Platon, entre la
philosophie naturelle et la philosophie morale, dont
l'indispensable séparation provisoire, radicalement modifiée
par Descartes, est aujourd'hui parvenue à son dernier
âge, après avoir convenablement rempli sa destination
préliminaire. L'unité mentale, vainement poursuivie
avant le temps sous la noble impulsion scolastique, résultera
irrévocablement de la convergence journalière
entre une science devenue philosophique et une philosophie
devenue scientifique; l'étude de l'homme moral et
social obtiendra, sans résistance, le juste ascendant normal
qui lui appartient dans le système de nos spéculations,
parce que, cessant d'être hostile à l'actif développement
des contemplations les plus simples et les plus
parfaites, elle y puisera nécessairement sa première base
rationnelle, pour y réfléchir ensuite de lumineuses indications
générales, suivant les explications fondamentales
du tome quatrième, bientôt directement consolidées

dans les trois chapitres qui vont résumer et compléter
ce Traité. Cette prochaine rénovation sera sans doute
secondée avec ardeur par beaucoup de jeunes intelligences,
qui, sincèrement philosophiques, s'égarent aujourd'hui,
faute d'un plus digne aliment, aux stériles
contemplations d'une irrationnelle métaphysique, dont
les déceptions, vaguement appréciées, aboutissent trop
souvent à déterminer, à l'âge de l'égoïsme, une inévitable
corruption, en dissipant le sentiment du devoir en
même temps que l'esprit d'ensemble, d'après leur intime
connexité naturelle. Il serait oiseux d'ailleurs d'examiner
si, dans ce mouvement final, les savans s'élèveront à
la philosophie, ou si les philosophes reviendront à la
science. On peut seulement assurer que, chez l'une et
l'autre de ces deux classes actuelles, cette indispensable
transformation réciproque éprouvera l'active résistance
d'une majorité étroite et intéressée. D'heureuses exceptions
individuelles viendront toutefois, des deux parts,
former le noyau spontané de la nouvelle corporation spirituelle,
dès lors indifféremment qualifiée de scientifique
ou philosophique, sous la commune prépondérance permanente
d'une éducation générale, qui fera naturellement
cesser toute vicieuse opposition de forces intellectuelles,
en organisant rationnellement l'indispensable
distribution continue de l'ensemble du travail spéculatif.

L'appréciation historique que nous venons de terminer
envers le dernier demi-siècle, et qui, en conséquence,
complète enfin notre examen général du passé humain,
nous a toujours conduits à concevoir, à tous égards, le
temps actuel comme l'époque nécessaire où l'accomplissement
direct de la grande rénovation philosophique,

projetée par Bacon et Descartes, doit déterminer la réorganisation
spirituelle des sociétés modernes, destinée ensuite
à présider à la régénération politique de l'humanité.
Tout est maintenant disposé, au fond, malgré
beaucoup d'obstacles personnels, pour permettre, autant
que pour exiger, cette élaboration fondamentale.
Une crise salutaire a pleinement dévoilé l'irrévocable
caducité de l'ancien système social, et convenablement
signalé les obligations essentielles d'un nouvel organisme,
en faisant aussi ressortir à jamais l'insuffisance organique
de la métaphysique négative qui avait dû diriger la transition
révolutionnaire des cinq siècles antérieurs: la
dictature temporelle, provisoirement résultée de la décomposition
politique, s'est spontanément dissoute, en
livrant au libre cours des tentatives philosophiques l'empire
intellectuel et moral, qu'elle renonce désormais à
régir, pour se réserver exclusivement au maintien de
l'ordre matériel, de plus en plus incompatible avec le
développement de l'anarchie spirituelle: enfin, la science
a manifesté simultanément son aptitude ultérieure à
servir de base à la philosophie, et son impuissance actuelle
à en dispenser; tandis que l'antique philosophie
parvenait à son extrême décrépitude, en ne laissant
d'autre issue mentale que d'après une généralisation
puisée dans la science réelle. J'ai osé, après tant de vains
efforts, entreprendre directement cette dernière opération
décisive, qui peut seule satisfaire à la fois aux conditions
d'ordre et aux besoins de progrès, en tendant à
substituer graduellement un mouvement soutenu et déterminé
à une vague et anarchique agitation. C'est maintenant
aux vrais penseurs à juger si ma théorie

fondamentale de l'évolution humaine, dont je viens d'achever
l'explication historique, contient, en effet, le principe
essentiel de cette grande solution, sauf à mieux régulariser
son application ultérieure. Mais, avant de passer
aux conclusions philosophiques de l'ensemble de ce
Traité, qui doivent caractériser immédiatement la concentration
finale de la philosophie positive, il est indispensable
de procéder à un dernier éclaircissement général
de la nouvelle philosophie politique successivement
élaborée dans les diverses parties de mon appréciation
dynamique, en considérant, d'une manière plus spéciale
et plus directe que je n'ai pu le faire jusqu'ici, la nature
propre de la réorganisation spirituelle, où nous venons
de voir converger le passé, et d'où devra procéder
l'avenir.

Afin que cette explication définitive puisse acquérir
toute la clarté et la rationnalité nécessaires, en se présentant
explicitement comme une déduction rigoureuse de
notre étude générale du passé humain, il faut d'abord résumer,
le plus sommairement possible, l'ensemble de
la grande élaboration historique, commencée au début
du volume précédent, et que le chapitre actuel vient
enfin de conduire jusqu'à son terme extrême. Un tel résumé,
destiné surtout à faciliter la conception usuelle de
cet enchaînement fondamental, sera d'ailleurs fort utile
pour mieux diriger une seconde lecture, sans laquelle
une appréciation aussi difficile et aussi neuve ne saurait
être suffisamment jugeable aujourd'hui, même par les
lecteurs le plus heureusement préparés. Cette opération
est spécialement convenable envers les temps modernes,
où un indispensable artifice sociologique a dû nous

conduire à étudier séparément les deux mouvemens
simultanés de décomposition politique et de recomposition
élémentaire, dont l'intime connexité permanente,
qu'il importe tant de bien saisir, n'a pu ainsi devenir
assez directement évidente, avec quelque soin que je
me sois constamment efforcé de la caractériser à tous
égards.

Toujours guidés par les principes logiques posés au
tome quatrième, sur l'extension générale de la méthode
positive à l'étude rationnelle des phénomènes sociaux,
nous avons graduellement appliqué, à l'ensemble du
passé, ma loi fondamentale de l'évolution humaine, à
la fois mentale et sociale, démontrée à la fin de ce même
volume, et consistant dans le passage nécessaire et universel
de l'humanité par trois états successifs, l'état
théologique préparatoire, l'état métaphysique transitoire,
et l'état positif final. Le judicieux usage de cette
seule loi nous a directement permis d'expliquer, d'une
manière vraiment scientifique, toutes les grandes phases
historiques, considérées comme les principaux degrés
consécutifs de cet invariable développement, de façon à
bien apprécier le véritable caractère général propre à
chacune d'elles, son émanation naturelle de la précédente,
et sa tendance spontanée vers la suivante: d'où
résulte enfin, pour la première fois, la conception usuelle
d'une liaison homogène et continue dans la suite entière
des temps antérieurs, depuis le premier essor de
l'intelligence et de la sociabilité jusqu'à l'état présent
de l'élite de l'humanité. Quelque immense que doive d'abord
sembler un tel intervalle, nous l'avons vu essentiellement
rempli par les deux premiers degrés de l'évolution

fondamentale, qui constituent seulement l'ensemble
de l'éducation préliminaire, intellectuelle, morale et
politique, propre à notre espèce, dont l'état définitif
n'a pu être jusqu'ici suffisamment ébauché que relativement
à la préparation, partielle, isolée, et empirique, de
ses divers élémens principaux. Mais du moins avons-nous
reconnu, d'une manière irrécusable, que, chez les
populations les plus avancées, ce lent et pénible préambule
de l'humanité, caractérisé par la prépondérance de
l'imagination sur la raison et de l'activité guerrière sur
l'activité pacifique, est désormais totalement accompli;
puisque nous avons pu suivre, dans toute son étendue,
la vie théologique et militaire, en considérant d'abord
son premier développement spontané, ensuite sa plus
complète extension mentale ou sociale, et enfin son irrévocable
décadence, déterminée, par l'accroissement continu
de l'influence métaphysique, sous l'impulsion graduelle
de l'essor positif. Ces trois phases principales de
notre passé ont exactement correspondu aux trois formes
générales qu'affecte successivement l'esprit théologique,
nécessairement fétichique dans son élan initial, polythéique
au temps de sa plus grande splendeur, et monothéique
pendant son inévitable déclin. L'élaboration
historique devait donc ici surtout consister à apprécier
exactement le mode propre de participation de chacun
de ces trois âges consécutifs à la destination générale,
strictement indispensable, quoique seulement provisoire,
qui, suivant notre théorie dynamique, appartient
inévitablement à l'état théologique dans l'évolution fondamentale
de l'humanité, où cette philosophie primitive,
maigre ses éminens dangers, peut seule, en vertu

de l'admirable spontanéité qui la caractérise, déterminer
le premier éveil des diverses facultés intellectuelles,
morales et politiques, qui constituent la prééminence de
notre espèce, et diriger ensuite leur développement continu
jusqu'à ce que l'état définitif commence à y devenir
possible.

Quelque imparfait que soit, à tous égards, le fétichisme,
d'abord essentiellement analogue à l'état mental
des animaux supérieurs, nous avons reconnu que sa
spontanéité, plus directe et plus irrésistible, lui procure
nécessairement le privilége exclusif d'arracher l'intelligence
et la sociabilité à leur torpeur initiale. Constituant,
par sa nature, le fond invariable de toute philosophie
théologique, son essor primordial s'est présenté à notre
appréciation historique comme la véritable époque de
la plus entière prépondérance individuelle de l'esprit religieux,
alors nullement entravé par l'esprit positif, et
encore étranger aux modifications dissolvantes de la métaphysique:
aussi l'empire intellectuel du principe théologique
nous a-t-il réellement offert, malgré de spécieuses
apparences, un décroissement continu et accéléré pendant
tout le reste de la vie religieuse. Nous avons reconnu,
à tous égards, l'aptitude spontanée de ce régime
fétichique à diriger la première ébauche du développement
humain, soit industriel, soit esthétique, soit même
scientifique, malgré son inévitable tendance ultérieure
à l'entraver profondément, par suite d'une exorbitante
prolongation. Même sous l'aspect social, nous y avons
apprécié les germes primordiaux de l'organisme antique,
soit d'après l'exercice primitif de l'activité militaire,
soit en vertu de la disposition naturelle à l'hérédité des

professions, qui a conduit ensuite à l'extension politique
du gouvernement domestique. Toutefois, la nature
de cette religion primitive devant y retarder beaucoup
l'institution d'un culte régulier, dirigé par un sacerdoce
vraiment distinct, les propriétés sociales de la philosophie
théologique, liées surtout à l'existence permanente
d'une véritable classe sacerdotale, y devaient être d'abord
essentiellement dissimulées. C'est pourquoi nous
avons dû attacher une haute importance à la division
de l'âge fétichique en deux phases principales, successivement
caractérisées, l'une par le fétichisme proprement
dit, l'autre par l'astrolâtrie, où cette philosophie initiale
reçoit enfin une extension prépondérante aux corps
les plus généraux et les plus inaccessibles. Dès lors parvenu
à la plus entière perfection dont il fût susceptible,
le régime fétichique, commençant à déterminer le développement
d'un vrai sacerdoce, a comporté réellement
une haute efficacité politique, en permettant à l'ordre
naissant des sociétés humaines d'acquérir une extension
indispensable et une consistance durable, d'après l'essor
d'un système d'opinions suffisamment communes et du
principe de subordination inhérent à la consécration religieuse:
le passage, ordinairement simultané, de l'existence
nomade à l'existence sédentaire, vient spontanément
fortifier cette double influence sociale. Mais une
telle phase est nécessairement très-voisine de l'avénement
décisif du polythéisme proprement dit, vers lequel
l'astrolâtrie constitue, de sa nature, une inévitable
transition. Par cette grande révolution théologique, le
principe religieux subit déjà une modification très-profonde,
jusqu'ici mal appréciée; l'activité divine primordiale,

résultant de l'assimilation spontanée de tous les
phénomènes quelconques aux actes humains, y est directement
retirée aux êtres réels pour devenir désormais
l'attribut exclusif des êtres purement fictifs, dès lors
susceptibles d'élimination graduelle, sous l'impulsion
ultérieure de la raison humaine, dont l'essor naturel
est ainsi notablement encouragé. Malgré la haute difficulté
mentale d'une telle transformation, la plus profonde
que dussent éprouver les spéculations théologiques
dans l'ensemble de leur durée, la prépondérance
croissante des habitudes astrolâtriques la détermine,
d'une manière presque imperceptible, en temps opportun,
quand un suffisant essor de l'esprit d'observation a
fait naître le besoin d'imprimer aux conceptions religieuses
un premier degré de généralisation, de concentration,
et de simplification, dont l'accomplissement commence
à manifester l'intervention nécessaire de l'esprit
métaphysique, substituant déjà ses entités caractéristiques
aux divinités matérielles ainsi écartées.

Comparé à toutes les autres phases théologiques, le
polythéisme nous a offert, sous des circonstances suffisamment
favorables, de telles propriétés, mentales ou
sociales, que nous avons dû, contrairement aux habitudes
modernes, regarder ce second âge comme la principale
époque de la vie religieuse: soit quant à la plénitude
d'ascendant dont un tel système est spontanément susceptible
en un temps où l'assujettissement général des
phénomènes naturels à des lois invariables n'est encore
nullement senti; soit par son aptitude exclusive à réaliser
convenablement la plus importante destination du
régime préliminaire, doublement indispensable à la

sociabilité humaine. L'impulsion décisive qu'il a directement
imprimée à l'imagination a rendu son empire longtemps
favorable à l'essor intellectuel, qui, après la première
excitation, devenait, à tous égards, incompatible
avec la prolongation de l'état fétichique. Il exerce d'abord
une heureuse influence sur le développement industriel,
que le fétichisme avait dû profondément
entraver par l'immédiate consécration de la matière: les
faciles ressources qu'il présente pour une certaine explication
des divers phénomènes, adaptée à cette enfance
de la raison humaine, le rendent même susceptible de
seconder alors les faibles commencemens de l'évolution
scientifique, malgré son imperfection spéciale à cet égard:
mais sa principale propriété mentale devait surtout consister
à diriger l'éducation esthétique de l'humanité, qui
ne pouvait autrement s'accomplir. Sous l'aspect social,
outre son indispensable participation à l'établissement
primitif d'un ordre régulier et stable propre à consolider
la civilisation naissante, le polythéisme devait exclusivement
présider à l'immense opération politique par
laquelle la sociabilité antique a préparé la sociabilité moderne
en utilisant l'exercice spontané de l'activité militaire.
Quelque variées qu'aient dû être les formes de ce
régime polythéique, nous l'avons toujours vu caractérisé
par deux institutions fondamentales naturellement
connexes: d'une part, l'esclavage des travailleurs, longtemps
nécessaire à l'essor du système de conquête, et
même à la première formation des habitudes industrielles;
d'une autre part, la concentration habituelle
des deux puissances appelées depuis temporelle et spirituelle,
chez les mêmes chefs, sans laquelle l'action

directrice n'aurait pu alors obtenir la plénitude d'autorité
convenable à sa destination essentielle. L'aspect moral,
le plus défavorable à un tel régime, doit d'ailleurs y être
apprécié relativement au point de vue politique, suivant
le génie de toute l'antiquité, où les exigences politiques
ont constamment dirigé même les progrès successifs qui
s'y sont réalisés dans la morale personnelle, domestique
ou sociale. Pour bien connaître la nature de cette principale
phase théologique, et déterminer sa participation
nécessaire à l'évolution fondamentale de l'humanité,
nous avons dû y distinguer d'abord deux états généraux,
l'un essentiellement théocratique, l'autre éminemment
militaire. Dans le premier système, caractérisé par le régime
des castes, l'imitation constitue directement, à
l'exemple de l'organisme domestique, le souverain principe
de toute éducation. La sociabilité humaine manifeste
toujours spontanément une tendance initiale vers
une telle organisation, régularisée par la prépondérance
de la caste sacerdotale, unique dépositaire des connaissances
quelconques: fondement nécessaire de l'économie
ancienne, malgré ses modifications diverses, ce
principe hiérarchique a même prolongé son influence
décroissante jusqu'aux temps les plus modernes; quoique,
chez les populations les plus avancées, la royauté en
constitue aujourd'hui le seul vestige essentiel. Cet ordre
primitif, éminemment conservateur, était, à tous égards,
pleinement adapté aux principaux besoins de la civilisation
naissante, dont il pouvait seul consolider les premiers
pas: destiné à ébaucher l'essor spéculatif, par
suite d'une première séparation permanente entre la
théorie et la pratique, il était surtout propre à seconder

longtemps le développement industriel, par sa préoccupation
continue des applications immédiates. Mais, après
avoir toujours présidé aux divers progrès originaires de
l'humanité, ce régime a dû peu à peu devenir profondément
stationnaire, de manière à déterminer une dégradante
immobilité, quand sa tendance caractéristique
n'a pu être suffisamment neutralisée, et surtout chez
la race jaune. Quoique toute issue n'y puisse être fermée
au mouvement social, nous avons cependant reconnu
que, sauf l'indispensable initiation empruntée à ce premier
système polythéique, l'évolution fondamentale de
l'élite de l'humanité a dû s'accomplir, suivant une voie
beaucoup plus rapide, par l'ascendant, longtemps progressif,
du polythéisme militaire, successivement réalisé
sous les deux formes générales qui lui sont propres, l'une
essentiellement intellectuelle, l'autre éminemment politique,
et mutuellement solidaires dans leur influence
finale sur l'ensemble du passé humain. La première, qui
caractérise la civilisation grecque, s'est développée quand
les circonstances locales et sociales, exerçant une assez
grande stimulation directe vers l'essor continu de l'activité
militaire pour interdire le régime purement théocratique,
ont néanmoins opposé d'insurmontables obstacles
à l'établissement régulier du système de conquête, de
manière à constituer spontanément une heureuse contradiction
permanente, qui a dû refouler vers la culture
intellectuelle une libre énergie cérébrale dénuée d'une
suffisante destination politique. C'est d'un tel contraste
social que devait alors dépendre la principale évolution
mentale, non-seulement esthétique, mais surtout scientifique
et philosophique, compatible avec la vie

préliminaire de l'humanité, et qui seule pouvait préparer les
précieux fondemens de sa vie définitive. La libre culture
spéculative, ainsi constituée en dehors de l'économie
ancienne, se manifeste alors par la première apparition
caractéristique du génie positif, quoique borné nécessairement
aux plus simples conceptions mathématiques,
auparavant réduites aux plus grossières destinations pratiques.
Ce premier exercice scientifique des sentimens
abstraits de l'évidence et de l'harmonie, quelque limité
qu'en dût être d'abord le domaine, suffit pour déterminer
une importante réaction philosophique, qui, immédiatement
favorable à la seule métaphysique, n'en
devait pas moins annoncer de loin l'inévitable avénement
de la philosophie positive, en assurant la prochaine élimination
de la théologie prépondérante. Accomplissant
la facile démolition mentale du polythéisme, la métaphysique
s'empare essentiellement, dès cette époque, de
l'étude du monde extérieur; mais l'impuissance organique
qui lui est propre neutralise ses vains efforts pour
établir l'universelle domination philosophique de ses
entités caractéristiques; en sorte que, sans pouvoir enlever
à la théologie l'empire des conceptions morales et
sociales, elle l'y réduit cependant à la simplification monothéique,
bien plus voisine d'une désuétude totale. Par
là se trouve irrévocablement rompue l'antique unité de
notre système mental, jusqu'alors uniformément théologique,
et qui n'a pu retrouver encore une équivalente
homogénéité, dont l'ascendant final de l'esprit positif
pourra seul fournir le principe inébranlable. Ainsi surgit
cette étrange division philosophique, ou plutôt ce long
antagonisme provisoire, qui a dominé jusqu'à nos jours

le développement général de l'esprit humain, employant
déjà simultanément deux philosophies incompatibles:
l'une naturelle, dès lors parvenue à l'état métaphysique;
l'autre morale, demeurée essentiellement théologique,
d'après la complication supérieure de ses phénomènes,
combinée avec les nécessités de sa destination sociale.
Tandis que celle-ci, plus active, poursuivait immédiatement
la fondation du régime monothéique, l'autre, plus
spéculative, préparait indirectement l'essor ultérieur de
la philosophie positive. L'institution naissante de cette
double élaboration est bientôt suivie du premier développement
caractéristique du second mode, essentiellement
politique, propre au polythéisme militaire, et par
lequel il devait si pleinement réaliser, dans la civilisation
romaine, la principale destination sociale du régime préliminaire
de l'humanité. Il ne pouvait exister d'autre
moyen primitif de procurer à la société humaine une indispensable
extension, et en même temps d'y comprimer
intérieurement une stérile ardeur guerrière incompatible
avec l'essor suffisant de la vie laborieuse, que d'après
l'incorporation graduelle des populations civilisées à une
seule nation conquérante. Cette assimilation nécessaire,
base essentielle de tous les progrès ultérieurs chez l'élite
de l'humanité, constitua, sous les conditions convenables,
la destination permanente, d'abord spontanée,
puis systématique, d'une admirable politique, poursuivant
toujours sa haute mission sans se laisser distraire
par aucune diversion quelconque, et avec une concentration
continue d'efforts de tous genres, qui demeurera
toujours le type le plus éminent de l'homogénéité sociale,
ultérieurement impossible à un tel degré, faute d'un but

équivalent. L'opération romaine pouvait d'ailleurs seule
consolider les résultats sociaux de l'élaboration grecque,
dont la propagation et l'application étaient autrement
impossibles. Mais quand ces deux grandes productions
du polythéisme progressif purent être suffisamment combinées,
le commun régime polythéique, déjà mentalement
discrédité, marcha directement vers une irrévocable
décadence, par cela même que le convenable
développement du système de conquête faisait nécessairement
cesser son principal office provisoire pour l'évolution
fondamentale de l'humanité, qui alors ne pouvait
plus trouver d'issue essentielle que dans le régime monothéique,
dont cette double influence préparait aussi l'avénement
spontané. Le mouvement philosophique avait
déjà rendu cette extrême phase religieuse seule susceptible,
quoique passagèrement, d'une suffisante stabilité
intellectuelle, tandis que l'extension politique de la société
humaine manifestait l'aptitude exclusive du monothéisme
à rallier sous un culte commun des populations
séparées par des religions nationales devenues sans objet,
et chez lesquelles devait alors surgir le besoin continu d'une
morale vraiment universelle, dont l'élaboration lui était
évidemment réservée. Sous un autre aspect, cette même
extension tendait à constater graduellement l'impossibilité
de maintenir, sur un aussi vaste territoire, la concentration
habituelle des deux puissances, primitivement relative
au régime d'une seule ville; pendant que l'existence
purement spéculative des philosophes, dont l'action
sociale était constamment extérieure à l'ordre légal, constituait
le germe évident d'un pouvoir spirituel indépendant
du pouvoir temporel.


Résultat nécessaire de ce double mouvement mental
et social, le régime monothéique vint constituer, au
moyen âge, la dernière phase suffisamment durable de
l'état préliminaire de l'humanité, pendant que l'ancienne
concentration politique aboutissait à une dispersion
graduelle, accélérée par d'inévitables invasions,
et rendant plus indispensables le lieu spirituel qui pouvait
seul maintenir, et même étendre, l'assimilation universelle.
Le système primordial subit alors, à tous égards,
une intime modification générale, indice spontané d'une
irrévocable décadence, soit par la simplification et la
réduction de la philosophie théologique, livrant désormais
à l'esprit rationnel une partie de plus en plus
grande du domaine primitif de l'esprit religieux; soit
par la transformation naturelle de l'activité conquérante
en activité essentiellement défensive; soit par l'altération
profonde qu'apportait à l'organisme antique l'admirable
séparation dès lors instituée entre les deux puissances
élémentaires; soit aussi par l'ébranlement décisif
que recevait le principe des castes d'après la suppression
catholique de l'hérédité antérieure du sacerdoce. Mais,
avant son extinction graduelle, l'organisme théologique
et militaire, ainsi radicalement modifié, devait épuiser
enfin ses éminentes propriétés civilisatrices, en déterminant,
chez l'élite de l'humanité, une dernière préparation
indispensable à sa vie définitive, et qui devait consister,
d'une part, dans le premier établissement social
de la morale universelle, d'une autre part, dans l'évolution
directe, quoique nécessairement partielle et empirique,
des divers élémens propres à la sociabilité moderne.
Cette double opération capitale, qui fit alors

justement surgir le premier sentiment instinctif de la
progression humaine, dut être surtout dirigée par le
système catholique, dont la formation successive constitue
jusqu'ici le chef-d'œuvre politique de la sagesse humaine,
d'autant plus digne d'une éternelle admiration,
qu'il était ainsi forcé d'employer une philosophie extrêmement
imparfaite, toujours essentiellement appuyée
sur la considération vague et indirecte de la vie future,
dont l'économie ancienne n'avait fait qu'un usage secondaire.
Quoique la division fondamentale des deux puissances,
d'abord empiriquement établie d'après l'irrésistible
tendance de la nouvelle situation sociale, ait
dû être profondément entravée, et même bientôt compromise,
par les graves imperfections de la théologie dirigeante,
nous y avons cependant reconnu le plus grand
perfectionnement qu'ait encore éprouvé la saine théorie
générale de l'organisme social, envisagé comme destiné
à l'ensemble de notre race. Malgré son existence passagère,
cette tentative anticipée, trop supérieure, à tous
égards, à l'état social correspondant, n'en a pas moins
réalisé suffisamment un résultat vraiment fondamental,
base impérissable de tous les progrès ultérieurs, en
constituant enfin l'indispensable indépendance de la morale
envers la politique, tellement convenable aux nouveaux
besoins de l'humanité, qu'elle a dû essentiellement
résister ensuite à l'entière décadence de la philosophie
théologique qui lui servait de principe intellectuel, en
restant dès lors de plus en plus exposée à des perturbations
funestes mais momentanées. Quant à l'aptitude
temporaire de ce régime monothéique à seconder directement
la première élaboration décisive des élémens

définitifs de la sociabilité humaine, elle résultait nécessairement
de sa tendance générale à transformer, et ensuite
à supprimer l'esclavage antique, de manière à permettre
le libre essor de la vie industrielle, principal attribut
de l'existence moderne: sous le rapport spéculatif, il
devait d'abord favoriser spontanément l'universelle propagation,
et même l'extension graduelle, de l'évolution
scientifique, tant qu'elle pouvait conserver envers le monothéisme
une harmonie que le polythéisme n'avait pu
longtemps admettre; en outre, l'évolution esthétique,
quoique la moins encouragée par un tel système, devait
y trouver naturellement une dissémination graduelle,
et surtout une libre incorporation sociale, très-supérieures
à ce que l'antiquité avait habituellement réalisé. L'exacte
appréciation historique des divers résultats essentiels
propres à cette grande transition humaine, nous a conduits
à y distinguer deux époques principales, dont la
première, s'étendant du début du cinquième siècle à la
fin du septième, est caractérisée, à tous égards, par l'établissement
initial de la nouvelle société, à l'issue des
invasions, et n'accomplit d'autre élaboration immédiate
que la transformation universelle de l'esclavage en servage,
première source nécessaire de l'entière émancipation
personnelle. Mais la phase suivante, où le régime
monothéique a développé enfin ses vrais attributs, soit
par l'indépendance régulière du pouvoir spirituel, soit
par la prépondérance de l'organisation défensive destinée
à contenir suffisamment le système d'invasion, a dû ensuite
être subdivisée en deux périodes, chacune composée
aussi d'environ trois siècles, selon que l'activité
féodale dut être dirigée d'abord contre les sauvages

polythéistes du nord, et ensuite contre l'irruption du monothéisme
musulman. Dans la première, l'organisme,
soit spirituel, soit temporel, propre au moyen âge, tend
directement vers sa constitution définitive, mais sans
pouvoir encore l'y réaliser suffisamment: la libération
individuelle, à la suite d'une convenable initiation à la
vie laborieuse, s'accomplit essentiellement chez les habitans
des villes, désormais appelés à développer de plus
en plus la nouvelle activité industrielle; les langues modernes
s'élaborent rapidement, à mesure que l'humanité
s'éloigne définitivement de la sociabilité antique,
et préparent ainsi un essor esthétique vraiment original;
l'élément scientifique et philosophique, extérieur à la
société ancienne, commence à s'incorporer directement
à la société nouvelle. La dernière époque est le temps
de la plus grande splendeur du régime monothéique,
parvenu enfin à sa pleine maturité, par une suffisante
indépendance politique du pouvoir spirituel, et par l'entière
constitution de la hiérarchie féodale. Cet énergique
organisme accomplit alors directement son plus noble
office temporaire, soit en faisant convenablement prévaloir
la morale sur la politique, de manière à ébaucher
le développement décisif du sentiment universel de la
dignité humaine, soit en préservant l'élite de l'humanité
de l'oppressive domination de l'islamisme. Sous sa tutélaire
prépondérance, l'industrie urbaine, bientôt consolidée
par un indispensable affranchissement collectif,
conduisant rapidement à l'entière abolition de la servitude
rurale, tend graduellement à régénérer l'existence
temporelle de l'homme, dès lors amené, dans tout le
monde civilisé, à la vie définitive la plus conforme à sa

nature habituelle, malgré une haute répugnance primitive,
enfin surmontée par une suffisante préparation.
L'ensemble de la situation encourage alors spontanément
l'évolution esthétique, qui, dans tous les beaux-arts,
manifeste partout une marche à la fois originale
et populaire, à laquelle cependant l'instabilité radicale
d'un tel état social devait bientôt interdire un développement
convenable. En même temps, l'esprit scientifique
et philosophique, dont l'activité, quoique toujours
continue, avait dû être beaucoup ralentie, tant que l'élaboration
sociale du catholicisme avait dû justement
absorber les plus hautes intelligences, recevait naturellement
une impulsion croissante depuis que le système
catholique était ainsi pleinement réalisé: il constituait
déjà une rivalité de plus en plus dangereuse envers l'esprit
purement religieux, qui, par la mémorable transaction
scolastique, est obligé d'abandonner aussi à la métaphysique
le domaine moral; de manière à organiser passagèrement,
dans notre système mental, une certaine unité
ontologique, dont la nature éminemment précaire est
aussitôt annoncée par le succès de la conception, radicalement
contradictoire, d'un gouvernement providentiel
subordonné à des lois immuables, concession involontaire
mais décisive de l'esprit théologique à l'esprit
positif. Malgré ces éminentes propriétés diverses du régime
monothéique, son ascendant général devait néanmoins
cesser après le suffisant accomplissement de la
mission nécessairement temporaire qui lui appartenait
dans l'ensemble de l'évolution humaine, et dont la juste
prépondérance avait pu seule contenir jusqu'alors les
germes de décomposition spontanée inhérens à un tel

système. Sous l'aspect politique, l'indépendance du
pouvoir spirituel, qui en constituait le principal caractère,
y devait être finalement incompatible, soit avec
l'esprit de concentration absolue, inséparable de l'activité
militaire, restée dominante quoique passée à l'état
défensif, soit même avec la nature, non moins despotique,
propre à toute autorité religieuse; d'où résultait sans
cesse un imminent conflit entre deux tendances également
perturbatrices d'un tel organisme, flottant toujours
entre la théocratie et l'empire. Dans l'ordre mental,
une théologie qui, dès sa première élaboration historique,
n'avait pu s'incorporer le mouvement intellectuel,
déjà dirigé par une métaphysique implicitement hostile,
ne pouvait éviter d'en être enfin discréditée quand elle
aurait suffisamment réalisé, par l'établissement incontesté
de la morale universelle, la haute mission sociale
qui avait pu seule faire longtemps oublier son infériorité
philosophique, désormais de plus en plus antipathique
à l'esprit humain, alors pressé de poursuivre son
libre développement spéculatif, bientôt inconciliable
avec toute théologie quelconque. Nous avons reconnu
que l'ensemble de ce mémorable régime transitoire devait,
à tous égards, après le temps de son principal
ascendant, devenir graduellement incompatible avec les
divers progrès que lui-même avait d'abord ébauchés.
C'est ainsi qu'a nécessairement commencé l'état essentiellement
métaphysique, qui, pendant les cinq siècles
qui nous séparent du moyen âge proprement dit, devait
graduellement réaliser, par une double série d'opérations
simultanées et solidaires, les unes négatives, les autres
positives, la dernière transition indispensable à l'avénement

direct du régime final de l'humanité, soit en effectuant
la démolition progressive du système théologique
et militaire, soit en élaborant la préparation décisive
des nouveaux élémens sociaux. L'impuissance organique
propre à la métaphysique obligeait d'ailleurs ce double
mouvement à s'accomplir sous la haute prépondérance
politique, inévitable quoique toujours décroissante, de
l'ancien organisme, que l'irrévocable transformation
subie au moyen âge rendait, à tous égards, de plus en
plus modifiable.

Pour apprécier convenablement cette importante progression,
à la fois révolutionnaire et régénératrice, particulière
à l'Europe occidentale, comme l'initiation catholique
et féodale d'où elle dérivait, nous avons dû y
distinguer d'abord deux époques successives, selon que
la décomposition générale et la recomposition partielle
y présentent un caractère purement spontané ou essentiellement
systématique. Dans la première, s'étendant du
début du XIVe siècle à la fin du XVe, l'irréparable dissolution
du régime ancien s'accomplit naturellement d'après
le seul antagonisme de ses élémens principaux; le
pouvoir temporel annulle socialement le pouvoir spirituel,
soit en détruisant l'autorité européenne des papes,
soit ensuite en brisant l'unité de la hiérarchie catholique
par la nationalisation des divers clergés: en même temps,
le conflit permanent des deux élémens généraux du pouvoir
temporel, l'un local, l'autre central, se développe
de manière à tendre rapidement vers l'entière prépondérance
de l'un d'eux. Pendant que toutes les forces politiques
concourent ainsi à démolir instinctivement l'organisme
monothéique, les nouveaux élémens sociaux,

coopérant seulement à ces luttes comme simples auxiliaires,
s'efforcent surtout de les utiliser pour l'accélération
de leur propre essor partiel, dont la réaction nécessaire
seconde éminemment le mouvement de décomposition.
La vie industrielle s'étend et se consolide, de
manière à soustraire irrévocablement la masse des populations
civilisées à la prépondérance des mœurs militaires
et des liens féodaux, et en faisant aussi ressortir naturellement
l'inaptitude croissante de la morale purement
théologique à régler une sociabilité qu'elle n'avait pu
suffisamment pressentir: l'essor esthétique, sous l'impulsion
acquise au moyen âge, parvient bientôt à un mémorable
élan, déjà instinctivement hostile à l'ordre ancien,
mais promptement entravé par l'incohérence et l'instabilité
de la situation sociale, qui fait naître le besoin d'une
direction artificielle et précaire, fondée sur une servile
imitation de l'antiquité: l'évolution scientifique, suivant
encore la direction scolastique, enrichit et agrandit
silencieusement le domaine de la philosophie naturelle,
d'après l'heureuse stimulation continue émanée des conceptions,
alors éminemment progressives, de l'astrologie
et de l'alchimie, mais en demeurant ainsi compatible
avec la prépondérance philosophique de l'esprit métaphysique,
auquel la présidence du mouvement critique
procurait momentanément une importante destination
sociale. Quand la désorganisation spontanée, surtout
spirituelle, est suffisamment avancée, elle passe nécessairement
à l'état systématique, par l'avénement naturel
des principes émanés de la nouvelle situation sociale, et
dont l'indispensable réaction générale était destinée à
poursuivre les conséquences révolutionnaires des luttes

antérieures jusqu'à l'entière démolition du régime
ancien, de manière à dévoiler directement la tendance
instinctive de la sociabilité moderne vers une régénération
totale, évidemment impossible sans une telle
préparation négative. C'est alors aussi que le développement
continu des nouveaux élémens sociaux devient
régulièrement assujetti à des encouragemens de plus en
plus systématiques, qui ne pouvaient être habituels
avant que la concentration temporelle fût convenablement
réalisée. Notre appréciation historique a dû partager
l'ensemble de cette double progression systématique,
jusqu'au début de la grande révolution française,
en deux phases très-distinctes, qui se succèdent vers le
milieu du XVIIe siècle: elles sont caractérisées, dans la série
négative, par les dénominations de protestante et
déiste, suivant que l'esprit critique y contient l'action
dissolvante du principe du libre examen individuel entre
des limites qui semblent compatibles avec l'existence
indéfinie de l'ancien organisme, ou bien étend ensuite
sa démolition métaphysique jusqu'à rendre logiquement
impossible cette existence contradictoire: ces deux phases
présentent d'ailleurs des différences exactement équivalentes,
quoique moins apparentes, dans la série positive.
La première, politiquement envisagée, commence par
l'universelle consécration dogmatique, sous des formes
nécessairement diverses mais pareillement décisives,
de l'entière subalternisation du pouvoir spirituel envers
le pouvoir temporel, d'après l'essor, direct ou indirect, de
l'esprit protestant: elle aboutit à la mémorable dictature
de l'un des deux élémens temporels, auquel l'autre
s'est enfin servilement subordonné. Cette issue, aussi

passagère qu'inévitable, nous a nécessairement offert
deux modes très-différens, selon que la prépondérance
devait appartenir à l'élément monarchique ou à l'élément
aristocratique, distinction ordinairement liée à la
prééminence respective du catholicisme ou du protestantisme;
le premier cas ayant dû être, finalement, par sa
nature, beaucoup plus favorable que le second, soit à
l'irrévocable démolition du régime ancien, soit à l'avénement
décisif du nouvel état social. Nous avons d'ailleurs
reconnu que l'une ou l'autre dictature avait spontanément
développé, à partir de son entière installation,
un caractère politique essentiellement rétrograde, naturellement
contenu pendant les luttes antérieures, et consistant
en une tendance plus ou moins prononcée à reconstruire
sous sa tutelle l'ancienne constitution sociale, ou
du moins à arrêter sa dissolution ultérieure, tout en
secondant, par une irrésistible inconséquence, le développement
continu de la sociabilité moderne: cet esprit
rétrograde du pouvoir dirigeant, ou plutôt résistant,
était d'ailleurs, dans une telle situation, indispensable à
l'ordre, comme l'esprit révolutionnaire du mouvement
social l'était simultanément au progrès. Pendant que s'accomplissait
cette extrême transformation du régime monothéique,
l'évolution industrielle, directement accélérée
par une protection systématique, qui toutefois la
subordonnait encore aux inspirations militaires, marchait
rapidement à l'entière possession temporelle de la société
européenne: l'évolution esthétique, pareillement encouragée,
faisait partout surgir, à tous égards, malgré les
entraves d'une situation confuse et mobile, d'éternels témoignages
de l'entière conservation, et même de l'extension

réelle, des facultés poétiques et artistiques de l'humanité,
désormais appelées à une influence sociale de
plus en plus intime et universelle: l'évolution scientifique,
parvenue, dans le domaine inorganique, et surtout
mathématique, à l'éclat le plus caractéristique,
commence à manifester directement l'incompatibilité
déjà radicale de l'esprit positif avec la prépondérance de
l'ancienne philosophie, principalement par suite des
éminentes découvertes qui renouvellent totalement le
système des notions astronomiques, ainsi toujours destiné
à déterminer les grandes transitions mentales, comme
dans les passages antérieurs du fétichisme au polythéisme
et de celui-ci au monothéisme: enfin, sous cette irrésistible
impulsion, une crise vraiment décisive s'opère bientôt
dans l'évolution purement philosophique, d'après
l'heureuse émancipation fondamentale de l'esprit positif
envers l'esprit métaphysique, qui aboutit au compromis,
évidemment provisoire, institué par Descartes, dernière
modification du partage primordial organisé par Aristote
et Platon entre la philosophie naturelle et la philosophie
morale, répartition déjà altérée, au profit de la métaphysique,
par la scolastique du moyen âge; la méthode
positive entre alors irrévocablement en possession exclusive
de l'étude entière du monde extérieur, en réduisant
l'ancienne méthode à l'étude, aussi restreinte que possible,
de l'intelligence et de la sociabilité, où elle ne pouvait
plus maintenir longtemps une suprématie devenue
profondément stérile. Tout cet ensemble d'opérations
critiques et organiques amène nécessairement la phase
finale de la double progression préparatoire propre aux
sociétés modernes, où l'ébranlement philosophique porte

enfin une atteinte irréparable aux bases les plus essentielles
de l'ancienne économie, de manière à rendre irrécusable
la nécessité d'une rénovation totale: toutefois
l'inconséquence métaphysique, graduellement développée
à mesure que les vues vraiment générales étaient
radicalement entravées par l'essor exorbitant de l'esprit
de détail, continue à rêver la régénération sociale
comme fondée sur la conservation contradictoire des
impuissans débris du régime antique; vaine solution,
correspondante au besoin de repousser à peu de frais le
reproche, de plus en plus imminent, d'une tendance
uniquement négative, qui, en réalité, ne pouvait immédiatement
conduire qu'à une entière anarchie intellectuelle
et morale, en détruisant, sans pouvoir encore les
remplacer, les fragiles fondemens spirituels de l'ordre
social. En même temps, le progrès continu de l'évolution
industrielle obtient spontanément de la dictature temporelle
la plus extrême concession pratique compatible avec
l'existence de l'ancien système, qui dès lors subordonne
volontairement sa propre activité militaire aux succès
industriels, partout érigés en but essentiel de la politique
européenne: l'évolution esthétique, malgré sa stérilité
positive, et l'évolution scientifique, dont l'éclat se
maintient, obtiennent alors un ascendant analogue; elles
commencent à s'affranchir de toute protection facultative,
et s'incorporent profondément à la sociabilité moderne,
en exerçant une influence croissante sur l'éducation universelle.
Tandis que ces trois évolutions simultanées devenaient,
à tous égards, essentiellement incompatibles
avec le régime primitif, les vices radicaux inhérens à la
spécialité exclusive qui avait dirigé, depuis la fin du

moyen âge, leur commun développement empirique,
manifestaient aussi une inévitable extension, qui tendait
à y entraver radicalement tout grand progrès ultérieur:
soit par les collisions de plus en plus graves, que le défaut
de coordination systématique suscitait au sein de
l'industrie; soit par l'impuissant désordre que l'absence
de direction générale faisait naître dans l'art moderne,
depuis que l'artifice du régime classique avait été, sous
la phase précédente, essentiellement épuisé; soit par les
abus inhérens à l'irrationnelle dispersion de la culture
scientifique, surtout depuis que son extension décisive au
monde organique devait signaler l'imminent danger d'un
esprit trop analytique. À ces divers titres, il devenait dès
lors graduellement évident que la progression moderne
exigeait désormais l'élaboration directe d'une réorganisation
totale, quoiqu'une vaine métaphysique persistât à
préconiser dogmatiquement l'empirisme et l'individualité.

En cet état final de la double évolution européenne,
une immense crise sociale, aussi indispensable qu'inévitable,
fut nécessairement déterminée chez la nation où
cette marche commune avait dû acquérir la plus complète
efficacité politique, et qui, par l'ensemble de ses
antécédens, était hautement destinée au périlleux honneur
de cette salutaire initiative, spontanément profitable
à tout le reste de la grande république occidentale,
dont le développement, essentiellement homogène, manifestait,
depuis le moyen âge, une solidarité permanente.
Pour caractériser suffisamment le besoin d'une
rénovation totale, ce mouvement décisif dut d'abord enlever
tous les divers débris du système ancien, sans
excepter le pouvoir central autour duquel ils s'étaient

graduellement ralliés, et qui, de sa nature, tendait toujours
à leur imminente restauration, profondément antipathique
à la civilisation moderne. Néanmoins, malgré
ce préambule négatif, la destination principale de cette
grande révolution devait être au fond essentiellement
organique, puisque, loin d'avoir pour but la démolition
de l'ancienne économie, elle en était, au contraire, le
résultat nécessaire. Mais la marche empirique et le caractère
spécial de la progression positive n'ayant pu encore
faire convenablement ressortir sa véritable tendance politique,
l'absence provisoire de toutes conceptions vraiment
générales propres à conduire une telle opération
fit inévitablement conférer la présidence philosophique
de la réorganisation sociale à cette même métaphysique
qui avait antérieurement dirigé le mouvement critique,
quoique le seul office dont elle fût susceptible se trouvât
alors suffisamment accompli. Cette illusion fondamentale,
aussi naturelle que déplorable, a dû jusqu'ici réduire
la pensée révolutionnaire à une indication vague,
et cependant irrécusable, des conditions essentielles de
la régénération finale, dont le principe reste indéterminé.
En même temps, le triomphe politique de la métaphysique
négative a fait universellement éclater, par
une expérience ineffaçable quoique passagère, sa profonde
inaptitude à rien organiser, et sa tendance finalement
hostile aux divers élémens caractéristiques de la
sociabilité moderne. Cette double insuffisance de la philosophie
dirigeante conduisit bientôt naturellement,
faute d'une doctrine vraiment organique, à concevoir
la coordination sociale comme exclusivement fondée sur
une restauration graduelle du système théologique et

militaire, dont la vaine résurrection fut surtout secondée
par le développement exceptionnel d'une immense activité
guerrière, détournée peu à peu de sa noble destination
révolutionnaire. Mais le développement même de
cette réaction rétrograde, librement parvenue jusqu'à sa
plus funeste intensité, sans avoir pu néanmoins rien établir
de durable, fit à jamais ressortir son entière incompatibilité
avec l'état mental ou social des populations
modernes. Le cours général des événemens propres au
dernier demi-siècle a donc spontanément concouru à démontrer,
par l'irrécusable contraste de deux expériences
également décisives, que les conditions de l'ordre, autant
que celles du progrès, ne peuvent désormais obtenir une
réalisation suffisante que par l'essor direct d'une véritable
réorganisation. Jusqu'à cet indispensable avénement,
l'ensemble de la situation politique flottera
nécessairement, comme avant la crise, entre la tendance
plus ou moins rétrograde d'un pouvoir qui ne peut concevoir
l'ordre que dans le type ancien, et l'instinct plus
ou moins anarchique d'une société qui n'imagine encore
qu'un progrès purement négatif; seulement ces deux
grands enseignemens pratiques ont désormais, de part et
d'autre, beaucoup amorti les passions correspondantes,
en signalant l'inanité commune de ces espérances opposées.
Depuis que cette position, précaire et dangereuse
mais provisoirement inévitable, a pu suffisamment développer
tous ses caractères essentiels, l'action dirigeante,
ou plutôt résistante, s'y est spontanément conformée, en
instituant ou sanctionnant une sorte de partage régulier
entre ces deux impulsions contradictoires. L'ancienne dictature
temporelle, nécessairement dissoute par la

décomposition forcée du pouvoir central, a reconnu enfin son
entière impuissance pour diriger la réorganisation spirituelle,
et s'est exclusivement proposé le maintien
permanent de l'ordre purement matériel, dont la difficulté
croissante doit absorber de plus en plus ses efforts
principaux: le gouvernement intellectuel et moral a été
entièrement abandonné à la concurrence illimitée des
libres tentatives philosophiques. Quelque périlleuse que
soit évidemment une telle consécration politique de l'anarchie
spirituelle avec laquelle on s'efforce de concilier
l'ordre temporel, il y faut voir, non-seulement la conséquence
inévitable de l'absence de tous principes propres
à servir de base unanime à une vraie discipline mentale,
mais aussi la condition indispensable de leur avénement
ultérieur, qui ne peut ainsi être gravement entravé désormais
que par l'incapacité des philosophes occupés à
leur recherche. Pendant que se développait cette situation
sans exemple, les nouveaux élémens sociaux continuaient
spontanément, avec le même caractère que sous
la phase précédente, leurs diverses évolutions partielles,
accélérées seulement par les conséquences naturelles de
la crise politique; et leur essor respectif tendait de plus
en plus à faire nettement ressortir le besoin commun
d'une véritable coordination générale, sans laquelle leur
progrès futur ne saurait trouver une issue suffisante.
L'élan industriel parvenait au point de rendre hautement
irrécusable le besoin de régulariser, entre les entrepreneurs
et les travailleurs, une indispensable harmonie, à
laquelle leur libre antagonisme naturel a cessé de pouvoir
offrir des garanties suffisantes. Dans l'évolution
scientifique, l'extension définitive de la méthode

positive à l'étude de corps vivans, y compris les phénomènes
intellectuels et moraux de la vie individuelle, tendait à
manifester directement les vices croissans d'une spécialisation
dispersive, devenue plus étroite et plus empirique
au temps même où la marche de l'esprit humain demandait
davantage le remplacement du régime analytique
préliminaire par un régime final essentiellement synthétique,
unique moyen de contenir l'influence délétère
d'une anarchie philosophique qui menace de compromettre
gravement l'avenir des sciences, en y faisant prévaloir
des recherches aveugles et puériles; ainsi, quand
toutes les nécessités principales exigeaient, chez les hautes
intelligences, un libre développement de l'esprit d'ensemble,
seul susceptible de conduire à une indispensable
solution, il était partout instinctivement entravé par
l'irrationnelle prépondérance de l'esprit de détail. Ce déplorable
contraste ressort surtout aujourd'hui, chez la
nation toujours placée à la tête du grand mouvement
européen, de l'aveugle opposition, à la fois mentale et
morale, des savans actuels à toute généralisation de la
méthode positive, dont l'entière extension philosophique
constitue pourtant la principale condition logique d'une
véritable réorganisation.

D'après ce résumé général, notre appréciation historique
de l'ensemble du passé humain constitue évidemment
une vérification décisive de la théorie fondamentale
d'évolution que j'ai fondée, et qui, j'ose le dire, est
désormais aussi pleinement démontrée qu'aucune autre
loi essentielle de la philosophie naturelle. À partir des
moindres ébauches de civilisation jusqu'à la situation
présente des populations les plus avancées, cette théorie

nous a expliqué, sans inconséquence comme sans passion,
le vrai caractère de toutes les grandes phases de l'humanité,
la participation propre de chacune d'elles à l'éternelle
élaboration commune, et leur exacte filiation
nécessaire, de manière à introduire enfin une unité
parfaite et une rigoureuse continuité dans cet immense
spectacle, où l'on voit d'ordinaire tant de confusion et
d'incohérence. Une loi qui a pu suffisamment remplir de
telles conditions, ne peut plus passer pour un simple jeu
de l'esprit philosophique, et contient certainement l'expression
abstraite de la réalité générale. Elle peut donc
être maintenant employée, avec une sécurité rationnelle,
à lier l'ensemble de l'avenir à celui du passé, malgré la
perpétuelle variété qui caractérise la succession sociale,
dont la marche essentielle, sans être nullement périodique,
se trouve cependant ainsi ramenée à une règle
constante, qui, presque imperceptible dans l'étude isolée
d'une phase trop circonscrite, devient hautement irrécusable
quand on examine la progression totale. Or,
l'usage graduel de cette grande loi nous a finalement
conduits à déterminer, à l'abri de tout arbitraire, la
tendance générale de la civilisation actuelle, en marquant,
avec une précision rigoureuse, le pas déjà atteint
par l'évolution fondamentale; d'où résulte aussitôt l'indication
nécessaire de la direction qu'il faut imprimer au
mouvement systématique, afin de le faire exactement
converger avec le mouvement spontané. Nous avons
clairement reconnu que l'élite de l'humanité, après avoir
essentiellement épuisé toutes les phases successives de la
vie théologique, et même les divers degrés de la transition
métaphysique, touche maintenant à l'avénement direct

de la vie pleinement positive, dont les principaux élémens
ont déjà suffisamment reçu leur élaboration partielle,
et n'attendent plus que leur coordination générale
pour constituer naturellement un nouveau système social,
plus homogène et plus stable que ne put jamais
l'être le système théologique propre à la sociabilité préliminaire.
Cette indispensable coordination doit être, par
sa nature, d'abord intellectuelle, ensuite morale, et
enfin politique; puisque la révolution qu'il s'agit de
consommer provient, en dernière analyse, de la tendance
nécessaire de l'esprit humain à remplacer finalement la
méthode philosophique convenable à son enfance par
celle qui convient à sa maturité. Toute tentative qui ne
remonterait pas jusqu'à cette source logique serait radicalement
impuissante contre le désordre actuel, qui,
sans aucun doute, est, avant tout, mental. Mais, sous
cet aspect fondamental, la simple connaissance de la loi
d'évolution devient elle-même aussitôt le principe général
d'une telle solution, en établissant spontanément une
entière harmonie dans le système total de notre entendement,
par l'universelle prépondérance ainsi procurée à
la méthode positive, d'après son extension directe et irrévocable
à l'étude rationnelle des phénomènes sociaux,
les seuls aujourd'hui qui, chez les esprits les plus avancés,
n'y aient point encore été suffisamment ramenés.
En second lieu, cet extrême accomplissement de l'évolution
intellectuelle tend nécessairement à faire désormais
prévaloir le véritable esprit d'ensemble, et, par suite,
le vrai sentiment du devoir, qui s'y trouve, de sa nature,
étroitement lié, de manière à conduire naturellement
à la régénération morale. Les règles morales ne

sont aujourd'hui dangereusement ébranlées qu'en vertu
de leur adhérence exclusive aux conceptions théologiques
justement discréditées; elles reprendront une irrésistible
vigueur quand elles seront convenablement rattachées à
des notions positives généralement respectées. Sous l'aspect
politique enfin, il est pareillement incontestable que
cette intime rénovation des doctrines sociales ne saurait
s'accomplir sans faire graduellement surgir, de son exécution
même, au sein de l'anarchie actuelle, une nouvelle
autorité spirituelle, qui, après avoir discipliné les
intelligences et reconstruit les mœurs, deviendra paisiblement,
dans toute l'étendue de l'occident européen,
la première base essentielle du régime final de l'humanité.
C'est ainsi que la même conception philosophique
qui, appliquée à notre situation, y dévoile aussitôt la
vraie nature du problème fondamental, fournit spontanément,
à tous égards, le principe général de la véritable
solution, et en caractérise aussi la marche nécessaire.

Rien ne saurait donc être plus préjudiciable au principal
besoin de la civilisation moderne que cette fatale
illusion métaphysique qui, malgré leur incompatibilité
radicale, fait aujourd'hui concourir tous les partis et
toutes les écoles à repousser, avec un aveugle dédain,
tous les grands travaux théoriques relatifs aux spéculations
sociales, pour n'accorder d'attention sérieuse et de
confiance réelle qu'aux diverses combinaisons pratiques
destinées à l'immédiate élaboration des institutions politiques
proprement dites, abstraction faite du désordre
intellectuel et moral. Tant que ce désordre élémentaire
n'aura pas été suffisamment dissipé par la seule voie conforme
à sa nature, aucune institution durable ne saurait

devenir possible, faute de base solide; notre état social
ne comportera que des mesures politiques plus ou moins
provisoires, principalement destinées à garantir le maintien,
de plus en plus difficile, d'un ordre matériel toujours
indispensable, contre l'essor croissant des ambitions
déréglées, partout excitées d'après la diffusion et
l'extension graduelles de l'anarchie spirituelle; pour remplir
cet office continu, les gouvernemens, quelle que soit
leur forme, continueront d'ailleurs, de toute nécessité,
à ne pouvoir essentiellement compter, comme aujourd'hui,
que sur un vaste système de corruption, assisté,
au besoin, d'une force répressive. Jusqu'à ce que la réorganisation
mentale, et, par suite, morale, soit convenablement
développée, l'élaboration philosophique aura
donc nécessairement beaucoup plus d'importance que
l'action purement politique, quant à la régénération
finale des sociétés modernes. Ce que les philosophes
pourront attendre, à cet égard, des gouvernemens judicieux,
ce sera surtout de ne point troubler, par une intervention
mal conçue, cette opération fondamentale,
et, plus tard, d'en faciliter l'application graduelle. Sous
cet aspect capital, on doit reconnaître que, de tous les
pouvoirs successivement prépondérans depuis le début
de la crise finale, la Convention française est encore le
seul qui, du moins pendant sa phase ascensionnelle ci-dessus
définie, ait eu, malgré d'immenses obstacles, le
véritable instinct de sa position, comme l'indique sa
tendance caractéristique vers des créations vraiment
progressives et pourtant toujours provisoires; toutes les
autres puissances politiques ont cru bâtir pour l'éternité,
même dans leurs constructions les plus éphémères.


Au sujet de cette grande réorganisation spirituelle,
premier besoin de notre époque, les deux volumes précédens
m'ont fourni l'occasion de diverses explications
incidentes, essentiellement propres à prévenir ou à dissiper
toute crainte puérile sur la vaine prétention à fonder
ainsi, au profit de l'une des classes existantes, une domination
équivalente à celle du sacerdoce catholique au moyen
âge. La discussion directe et approfondie de ce chapitre
sur les vices intellectuels et moraux qui rendent d'ordinaire
les savans actuels profondément indignes d'aucune
haute mission sociale, par leur double défaut caractéristique
de pensées générales et de sentimens élevés, ne
saurait d'ailleurs, à cet égard, laisser subsister la moindre
incertitude chez les juges de bonne foi, en constatant
l'entière incapacité politique de la seule classe au triomphe
de laquelle ma conception sociale pût d'abord sembler
destinée, comme possédant seule, à mes yeux,
quoique d'une manière partielle, empirique, et finalement
très-insuffisante, le principe logique de la vraie
solution philosophique. Rien de ce qui est aujourd'hui
classé ne peut être susceptible d'incorporation directe au
système final, dont tous les élémens spontanés doivent
préalablement subir une intime régénération intellectuelle
et morale, conforme à la doctrine fondamentale
qu'il s'agit précisément d'élaborer. Ainsi, le pouvoir spirituel
futur, première base d'une véritable réorganisation,
résidera dans une classe entièrement nouvelle, sans
analogie à aucune de celles qui existent, et originairement
composée de membres indifféremment issus, suivant
leur propre vocation individuelle, de tous les
ordres quelconques de la société actuelle, le contingent

scientifique n'y devant même nullement prédominer,
d'après l'aperçu le plus probable. L'avénement graduel
de cette salutaire corporation sera d'ailleurs essentiellement
spontané, puisque son ascendant social ne peut
nécessairement résulter que de l'assentiment volontaire
des intelligences aux nouvelles doctrines successivement
élaborées: en sorte qu'une telle autorité n'est pas plus
susceptible, par sa nature, de décret que d'interdiction.
Son établissement devant donc surgir peu à peu de l'exécution
même de son œuvre fondamentale, toute spéculation
détaillée sur les formes propres à sa constitution
ultérieure, serait aujourd'hui aussi puérile qu'incertaine,
quoique la pernicieuse influence des habitudes métaphysiques
doive encore faire excuser ces vaines préoccupations.
Puisque l'action sociale d'un tel pouvoir doit inévitablement,
comme celle de la puissance catholique,
précéder son organisation légale, il ne peut donc être ici
question que de caractériser sommairement sa destination
nécessaire dans le système final de la sociabilité
moderne, afin surtout de signaler suffisamment son aptitude
spontanée à agir directement, avec une heureuse
efficacité, sur la situation générale, par le seul accomplissement
des travaux philosophiques qui détermineront
sa formation graduelle, longtemps avant qu'il puisse
être regardé comme régulièrement constitué.

Toute explication méthodique sur la théorie élémentaire
des deux puissances, et même sur son application
spéciale à la civilisation actuelle, doit évidemment être
renvoyée à mon Traité ultérieur de philosophie politique:
sauf l'utilité provisoire que le lecteur peut retirer, à cet
égard, de mon ancien travail déjà rappelé au

cinquante-quatrième chapitre. Quelle que fût aujourd'hui l'importance
de ces démonstrations au sujet d'un principe si fondamental
et pourtant si contraire à des préjugés encore
presque universels, elles seraient assurément incompatibles
avec l'extension déjà trop grande qu'a successivement
acquise cet ouvrage. Mais la suite des conceptions,
d'abord logiques, puis scientifiques, propres aux deux
volumes précédens, doit avoir graduellement transporté
le lecteur attentif à un point de vue tel, qu'aucun
bon esprit ne saurait plus maintenant conserver, en
général, d'incertitude grave relativement à la nécessité
accélérée, dans toute civilisation suffisamment avancée,
d'un pouvoir spirituel entièrement distinct et indépendant
du pouvoir temporel, et destiné à régir les opinions
et les mœurs pendant que l'autre s'applique seulement
aux actes accomplis. Puisque nous avons reconnu,
en principe, que l'évolution humaine est surtout caractérisée
par une influence toujours croissante de la vie
spéculative sur la vie active, quoique celle-ci conserve
sans cesse l'ascendant effectif, il serait certainement contradictoire
de supposer que la partie contemplative de
l'homme doit être à jamais privée de culture propre et
de direction distincte dans l'état social où l'intelligence
aura le plus d'essor habituel, au sein même des classes
les plus inférieures, tandis que cette séparation a déjà
régulièrement existé, au moyen âge, dans une civilisation
plus rapprochée, à tous égards, de l'enfance de l'humanité.
En un temps où tous les bons esprits admettent communément
la nécessité d'une division permanente entre la
théorie et la pratique, pour le perfectionnement simultané
de toutes deux, envers les moindres sujets de nos

efforts, pourrait-on hésiter à étendre ce salutaire principe
aux opérations les plus difficiles et les plus importantes,
quand un tel progrès y est enfin devenu suffisamment
réalisable? Or, sous l'aspect purement mental, la séparation
des deux puissances n'est, au fond, que la
manifestation extérieure d'une telle distinction entre la
science et l'art, transportée jusqu'aux idées sociales, et
dès lors entièrement systématisée. Il y aurait donc, à
cet égard, une immense rétrogradation, tendant directement
à l'intime dégradation de notre intelligence, si
l'on persistait indéfiniment à laisser, en ce sens, la société
moderne au-dessous de celle du moyen âge, en y reconstituant
à dessein la confusion antique, sans la situation
qui l'avait rendue alors inévitable, et sans les motifs
qui la rendaient indispensable, suivant la théorie historique
du cinquante-troisième chapitre. Mais le retour
à la barbarie serait ainsi encore plus prononcé sous le
rapport moral. Je crois avoir suffisamment caractérisé,
au cinquante-quatrième chapitre, le pas vraiment fondamental
que l'admirable effort du catholicisme parvint
à accomplir, ou du moins à ébaucher, malgré tant d'obstacles
de tous genres, dans le développement essentiel de
la sociabilité humaine, en affranchissant la morale de
l'étroite subordination où la tenait jusque alors la politique,
pour l'élever enfin à l'entière suprématie sociale
convenable à sa nature, et sans laquelle elle ne pouvait
acquérir ni la pureté ni l'universalité indispensables à
l'extension finale de notre civilisation. Cette sublime
opération, encore si peu comprise du vulgaire philosophique,
constitue certainement, par sa nature, la première
base rationnelle de toute notre éducation morale,

en plaçant les lois immuables relatives aux besoins les
plus intimes et les plus généraux de l'humanité, à l'abri
des inspirations variables émanées des intérêts les plus
secondaires et les plus particuliers. Or, il n'est pas douteux
que cette indispensable coordination n'aurait, à la longue,
aucune consistance réelle sous l'imminent conflit de nos
aveugles passions, si, reposant seulement sur une doctrine
abstraite, elle n'était point vivifiée et consolidée par l'active
intervention permanente d'un pouvoir moral entièrement
distinct et suffisamment indépendant du pouvoir
politique proprement dit: comme ne le confirment que
trop les graves atteintes qu'elle a éprouvées, et qu'elle
subit encore journellement, par suite de la désorganisation
spirituelle, quoique sa profonde harmonie avec la
nature de la civilisation moderne l'ait jusqu'ici spontanément
préservée de toute attaque dogmatique, malgré
la chute de la philosophie catholique qui en avait dû être
l'organe primitif, ainsi que je l'ai rappelé ci-dessus.
Nos constitutions métaphysiques elles-mêmes, au milieu
de leur confusion caractéristique entre les deux ordres
d'attributions, ont involontairement sanctionné cette
condition essentielle de notre sociabilité, sans y avoir
toutefois convenablement satisfait, par ces remarquables
déclarations préalables, destinées à instituer, jusque chez
les moindres citoyens, un contrôle général des mesures
politiques quelconques; faible image et équivalent très-imparfait
des moyens énergiques que l'organisme catholique
procurait naturellement à chaque croyant pour
résister à toute injonction légale contraire à la morale
établie, en évitant néanmoins de s'insurger ainsi contre
une économie régulièrement fondée sur une telle séparation

continue. Depuis que l'humanité a dépassé l'âge
préliminaire propre à la civilisation humaine, cette
grande division est donc devenue, à tous égards, le principe
social de l'élévation intellectuelle et de la dignité
morale. Sans doute, la progression moderne, après sa première
impulsion catholique et féodale, a dû, comme je
l'ai expliqué, bientôt devenir radicalement hostile à
l'ordre catholique, où, par l'extrême imperfection de sa
base théologique, qui ne pouvait ni ne devait prévaloir
plus longtemps, une organisation, jusqu'alors éminemment
progressive, tendait désormais à dégénérer directement
en une dégradante théocratie. Mais cet antagonisme
nécessaire, dont l'office temporaire est maintenant accompli,
ne doit pas laisser indéfiniment dominer les préjugés
révolutionnaires propres à son développement, et dont
l'empire trop prolongé est maintenant aussi contraire à
l'élan final de notre sociabilité qu'il fut auparavant indispensable
à sa dernière préparation. Au reste, tandis que
la nature de la civilisation moderne prescrit la division
rationnelle des deux puissances élémentaires comme une
condition fondamentale de son essor régulier, elle tend,
encore plus évidemment, malgré toute vaine opposition
systématique, à la réaliser de plus en plus comme une
irrésistible conséquence de son cours spontané. Dans
l'état social du moyen âge, nous avons reconnu qu'une
telle séparation avait eu, à beaucoup d'égards, un caractère
forcé, qui a dû accessoirement influer sur son imparfaite
consistance, en tant qu'opposée au génie éminemment
absolu de l'activité militaire, alors encore prépondérante,
malgré sa transformation capitale. Rien d'équivalent
n'est possible sous l'ascendant, déjà pleinement irrévocable

et désormais de plus en plus complet, de la vie industrielle
propre aux temps modernes, et dont la nature
doit, au contraire, y empêcher directement toute confusion
réelle entre la puissance spéculative et la puissance
active, qui n'y sauraient certainement jamais résider, à
un haut degré, chez les mêmes organes, fût-ce envers les
plus simples opérations partielles, et, à fortiori, quant
aux plus hautes entreprises sociales. La diversité nécessaire
des mœurs respectives n'est pas, au fond, moins
incompatible avec une semblable concentration politique
que l'évidente distinction des capacités. Quoique les caractères
particuliers aux différentes classes modernes
soient encore loin, sans doute, d'être suffisamment prononcés,
il est pourtant irrécusable, malgré la vicieuse
identité que d'irrationnelles dispositions tendent aujourd'hui
à établir entre leurs habitudes, que la supériorité
de richesse, principal résultat spontané de la prééminence
industrielle, ne conférera jamais des droits sérieux
à la suprême décision des questions humaines; de même,
quelle que soit aujourd'hui la honteuse ardeur de tant
d'artistes, encore plus choquante chez les savans, pour
rivaliser de fortune avec les chefs industriels, il n'est
certes nullement à craindre que les carrières esthétiques
ou scientifiques puissent désormais conduire au plus haut
ascendant pécuniaire: la généreuse imprévoyance pratique
naturellement propre aux uns, quand il y a vocation
réelle, est assurément incompatible, en général,
avec la scrupuleuse sollicitude usuelle qu'exigent les
succès des autres. Une secte éphémère, sans portée comme
sans moralité, instituant, sur la confusion systématique
des deux puissances, une dogmatisation rétrograde, a

voulu, de nos jours, tenter de prendre la richesse pour
l'unique base du classement social, en y concevant la seule
récompense homogène de tous les services quelconques.
Mais ses vains efforts n'ont essentiellement abouti qu'à
faire mieux sentir à tous les bons esprits et à toutes les
âmes élevées que, dans l'économie moderne, les opérations
d'une utilité immédiate et matérielle constitueront
indéfiniment, de toute nécessité, la principale source des
richesses, quelles que puissent être les améliorations ultérieures
de l'état social; tandis que les divers travaux
spéculatifs, susceptibles d'une appréciation moins évidente,
en vertu de leur destination plus indirecte et plus
lointaine, quoique leur efficacité finale soit réellement
très-supérieure, sont destinés, par leur nature, à trouver
surtout, en une vénération prépondérante, leur juste
rémunération sociale: en sorte qu'il serait aussi chimérique
que désastreux de vouloir habituellement réunir
les plus hauts degrés de fortune et de considération. Enfin,
pour terminer cette discussion préliminaire par une
observation irrésistible, il faut remarquer que les vraies
nécessités sociales doivent se manifester toujours, d'une
manière plus ou moins saisissable, chez ceux-là même
qui tentent de les éluder: aussi, malgré la profonde anarchie
des intelligences, existe-t-il véritablement aujourd'hui
une sorte de pouvoir spirituel spontané, disséminé
parmi les littérateurs et les métaphysiciens qui, par un
enseignement journalier, soit oral, soit surtout écrit, dirigent,
au sein des divers partis existans, l'application
sociale des doctrines en circulation. L'irrégularité d'une
telle puissance ne l'empêche point de faire hautement
sentir son action effective, et d'une manière souvent

très-déplorable à beaucoup d'égards, quoique d'ailleurs provisoirement
nécessaire; les plus systématiques adversaires
de la séparation des deux autorités élémentaires ne sont
certes pas les moins servilement soumis à son ascendant
habituel. Toute la question se réduirait donc, au fond,
sous cet aspect, à décider si les populations modernes,
au lieu d'une véritable organisation spirituelle, fondée
sur une sérieuse élaboration philosophique de l'ensemble
des conceptions humaines, et assujettie à des conditions
rationnellement déterminées, doivent être indéfiniment
conduites par des organes presque toujours aussi dépourvus
de toutes connaissances réelles qu'étrangers à toutes
convictions profondes, et qui, au nom d'une déplorable
facilité à soutenir, avec un spécieux éclat, toutes les thèses
quelconques, viennent s'ériger, sans aucune garantie
mentale ni morale, en guides spéculatifs de l'humanité:
il serait ici superflu d'insister davantage à ce sujet.
Mieux on approfondira une telle discussion, plus on
sentira que la civilisation moderne doit, par sa nature,
offrir le principal développement de cette division fondamentale
des deux puissances, qui ne put être que très-imparfaitement
ébauchée au moyen âge, vu la double
inaptitude de l'état social correspondant et de la philosophie
alors prépondérante: l'essor croissant de notre sociabilité
tend nécessairement, à tous égards, à rendre le gouvernement
humain de plus en plus moral et de moins en
moins politique. En même temps que la réorganisation
spirituelle est aujourd'hui la plus urgente, elle est aussi,
malgré les hautes difficultés qui lui sont propres, la plus
complétement préparée, chez l'élite de l'humanité, d'après
l'ensemble des divers antécédens. D'une part, les

gouvernemens actuels, renonçant désormais à diriger une
telle opération, tendent, par cela même, à conférer cette
haute attribution, avec une suffisante liberté, à l'élaboration
philosophique qui se montrera digne d'y présider;
d'une autre part, les populations, radicalement désabusées
des illusions métaphysiques, comprennent de plus
en plus, sous l'impulsion spontanée d'un demi-siècle
d'expériences décisives, que tout le progrès social compatible
avec les doctrines vulgaires est enfin essentiellement
épuisé, et qu'aucune importante fondation politique
ne saurait maintenant surgir sans reposer d'abord sur une
philosophie vraiment nouvelle. À l'un et à l'autre titre,
on peut assurer que, du moins en France, où doit nécessairement
commencer la régénération finale, cette double
condition préalable est aujourd'hui tellement remplie,
que le déplorable retard qu'éprouve encore cette grande
tâche du XIXe siècle doit être déjà imputé surtout à la
profonde incapacité des philosophes qui l'ont entreprise
jusqu'ici.

Quand cette opération fondamentale aura reçu un développement
assez caractéristique pour en faire partout
sentir la vraie tendance générale, et longtemps avant
qu'elle ait pu effectivement parvenir à sa pleine maturité
sociale, elle commencera spontanément à exercer, soit sur
les esprits les plus actifs, soit sur la masse des intelligences,
une double influence graduelle très-favorable au
retour universel d'une harmonie durable, en indiquant
aux uns une voie pleinement légitime de haute satisfaction
politique, et aux autres la marche la plus conforme
à une sage réalisation de leurs vœux principaux. Sous le
premier aspect, j'ai déjà suffisamment établi, en

principe, au sujet de l'avénement catholique, que le prétendu
règne de l'esprit, d'abord rêvé par la métaphysique
grecque, constitue, suivant l'immuable nature de la sociabilité
humaine, une conception aussi dangereuse que
chimérique, non moins contraire aux conditions du progrès
qu'à celles de l'ordre, et qui, si elle pouvait réellement
prévaloir, ne tendrait, malgré de spécieuses apparences,
qu'à organiser une dégradante immobilité, analogue
à celle des théocraties proprement dites, en livrant
l'empire du monde à de médiocres intelligences, dès lors
habituellement privées à la fois de frein et de stimulation
(voyez le début de la cinquante-quatrième leçon)[28]. Or,
cette fallacieuse utopie, naturellement écartée tant que le
régime du moyen âge put procurer aux ambitions spirituelles
une convenable satisfaction, dut ensuite reparaître
spontanément, avec un nouvel attrait, sous la prépondérance
croissante de la philosophie métaphysique d'où
elle émanait, quand la décomposition politique du

catholicisme parut rétablir, au profit des chefs temporels,
l'antique confusion des deux pouvoirs élémentaires. Dès
cette époque, on peut assurer que, dans tout l'occident
européen, presque tous les esprits actifs, sauf un très-petit
nombre d'éminentes exceptions dues à l'instinct du
vrai génie philosophique, ont été plus ou moins animés,
souvent à leur insu, d'une secrète tendance insurrectionnelle
contre l'ensemble de l'ordre existant, qui cessait
ainsi de leur offrir une position légale. À mesure que le
mouvement négatif s'accomplissait, cette opposition croissante
devait, par une réaction inévitable, et, à certains
égards, indispensable, exciter les ambitions spirituelles
à la poursuite de plus en plus active des grandeurs temporelles,
alors seules constituées: cette influence devait
se développer à peu près également, soit dans les états protestans,
où la confusion des deux puissances était solennellement
consacrée, soit chez les nations catholiques, où
la suprématie temporelle n'était pas, au fond, moins

réelle, et où d'ailleurs l'abaissement simultané des barrières
aristocratiques devait éminemment favoriser de telles prétentions.
Il serait superflu d'expliquer combien la grande
crise finale a dû, surtout en France, stimuler spontanément
ces irrationnelles espérances, qui désormais ne
reconnaissent plus, en principe, aucune limite nécessaire.
Sans doute, ce dérèglement presque universel des ambitions
philosophiques ne saurait altérer la nature de la civilisation
moderne, d'après laquelle ces folles tentatives,
à jamais privées du point d'appui religieux, viendront
toujours échouer contre l'ascendant inébranlable de la
prépondérance matérielle, désormais mesurée surtout
par la supériorité de richesse, et par suite de plus en plus
inhérente à la prééminence industrielle. Mais l'essor
croissant de ces vicieux efforts n'en fomente pas moins,
au sein des sociétés actuelles, une source permanente
d'intime perturbation. Ce principe universel de désordre
est aujourd'hui d'autant plus dangereux, qu'il semble
plus rationnel, puisqu'il paraît reposer sur la tendance
incontestable de la civilisation à augmenter continuellement
l'influence sociale de l'intelligence; d'où l'esprit
vague et absolu de la philosophie politique généralement
admise peut conclure, d'une manière très-captieuse, la
concentration finale du gouvernement humain, à la fois
spéculatif et actif, chez les hautes capacités mentales,
conformément à l'utopie grecque. Une éminente rationnalité,
combinée avec une moralité peu commune, suffit
à peine pour préserver maintenant notre vaine intelligence
d'une telle illusion philosophique, qui désormais
domine secrètement la plupart des esprits occupés de
questions sociales. La secte pernicieuse ci-dessus indiquée

n'a fait, à cet égard, que formuler hautement, avec la plus
ignoble exagération, le rêve presque unanime des ambitions
spéculatives. Sans aller jusqu'à une telle issue,
cette commune disposition exerce journellement une
influence très-appréciable sur ceux-là même qui repoussent
le plus sincèrement une pareille aberration, dont
personne aujourd'hui n'ose directement aborder la discussion
rationnelle: il serait donc superflu d'en signaler
davantage l'imminent danger. Or, le principe fondamental
de la séparation systématique des deux pouvoirs
offre certainement le seul moyen général propre à dissiper
suffisamment cette grande source de désordre social,
en accordant une satisfaction régulière à ce que cette confuse
tendance renferme, au fond, de pleinement légitime.
La saine théorie élémentaire de l'organisme social, instinctivement
ébauchée au moyen âge, interdisant à l'intelligence
la suprême direction immédiate des affaires humaines,
destine l'esprit à lutter constamment, selon sa
nature, pour modifier de plus en plus le règne nécessaire
de la prépondérance matérielle, en l'assujettissant au
respect continu des lois morales de l'harmonie universelle,
dont toute activité pratique, soit privée, soit même
publique, tend toujours à s'écarter spontanément, faute
de vues assez élevées et de sentimens assez généreux. Ainsi
conçue, la légitime suprématie sociale n'appartient, à
proprement parler, ni à la force, ni à la raison, mais à la
morale, dominant également les actes de l'une et les
conseils de l'autre: telle est du moins la limite idéale
dont la réalité doit graduellement s'approcher, quoique
sans pouvoir jamais l'atteindre rigoureusement, comme
envers un type quelconque. Dès lors, l'esprit peut enfin

abandonner sincèrement sa vaine prétention à gouverner
le monde par le prétendu droit de la capacité; car l'ordre
régulier lui assigne exclusivement un noble office permanent,
aussi propre à entretenir son heureuse activité qu'à
récompenser ses éminens services. La nature nettement
déterminée de ces fonctions, essentiellement relatives
à l'éducation et à l'influence consultative qui en résulte
dans la vie active, suivant le principe posé au cinquante-quatrième
chapitre, les conditions exactement définies
imposées à leur exercice, et la résistance continue qu'il
rencontre inévitablement, tendent d'ailleurs à contenir
spontanément cette autorité spirituelle, toujours fondée
sur un libre assentiment, entre les limites générales susceptibles
d'en prévenir ou d'en rectifier les abus essentiels,
au moyen des précautions convenables. C'est ainsi
que la réorganisation philosophique des sociétés modernes
constitue nécessairement la seule transformation durable
propre à rendre désormais éminemment salutaire
l'action radicalement perturbatrice qu'exerce l'intelligence
sur notre système politique, où elle ne peut échapper
à une injuste exclusion qu'en aspirant à une domination
vicieuse. Par leur aveugle antipathie contre toute
séparation régulière des deux puissances, les hommes
d'état tendent donc eux-mêmes à prolonger indéfiniment
les embarras, de plus en plus graves, que leur causent
aujourd'hui les confuses prétentions politiques de la capacité.
On peut assurer que ces funestes conflits resteront
nécessairement inextricables tant qu'on n'aura point
établi une division fondamentale entre les fonctions spirituelles
et les fonctions temporelles: jusqu'alors, l'harmonie
sociale continuera d'être profondément troublée

par des tentatives opposées, mais également vicieuses,
pour transporter aux unes les conditions et les garanties
exclusivement convenables aux autres.

Note 28:
Cette dangereuse utopie grecque est tellement en harmonie avec
l'ensemble des aberrations propres à la grande transition moderne, que
la théorie fondamentale que j'ai établie à ce sujet, au 54e chapitre, doit
maintenant choquer beaucoup les préjugés et les passions de presque
tous ceux qui s'occupent des hautes spéculations sociales. Malgré cet
inévitable obstacle, j'ai déjà la précieuse satisfaction de voir un tel jugement
complétement adopté par l'un des penseurs les plus éminens et
les plus indépendans dont l'Angleterre puisse aujourd'hui s'honorer
(M. Mill). En m'annonçant cette puissante adhésion à l'un des principes
les plus décisifs de ma nouvelle philosophie politique, M. Mill a
été spontanément conduit, dans la familiarité de notre heureux commerce
épistolaire, à qualifier cette chimère perturbatrice d'après un
terme si pleinement caractéristique, que j'ai cru devoir me faire autoriser
à le rendre public. La dénomination de pédantocratie me semble, en
effet, très-propre à résumer désormais l'appréciation positive d'une tendance
sociale qui ne saurait jamais, comme je l'ai démontré, réellement
aboutir qu'à instituer, au nom de la capacité, la domination,
profondément oppressive à tous égards, et surtout mentalement, des
médiocrités ambitieuses dont la valeur philosophique se réduit essentiellement
à une vaine érudition; à l'exemple du régime chinois, plus
stationnaire qu'aucun autre, et pourtant le plus rapproché d'un pareil
type, suivant la judicieuse remarque de M. Mill. Si cet important sujet
détermine ultérieurement une véritable discussion, je ne doute pas
qu'une telle formule, convenablement employée, n'y contribue beaucoup
à l'éclaircir et à la simplifier, en y dirigeant mieux l'attention sur
le vrai caractère politique de cette désastreuse aberration philosophique,
que j'ai été obligé, faute de cette expression spéciale, de qualifier par
des locutions trop composées.

À cette heureuse influence permanente de la grande
élaboration philosophique sur la marche actuelle des
esprits actifs, correspond naturellement, sous le second
aspect ci-dessus indiqué, une influence équivalente sur
la disposition sociale de la masse des intelligences. Il résulte,
en effet, de la confusion existante entre l'ordre
spirituel et l'ordre temporel, une tendance générale,
aujourd'hui profondément désastreuse, à chercher toujours,
dans les institutions politiques proprement dites,
la solution exclusive des difficultés quelconques relatives
à notre situation. Cette disposition populaire, graduellement
développée en Europe pendant les cinq siècles
qui ont suivi la désorganisation spontanée du système
catholique, à mesure que s'accomplissait la concentration
temporelle, est maintenant parvenue à sa plus
déplorable intensité, d'après l'active stimulation directement
entretenue par les nombreuses tentatives de
constitutions métaphysiques propres au dernier demi-siècle.
Une telle tendance vulgaire peut seule fournir un
point d'appui vraiment redoutable aux prétentions déréglées
de l'intelligence à la domination universelle:
car, sans une pareille illusion sur l'efficacité absolue des
mesures purement politiques, l'agitation métaphysique
ne pourrait déterminer les masses à seconder suffisamment
ses efforts perturbateurs. Ainsi, pendant que la
nouvelle impulsion philosophique écartera spontanément
la dangereuse utopie du règne de l'esprit, en ouvrant
régulièrement à la capacité mentale une large issue

sociale, elle dissipera, d'une autre part, non moins naturellement,
la sorte d'hallucination correspondante, en
imprimant aux justes réclamations populaires la direction,
bien plus souvent morale que politique, convenable
à leur vraie destination. On ne peut douter, en
effet, que les principaux griefs légitimement signalés par
les masses actuelles contre un régime où leurs besoins
généraux sont si peu consultés, ne se rapportent surtout
à une rénovation totale des opinions et des mœurs, sans
que les institutions directes puissent, au fond, nullement
suffire à leur indispensable réparation. Cette appréciation
est particulièrement incontestable, comme
j'aurai bientôt lieu de l'indiquer plus spécialement, envers
les graves abus inhérens aujourd'hui à l'inégalité
nécessaire des richesses, et qui constituent le plus dangereux
argument des agitateurs ou des utopistes: car ces
vices tirent certainement leur plus déplorable intensité
de notre désordre intellectuel et moral, bien davantage
que de l'imperfection des mesures politiques, dont l'influence
réelle est, à cet égard, fort limitée dans le système
de la sociabilité moderne, à moins d'une anarchique
subversion, aussi destructive du progrès que de l'ordre.
L'essor philosophique destiné à élaborer graduellement
la réorganisation spirituelle est donc susceptible, sous ce
rapport capital, et sous beaucoup d'autres analogues,
d'exercer immédiatement, vu l'état présent des populations
modernes, une action rationnelle très-importante,
directement propre à faciliter le retour universel
d'une harmonie durable. Mais il faut savoir que cette
heureuse aptitude ne pourrait être suffisamment réalisable,
si cette sage réformation des tendances actuelles

ne se présentait pas spontanément comme aussi liée aux
conditions du progrès qu'à celles de l'ordre: car la nouvelle
prédication philosophique, quelque judicieuse
qu'elle pût être, resterait essentiellement dépourvue
d'efficacité populaire, si, en signalant la nature éminemment
morale de tels embarras sociaux, et leur
indépendance essentielle des institutions proprement
dites, elle ne faisait en même temps apercevoir leur
vraie solution générale, d'après l'uniforme assujettissement
de toutes les classes quelconques aux devoirs moraux
attachés à leurs positions respectives, sous l'active
impulsion continue d'une autorité spirituelle assez énergique
et assez indépendante pour assurer le maintien
usuel d'une telle discipline universelle. Sans cette indispensable
coïncidence, d'ailleurs évidemment inhérente
à la véritable élaboration régénératrice, l'instinct
des masses ne saurait accueillir un semblable enseignement,
où il verrait alors, en effet, une source de déceptions,
destinée à amortir les efforts d'amélioration
réelle, au lieu de leur imprimer une direction plus salutaire.
On ne peut donc méconnaître l'influence nécessaire
de l'essor philosophique relatif à la réorganisation
spirituelle, pour réformer graduellement, d'après une
saine appréciation des diverses difficultés sociales, des
dispositions populaires éminemment perturbatrices, qui
fournissent aujourd'hui le principal aliment des illusions
et des jongleries politiques. En général, cette nouvelle
philosophie tendra de plus en plus à remplacer spontanément,
dans les débats actuels, la discussion vague et
orageuse des droits par la détermination calme et rigoureuse
des devoirs respectifs. Le premier point de vue,

critique et métaphysique, a dû prévaloir tant que la réaction
négative contre l'ancienne économie n'a pas été
suffisamment accomplie; le second, au contraire, essentiellement
organique et positif, doit, à son tour, présider
à la régénération finale: car l'un est, au fond,
purement individuel, et l'autre directement social. Au
lieu de faire consister politiquement les devoirs particuliers
dans le respect des droits universels, on concevra
donc, en sens inverse, les droits de chacun comme résultant
des devoirs des autres envers lui: ce qui, sans
doute, n'est nullement équivalent; puisque cette distinction
générale représente alternativement la prépondérance
sociale de l'esprit métaphysique ou de l'esprit
positif: l'un conduisant à une morale presque passive,
où domine l'égoïsme; l'autre à une morale profondément
active, dirigée par la charité. Cette transformation radicale
des habitudes actuelles dérivera nécessairement de la
priorité systématiquement accordée à la réorganisation
spirituelle sur la réorganisation temporelle, comme étant
à la fois plus urgente et mieux préparée. L'opiniâtre résistance
des hommes d'état à la séparation fondamentale des
deux puissances est donc, sous ce second aspect, tout autant
que sous le premier, directement contradictoire à leurs
vaines récriminations contre la tendance exclusive des
vœux populaires vers les solutions purement politiques:
quelque fondées que soient souvent leurs plaintes à ce
sujet, elles ne sauraient avoir d'efficacité, tant qu'eux-mêmes
repousseront aveuglément le seul moyen général
de réformer ces habitudes irréfléchies, résultat
inévitable de la dictature temporelle, sans altérer
l'indispensable manifestation des besoins universels,

dès lors assurés, au contraire, d'une meilleure satisfaction.

Tels sont, en aperçu, les services immédiats, aussi
éminens qu'irrécusables, propres à la grande élaboration
philosophique destinée à déterminer graduellement la
réorganisation spirituelle des sociétés modernes. Par
cette double influence préliminaire sur la raison publique,
la nouvelle puissance morale, avant sa constitution
régulière, fera spontanément, dès sa naissance,
l'épreuve décisive de son action sociale, en faisant universellement
prévaloir la disposition d'esprit nécessaire
à sa marche ultérieure. Sa tendance directe étant ainsi
assez indiquée, il ne me reste plus qu'à apprécier sommairement,
d'après les bases historiques déjà posées,
d'abord et surtout la nature générale de ses attributions
finales, et, par suite, le caractère essentiel de son autorité
normale, pour achever de dissiper suffisamment
les inquiétudes peu rationnelles, mais fort excusables,
qu'inspire aujourd'hui la seule pensée d'un nouveau
pouvoir spirituel, vu les profondes aberrations qui, à
raison même des habitudes actuelles de confusion politique,
ont si souvent conduit, à ce sujet, à des conceptions
essentiellement théocratiques, justement antipathiques
à la sociabilité moderne.

Sous l'un et l'autre aspect, la comparaison avec la
puissance catholique propre au moyen âge se présente
naturellement, comme relative au seul antécédent réel
d'une telle organisation, dont l'action sociale serait ainsi,
dans son ensemble, immédiatement indiquée. Mais,
quoique ce rapprochement soit, en effet, susceptible
d'une véritable utilité, quand il est convenablement

dirigé, son usage exige toujours des précautions essentielles,
sans lesquelles il conduirait souvent à de fausses appréciations,
en vertu de l'intime diversité des situations
respectives, et surtout à raison du principe purement
théologique sur lequel reposait l'ancien organisme spirituel,
où la véritable destination politique était nécessairement
subordonnée à un but personnel imaginaire,
que nous avons vu altérer profondément, à beaucoup
d'égards, l'exercice et le caractère de l'autorité spéculative.
C'est seulement à ceux qui, d'après nos précédentes
explications historiques, sauront écarter suffisamment
le point de vue religieux, pour envisager uniquement
l'office social du clergé catholique, qu'une judicieuse
application de ce procédé comparatif pourra devenir
vraiment utile comme moyen empirique de faciliter les
déterminations et de les préciser davantage: car, il est
d'ailleurs certain que tout ce qui, dans la vie réelle,
comportait, au moyen âge, l'action spirituelle, donnera
lieu pareillement à une équivalente intervention du
nouveau pouvoir, dont l'ascendant habituel sera même,
à divers titres, plus immédiat et plus complet; sauf les
distinctions nécessaires, de mode ou de degré, qui correspondent
à la différence radicale des deux philosophies
et des deux civilisations. Toutefois, sans renoncer à cette
ressource spontanée, qui devra surtout ultérieurement
seconder les développemens réservés à mon Traité spécial,
notre double appréciation sommaire doit ici conserver
essentiellement la forme directe et abstraite, afin
de prévenir, autant que possible, toute vicieuse interprétation.

J'ai déjà posé, au cinquante-quatrième chapitre, le

principe général, aussi rigoureux qu'incontestable, qui
détermine rationnellement la séparation fondamentale
entre les attributions respectives du pouvoir spirituel et
du pouvoir temporel, et d'après lequel les hommes
sages des deux classes s'efforceront de résoudre suffisamment
les conflits plus ou moins graves que la fatale discordance
de nos passions, aussi inévitable dans l'avenir
que dans le passé, soulèvera un jour entre les deux puissances,
malgré l'amélioration réelle de la sociabilité humaine.
Ce principe consiste à regarder l'autorité spirituelle
comme devant être, par sa nature, finalement décisive
en tout ce qui concerne l'éducation, soit spéciale,
soit surtout générale, et seulement consultative en tout
ce qui se rapporte à l'action, soit privée, soit même publique,
où son intervention habituelle n'a jamais d'autre
objet que de rappeler suffisamment, en chaque cas, les
règles de conduite primitivement établies: l'autorité
temporelle, au contraire, entièrement souveraine quant
à l'action, au point de pouvoir, sous sa responsabilité
des résultats, suivre une marche opposée aux conseils
correspondans, ne peut exercer, à son tour, sur l'éducation,
qu'une simple influence consultative, bornée à y
solliciter la révision ou la modification partielle des
préceptes que la pratique lui semblerait condamner.
Ainsi, l'organisation fondamentale, et ensuite l'application
journalière, d'un système universel d'éducation positive,
non-seulement intellectuelle, mais aussi et surtout
morale, constituera l'attribution caractéristique du
pouvoir spirituel moderne, dont une telle élaboration
graduelle pourra seule développer convenablement le
génie propre et l'ascendant social. C'est principalement

pour servir de base générale à un tel système que devra
être préalablement coordonnée la philosophie positive
proprement dite, dont j'ai osé, le premier, concevoir et
ébaucher le véritable ensemble, destiné à fournir désormais
à l'entendement humain un point d'appui fondamental
par une suite homogène et hiérarchique de notions
positives, à la fois logiques et scientifiques, sur
tous les ordres essentiels de phénomènes, depuis les
moindres phénomènes mathématiques, source initiale
de la positivité rationnelle, jusqu'aux plus éminens phénomènes
moraux et sociaux, terme indispensable de sa
pleine maturité. Si, d'une part, l'éducation moderne,
jusqu'ici vague et flottante comme la sociabilité correspondante,
ne saurait être vraiment constituée sans un
pareil fondement philosophique, il n'est pas moins certain,
en sens inverse, que, sans cette grande destination,
cette coordination préliminaire n'aurait point un
caractère assez nettement déterminé pour contenir suffisamment
les divagations dispersives propres à la science
actuelle. Afin que cette salutaire connexité conserve
toute l'énergie convenable, en un temps où l'esprit
d'ensemble est encore si rare et où les conditions en sont
si peu comprises, il importera même de ne jamais oublier
que ce système d'éducation positive est nécessairement
destiné à l'usage direct et continu, non d'aucune
classe exclusive, quelque vaste qu'on la suppose, mais
de l'entière universalité des populations, dans toute l'étendue
de la république européenne. C'est au catholicisme,
comme je l'ai expliqué, que l'humanité a dû, au
moyen âge, le premier établissement d'une éducation
vraiment universelle, qui, quelque imparfaite qu'en dût

être l'ébauche, présentait déjà, malgré d'inévitables diversités
de degré, un fond essentiellement homogène,
toujours commun aux moindres et aux plus éminens
chrétiens: il serait donc étrange, à tous égards, de concevoir
une institution moins générale pour une civilisation
plus avancée. Sous ce rapport, les dogmes révolutionnaires
relatifs à l'égalité d'instruction contiennent,
à leur manière, depuis la décadence nécessaire de l'organisation
catholique, un certain pressentiment confus
du véritable avenir social, sauf les graves inconvéniens
ordinairement inhérens à la nature vague et absolue des
conceptions métaphysiques, qui, en tous genres, devaient
précéder et préparer les conceptions positives.
Rien n'est plus propre, sans doute, à caractériser profondément
l'anarchie actuelle, que la honteuse incurie
avec laquelle les classes supérieures considèrent habituellement
aujourd'hui cette absence totale d'éducation
populaire, dont la prolongation exagérée menace pourtant
d'exercer sur leur sort prochain une effroyable
réaction. Ainsi, la première condition essentielle de l'éducation
positive, à la fois intellectuelle et morale, envisagée
comme la base nécessaire d'une vraie réorganisation
sociale, doit certainement consister dans sa rigoureuse
universalité. Malgré d'inévitables différences de
degré, aussi salutaires que spontanées, correspondantes
aux inégalités d'aptitude et de loisir, c'est d'ailleurs une
grave erreur philosophique, aujourd'hui trop fréquente,
que de rattacher à ces distinctions naturelles des diversités
nécessaires, soit dans le plan, soit dans la marche,
de cette commune initiation. L'invariable homogénéité
de l'esprit humain, non-seulement parmi les divers rangs

sociaux, mais même chez les différentes natures personnelles,
fera toujours comprendre, à tous ceux qui ne
se borneront pas à une superficielle appréciation, que,
sauf les cas d'anomalie, ces modifications ne sauraient
finalement influer que sur le développement plus ou
moins étendu d'un système toujours identique: l'expérience
catholique a depuis longtemps sanctionné cette
indication rationnelle, en ce qui concerne l'éducation
générale, puisque l'instruction religieuse était, au fond,
pareillement conçue et dirigée pour toutes les classes quelconques,
quoique plus ou moins détaillée ou approfondie:
de nos jours même, l'instruction spéciale, seule
régularisée, pourra montrer aux juges compétens que
la meilleure institution d'une étude quelconque ne peut
offrir, à tous ces titres, que de simples variétés d'extension
d'un mode constamment semblable. Au reste,
ce n'est point ici le lieu de m'expliquer convenablement
sur la véritable nature fondamentale de l'éducation positive,
à la fois industrielle, esthétique, scientifique
et philosophique, où l'essor moral correspondra sans
cesse au progrès intellectuel: l'importance prépondérante
et la difficulté supérieure d'un tel sujet me détermineront
à y consacrer plus tard un Traité exclusif, que
j'annoncerai plus distinctement à la fin de ce dernier volume.
Il me suffit ici d'avoir expressément signalé l'universalité
caractéristique de ce système primordial, autour
duquel se ramifieront ensuite spontanément les
divers appendices particuliers relatifs à la préparation
directe aux différentes conditions sociales. C'est surtout
ainsi que l'esprit scientifique actuel, perdant enfin sa
spécialité empirique, sera invinciblement poussé à une

indispensable généralité rationnelle, présidant à une
saine répartition finale de l'élaboration spéculative: car
un tel but rendra pleinement irrécusable le besoin de
condenser et de coordonner les principales branches de
la philosophie naturelle, qui, devant toutes fournir un
contingent essentiel à la doctrine commune, ne sauraient
conserver une incohérence et une dispersion évidemment
incompatibles avec cette grande destination
sociale, comme je l'expliquerai davantage au soixantième
chapitre. Quand les savans auront suffisamment
compris que la vie active exige habituellement l'emploi
simultané des diverses notions positives que chacun
d'eux isole de toutes les autres, ils comprendront sans
doute que leur ascension politique suppose nécessairement
la généralisation préalable de leurs conceptions
ordinaires, et, par conséquent, l'entière réformation
philosophique de leurs dispositions actuelles. Car les
populations modernes ne pourront jamais reconnaître
pour chefs spirituels des hommes qui, malgré une véritable
supériorité envers une faible partie de nos connaissances,
sont le plus souvent au-dessous du vulgaire relativement
à tout le reste du domaine réel de la raison
humaine; sans parler d'ailleurs de l'infériorité morale
qui doit fréquemment accompagner aujourd'hui cette
sorte d'automatisme spéculatif: cette pleine généralité
constitue tellement la première condition de l'autorité
spirituelle, que sa seule influence, même à l'état le plus
imparfait, préserve aujourd'hui d'une entière désuétude
sociale l'esprit théologico-métaphysique, quoique désormais
profondément antipathique à la raison moderne.
Tandis que, par une telle élaboration, l'esprit positif

acquerra spontanément le dernier attribut essentiel qui
lui manque encore, cette grande destination achèvera
aussi de le purifier suffisamment, en y faisant hautement
prévaloir le génie spéculatif, sans pouvoir cependant
oublier jamais le but social. Nous avons, en effet, précédemment
remarqué, même envers les sciences les plus
avancées, que le caractère scientifique actuel flotte presque
toujours entre l'essor abstrait et l'application partielle,
de manière à n'être le plus souvent ni franchement
spéculatif ni véritablement actif, comme le confirme
clairement la constitution équivoque des corporations
savantes, où domine un vicieux mélange des attributions
technologiques avec les travaux scientifiques, et
dont la plupart des membres sont, en réalité, bien plutôt
de simples ingénieurs que de vrais savans. Cette confusion
radicale est aujourd'hui évidemment liée au défaut
de généralité, qui, dissimulant la haute destination
philosophique de l'esprit positif, ne permet de motiver
son utilité finale que sur des services secondaires, aussi
spéciaux que les habitudes théoriques correspondantes.
Mais il est clair que cette tendance, convenable seulement
à l'enfance de la science moderne, constitue maintenant
un nouvel obstacle essentiel à la systématisation de
la philosophie positive, qui, dans l'ordre normal de
l'humanité, ne devra considérer d'autre application immédiate
que la direction intellectuelle et morale des populations
civilisées; application nécessaire, n'offrant rien
d'éventuel ni d'isolé, et dont l'influence continue, loin
de pouvoir altérer la pureté ou la dignité du caractère
spéculatif, tendra à lui imprimer plus de généralité et
d'élévation, aussi bien que plus d'unité et de

consistance[29]. Ainsi, sous tous les aspects importans, la
grande élaboration philosophique destinée à la fondation
du système final de l'éducation positive, exercera
nécessairement, sur les esprits qui l'accompliront, une
heureuse réaction immédiate, indispensable à la dernière
préparation mentale de la nouvelle puissance spirituelle,
dont les élémens actuels sont encore si imparfaits: c'est
surtout pour ce motif que je devais ici expressément signaler
cette attribution caractéristique. En même temps,
l'homogénéité de vues et l'identité de but, établies par
une telle destination sociale, conduiront spontanément
les divers philosophes positifs à former peu à peu une
véritable corporation européenne, de manière à prévenir
ou à dissiper les imminentes dissensions actuellement

inhérentes à l'anarchie scientifique, qui décompose toujours
ce qu'on appelle improprement aujourd'hui les
corps savans en une multitude de coteries, aussi précaires
qu'étroites, mutuellement ennemies, et seulement
disposées à de honteuses coalitions passagères pour
protéger à tout prix les intérêts de chaque membre
contre toute rivalité extérieure.

Note 29:
Quelque nécessaire que soit cette séparation préalable des vrais
savans, s'élevant enfin à l'état philosophique, d'avec les ingénieurs
proprement dits, on peut assurer que les corporations savantes s'y
opposeront de tout leur pouvoir, craignant de perdre ainsi l'un de
leurs principaux titres actuels à la considération publique: et cette
opposition ne constitue pas l'un des moindres motifs qui feraient désirer,
surtout en France, la prochaine suppression de ces compagnies
arriérées, maintenant dominées à tant d'égards par un esprit contraire
aux principaux besoins de notre temps. Toutefois les hautes
nécessités philosophiques seront, à ce sujet, heureusement secondées
par l'essor spontané de la classe des ingénieurs, à mesure que le mouvement
industriel deviendra plus systématique: car, lorsque cette classe
aura suffisamment développé son propre caractère, elle s'affranchira
bientôt, sans doute, d'une orgueilleuse tutelle scientifique, émanée
d'hommes qui, à raison même de leur direction équivoque, doivent,
au fond, offrir le plus souvent une faible capacité technologique,
dont les véritables ingénieurs, au temps de leur émancipation mentale,
feront aisément ressortir l'insuffisance sociale.

Cette élaboration fondamentale de l'éducation positive
sera principalement caractérisée par la systématisation
finale de la morale humaine, qui, dès lors
affranchie de toute conception théologique, reposera
directement, d'une manière inébranlable, sur l'ensemble
de la philosophie positive, comme je l'indiquerai
davantage au soixantième chapitre. Dans l'économie générale
d'une telle éducation, de saines habitudes soigneusement
entretenues, sous la direction des préjugés
convenables, seront destinées, dès l'enfance, à l'actif
développement de l'instinct social et du sentiment du
devoir; pour être définitivement rationnalisés, en
temps opportun, d'après la connaissance réelle de notre
nature et des principales lois, statiques ou dynamiques,
de notre sociabilité: de manière à établir solidement
d'abord les obligations universelles de l'homme civilisé,
successivement envisagé quant à son existence personnelle,
domestique ou sociale, et ensuite leurs différentes
modifications régulières suivant les diverses
situations essentielles propres à la civilisation moderne.
Vainement l'impuissance organique, commune à toutes
les écoles métaphysiques, les fait-elle aujourd'hui spontanément
concourir, malgré leurs innombrables divergences,
à sanctionner indifféremment la prétention exclusive

des doctrines théologiques à constituer la morale:
l'expérience décisive des trois derniers siècles a pleinement
constaté, surtout depuis le début de la grande
crise révolutionnaire, que ce mode indirect, quoique
indispensable à l'état préliminaire de l'humanité,
n'est plus désormais, sous aucun rapport, convenable
à sa maturité, qui le rend à la fois impossible et inutile.
Nous avons historiquement reconnu que l'application
effective de ce procédé primitif avait toujours
subi un décroissement spontané, correspondant à celui
de la philosophie d'où il émanait, à mesure que
l'intelligence et la sociabilité de notre espèce, simultanément
développées, ont permis l'appréciation vulgaire
des règles morales d'après l'ensemble de leur influence
réelle sur l'individu et sur la société: le catholicisme
surtout a livré à la raison humaine beaucoup d'utiles
prescriptions, personnelles où collectives, antérieurement
soumises à la sanction religieuse, et que les
philosophes anciens avaient cru ne pouvoir jamais s'y
soustraire. Or, cette double désuétude croissante est
maintenant parvenue à son dernier terme, sans aucun
espoir de retour, comme l'a prouvé notre élaboration
dynamique. La dispersion indéfinie des croyances religieuses,
irrévocablement abandonnées aux divagations
individuelles, empêche désormais de rien établir de
stable sur d'aussi vains fondemens[30]. Dans l'état

présent de la raison humaine, le degré d'unité théologique
indispensable à l'efficacité morale de ces doctrines supposerait
évidemment un vaste système d'hypocrisie, dont
la suffisante réalisation est heureusement impossible, et
qui d'ailleurs serait, par sa nature, beaucoup plus nuisible
à la moralité universelle que cette fragile assistance
ne pourrait jamais lui devenir utile. Sous un autre aspect,
les conditions politiques relatives à l'indépendance
du sacerdoce, et sans lesquelles, comme je l'ai établi, la
philosophie religieuse, même sincèrement conservée, ne
saurait en obtenir une véritable efficacité morale, sont désormais
encore plus complétement repoussées que les conditions
purement intellectuelles, chez les esprits même où
l'ancienne foi s'est jusqu'ici le moins altérée. Quelle inconséquence
philosophique pourrait surtout être comparée
à celle de nos déistes, rêvant aujourd'hui l'exclusive
consécration de la morale par une religion sans révélation,

sans culte, et sans clergé! L'analyse approfondie
du catholicisme nous a démontré les conditions, tant
mentales que sociales, indispensables au suffisant accomplissement
de son office moral, et la suite de l'appréciation
historique nous a expliqué comment cinq
siècles d'une active élaboration révolutionnaire, plus ou
moins commune à toutes les classes quelconques de la
société moderne, ont graduellement déterminé l'irrévocable
destruction des unes et des autres. Une vicieuse
préoccupation systématique peut seule aujourd'hui faire
persister des esprits philosophiques à regarder la morale
comme devant toujours reposer sur les conceptions
théologiques, puisqu'il est évident que la moralité humaine
a essentiellement résisté jusqu'ici à la profonde
impuissance pratique des croyances religieuses, malgré
l'absence désastreuse de toute autre organisation spirituelle:
cette indépendance effective est même parvenue
au point que des observateurs d'une faible portée, mais
d'une incontestable loyauté, en ont osé conclure l'inutilité
radicale de tout enseignement moral régulier. Plusieurs
témoignages décisifs nous ont d'ailleurs indiqué
déjà que l'adhérence trop prolongée des règles morales
à la doctrine théologique est maintenant devenue directement
contraire à leur efficacité, en faisant, quoiqu'à
tort, rejaillir sur elles l'inévitable discrédit, mental et
social, qui s'attache irrévocablement à une philosophie
depuis longtemps rétrograde. Cette empirique solidarité
constitue même désormais un obstacle général à l'actif
développement de la moralité moderne, en ce qu'une
telle illusion empêche de procéder convenablement à aucune
élaboration rationnelle, contre laquelle, au reste,

d'ignobles déclamateurs religieux, catholiques, protestans,
ou déistes, s'efforcent de soulever d'avance des
imputations calomnieuses, comme pour fermer à l'envi
toute issue réelle à l'anarchie actuelle. Dans l'état présent
de l'élite de l'humanité, l'esprit positif est certainement
le seul qui, dignement systématisé, puisse à la fois
produire de véritables convictions morales, aussi stables
qu'universelles, et permettre l'essor d'une autorité spirituelle
assez indépendante pour en régulariser l'application
sociale. En même temps, la philosophie positive,
comme je l'ai déjà noté, faisant directement prévaloir la
connaissance réelle de l'ensemble de la nature humaine,
peut seule présider au plein développement ultérieur du
sentiment social, qui n'a jamais pu être cultivé jusqu'ici
que d'une manière fort indirecte, et même, à beaucoup
d'égards, contradictoire, sous les inspirations d'une
philosophie théologique qui, de toute nécessité, imprimait
communément à tous les actes moraux le caractère
d'un égoïsme exorbitant quoique chimérique, ensuite
imité par la désastreuse théorie métaphysique de l'intérêt
personnel. Les sentimens humains n'étant pas suffisamment
développables sans un exercice direct et soutenu,
la morale positive, qui prescrira la pratique habituelle
du bien en avertissant avec franchise qu'il n'en
peut résulter souvent d'autre récompense certaine qu'une
inévitable satisfaction intérieure, devra finalement devenir
beaucoup plus favorable à l'essor actif des affections
bienveillantes, que les doctrines suivant lesquelles le
dénouement même était toujours rattaché à de vrais
calculs personnels, dont l'exclusive préoccupation comprimait
trop aisément l'insuffisante protestation de nos

instincts généreux. Mais, quelque irrécusables que soient
déjà ces diverses propriétés morales de la philosophie
positive, une aveugle routine, entretenue par d'énergiques
intérêts, continuera, malgré l'évidence rationnelle,
à méconnaître essentiellement la possibilité de systématiser
la morale sans aucune intervention religieuse, jusqu'à
ce que la suffisante réalisation d'une telle transformation
vienne dissiper, à ce sujet, toute vaine controverse.
C'est pourquoi aucune autre partie quelconque de la
grande élaboration philosophique ne saurait avoir une
importance aussi décisive pour déterminer la régénération
finale de la société moderne. L'humanité ne saurait
être envisagée comme vraiment sortie de l'état d'enfance,
tant que ses principales règles de conduite, au
lieu d'être uniquement puisées dans une juste appréciation
de sa nature et de sa condition, continueront à
reposer essentiellement sur des fictions étrangères.

Note 30:
Chez les déistes qui dissertent le plus aujourd'hui sur l'exclusive
consécration religieuse des règles morales, ces divagations métaphysiques
sont déjà parvenues au point d'altérer profondément le dogme
même de la vie future, où, par un puéril raffinement de sensibilité
réelle ou affectée, la plupart d'entre eux ont supprimé les peines éternelles,
en conservant toutefois les récompenses; conception assurément
très-propre à consolider la moralité de ceux qui repoussent toute
base positive! Une telle monstruosité ne constitue pourtant que
l'extrême développement d'une disposition caractéristique de l'esprit
protestant, que nous avons vu, dès les premiers progrès de la désorganisation
théologique, toujours tendre spontanément à diminuer
de plus en plus la salutaire sévérité de l'ancienne morale religieuse.
Les principales aberrations morales propres à notre temps
se rattachent certainement à une vague religiosité métaphysique,
et ne peuvent être le plus souvent reprochées aux esprits pleinement
affranchis de toute philosophie théologique, malgré les graves
lacunes qui résultent encore chez eux du défaut habituel de doctrine
régulière.

Dans l'élaboration systématique de l'éducation positive,
je dois enfin signaler rapidement une dernière propriété
essentielle, spécialement incontestable, par laquelle
ce grand travail, caractérisant la destination européenne
de la nouvelle autorité spirituelle, satisfera
déjà à l'une des principales exigences de la situation
actuelle. Notre analyse historique a clairement expliqué,
conformément à l'observation directe, pourquoi la crise
sociale, quoique ayant dû commencer en France, est désormais
radicalement commune à tous les peuples de
l'Europe occidentale, qui, après avoir plus ou moins
subi l'incorporation romaine, furent surtout suffisamment
soumis à l'initiation catholique et féodale, en sorte que
leur commun essor ultérieur a toujours présenté jusqu'ici

une véritable solidarité, à la fois positive et négative.
Rien n'est assurément plus propre qu'une telle synergie
à faire convenablement ressortir la profonde insuffisance
de la philosophie métaphysique qui dirige encore les
tentatives politiques, puisque, malgré cette irrécusable
parité, il ne s'agit partout que d'essais purement nationaux,
où la communauté occidentale est essentiellement
oubliée. Cette lacune caractéristique subsistera nécessairement
tant que le principe fondamental de la séparation
des deux puissances continuera d'être méconnu,
par une abusive prolongation de l'esprit temporaire qui
devait seulement convenir aux cinq siècles de la transition
négative: car la confusion sociale entre le gouvernement
moral et le gouvernement politique suppose et
prolonge l'isolement exceptionnel de ces différens peuples,
dont la réunion ne pourrait ainsi résulter que de
l'oppressive prépondérance de l'un d'entre eux. Malgré
l'intime connexité de leur civilisation homogène, les
cinq grandes nations énumérées au début de ce volume,
qui composent aujourd'hui l'élite de l'humanité, ne sauraient
être, sans une intolérable tyrannie, désormais
heureusement impossible, habituellement assujetties à
un même empire temporel: et cependant l'extension
croissante de leurs contacts journaliers exigerait déjà
l'intervention normale d'une autorité vraiment commune,
correspondante à l'ensemble de leurs affinités
réelles. Or, tel est, maintenant comme au moyen âge,
l'éminent privilége de la puissance spirituelle, qui, liant
spontanément ces diverses populations par une même
éducation fondamentale, est seule susceptible d'y obtenir
régulièrement un libre assentiment unanime. C'est

ainsi que l'élaboration philosophique d'une telle éducation
commencera inévitablement à imprimer aussitôt à
la grande solution sociale le caractère européen indispensable
à son efficacité. Pour bien comprendre la vraie
nature de cette condition nécessaire, il importe beaucoup
d'écarter les tendances vagues et absolues d'une
vaine philanthropie métaphysique, et de restreindre cette
synergie aux populations qui en sont déjà, quoiqu'à divers
degrés, suffisamment susceptibles, d'après l'ensemble
de leurs antécédens; sous la seule réserve de l'extension
ultérieure d'un tel organisme social, au delà
même de la race blanche, à mesure que le reste de notre
espèce aura convenablement satisfait aux obligations préliminaires
d'une pareille assimilation. Tout en consolidant
les liens universels partout inhérens à l'identité
radicale de la nature humaine, la nouvelle philosophie
sociale, dont l'esprit est éminemment relatif, introduira
bientôt une distinction familière entre les nations positives
et les peuples restés encore théologiques ou même
métaphysiques; comme, au moyen âge, le même attribut
qui réunissait les diverses populations catholiques les
séparait aussi de celles demeurées à l'état polythéique ou
fétichique: il n'y aura, sous ce rapport, de différence
essentielle entre les deux cas que la destination plus
étendue finalement propre à l'organisation moderne, et
la tendance plus conciliante d'une doctrine qui rattache
toutes les situations quelconques de l'humanité à une
même évolution fondamentale. La conception immédiate
d'une trop grande extension conduirait à dénaturer
profondément la réorganisation sociale, qui ne saurait
avoir aucun caractère suffisamment prononcé s'il y fallait

d'abord embrasser des civilisations trop inégales ou trop
discordantes et dépourvues de solidarité antérieure. Dans
l'exacte mesure résultée de notre appréciation historique,
se trouvent convenablement réunis les avantages
opposés d'une variété assez étendue pour exciter aujourd'hui
à la généralisation des pensées politiques, et d'une
homogénéité assez complète pour que leur nature puisse
rester nettement déterminée. Ainsi, l'obligation d'étendre
la régénération moderne à l'ensemble de l'occident
européen fournit évidemment une confirmation
décisive de la nécessité, déjà établie, de concevoir la
réorganisation temporelle, propre à chaque nation,
comme précédée et dirigée par une réorganisation spirituelle,
seule commune à tous les élémens de la grande
république occidentale. En même temps, l'élaboration
philosophique destinée à fonder le système final de l'éducation
positive constitue spontanément le meilleur
moyen de satisfaire convenablement à cet impérieux
besoin de notre situation sociale, en appelant les diverses
nationalités actuelles à une œuvre vraiment identique,
sous la direction d'une classe spéculative partout homogène,
habituellement animée, non d'un stérile cosmopolitisme,
mais d'un actif patriotisme européen.

L'attribution fondamentale dont nous avons enfin
ébauché suffisamment l'appréciation caractéristique,
comprend assurément, par sa nature, sans aucune concentration
factice, l'ensemble des fonctions propres au
pouvoir spirituel, pour tous les esprits qui, accoutumés
à bien généraliser, sauront l'envisager dans son entière
extension. Mais, sous l'irrationnelle prépondérance des
habitudes métaphysiques, ma pensée ne pourrait être, à

ce sujet, pleinement saisie, si je n'ajoutais ici un rapide
éclaircissement supplémentaire, expressément relatif à
l'indispensable complément et aux suites inévitables de
ce grand office social, à la fois national et européen. En
un temps où il n'existe, à proprement parler, aucune véritable
éducation, si ce n'est spontanée, et où il n'y a
de régularisé qu'une instruction plus ou moins spéciale,
conçue et dirigée d'une manière très-peu philosophique,
même dans les cas les moins défavorables, l'étude approfondie
du passé peut seule faire sentir toute la portée
politique d'une telle attribution convenablement réalisée.
Il est d'abord évident que cette opération initiale
ne serait pas suffisamment accomplie, si le pouvoir correspondant
n'organisait pas, pour l'ensemble de la vie
active, une sorte de prolongement universel, destiné à
empêcher, autant que possible, que le mouvement spécial
ne fasse oublier ou méconnaître les principes généraux,
dont la notion primitive a besoin d'être convenablement
reproduite aux époques périodiquement consacrées à
l'existence spéculative. Ce besoin devant être d'autant
plus impérieux qu'il concerne des conceptions plus compliquées,
c'est surtout envers les doctrines morales et
sociales qu'il importe le plus d'y satisfaire, sous peine
d'une déplorable insuffisance pratique de l'éducation primordiale.
De là résulte, pour le pouvoir spirituel, non-seulement
la nécessité d'exercer toujours une haute surveillance
sur le mouvement spontané de l'esprit humain,
afin d'y rappeler les considérations d'ensemble, mais
principalement l'obligation d'instituer, à la judicieuse
imitation du catholicisme, un système d'habitudes à la
fois publiques et privées, propres à ranimer énergiquement

le sentiment soutenu de la solidarité sociale. Comme
ce sentiment ne saurait être assez complet sans celui de
la continuité historique propre à notre espèce, la philosophie
positive devra développer l'un de ses plus précieux
attributs politiques, en présidant à l'organisation d'un
vaste système de commémoration universelle, dont le
catholicisme ne put réaliser qu'une faible ébauche, vu
l'esprit trop étroit et trop absolu de la philosophie correspondante,
impuissante à concevoir suffisamment l'ensemble
du passé social. Un tel système, destiné à glorifier,
par tous les moyens convenables, les diverses phases
successives de l'évolution humaine, et les principaux
promoteurs des progrès respectifs, uniformément appréciés
d'après la saine théorie dynamique de l'humanité,
pourra d'ailleurs être assez heureusement combiné pour
offrir spontanément une haute utilité intellectuelle, en
popularisant la connaissance générale de cette marche
fondamentale. Quoique ces diverses indications ne puissent
être ici plus développées, j'espère qu'elles attireront
suffisamment l'attention du lecteur judicieux sur les fonctions
complémentaires de la corporation spéculative[31].
Relativement à l'influence sociale qui résulte nécessairement

de l'attribution initiale, l'expérience actuelle n'en
peut guère fournir la notion familière, puisque l'instruction
spéciale, de nos jours improprement qualifiée d'éducation,
ne laisse aucune forte impression morale d'où
puisse dériver l'autorité ultérieure des instituteurs primitifs,
dont le souvenir est bientôt effacé par les impulsions
actives. Mais une éducation réelle, suffisamment conforme
à sa destination sociale, devra naturellement disposer
les individus et les classes à une confiance générale envers
la corporation qui l'aura dirigée, de manière à lui conférer
une haute intervention consultative dans toutes
les opérations usuelles, soit privées, soit publiques, afin
d'y mieux assurer la judicieuse application journalière
des principes établis pendant la durée de l'initiation, et
dont aucun autre organe ne pourrait aussi bien concevoir
la saine interprétation. Par cela même, cette éminente
autorité, toujours placée au vrai point de vue d'ensemble,
et animée d'une impartialité sans indifférence,
exercera spontanément un haut arbitrage, plus ou moins
susceptible de régularisation, dans les divers conflits
inévitables déterminés par le mouvement social, et qu'il
serait ordinairement impossible de soumettre à une plus
sage appréciation. Cet office accessoire prendra surtout
une grande importance envers les relations internationales,
qui, ne pouvant être soumises à aucune autorité
temporelle, resteraient abandonnées à un insuffisant antagonisme,
si, d'une autre part, elles ne tombaient ainsi,
mieux qu'au moyen âge, sous la compétence directe de la
puissance spirituelle, seule assez générale pour être partout
librement respectée: d'où résultera un système diplomatique
entièrement nouveau, ou plutôt la cessation

graduelle de l'interrègne, très-imparfait, mais indispensable,
institué par la diplomatie afin de faciliter la grande
transition européenne, suivant les explications historiques
du cinquante-cinquième chapitre. Sans doute, les grands
conflits militaires, dont Bonaparte dut diriger le dernier
essor, sont désormais essentiellement terminés entre les différens
élémens de la république européenne; mais l'esprit
de divergence, plus difficile à contenir à mesure que les
rapports se généralisent davantage, saura bien y trouver
de nouvelles formes, qui, sans être aussi désastreuses,
exigeront néanmoins l'énergique intervention du pouvoir
modérateur. Cette même activité industrielle, dont l'universelle
prépondérance est si propre à consolider de
plus en plus l'état pacifique de cette grande communauté,
y pousse, d'une autre part, les diverses cupidités nationales
à des luttes indéfinies, par une commune disposition
à des monopoles antisociaux, que les vaines prédications
de la métaphysique économique ne sauraient contenir
suffisamment. Quoique l'uniforme établissement de
l'éducation positive doive déjà essentiellement modérer
cette vicieuse tendance, en atténuant l'importance exagérée
que l'anarchie spirituelle confère maintenant au
point de vue pratique, cette influence spontanée ne saurait
suffire contre un tel danger, si cette commune organisation
ne devait aussi faire naturellement surgir une
puissance directement antipathique à ces déplorables
collisions. Mais il est clair que la même autorité qui,
dans l'éducation proprement dite, aura convenablement
fondé la morale des peuples comme celle des individus
et des classes, deviendra nécessairement susceptible,
d'après cet ascendant universel, d'y subordonner, autant

que possible, dans la vie active, les divergences particulières,
tant nationales que personnelles.

Note 31:
Si une appréciation plus détaillée était ici possible, il faudrait
convenablement signaler, parmi ces fonctions complémentaires, une
attribution fort étendue, source nécessaire d'une grande influence
ultérieure pour le pouvoir spirituel, considéré comme juge naturel du
suffisant accomplissement des diverses conditions d'éducation, les unes
générales, les autres spéciales, propres aux différentes carrières sociales,
d'après un sage système d'examens publics dont il n'existe
encore qu'une ébauche partielle et imparfaite, mais qui, sous le
régime positif, devra recevoir un vaste développement usuel.

Après avoir ainsi défini la nature générale des attributions
propres au nouveau pouvoir spirituel, et de l'influence
nécessaire qui en dérive, il devient aisé de compléter
cette sommaire appréciation, en procédant à
l'examen rapide du caractère social de l'autorité correspondante,
surtout par comparaison, ou plutôt par contraste,
avec celui de l'autorité catholique au moyen
âge. Tandis que la puissance temporelle dépend finalement
d'une certaine prépondérance matérielle, de force
ou de richesse, dont l'inévitable empire est souvent subi
à regret, l'autorité spirituelle, à la fois plus douce et
plus intime, repose toujours sur une confiance spontanément
accordée à la supériorité intellectuelle et morale;
elle suppose préalablement un libre assentiment continu,
de conviction ou de persuasion, à une commune doctrine
fondamentale, qui règle simultanément l'exercice
et les conditions d'un tel ascendant, que la cessation de
cette foi ruine aussitôt. Mais la nature philosophique de
cette doctrine doit affecter profondément ces caractères
élémentaires, pareillement applicables à tous les modes
possibles du gouvernement moral. La foi théologique,
toujours liée à une révélation quelconque, à laquelle le
croyant ne saurait participer, est assurément d'une tout
autre espèce que la foi positive, toujours subordonnée
à une véritable démonstration, dont l'examen est permis
à chacun sous des conditions déterminées, quoique
l'une et l'autre résultent également de cette universelle
aptitude à la confiance, sans laquelle aucune société
réelle ne saurait jamais subsister. J'ai déjà suffisamment

assigné, au chapitre précédent, les caractères propres à
la foi nouvelle, en appréciant sa principale manifestation
historique. Or, il en résulte évidemment que l'autorité
positive est, de sa nature, essentiellement relative,
comme l'esprit de la philosophie correspondante: nul
ne pouvant tout savoir, ni tout juger, le crédit ainsi obtenu
par le plus éminent penseur offre nécessairement,
quoique plus étendu, une parfaite analogie avec celui
que lui-même accorde, à son tour, sur certains sujets,
à la plus humble intelligence. La terrible domination
absolue que l'homme a pu exercer sur l'homme, pendant
l'enfance de l'humanité, au nom d'une puissance
illimitée, appliquée à des intérêts dont la prépondérance
tendait à interdire toute délibération, est heureusement
à jamais éteinte, avec l'état mental d'où elle émanait:
et, de cette émancipation décisive, pourra seulement
découler le libre essor universel de notre dignité
et de notre énergie. Mais, quoique la foi positive ne
puisse être aussi intense, à beaucoup près, que la foi
théologique, l'expérience des trois derniers siècles a déjà
montré que, par elle-même, sans aucune organisation
régulière, elle peut désormais déterminer spontanément
une suffisante convergence sur des sujets convenablement
élaborés. L'universelle admission des principales
notions scientifiques, malgré leur fréquente oppositions
aux croyances religieuses, nous permet d'entrevoir
de quelle irrésistible prépondérance sera susceptible,
dans la virilité de la raison humaine, la force logique
des démonstrations véritables, surtout quand son extension
usuelle aux considérations morales et sociales
lui aura procuré toute l'énergie qu'elle comporte, et

dont son défaut actuel de généralité doit profondément
neutraliser l'essor. Une telle aptitude fondamentale est
loin, sans doute, de dispenser d'une véritable régularisation
de la foi positive dans le système de l'éducation universelle:
cette discipline est surtout indispensable envers
les notions les plus complexes, où l'assentiment unanime
est pourtant beaucoup plus essentiel, pour réagir
suffisamment contre les illusions et l'entraînement des
passions. Toutefois il est clair que si la foi nouvelle ne
comporte point la même plénitude d'ascendant que l'ancienne,
la nature de la philosophie et de la sociabilité
correspondantes ne l'exigent pas non plus: puisqu'il
s'agit d'un état mental qui, disposant spontanément à
la convergence, permet d'organiser une véritable unité
spirituelle, sans supposer la rigoureuse compression permanente
que l'état théologique avait dû laborieusement
établir pour prévenir, autant que possible, les profondes
discordances propres à une philosophie aussi vague
et arbitraire qu'absolue, outre que les intérêts réels sont
bien plus disciplinables que les intérêts chimériques. Il
existe donc, à cet égard, une suffisante harmonie générale
entre le besoin et la possibilité d'une discipline régulière
chez les intelligences modernes; du moins quand le régime
théologico-métaphysique, devenu éminemment
perturbateur, y aura totalement cessé. Ces considérations
tendent à dissiper spontanément les fâcheuses inquiétudes
théocratiques que soulève aujourd'hui toute
pensée quelconque de réorganisation spirituelle; puisque
la nature philosophique du nouveau gouvernement
moral ne lui permet nullement de comporter des usurpations
équivalentes à celles de l'autorité théologique.

Néanmoins, il ne faut pas croire, par une exagération
inverse, que ce régime positif ne soit pas, à sa manière,
susceptible de graves abus, inhérens à l'infirmité de
notre nature mentale et affective; leur suffisante répression
exigera même certainement une constante surveillance
sociale, qui, à la vérité, ne saurait manquer. La
science réelle ne se montre que trop aujourd'hui compatible
avec le charlatanisme, surtout chez les géomètres,
dont le langage mystérieux peut si aisément dissimuler,
auprès du vulgaire, une profonde médiocrité intellectuelle;
et les savans sont d'ailleurs tout aussi disposés à
l'oppression que les prêtres ont jamais pu l'être, quoiqu'ils
n'en puissent heureusement obtenir jamais les
mêmes moyens. Ainsi, l'esprit universel de critique sociale,
spontanément introduit par le régime monothéique
du moyen âge, comme une suite nécessaire de la séparation
des deux puissances, suivant les explications du
cinquante-quatrième chapitre, doit surtout remplir un
office continu dans le système final de la sociabilité moderne.
La désastreuse prépondérance que cet esprit exerce
aujourd'hui n'empêche pas qu'il ne devienne susceptible
d'une heureuse efficacité ultérieure, quand il sera, au
contraire, convenablement subordonné à l'esprit organique,
et régulièrement appliqué à contenir, autant que
possible, les abus propres au nouveau régime. Sans doute,
l'universelle propagation des connaissances réelles constituera
spontanément la plus solide garantie contre le
charlatanisme scientifique: car, lorsque, par exemple,
le langage algébrique sera, au degré élémentaire, devenu
vraiment vulgaire, le mérite de le parler ne dispensera
plus de toute autre qualité plus essentielle. Mais

ce correctif nécessaire ne saurait pourtant suffire, si la
nature du régime positif ne devait en même temps développer
aussi une continuelle surveillance critique, qui,
loin de tendre, comme aujourd'hui, à la subversion du
système, concourra régulièrement, au contraire, à en
consolider l'harmonie, parce qu'elle résultera directement
de sa constitution fondamentale, d'après laquelle
l'autorité spirituelle sera toujours légitimement soumise,
soit dans son origine, soit dans sa destination, à des
conditions de capacité et de moralité, rigoureusement
déterminées, dont le principe, universellement proclamé,
pourra toujours être invoqué à l'appui de tout reproche
convenablement motivé. Ces conditions initiales doivent
être surtout intellectuelles, tandis que les conditions
finales seront principalement morales. Les premières se
rapportent à l'ensemble des difficiles préparations, à la
fois logiques et scientifiques, qui doivent garantir l'aptitude
rationnelle des membres de la corporation spéculative,
à laquelle si peu de nos académiciens seraient
vraiment dignes d'être agrégés. Le même principe de
discipline intellectuelle que cette corporation aura communément
employé, pour interdire la discussion aux
esprits incompétens, pourra évidemment être tourné
contre ses propres fonctionnaires, lorsqu'ils n'auront
pas convenablement satisfait aux obligations correspondantes,
bien plus étendues et plus impérieuses à leur
égard qu'envers les simples fidèles. Quant aux autres
conditions, moins senties mais aussi nécessaires, elles
concernent directement l'exercice continu de l'autorité
spirituelle, qui, dans tous ses actes, doit être évidemment
soumise à l'ensemble des sévères prescriptions morales

qu'elle-même aura régulièrement imposées à chacun au
nom de tous. Depuis que le catholicisme a noblement
proclamé l'entière suprématie sociale de la morale, non-seulement
sur la force, mais même sur l'intelligence,
par suite de la séparation fondamentale des deux pouvoirs,
le plus chétif croyant a dû acquérir, d'après cette
règle universelle, un droit légitime de remontrance convenable
envers toute autorité quelconque qui en aurait
enfreint les communes obligations, sans excepter même
l'autorité spirituelle, plus spécialement obligée, au
contraire, à les respecter. Si une telle faculté a pleinement
existé sous le régime monothéique, malgré la tendance
fortement théocratique inhérente au principe religieux,
elle doit être, à plus forte raison, mieux compatible
encore avec la nature du régime positif, où tout
devient nécessairement discutable sous les conditions
convenables; outre que les prescriptions, générales ou
spéciales, de la morale positive seront beaucoup plus
précises et moins irrécusables que ne pouvaient l'être
celles de la morale religieuse. Tous ceux qui aspireront
alors au gouvernement spirituel de l'humanité sauront
ou apprendront bientôt qu'une profonde moralité n'est
pas moins indispensable qu'une haute capacité pour cette
grande destination: le discrédit universel qui atteindra
rapidement ceux qui dédaigneront ou méconnaîtront
cette alliance nécessaire, montrera que la société moderne,
dont la foi ne saurait être aveugle, ne supporte
pas longtemps l'oppressive prétention de nos habiles à dominer
le monde sans lui rendre réellement aucun service continu.

L'ensemble des considérations qui ont suivi le résumé

final de notre élaboration historique constitue maintenant
ici une suffisante détermination générale du but,
de la nature et du caractère propres à la grande réorganisation
spirituelle qui doit nécessairement commencer
et diriger la régénération totale vers laquelle nous avons
vu, chez l'élite de l'humanité, directement converger de
plus en plus, dès le moyen âge, le cours permanent de
tous les divers mouvemens sociaux. Quant à la réorganisation
temporelle consécutive, dont l'étude du passé
nous a déjà nettement indiqué l'esprit essentiel, il est
clair, d'après nos explications antérieures, que son appréciation
directe et spéciale, aujourd'hui trop prématurée
pour comporter la précision et la rigueur convenables,
ne pourrait actuellement offrir qu'une dangereuse
concession à de vicieuses habitudes politiques, qu'il s'agit,
avant tout, de réformer; car nous avons hautement
reconnu que la fondation du nouveau système social avorterait,
de toute nécessité, tant qu'elle ne serait pas d'abord
entreprise seulement dans l'ordre spirituel ou
européen, et que le point de vue temporel ou national
conserverait encore sa prépondérance empirique. Mais,
sans méconnaître jamais cette grande prescription logique,
je crois maintenant devoir arrêter directement
l'attention du lecteur sur le vrai principe général de la
coordination élémentaire propre à l'économie finale des
sociétés modernes; puisque la notion fondamentale d'un
tel classement deviendra naturellement indispensable au
nouveau pouvoir spirituel pour se former une idée suffisamment
nette du milieu social correspondant, afin d'y
adapter convenablement l'ensemble de l'éducation positive,
dont le but politique resterait autrement trop peu

déterminé. Or, d'un autre côté, ce principe hiérarchique,
posé dès le début de ce Traité, a reçu depuis une confirmation
pleinement décisive par l'extension graduelle
qu'il a spontanément acquise dans le cours entier des
cinq volumes précédens; en sorte que nous n'avons plus
ici qu'à ébaucher sommairement son appréciation directe,
pour faire suffisamment concevoir sa destination
universelle, comme je l'ai annoncé aux cinquantième et
cinquante-unième chapitres; en renvoyant d'ailleurs au
Traité spécial de philosophie politique, déjà promis à
tant d'autres titres, des explications développées qui seraient
actuellement déplacées.

Avant de procéder immédiatement à cette importante
indication, il faut d'abord écarter entièrement la distinction
vulgaire entre les deux sortes de fonctions respectivement
qualifiées de publiques et privées. Cette division
empirique, propre à nos mœurs transitoires, constituerait,
en effet, un obstacle insurmontable à toute saine
conception du classement social, par l'impossibilité de
ramener cette vaine démarcation à aucune vue rationnelle.
Dans toute société vraiment constituée, chaque
membre peut et doit être envisagé comme un véritable
fonctionnaire public, en tant que son activité particulière
concourt à l'économie générale suivant une destination
régulière, dont l'utilité est universellement sentie: sauf
l'existence oisive ou purement négative, toujours de plus
en plus exceptionnelle, et que la sociabilité moderne
fera bientôt disparaître essentiellement. Il n'en saurait
être autrement qu'aux époques de grande transition,
lorsqu'une civilisation se développe sous une autre antérieure
et hétérogène: car alors les nouveaux élémens

sociaux, quoique éminemment actifs, ne pouvant être
rationnellement annexés à l'ordre normal envers lequel
ils sont étrangers, et souvent hostiles, doivent, en effet,
se présenter comme uniquement relatifs à des impulsions
individuelles, dont la convergence finale n'est pas encore
assez appréciable. Nous avons historiquement reconnu,
au cinquante-troisième chapitre, que la distinction dont
il s'agit fut totalement incompatible avec le régime théocratique,
ainsi qu'on le voit encore chez les peuples où
ce régime initial a suffisamment persisté, surtout dans
l'Inde, principal type à cet égard, et où le plus humble
artisan offre, à un degré très-prononcé, un véritable
caractère public. La même remarque, quoique moins
saillante, reste applicable aussi à l'ordre grec, et principalement
à l'ordre romain, beaucoup mieux caractérisé;
mais il faut, en ce nouveau cas, n'avoir égard qu'à la
population libre, dont tous les membres avaient habituellement
une évidente destination militaire, les uns
comme capitaines, les autres comme soldats, suivant
une distinction toujours essentiellement héréditaire,
émanée du système précédent. Avec une pareille restriction,
cette observation s'étend encore au régime du
moyen âge, du moins tant que son génie propre a pu
demeurer suffisamment prononcé: tous les hommes libres
y présentaient toujours un certain caractère politique,
irrécusable jusque chez le moindre chevalier, sauf
les inégalités de degré et les intermittences d'activité.
C'est seulement à la fin de cette époque intermédiaire,
quand la grande transition a directement commencé,
surtout d'après l'essor industriel succédant partout à l'abolition
de la servitude, que l'on voit spontanément

surgir une distinction usuelle entre les professions publiques
et les professions privées, suivant qu'elles se rapportaient
ou aux fonctions normales de l'ordre antérieur,
subsistant quoique déclinant, ou aux opérations essentiellement
partielles et empiriques des nouveaux élémens
sociaux, dont nul ne pouvait alors apercevoir la tendance
nécessaire vers une autre économie générale. Une
telle distinction dut ensuite se développer de plus en
plus, à mesure que s'accomplissait le double mouvement
préparatoire, à la fois négatif et positif, que nous avons
reconnu propre à l'évolution moderne; en sorte que
l'histoire totale de cette notion temporaire représente
spontanément, à sa manière, notre appréciation de l'ensemble
du passé; coïncidence qui, sans doute, n'a rien
de fortuit, et qui doit pareillement se reproduire à tout
autre égard, si notre théorie historique est la fidèle expression
générale de la réalité sociale. Toutefois la plus
complète intensité d'une semblable démarcation doit se
rapporter véritablement à la seconde des trois phases
successives que nous a présentées cet âge transitoire, pendant
que le régime ancien conservait, en apparence,
toute sa prépondérance politique; car, sous la phase
suivante, où l'essor industriel a pris assez d'importance
pour que les gouvernemens européens commencent à y
subordonner directement leurs combinaisons pratiques,
la tendance spontanée de l'évolution moderne vers une
nouvelle coordination sociale devient déjà graduellement
appréciable, au point d'imprimer aux grandes existences
industrielles un caractère public de plus en plus prononcé.
Enfin, depuis le début de la crise finale, ce changement
est devenu tellement tranché qu'il indique une

inévitable inversion de la disposition antérieure dans le
nouvel état de société, caractérisé non-seulement quant
à l'ordre spirituel, ce qui est évident, mais aussi quant
à l'ordre temporel, par l'extinction presque totale du
genre d'activité qui constituait d'abord les professions
publiques, et par la prépondérance normale des fonctions
jadis privées; le gouvernement proprement dit,
sous l'un et l'autre aspect, n'étant dès lors, comme autrefois
en sens contraire, qu'une application plus complète
et plus générale de la destination habituelle. Néanmoins
la distinction temporaire que nous apprécions
persistera nécessairement, à un certain degré, jusqu'à ce
que la conception fondamentale du nouveau système
social soit devenue assez nette et assez familière pour
développer un sentiment élémentaire d'utilité publique,
d'abord parmi les chefs des divers travaux humains, et
même ensuite chez les moindres coopérateurs. La dignité
qui anime encore le plus obscur soldat dans l'exercice de
ses plus modestes fonctions n'est point, sans doute, particulière
à l'ordre militaire; elle convient également à
tout ce qui est systématisé; elle ennoblira un jour les plus
simples professions actuelles, quand l'éducation positive,
faisant partout prévaloir une juste notion générale
de la sociabilité moderne, aura pu rendre suffisamment
appréciable à tous la participation continue de chaque
activité partielle à l'économie commune. Ainsi, la cessation
vulgaire de la division encore existante entre les
professions privées et les professions publiques dépend
nécessairement de la régénération universelle des idées
et des mœurs modernes. Mais, en vertu même de cette
intime connexité, les vrais philosophes, dont les conceptions

doivent toujours devancer, à un certain degré, la
raison commune, ne sauraient aujourd'hui se représenter
convenablement l'ensemble du nouveau système social,
s'ils ne s'affranchissent préalablement d'une telle distinction,
propre seulement à l'âge transitoire. Ils devront
donc concevoir désormais comme publiques toutes les
fonctions qualifiées actuellement de privées, après avoir
d'abord judicieusement écarté de l'économie finale, suivant
les indications de la saine théorie historique, les
diverses fonctions destinées à disparaître essentiellement.
En conséquence, nous supposerons ici éliminé tout ce
qui se rapporte aux divers débris quelconques de l'état
préliminaire, non-seulement théologique, mais même
métaphysique; quoique ces derniers soient aujourd'hui
beaucoup plus bruyans, ils ne sont pas, au fond, plus
vivaces. D'après une telle préparation, l'économie moderne
ne présentant plus que des élémens homogènes,
dont la convergence est nettement appréciable, il devient
possible de concevoir l'ensemble de la hiérarchie
sociale, qui restera inintelligible tant qu'on s'efforcera
d'y combiner irrationnellement les classes vraiment ascendantes
avec les classes inévitablement descendantes.
Le lecteur doit maintenant comprendre l'importance
philosophique de l'explication préalable que nous venons
d'achever. Quoique cette élévation finale des professions
privées à la dignité de fonctions publiques ne
doive, sans doute, rien changer d'essentiel au mode actuel
de leur exercice spécial, elle transformera profondément
leur esprit général, et devra même affecter beaucoup
leurs conditions usuelles. Tandis que, d'une part,
une telle appréciation normale développera, chez tous

les rangs quelconques de la société positive, un noble
sentiment personnel de valeur sociale, elle y fera, d'une
autre part, sentir la nécessité permanente d'une certaine
discipline systématique, naturellement incompatible
avec le caractère purement individuel, et tendant à garantir
les obligations, soit préliminaires, soit continues,
propres à chaque carrière. En un mot, ce simple changement
constituera spontanément un symptôme universel
de la régénération moderne.

Le principe essentiel de la nouvelle coordination sociale,
dont je dois maintenant indiquer l'appréciation
directe, a été d'abord destiné, au commencement de
ce Traité (voyez la deuxième leçon), à établir la vraie
hiérarchie des sciences fondamentales, d'après le degré
de généralité et d'abstraction de leur sujet propre, suivant
la nature des phénomènes correspondans: telle fut
aussi, dans mon évolution personnelle, la première
source de cette conception philosophique. Nous avons
ensuite reconnu, sans aucune vaine prévention systématique,
que la même loi logique fournissait spontanément
la meilleure distribution intérieure de chaque
partie successive de la philosophie inorganique. En s'étendant
à la philosophie biologique, elle y a pris un
caractère plus actif, plus rapproché de sa destination
sociale: passant de l'ordre des idées et des phénomènes
à l'ordre réel des êtres eux-mêmes, ce principe taxonomique,
convenablement appliqué, est aussi devenu
apte à représenter exactement la véritable coordination
naturelle maintenant établie par les zoologistes rationnels
pour l'ensemble de la série animale. Par une dernière
extension, nous y avons directement rattaché, au

cinquantième chapitre, la base essentielle de toute la
statique sociale: et, enfin, l'élaboration dynamique de
la leçon précédente vient d'y puiser la détermination de
l'ordre général des diverses évolutions élémentaires
propres à la sociabilité moderne. Une suite aussi décisive
d'applications capitales, érige désormais, j'ose le
dire, un tel principe philosophique en loi fondamentale
de toute hiérarchie quelconque: l'universalité nécessaire
des lois logiques explique d'ailleurs naturellement cet
ensemble de coïncidences successives, qui ne devaient,
sans doute, rien offrir de fortuit. Ainsi, dans chaque
société régulière, quelles qu'en puissent être la nature
et la destination, les diverses activités partielles se subordonnent
toujours entre elles suivant le degré de généralité
et d'abstraction propre à leur caractère habituel.
Cette règle nécessaire ne sera jamais démentie par l'exacte
appréciation des divers cas réels; pourvu que, suivant
son esprit, on ne l'applique qu'à un véritable système,
d'ailleurs quelconque, formé d'élémens homogènes,
convergeant tous vers une destination commune, au lieu
de l'incohérente coexistence d'activités discordantes. La
société antique, soit théocratique, soit militaire, la
seule, comme nous l'avons vu, qui ait pu jusqu'ici être
pleinement systématisée, a toujours offert une coordination
évidemment conforme à ce principe universel,
dont la notion sociale ne saurait être aujourd'hui mieux
éclaircie que d'après ce type caractéristique, considéré
même dans les faibles vestiges que notre civilisation en
conserve encore; surtout dans l'organisme militaire,
resté, sous ce rapport, plus nettement appréciable qu'aucun
autre, et où la hiérarchie nécessaire qui subordonne

constamment les agens moins généraux à de plus généraux
devient tellement prononcée qu'elle demeure même
profondément indiquée par les qualifications usuelles. Il
serait donc ici superflu de prouver expressément que la
société nouvelle, une fois parvenue à l'état d'homogénéité
et de consistance convenable à sa nature, ne saurait
comporter d'autre classification normale, appliquée seulement
à des élémens d'un autre ordre; ainsi que l'annoncent
directement les divers classemens partiels qui s'y
sont déjà spontanément réalisés, pendant le cours de la
grande transition moderne. En conséquence, la véritable
difficulté philosophique se réduit essentiellement, à ce
sujet, à bien apprécier les différens degrés de généralité
ou, ce qui revient au même, d'abstraction, inhérens aux
différentes fonctions de l'organisme positif. Or, par une
anticipation indispensable, cette opération a été presque
entièrement accomplie, quoiqu'à une autre fin, dès le
début de ce volume; et les volumes précédens avaient
spontanément amené les principales indications propres
à compléter une telle explication, du moins en la bornant
au degré de développement que nous ne devons
point dépasser ici: en sorte qu'il ne nous reste plus, sous
ce rapport, qu'à combiner directement ces différentes
notions, pour en faire suffisamment ressortir la conception
rationnelle de l'économie finale.

Considérée du point de vue le plus philosophique, la
progression sociale s'est d'abord présentée à nous, dans
son ensemble, au cinquante-unième chapitre, comme
une sorte de prolongement nécessaire de la série animale,
où les êtres sont d'autant plus élevés qu'ils se rapprochent
davantage du type humain, tandis que, d'une autre part,

l'évolution humaine est surtout caractérisée par sa tendance
constante à faire de plus en plus prévaloir les divers
attributs essentiels qui distinguent l'humanité
proprement dite de la simple animalité. Quoique
l'ordre dynamique, dont les degrés sont beaucoup plus
tranchés, dût être éminemment propre à fonder une telle
conception, elle doit évidemment convenir aussi à l'ordre
statique, d'après l'intime connexité, directement
établie au quarante-huitième chapitre, entre les lois
d'harmonie et les lois de succession, pour l'étude rationnelle
des phénomènes sociaux. Ainsi la hiérarchie sociale
doit pareillement offrir, en principe, une extension
spontanée de l'échelle animale: en sorte que les caractères
qui y séparent les diverses classes doivent être,
avec une moindre intensité, essentiellement analogues à
ceux qui distinguent les différens degrés d'animalité.
Telle est la première base inébranlable que la philosophie
positive fournira naturellement à la subordination
sociale, dès lors scientifiquement rattachée au même
titre fondamental d'où l'homme conclut justement sa
propre supériorité sur tous les autres animaux. La dignité
animale est essentiellement mesurée par l'ascendant du
système nerveux, principal siége de l'animalité, et la
dignité sociale par la prépondérance plus ou moins prononcée
des plus éminentes facultés propres à ce système;
quoique la vie purement organique, fond primitif de
toute existence, doive d'ailleurs, en l'un et l'autre cas,
toujours rester plus ou moins dominante, comme je l'ai
expliqué en son lieu. D'après la tendance spontanée à
l'universelle application du type humain, qui caractérise
nécessairement, suivant notre théorie, la philosophie

initiale, les idées de hiérarchie ont dû être d'abord tirées
constamment de l'ordre intérieur des sociétés humaines
pour être ensuite transportées à divers autres
sujets. La philosophie finale, qui d'abord, au contraire,
procède surtout du monde à l'homme, puisera désormais,
en sens inverse, les notions de subordination dans l'appréciation
directe de l'ordre extérieur, plus simple,
mieux tranché et plus fixe, afin que leur extension sociale
puisse logiquement contenir l'influence dissolvante
de l'esprit sophistique, dont l'essor accompagne malheureusement
le progrès naturel de notre intelligence.
C'est ainsi que la science et la théologie, considérant
l'homme, l'une comme le premier des animaux, l'autre
comme le dernier des anges, conduisent, sous ce rapport,
suivant des voies opposées, à des résultats essentiellement
équivalens, quoique d'une stabilité fort inégale,
d'après la commune prépondérance nécessaire,
rationnelle ou instinctive, réelle ou chimérique, d'un
même type fondamental. On ne saurait donc contester
l'éminente aptitude de la philosophie positive à
consolider spontanément les saines idées de subordination
sociale en les liant profondément, par des
nuances moins tranchées et plus délicates, mais non
moins réelles, au même principe universel qui, dans
l'échelle générale des êtres vivans, place d'abord la vie
animale proprement dite au-dessus de la simple vie organique,
et ensuite constitue la série successive des
divers degrés essentiels de l'animalité.

Une première application de cette théorie hiérarchique
à l'ensemble de la nouvelle économie sociale, conduit
à y concevoir la classe spéculative au-dessus de la

masse active, comme je l'ai précédemment établi: puisque
la première offre certainement un essor plus complet des
facultés de généralisation et d'abstraction qui distinguent
le plus la nature humaine; à moins qu'une insuffisante
moralité n'y vienne paralyser la spiritualité, ce qui, en
temps normal, ne peut constituer que des anomalies purement
individuelles, dont la répression possible deviendra
l'objet continu d'une sage discipline. Quand la séparation
fondamentale des deux puissances élémentaires fut d'abord
introduite dans l'organisme social par le régime
monothéique du moyen âge, il ne faut pas croire que la
supériorité légale du clergé relativement à tous les autres
ordres résultât uniquement, ni même principalement,
de son caractère religieux. Elle dérivait
surtout d'un principe plus profond et plus universel,
suivant la tendance involontaire de l'appréciation humaine
vers la prééminence spéculative. L'accroissement
effectif de cette tendance constante, malgré la décadence
continue des influences purement religieuses, montre
clairement qu'elle est plus désintéressée qu'on n'a coutume
de le supposer, et qu'elle indique directement
une disposition spontanée de notre intelligence à estimer
davantage les conceptions les plus générales.
Mais, par cela même, cette première subordination ne
pourra devenir irrévocablement réalisable, dans l'économie
positive, que lorsque les élémens actuels de la nouvelle
classe spéculative seront enfin suffisamment dégagés
de la spécialité dispersive qui, après avoir été indispensable
à leur préparation, constitue aujourd'hui le
principal obstacle à leur installation sociale, certainement
impossible sans leur propre systématisation

préalable[32]. Quand la régénération philosophique aura convenablement
ramené ces divers élémens à une véritable
unité, d'ailleurs pleinement compatible avec une saine
répartition intérieure, correspondante à la diversité secondaire
des besoins et des aptitudes, alors seulement
cette classe obtiendra réellement l'éminente position que
comporte sa nature, et dont sa présente situation ne
peut donner qu'une très-faible idée. Une superficielle
appréciation pourrait d'abord faire envisager cette prééminence
nécessaire de la dignité spéculative comme
contraire à notre principe fondamental de la séparation
des deux puissances; mais les explications du cinquante-quatrième
chapitre, suffisamment complétées ci-dessus,

préviendront, j'espère, chez tout lecteur judicieux, une
aussi grave inconséquence; puisque nous avons directement
reconnu que, dans la sociabilité moderne, la considération
et la puissance étaient nécessairement distribuées
selon des lois tellement différentes, que leurs degrés
supérieurs s'excluent essentiellement. Or il s'agit ici de
l'ordre de dignité, et non de l'ordre de pouvoir, du rang
occupé dans l'estime universelle et non de l'influence directe
exercée sur les actes réels. Bien loin que la prééminence
nécessaire de la classe spéculative sous le premier
aspect puisse aucunement altérer l'indispensable séparation
des deux puissances, c'est par là, au contraire, que
cette division doit être suffisamment consolidée: car,
si celle des deux forces positives qui est inévitablement
inférieure en ascendant temporel, l'était aussi en
considération sociale, une telle pondération serait aussitôt
détruite, par l'entière dégradation de l'autorité
spirituelle. C'est précisément de l'opposition naturelle
de ces deux sortes de suprématie que résultera entre
les deux pouvoirs un état normal de rivalité générale,
heureusement incompatible avec le despotisme
prolongé d'aucun d'eux, et qui, malgré sa tendance
inévitable à susciter quelquefois de graves conflits,
n'en constituera pas moins, comme je l'ai montré,
la principale source régulière du mouvement politique.
Du reste, en se reportant au principe philosophique de
notre théorie hiérarchique, il est clair que la même
conception scientifique qui établit la dignité supérieure
de la classe spéculative, indique directement la prépondérance
pratique du pouvoir actif en la rattachant à
l'ascendant nécessaire de la vie organique proprement

dite chez les plus éminentes natures animales, sans
excepter la nature humaine, même parvenue à son plus
noble développement social, suivant les explications
décisives des quarantième et cinquante-unième chapitres.

Note 32:
Dans leur dédain stupide pour toute philosophie générale, la
plupart des savans actuels, surtout en France, ne comprennent pas, à
cet égard, que leur aveugle antipathie est en réalité nécessairement
contraire au juste sentiment de dignité sociale que leur inspire spontanément
le caractère spéculatif. Il est pourtant sensible que si cette
opposition rétrograde à l'essor de tout esprit philosophique pouvait
effectivement prévaloir, les praticiens viendraient bientôt, sous la
même impulsion plus prolongée, discréditer à leur tour l'esprit scientifique
proprement dit. Le régime de la spécialité, naturellement lié à
la prépondérance des applications directes, conduirait nécessairement
les simples ingénieurs à éliminer les vrais savans, aux mêmes titres que
ceux-ci proclament aujourd'hui contre les véritables philosophes.
Arguant avec raison de la généralité supérieure de leurs conceptions
habituelles pour légitimer leur prééminence mentale sur les praticiens,
comment ces savans ne comprennent-ils pas que des vues encore plus
générales doivent assurer à l'esprit philosophique, sous la seule condition
d'une suffisante positivité, une supériorité non moins légitime sur
l'esprit scientifique actuel? L'inconséquence évidente d'une telle disposition
ne peut s'expliquer réellement que par l'influence d'un déplorable
empirisme, spontanément rattaché à des instincts égoïstes que
j'ai déjà suffisamment caractérisés.

Nous avons ainsi suffisamment apprécié la principale
division sociale, celle qui correspond aux deux modes
les plus distincts de l'existence humaine, et qui régularise
les deux manières les plus différentes de classer les
hommes, selon la capacité ou selon la puissance. Il devient
dès lors facile de caractériser, d'après le même
principe hiérarchique, la plus importante subdivision
de chacune de ces deux grandes classes, déjà indiquée
d'ailleurs, quoiqu'à une autre fin, au début de ce volume.
Quant à la classe spéculative, elle se décompose
évidemment en deux très-distinctes, suivant les deux
directions fort différentes qu'y prend le commun esprit
contemplatif, tantôt philosophique ou scientifique, tantôt
esthétique ou poétique. Malgré la similitude essentielle
de mœurs et d'opinions qui doit rapprocher spontanément
ces deux natures contemplatives, en les
séparant nettement de la nature active, leur évidente
diversité n'en constitue pas moins une nouvelle application
irrécusable de notre théorie de coordination. Quelle
que soit l'importance sociale des beaux-arts, comme je
l'ai soigneusement expliqué aux cinquante-troisième et
cinquante-sixième chapitres, et quoique l'avenir leur
réserve une éminente mission, que j'indiquerai directement
à la fin de ce volume, il n'est pas douteux que
le point de vue esthétique ne soit moins général et
moins abstrait que le point de vue scientifique ou philosophique.
Celui-ci est immédiatement relatif aux

conceptions fondamentales destinées à diriger l'exercice
universel de la raison humaine; tandis que l'autre se
rapporte seulement aux facultés d'expression, qui ne
sauraient jamais occuper le premier rang dans notre
système mental: en sorte que, chez la classe philosophique,
le type humain s'approche nécessairement davantage
de sa perfection caractéristique, par un essor
supérieur des facultés d'abstraire, de généraliser et de
coordonner, qui constituent certainement la principale
prééminence de l'humanité sur l'animalité. Le principe
biologique de notre hiérarchie sociale représente directement
cette inégalité nécessaire entre les deux classes
spirituelles: car si, en descendant l'échelle animale, les
aptitudes industrielles sont celles qui, à raison de leur
dignité inférieure, persistent le plus longtemps, on voit
aussi les aptitudes esthétiques, sans se prolonger, à beaucoup
près, autant, disparaître néanmoins plus tard que
les aptitudes scientifiques, lesquelles, appréciées suivant
leur attribut essentiel d'une certaine prévision des phénomènes,
cessent ainsi bien plus promptement que toutes
les autres, en témoignage incontestable de leur universelle
suprématie. Pour la classe active ou pratique, qui
nécessairement embrasse l'immense majorité, son développement
plus complet et plus prononcé a déjà dû
rendre ses divisions essentielles encore plus tranchées et
mieux appréciables; en sorte que, à leur égard, la
théorie hiérarchique n'a guère qu'à rationnaliser les
distinctions consacrées jusqu'ici par l'usage spontané. Il
faut, à cet effet, y considérer d'abord la principale décomposition
de l'activité industrielle, suivant qu'elle
se borne à la production proprement dite, ou qu'elle se

rapporte à la transmission des produits: le second cas
est évidemment supérieur au premier quant à l'abstraction
des opérations et à la généralité des rapports; aussi
est-il plus exclusivement propre à l'humanité. On doit
ensuite subdiviser chacun d'eux selon que la production
concerne la simple formation des matériaux ou leur élaboration
directe, et que la transmission est immédiatement
relative aux produits mêmes ou seulement à leurs
signes représentatifs: il est clair que, des deux parts, le
dernier ordre industriel présente un caractère plus général
et plus abstrait que le précédent, conformément à
notre règle constante de classement. Ces deux décompositions
successives constituent spontanément la vraie hiérarchie
industrielle, en plaçant au premier rang les
banquiers, à raison de la généralité et de l'abstraction
supérieures de leurs opérations propres, ensuite les
commerçans proprement dits, puis les manufacturiers,
et enfin les agriculteurs, dont les travaux sont nécessairement
plus concrets et les relations plus spéciales que
chez les trois autres classes pratiques.

À cette coordination fondamentale de la nouvelle économie
sociale, il serait ici déplacé d'ajouter aucune subdivision
plus secondaire, soit spéculative, soit active; outre
que des distinctions trop multipliées, quelle qu'en fût
l'homogénéité, offriraient d'abord le grave inconvénient
d'altérer ou de dissimuler l'unité nécessaire des classes
correspondantes. Quand le progrès de la réorganisation
positive en aura suffisamment indiqué la nécessité, il
sera facile de les déterminer graduellement par l'application
plus prolongée du même principe hiérarchique,
sans qu'il convienne de trop anticiper, à cet égard,

sur les besoins successifs. C'est pourquoi je m'abstiens à
dessein de combiner ici les diverses indications spontanément
obtenues dans les volumes précédens quant à la
décomposition rationnelle de l'ordre spéculatif, soit
scientifique, soit même esthétique, afin d'éviter toute
discussion prématurée, qui pourrait faire oublier ou
méconnaître la principale considération. Je dois seulement,
envers le premier, rappeler directement la remarque
déjà mentionnée, au début de ce volume, sur
la distinction provisoire entre l'esprit scientifique proprement
dit et l'esprit vraiment philosophique. Tout en
appliquant cette distinction dans notre élaboration dynamique,
qui sans cela eût été confuse, j'ai soigneusement
averti qu'elle ne pouvait avoir qu'une simple
destination historique, pour la partie de la transition
moderne où ces deux esprits ont été, en effet, exceptionnellement
séparés; mais qu'une telle division devait être
radicalement écartée pour la conception statique de l'ordre
final, dont elle empêcherait directement l'appréciation
rationnelle, comme reposant sur une vicieuse opposition
entre des facultés essentiellement identiques, sauf les
inégalités de degré. Quoique j'aie eu ci-dessus implicitement
égard à cette indispensable condition, son importance
me détermine cependant, afin de prévenir toute
incertitude, à en formuler ici une dernière expression
directe, en indiquant que, à l'état positif, la science et
la philosophie, ainsi qu'elles doivent être conçues l'une
et l'autre, seront désormais entièrement confondues;
en sorte que le reste de ce volume emploiera indifféremment
l'une ou l'autre dénomination.

Envers les subdivisions ultérieures de la hiérarchie

positive, la seule considération vraiment essentielle qu'il
faille signaler ici, consiste en ce qu'elles émaneront toujours
du même principe fondamental qui vient de nous
fournir les distinctions primordiales, de façon à maintenir
constamment l'unité nécessaire du classement social.
Pour caractériser nettement une telle uniformité, il suffira
de l'étendre directement à la plus extrême subordination
industrielle, celle qui, dans chaque espèce de
travaux, existe entre l'entrepreneur proprement dit et
l'opérateur immédiat. Or cette coordination, la plus élémentaire
de toutes, et qui, par suite, comporte, surtout
aujourd'hui, les plus dangereuses collisions, à raison
de la continuité et de l'intimité des contacts, se
rattache évidemment à notre principe hiérarchique;
puisque le caractère propre de l'entrepreneur est certainement
plus général et plus abstrait que celui du simple
ouvrier, dont l'action et la responsabilité sont moins
étendues. Ainsi cette dernière subordination, si importante
à consolider, n'est assurément, en elle-même, ni
plus arbitraire, ni moins immuable qu'aucune des autres:
à l'état normal, elle ne constitue pas davantage un abus
de la force ou de la richesse, et repose sur les mêmes
titres que les relations les moins contestées. Quoi qu'il en
soit, il n'est plus douteux que le principe propre à expliquer
ainsi, conformément aux indications spontanées
de la raison publique, à la fois les cas les plus généraux
et les plus particuliers, s'adaptera sans effort à une pareille
appréciation des divers cas intermédiaires, aussitôt
que l'application sociale l'exigera véritablement, malgré
qu'on doive maintenant écarter, à ce sujet, toute vicieuse
anticipation.


Par une facile combinaison des différentes indications
qui précèdent, chacun peut désormais concevoir spontanément
une première esquisse rationnelle de l'ensemble
de l'économie positive, régulièrement disposé en une
seule série statique, ordonnée suivant la généralité et
l'abstraction toujours décroissantes du caractère social
correspondant, et destinée à servir de base ultérieure à
toute saine spéculation quelconque sur l'harmonie finale
des sociétés modernes. La subordination normale qui en
résulte sera naturellement consolidée d'après son intime
homogénéité; puisque, dans une telle hiérarchie,
chaque classe ne peut méconnaître la dignité supérieure
des précédentes qu'en altérant aussitôt son propre titre
essentiel envers les suivantes, vu l'uniformité constante
du principe de coordination: les classes même les plus
inférieures ne sauraient oublier que ce principe coïncide
nécessairement avec celui qui, plus largement appliqué,
légitime la supériorité de l'homme envers tous les autres
animaux: on voit, en outre, d'après les explications du
cinquantième chapitre, que ce même principe hiérarchique,
étendu jusqu'à l'ordre domestique, y comprend la
véritable loi de la subordination des sexes.

En imposant régulièrement des obligations morales
d'autant plus étendues et plus sévères à mesure que les
influences sociales deviennent plus générales, la commune
éducation fondamentale, ultérieurement complétée
par des institutions convenables, tendra directement
à contenir d'ailleurs, autant que possible, les abus inhérens
à ces inégalités nécessaires. Mais, en outre, la série
statique, considérée en sens inverse, offre, par sa nature,
une compensation inévitable, quoique insuffisante,

directement propre à neutraliser d'exorbitantes
prétentions; car, à mesure que les opérations sociales
deviennent ainsi plus particulières et plus concrètes,
leur utilité réelle devient aussi, de toute nécessité, plus
directe et moins contestable, et par suite mieux assurée;
en même temps, l'existence est plus indépendante[33] et
la responsabilité moins étendue, en raison des relations
plus circonscrites et d'une correspondance plus

immédiate aux besoins les plus indispensables: en sorte que,
si les premiers rangs s'honorent justement d'une coopération
plus éminente et plus difficile, les derniers s'attribuent
légitimement, à leur tour, un office plus certain
et plus urgent; en restreignant suffisamment leurs
désirs, ceux-ci pourraient provisoirement subsister par
eux-mêmes, sans dénaturer leur caractère essentiel, tandis
que les autres ne le pourraient aucunement. Outre
les garanties naturelles qu'une telle opposition fournit directement
à l'harmonie sociale, elle est évidemment très-favorable
au bonheur privé, qui, une fois qu'est suffisamment
consolidée la satisfaction des principales nécessités,
dépend surtout d'une moindre sollicitude habituelle,
du moins dans les cas, de plus en plus communs désormais,
où le caractère individuel est assez conforme à la
condition sociale; de façon que les derniers rangs des
populations positives pourront, à cet égard, tirer d'importantes
ressources de l'heureuse insouciance qui leur
est propre, et qui constituerait, au contraire, un grave
défaut chez des classes plus élevées. Il est clair d'ailleurs
que ces différentes tendances élémentaires de la nouvelle
économie ne pourront obtenir une pleine efficacité sociale
que lorsque le système fondamental de l'éducation
universelle aura convenablement développé les
mœurs et les attributs qui doivent y distinguer les divers
ordres, et dont la confusion actuelle ne saurait offrir
aucune idée: mais, à raison même d'une telle corrélation,
je devais ici indiquer sommairement tous ces
aperçus, afin de mieux signaler les conditions essentielles
de la grande élaboration philosophique qui doit
servir de base à l'éducation positive.

Note 33:
Au sujet de cette indépendance croissante, il importe ici de résoudre
sommairement une objection très-naturelle, suscitée par l'apparente
contradiction d'une telle remarque avec une autre notion plus essentielle
établie, dès le début de ce Traité, envers la hiérarchie scientifique,
première source philosophique de notre théorie actuelle du
classement universel: car nous avons alors reconnu (voyez la deuxième
leçon) que l'indépendance des spéculations humaines augmentait
nécessairement avec leur généralité, tandis qu'ici nous voyons les
opérations sociales devenir spontanément plus indépendantes à mesure
qu'elles sont plus particulières. Mais l'opposition est facile à expliquer,
en ayant suffisamment égard à la différence inévitable entre la
vie spéculative et la vie active. Dans l'ordre théorique, où le but n'est
que de penser, il est clair que les conceptions les plus abstraites doivent
le moins dépendre de toutes les autres, qui leur sont, au contraire,
essentiellement subordonnées. Il n'en peut plus être ainsi dans l'ordre
pratique, où il faut surtout exister et agir, ce qui doit ériger l'actualité
des opérations en principale condition de leur indépendance, dès lors
croissante quand les fonctions deviennent plus concrètes et moins générales.
Cette marche inverse des deux séries positives sous un aspect
aussi important ne constitue donc aucune contradiction véritable:
elle signale seulement un nouveau motif essentiel de comprendre combien
est réelle et indispensable notre distinction fondamentale entre
les deux modes principaux de la vie sociale; distinction sans laquelle
il serait impossible, à tous égards, d'établir aucune exacte appréciation
de l'ensemble de l'économie moderne.


Considérée quant aux degrés successifs de la prépondérance
matérielle, désormais mesurée surtout par la richesse,
notre série statique présente nécessairement des
résultats opposés, selon qu'on y envisage l'ordre spéculatif
ou l'ordre actif; car, dans le premier, cette prépondérance
diminue, tandis que, dans le second, elle augmente, en
suivant, de part et d'autre, la hiérarchie
ascendante. En effet, les lois naturelles du mouvement
des richesses, si mal appréciées jusqu'ici par la métaphysique
économique, font à la fois dépendre un tel
ascendant de deux conditions très-distinctes, qui, dans
leur plus grande intensité respective, sont directement
opposées, l'extension plus générale et l'utilité plus directe
des diverses coopérations sociales. Tant que les travaux
humains, en se généralisant, restent néanmoins assez
concrets pour que leur utilité demeure immédiatement
appréciable à la raison commune, il n'est pas douteux
que cette extension tend, par elle-même, à procurer une
plus haute rétribution spéciale des services rendus. Mais
quand cet office social, devenu trop abstrait, ne comporte
qu'une appréciation indirecte, lointaine et confuse,
il est également incontestable que, malgré l'accroissement
réel de son utilité finale, à raison d'une
généralité supérieure, il procurera nécessairement une
moindre richesse, par suite de l'insuffisante estimation
privée d'une coopération dont l'influence partielle ne
saurait plus comporter aucune exacte analyse usuelle.
C'est sur l'oubli d'une telle opposition que repose directement
le dangereux sophisme d'après lequel on prétendrait
aujourd'hui, d'une manière plus ou moins explicite,
ériger la richesse en mesure universelle et exclusive

de la participation sociale, sans distinguer, à cet égard,
entre l'ordre spéculatif et l'ordre actif; sophisme éminemment
perturbateur, qui tend à bouleverser l'économie
moderne, en étendant au premier ordre la loi qui
ne convient qu'au second. Si, par exemple, la coopération
finale, même purement industrielle, des grandes
découvertes astronomiques qui ont tant perfectionné
l'art nautique, pouvait être suffisamment appréciée dans
chaque expédition particulière, il est sensible qu'aucune
fortune actuelle ne pourrait donner une idée de la monstrueuse
accumulation de richesses qui se serait ainsi déjà
réalisée chez les héritiers temporels d'un Kepler, d'un
Newton, etc., fixât-on même leur rétribution partielle
au taux le plus minime. Rien n'est plus propre que de
telles hypothèses à manifester l'absurdité du prétendu
principe relatif à la rémunération uniformément pécuniaire
de tous les services réels, en faisant comprendre
que l'utilité la plus étendue, en tant que trop lointaine
et trop diffuse par une suite nécessaire de sa généralité
supérieure, ne saurait trouver sa juste récompense que
dans une plus haute considération sociale. Cette distinction
est tellement nécessaire que, même chez la classe
spéculative, l'ordre esthétique, à raison d'une plus facile
appréciation privée, quoique son utilité finale soit certainement
moindre, comporte naturellement une plus
grande extension de richesses que l'ordre scientifique,
dont l'existence serait presque impossible sans l'intervention
continue de la sollicitude publique; malgré que certains
économistes aient sérieusement proposé d'abandonner
aux seuls intérêts particuliers la protection habituelle
des travaux les plus abstraits. D'après l'ensemble

des considérations précédentes, il est clair que le principal
ascendant pécuniaire doit résider vers le milieu de la
hiérarchie totale, chez la classe des banquiers, naturellement
placée à la tête du mouvement industriel, et dont
les opérations ordinaires, sans cesser d'admettre une exacte
appréciation directe, offrent précisément le degré de généralité
le plus convenable à l'accumulation des capitaux. Or,
en même temps, ces caractères essentiels, envisagés sous
un nouvel aspect, tendent spontanément à rendre cette
classe réellement digne d'une telle prépondérance temporelle;
du moins, comme envers toutes les autres, quand
son éducation propre sera en suffisante harmonie, intellectuelle
et morale, avec sa destination sociale; car
l'habitude d'entreprises plus abstraites et plus étendues,
devant y développer davantage l'esprit d'ensemble, y
suscite une plus grande aptitude aux combinaisons politiques
que dans tout le reste de l'ordre pratique; en
sorte que là surtout se trouvera placé le principal siége
ultérieur du pouvoir temporel proprement dit. Il faut
d'ailleurs noter, à ce sujet, que cette classe sera toujours,
par sa nature, la moins nombreuse des classes industrielles;
car, en général, la hiérarchie positive doit nécessairement
offrir une croissante extension numérique,
à mesure que les travaux, devenus plus particuliers et
plus urgens, admettent et exigent à la fois des agens
plus multipliés.

Envisagée sous un autre aspect, l'appréciation précédente
conduit naturellement à compléter l'explication
générale par laquelle nous avons dû préparer cette sommaire
détermination de la hiérarchie positive; car le
caractère public que l'économie nouvelle imprimera

nécessairement aux fonctions qualifiées aujourd'hui de
privées ne doit influer essentiellement que sur la manière
de concevoir leur commune destination sociale, et
n'affectera nullement le mode effectif de leur accomplissement,
comme je l'ai déjà indiqué. À mesure que l'intelligence
et la sociabilité se développent à la fois, l'activité
individuelle devient susceptible de saisir spontanément,
et, par suite, d'administrer convenablement des relations
d'autant plus étendues: en sorte que l'exécution
spéciale des diverses opérations publiques peut être de
plus en plus confiée à l'industrie privée, quand elles
offrent des avantages assez directs et assez prochains,
sans qu'une telle modification administrative doive d'ailleurs
altérer, en aucune manière, la conception, toujours
éminemment sociale, ni, par suite, l'indispensable
discipline, des travaux correspondans. Mais il est clair
que, sous cet aspect, les diverses fonctions de l'organisme
positif doivent offrir des différences essentielles,
suivant leur généralité et leur actualité fort inégales.
Toutes celles de l'ordre actif, même les plus éminentes,
pourront être finalement livrées sans danger au jeu
naturel des impulsions individuelles, convenablement
préparées par une sage éducation: en y réservant toujours
la haute intervention facultative de la direction
centrale, il importera beaucoup d'y éviter les abus de
l'esprit réglementaire, qui tendrait à étouffer une salutaire
spontanéité, source directe des plus heureux progrès,
à l'égard d'offices alors suffisamment appréciables à la
raison commune. Dans l'ordre spéculatif, au contraire,
une efficacité sociale trop détournée, trop lointaine, et,
par suite, trop peu sentie du vulgaire, sans être pourtant

moins réelle ni moins intense, doit nécessairement conduire,
quoiqu'en n'y dédaignant pas l'appui secondaire
de l'estimation privée, à y placer directement les divers
travaux habituels sous la protection normale de la munificence
publique: ce qui fera davantage ressortir le
caractère politique de ces fonctions, à mesure qu'elles
deviendront plus générales et plus abstraites, et dès
lors moins susceptibles d'appréciation individuelle. Tel
est le seul sens régulier suivant lequel la distinction des
professions en privées et publiques devra continuer à
subsister, mais toujours subordonnée directement à la
notion fondamentale d'une commune destination sociale.

D'après l'ensemble de notre élaboration sociologique,
il serait assurément superflu d'ajouter ici aucune explication
directe sur la composition nécessairement mobile
des diverses classes quelconques de la hiérarchie positive.
L'éducation universelle est, sous ce rapport, éminemment
propre, sans exciter une ambition perturbatrice,
à placer chacun dans la condition la plus convenable à
ses principales aptitudes, en quelque rang que sa naissance
l'ait jeté. Cette heureuse influence, beaucoup plus
dépendante, par sa nature, des mœurs publiques que
des institutions politiques, exige deux conditions opposées,
mais également indispensables, dont l'accomplissement
continu doit d'ailleurs ne porter aucune atteinte
aux bases essentielles de l'économie générale: il faut,
d'une part, que l'accès de toute carrière sociale reste
constamment ouvert à de justes prétentions individuelles,
et que cependant, d'une autre part, l'exclusion des indignes
y demeure sans cesse praticable; d'après la

commune appréciation des garanties normales, à la fois intellectuelles
et morales, que l'éducation fondamentale
aura spécialement formulées pour chaque cas important.
Sans doute, après que la confusion actuelle aura suffisamment
abouti à un premier classement régulier, de
telles mutations, quoique toujours possibles, et même
réellement accomplies, devront ensuite devenir essentiellement
exceptionnelles, en tant que fortement neutralisées
par la tendance naturelle à l'hérédité des professions:
puisque la plupart des hommes ne sauraient
avoir, en réalité, de vocations déterminées, et que, en
même temps, la plupart des fonctions sociales n'en exigent
pas; ce qui conservera nécessairement à l'imitation
domestique une grande efficacité habituelle, sauf les cas
très-rares d'une véritable prédisposition. L'éducation rationnelle
constituera d'ailleurs la plus puissante garantie
contre la direction oppressive que pourrait faire craindre
cette tendance héréditaire, dès lors spontanément contenue,
par les mœurs autant que par les lois, entre les
limites générales où elle devra exercer ordinairement une
influence également salutaire sur l'ordre public et sur le
bonheur privé. Il serait, du reste, évidemment chimérique
de redouter la transformation ultérieure des
classes en castes, dans une économie entièrement dégagée
du principe théologique; car il est clair que les castes
n'ont jamais pu exister solidement sans une véritable
consécration religieuse. L'élite de l'humanité a depuis
longtemps passé la dernière phase sociale suffisamment
compatible avec le régime des castes, dont l'extrême
vestige tend certainement à disparaître aujourd'hui chez
la population la plus avancée, comme je l'ai assez

indiqué. Il ne faut pas que des terreurs puériles deviennent,
à cet égard, l'occasion ou le prétexte d'une opposition
indéfinie à toute vraie classification sociale, quand la
prépondérance de l'esprit positif, toujours accessible,
par sa nature, à une sage discussion, devra spontanément
dissiper les inquiétudes qu'entretient encore, sous
ce rapport, le caractère vague et absolu des conceptions
théologico-métaphysiques.

Ayant maintenant assez caractérisé la théorie hiérarchique
propre au système final de l'éducation universelle,
il ne nous reste plus ici, pour avoir enfin apprécié
suffisamment la grande réorganisation spirituelle des sociétés
modernes, qu'à y considérer, d'une manière sommaire
mais directe, un dernier attribut essentiel, en indiquant
convenablement son intime solidarité avec les
justes réclamations sociales propres aux classes inférieures.
Il faut, à cet effet, signaler successivement la principale
influence d'une telle connexité, soit sur la masse
populaire, soit sur la classe spéculative.

Un pouvoir spirituel quelconque doit être, par sa nature,
essentiellement populaire: puisque, sa mission caractéristique
consistant surtout à faire, autant que possible,
directement prévaloir la morale universelle dans
l'ensemble du mouvement social, son devoir le plus
étendu se rapporte à la constante protection des classes
les plus nombreuses, habituellement plus exposées à l'oppression,
et avec lesquelles l'éducation commune lui
fait davantage entretenir des contacts journaliers. Rien
ne pouvait mieux témoigner l'irrévocable décadence de
la puissance catholique, que de la voir graduellement
abandonner, pendant le cours de la grande transition

moderne, cette double fonction continue d'éclairer et
de défendre le peuple, qui, au moyen âge, l'avait si
noblement occupée: son intime répugnance envers l'instruction
populaire, et sa prédilection spontanée pour les
intérêts aristocratiques, constituent aujourd'hui les signes
les moins équivoques du caractère profondément
rétrograde de cette corporation déchue, depuis longtemps
absorbée par le soin de plus en plus difficile de sa
propre conservation. Pareillement, les chétives autorités
spirituelles émanées du protestantisme ont toujours manifesté
involontairement la nullité sociale inhérente, dès
le début, à leur défaut radical d'indépendance, d'après
leur commune inaptitude à la protection normale des
classes inférieures. De même, enfin, l'empirisme et l'égoïsme
qui rétrécissent aujourd'hui les vues et les sentimens
chez les divers élémens spéculatifs propres à la société
moderne, et qui les rendent encore indignes
de tout véritable ascendant social, ne sauraient être,
sous l'aspect politique, mieux caractérisés que par les
étranges inclinations aristocratiques de tant de savans
et d'artistes, qui, oubliant leur origine prolétaire, dédaigneraient
de consacrer à l'instruction et à la défense
du peuple l'influence qu'ils ont déjà obtenue, et qu'ils
emploieraient plus volontiers à consolider des prétentions
oppressives. Sans insister davantage à cet égard, il
est d'abord évident que, dans l'état normal de l'économie
finale, la puissance spirituelle sera spontanément
liée à la masse populaire par des sympathies communes,
tenant à une certaine similitude de situation pratique et
à des habitudes équivalentes d'imprévoyance matérielle,
ainsi que par des intérêts analogues envers les

chefs temporels, maîtres nécessaires des principales richesses.
Mais il faut surtout remarquer l'intime efficacité
populaire de l'autorité spéculative, soit à raison de son
office fondamental pour l'éducation universelle, soit
ensuite d'après l'intervention régulière que, suivant nos
indications antérieures, elle devra toujours exercer au
milieu des divers conflits sociaux, afin d'y développer
convenablement l'influence modératrice habituellement
inhérente à l'élévation de ses vues et à la générosité de
ses inclinations. Sous l'un et l'autre aspect, quoique l'éminente
destination d'un tel pouvoir ne doive, sans
doute, jamais prendre aucun caractère exclusif, incompatible
avec son impartialité nécessaire, il est néanmoins
évident que sa principale sollicitude sera dirigée habituellement
vers les classes inférieures, qui, d'une part,
ont beaucoup plus besoin d'une éducation publique à
laquelle leurs moyens privés ne sauraient suppléer, et
qui, d'une autre part, sont bien plus exposées aux lésions
journalières. Longtemps avant que l'organisation
spirituelle puisse être suffisamment constituée, ces diverses
tendances fondamentales comporteront une véritable
efficacité sociale, comme je l'ai déjà expliqué à
d'autres égards, par l'influence immédiate de la grande
élaboration philosophique que nous avons vue devoir
préparer directement la régénération finale. D'un côté,
une noble ardeur privée, à laquelle les gouvernemens
européens ne voudront ni ne pourront s'opposer, entraînera
spontanément la plupart des esprits spéculatifs à
faciliter déjà la systématisation ultérieure de l'éducation
universelle en consacrant une partie de leur activité continue
à une sage propagation de l'instruction positive,

soit scientifique, soit esthétique, chez les classes maintenant
dépourvues de toute culture mentale, et dont
l'essor intellectuel peut être beaucoup plus développé
qu'on ne le suppose sous la seule intervention de ces efforts
volontaires, antérieurs à tout établissement régulier;
du moins quand un juste sentiment du principal
besoin de la société actuelle aura partout suscité le zèle
convenable[34]. Même avec les élémens très-imparfaits
qui existent aujourd'hui, et sans aucune active assistance
du pouvoir, cette opération préalable pourrait être bientôt
poussée au point, surtout en France, d'imprimer aux
justes réclamations populaires une consistance philosophique

et une dignité morale directement propres à déterminer
enfin une attention sérieuse et durable chez
les classes prépondérantes. Le principal obstacle serait, à
cet égard, certainement levé si les esprits convenablement
spéculatifs étaient animés de véritables convictions
philosophiques, susceptibles d'y dissiper l'empirisme et
d'y refouler l'égoïsme. Sous le second aspect mentionné
ci-dessus, les heureux effets populaires de l'élaboration
philosophique, quoique moins aisément appréciables,
et devant exiger ici plus d'explications que les précédens,
ne seront assurément ni moins réels, ni moins étendus,
ni moins nécessaires, soit qu'ils consistent à éclairer
convenablement le peuple sur ses vrais intérêts, soit
qu'ils se rapportent à leur défense immédiate auprès des
classes dirigeantes. D'abord, en faisant prévaloir la réorganisation
spirituelle, et dissipant sans retour les illusions
relatives à l'efficacité illimitée des institutions
proprement dites, la philosophie positive imprimera graduellement
aux vœux populaires la direction permanente
la plus favorable à leur satisfaction normale, comme je
l'ai déjà indiqué en général, par cela seul qu'elle fera
justement apprécier la supériorité réelle des solutions
essentiellement morales sur les solutions purement politiques.
Les dispositions populaires, perdant ainsi tout caractère
anarchique, cesseront à la fois de fournir aux
jongleurs et aux utopistes un dangereux moyen de perturbation
sociale, et d'offrir aux classes supérieures un
motif ou un prétexte d'ajourner indéfiniment toute large
transaction. Il suffit ici de signaler distinctement une
telle influence philosophique relativement aux questions
les plus orageuses, au sujet desquelles on s'efforce

aujourd'hui de développer, chez les prolétaires, des sentimens
envieux et des conceptions chimériques, aussi
incompatibles avec leur propre bonheur qu'avec l'harmonie
générale. Après avoir expliqué les lois naturelles
qui, dans le système de la sociabilité moderne, doivent
déterminer l'indispensable concentration des richesses
parmi les chefs industriels, la philosophie positive fera
sentir qu'il importe peu aux intérêts populaires en
quelles mains se trouvent habituellement les capitaux,
pourvu que leur emploi normal soit nécessairement utile
à la masse sociale. Or, cette condition essentielle dépend
bien davantage, par sa nature, des moyens moraux que
des mesures politiques. Des vues étroites et des passions
haineuses auraient beau instituer légalement, contre l'accumulation
spontanée des capitaux, de laborieuses entraves,
au risque de paralyser directement toute véritable
activité sociale, il est clair que ces procédés tyranniques
comporteraient beaucoup moins d'efficacité réelle que
la réprobation universelle, appliquée par la morale positive
à tout usage trop égoïste des richesses possédées;
réprobation d'autant plus irrésistible que ceux-là même
qui devraient la subir n'en pourraient récuser le principe,
inculqué à tous par la commune éducation fondamentale,
comme l'a montré le catholicisme, au temps de sa
prépondérance. Une appréciation analogue convient également
à tous les divers dangers plus ou moins inséparables
de l'état de propriété, et envers chacun desquels,
après avoir écarté les exagérations vulgaires, la philosophie
positive démontrera toujours que leur répression
possible dépend surtout des opinions et des mœurs, dont
la souveraine influence peut seule, sans aucune

perturbation, diriger graduellement vers le bonheur commun
les dispositions émanées des situations les plus susceptibles
d'abus. On ne saurait donc méconnaître l'aptitude
caractéristique de la nouvelle action philosophique à réformer
utilement les tendances populaires d'après une
judicieuse analyse des principales difficultés sociales, et
par une salutaire transformation des questions de droit
en questions de devoir, ainsi que je l'ai indiqué. Mais,
en signalant au peuple la nature essentiellement morale
de ses plus graves réclamations, la même philosophie fera
nécessairement sentir aussi aux classes supérieures le
poids d'une telle appréciation, en leur imposant avec
énergie, au nom de principes qui ne sont plus ouvertement
contestables, les grandes obligations morales inhérentes
à leur position: en sorte que, par exemple, au
sujet de la propriété, les riches se considéreront moralement
comme les dépositaires nécessaires des capitaux
publics, dont l'emploi effectif, sans pouvoir jamais entraîner
aucune responsabilité politique, sauf quelques
cas exceptionnels d'extrême aberration, n'en doit pas
moins rester toujours assujetti à une scrupuleuse discussion
morale, nécessairement accessible à tous sous les
conditions convenables, et dont l'autorité spirituelle
constituera ultérieurement l'organe normal. D'après une
étude approfondie de l'évolution moderne, la philosophie
positive montrera que, depuis l'abolition de la servitude
personnelle, les masses prolétaires ne sont point
encore, abstraction faite de toute déclamation anarchique,
véritablement incorporées au système social; que la
puissance du capital, d'abord moyen naturel d'émancipation
et ensuite d'indépendance, est maintenant

devenue exorbitante dans les transactions journalières;
quelque juste prépondérance qu'elle y doive nécessairement
exercer, à raison d'une généralité et d'une responsabilité
supérieures, suivant la saine théorie hiérarchique.
En un mot, cette philosophie fera comprendre que
les relations industrielles, au lieu de rester livrées à un
dangereux empirisme ou à un antagonisme oppressif,
doivent être systématisées suivant les lois morales de
l'harmonie universelle. Les devoirs populaires ainsi imposés
aux classes supérieures ne seront pas réglés par le
principe chrétien de l'aumône, qui, sans devoir jamais perdre
son importance secondaire, ne peut plus comporter aucune
haute destination sociale, d'après l'universelle amélioration
réalisée à la fois, pendant le cours de la transition
moderne, dans la condition et la dignité humaines.
Ces devoirs nécessaires se formuleront surtout par l'obligation
fondamentale, soit individuelle, soit collective, de
procurer à tous, d'après les voies convenables, d'abord
l'éducation, et ensuite le travail, seules conditions permanentes
que doivent avoir en vue les justes réclamations
sociales des prolétaires: leur prépondérance générale
devra d'ailleurs influer beaucoup sur la judicieuse
détermination ultérieure des salaires journaliers, sans
qu'il convienne aujourd'hui de soulever, à ce sujet, des
discussions trop prématurées pour n'être pas dangereuses.
Il serait également intempestif de vouloir maintenant
apprécier jusqu'à quel point la plus grossière partie de
cette double obligation universelle sera plus tard susceptible
d'être spécialement fortifiée par les institutions
politiques: l'essentiel est de savoir que le principe en
doit rester éminemment moral, sous peine à la fois

d'inefficacité et de perturbation, ce que je crois avoir ici rendu
suffisamment incontestable.

Note 34:
Une telle conviction, chez moi très-profonde et fort ancienne,
m'a fait attacher un intérêt soutenu au cours populaire d'astronomie
que je professe gratuitement, depuis douze ans, à la municipalité du
3e arrondissement de Paris, quoique les officieuses remontrances ne
m'aient certes pas manqué sur l'inutilité de cet enseignement pour la
classe que j'y ai surtout en vue, comme sur les dérangemens personnels
qu'il peut m'occasionner. Le choix d'un sujet éminemment philosophique,
son éloignement spontané de toute grave préoccupation matérielle
chez une population non-maritime, et sa destination immédiate aux
classes inférieures, sans qu'aucune autre soit d'ailleurs exclue, caractérisent
assez la tendance directe et avouée de cette opération à l'universelle
propagation sociale de l'esprit positif. Si quelques-uns de mes lecteurs
ont déjà remarqué ma constante persévérance à cet égard, ils doivent
maintenant apprécier l'intime solidarité d'un tel effort avec l'ensemble
de mon entreprise philosophique, dont la pensée fondamentale imprimera
toujours nécessairement à mes travaux quelconques son impérieuse
unité. J'ai voulu, par cet exemple, donner, autant qu'il est en
moi, le signal anticipé de cette combinaison directe entre la puissance
spéculative et la force populaire, qui doit ultérieurement déterminer
la réorganisation politique, quand la raison publique sera convenablement
préparée.

Tels sont, en aperçu, les éminens services que la
grande cause populaire doit immédiatement retirer de
l'élaboration philosophique destinée à préparer la réorganisation
spirituelle des sociétés modernes par la fondation
graduelle du système universel de l'éducation positive.
Mais, quelle que soit leur extrême importance, on
peut assurer, en sens inverse, que la réaction nécessaire de
cette intime alliance sur la réalisation sociale de la nouvelle
philosophie doit être, par sa nature, d'un ordre encore
plus élevé; en sorte que, dans une telle combinaison, le
peuple rendra aux philosophes plus même qu'il n'en aura
reçu. En considérant d'abord l'économie finale, il est clair
que l'adhésion populaire y constituera habituellement la
plus sûre garantie du pouvoir spirituel contre les tentatives
oppressives du pouvoir temporel. Quoique l'organisme
positif soit nécessairement affranchi de nombreuses causes
perturbatrices propres à l'organisme théologique du
moyen âge, il ne faut pas croire néanmoins que les graves
collisions politiques, inhérentes au jeu naturel des
passions humaines, y doivent devenir ordinairement
impossibles; seulement leur caractère général sera profondément
modifié. Si, malgré l'ascendant religieux, la
puissance catholique fut, comme nous l'avons vu, au
temps même de son plus grand triomphe, tant exposée
aux usurpations temporelles, on doit sentir, en général,
que la spiritualité positive n'en saurait être essentiellement
préservée, malgré la nature beaucoup plus conciliante
de la nouvelle activité pratique et l'influence plus
prononcée de l'intelligence sur la conduite. La

dépendance matérielle, plus ou moins inévitable, de la corporation
spéculative envers les chefs temporels, principaux
dispensateurs de la richesse, fournira régulièrement à
ceux-ci un moyen continu de développer à son égard
les orgueilleuses dispositions spontanément inspirées par
la prééminence pécuniaire, et qui d'ailleurs pourront
alors être souvent aigries par l'injuste dédain des théoriciens
envers les praticiens. Or, la masse populaire, également
liée à ces deux puissances, à l'une pour l'éducation
fondamentale et l'assistance morale, à l'autre pour
le travail journalier et les secours matériels, deviendra
naturellement, beaucoup plus encore qu'au moyen âge,
le régulateur final de leurs principaux conflits, dont
l'issue effective dépendra toujours de la direction que
suivra sa coopération politique. Afin de compléter cette
indication, il faut remarquer que si, dans l'économie
positive, davantage même que dans l'économie catholique,
les usurpations politiques doivent être à la fois bien
plus dangereuses et plus imminentes chez le pouvoir temporel
que chez le pouvoir spirituel, la pondération populaire
devra, suivant une compensation spontanée,
favoriser communément l'autorité spirituelle, avec laquelle
les prolétaires ne sauraient avoir habituellement
que d'heureuses relations, tandis que leurs contacts
journaliers avec les chefs pratiques sont toujours plus
ou moins altérés par les sentimens d'envie que suscite
trop souvent une supériorité de richesse qui doit rarement
sembler assez motivée. C'est seulement au temps
de son inévitable décadence que la puissance catholique
a vu, par un renversement décisif des dispositions antérieures,
les affections populaires se tourner de préférence

vers ses antagonistes temporels. De cet aperçu directement
relatif à l'ordre normal, nous pouvons aisément
passer à une appréciation analogue, aujourd'hui plus
importante à caractériser, envers l'époque prochaine de
sa préparation graduelle. Si, en effet, l'assistance populaire,
surtout morale, et quelquefois politique, doit être
envisagée comme habituellement indispensable à la nouvelle
autorité spirituelle, supposée réellement parvenue
à sa pleine installation sociale, à plus forte raison doit-on
penser qu'un tel appui lui sera nécessaire pour y arriver,
puisque les obstacles seront essentiellement les
mêmes, et seulement plus énergiques, envers cet avénement
primitif qu'à l'égard du développement ultérieur.
C'est d'abord la judicieuse défense permanente des intérêts
populaires auprès des classes supérieures qui pourra
seule procurer directement, aux yeux de celles-ci, une sérieuse
importance à l'action philosophique, jusqu'alors
en butte à l'aveugle dédain des hommes d'état. Quand
la nouvelle force spéculative aura convenablement surgi,
les grandes collisions pratiques, que l'absence totale de
systématisation industrielle doit désormais multiplier et
aggraver de plus en plus, constitueront, sans doute, les
principales occasions de son propre développement social,
en faisant immédiatement sentir à toutes les classes
l'utilité croissante de son active intervention morale,
seule susceptible de tempérer suffisamment l'antagonisme
matériel, et de modifier habituellement les sentimens
opposés d'envie ou de dédain qu'il inspire de part
ou d'autre. Les classes les plus disposées aujourd'hui à
ne reconnaître d'ascendant réel qu'à la richesse seront
alors amenées par des expériences décisives, et peut-être

fort douloureuses, à implorer la protection nécessaire de
cette même puissance spirituelle qu'elles regardent
maintenant comme essentiellement chimérique. Tous
les motifs précédemment indiqués pour faire comprendre
que, dans le système normal de la sociabilité moderne,
l'autorité spéculative deviendra naturellement,
en vertu de l'élévation de ses vues et de l'impartialité de
son caractère, le principal arbitre des divers conflits
pratiques, sont applicables, avec bien plus d'énergie,
pour constater son aptitude à pacifier les débats analogues,
mais beaucoup plus graves, que doit susciter
l'anarchie actuelle. Aussitôt que cette nouvelle influence
philosophique sera suffisamment développée, on peut
assurer que son intervention morale sera spontanément
invoquée de tous côtés, à partir de l'époque très-prochaine
où le besoin croissant d'un tel modérateur ne
pourra plus être contesté. C'est ainsi que s'établira graduellement,
en raison des services rendus, un pouvoir
qui, par sa nature, ne saurait convenablement reposer
que sur une libre adhésion universelle. En considérant
aujourd'hui, sous l'aspect le plus général, cette réaction
fondamentale de la cause populaire sur l'avénement de la
réorganisation spirituelle, on concevra facilement que la
situation actuelle ne comporte aucune autre impulsion
réelle susceptible d'entraîner suffisamment la société
vers cette issue nécessaire. Les débats, de plus en plus
misérables, qui s'agitent maintenant à grand bruit parmi
les classes supérieures, tendent naturellement à écarter
les esprits de toute véritable réorganisation sociale, pour
réduire de plus en plus la politique officielle à des luttes
personnelles, aussi stériles que perturbatrices. Abstraction

faite des intérêts populaires proprement dits, on
ne trouve plus, en effet, que des ambitions pleinement
compatibles avec la conservation indéfinie de l'organisme
putréfié que la décomposition moderne nous a transmis,
pourvu que la direction leur en soit livrée; en même
temps, les habitudes métaphysiques, entretenues par ces
conflits constitutionnels, rendent les intelligences radicalement
incapables de s'élever à la conception d'aucun
autre système social. On peut donc affirmer aujourd'hui
que rien de fondamental ne saurait être entrepris dans la
sphère, de plus en plus étroite, de la politique légale; et,
en ce sens, tous ceux qui tentent, même aveuglément,
d'en sortir, exercent partiellement une utile influence,
qui n'est pas entièrement annulée par leurs aberrations
trop fréquentes. Mieux on analysera cette situation, plus
on se convaincra que le point de vue populaire est désormais
le seul qui puisse spontanément offrir à la fois
assez de grandeur et de netteté pour placer convenablement
les esprits actuels dans une direction vraiment organique,
suffisamment conforme aux indications philosophiques
résultées d'une saine appréciation de l'ensemble
du passé humain. Les vaines substitutions de personnes,
ministérielles ou même royales, qui préoccupent tant les
divers partis actuels, doivent naturellement devenir très-indifférentes
au peuple, dont les propres intérêts sociaux
n'en sauraient être aucunement affectés; il en est à peu
près ainsi, au fond, des débats, en apparence plus graves,
quoique réellement analogues, relatifs à l'exercice actif
de ce qu'on appelle les droits politiques, pour lesquels les
prolétaires modernes éprouveront toujours fort peu d'attrait,
malgré les artifices journaliers d'une excitation

métaphysique. Assurer convenablement à tous le travail
et l'éducation, comme je l'ai indiqué, constituera toujours
le seul objet essentiel de la politique populaire
proprement dite: or ce grand but, fort étranger aux
combinaisons et aux discussions constitutionnelles, ne
saurait être suffisamment réalisé, d'après nos explications
antérieures, que par une véritable réorganisation, d'abord
et surtout spirituelle, ensuite et accessoirement
temporelle. Tel est donc le lien fondamental que l'ensemble
de la situation moderne institue spontanément
entre les besoins populaires et les tendances philosophiques,
et d'après lequel le vrai point de vue social prévaudra
graduellement à mesure que l'active intervention
des réclamations prolétaires viendra caractériser de plus
en plus le grand problème politique. Aucune autre classe
actuelle ne saurait être, par l'influence instinctive de sa
position naturelle, aussi bien disposée que le peuple à
marcher directement vers la régénération finale. En
même temps, les bons esprits populaires, quand les circonstances
les ont suffisamment cultivés, surtout en
France, où tout doit aujourd'hui commencer, pleinement
affranchis de toute philosophie théologique, et chez
lesquels la philosophie métaphysique n'a pu s'enraciner
profondément, par suite même du défaut d'éducation
régulière, doivent être réellement moins éloignés d'ordinaire
du régime positif que les intelligences laborieusement
préparées par une vicieuse instruction de mots et
d'entités, ou même que la plupart des entendemens absorbés
par des spécialités trop étroites et trop mal conçues.
Quoique les illusions métaphysiques inhérentes à la
politique moderne exercent encore sur la raison

populaire une déplorable influence, ci-dessus soigneusement
appréciée, elles y ont cependant moins d'empire habituel
que parmi les autres classes actives de la société actuelle.
Aussi, quand la philosophie positive aura pu suffisamment
pénétrer chez nos prolétaires, je ne doute pas qu'elle n'y
trouve rapidement un plus heureux accueil que partout
ailleurs. On conçoit ainsi comment, outre les inspirations
démagogiques propres à la métaphysique négative, et
l'urgente stimulation des plus impérieuses circonstances,
l'admirable instinct progressif qui caractérisa notre
grande assemblée républicaine y avait directement conduit
les meilleurs esprits, même spéculatifs, à concevoir
la cause populaire proprement dite comme le but essentiel
de la vraie politique révolutionnaire. Si l'on considère,
enfin, cette heureuse impulsion populaire quant à
sa réaction nécessaire sur les dispositions actuelles, mentales
et morales, des classes supérieures, il sera facile
de reconnaître combien elle est indispensable pour y développer
une convenable appréciation de la situation fondamentale.
Chez ces classes, partout plus ou moins
viciées aujourd'hui par l'empirisme métaphysique et par
l'égoïsme aristocratique, l'antagonisme populaire est
seul susceptible de susciter assez énergiquement des vues
élevées et des sentimens généreux. Dans les douloureuses
collisions que nous prépare nécessairement l'anarchie actuelle,
sous l'excitation spontanée de passions haineuses
et d'utopies subversives, les vrais philosophes qui les auront
prévues seront déjà préparés à y faire convenablement
ressortir les grandes leçons sociales qu'elles doivent
offrir à tous, en montrant ainsi aux uns et aux autres
l'insuffisance inévitable des mesures purement politiques

pour la juste destination qu'ils ont respectivement en vue,
les uns quant au progrès, les autres quant à l'ordre, dont
la commune réalisation doit maintenant dépendre d'une
réorganisation totale, d'abord et surtout spirituelle. La
fatale infirmité de notre nature, soit intellectuelle, soit
affective, oblige peut-être à regarder aujourd'hui ces
tristes conflits comme seuls susceptibles de faire suffisamment
pénétrer partout, et surtout chez les classes dirigeantes,
une conviction aussi indispensable, et pourtant
aussi opposée à l'ensemble des habitudes et des inclinations
actuellement dominantes. On peut, du moins, assurer
que, si ces orages sont réellement évitables, ce ne
saurait être que d'après un vaste développement systématique
de la véritable action philosophique, dont l'avénement
social est, au contraire, aveuglément repoussé,
de nos jours, par les hommes d'état de tous les partis.
Bonaparte a laissé misérablement échapper la plus heureuse
occasion possible de préparer ainsi l'avenir: il est
peu probable qu'il surgisse désormais aucune autorité
temporelle, soit personnelle, soit collective, propre à
réparer suffisamment, sous ce rapport, cette immense
aberration, que l'histoire déplorera un jour comme la
plus funeste, sans doute, à l'ensemble de l'évolution
moderne.

Quelque sommaires qu'aient dû être ici de telles indications,
j'espère cependant les avoir assez caractérisées
pour faire convenablement apercevoir à tous les esprits
vraiment philosophiques la profonde solidarité qui rattache
nécessairement l'une à l'autre l'élaboration systématique
de la philosophie positive et l'avénement social
de la cause populaire, de manière à constituer

spontanément une heureuse et irrésistible alliance entre une
grande pensée et une grande force. Je ne pouvais assurément
terminer par une explication plus décisive l'appréciation
générale de la réorganisation spirituelle, que
l'ensemble du passé nous a graduellement conduits à
concevoir aujourd'hui comme la seule issue possible des
sociétés modernes, et qui se trouve maintenant examinée
sous tous les divers aspects essentiels dont elle était susceptible;
sauf les développemens ultérieurs que pourra
seul admettre, à cet égard, ainsi qu'à tant d'autres, le
Traité spécial déjà promis.

Si les opinions et les habitudes actuelles n'étaient point
aussi éloignées de l'état mental que suppose une telle
conception, elle pourrait espérer partout un accueil favorable,
puisqu'elle est, par sa nature, également apte à la
satisfaction simultanée des besoins opposés d'ordre et de
progrès, dont l'exclusive préoccupation caractérise maintenant
le principal antagonisme social. Toute notre vaste
élaboration, d'abord logique, puis scientifique, de la
philosophie sociale, désormais complète enfin dans son
institution fondamentale, a, j'ose le dire, pleinement
confirmé, sous ce double aspect, les indications initiales
propres au premier chapitre du tome quatrième, et dont
il suffit ici de rappeler sommairement l'accomplissement
décisif.

D'abord, quant à l'ordre, aucun des divers efforts
politiques tentés, à grands frais, depuis le début de la
crise finale, ne pouvait sans doute comporter autant
d'efficacité sociale que la simple opération philosophique
qui, prenant le désordre actuel à la source primitive que
découvre la marche historique de la décomposition

moderne, entreprend directement, par la seule voie convenable,
de réorganiser les opinions, pour passer ensuite
aux mœurs, et finalement aux institutions. À cette solution
vraiment radicale pourrait-on comparer les tentatives
contradictoires, quoique provisoirement indispensables,
vainement destinées à concilier la discipline
matérielle avec l'anarchie intellectuelle et morale? Nous
avons spécialement reconnu, à beaucoup d'égards importans,
que l'esprit positif est aujourd'hui le seul apte
à contenir et à dissiper l'essor métaphysique des utopies
subversives; tandis que l'esprit théologique, auquel les
illusions de l'empirisme conservent encore une désastreuse
confiance, compromet depuis longtemps les grandes
notions sociales, soit publiques, soit même privées, laissées
sous son impuissante tutelle; outre sa tendance directement
perturbatrice, par suite d'une libre divagation
religieuse, que l'entière désuétude d'un tel régime mental
peut seule empêcher aujourd'hui. Indépendamment
de ces discussions partielles, la nouvelle philosophie politique,
appréciant non-seulement les doctrines, mais
d'abord et surtout les méthodes, transforme complétement
à la fois la position des questions actuelles, la manière
de les traiter, et les conditions préalables de leur
élaboration; elle constitue ainsi spontanément une triple
source générale de garanties logiques pour l'ordre fondamental.
Faisant directement prévaloir enfin l'esprit
d'ensemble sur l'esprit de détail, et, par suite, le sentiment
du devoir sur le sentiment du droit, elle démontre
la nature essentiellement morale des principales difficultés
sociales; et, par cela seul, elle tend à dissiper
partout, comme je l'ai récemment expliqué, une cause

féconde d'illusions, de désappointemens, et même de
perturbations. Analysant avec précision l'insuffisance
évidente de la métaphysique dominante, elle substitue
toujours le point de vue relatif au point de vue absolu,
et fait sentir que le seul moyen de juger sainement, sous
un aspect quelconque, l'état actuel, consiste à y voir
constamment un résultat nécessaire de l'ensemble du
passé, dont elle caractérise les diverses phases essentielles,
sans plus de partialité que d'inconséquence,
comme les différens degrés successifs d'une même évolution
fondamentale, où le type humain se développe, à
tous égards, de plus en plus: ce qui fait aussitôt cesser
la prépondérance sociale de l'instinct critique. Enfin,
appréciant l'inanité radicale des études ontologiques ou
littéraires par lesquelles on se prépare communément
aux recherches sociales, elle fait irrécusablement ressortir
de la position même de la sociologie, dans la vraie
hiérarchie des spéculations positives, les difficiles conditions,
à la fois scientifiques et logiques, rigoureusement
propres à une semblable élaboration: d'où résulte immédiatement
l'exclusion motivée d'une foule d'esprits
incompétens, et la concentration spontanée de ces hautes
méditations parmi les rares intelligences susceptibles d'y
procéder convenablement. Certes, si de telles propriétés,
aussi incontestables qu'éminentes, ne sont pas senties
par les hommes d'état qui cherchent sincèrement un
moyen efficace de contenir aujourd'hui l'esprit de désordre,
il faut qu'un déplorable empirisme leur ait ôté
toute aptitude rationnelle à saisir le résultat général de
nos grandes expériences contemporaines, qui, à cet
égard, montrent, selon tant de voies décisives, que les

aberrations métaphysiques ne sauraient être victorieusement
combattues par les procédés théologiques, et que
dès lors les conceptions positives sont seules susceptibles
d'en triompher réellement. Or quel sacrifice véritable
ce nouveau régime mental exige-t-il, chez nos gouvernemens
européens, pour développer convenablement
tous les moyens de haute discipline intellectuelle qui le
caractérisent? Aucun autre, assurément, que de renoncer
enfin, avec une pleine franchise, à l'espoir, de plus
en plus chimérique, de la conservation indéfinie d'un
antique organisme dont tous les liens essentiels sont
déjà putréfiés parmi les populations les plus avancées, et
dont la vaine restauration, au lieu d'être vraiment favorable
à l'ordre fondamental, constitue désormais une
source féconde de graves perturbations, et entretient
seule le crédit populaire de la métaphysique négative.
Car, à cela près, en un temps où la politique des gouvernemens
doit être, par l'imminence croissante de la situation,
de plus en plus circonscrite à des effets prochains,
que leur importe, au fond, que, dans un avenir inévitable,
mais qui ne saurait être immédiat, il ne doive
rien rester de l'ancien système politique, pourvu que la
grande élaboration philosophique qui préparera graduellement
la rénovation finale tende nécessairement aussi à
dissiper leurs justes inquiétudes sur une imminente dissolution
sociale, et même à consolider, chez les possesseurs
actuels, tous les pouvoirs quelconques qui auront
convenablement reconnu le sens général du mouvement
moderne? Si l'homme était suffisamment accessible aux
impulsions intellectuelles, une telle transformation n'offrirait,
sans doute, aucune invraisemblance. Tout s'y

réduirait, en effet, pour les hommes d'état, à décider
s'il vaut mieux traiter habituellement avec des passions
ou avec des convictions: or le choix ne saurait être incertain
chez ceux qui ont en vue un véritable but social,
quelque attrait que doive inspirer vulgairement le premier
mode à ceux qui ne poursuivent qu'une simple satisfaction
personnelle. L'école positive présentera donc,
par sa nature, des points de contact partiels, mais très-importans,
aux esprits sincères de l'école stationnaire,
et dès lors aussi à ceux même de l'école rétrograde. Envers
les plus systématiques de ceux-ci, et surtout en Italie,
la nouvelle philosophie politique aura d'ailleurs
l'éminent privilége de pouvoir seule faire convenablement
revivre aujourd'hui les nobles conceptions du
moyen âge sur la théorie universelle de l'organisme social
d'après la séparation fondamentale des deux puissances
élémentaires.

Quant à l'école révolutionnaire, où réside encore exclusivement
l'esprit de progrès, malgré son caractère
essentiellement négatif, les habitudes métaphysiques y
constitueront l'unique obstacle à une suffisante appréciation
de l'aptitude nécessaire de la philosophie positive
à déterminer réellement, suivant une marche graduelle
mais directe, la régénération totale si énergiquement
signalée, avec autant de netteté que pouvaient alors en
comporter le milieu social et la théorie dominante, par
la grande assemblée d'où provient la vraie physionomie
de la crise finale. D'après notre analyse générale du développement
successif de cette crise décisive jusqu'à
l'époque actuelle, il est évident que la progression révolutionnaire
ne peut plus maintenant faire aucun pas

important sans changer totalement les doctrines qui l'ont
d'abord dirigée, et dont l'expérience la plus irrécusable
a hautement constaté la profonde impuissance organique.
Radicalement paralysées par une inévitable inconséquence,
ces doctrines ont même à peine la force désormais
de contenir suffisamment l'action rétrograde dans
toute l'étendue de la république européenne: elles sont
logiquement conduites partout à reconnaître les principes
essentiels de l'ancien système social, tout en lui déniant ses
plus importantes conditions d'existence. L'impossibilité
croissante d'une vie purement négative, et le besoin de
plus en plus senti d'une reconstruction quelconque, ont,
en effet, poussé aujourd'hui l'esprit métaphysique qui
dirige encore l'école révolutionnaire, même la plus
avancée, à satisfaire vainement à ces exigences irrésistibles
en formulant à la hâte un simulacre d'organisation
fondé sur une vague résurrection des croyances religieuses
et de l'ardeur guerrière, systématiquement privées
toutefois de leurs principaux appuis antérieurs: en
sorte que la grande crise de l'humanité aboutirait finalement
à un simple changement dans les formes politiques;
sauf quelques utopies antisociales, qui ne sont point
ouvertement avouées jusqu'ici. Or notre glorieuse assemblée
républicaine, en commençant ses travaux par
l'indispensable abolition de la royauté, ne prétendit
point ériger en véritable construction une simple ruine:
elle voulut seulement caractériser ainsi l'irrévocable condition
d'abandonner totalement le système ancien, afin
de procéder à une rénovation complète; ce qui exigeait,
en effet, comme je l'ai expliqué, la suppression du pouvoir
autour duquel s'étaient spontanément ralliés, en

France, tous les divers débris du régime déchu; mais ce
point de départ ne fut pas alors proclamé comme une
solution. Si aujourd'hui, au contraire, prenant le moyen
pour le but, la vaine reproduction d'un tel préambule
ne devait aboutir qu'à restaurer l'esprit théologique et
l'activité militaire par une étrange intronisation simultanée
du déisme et de la guerre, il n'est pas douteux
que l'ordre actuel, malgré tous ses vices, serait, au
fond, beaucoup plus rapproché qu'un tel républicanisme
de la véritable issue propre à la crise finale, sans offrir
d'ailleurs le grave danger de dissimuler la nature profondément
transitoire de la situation générale. Un contraste
aussi décisif doit désormais rendre pleinement
irrécusable, chez les hommes vraiment progressifs, la
nécessité de confier à l'esprit positif la suprême direction
ultérieure du mouvement révolutionnaire, qu'il peut
seul conduire maintenant à sa destination essentielle.
Mais, en renonçant ainsi à la métaphysique négative qui
la neutralise aujourd'hui, et dont le vice radical constitue
maintenant, par un antagonisme nécessaire, l'unique
valeur sociale de l'école rétrograde, l'école révolutionnaire
ne sera nullement obligée, suivant l'ensemble de
nos explications antérieures, d'abandonner aussi les dogmes
salutaires dont elle est justement préoccupée, et
qui, longtemps encore, formuleront d'indispensables
conditions générales de la progression sociale; car j'ai
suffisamment prouvé, envers chaque cas important, que
la philosophie positive est spontanément susceptible,
sans aucune inconséquence, de s'incorporer réellement
ces diverses notions, en transformant seulement leur
caractère actuel, de l'absolu au relatif: de manière à y

montrer autant de prescriptions sociales propres à la
grande transition moderne et destinées à persister,
quoique désormais subordonnées à des conceptions directement
organiques, jusqu'à son entier accomplissement;
soit afin d'opérer l'élimination totale du système
ancien, soit pour permettre l'élaboration graduelle du
nouvel ordre. Or cette transformation générale, qui auparavant
eût été prématurée et même dangereuse, loin
d'amortir aujourd'hui l'énergie effective de ces principes révolutionnaires,
doit, au contraire, l'augmenter beaucoup,
en comportant une application plus hardie que quand leur
nature absolue y devait faire toujours redouter une extension
anarchique: une destination rationnellement caractérisée,
et une durée nettement circonscrite, leur procureront,
entre les limites convenables, sans aucune tendance
subversive, une plénitude d'activité maintenant
impossible, depuis que le besoin d'organiser a dû devenir
prépondérant. Les démolitions plus ou moins importantes
qui restent encore à opérer, et que j'ai fait suffisamment
pressentir, s'accompliraient dès lors, sous l'ascendant de
l'esprit positif, avec un libre aveu direct de la nature
purement négative de ces mesures provisoires, destinées
à écarter tous les divers débris de l'ordre ancien qui
feraient vraiment obstacle à l'ordre nouveau. C'est ainsi,
par exemple, que la marche générale de la réorganisation
spirituelle exigera certainement, surtout en France,
l'entière abolition préalable du vain simulacre d'éducation
publique que le passé nous a transmis, et de l'étrange
corporation universitaire qui s'y rattache, comme constituant
désormais les principales sources d'une pernicieuse
influence métaphysique, incompatible avec la

véritable régénération moderne; outre que la seule existence
de cet appareil décrépit tend à dissimuler la nécessité
d'un vrai système d'éducation universelle. Les
gouvernemens européens, de plus en plus disposés aujourd'hui
à se dépouiller de toutes leurs attributions
spirituelles pour se consacrer exclusivement au maintien,
de plus en plus difficile, de l'ordre matériel, s'empresseront
sans doute d'accorder une suppression qui
ne leur sera pas demandée au nom d'un principe antisocial
sur la liberté absolue et indéfinie de tout enseignement
quelconque, mais comme une mesure préliminaire
destinée, au contraire, à accélérer, sous ce rapport capital,
le retour d'un ordre vraiment normal: ce qui distinguera
profondément, à cet égard, les franches réclamations
de l'école positive des prétentions mal dissimulées
de l'école rétrograde actuelle. Chacun peut étendre aisément
une pareille appréciation à beaucoup d'autres
démolitions analogues, quoique moins importantes,
envers lesquelles il sera non moins facile de reconnaître
clairement que la philosophie positive, en transformant,
à sa manière, les conceptions critiques, dès lors pleinement
réhabilitées, n'en diminue nullement l'efficacité
sociale. J'ai d'ailleurs suffisamment expliqué ci-dessus
comment l'esprit critique universel, convenablement
subordonné à l'esprit organique, conservera toujours une
active destination normale dans l'économie définitive
des sociétés modernes. Mais, d'après les mêmes motifs, à un
degré supérieur d'énergie, il est clair que, sous la même
condition fondamentale, cette activité critique doit trouver
aujourd'hui une application, aussi utile qu'étendue,
pour préparer accessoirement la réorganisation positive,

soit en aidant à ruiner l'ascendant actuel des métaphysiciens
et des légistes, organes antérieurs du mouvement
transitoire, devenus aujourd'hui les principaux obstacles
à la solution finale; soit en secondant la régénération
graduelle des nouveaux élémens sociaux, spirituels ou
temporels, par une judicieuse censure des vices essentiels,
intellectuels ou moraux, qui les rendent encore
indignes d'une véritable suprématie politique.

Cette double appréciation représente la nouvelle philosophie
comme ayant déjà spontanément rempli la condition
fondamentale, formulée dès le début de mon élaboration
sociologique, pour la conciliation décisive des deux aspects,
normalement inséparables, aujourd'hui vicieusement
opposés, propres au grand problème social. Sans
effort, et sans inconséquence, l'école positive se montrera
toujours plus organique que l'école rétrograde, et plus
progressive que l'école révolutionnaire, de manière à
pouvoir être indifféremment qualifiée d'après l'un ou
l'autre attribut élémentaire. Tendant à réunir ou à dissiper
tous les partis actuels par la satisfaction simultanée
de leurs vœux légitimes, cette école peut justement
espérer aujourd'hui de trouver quelques adhésions isolées
chez toutes les classes quelconques, soit ascendantes,
soit même descendantes. Jusque dans la corporation sacerdotale,
ceux de ses membres qui sentent assez profondément
l'importance sociale de l'ordre spirituel, pour
être fortement choqués de la dégradation politique où il
est tombé depuis longtemps sous l'ascendant exclusif
de la puissance matérielle, pourraient apprécier la valeur
directe des efforts philosophiques ainsi destinés à le relever
dignement, si leur intelligence pouvait assez

s'affranchir du régime théologique pour rattacher une telle
destination à des conceptions d'une autre nature, sauf la
discussion d'efficacité, désormais bientôt terminée. La
classe militaire pourrait aussi comprendre que, tout en
consacrant la moderne extinction normale de l'activité
guerrière, dont le grand office social est pleinement accompli,
l'école positive justifie directement l'importante
destination temporaire que doivent maintenant conserver
les armées pour assurer le maintien indispensable
de l'ordre matériel, pendant toute la durée de l'élaboration
universelle qui doit dissiper l'anarchie intellectuelle
et morale. Il serait assurément superflu de signaler
les sympathies que devrait exciter, chez les intelligences
vraiment scientifiques ou esthétiques, une philosophie
qui, sous la condition nécessaire d'une préalable réformation
générale de vues et de sentimens, les pousserait
ultérieurement au gouvernement spirituel de l'humanité.
Quant aux chefs industriels, dont elle sanctionnerait
convenablement la future prééminence temporelle, et
qu'elle seule pourrait garantir des graves collisions populaires
que leur prépare l'anarchie actuelle, elle en
devrait attendre le plus favorable accueil, si leurs dispositions
intellectuelles et morales étaient en suffisante
harmonie avec la dignité réelle de leur situation sociale.
Enfin j'ai récemment expliqué les divers motifs fondamentaux
qui doivent spécialement engager l'école positive
à compter principalement sur l'adhésion des prolétaires,
aussitôt que le contact mutuel aura pu suffisamment
s'établir. Il faut, en outre, considérer que, même chez
les classes équivoques propres à la période transitoire,
et destinées ou à disparaître ou à redevenir subalternes,

la nouvelle philosophie peut encore trouver d'importantes
adhésions privées, d'après l'heureux exercice
secondaire qu'elle doit fournir spontanément à leur
activité caractéristique. Ainsi, les philosophes métaphysiciens,
justement choqués aujourd'hui de l'exorbitante
prépondérance des travaux de détail, et sentant convenablement
la dignité supérieure des conceptions vraiment
générales, pourraient saisir la valeur d'une école
seule apte maintenant à rétablir le règne normal de l'esprit
d'ensemble, enfin parvenu à une indispensable positivité,
qui, facile à développer désormais chez les intelligences
fortement organisées, affranchira les véritables
philosophes de l'irrationnel dédain du vulgaire des savans
actuels, dès lors jugés suivant leur faible portée intrinsèque,
dépouillée d'un spécieux entourage, que
l'école positive peut seule apprécier. Pareillement, les
littérateurs, et même les avocats, qui auront suffisamment
admis la nouvelle direction philosophique, pourront
y trouver une féconde alimentation de l'activité
secondaire qui leur est propre, d'après la versatilité, dès
lors heureuse, inhérente à leur défaut caractéristique de
convictions profondes, et qui leur permettra d'adapter
leurs talens d'exposition et de discussion, soit à l'universelle
diffusion de la philosophie positive, soit à l'utile
censure initiale que j'y ai déjà signalée, et dont je pourrais,
au besoin, leur indiquer de nombreuses et importantes
applications, aussi neuves qu'incisives, qui leur
permettraient de mesurer, à leur tour, d'orgueilleuses
prétentions scientifiques, que les plus audacieux d'entre
eux n'osent aujourd'hui contempler qu'avec un aveugle
respect.


Malgré toutes ces grandes et incontestables relations
avec les différens partis et les diverses classes de la
société actuelle, je n'ai pas dissimulé que l'école positive
ne doit d'abord compter nulle part sur une adhésion
collective, parce que chacun sera beaucoup plus choqué,
à l'origine, des atteintes nécessaires ainsi apportées à ses
préjugés et à ses passions, que satisfait de la réalisation
finale dès lors assurée à ses vœux légitimes. Elle ne doit
pas même espérer, au début, l'active coopération de
notre jeunesse, dont la portion la plus saine et la mieux
préparée est déjà gravement viciée, en général, par l'empirisme
et l'égoïsme inhérens à l'anarchie universelle, et
que tout concourt à développer. Il faut donc s'attendre
à trouver obstacle, pour la nouvelle philosophie politique,
chez tout ce qui est aujourd'hui classé, à un titre
quelconque; elle n'obtiendra longtemps que des adhésions
purement individuelles, indifféremment issues de
tous les rangs sociaux. Mais on peut assurer d'avance
que de tels appuis ne manqueront pas à une école aussi
évidemment apte à tout concilier sans rien compromettre.
La philosophie négative du siècle dernier, malgré
sa tendance essentiellement anarchique, trouva
partout d'actifs protecteurs, jusque parmi les rois,
parce qu'elle était alors en suffisante harmonie avec
les besoins immédiats de l'évolution moderne. Serait-il
téméraire d'espérer un accueil équivalent pour la philosophie
positive du dix-neuvième siècle, directement
destinée à rétablir une situation vraiment normale chez
l'élite de l'humanité, et seule susceptible d'abréger
ou d'adoucir, autant que possible, les grandes collisions
que nous réserve encore l'anarchie intellectuelle

et morale, graduellement aggravée par son inévitable
diffusion?

Dans tout le cours de mon appréciation historique, et
dans les conclusions politiques que je viens d'en tirer, je
me suis scrupuleusement conformé à la grande prescription
logique que j'avais d'abord formulée, au début du
volume précédent, en ne considérant essentiellement
qu'une seule série sociale, toujours formée par l'enchaînement
réel des civilisations les plus avancées; restriction
sans laquelle j'ose assurer qu'il eût été impossible
de découvrir la véritable marche générale de l'évolution
fondamentale. Maintenant que la détermination de cette
marche a vraiment constitué enfin la sociologie comme
une dernière branche principale de la philosophie naturelle,
il y aura lieu, quand cette nouvelle science sera
suffisamment installée, à poursuivre d'importantes spéculations,
jusqu'alors prématurées, sur la progression
sociale des différentes populations qui, par divers obstacles
assignables, ont dû rester plus ou moins en arrière
du grand mouvement que nous avons étudié. Le
but final de cette élaboration supplémentaire sera de
fournir la base rationnelle de l'action collective que devra
exercer ultérieurement l'élite actuelle de l'humanité
pour accélérer et faciliter l'essor de ces civilisations secondaires,
de manière à tendre systématiquement vers
l'unité sociale de l'ensemble de notre espèce: de même
que l'opération principale nous a définitivement conduits
ci-dessus à concevoir le mode général suivant lequel les
peuples avancés doivent aujourd'hui développer leur
propre essor commun. Malgré l'identité nécessaire que
doit partout offrir la véritable évolution humaine, ses

phases successives peuvent cependant s'accomplir avec
une rapidité et une facilité fort inégales; et il n'est pas
possible que l'exacte connaissance antérieure de cette
progression fondamentale, obtenue d'après le lent et
douloureux mouvement des populations d'élite, ne
doive, à cet égard, comporter beaucoup d'efficacité:
en sorte que, par une inévitable compensation, les civilisations
arriérées, dès lors rationnellement développables
sous cette heureuse direction, puissent atteindre
promptement le niveau universel, au lieu de rester indéfiniment
livrées à l'empirisme spontané dont notre
marche originale n'avait pu s'affranchir jusqu'ici. Ainsi,
quelle que doive être aujourd'hui, envers les sociétés les
plus avancées, l'éminente utilité pratique des saines
études sociologiques, cette heureuse aptitude de la vraie
philosophie aura nécessairement, dans l'avenir, encore
plus d'importance et d'étendue au sujet des populations
retardées. Le passé ne peut, à cet égard, nous fournir
aucune juste mesure générale; parce qu'aucune influence
réellement semblable ne pouvait s'y manifester, par
suite du caractère toujours absolu de la philosophie dirigeante,
qui poussait seulement les peuples à s'imposer
mutuellement l'aveugle imitation routinière de leurs sociabilités
respectives: tandis que le caractère essentiellement
relatif de la philosophie positive permettra de modifier
judicieusement les applications de la théorie fondamentale
suivant les convenances propres à chaque cas,
après y avoir d'abord exactement déterminé jusqu'à quel
degré et par quelles voies les phases analogues de l'évolution
typique sont alors susceptibles d'amélioration effective.
Par là, les relations croissantes des populations

d'élite avec le reste de l'humanité seront enfin directement
subordonnées à d'actifs sentimens d'une fraternité
vraiment universelle, au lieu de rester essentiellement
dominées par un orgueil féroce ou une ignoble cupidité.
Mais les philosophes doivent aujourd'hui soigneusement
éviter les séductions spontanées de cette heureuse perspective,
qui promet à leur activité rationnelle une aussi
vaste application ultérieure. Jusqu'à ce que la réorganisation
positive soit suffisamment avancée, il importe
beaucoup, comme je l'ai ci-dessus expliqué, que leur
élaboration systématique demeure toujours exclusivement
concentrée sur la majorité de la race blanche,
composant l'avant-garde de l'humanité, suivant l'exacte
définition sociologique que j'ai directement formulée au
début de ce volume, et qui comprend seulement les cinq
grandes nations de l'occident européen. Autant nous
avons reconnu nécessaire d'imprimer désormais à toutes
les hautes spéculations politiques l'entière extension indiquée
par ces limites, en deçà desquelles le point de
vue social resterait maintenant privé de sa généralité
caractéristique; autant nous avons jugé indispensable
aujourd'hui de s'y renfermer habituellement, sous peine
de ne point suffisamment éliminer l'esprit vague et absolu
de l'ancienne philosophie, et, par suite, de manière
à interdire inévitablement toute solution vraiment
radicale. Cette restriction me semble tellement capitale,
que j'ai cru devoir la reproduire expressément à la fin
comme au début de mon élaboration sociologique. La
pratique en sera d'autant plus convenable que, tant
que l'occident européen ne sera pas suffisamment réorganisé,
il ne saurait réellement exercer aucune grande et

heureuse action collective sur le reste de l'humanité;
outre l'imminent danger d'une telle diversion prématurée
pour y dénaturer ou y troubler gravement cette indispensable
régénération, point d'appui ultérieur de
toute notre espèce. Sagement préoccupée de cette opération
décisive, la population occidentale devra longtemps
éviter toute large intervention politique, du moins
active, dans l'évolution spontanée de l'Asie, et même
dans celle de l'orient européen: sauf, bien entendu, les
précautions que pourraient exiger le maintien nécessaire
de la paix générale, ou l'extension naturelle des
relations industrielles; mais sans jamais seconder les efforts
spontanés que tente aujourd'hui l'esprit militaire
pour retarder son inévitable extinction, en se rattachant,
par de spécieux sophismes, à un dangereux prosélytisme
social, comme je l'ai ci-dessus expliqué.

Malgré l'homogénéité fondamentale de la population
d'élite à l'ensemble de laquelle la grande élaboration
philosophique propre au dix-neuvième siècle doit être
directement destinée, il existe nécessairement des différences
essentielles entre les cinq nations principales qui
la composent, quant aux obstacles et aux ressources que
doit y trouver la régénération positive, dont toutes les
phases importantes doivent pourtant, par la nature d'une
telle rénovation, s'y accomplir simultanément. Notre
théorie historique, en faisant spontanément ressortir
cette connexité nécessaire, permet aussi d'apprécier
exactement cette diversité secondaire, qu'il importe
maintenant de caractériser rapidement, afin de terminer
mon opération sociologique par un juste aperçu comparatif
de l'accueil réservé à la nouvelle philosophie

politique chez ces diverses nationalités; complément naturel
de la comparaison que je viens d'indiquer pour les
différentes classes modernes. La double évolution, à la
fois négative et positive, solidairement accomplie, pendant
les cinq siècles antérieurs, dans toute l'étendue de
cette république occidentale, nous fournit, d'après les
deux chapitres précédens, une base pleinement irrécusable
pour cette détermination délicate, d'où toute
vaine inspiration locale doit être soigneusement bannie:
la concordance de ces deux séries simultanées doit surtout
devenir, à cet égard, le principe décisif d'une entière
conviction philosophique, qui doit d'ailleurs être
naturellement fort avancée déjà par ces deux chapitres,
où j'ai directement établi, à ce sujet, la distinction la
plus générale, qu'il s'agit seulement ici de compléter
brièvement, sous ma réserve accoutumée des développemens
ultérieurs, incompatibles avec les limites et
même avec la destination de ce Traité.

Tous ces divers moyens essentiels d'appréciation comparative
concourent évidemment, suivant nos indications
antérieures, à représenter aujourd'hui la France
comme le siége nécessaire de la principale élaboration
sociale. Nous avons vu le commun mouvement de décomposition
politique s'y opérer toujours, depuis le quatorzième
siècle, d'une manière plus complète et plus
décisive qu'en aucun autre cas, même pendant sa période
spontanée, et, à plus forte raison, à partir de sa
systématisation, dont la dernière phase, quoique destinée
immédiatement à l'ensemble de notre occident, dut
être d'abord essentiellement française, ainsi que la crise
finale qu'elle détermina nécessairement. Il serait certes

superflu de prouver ici que le régime ancien, soit spirituel,
soit temporel, est maintenant beaucoup plus déchu
en France que partout ailleurs. Quant à la progression
positive, l'évolution scientifique, et même aussi l'évolution
esthétique, sans y être, au fond, plus avancées,
y ont certainement obtenu un plus grand ascendant social;
ce qui importe surtout à notre comparaison actuelle.
Pareillement, l'évolution industrielle, quoique n'y pouvant
encore offrir le plus large développement spécial, y
a nécessairement amené déjà la nouvelle puissance temporelle
beaucoup plus près d'une véritable suprématie
politique. Enfin, l'unité nationale, condition si capitale
de cette grande initiative européenne, y est assurément
plus complète et plus inébranlable qu'en aucun autre
cas. J'ai assez expliqué comment un admirable instinct
politique, malgré la tendance dissolvante de la métaphysique
dirigeante, avait soigneusement maintenu,
pendant la crise révolutionnaire, ce précieux résultat de
l'ensemble de notre passé, dès lors même notablement
consolidé par un plus vaste développement de la subordination
spontanée de tous les foyers français envers le
centre parisien. Au reste, la prédilection décisive qui,
dans l'Europe entière, depuis l'heureux avénement de la
paix universelle, dispose de plus en plus, non-seulement
les artistes, les savans et les philosophes, mais la plupart
des hommes cultivés, à voir dans Paris une sorte
de patrie commune, doit certainement dissiper toute
grave incertitude sur la perpétuité nécessaire de cette
noble initiative, si chèrement acquise.

Malgré le défaut de nationalité, l'ensemble de tous
les autres caractères me semble devoir déterminer,

contrairement à l'opinion commune, à concevoir l'Italie
comme étant, après la France, le pays le mieux disposé
à la régénération positive. L'esprit militaire y est peut-être
plus radicalement éteint que partout ailleurs; et cette
même lacune, funeste à d'autres égards, dont j'ai expliqué,
au cinquante-quatrième chapitre, la cause nécessaire,
n'est sans doute pas étrangère à une telle préparation
négative. Quoique la conservation du catholicisme
n'y ait pu être aussi avantageuse qu'en France au plein
essor original de l'ébranlement philosophique, la compression
rétrograde, assez intense pour préserver les populations
contre toute grave extension de la métaphysique
protestante ou même déiste, n'a pu cependant y empêcher
ensuite, chez la plupart des esprits cultivés, une
entière émancipation théologique, aujourd'hui mal dissimulée.
En outre, cette influence générale, dont j'ai
tant signalé les propriétés essentielles pour les deux dernières
phases de l'évolution moderne, a spécialement
réservé à la population italienne la transmission naturelle
de ce qui, dans les anciennes habitudes catholiques, est
susceptible d'incorporation aux nouvelles mœurs positives,
relativement à la division fondamentale des
deux puissances élémentaires, dont le véritable instinct
ne peut maintenant se trouver que là suffisamment
familier. L'évolution scientifique et l'évolution industrielle,
quoique presqu'aussi avancées qu'en France,
y ont pourtant obtenu une prépondérance sociale beaucoup
moindre, par suite d'une moindre extinction populaire
de l'esprit religieux et aristocratique: mais elles y
sont, au fond, plus rapprochées de leur ascendant final
que chez tout le reste de la communauté occidentale. Il

serait assurément superflu d'y mentionner l'admirable
développement de l'évolution esthétique, qui, plus
complète et plus universelle que partout ailleurs, y a si
heureusement réalisé sa propriété caractéristique d'entretenir,
chez les plus vulgaires intelligences, l'éveil
fondamental de la vie spéculative. Quoique le défaut de
nationalité dût évidemment y interdire une initiative
politique si hautement réservée à la France, son influence
est loin d'y empêcher une intime et rapide propagation
du mouvement original. Convenablement appréciée par
les bons esprits italiens, d'après l'ensemble de la saine
théorie historique, cette lacune pourra même y déterminer
une excitation plus prononcée à la réorganisation
spirituelle: soit qu'on envisage le catholicisme, suivant
l'indication spéciale du cinquante-quatrième chapitre,
comme la cause essentielle d'une telle anomalie; soit
que l'impossibilité de constituer l'unité italienne fasse
plus directement sentir l'importance supérieure de l'unité
européenne, qui ne peut être obtenue que par la régénération
intellectuelle et morale, et dont l'avénement
pourra seul faire spontanément cesser, au profit commun
de l'ordre et du progrès, des tentatives également chimériques
et perturbatrices.

Envisagée dans toute l'étendue de la définition sociologique
indiquée au début de ce volume, la population
allemande me paraît être, tout compensé, après les
deux précédentes, la mieux disposée aujourd'hui, en
résultat final de son évolution antérieure, à la réorganisation
positive. L'esprit militaire ou féodal, et même,
malgré les apparences, l'esprit religieux, quoique y
étant moins déchus qu'en Italie, n'y sont pas cependant

aussi dangereusement incorporés qu'en Angleterre au
mouvement général de la société moderne. Outre que la
prépondérance politique du protestantisme y est beaucoup
moins intime et moins universelle, elle n'y a pas
empêché, là où il a le plus prévalu, que la grande concentration
temporelle propre à la transition moderne n'y aboutît
aussi, par une heureuse anomalie que j'ai signalée, au
mode essentiellement monarchique, que nous avons reconnu
si préférable, à tous égards, au mode aristocratique
exceptionnel, éminemment particulier à l'Angleterre, et
dont la seule Suède offre l'équivalent germanique, toutefois
très-altéré. La plus dangereuse influence qui distingue
cette population est certainement celle de l'esprit
métaphysique, qui s'y trouve aujourd'hui plus répandu
et plus dominant que partout ailleurs, et dont la désastreuse
activité y entretient une mystique prédilection
pour les conceptions vagues et absolues, directement
contraire à toute vraie réorganisation sociale. Mais cet
esprit, inhérent à l'élaboration protestante est, par cela
même, beaucoup moins prononcé dans l'Allemagne catholique;
et d'ailleurs il est déjà partout en pleine
décroissance. À cela près, l'évolution germanique est
aujourd'hui, pour l'ordre spéculatif de la progression
positive, soit esthétique, soit même scientifique, plus
complète et plus universelle qu'en Angleterre, surtout
quant à l'ascendant social qui s'y rattache. Il est même
évident, comme je l'ai noté au trente-sixième chapitre,
que l'activité supérieure de l'esprit philosophique, malgré
son caractère encore essentiellement métaphysique,
entretient en Allemagne une précieuse disposition
aux méditations générales, maintenant propre à y

compenser plus qu'ailleurs les tendances dispersives de nos
spécialités scientifiques. L'évolution industrielle, sans y
être matériellement aussi développée qu'en Angleterre,
y est pourtant moins éloignée de sa principale destination
sociale, parce que son essor y a été plus indépendant
de la suprématie aristocratique. Enfin, quoique le défaut
de nationalité, résultant surtout du protestantisme, y
offre un tout autre caractère qu'en Italie, il y comporte
cependant une équivalente stimulation à la régénération
positive: soit qu'un tel vœu doive y conduire à mieux
sentir la nécessité de renoncer enfin à la philosophie théologique,
désormais principal obstacle à la réunion; soit,
comme en Italie, en faisant apprécier davantage la
réorganisation spirituelle, spontanément commune à
l'ensemble de l'occident européen.

Diverses explications incidentes, dans les deux chapitres
précédens, ont déjà dû spécialement disposer à
comprendre, d'après la saine appréciation de l'ensemble
de l'évolution moderne, que la population anglaise,
malgré tous ses avantages réels, est aujourd'hui moins
préparée à une telle solution qu'aucune autre branche
de la grande famille occidentale, sauf la seule Espagne,
exceptionnellement retardée. L'esprit féodal et l'esprit
théologique, par la profonde modification qu'ils y ont
graduellement subie, y ont conservé plus qu'ailleurs
une dangereuse consistance politique, qui, longtemps
compatible avec les évolutions partielles, y constitue
maintenant un puissant obstacle à la réorganisation finale.
C'est là que le système rétrograde, ou du moins
fortement stationnaire, a pu être le plus complétement
organisé, au spirituel et au temporel. Jamais, par exemple,

la prépondérance du jésuitisme n'a pu réaliser, sur
le continent, l'institution d'une hypocrisie légale aussi
hostile à l'émancipation humaine que celle dont la constitution
anglicane, dirigée par l'oligarchie britannique,
nous offre encore l'exemple journalier. La compensation
matérielle, par laquelle un tel régime a tenté de s'incorporer
à l'évolution moderne, en excitant d'abord un
développement plus parfait de l'activité industrielle, y
est finalement devenue, à beaucoup d'égards importans,
une source directe d'entraves politiques: soit en prolongeant
l'ascendant social d'une aristocratie, ainsi placée
à la tête du mouvement pratique, où elle maintient la
haute intervention du principe militaire; soit en viciant
les habitudes mentales de l'ensemble de la population,
par une prépondérance exorbitante du point de vue concret
et de l'utilité immédiate; soit, enfin, en corrompant
directement les mœurs nationales d'après l'ascendant
universel d'un intraitable orgueil et d'une cupidité
effrénée, tendant à isoler profondément le peuple anglais
de tout le reste de la famille occidentale. Nous avons
reconnu que, par une suite nécessaire, la double évolution
spéculative y avait été notablement altérée, non-seulement
dans l'ordre scientifique, malgré les immenses
progrès qui s'y sont individuellement accomplis, mais
aussi dans l'ordre esthétique, resté encore si imparfait,
sauf l'admirable essor spontané du premier des beaux-arts:
l'incorporation sociale de l'un et de l'autre élément
y est surtout moins avancée que chez les trois autres
nations. Toutefois ces divers dangers caractéristiques,
qui doivent gravement entraver, en Angleterre, la commune
régénération positive, parce qu'ils y affectent

directement la masse sociale, n'empêchent pas que, par
une imparfaite compensation, la coopération fondamentale
à cette œuvre finale n'y doive être immédiatement
fort active et très-importante de la part des esprits d'élite,
qui, par l'ensemble d'une telle situation, y sont
déjà plus préparés que partout ailleurs, excepté en
France. D'abord, leur position même les préserve plus
facilement de la dangereuse illusion politique qui, dans
le reste de notre occident, vicie aujourd'hui les meilleures
intelligences, en disposant à regarder comme une
solution finale la vaine imitation universelle du régime
transitoire propre à l'Angleterre, et dont l'insuffisance radicale
y est assurément beaucoup mieux sentie maintenant
qu'elle ne peut l'être sur le continent. Ensuite, la prépondérance
exorbitante de l'esprit pratique y a du moins cet
avantage, que, lorsqu'elle n'empêche pas, chez les intelligences
convenablement organisées, l'essor continu des
méditations générales, elle leur imprime involontairement
un caractère de netteté et de réalité qui ne saurait
ordinairement exister, à un pareil degré, en Allemagne,
ou même en Italie. Par suite, enfin, de la
moindre importance sociale des corporations scientifiques,
les savans, plus isolés, y doivent d'ailleurs offrir
aujourd'hui une originalité plus réelle, et une plus
grande aptitude à s'affranchir des tendances dispersives
propres au régime de spécialité, dont l'indispensable
transformation philosophique y trouvera probablement
moins d'obstacles qu'en France.

Le retard spécial que durent éprouver, en Espagne,
les deux dernières phases de l'évolution moderne, tant
positive que négative, est, de nos jours, trop généralement

apprécié pour qu'il faille motiver expressément
ici le rang extrême que nous assignons à cette énergique
population, malgré ses éminens caractères, quant à sa
préparation directe à la réorganisation finale. Quoique
le système rétrograde n'y ait pu réellement obtenir une
consistance aussi durable qu'en Angleterre, il y a pourtant
exercé, sous une direction moins habile, une compression
immédiate beaucoup plus intense; au point d'y
entraver profondément l'essor partiel des nouveaux élémens
sociaux, non-seulement scientifique ou philosophique,
mais aussi esthétique, et même industriel. La
conservation exagérée du catholicisme n'y a pu devenir
aussi avantageuse qu'en Italie au plein développement
ultérieur de l'émancipation mentale, ni au maintien des
habitudes politiques du moyen âge sur la séparation des
deux puissances. Sous ce dernier aspect surtout, l'esprit
catholique y a été gravement altéré, par suite d'une
incorporation trop intime au système de gouvernement;
de manière à susciter plutôt de vicieuses tendances théocratiques
que de saines dispositions à la coordination
rationnelle entre le pouvoir moral et le pouvoir politique.
Mais cette appréciation comparative ne doit jamais
faire oublier l'irrécusable nécessité de comprendre aussi
cet élément capital de la république occidentale dans la
conception et dans la direction de la réorganisation
commune, où la solidarité antérieure constitue le principe
irrésistible de la connexité future; quoique d'ailleurs
cette inévitable condition puisse spécialement devenir
une source d'embarras, soit philosophiques, soit
politiques. L'admirable résistance du peuple espagnol à
l'oppressive invasion de Bonaparte suffirait assurément

pour y constater une énergie morale et une ténacité
politique qui, là plus qu'ailleurs, résident surtout dans
les masses populaires, et qui garantissent leur aptitude
ultérieure au régime final, quand le ralentissement antérieur
y aura pu être suffisamment compensé par les
voies convenables.

D'après cette sommaire appréciation de l'inégale préparation
de la régénération positive chez les cinq grandes
populations qui doivent y participer à la fois, mais à
divers degrés et sous divers modes, il importe beaucoup
que l'élaboration philosophique destinée à la déterminer
graduellement soit instituée de manière à toujours manifester
cette commune extension occidentale, en s'adaptant
toutefois assez heureusement aux convenances
de chaque cas pour convertir, autant que possible, ces
inévitables différences en nouveaux moyens d'accomplissement,
par une judicieuse combinaison des qualités
essentielles propres à chacun de ces élémens nationaux.
Afin de mieux remplir cette condition capitale, il conviendrait
de placer expressément, dès l'origine, cette
élaboration fondamentale sous l'active direction d'une
association universelle, d'abord très-peu nombreuse,
mais ultérieurement réservée, par de sages affiliations
successives, à un vaste développement, et dont la dénomination
caractéristique de Comité positif occidental
indiquerait sa destination à conduire, dans toute l'étendue
de la grande famille européenne, la réorganisation
spirituelle appréciée, et même ébauchée, d'après
l'ensemble de ce Traité[35]. Cette association philosophique,

indifféremment issue, chez ces diverses nations,
de tous les rangs sociaux, soit pour l'élaboration directe,
soit pour l'efficacité des travaux, tendrait ouvertement
à systématiser les attributions intellectuelles et
morales désormais abandonnées de plus en plus par les
gouvernemens européens, et déjà livrées, du moins en
France, à la libre concurrence des penseurs indépendans.
Si j'ai suffisamment caractérisé la nature et l'étendue de
la réorganisation spirituelle, fondée sur l'essor direct de
la vraie philosophie moderne, on doit sentir quelle
immense activité devrait, à tous égards, développer
partout cette sorte de concile permanent de l'église positive:
soit pour accomplir une vaste élaboration mentale,
où toutes les conceptions humaines doivent être
assujetties à une indispensable rénovation; soit pour en
faciliter la marche rationnelle par l'institution de colléges
philosophiques, propres à lui préparer directement

de dignes coopérateurs; soit pour en seconder la réalisation
graduelle par l'universelle propagation d'une sage
instruction positive, à la fois scientifique et esthétique;
soit, enfin, pour en régulariser peu à peu l'application
pratique par un judicieux enseignement journalier, tant
oral qu'écrit, et même par une convenable intervention
philosophique au milieu des divers conflits politiques
naturellement résultés de l'influence prolongée des anciens
moteurs sociaux.

Note 35:
Malgré le petit nombre des membres qui doivent primitivement
former ce haut comité, et qui, par aperçu, ne me paraît pas devoir
maintenant excéder trente, il importe que sa composition primitive
représente expressément une telle coopération, proportion gardée
d'ailleurs de l'aptitude nationale correspondante, soit collective, soit
personnelle. D'après les indications précédentes, on y pourrait, par
exemple, admettre huit Français, sept Anglais, six Italiens, cinq Allemands
et quatre Espagnols. Sans attacher aucune vaine gravité à de tels
chiffres, j'insiste seulement pour qu'aucune des cinq nations combinées
n'y ait la majorité numérique, et que le contingent corresponde
autant que possible à la participation réelle. La France et l'Angleterre
constituant évidemment les deux cas les plus opposés, c'est leur
combinaison qui doit nécessairement offrir l'importance la plus décisive
dans la formation initiale d'une telle association. Ce comité siégerait
d'ailleurs naturellement à Paris, mais en évitant de s'assujettir à aucune
résidence invariable.

Malgré l'inévitable longueur de ce chapitre final, les
principales conclusions sociales déduites de l'appréciation
fondamentale de l'ensemble du passé humain n'y
ont pu être que sommairement indiquées, sous la réserve
des développemens ultérieurs propres au Traité
spécial que j'ai promis. J'espère néanmoins y avoir assez
caractérisé la nouvelle philosophie politique, immédiatement
destinée à conduire enfin vers son but nécessaire
l'immense révolution où nous sommes directement plongés
depuis un demi-siècle, et qui doit, à tous égards,
constituer la crise la plus décisive de l'évolution humaine.
Par une telle détermination, j'ai finalement accompli
la grande élaboration philosophique, commencée
avec le tome quatrième, pour l'entière rénovation des spéculations
sociales, et dans laquelle je crois avoir ainsi dépassé
non-seulement l'engagement initial pris au début
de ce Traité, mais même les promesses plus rigoureuses
que contenait la première partie de mon opération sociologique.
En un temps où toutes les convictions morales
et politiques sont essentiellement flottantes, faute d'une
base mentale suffisante, j'ai directement posé les fondemens

rationnels de nouvelles convictions vraiment stables,
susceptibles d'efficacité contre les passions discordantes,
soit privées, soit publiques. Quand les considérations
pratiques ont partout usurpé une exorbitante
prépondérance, j'ai relevé la dignité philosophique et
constitué la réalité sociale des saines spéculations théoriques,
en établissant, entre les unes et les autres, une
subordination systématique sans laquelle il est impossible
désormais de s'élever, en politique, à rien de grand
ni de stable. À l'époque où l'intelligence humaine, sous
le régime empirique d'une spécialité dispersive, menace
de se consumer en travaux de détail de plus en plus misérables
et de plus en plus éloignés de toute haute destination
sociale, j'ai osé proclamer et même ébaucher le
règne prochain de l'esprit d'ensemble, seul propre à
faire universellement prévaloir le vrai sentiment du devoir.
Ce triple but a été atteint par la fondation d'une
science nouvelle, la dernière et la plus importante de
toutes, sans laquelle le système de la véritable philosophie
moderne ne saurait avoir ni unité ni consistance, et
qui, je ne crains pas de l'assurer, quoique ne pouvant
encore trouver sa place dans la constitution routinière
et arriérée de nos académies scientifiques, n'en a pas
moins, dès son origine actuelle, autant de positivité et
plus de rationnalité qu'aucune des sciences antérieures
déjà jugées par ce Traité. Quelle que doive être l'importance
des progrès ultérieurs réservés à la sociologie, ils
offriront nécessairement beaucoup moins de difficultés
que cette création fondamentale: non-seulement parce
que la méthode y est ainsi assez caractérisée pour apprendre
désormais à retirer, d'une étude plus détaillée

du passé, des indications plus précises de l'avenir; mais
aussi parce que les conclusions générales ici obtenues,
outre qu'elles sont, par la nature du sujet, les plus essentielles,
serviront de guide universel aux appréciations
plus spéciales.

Une telle fondation scientifique complétant enfin le
système élémentaire de la philosophie naturelle préparée
par Aristote, annoncée par les scolastiques du moyen
âge, et directement conçue, quant à son esprit général,
par Bacon et Descartes, il ne me reste plus maintenant,
pour avoir atteint, autant que possible, le but principal
de ce Traité, qu'à y caractériser sommairement la coordination
finale de cette philosophie positive dont tous
les élémens essentiels, soit logiques, soit scientifiques,
ont été successivement l'objet propre des six parties de
notre élaboration hiérarchique, depuis les plus simples
conceptions mathématiques jusqu'aux plus éminentes
spéculations sociales. Telle sera la destination des trois
chapitres complémentaires qui vont ici être consacrés,
d'abord à la méthode, ensuite à la doctrine, et enfin à
la future harmonie générale de la philosophie positive,
suivant l'annonce contenue au tableau synoptique initial,
publié, il y a douze ans, avec le premier volume de ce
Traité.









CINQUANTE-HUITIÈME LEÇON.

Appréciation finale de l'ensemble de la méthode positive.





L'élaboration fondamentale que j'ai, le premier, osé
entreprendre, se trouvant enfin suffisamment accomplie,
même dans sa partie la plus nouvelle, la plus importante
et la plus difficile, il faut désormais envisager la
succession hiérarchique des six éléments essentiels qui
en ont dû composer le vaste ensemble, depuis les plus
simples spéculations mathématiques jusqu'aux plus
hautes conceptions sociales, comme ayant été surtout
destinée à élever graduellement notre intelligence au
point de vue définitif de la philosophie positive, dont
le véritable esprit général ne pouvait être autrement
dévoilé. Nous avons ainsi systématiquement réalisé
une évolution individuelle radicalement conforme à
l'évolution nécessaire de l'humanité, que l'on peut
maintenant, pour plus de facilité, se borner, sans aucun
grave inconvénient, à considérer ici à partir de l'impulsion
décisive déterminée par la double action, philosophique
et scientifique, émanée de Bacon et de Descartes
conjointement avec Kepler et Galilée. Cette indispensable
préparation constituait évidemment le seul moyen
pleinement efficace d'apprécier directement, soit quant

à la méthode, ou quant à la doctrine, le vrai caractère
propre à chacune des phases principales de la positivité
rationnelle. En outre, l'homogénéité continue de ces
diverses déterminations partielles nous a spontanément
manifesté leur convergence croissante vers une même
philosophie finale, dont la nature et la destination n'ont
jamais pu être encore suffisamment comprises, par une
suite inévitable de l'extension trop incomplète et de la
culture trop dispersive qui devaient jusqu'ici distinguer
son essor préliminaire, de façon à dissimuler profondément
à la plupart de ses actifs promoteurs la tendance
nécessaire de l'ensemble des spéculations modernes.
Pour caractériser convenablement cette philosophie,
ainsi successivement appréciée quant à tous ses élémens
indispensables, il ne nous reste donc plus, en résultat
spontané de notre opération totale, qu'à indiquer, d'une
manière sommaire mais directe, dans cette leçon et dans
la suivante, la coordination définitive de ses différentes
conceptions essentielles, d'abord logiques, puis scientifiques
d'après un principe d'unité réellement susceptible
d'une telle efficacité, afin de pouvoir ensuite signaler
rapidement, dans un dernier chapitre, la véritable activité
normale, à la fois mentale et sociale, ultérieurement
réservée au système qui doit devenir la base usuelle
du régime spirituel de l'humanité, enfin parvenue, par
tant de douloureux efforts, à sa pleine virilité.

Au chapitre précédent, les conséquences générales de
l'étude approfondie du passé nous ont spécialement démontré
l'inévitable urgence d'une pareille unité philosophique,
comme constituant désormais la première condition
fondamentale de la réorganisation intellectuelle et

morale des populations les plus avancées. Mais, en outre,
les esprits même qui, vicieusement contemplatifs, ne
seraient pas aujourd'hui assez touchés de cette immense
nécessité sociale, pourraient, en s'élevant au point de
vue convenable, directement apprécier aussi, sous le
simple aspect spéculatif, l'irrécusable réalité de ce besoin
universel si évidemment propre aux temps actuels, où
l'irrationnelle dispersion des travaux scientifiques menace
désormais d'altérer profondément les principaux
résultats de l'ensemble des efforts antérieurs, en faisant
bientôt dégénérer la plupart des recherches partielles en
tentatives stériles et incohérentes, qui, de plus en plus
dépourvues de but réel et de direction déterminée, ne
pourraient enfin conserver qu'une activité spontanément
destructive, aveuglément tournée contre cette harmonie
progressive où l'on doit voir sans doute le plus précieux
attribut de la vraie positivité moderne. Jusque
dans les sciences les plus simples, et par suite les moins
imparfaites, il ne faut pas croire que les notions d'une
certaine généralité puissent isolément résister toujours à
cet essor désordonné des divagations individuelles que
tend maintenant à développer avec rapidité la déplorable
anarchie philosophique dont tant d'intelligences étroites
ou égarées se glorifient si étrangement aujourd'hui, et
qui ne tarderait pas à devenir aussi contraire à la probité
des opérations spéculatives qu'à leur rationnalité. Toutes
nos conceptions abstraites, y compris même les mieux
établies, ne sauraient finalement persister sans une suffisante
solidarité mutuelle. Sous l'abusive prolongation
d'un inévitable interrègne philosophique, la même analyse
dissolvante, qui semble aujourd'hui essentiellement

bornée aux idées politiques et morales, où elle s'oppose
spécialement, en vertu de leur complication supérieure,
à une indispensable réorganisation, s'étendrait bientôt,
de toute nécessité, d'après l'unité fondamentale de notre
entendement, à tous les autres ordres de spéculations,
de manière à ne laisser intactes, en chaque genre quelconque,
que les vérités les plus grossières et les moins
précieuses, comme l'indiquent déjà, dans le monde
scientifique actuel, par une première extension de cette
funeste situation, tant de graves divergences et d'aberrations
capitales sur beaucoup d'importans sujets. En
un mot, si l'esprit positif, dont l'empirique spécialité a
maintenant cessé de correspondre aux besoins temporaires
d'une évolution préparatoire, devait rester indéfiniment
privé de toute systématisation usuelle, un tel
désordre reproduirait inévitablement, chez les modernes,
sauf la diversité des formes, l'équivalent essentiel
de cette honteuse dégradation mentale que détermina
jadis, parmi les populations grecques de l'antiquité et
du moyen âge, le libre essor des divagations théologico-métaphysiques.
Ceux donc qui persistent à n'attribuer à
la moderne évolution scientifique d'autre réaction philosophique
que la simple dissolution de l'antique régime
intellectuel, sans y vouloir chercher de nouvelles bases
générales d'une discipline plus parfaite et plus durable,
tendent nécessairement, à leur insu, vers la destruction
sophistique de ces mêmes acquisitions partielles auxquelles
ils attachent une importance très-légitime, quoique
trop exclusive, et qui, dans la pensée des premiers
fondateurs de la philosophie positive, étaient, au contraire,
principalement destinées, comme nous l'avons

historiquement reconnu, à permettre enfin la réorganisation
totale du système spéculatif, d'après une indispensable
préparation graduelle, à la fois logique et
scientifique, aujourd'hui suffisamment accomplie. Depuis
que la spécialisation empirique a essentiellement
perdu son office temporaire, par l'extension décisive de
l'esprit positif à tous les ordres principaux de phénomènes
naturels, elle oppose de puissans obstacles à tous
les grands progrès scientifiques, et même elle compromet
gravement la conservation réelle des résultats antérieurs.
Telle est, au fond, la première cause générale de
l'état flottant où se trouvent aujourd'hui, suivant notre
appréciation directe, la plupart des conceptions biologiques,
surtout chez la nation où la double évolution
moderne, tant négative que positive, a été la plus complète.
Mais cette désastreuse influence n'est marquée
davantage dans les études organiques qu'en vertu de
leur complication supérieure et de leur besoin plus prononcé
d'unité directrice; la prolongation ultérieure de
l'anarchie scientifique produirait nécessairement des ravages
analogues dans les études inorganiques, y compris
les études mathématiques, que le régime actuel tend
déjà visiblement à réduire de plus en plus à la stérile
accumulation d'incohérens détails, sous l'aveugle impulsion
d'une avide concurrence, dont l'essor déréglé promet
de faciles triomphes aux médiocrités ambitieuses.
Ainsi, même abstraction faite des hautes exigences sociales
que nous avons vu prescrire impérieusement la
systématisation finale de la vraie philosophie moderne,
le simple intérêt des sciences suffirait aujourd'hui pour
en démontrer l'urgence, en y signalant le seul moyen

général de consolider suffisamment l'admirable évolution
spéculative ébauchée pendant les deux derniers siècles.

Cette indispensable coordination devient maintenant
une heureuse conséquence spontanée du plan fondamental
qui caractérise ce Traité, où le développement continu
de la positivité rationnelle, dans ma propre intelligence
comme dans celle du lecteur attentif, a été nécessairement
assujetti, suivant la hiérarchie naturelle des phénomènes
correspondans, à une succession toujours homogène
d'états de plus en plus complets, dont chacun
embrasse essentiellement tous les précédens, en sorte que
le dernier d'entre eux, relatif aux conceptions les plus
complexes que puisse aborder l'esprit humain, constitue
aussitôt la liaison universelle et définitive des diverses
spéculations positives. Aussi, malgré l'importance et la
difficulté intrinsèques des résultats généraux propres à
ces trois chapitres extrêmes, leur facile établissement
nous offrira-t-il enfin la juste récompense d'une lente et
pénible élaboration, qui n'avait jamais pu jusqu'ici
être convenablement instituée.

Une véritable unité philosophique exigeant certainement
l'entière prépondérance normale de l'un des élémens
spéculatifs sur tous les autres, la question principale
se réduit donc ici à déterminer directement quel est
celui qui doit finalement prévaloir, non plus pour l'essor
préparatoire du génie positif, mais pour son actif développement
systématique, parmi les six points de vue fondamentaux,
mathématique, astronomique, physique,
chimique, biologique, et enfin sociologique, que nous
avons successivement appréciés, et à l'ensemble desquels
se rapportent inévitablement toutes les spéculations

réelles. Or la constitution même de notre hiérarchie
scientifique démontre aussitôt qu'une telle prééminence
mentale n'a jamais pu appartenir qu'au premier ou au
dernier de ces six élémens philosophiques: car eux seuls,
évidemment, sont susceptibles d'universalité nécessaire,
l'un par la destination, l'autre par l'origine de leurs
conceptions respectives. La philosophie mathématique,
d'où nous pouvons momentanément nous dispenser de
séparer la philosophie astronomique, qui n'en est, à
vrai dire, qu'une manifestation décisive, présente d'abord
des titres irrécusables à la suprématie rationnelle,
en vertu de l'incontestable extension des lois géométriques
et mécaniques à tous les ordres possibles de phénomènes
naturels. Sous un autre aspect, la philosophie
sociologique, d'où nous pouvons pareillement cesser
d'isoler la philosophie biologique, qui lui sert de base
immédiate, doit aujourd'hui directement aspirer à la
souveraineté intellectuelle, sauf l'indispensable condition,
que j'ose dire désormais suffisamment accomplie,
d'une véritable positivité; puisque toutes nos spéculations
quelconques peuvent être réellement envisagées
comme autant de résultats nécessaires de l'évolution
spéculative de l'humanité, suivant les explications
spéciales du quarante-neuvième chapitre. Quant au
couple intermédiaire, formé par la philosophie physico-chimique,
sa nature propre le rend assurément
trop éloigné à la fois du point de départ et du but
convenables à l'ensemble de l'élaboration positive,
pour qu'il doive jamais prétendre, dans ce grand
conflit mental, à aucune autre influence essentielle que
celle de seconder puissamment l'une ou l'autre de ces deux

impulsions rivales, dont il subit inévitablement l'action
simultanée.

La principale question philosophique étant ainsi réduite
à reconnaître maintenant, dans l'économie finale du
système positif, l'entière prépondérance rationnelle, soit
de l'esprit mathématique, soit de l'esprit sociologique,
notre théorie générale de l'évolution humaine, spécialement
en ce qui concerne l'appréciation historique de
la progression moderne, nous permet aisément d'établir,
sans aucune grave incertitude, que si le premier a dû
nécessairement prévaloir pendant la longue éducation
préliminaire qu'exigeait, en chaque genre, l'éveil successif
d'une positivité durable, le dernier est, au contraire,
seul susceptible, à tous égards, de diriger désormais,
avec une véritable efficacité, l'essor universel et
continu des spéculations réelles. Cette distinction fondamentale,
qui constitue la première et la plus importante
de nos conclusions générales, contient à la fois
l'explication et le dénouement du déplorable antagonisme,
jusqu'à présent insoluble, incessamment développé,
depuis trois siècles, entre le génie scientifique et
le génie philosophique, dont les justes prétentions respectives,
d'une part à la positivité, d'une autre part à la
généralité, doivent être ainsi définitivement conciliées,
pour que l'état normal de l'humanité pensante puisse
convenablement reposer sur la satisfaction continue de
ces deux besoins également irrécusables. Pendant que la
science poursuivait vainement, sous l'impulsion mathématique,
une systématisation chimérique, la philosophie
élevait d'impuissantes réclamations métaphysiques
contre le funeste abandon du point de vue humain.

Jusqu'à ce que l'évolution totale de l'humanité ait été ramenée
à de véritables lois naturelles, ce qui, j'ose le
dire, n'a jamais existé encore ailleurs que dans ce Traité,
l'esprit moderne, qui devait d'abord être principalement
avide de positivité, ne pouvait accueillir suffisamment
les protestations relatives au besoin permanent de généralité,
parce que, malgré leur légitimité implicite, elles
se rattachaient alors inévitablement à un régime caduc,
d'où il fallait avant tout irrévocablement sortir.
Mais l'extension homogène du vrai caractère positif à
tous les ordres essentiels de spéculation réelle doit maintenant
permettre aux conceptions sociologiques de reprendre
enfin l'ascendant universel qui appartient régulièrement
à leur nature, et qui n'avait dû leur échapper
provisoirement, depuis la dernière période du moyen
âge, que par l'exigence temporaire des conditions primordiales
propres à l'évolution positive.

Dans chacune des six parties essentielles de ce Traité,
la science mathématique a été tellement recommandée
comme la première source fondamentale, aussi bien pour
l'individu que pour l'espèce, de toute positivité rationnelle,
qu'on ne saurait sans doute me soupçonner aucunement
de méconnaître jamais sa véritable influence
philosophique, qui, après m'avoir si heureusement
fourni, dès ma première jeunesse, le point de départ le
plus convenable à l'ensemble de mes longues méditations,
m'a spontanément offert ensuite, par un commerce
intime et journalier, le meilleur moyen de
restaurer toujours les forces élémentaires de mon intelligence.
Mais, d'une autre part, nous avons continuellement
reconnu, avec la même certitude, que les

conceptions mathématiques sont, par leur nature, essentiellement
impuissantes à diriger la formation d'une
philosophie réelle et complète, susceptible d'une active
universalité. Cependant, toutes les nombreuses tentatives
entreprises depuis trois siècles pour constituer une
nouvelle philosophie, propre à remplacer enfin la philosophie
théologico-métaphysique, ont dû être, comme
je viens de l'expliquer, et ont été, en effet, toujours
essentiellement conçues d'après un tel principe, employé
sous des formes plus ou moins explicites. Le seul de ces
efforts prématurés qui mérite véritablement un éternel
souvenir, à raison des services indispensables, quoique
passagers, qu'il a certainement rendus, consiste sans
doute dans la grande construction cartésienne, qui,
très-supérieure, sous les principaux aspects, à celles
qu'on a voulu ensuite lui substituer, en a d'ailleurs
spontanément fourni le type général. Or cette mémorable
conception, qui érigeait la géométrie et la mécanique
en fondemens directs de la science universelle, a
heureusement présidé, pendant un siècle, malgré ses
immenses inconvéniens, au premier essor décisif de la
positivité rationnelle dans les diverses branches essentielles
de la philosophie inorganique. Mais, outre que
les études morales et sociales y avaient été, dès l'origine,
systématiquement écartées, ce qui suffisait assurément
pour constater le défaut radical de véritable
universalité propre à un tel point de vue, il est clair
que son extension forcée aux plus simples spéculations
biologiques y a finalement exercé une influence perturbatrice,
dont elles ne sont pas même aujourd'hui assez
dégagées, quoiqu'elle fût d'abord inévitable, et même

indispensable, pour y neutraliser alors l'esprit métaphysique,
comme je l'ai spécialement expliqué en son lieu.
Quels qu'aient été, depuis cet ébranlement initial, les
immenses progrès des théories mathématiques, ils ne
pouvaient nullement améliorer la nature d'un tel principe
philosophique, sauf le perfectionnement spécial de
ses applications secondaires; en sorte que les tentatives
ultérieures ont été réellement encore plus vicieuses. Le
sentiment confus de leur impuissance nécessaire et de
leur inopportunité croissante les a d'ailleurs fait abandonner
peu à peu à des esprits inférieurs: ils ont, en
général, transporté dans l'ordre des phénomènes physico-chimiques
le point de départ de leurs conceptions
universelles, contrairement aux conditions fondamentales
d'une telle opération, qui assignaient aux spéculations
astronomiques la présidence exclusive de tout
système semblable, comme l'avait si bien compris le
premier fondateur. Malgré l'inévitable discrédit dont ces
essais chimériques ont été de plus en plus frappés, ils
correspondent tellement, quoique d'une manière fort
insuffisante, au besoin fondamental de liaison universelle
qu'éprouvent intimement les intelligences modernes,
et que cette voie semble seule jusqu'ici pouvoir
satisfaire, que les philosophes proprement dits ont été
souvent entraînés, même de nos jours, à quitter le point
de vue moral et social, unique source de leur force
spontanée, pour suivre de pareils projets, à l'envi des
géomètres et des physiciens, sans pouvoir être aussi
excusables par l'influence habituelle d'une instruction
trop spéciale, dont l'absence a toutefois très-peu altéré,
d'ordinaire, le mérite comparatif de leurs efforts en ce

genre. Ainsi, l'inactivité actuelle d'une telle tendance,
en résultat purement empirique des nombreux échecs
antérieurs, n'indique point que nos savans aient réellement
abandonné un pareil principe philosophique, dont
l'application ultérieure, d'après des découvertes physiques
inattendues ou de nouveaux progrès mathématiques,
n'a pu encore cesser de constituer leur utopie
favorite: l'instinct vague et passager de son inanité radicale,
loin de les exciter à la recherche d'un lien plus
efficace, ne fait jusqu'ici qu'augmenter presque toujours
leur irrationnelle répugnance contre toute autre systématisation
quelconque, et même leur dédain trop fréquent
envers les parties de la philosophie naturelle dont
la complication supérieure exclut essentiellement tout
espoir d'y étendre jamais l'empire effectif des conceptions
géométriques et mécaniques. Pour sortir enfin de cette
stérile et dangereuse situation, qui entrave radicalement
l'essor définitif, à la fois mental et social, de la saine
philosophie moderne, il devient donc indispensable
d'examiner directement la grande question du mode
fondamental suivant lequel doit s'opérer désormais la
liaison universelle des spéculations positives: or la
forme la plus rapide et la plus décisive de cette discussion
finale consiste évidemment dans une comparaison
immédiate entre les deux marches opposées, l'une mathématique,
l'autre sociologique, seules vraiment susceptibles
de rivaliser à cet égard.

Quoique les titres philosophiques de l'esprit mathématique
soient sans doute principalement relatifs à la
méthode, on ne saurait douter néanmoins que, si la
véritable logique scientifique y a nécessairement trouvé

son essor primordial, elle n'a pu développer suffisamment
ses divers caractères essentiels que par son
extension ultérieure à des études de plus en plus complexes,
jusqu'à ce que, par des modifications de plus en
plus profondes, elle ait finalement embrassé les spéculations
les plus difficiles, qui, vu leur dépendance naturelle
de toutes les autres, exigent inévitablement la
combinaison permanente de tous les moyens antérieurs,
outre ceux qui leur sont spécialement propres. Si donc
on supposait toutes les diverses classes de savans positifs
convenablement élevées suivant les inégales exigences
rationnelles de leurs destinations respectives, les sociologistes
vraiment dignes de ce nom seraient les seuls qui
pussent être regardés comme ayant une connaissance
complète de la méthode positive, dont les géomètres,
au contraire, d'après l'indépendance même de leurs
travaux, auraient naturellement la notion la plus imparfaite,
précisément parce qu'ils ne la concevraient
qu'à l'état rudimentaire, tandis que les autres en auraient
seuls suivi l'évolution totale. Les vices métaphysiques
que nous ont spécialement offert, dans les deux premiers
volumes de ce Traité, la plupart des grandes spéculations
mathématiques, sont loin de tenir uniquement à
l'ancienneté de leur formation, en un temps où l'antique
philosophie conservait partout une suprématie dont la
science la plus abstraite ne pouvait suffisamment s'affranchir.
Ils résultent surtout de l'isolement exclusif qui
distingue aujourd'hui ces conceptions élémentaires, sur
lesquelles les parties supérieures de la philosophie naturelle
n'ont pu encore exercer une réaction logique indispensable
à leur pleine maturité. Aucun attribut

fondamental ne saurait mieux définir l'esprit positif, comme
je l'ai tant établi, que la substitution universelle d'un
point de vue convenablement relatif au point de vue
nécessairement absolu de la philosophie théologico-métaphysique.
Or ce caractère principal est assurément
trop peu marqué jusqu'ici dans les notions mathématiques,
où l'extrême facilité des déductions, souvent
réduites à une sorte de mécanisme technique, fait si
fréquemment illusion sur la vraie portée de nos connaissances,
surtout pour l'application aux phénomènes
naturels, qui nous a présenté, sous une telle influence,
beaucoup d'irrécusables exemples d'une tendance vicieuse
vers des enquêtes radicalement inaccessibles à la
raison humaine, et d'une puérile obstination à substituer
indûment l'argumentation à l'observation. Les
saines spéculations sociologiques, au contraire, où le
point de vue historique obtient spontanément une prépondérance
intime et continue, doivent offrir, par leur
nature, la plus complète manifestation possible de cet
attribut essentiel de la vraie positivité rationnelle. Pour
tous ceux qui ont convenablement apprécié la profonde
nécessité de rendre la véritable philosophie moderne
principalement historique, cette incontestable considération
suffirait à démontrer irrévocablement l'entière
prééminence philosophique de l'esprit sociologique. Il
faut reconnaître, en outre, sous un autre aspect fondamental,
que le sentiment universel de l'invariabilité des
lois naturelles doit être habituellement trop peu développé
par les études mathématiques, quoiqu'il y ait
nécessairement puisé son premier essor systématique,
parce que l'extrême simplicité des phénomènes

géométriques, et même mécaniques, dont les lois y sont seules
essentiellement appréciées, permet difficilement une
pleine et active généralisation de cette grande notion
philosophique, malgré la précieuse consolidation que
doit lui procurer son extension réelle aux événemens
célestes. Aussi a-t-on pu, à cet égard, remarquer en
tout temps, et sans excepter notre siècle, jusque chez
d'éminens géomètres, une assez profonde inconséquence
pour faire communément supposer dépourvus de lois
constantes tous les phénomènes un peu compliqués,
surtout quand l'action humaine y intervient à un degré
quelconque; au point de susciter enfin une branche
spéciale de l'analyse mathématique, le prétendu calcul
des chances, que la raison publique flétrira bientôt comme
une honteuse aberration scientifique, directement incompatible
avec toute vraie positivité, tandis que le vulgaire
de nos algébristes, après un siècle de stériles travaux,
ose encore attendre le perfectionnement des études les
plus importantes et les plus difficiles de l'absurde utopie
logique dont une telle conception forme la base principale.
Les autres sciences fondamentales n'offrent maintenant,
sous ce rapport, aucune équivalente monstruosité philosophique,
et nous avons vu leur succession régulière
présenter une manifestation de plus en plus décisive de
l'invariabilité des lois naturelles. Mais la science sociologique
est certainement la seule qui puisse développer
un tel principe dans toute sa plénitude rationnelle, de
manière à lui procurer une irrésistible efficacité, en l'étendant
directement aux événemens les plus complexes,
ainsi soustraits enfin à la ténébreuse suprématie de l'esprit
théologico-métaphysique, auquel la transaction

cartésienne avait été forcée de réserver encore cette
extrême attribution, seul vestige, désormais effacé, de
son ancienne toute-puissance. Sous quelque autre aspect
capital qu'on examine la méthode positive, une juste
appréciation comparative, dont ce Traité contient exactement
tous les élémens essentiels, fera toujours, j'ose
le dire, finalement ressortir la haute supériorité logique
du point de vue sociologique sur le point de vue mathématique.
Vu l'unité fondamentale de cette méthode,
tous les procédés généraux qui la composent se retrouvent
sans doute nécessairement, sauf la diversité des
formes, dans chacune des six sciences principales. L'incontestable
privilége que possèdent, à cet égard, les
études mathématiques, tient seulement à l'extrême
simplicité de leur sujet propre, qui, devant offrir d'heureuses
ressources pour y multiplier et y prolonger davantage
les déductions rigoureuses, présente inévitablement
des exemples spontanés de tous les artifices que
notre intelligence puisse jamais employer. Mais, en vertu
même de cette excessive simplification, les plus puissans
de ces moyens logiques ne sauraient être par là
suffisamment définis, et ne deviennent vraiment appréciables,
comme je l'ai souvent montré, que lorsque les
parties supérieures de la philosophie naturelle en ont
fait convenablement saisir la principale destination,
d'après une estimation directe des difficultés essentielles
qui en exigent le développement. Quoique, une fois
ainsi caractérisés, ils puissent devenir mieux connus en
les retrouvant ensuite implicitement appliqués déjà dans
certaines spéculations mathématiques où il eût été auparavant
impossible de les distinguer réellement, il faut

convenir que cette sorte de vérification uniforme doit
être ordinairement plus utile à la science mathématique
elle-même, par une lumineuse réaction philosophique,
qu'à celle d'où émane la manifestation effective. On le
voit surtout pour la méthode comparative propre à la
biologie, et, encore davantage, pour la méthode historique
propre à la sociologie: la honteuse ignorance de
presque tous les géomètres quant à ces deux modes
transcendans d'investigation rationnelle, qui constituent
les plus éminentes créations logiques de notre
intelligence, en présence des plus hautes difficultés scientifiques,
témoigne assez clairement que la notion réelle
n'en a pas été fournie par les études mathématiques,
bien qu'elles en puissent offrir spontanément, comme
je l'ai montré en son lieu, quelques exemples véritables,
d'ailleurs inutiles, et même inintelligibles, à tous
ceux qui n'auraient pas puisé une telle connaissance à
sa source vraiment originale.

La prééminence philosophique de l'esprit sociologique
sur l'esprit mathématique, suivant leur aptitude respective
à une active universalité, est encore plus spécialement
évidente sous le rapport scientifique proprement
dit, que sous le simple rapport logique; en sorte
qu'elle peut être ici rapidement motivée. Quoique le
point de vue géométrique et mécanique soit, de toute
nécessité, abstraitement universel, comme je l'ai hautement
établi, en ce sens que les lois de l'étendue et du
mouvement doivent exercer une première influence élémentaire
sur tous les phénomènes quelconques, on sait
que les indications spéciales qui en résultent, quelque
précieuses qu'elles puissent être, ne sauraient jamais,

fût-ce dans les cas les plus simples, dispenser aucunement
de l'étude directe du sujet, qui doit toujours rester
prépondérante, sous peine de conduire, par l'abus
du raisonnement, soit à de stériles travaux, soit même à
de graves aberrations, dont la physique actuelle nous a
offert d'irrécusables exemples, tous clairement relatifs à
une irrationnelle suprématie du mode mathématique,
aspirant à gouverner les recherches qu'il peut seulement
seconder. Ces indications, constamment insuffisantes à
un degré quelconque, deviennent, en outre, de plus en
plus vagues et imparfaites à mesure que la philosophie
naturelle étudie des phénomènes plus compliqués. Néanmoins,
même envers le cas le plus extrême, j'ai, le premier,
démontré la nécessité d'y prendre d'abord en sérieuse
considération sociologique l'ensemble des lois
géométriques et mécaniques, surtout en ne les séparant
pas de leur grande manifestation astronomique. Mais,
malgré l'indispensable lumière qu'elles doivent ainsi répandre
sur le préambule élémentaire de ces hautes spéculations,
leur impuissance radicale à diriger effectivement
de semblables recherches devient alors tellement
évidente, que les phénomènes sociaux, et même moraux,
ont été, dès l'origine, systématiquement exclus dans
l'unique tentative vraiment puissante pour constituer
une philosophie générale sous la seule impulsion mathématique,
c'est-à-dire l'effort du grand Descartes, qui,
à la vérité, ne se faisait aucune grave illusion sur la nature
précaire et la destination provisoire d'une semblable
construction. Les plus simples phénomènes de la vie
animale n'ont pu alors comporter, à un faible degré, la
pénible extension d'un pareil mode philosophique que

d'après l'insoutenable hypothèse d'automatisme, à laquelle
Descartes avait été forcément conduit par les exigences
fondamentales de cette vicieuse direction, dont
le prolongement ultérieur n'a nullement produit, à cet
égard, de meilleurs expédiens, et a seulement fini par
déterminer habituellement, chez ceux qui ne conçoivent
pas d'autre philosophie, une sorte de répugnance involontaire
envers les sciences naturelles où elle ne peut
suffisamment prévaloir. Aussi l'esprit mathématique a-t-il
aujourd'hui, sinon en principe, du moins en fait, essentiellement
réduit ses prétentions directrices à la seule
philosophie inorganique, en ne concevant même que
très-confusément l'incorporation effective du domaine
chimique dans un vague et lointain avenir: ce qui est
certainement fort loin de l'universalité qu'on poursuivait
d'abord, et ce qui surtout semble consacrer indéfiniment
la suprématie provisoire que Descartes avait dû
laisser à l'ancienne philosophie à l'égard des études morales
ou politiques; en sorte que la situation fondamentale
de l'esprit humain n'aurait ainsi fait aucun progrès
général depuis deux siècles, au milieu de la plus intime
agitation sociale: tout espoir d'une véritable organisation
mentale, soit progressive, soit rétrograde, serait
dès lors irrévocablement perdu, par l'éternelle coexistence
de deux tendances radicalement incompatibles.
Bornée au monde inorganique, la suprématie mathématique,
quoiqu'elle y doive être beaucoup moins nuisible,
n'y saurait d'ailleurs subsister que passagèrement,
jusqu'au temps, très-prochain sans doute, où, suivant
les exigences rationnelles de leur science, les vrais physiciens
seront suffisamment préparés, d'après une éducation

convenable, dont ce Traité a indiqué la nature et le
plan, à diriger par eux-mêmes, comme je les en ai tant
pressés, l'usage permanent d'un puissant instrument
logique, qu'ils peuvent seuls sagement appliquer à chaque
destination spéciale, et qui est souvent devenu, de
nos jours, une source de graves embarras par suite d'une
administration, nécessairement plus ou moins aveugle,
laissée encore à des géomètres qui n'en peuvent assez
comprendre le but ni les conditions. Les lois les plus
générales de la nature inerte devant nous être éternellement
inconnues, d'après notre inévitable ignorance des
faits cosmiques proprement dits, l'esprit mathématique
ne peut le plus souvent dominer les questions physiques
qu'à l'aide de ces hypothèses profondément chimériques
sur le mode essentiel de production des phénomènes, où
j'ai si pleinement signalé l'une des plus dangereuses
aberrations que puisse produire, dans la science moderne,
la déplorable absence provisoire de toute vraie
discipline philosophique; puisque les efforts scientifiques
prennent ainsi une direction entièrement contraire
aux prescriptions fondamentales de la méthode positive,
en abordant des problèmes radicalement insolubles, de
manière à reproduire finalement, sous un imposant appareil,
le caractère vague et arbitraire de l'ancienne
philosophie. Or on doit reconnaître que cette désastreuse
altération de la positivité rationnelle n'est essentiellement
maintenue, dans la physique actuelle, que
par la vicieuse prépondérance des géomètres: car les
véritables physiciens, justement stimulés par un dédain,
souvent très-déplacé, envers l'observation directe, seraient
déjà assez disposés spontanément à sentir l'inanité et

les inconvéniens des fluides fantastiques pour tenter aujourd'hui
de débarrasser enfin leurs théories de ce vain
échafaudage métaphysique, s'ils pouvaient se soustraire
à l'ascendant algébrique, qui ne saurait se passer d'une
telle base. Suivant ces appréciations successives, cette
prétendue philosophie mathématique qui semblait, il y
a deux siècles, devoir indéfiniment dominer l'ensemble des
spéculations humaines, se trouvera donc bientôt réduite,
en réalité, à ne présider, hors de sa propre sphère,
qu'aux seules études astronomiques, dont la direction
générale paraît lui appartenir légitimement, vu la nature,
évidemment géométrique ou mécanique, de tous
les problèmes correspondans. Mais, afin de pousser cette
analyse, à la fois historique et dogmatique, jusqu'à
sa véritable conclusion, il faut remarquer, en outre,
envers ce dernier cas, que la prépondérance des géomètres
en astronomie, quoique bien moins vicieuse
qu'en aucune autre excursion, présente, même alors,
un caractère forcé et précaire, relatif à une situation
passagère, trop facile à modifier pour devoir subsister
encore longtemps; car, quelque capitale que doive être
l'influence mathématique dans les études célestes, qui
lui ont toujours offert le plus convenable exercice, cependant
l'état normal, en astronomie comme en physique,
consiste assurément dans l'administration continue de
cet admirable instrument intellectuel, aussi bien que des
simples instrumens matériels, par ceux-là même qui en
comprennent suffisamment la destination spéciale, et
non par ceux qui en connaissent seulement la structure;
ce qui, en l'un et l'autre cas, exige uniquement une
meilleure éducation scientifique, plus aisée, du reste, aux

astronomes qu'aux physiciens, suivant nos explications
directes. Depuis le développement, d'ailleurs si récent,
de la mécanique céleste, les astronomes proprement
dits, tels que les Bradley, les Mayer, les Lacaille, les
Herschell, les Delambre, les Olbers, etc., ont souvent
souffert de l'irrationnelle présomption des géomètres, qui,
par un sentiment exagéré de la portée effective des prévisions
dynamiques envers des phénomènes qu'ils ont
trop peu étudiés, croient habituellement pouvoir y réduire
le rôle des observateurs à la détermination subalterne
de quelques coefficiens; ce qui a plus d'une fois
entravé déjà les découvertes réelles. Ainsi, tout porte à
croire que l'ascendant fondamental de l'esprit purement
mathématique dans le système de la philosophie naturelle,
bien loin de devoir augmenter désormais, comme
on le suppose communément, éprouvera nécessairement
un rapide et irrévocable décroissement, jusqu'à ce que,
sous l'essor ultérieur d'une éducation convenablement
rationnelle pour la classe spéculative, la suprématie normale
en soit renfermée entre les limites philosophiques
du vrai domaine mathématique, à la fois abstrait et
concret, tel que ce Traité l'a directement circonscrit. On
peut assurer que le projet d'une philosophie générale
dominée par les conceptions mathématiques sera de
plus en plus regardé comme une vicieuse utopie métaphysique,
dont une suffisante expérience a déjà hautement
démontré l'impossibilité, et dont l'influence effective,
au lieu de seconder aujourd'hui l'essor naturel des
connaissances réelles, l'entrave désormais radicalement,
depuis l'extension décisive de l'esprit positif à toutes les
branches essentielles de la science inorganique. Ces

irrationnelles tentatives, qui indiquent une si fausse appréciation
de la destination et de la portée de l'entendement
humain, n'ont obtenu provisoirement une véritable
importance philosophique que par leur solidarité
passagère avec les besoins intellectuels de la grande
transition moderne, qui ne pouvait d'abord procéder
autrement à l'irrévocable extinction de l'ancienne philosophie;
mais l'entier accomplissement mental d'une
telle révolution, par la formation définitive de la science
sociologique, livrera bientôt à leur profonde inanité naturelle
des aberrations philosophiques ainsi privées de
toute justification plausible.

D'après l'ensemble de ces considérations, j'ai pu, dans
la grande alternative que nous examinons, démontrer
suffisamment, du moins par exclusion, sous le rapport
scientifique, comme je l'avais déjà fait sous le rapport
logique, la prééminence philosophique de l'esprit sociologique,
sans avoir même besoin de faire directement
contraster sa haute aptitude spontanée à diriger les méditations
vraiment universelles avec cette impuissance
nécessaire si évidemment propre, à cet égard, à l'esprit
mathématique. Ayant, j'ose le dire, créé, et jusqu'ici
seul cultivé cette nouvelle science fondamentale, envers
laquelle toutes les autres ne doivent être finalement regardées
que comme d'indispensables préliminaires graduels,
il ne m'appartient pas de signaler ici l'importance
et la fécondité de ses diverses réactions générales sur le
perfectionnement essentiel des différentes sciences antérieures,
auxquelles la sociologie, si elle est convenablement
étudiée par quelques éminentes intelligences, rendra
bientôt des services plus qu'équivalens à ceux

qu'elle en a reçus pour son avénement initial. Une aussi
récente formation ne saurait d'ailleurs permettre que
ces exemples spéciaux, encore trop peu variés et surtout
trop peu développés, soient aujourd'hui équitablement
appréciables, sous l'ascendant unanime d'habitudes
mentales plus ou moins contraires: en sorte que c'est
principalement à priori, suivant une juste notion de la
nature nécessaire des saines recherches philosophiques,
qu'on doit maintenant établir l'inévitable suprématie
rationnelle de l'esprit sociologique sur tout autre mode,
ou plutôt degré, du véritable esprit scientifique; mais
aussi les motifs directs de ce genre sont tellement irrécusables,
qu'ils doivent aisément déterminer l'intime assentiment
de tous les juges compétens et bien préparés.

Les diverses spéculations humaines ne sauraient évidemment
comporter, en réalité, d'autre point de vue
pleinement universel que le point de vue humain, ou,
plus exactement, social, le seul qui soit susceptible de
se reproduire spontanément, d'une manière plus ou
moins explicite, dans un exercice quelconque de notre
intelligence, aussi bien quand elle se borne à contempler
le monde extérieur que lorsqu'elle s'occupe immédiatement
de l'homme. Ainsi, pour concevoir, en principe, les
droits légitimes de l'esprit sociologique à l'entière suprématie
philosophique, il suffit, suivant les explications
spéciales indiquées à la fin du quarante-neuvième chapitre,
d'envisager toutes nos conceptions, même positives,
comme autant de résultats nécessaires d'une suite de
phases déterminées propres à notre évolution mentale, à
la fois personnelle et collective, s'accomplissant selon
des lois invariables, les unes statiques, les autres

dynamiques, que l'observation rationnelle, soit de l'individu,
soit surtout de l'espèce, peut suffisamment dévoiler.
Depuis que les philosophes ont commencé à méditer
profondément sur les phénomènes intellectuels, ils ont
dû constamment sentir, à un degré quelconque, malgré
les ténèbres et les illusions de l'état métaphysique, l'inévitable
réalité de ces lois fondamentales; car leur existence,
conformément à la lumineuse réflexion de Tracy,
est toujours implicitement supposée dans chacune de
nos études, où aucune conclusion ne serait possible si la
formation et la variation de nos opinions normales n'étaient
pas radicalement assujetties à un ordre régulier,
essentiellement indépendant de notre volonté, et dont
l'altération pathologique n'est d'ailleurs nullement arbitraire.
Mais, outre la difficulté transcendante d'un tel
sujet et sa vicieuse investigation jusqu'ici, l'intelligence
humaine n'étant, en effet, développable que par la société,
il est clair, en vertu de l'intime solidarité continue
tant démontrée, au tome quatrième, entre tous les
phénomènes sociaux, que nulle découverte réelle et décisive
ne pouvait être obtenue, à cet égard, jusqu'à ce
que l'évolution totale de l'humanité eût été convenablement
ramenée à une conception d'ensemble, ce qui n'est
devenu vraiment possible que de nos jours, et se trouve
accompli, pour la première fois, ou du moins suffisamment
ébauché dans ce Traité. Quelque imparfaite que
doive être encore une étude aussi compliquée et aussi
récente, cependant notre élaboration historique ne permettant
plus maintenant de méconnaître l'exactitude
et l'efficacité de ma théorie fondamentale sur la marche
simultanée de l'esprit humain et de la société, la philosophie

sociologique se trouve ainsi déjà munie d'un premier
principe général propre à diriger son intervention naissante,
aussi bien scientifique que logique, dans toutes
les parties essentielles du système spéculatif, que cette
universelle présidence, dont la rationnalité est assurément
incontestable, peut seule ramener enfin à une véritable
unité, susceptible de consolider et d'accélérer le progrès
de toutes les spéculations positives, que la prétendue
unité mathématique tendait, au contraire, à entraver
profondément. La réalité et la fécondité de cette nouvelle
philosophie générale seraient, ce me semble, suffisamment
vérifiées par l'existence même de ce Traité, où,
pour la première fois, les diverses sciences ont pu être
utilement assujetties à un point de vue commun, en respectant
néanmoins la juste indépendance de chacune
d'elles et en raffermissant, au lieu de les altérer, leurs vrais
caractères respectifs, sous l'inspiration continue d'une pensée
unique, consistant toujours dans ma loi fondamentale
des trois états spéculatifs, complétée, dès le début, par mon
indispensable conception de la vraie hiérarchie scientifique.
Si la brièveté de la vie et les graves difficultés de ma
situation personnelle me permettent suffisamment la paisible
exécution graduelle de tous les grands travaux que j'ai
longuement préparés, je parviendrai, j'espère, à rendre
la possibilité et l'importance d'une telle réaction philosophique
irrécusables à ceux-là même qui la repoussent le
plus aujourd'hui, en l'appliquant directement, d'une
manière spéciale, à l'ensemble des conceptions mathématiques,
alors définitivement ramenées à une véritable
systématisation. Dès ce moment, les lecteurs convenablement
disposés doivent apprécier, en ce Traité, malgré

l'inévitable rapidité de mes sommaires indications, les
nouvelles lumières fondamentales que ce nouvel esprit
universel, spontanément constitué par la création de la
sociologie, peut immédiatement répandre sur chacune
des sciences antérieures, fort au delà, j'ose le dire, des
promesses initiales formulées, il y a douze ans, dans mes
deux premiers chapitres. En me bornant ici à rappeler
seulement ce qui concerne les études inorganiques, où
une telle intervention philosophique est maintenant le
plus contestée, j'indiquerai: 1o l'importante conception
du dualisme facultatif, destinée à perfectionner toutes
les hautes spéculations chimiques, en y dénouant spontanément
d'intimes difficultés, qui semblent actuellement
insurmontables; 2o en physique, la fondation de la saine
théorie générale des hypothèses scientifiques, dont l'ignorance
entrave profondément le progrès de cette belle
science, en y altérant gravement la positivité des principales
notions; 3o en astronomie, la juste appréciation
finale de la prétendue astronomie sidérale, et la réduction
nécessaire de nos véritables recherches à notre propre
monde; 4o enfin, même en mathématique, la rectification
capitale des bases essentielles de la mécanique
rationnelle, du système total des conceptions géométriques,
et des premiers fondemens de l'analyse, soit
ordinaire, soit surtout transcendante. Or toutes ces
diverses améliorations, tendant toujours à consolider le
vrai caractère propre à chaque science en même temps
qu'à perfectionner sa marche rationnelle, sont certainement
dues, d'une manière plus ou moins directe, à l'universelle
prépondérance du haut point de vue historique
que la sociologie m'a fourni, et qui peut seul permettre

de dominer constamment l'élaboration, à la fois statique
et dynamique, des questions relatives à la constitution
respective des différentes parties de la philosophie naturelle.

Le choix du principe philosophique susceptible d'établir
enfin une véritable unité parmi toutes les spéculations
positives, ne présente donc plus maintenant aucune grave
incertitude: c'est uniquement de l'ascendant sociologique
que doit résulter entre nos connaissances réelles
une coordination stable et féconde aussi bien que spontanée
et complète; tandis que la suprématie mathématique
ne saurait produire qu'une liaison précaire et
stérile en même temps que forcée et insuffisante, toujours
fondée sur de vagues et chimériques hypothèses,
radicalement contraires aux conditions fondamentales de
la positivité rationnelle, au lieu de constituer une simple
conséquence générale des rapports effectifs manifestés par
le commun développement scientifique, conformément à la
nature spéciale de chaque branche. Comme la constitution
variable de la classe contemplative représente nécessairement,
à chaque époque, la situation correspondante
de l'esprit humain, les rudimens incomplets de nouvelles
corporations spéculatives qui se sont développés pendant
les trois derniers siècles, sous l'imparfaite impulsion
d'un positivisme naissant, ont jusqu'ici de plus en plus
transporté aux géomètres une prépondérance qui, jusqu'à
la fin du moyen âge, était restée toujours inhérente,
suivant les divers modes contemporains, aux études morales
et sociales. Le terme naturel de cette anomalie
provisoire, relative aux besoins indispensables mais temporaires
de la grande transition moderne, est maintenant

arrivé; puisque, d'après le passage des théories sociologiques
à l'état vraiment positif, rien ne s'oppose plus
désormais à ce que le point de vue humain reprenne à
jamais l'ascendant normal qui lui appartient naturellement
dans l'ensemble des spéculations humaines, où les
nécessités scientifiques sont dès lors en pleine harmonie
avec les nécessités logiques qui avaient d'abord déterminé
une telle inversion exceptionnelle. Seulement, la nouvelle
philosophie générale doit s'attendre ainsi, outre les
entraves intellectuelles tenant aux préjugés et aux habitudes
propres à ce long interrègne, à devoir lutter avec
persévérance contre les passions et les intérêts d'une
classe qui, quoique peu nombreuse, a dû devenir aujourd'hui
très-puissante, surtout chez la nation que nous
avons reconnue, à tant d'égards, destinée à conserver
longtemps encore la principale initiative de la rénovation
finale. Tel est surtout le motif pour lequel ces compagnies
célèbres, nécessairement dominées par les géomètres,
suivant les conditions naturelles de leur institution provisoire,
après avoir été justement regardées, dans les deux
derniers siècles, comme placées à la tête du mouvement
mental, constituent désormais, suivant les explications
directes du chapitre précédent, un puissant obstacle à
l'entier accomplissement de l'évolution philosophique
dont ce progrès ne pouvait être que le préambule, en
vertu de leur empirique obstination à consacrer indéfiniment
une marche exceptionnelle, déjà parvenue à son
extrême limite depuis le commencement de l'immense
crise révolutionnaire où nous sommes plongés. Mais,
malgré la gravité de ces obstacles, qui, quoique peu
apparens, sont peut-être, au fond, les plus redoutables,

du moins en France, parce qu'ils émanent spontanément
du même milieu intellectuel qui a dû exclusivement fournir
le vrai point de départ de la philosophie nouvelle,
celle-ci, outre l'empire fondamental, irrésistible à la
longue, de ses propriétés logiques et scientifiques, doit
d'ailleurs trouver d'utiles auxiliaires jusqu'au sein de
ces corporations arriérées, par suite des vices radicaux
de leur incohérente constitution. La domination spéculative
des géomètres est nécessairement plus ou moins
oppressive, parce qu'elle est naturellement aveugle,
en vertu de l'entière indépendance de leurs travaux, qui,
à raison de leur simplicité et de leur abstraction supérieures,
n'exigeant aucune préparation hétérogène, doivent
presque toujours rendre ces savans profondément
étrangers à l'esprit et aux conditions de toutes les autres
études positives; d'où résultent involontairement des
chocs, et par suite des résistances, d'autant plus intenses
qu'il s'agit de sciences plus élevées dans notre hiérarchie
générale. Ces intimes divergences académiques
peuvent même s'aggraver assez, comme je l'ai indiqué
au chapitre précédent, pour déterminer vraisemblablement
la dissolution spontanée de ces agrégations mal
cimentées, ou, ce qui serait équivalent, leur décomposition
effective en compagnies partielles, déjà annoncée,
dès le début de ce siècle, par la division trop peu comprise
que l'avénement propre de la philosophie biologique
a régulièrement déterminée dans la nature, jusqu'alors
unique et toujours purement mathématique,
du principal organe permanent de la plus illustre corporation
savante. Quoique, par une évidente nécessité,
le joug des géomètres doive être spécialement intolérable

aux biologistes, il est, à divers moindres degrés,
implicitement onéreux désormais à toutes les autres
classes de savans, d'après l'action inégale mais commune
du même principe perturbateur, l'irrationnelle prétention
des études inférieures à diriger les études supérieures,
la tendance du point de vue le plus simple et le plus incomplet
à prévaloir constamment sur le plus complexe
et le plus étendu. Or, ces discordances inévitables, qui
doivent aujourd'hui s'accroître rapidement, à mesure
que la constitution provisoire du mouvement scientifique
pendant les deux derniers siècles devient plus évidemment
contradictoire aux nouveaux besoins essentiels de
la situation fondamentale, seront très-propres à faciliter
spontanément, dans le monde savant, l'accès final de la
vraie philosophie, soit parce qu'elle offrira de puissans
secours aux parties les plus lésées, soit en faisant
sentir à tous son aptitude exclusive à prévenir ou à réparer
une imminente dislocation. En un mot, cet esprit
d'ensemble, maintenant si rare et si décrié, que les
saines spéculations sociologiques peuvent seules convenablement
développer, sera dès lors, au contraire, universellement
invoqué pour mettre un terme définitif aux
perturbations de plus en plus graves que doit bientôt déterminer
l'essor insurmontable de notre anarchie scientifique;
manifestant ainsi, au sein de la classe contemplative,
par un indispensable préambule, l'universelle destination
organique qu'il devra réaliser ensuite sur la grande scène
politique. L'intime dépendance nécessaire, à la fois logique
et scientifique, qui caractérise la sociologie envers
chacune des sciences antérieures, et que représente énergiquement
la constitution que je lui ai imposée, l'irrécusable

légitimité de son intervention rationnelle parmi
toutes les autres spéculations réelles, ne tarderont pas
à faire aisément accepter son ascendant continu, assez
spontané pour ne pas devenir oppressif, et même toujours
disposé à seconder activement l'essor naturel du
véritable génie propre à chaque science, au lieu de l'entraver
par les exigences pédantesques d'une homogénéité
factice et stérile.

Quelques lecteurs, habituellement placés au point de
vue philosophique, mais trop étrangers aux conditions
difficiles d'une pleine positivité, trouveront sans doute
que j'aurais dû moins insister ici sur la démonstration
directe d'un droit permanent d'universelle prééminence
spéculative, tellement inhérent à la nature des études
sociales qu'il ne semble pas d'abord susceptible d'aucune
contestation sérieuse. Mais une plus exacte connaissance
de la vraie situation fondamentale des intelligences modernes,
et une plus profonde appréciation du dessein général
de ce Traité, les convaincront bientôt que, dans
l'état où j'ai maintenant conduit l'avénement final d'une
nouvelle philosophie, cette question restait la seule importante
à décider, puisque, tous les élémens de cette
grande formation étant désormais établis et caractérisés,
et même successivement introduits selon leurs affinités
réelles, leur systématisation spontanée se réduisait dès
lors à déterminer rationnellement celui dont la commune
prépondérance doit constituer aussitôt l'active unité
d'un tel organisme. En second lieu, la principale difficulté
philosophique consiste certainement aujourd'hui à
concilier radicalement les deux besoins essentiels de positivité
et de généralité, qui, quoique également

impérieux, sont néanmoins assez diversement sentis pour
sembler communément incompatibles, comme, sous
l'aspect politique, les conditions du progrès et celles de
l'ordre, auxquelles chacun d'eux paraît exclusivement
correspondre, bien que, au fond, les unes et les autres
dépendent réellement de tous deux. Or, après avoir enfin
positivé l'élément intellectuel le plus général, il fallait
bien discuter directement la chimérique généralisation
de l'élément le plus spontanément positif, afin de faire
irrévocablement cesser la seule alternative que comportât
la question, en démontrant l'impuissance finale de
la voie philosophique qu'avaient dû involontairement
adopter les intelligences les plus avancées, depuis que
l'esprit positif, d'abord nécessairement trop borné, avait
tendu, par son extension graduelle, à un ascendant universel,
sous l'énergique impulsion cartésienne. Quelque
absurde que soit, en lui-même, ce mode mathématique,
il méritait encore d'être sérieusement examiné, parce qu'il
a dû sembler jusqu'ici le seul propre à offrir des garanties
de positivité, quoique véritablement très-insuffisantes.
Avant cette indispensable appréciation finale, on
n'aurait pu le dédaigner entièrement sans s'exposer,
par cela seul, à maintenir involontairement la vaine suprématie
officielle de la philosophie caduque d'où l'entendement
humain veut et doit enfin se dégager irrévocablement.
Entre le mode mathématique propre aux
deux derniers siècles et l'ancien mode théologico-métaphysique,
j'ai réalisé, dans l'ensemble de ce Traité, par
la création de la sociologie, un nouveau mode philosophique,
satisfaisant à la fois et complétement aux conditions
que chacun d'eux avait exclusivement en vue sans

les remplir suffisamment. La première et la plus importante
de mes conclusions générales devait donc consister,
sans doute, à constater directement, d'après une sommaire
discussion comparative, cette réalisation décisive,
si vainement cherchée jusqu'ici. Tous ceux qui connaissent
bien les esprits auxquels s'adresse surtout une
telle démonstration, loin de la regarder comme trop
étendue, regretteront avec moi que les limites indispensables
de cet ouvrage, déjà très-dépassées, ne m'aient
pas permis de l'y développer assez pour déterminer une
véritable conviction chez la plupart de ces intelligences
vicieusement spéciales, où un précieux sentiment de la
positivité élémentaire doit faire provisoirement excuser
un vulgaire dédain de la vraie généralité.

Dans cette discussion finale, j'ai dû m'assujettir scrupuleusement,
suivant les conditions générales établies
au début de ce Traité, à toujours déduire mes preuves
de l'exclusive considération des sciences fondamentales
ou abstraites, dont l'ensemble constitue ce que j'ai nommé,
d'après Bacon, la philosophie première, destinée à
fournir la base universelle des spéculations quelconques.
Mais, en cas de contestation sérieuse, la démonstration
actuelle, outre ses développemens ultérieurs, pourrait
être puissamment fortifiée par une convenable adjonction
des motifs essentiels relatifs à la science concrète, et
même à la contemplation esthétique; car ce mode sociologique,
pour l'organisation de la philosophie positive,
favorise spontanément leur essor respectif, auquel
la persistance du mode mathématique serait directement
contraire.

Sous le premier aspect, il ne faut jamais oublier que,

si la science abstraite a dû être d'abord le sujet exclusif
ou très-prépondérant des grands travaux spéculatifs, elle
doit cependant être constituée de manière à devenir ensuite
le fondement naturel de la science concrète, qui,
jusqu'ici, n'a pu acquérir, en aucun genre, aucune véritable
rationalité, parce que tous les élémens philosophiques,
dont la combinaison doit présider à sa formation,
n'étaient point encore assez caractérisés, comme
je l'ai expliqué dès la deuxième leçon. Or rien ne serait
sans doute plus opposé à cette grande élaboration ultérieure
que l'universelle prépondérance de l'esprit purement
mathématique, qui, poussant l'abstraction au plus
haut degré, même envers les plus simples phénomènes,
et faisant toujours prévaloir le régime le plus analytique,
est nécessairement incompatible avec cette réalité et cette
concentration qui doivent inévitablement distinguer les
études directement consacrées à l'existence effective des
divers êtres, où les habitudes minutieuses et dispersives
de la science actuelle seraient radicalement inadmissibles.
Au contraire, quoiqu'il importe beaucoup, comme j'ai
tâché de le faire sentir, de conserver d'abord aux spéculations
sociologiques le caractère abstrait que je me suis
attaché à leur imprimer pendant tout le cours de l'opération
historique terminée dans ce volume, il est clair
que, par la complication supérieure de leur sujet, et par
les vues d'ensemble qu'elles exigent continuellement,
elles doivent spontanément développer les dispositions
mentales les plus convenables à la culture rationnelle de
l'histoire naturelle proprement dite, dont le vrai génie,
éminemment humain et synthétique, si admirablement
personnifié chez notre grand Buffon, sympathise

nécessairement bien davantage, à ce double titre, avec le génie
propre de la sociologie qu'avec celui d'aucune autre
science fondamentale, sans en excepter la biologie elle-même.
Les intérêts généraux des saines études concrètes
exigent donc certainement que la présidence normale de la
philosophie abstraite appartienne finalement à la science
où les inévitables inconvéniens d'un état d'abstraction
d'abord indispensable, sont naturellement atténués, autant
que possible, en vertu de la réalité plus complète du
point de vue habituel; des recherches qui demanderont
continuellement l'application combinée de tous les divers
ordres de notions scientifiques ne sauraient être
convenablement dirigées que sous l'universel ascendant
de l'esprit sociologique, seul susceptible d'organiser
activement une telle combinaison.

Ces mêmes caractères corrélatifs de la sociologie, d'être
la moins abstraite et la moins analytique de toutes
les sciences fondamentales, de faire spontanément prévaloir
les idées d'ensemble et le véritable point de vue
humain, manifestent également, sous le second aspect
ci-dessus indiqué, sa haute aptitude exclusive à constituer
aussi, quand le temps sera venu, la transition nécessaire
de la philosophie scientifique, alors à la fois
abstraite et concrète, à la philosophie esthétique, qui
doit y trouver toujours sa base rationnelle. Tout autre
mode d'organisation de la philosophie première, fût-il
d'ailleurs suffisamment réalisable, serait assurément
impropre à régulariser cette intime subordination générale
du sentiment du beau à la connaissance du vrai. Le
caractère profondément synthétique qui distingue surtout
la contemplation esthétique, toujours relative aux

émotions de l'homme, dans les cas même qui semblent
le plus s'en éloigner, ne saurait la rendre pleinement
compatible qu'avec le genre d'esprit scientifique le mieux
disposé à l'unité, comme étant le plus empreint d'humanité.
On doit reconnaître, à ce sujet, que la tendance
anti-esthétique empiriquement reprochée à la philosophie
positive y tient essentiellement à la vicieuse suprématie
que l'esprit mathématique y exerce de plus en plus
depuis trois siècles; en ce sens, les plaintes ordinaires,
quoique irrationnellement absolues, sont loin d'être
dépourvues de fondement actuel: car rien ne doit être
aussi évidemment contraire à toute heureuse appréciation
esthétique que les habitudes dispersives développées,
chez les géomètres, par des études qui comportent
spontanément un morcellement presque indéfini, et la
disposition routinière qui en résulte trop souvent à argumenter
quand il faudrait sentir. Mais, en passant désormais
d'une vaine et stérile unité mathématique à une
véritable et féconde unité sociologique, cette nouvelle
philosophie se montrera finalement, j'ose l'assurer,
encore plus favorable à l'essor continu de tous les
beaux-arts que la philosophie théologico-métaphysique,
envisagée même à l'état polythéique, que nous avons
vu constituer, surtout à cet égard, sa pleine maturité;
j'indiquerai sommairement, au dernier chapitre de ce
Traité, l'explication directe et spéciale de cette réaction
fondamentale. En ce moment, il suffit de remarquer,
pour faire convenablement pressentir une semblable
tendance, que l'esprit positif, qui, sous la présidence
mathématique, avait dû rester entièrement étranger aux
considérations esthétiques, se trouve, au contraire,

naturellement forcé de se les incorporer profondément,
aussitôt que, parvenu enfin au degré sociologique,
comme il l'est dans cet ouvrage, il entreprend de découvrir
les véritables lois générales de l'évolution humaine,
dont l'évolution esthétique constitue l'un des
principaux élémens; cette étude étant d'ailleurs toujours
subordonnée à l'irrécusable solidarité, à la fois logique
et scientifique, qui rend essentiellement inséparables
tous les divers aspects d'un tel sujet. Rien, sans doute,
n'est plus propre qu'une pareille élaboration historique
à faire spontanément apprécier la relation directe qui
doit toujours subordonner le sentiment de la perfection
idéale à la notion de l'existence réelle; en écartant
désormais tout intermédiaire surhumain, la philosophie
sociologique établira habituellement, entre le point de
vue esthétique et le point de vue scientifique, une irrévocable
harmonie, éminemment utile à leur perfectionnement
mutuel, en même temps qu'indispensable à leur
commune destination sociale.

Le seul ordre d'idées qui paraisse devoir nécessairement souffrir
de cet avénement prochain de l'esprit sociologique,
au lieu de l'esprit mathématique, à la présidence
générale de la philosophie naturelle, c'est celui
des applications industrielles, qui, devant surtout dépendre
de la connaissance du monde inorganique, d'abord
sous l'aspect géométrico-mécanique, et ensuite
sous le rapport physico-chimique, semblent exposées à
une sorte d'abandon funeste, dès que cette étude n'occupe
plus le premier rang parmi les spéculations scientifiques.
Mais d'abord il y aurait, au fond, peu d'inconvéniens
réels, même pratiques, à faire aujourd'hui subir

un certain ralentissement effectif à un genre de combinaisons
qui a pris maintenant une exorbitante prépondérance,
et dont l'extrême facilité caractéristique,
aussi bien que l'intime connexité avec les plus vulgaires
penchans, menacent d'absorber tous les autres modes
plus nobles de l'activité humaine. On ne saurait craindre
d'ailleurs, dans le milieu actuel, que cette diminution,
résultat nécessaire de l'essor croissant des sentimens et
des pensées propres à la réorganisation finale des sociétés
modernes, soit jamais poussée au point de déterminer,
à cet égard, aucune négligence vraiment dangereuse, et,
si cette fâcheuse influence était possible, la philosophie
nouvelle, toujours placée, par sa nature, au vrai point de
vue d'ensemble, la rectifierait suffisamment: le gouvernement
des sociologistes, ne pouvant être aveugle comme
celui des géomètres, ne saurait produire, même sous
l'ascendant des plus actives préoccupations philosophiques,
aucune déconsidération des travaux mathématiques
qui soit, à beaucoup près, comparable au stupide
dédain que l'esprit mathématique inspire trop souvent,
de nos jours, pour les études sociales. En second lieu,
le véritable perfectionnement industriel dépend désormais
bien davantage du judicieux emploi permanent,
très-imparfait jusqu'ici, des divers moyens déjà acquis
que de l'accumulation désordonnée de moyens nouveaux;
en sorte que la prépondérance des considérations
générales, loin d'y être inopportune, y devient, au contraire,
de plus en plus désirable, pour contenir, par une
tendance sagement synthétique, les tentatives superficielles
et incohérentes d'un fol entraînement analytique:
ainsi, sous ce rapport, le régime sociologique est

finalement plus favorable que le régime mathématique à
l'utile développement des améliorations matérielles. Trop
d'occasions décisives s'offrent maintenant de vérifier
combien l'esprit mathématique actuel est ordinairement
impropre à diriger convenablement les opérations industrielles,
parce que tout gouvernement effectif, même
en ce cas élémentaire, exige principalement une continuelle
appréciation d'ensemble, fort peu compatible
avec les habitudes étroites et dispersives si fréquemment
déterminées jusqu'ici par un ordre de spéculations où
l'on s'attache essentiellement à poursuivre très-loin chaque
considération isolée, quelque secondaire qu'elle
puisse être, sans s'inquiéter beaucoup de la pondération
finale des divers motifs influens. Il importe, en troisième
lieu, de reconnaître, à ce sujet, que l'élaboration ultérieure
du nouveau corps de doctrine, destiné à systématiser
l'action rationnelle de l'homme sur la nature, ne
saurait être dignement accomplie que sous l'inspiration
permanente de la philosophie sociologique, seule apte,
comme envers la science concrète et la théorie esthétique,
à instituer réellement la combinaison très-complexe des
divers aspects scientifiques exigée par la nature de ce
grand travail, dont les conditions et les difficultés sont
encore à peine entrevues chez nos ingénieurs. J'ai déjà
indiqué, dès le début de ce Traité (voyez la deuxième
leçon), le vrai principe de cette importante relation;
mais l'intime conviction de sa haute nécessité, afin
de régulariser suffisamment l'harmonie fondamentale
entre la contemplation et l'action, m'a d'ailleurs déterminé
depuis longtemps à consacrer plus tard, si
je le puis, un ouvrage spécial au développement direct

d'une telle application de la nouvelle philosophie générale.

Ainsi, la triple élaboration ultérieure, d'abord concrète,
ensuite esthétique, et enfin technique, que doit
aujourd'hui savoir diriger toute véritable philosophie,
confirmerait au besoin la démonstration pleinement décisive
directement résultée ci-dessus de l'ensemble des
motifs purement abstraits pour constater, à tant d'égards,
la prééminence normale qui doit désormais appartenir
irrévocablement à l'esprit sociologique dans le
système entier des spéculations positives, à jamais
affranchies de la vaine domination provisoire de l'esprit
mathématique. Toute l'économie de cet ouvrage, surtout
dans ces trois derniers volumes, a fait, du reste, assez
connaître sous quelles difficiles conditions mentales cette
indispensable suprématie est inévitablement acquise.
Chacun des nouveaux philosophes devra d'abord s'assujettir
systématiquement, comme je l'ai fait moi-même
spontanément, à une lente et pénible préparation rationnelle,
à la fois scientifique et logique, fondée sur
l'étude hiérarchique des diverses branches essentielles
de la philosophie naturelle, et destinée à permettre la
saine élaboration spéciale des lois statiques et dynamiques
propres à la sociabilité humaine. Sans la force et
la constance qu'exige l'entier accomplissement d'une
telle initiation, nul ne doit prétendre, surtout de nos
jours, à un ascendant philosophique qui suppose nécessairement
une exacte connexité permanente entre le
mouvement général et les divers progrès spéciaux, et qui
sera naturellement trop contesté pour qu'aucune grave
insuffisance de ses vraies conditions puisse rester inaperçue

ou impunie. L'illusoire prépondérance des géomètres
est d'une acquisition beaucoup plus facile, puisqu'elle
ne demande pas la moindre préparation étrangère
à leurs propres études, que leur simplicité caractéristique
rend d'ailleurs aisément accessibles aujourd'hui à
tant de médiocres intelligences, au prix de quelques
années d'application régulière. Mais aussi l'ascendant
sociologique comportera-t-il une active réalité que n'a
pu jamais obtenir l'ambition mathématique, qui, malgré
ses prétentions à l'universalité scientifique, a presque
toujours exercé, pendant les deux derniers siècles,
une suprématie plus apparente qu'effective, quoique le
plus souvent perturbatrice, par une suite nécessaire de
son intime irrationnalité.

Cet avénement spontané d'une véritable unité, désormais
assez constatée, dans le système entier de la philosophie
positive, étant maintenant envisagé du point
de vue le plus élevé, à la fois historique et dogmatique,
vient heureusement dissiper enfin le fatal antagonisme
mental qui, depuis vingt siècles, s'oppose de plus en
plus à l'état pleinement normal de la raison humaine,
où les conceptions relatives à l'homme et celles propres
au monde extérieur ont toujours semblé jusqu'ici radicalement
inconciliables, tandis que notre solution philosophique
les combine irrévocablement, en assignant
à chaque classe la juste influence générale, soit scientifique,
soit logique, qui convient à sa propre nature,
sans jamais altérer ainsi l'harmonie fondamentale. Nous
avons directement reconnu, d'abord au quarantième chapitre
et puis surtout au cinquante et unième, que l'antipathie
graduellement développée entre l'esprit théologique

et l'esprit positif ne pouvait avoir, à l'origine, d'autre principe
essentiel que la simple inversion mutuelle de l'ordre
suivant lequel devaient se succéder ces deux genres de
spéculations, respectivement complémentaires, dont
chacun tend plus ou moins à dominer l'autre: l'ensemble
de notre élaboration historique a fait ensuite hautement
ressortir l'intime réalité d'une telle appréciation. La
préférence spontanée qu'a dû primitivement acquérir la
considération de l'homme, alors seule applicable à
l'uniforme explication du monde extérieur, a déterminé,
dans la situation correspondante, le caractère nécessairement
théologique de la philosophie initiale: au contraire,
les notions positives, qui, par une influence
continue, explicite ou implicite, ont ultérieurement
suscité l'altération toujours croissante de ce système primordial,
devaient exclusivement émaner des plus simples
études inorganiques, et spécialement de l'astronomie;
quoique l'esprit métaphysique, agent naturel de ces
modifications successives, en ait souvent dissimulé la
véritable source, en se croyant créateur quand il n'était
qu'organe. Cet antagonisme élémentaire a réellement
présidé, d'après le cinquante-deuxième chapitre, à la
transformation du fétichisme en polythéisme, préparée
par l'astrolâtrie; mais sa tendance n'a pu devenir distinctement
appréciable que dans le passage du polythéisme
au monothéisme, où, pour la première fois,
l'évolution philosophique a dû exiger une vraie discussion.
Alors, nous avons vu, au cinquante-troisième chapitre,
la science inorganique, sous une apparence systématique
due à l'uniforme prépondérance de la grande
entité métaphysique, s'élever directement, en vertu de

sa supériorité mentale, contre l'ancienne unité théologique,
dès lors intellectuellement dissoute, quoique
son aptitude sociale, opposée à l'insuffisance radicale de
cette rivale, dût prolonger longtemps encore son ascendant
politique: ainsi surgit, entre la philosophie naturelle
et la philosophie morale, ce conflit fondamental
qui, depuis Aristote et Platon, a dominé l'ensemble de
l'évolution humaine, et dont l'élite de l'humanité subit
maintenant la dernière influence, comme l'a montré
tout le cours de notre opération historique. La troisième
phase du moyen âge nous a fait voir, au cinquante-sixième
chapitre, ce long antagonisme recevant, dans la
mémorable transaction scolastique, une profonde modification,
premier symptôme décisif de l'irrévocable décadence de
la philosophie initiale, dont l'efficacité
sociale venait d'être essentiellement épuisée en constituant
le catholicisme, et que les exigences, désormais
prépondérantes, du progrès intellectuel, obligeaient à
sanctionner, par une incorporation forcée, les prétentions
politiques de la philosophie métaphysique, auparavant
extérieure au système catholique. Dès lors régulièrement
associée à une intronisation précaire, quoique sa participation
dût tendre à y devenir de plus en plus exclusive, la
profonde impuissance organique de celle-ci n'a jamais pu
lui permettre d'éliminer entièrement les conceptions purement
théologiques, seule base normale de son autorité
générale, et dont elle a dû s'efforcer, au contraire, de
maintenir l'empire ultérieur contre l'imminente invasion
de l'esprit positif, qui, à partir de cette époque, devait
graduellement développer sa commune incompatibilité
avec ces deux modes, l'un principal, l'autre accessoire,

de l'antique système mental. Quand l'essor continu des
connaissances réelles, surtout astronomiques, eut enfin
déterminé cette inévitable collision, le célèbre compromis
cartésien vint caractériser une situation bien plus évidemment
provisoire que la précédente, en proclamant
la suprématie directe et définitive de la méthode positive
dans toute l'étendue de la philosophie naturelle, sous
l'unique réserve d'une vaine présidence laissée encore à
la méthode théologico-métaphysique envers les études
morales et sociales; brisant ainsi à jamais la fragile unité
métaphysique instituée au XIIIe siècle. Cette incohérente
position, qui a persisté jusqu'ici, ne comporte certainement
d'autre issue, d'après l'ensemble de ma théorie
historique, que l'universelle prépondérance de la positivité
rationnelle, désormais seule susceptible d'un véritable
ascendant général: autrement il faudrait désespérer
de la systématisation mentale, et, par suite aussi,
de la réorganisation sociale, soit progressive, soit même
rétrograde. Mais les impuissantes tentatives opérées,
pendant les deux derniers siècles, pour constituer une
véritable philosophie positive sous l'impulsion mathématique,
devaient cependant disposer la raison publique
à regarder cette exclusive solution comme essentiellement
impossible. Dans cette douloureuse perplexité,
l'extension finale de l'esprit positif aux spéculations
morales et sociales, suffisamment accomplie par ce Traité,
vient spontanément dénouer une difficulté fondamentale,
de toute autre manière inextricable, en assurant une
large satisfaction normale aux conditions, dès lors intimement
solidaires, de l'ordre et du progrès, soit intellectuels,
soit politiques. Ainsi se trouvent essentiellement

conciliées désormais, en ce qu'elles renfermaient
de légitime, les prétentions opposées soulevées, de part
et d'autre, pendant les luttes philosophiques propres à
la grande transition moderne, dont les diverses aberrations
temporaires sont à la fois expliquées et éliminées.
La positivité, que l'impulsion mathématique avait justement
en vue d'introduire, quoique par une marche
vicieuse, dans toutes les spéculations réelles, y est irrévocablement
établie; tandis que la généralité, dont la
résistance théologico-métaphysique stipulait, avec raison
mais sans force, les indispensables garanties, y devient
nécessairement plus complète qu'elle n'a jamais pu l'être
auparavant. Par là disparaît enfin la déplorable opposition
qui, depuis l'évolution grecque, semblait rendre le
progrès intellectuel contradictoire au progrès moral, et
qui, en effet, à partir de la transaction scolastique, pendant
que les exigences mentales prévalaient graduellement,
a fait de plus en plus négliger l'appréciation des
besoins moraux; ainsi que le témoigne encore trop souvent
la situation actuelle des peuples avancés, où l'éducation
de l'individu, reflet nécessaire de celle de l'espèce,
est surtout dirigée vers l'essor intellectuel, sans
s'inquiéter guère du développement moral. Quoique l'on
doive regarder cette funeste division comme ayant été
essentiellement inhérente à la nature propre de la transition
moderne, elle en a certainement constitué la plus
douloureuse condition: et cette grave considération contribuera
sans doute à faire convenablement respecter,
malgré les déclamations rétrogrades des diverses écoles
théologico-métaphysiques, la seule philosophie qui
puisse aujourd'hui résoudre effectivement ce désastreux

antagonisme. Nous avons reconnu, au chapitre précédent,
qu'entre la souveraineté spontanée de la force et
la prétendue suprématie de l'intelligence, cette philosophie
finale tend à réaliser directement l'universelle prépondérance
de la morale, que l'admirable tentative du
catholicisme avait, au moyen âge, si noblement proclamée,
mais sans pouvoir constituer suffisamment son
avénement normal, alors inévitablement subordonné
à une philosophie déjà implicitement caduque, dont
l'ascendant politique exigeait depuis longtemps que l'évolution
mentale se séparât provisoirement de l'évolution
morale. Les propriétés morales inhérentes à la
grande conception de Dieu ne sauraient être, sans doute,
convenablement remplacées par celles que comporte la
vague entité de la Nature; mais elles sont, au contraire,
nécessairement inférieures, en intensité comme en stabilité,
à celles qui caractériseront l'inaltérable notion
de l'Humanité, présidant enfin, après ce double effort
préparatoire, à la satisfaction combinée de tous nos
besoins essentiels, soit intellectuels, soit sociaux, dans
la pleine maturité de notre organisme collectif. Cette
entière prépondérance normale de la morale devient
désormais non moins indispensable à l'efficacité intellectuelle
de l'évolution mentale qu'à sa destination sociale:
car l'indifférence pour les conditions morales, loin d'être
encore motivée par l'urgence supérieure des conditions
intellectuelles, constitue maintenant un obstacle croissant
à leur réalisation continue, en altérant directement
la sincérité et la dignité des efforts spéculatifs, qui tendent
aujourd'hui à dégénérer de plus en plus en instrumens
d'ambition personnelle, de manière à étouffer

graduellement jusqu'au germe des vrais progrès scientifiques.

Pour ne laisser aucune grave incertitude sur ce nœud,
fondamental de la philosophie positive, il importe
aujourd'hui de dissiper directement, chez tous les bons
esprits, la dernière source essentielle des illusions métaphysiques,
en faisant spécialement ressortir la véritable
nature du point de vue humain, qui, de toute nécessité,
doit être éminemment social, et pas seulement individuel:
car, sous le rapport statique aussi bien que sous
l'aspect dynamique, l'homme proprement dit n'est, au
fond, qu'une pure abstraction; il n'y a de réel que l'humanité,
surtout dans l'ordre intellectuel et moral. Or
la philosophie pleinement théologique, soit polythéique,
soit monothéique, est jusqu'ici la seule, à vrai dire, qui
ait effectivement satisfait, à sa manière, à cette évidente
condition générale; et c'est surtout à cet égard que, malgré
son extrême caducité, elle n'a pu être encore suffisamment
remplacée. La métaphysique, ancienne, scolastique,
ou moderne, n'a jamais osé s'élever au-dessus du
simple point de vue individuel, dont elle s'est efforcée,
surtout depuis la transaction cartésienne, de consacrer
dogmatiquement la prépondérance absolue, comme
l'indique journellement son langage caractéristique,
rappelant toujours des pensées d'isolement et de concentration
personnelle, qui, malgré de vaines prétentions
morales, doivent le plus souvent développer des
sentimens d'égoïsme. Il en est essentiellement de même,
dans l'ordre positif, quoique sous une meilleure forme,
pour l'évolution mentale qui, d'abord surgie des études
mathématiques et astronomiques, a graduellement tenté,

pendant les deux derniers siècles, de constituer une
philosophie vraiment nouvelle. En effet, quand la profonde
insuffisance philosophique de l'esprit mathématique
est devenue pleinement irrécusable, l'esprit biologique
proprement dit, dont la positivité rationnelle
commençait alors à prendre un essor décisif, s'est efforcé,
à son tour, de devenir la base directe et principale de la
coordination positive, qui, depuis la fin du XVIIIe siècle,
n'a pas cessé d'être ainsi conçue par les savans les plus
avancés, comme le témoignent surtout les illustres exemples
de Cabanis et de Gall. Ce nouvel effort, dogmatiquement
apprécié au quarante-neuvième chapitre, indiquait,
sans doute, un véritable progrès, en ce qu'il transportait
le centre moderne de la généralisation mentale beaucoup
plus près de son siége réel; mais, sauf son utilité passagère,
à titre d'intermédiaire d'abord indispensable, ce
progrès, radicalement insuffisant, ne saurait directement
conduire qu'à une stérile utopie fondée sur une vicieuse
exagération des relations nécessaires entre la biologie et
la sociologie, et tendrait finalement à éterniser l'antique
régime intellectuel, en empêchant le développement
propre des saines spéculations sociales, qu'elle tente
vainement d'ériger en simple corollaire naturel des études
biologiques. De quelque manière, soit métaphysique,
soit même positive, que se trouve instituée la
science de l'individu, elle doit être, sans doute, isolément
impuissante à construire aucune philosophie générale,
parce qu'elle reste encore étrangère à l'unique point
de vue susceptible d'une véritable universalité. C'est, au
contraire, de l'ascendant sociologique que la biologie,
comme toutes les autres sciences préliminaires, quoique

par une correspondance plus directe et plus étendue, doit
exclusivement attendre la consolidation effective de sa
propre constitution, scientifique ou logique, jusqu'à
présent si incertaine. Séparément envisagée, l'évolution
individuelle de l'esprit humain ne peut vraiment dévoiler
aucune loi essentielle; elle ne saurait même fournir
de précieuses indications ou des vérifications importantes
que lorsque son exploration rationnelle est dirigée et interprétée
par les inspirations émanées de l'évolution totale
de l'humanité, seule à la fois assez réelle et assez complète
pour manifester suffisamment la véritable marche de notre
intelligence: l'exécution même de ce Traité l'a, j'ose
le dire, pleinement démontré; car, quelque utilité que
j'y aie souvent tirée de la considération de l'individu,
c'est évidemment à l'étude directe de l'espèce que j'ai
dû, non-seulement d'abord la pensée fondamentale de
ma théorie philosophique, mais ensuite aussi son développement
caractéristique.

Ainsi, la phase biologique ne constitue réellement
qu'un dernier préambule indispensable, comme l'avaient
été auparavant les phases physico-chimique et astronomique,
dans l'essor général de l'esprit positif, qui,
spontanément issu des simples études mathématiques, a
graduellement tendu, pendant les deux derniers siècles,
à régénérer toutes nos conceptions élémentaires. Tant
qu'il ne s'est point élevé jusqu'au degré sociologique,
seul terme naturel de son éducation décisive, il n'a pu
suffisamment parvenir à des vues vraiment d'ensemble,
propres à lui conférer le droit et le pouvoir de constituer
enfin une véritable philosophie moderne, dont
l'ascendant normal remplace à jamais l'antique régime

mental: mais aussi, quand cette condition finale est
convenablement remplie, rien ne saurait empêcher une
rénovation fondamentale qui, ardemment désirée et
longuement préparée, soit par la plupart des hautes intelligences,
soit par les vœux et les dispositions de la
raison publique, trouvera même d'involontaires coopérateurs
chez ses plus systématiques adversaires, suivant
le privilége ordinaire des révolutions directement relatives
à la méthode. Cette extrême préparation étant maintenant
accomplie, son exacte appréciation générale ressort
aisément de sa judicieuse confrontation au grand programme
initial si puissamment formulé par Descartes et
Bacon, dont les principales espérances philosophiques
se trouvent ainsi pleinement consolidées, malgré la sorte
d'incompatibilité qui semblait d'abord exister entre les
tendances respectives de ces deux éminens législateurs.
Nous avons, en effet, reconnu, au cinquante-sixième
chapitre, que Descartes s'était systématiquement interdit
les études sociales, pour concentrer son effort sur les
spéculations inorganiques, où il sentait profondément
que devait d'abord s'élaborer la méthode universelle,
destinée ensuite à régénérer nécessairement l'ensemble
de la raison humaine; tandis que, au contraire, Bacon
avait surtout en vue la rénovation des théories sociales,
à laquelle il voulait immédiatement rapporter le perfectionnement
des sciences naturelles, comme on put le
constater nettement chez le grand Hobbes, type essentiel
de cette école: en sorte que ces deux élaborations, mutuellement
complémentaires, accordaient, l'une aux besoins
intellectuels, l'autre aux besoins politiques, une prépondérance
trop exclusive, qui devait les rendre pareillement

provisoires, quoique très-diversement efficaces,
selon nos explications antérieures. Pendant que la conception
de Descartes dirigeait, dans la science inorganique,
l'essor décisif de la positivité rationnelle, la pensée
de Hobbes, après avoir indiqué les premiers germes si
méconnus de la véritable science sociale, présidait à
l'indispensable ébranlement négatif, sans lequel la commune
destination philosophique de cette double évolution
ne pouvait être convenablement appréciée. Ainsi
s'est réalisée spontanément la convergence nécessaire de
ces deux ordres de travaux coexistans, dont l'un devait
préparer la vraie position générale de la question finale,
et l'autre élaborer la seule voie logique qui pût conduire
à sa solution réelle. Mon effort philosophique résulte
essentiellement de l'intime combinaison de ces
deux évolutions préliminaires, déterminée, sous la lumineuse
impulsion de la grande crise sociale, par l'extension
simultanée de l'esprit positif aux spéculations les
plus rapprochées des études politiques. On voit que cette
nouvelle opération consiste surtout à compléter la double
opération initiale de Descartes et de Bacon, en satisfaisant
à la fois aux deux conditions, également indispensables,
mais jusqu'alors trop peu conciliables, entre
lesquelles avaient dû se partager les deux principales
écoles destinées à préparer graduellement l'avénement
définitif de la philosophie positive.

Pour avoir convenablement apprécié l'aptitude nécessaire
de cette philosophie à une telle satisfaction combinée
des justes exigences respectivement inspirées par les
spéculations inorganiques et par les études humaines, il
ne nous reste plus qu'à considérer directement envers

l'avenir une conciliation ci-dessus envisagée quant au
passé et au présent. Sous ce dernier aspect, l'ensemble
de ce Traité dispense spontanément de toute discussion
relative aux inquiétudes qu'inspirerait l'universelle prépondérance
de l'esprit sociologique sur l'altération ou
le découragement des diverses branches de la science
des corps bruts, et surtout des théories mathématiques:
car ces craintes seraient évidemment chimériques, au
sujet d'un principe philosophique qui, par sa nature,
aussi bien que par son origine, ne peut établir l'indispensable
ascendant d'un tel point de vue sans faire invinciblement
ressortir, de la même démonstration,
comme on a pu le remarquer précédemment, son intime
subordination, scientifique et logique, initiale et permanente,
à tous les autres points de vue positifs, qui,
en vertu de leur moindre complication, lui constituent
successivement autant de préambules inévitables, dont
aucun ne saurait être gravement négligé sans qu'une pareille
suprématie ne fût aussitôt compromise. La déplorable
institution actuelle des études morales et
politiques, isolées de toutes les connaissances réelles, et
dominées par les entités métaphysiques, pourrait, en
effet, justifier de semblables alarmes, si la profonde stérilité
qui en résulte, malgré l'intérêt majeur du sujet,
ne les dissipait suffisamment. Mais il serait, sans doute,
aussi injuste qu'absurde, chez les savans, de redouter les
mêmes dangers de la part d'un régime tout opposé, qui,
maintenant toujours une intime connexité entre les diverses
spéculations positives, est si propre, au contraire,
à faire mieux ressortir chaque véritable élaboration
scientifique, quelque éloignée qu'elle puisse être

de l'étude dont la prépondérance continue est aussi indispensable
à l'harmonie mentale qu'à l'efficacité sociale.
Il faut seulement reconnaître, à ce sujet, que les travaux
sans portée et sans conscience, source facile de tant de
réputations usurpées, qu'encouragent de plus en plus
aujourd'hui le rétrécissement et la dispersion propres à
notre déplorable anarchie philosophique, seront alors
constamment soumis à une sévère discipline rationnelle,
dont les vrais amis des sciences doivent certes désirer
déjà l'indispensable avénement, seul apte à contenir de
graves et imminentes perturbations. Si, d'ailleurs, comme
on n'en saurait douter, une préoccupation spéciale, fondée
sur les plus puissans motifs, doit justement tourner,
de nos jours, les plus hautes capacités scientifiques, ainsi
que la principale attention publique, vers les études sociologiques,
jusqu'à ce que la réorganisation moderne
soit assez avancée pour être essentiellement laissée à son
cours spontané, il n'y a rien là que de pleinement conforme
à l'inévitable prépondérance qu'obtient naturellement,
à chaque époque, la direction intellectuelle la
plus convenable aux besoins correspondans de l'humanité.
Quant à la légitime influence continue des diverses
sciences sur l'ensemble de l'éducation individuelle, privée
ou commune, l'esprit de la nouvelle philosophie
doit aussitôt dissiper, à cet égard, encore plus facilement
que sous l'aspect précédent, toute inquiétude sérieuse. En
effet la théorie sociologique pose immédiatement en
principe, à ce sujet, que l'éducation de l'individu doit
essentiellement reproduire celle de l'espèce, au moins
dans chacune de ses grandes phases successives, d'après
l'évidente similitude d'origine, de nature, et de terminaison,

malgré l'immense inégalité de vitesse. Ainsi, les
mêmes motifs fondamentaux, soit scientifiques, soit logiques,
qui, dans le pénible essor de l'humanité, ont
exclusivement conféré aux plus simples études inorganiques
l'élaboration primitive de la positivité rationnelle,
imposent, non moins évidemment, une pareille marche
à chaque évolution personnelle, sous peine d'un inévitable
avortement, non-seulement en cas de grave négligence
de l'un quelconque des divers élémens essentiels,
mais aussi par suite de toute forte perturbation de l'ordre
nécessaire de leur succession hiérarchique. Directement
établi au début de cet ouvrage, ce grand principe, à la
fois historique et dogmatique, de la logique positive a
été ensuite constamment vérifié à tous les différens degrés
de la longue préparation philosophique à laquelle
j'ai dû assujettir graduellement le lecteur, comme moi-même,
et dont l'ensemble n'en constitue, à vrai dire,
qu'une rigide application continue. Les spéculations mathématiques
conserveront donc éternellement, pour
l'individu, l'inaltérable privilége qu'elles ont temporairement
exercé pour l'espèce, de fournir exclusivement
le berceau spontané de la positivité rationnelle: les
justes exigences des géomètres obtiendront toujours, à
cet égard, une indestructible autorité, dont aucune
supériorité personnelle ne saurait jamais s'affranchir entièrement,
et que consacrera de plus en plus la raison
publique, à mesure qu'elle sentira mieux les premiers
besoins de l'esprit humain. Mais, complétant cet indispensable
principe, on n'oubliera pas qu'un berceau ne
saurait être un trône, et que le plus simple degré de l'élaboration
positive ne peut aucunement dispenser de

poursuivre ses modifications successives envers les différens
ordres de phénomènes jusqu'à ce que leur complication
croissante ait enfin conduit, l'individu comme l'espèce,
au seul point de vue vraiment universel, unique terme,
en l'un et l'autre cas, de toute véritable éducation.

Tels sont les divers genres de considérations qui concourent
à démontrer l'heureuse aptitude de la philosophie
positive à établir, sans aucune inconséquence, une
conciliation définitive entre les deux voies intellectuelles,
jusqu'ici radicalement antipathiques, qui procèdent à
l'enchaînement de nos différentes spéculations, en partant,
soit du monde extérieur, soit de l'homme lui-même.
En réduisant leurs prétentions opposées à ce
qu'elles contiennent de légitime et de permanent, l'une
dirige toujours l'essor fondamental du véritable esprit
philosophique, l'autre maintient sans cesse le seul principe
de liaison propre à constituer une véritable unité
mentale. Par là se trouve enfin dissipé irrévocablement
le grand antagonisme logique qui, depuis Aristote et
Platon, domine l'ensemble de l'évolution humaine, à la
fois intellectuelle et sociale, et qui, après avoir été longtemps
indispensable à ce double mouvement préparatoire,
devient maintenant le plus puissant obstacle à
l'accomplissement décisif de sa destination finale, dont
l'âge est désormais arrivé.

La discussion difficile et variée que nous venons d'achever
était ici nécessaire pour manifester suffisamment
l'unité fondamentale que la création de la sociologie
vient aujourd'hui constituer spontanément dans le système
entier de la vraie philosophie moderne. Après cette
démonstration décisive, qui caractérise pleinement

l'esprit général propre à une telle philosophie, les autres
conclusions essentielles relatives à son appréciation logique
doivent aisément ressortir de l'ensemble de ce
Traité, en considérant maintenant, d'une manière sommaire
mais directe, d'abord la nature et la destination,
ensuite l'institution et le développement de la méthode
positive, enfin complète et dès lors indivisible; afin que
ses divers attributs essentiels, jusqu'ici purement spontanés,
acquièrent désormais une consistance convenablement
systématique, sous l'uniforme prépondérance
du point de vue sociologique.

Envers chacun des différens ordres de phénomènes,
nous avons spécialement reconnu que la philosophie positive
se distingue surtout de l'ancienne philosophie,
théologique ou métaphysique, par sa tendance constante
à écarter comme nécessairement vaine toute recherche
quelconque des causes proprement dites, soit premières,
soit finales, pour se borner à étudier les relations invariables
qui constituent les lois effectives de tous les événemens
observables, ainsi susceptibles d'être rationnellement
prévus les uns d'après les autres. Tant que les effets
naturels restent attribués à des volontés surhumaines,
les spéculations relatives à l'origine et à la destination
des divers êtres doivent seules paraître dignes d'occuper
sérieusement notre intelligence, dont elles pouvaient
seules, il est vrai, stimuler suffisamment le premier essor
contemplatif. Mais, sous l'inévitable décadence ultérieure
de l'esprit religieux, à mesure que notre activité
mentale trouve un meilleur aliment continu, ces questions
inaccessibles sont graduellement abandonnées, et

finalement jugées vides de sens pour nous, qui ne saurions
réellement connaître que les faits appréciables à
notre organisme, sans jamais pouvoir obtenir aucune
notion sur la nature intime d'aucun être, ni sur le mode
essentiel de production d'aucun phénomène. Quoique
cette pleine maturité de la raison humaine soit encore
trop récente, et même fort incomplète aujourd'hui,
jusque chez les plus saines intelligences, elle a été ici
constituée enfin relativement à toutes les classes possibles
de conceptions élémentaires, y compris les plus
compliquées et les plus universelles: d'ailleurs, l'unanime
prépondérance maintenant obtenue par un tel régime
logique dans les études les plus simples et les plus
parfaites montrait déjà clairement que son insuffisante
extension actuelle à des sujets où il doit naturellement
devenir plus indispensable, n'est qu'une conséquence
passagère de l'enfance plus prolongée des spéculations
les plus difficiles.

Cette notion générale de la vraie nature des recherches
positives quelconques nous a spontanément conduits,
d'après une juste appréciation des conditions essentielles
propres à chaque cas scientifique, à déterminer partout
les attributions respectives de l'observation et du raisonnement,
de manière à éviter également les deux écueils
opposés de l'empirisme et du mysticisme, entre lesquels
doivent constamment cheminer les connaissances réelles.
D'une part, nous avons ainsi consacré la maxime, devenue,
depuis Bacon, si heureusement vulgaire, sur la
nécessité continue de prendre les faits observés pour base,
directe ou indirecte, mais toujours seule décisive, de
toute saine spéculation: au point que, comme je

l'écrivais, en 1825, dans un travail déjà cité, «Toute proposition
qui n'est pas finalement réductible à la simple
énonciation d'un fait, ou particulier ou général, ne
saurait offrir aucun sens réel et intelligible». Mais,
d'une autre part, nous avons pareillement écarté les irrationnelles
dispositions, aujourd'hui trop communes,
qui réduiraient la science à une stérile accumulation de
faits incohérens; car nous avons reconnu, en tous genres,
que la véritable science, appréciée d'après cette prévision
rationnelle qui caractérise sa principale supériorité envers
la pure érudition, se compose essentiellement de lois, et
non de faits, quoique ceux-ci soient indispensables à
leur établissement et à leur sanction: en sorte qu'aucun
fait isolé ne saurait être vraiment incorporé à la science,
jusqu'à ce qu'il ait été convenablement lié à quelque
autre notion, au moins à l'aide d'une judicieuse hypothèse.
Outre que les saines indications théoriques doivent
souvent contrôler et rectifier d'imparfaites observations,
il est clair que l'esprit positif, sans méconnaître jamais
la prépondérance nécessaire de la réalité directement
constatée, tend toujours à agrandir, autant que possible,
le domaine rationnel aux dépens du domaine expérimental,
en substituant de plus en plus la prévision
des phénomènes à leur exploration immédiate: le progrès
scientifique consiste principalement à diminuer
graduellement le nombre des lois distinctes et indépendantes,
en étendant sans cesse les liaisons. Toutefois
l'insuffisante éducation des savans actuels nous a donné
lieu de signaler, à ce sujet, surtout chez les géomètres,
une aberration trop commune, radicalement funeste à la
véritable rationnalité, par suite d'une vicieuse exagération

qui dispose à chercher partout, d'après de vaines hypothèses,
une chimérique unité. Le nombre des lois vraiment
irréductibles est nécessairement beaucoup plus
considérable que ne l'indiquent ces dangereuses illusions,
fondées sur une fausse appréciation de notre puissance
mentale et des difficultés scientifiques. Une telle unité
d'explication constitue non-seulement une absurde utopie
envers l'ensemble total de nos diverses connaissances
réelles, mais elle restera même toujours impossible à
réaliser dans l'intérieur de chaque science fondamentale,
isolément envisagée: la branche la plus simple de la philosophie
naturelle constitue seule, à cet égard, une exception
trop légèrement érigée en type universel, et qui
d'ailleurs est fort incomplète, puisque la théorie de la
gravitation n'établit aucune liaison générale entre la plupart
des données élémentaires relatives aux divers astres
de notre monde. Cette tendance abusive vers une systématisation
illusoire s'explique aisément d'après les dispositions
d'esprit qui ont dû présider, pendant les deux
derniers siècles, à l'essor successif des sciences préliminaires,
jusqu'à l'avénement de la science finale dans ce
Traité; car un pareil effort devait alors, sous de vicieuses
inspirations mathématiques, sembler seul propre
à procurer au système des connaissances positives une
indispensable homogénéité. Mais la prolongation d'une
telle aberration serait désormais inexcusable, maintenant
que toute intelligence vraiment philosophique peut directement
concevoir, par l'universalité nécessaire du
point de vue sociologique, l'unique moyen de constituer
spontanément cette liaison fondamentale, sans entraver
le génie propre de chaque science sous une concentration

factice et oppressive. Ainsi, quoique d'heureuses généralisations
doivent toujours diminuer le nombre des lois
naturelles vraiment indépendantes, il ne faut jamais
oublier qu'un tel progrès ne saurait avoir de valeur durable
qu'en restant constamment subordonné à la réalité
des conceptions, et il serait d'ailleurs peu judicieux d'espérer
que nos efforts puissent un jour pousser cette importante
réduction aussi loin, à beaucoup près, qu'on
le suppose encore communément, d'après une appréciation,
nécessairement très-imparfaite, du premier essor
de la positivité rationnelle dans les plus simples études
préliminaires.

Sous un autre aspect non moins important, et jusqu'ici
trop méconnu, la vraie nature des spéculations positives
nous a souvent conduits à vérifier, en tous genres,
l'heureux accord fondamental de la saine contemplation
philosophique avec la marche spontanée de la raison publique.
Le régime théologico-métaphysique, plaçant directement
l'esprit humain à la prétendue source des explications
universelles, a profondément imprimé aux habitudes
spéculatives un vain caractère d'élévation chimérique qui
les isole radicalement des modestes allures de la sagesse
vulgaire, et qui n'est encore que très-imparfaitement rectifié
d'après l'essor insuffisant d'une positivité purement partielle.
Tandis que la raison commune se bornait à saisir,
dans l'observation judicieuse des divers événemens,
quelques relations naturelles propres à diriger les plus
indispensables prévisions pratiques, l'ambition philosophique,
dédaignant de tels succès, attendait d'une lumière
surhumaine la solution illusoire des plus impénétrables
mystères. Mais, au contraire, la saine philosophie,

substituant partout la recherche des lois effectives à celle
des causes essentielles, combine intimement ses plus
hautes spéculations avec les plus simples notions populaires,
de manière à constituer enfin, sauf la seule inégalité
du degré, une profonde identité mentale, qui ne
permet plus habituellement à la classe contemplative un
orgueilleux isolement de la masse active: car chacun
conçoit ainsi désormais qu'il s'agit, de part et d'autre,
de questions radicalement semblables, finalement relatives
aux mêmes sujets, élaborées par des procédés
analogues, et toujours accessibles à toutes les intelligences
convenablement préparées, sans exiger aucune mystérieuse
initiation. Tout ce Traité concourt naturellement
à démontrer, à cet égard, d'après les confirmations les
plus décisives et les plus variées, que le véritable esprit
philosophique consiste uniquement en une simple extension
méthodique du bon sens vulgaire à tous les sujets
accessibles à la raison humaine, puisqu'on ne saurait
douter que, dans un genre quelconque, les inspirations
spontanées de la sagesse pratique n'aient seules déterminé
graduellement la transformation radicale des
antiques habitudes spéculatives, en rappelant toujours
les contemplations humaines à leur vraie destination et
aux conditions essentielles de leur réalité. La méthode
positive est nécessairement, comme la méthode théologique
ou métaphysique, l'œuvre continue de l'humanité
tout entière, sans aucun inventeur spécial; et ses principaux
caractères sont déjà nettement appréciables dès les
premières recherches usuelles dirigées vers un but suffisamment
déterminé. Prenant toujours pour type fondamental
cette sagesse spontanée, constamment

recommandée par des succès journaliers, la saine philosophie
s'est réellement bornée ensuite à la généraliser et à la
systématiser, en l'étendant convenablement aux diverses
spéculations abstraites, qu'elle a ainsi successivement
régénérées, soit quant à la nature des questions, soit
quant au mode de solution. Comme nos observations
individuelles conservent nécessairement un certain caractère
de personnalité, qui doit être soigneusement écarté
de toute contemplation régulière, c'est essentiellement
à la raison publique qu'il appartient de déterminer, en un
cas quelconque, sous une forme plus ou moins explicite,
le champ général de la véritable exploration scientifique,
qui ne saurait jamais porter que sur les impressions
communes à tous les hommes, abstraction faite des
nuances, même normales, particulières à chaque observateur.
Il est, en outre, incontestable que l'exploration
vulgaire, quoique purement spontanée, fournit toujours
le vrai point de départ de toutes les spéculations positives,
dont il serait autrement impossible de comprendre
ni l'essor initial ni l'unanime propagation finale. Nous
avons, en effet, constamment reconnu que les faits les
plus communs sont aussi, en tous genres, les plus importans;
à tel point qu'une attention prépondérante accordée
à des phénomènes extraordinaires constitue maintenant,
auprès de tous les bons esprits, un des signes les moins
équivoques de l'imperfection des études scientifiques;
nous avons pareillement constaté que les plus puissans artifices
de la positivité rationnelle résultent primitivement
de l'heureuse systématisation de certains procédés logiques
naturellement émanés de la sagesse usuelle. Aussi
rien n'est-il plus contraire, en un cas quelconque, à la

véritable philosophie, que l'élaboration dogmatique,
non moins stérile que puérile, des premiers principes
de nos connaissances réelles, qui, essentiellement dérivés
de l'essor spontané de la raison humaine, ne sauraient,
par cela même, jamais donner lieu à aucun traité judicieux.
Tel est, entre autres exemples, l'un des motifs
généraux les plus propres à vérifier et à expliquer la profonde
inanité nécessairement inhérente à la prétendue
psychologie moderne; car, outre l'absurde hallucination
qui caractérise son mode spécial d'exploration intérieure,
elle se propose surtout d'accomplir, envers les phénomènes
les plus compliqués, ce degré inopportun d'analyse
élémentaire que l'on s'est accordé à éliminer des
plus simples études, sans qu'elle ait pu seulement conduire
cette vaine investigation jusqu'au niveau des
notions inspirées de tout temps, à cet égard, par l'expérience
vulgaire. Enfin, outre le point de départ, la raison
publique doit aussi établir le but général des spéculations
positives, toujours finalement dirigées vers les
prévisions relatives aux besoins universels: c'est ainsi
que l'immortel fondateur de la vraie science astronomique
en avait immédiatement apprécié l'ensemble
total comme devant surtout fournir la détermination
rationnelle des longitudes, quoiqu'une telle destination
ne pût devenir suffisamment réalisable que vingt siècles
après Hipparque. Il ne peut donc y avoir d'essentiellement
propre aux philosophes, dans l'élaboration positive,
que l'institution et le développement des divers
procédés intermédiaires susceptibles de lier convenablement
les deux termes extrêmes spontanément indiqués
par la sagesse universelle. Toute la supériorité réelle du

véritable esprit philosophique sur le bons sens vulgaire
résulte d'une application spéciale et continue aux spéculations
communes, en partant avec prudence du degré
initial, et après les avoir ramenées à un état normal de
judicieuse abstraction, sans lequel ne sauraient s'accomplir
cette généralisation et cette coordination qui constituent
la principale valeur des saines théories scientifiques:
car, ce qui manque surtout aux intelligences ordinaires,
c'est moins la justesse et la pénétration propres à dévoiler
d'heureux rapprochemens partiels, que l'aptitude à généraliser
des relations abstraites et à établir entre nos
différentes notions une parfaite cohérence logique,
dont la plupart des hommes sont trop peu touchés,
comme le témoigne leur facile résignation à la coexistence
prolongée des conceptions les plus contradictoires. Ainsi,
d'après ces divers motifs, on ne peut se former une
juste idée de l'ensemble effectif des études positives qu'en
y voyant, soit dans le passé, soit dans l'avenir, le
résultat continu d'une immense élaboration générale, à
la fois spontanée et systématique, à laquelle participe
nécessairement plus ou moins l'humanité tout entière,
seulement devancée par la classe spécialement contemplative.
Malgré la spontanéité primitive que nous a tant
présentée la philosophie théologique, son essor graduel
a dû être surtout attribué aux lumières surnaturelles de
quelques organes privilégiés, sans aucune active coopération
de la raison publique: en sorte que cette adjonction
normale de la masse pensante à l'association
scientifique constitue certainement l'un des caractères
distinctifs de la philosophie positive, dont il fallait ici convenablement
signaler une propriété trop mal appréciée,

qui, mieux qu'aucune autre, peut déjà indiquer à quelle
intime et familière incorporation sociale est ultérieurement
réservé un système spéculatif toujours conçu comme
une simple extension de la commune sagesse. On vérifie
ainsi de nouveau que le point de vue sociologique est
désormais, en tous genres, le seul vraiment philosophique;
et chacun sent par là combien doit être impuissante
ou vicieuse toute étude relative à la marche de
notre intelligence quand on y procède essentiellement
du point de vue individuel, encore plus faux à cet égard
que sous tout autre aspect humain.

D'après notre appréciation générale de la vraie nature
des spéculations positives, soit spontanées, soit systématiques,
il est clair que le principe fondamental de
la saine philosophie consiste nécessairement dans l'assujettissement
continu de tous les phénomènes quelconques,
inorganiques ou organiques, physiques ou moraux,
individuels ou sociaux, à des lois rigoureusement
invariables, sans lesquelles, toute prévision rationnelle
étant évidemment impossible, la science réelle demeurerait
bornée à une stérile érudition. Quoique nous
ayons vu les premiers germes de ce grand principe coexister
implicitement avec l'exercice primordial de la
raison humaine, qui, en aucun temps, n'a pu être entièrement
soumise au régime théologique, nous avons
cependant reconnu que son essor décisif a dû être beaucoup
plus tardif que ne le fait aujourd'hui supposer une
heureuse vulgarisation, résultat final de vingt siècles de
pénible élaboration. Pendant la longue enfance de l'humanité,
les phénomènes, partiels ou secondaires, envers
lesquels on n'a jamais pu méconnaître l'existence

de certaines règles constantes, constituent assurément
une simple exception, dont l'importance spéculative est
loin de correspondre à son utilité pratique, et qui d'ailleurs
est alors fréquemment altérée par l'arbitraire intervention
des volontés dirigeantes. Un tel essor n'a pu
vraiment surgir qu'envers les plus simples conceptions
géométriques, et d'abord même numériques, qui, vu
leur abstraction supérieure et leur apparente inutilité,
avaient dû être spontanément soustraites à l'empire
explicite et spécial des croyances théologiques: il n'a pu
ensuite acquérir une véritable valeur philosophique
qu'en s'étendant graduellement aux contemplations astronomiques,
si naturellement destinées jusqu'ici, comme
je l'ai montré, à annoncer, dans leurs principales phases
logiques, les plus grandes révolutions mentales de l'humanité.
Malgré l'extrême imperfection de cette première
extension capitale, alors bornée à la seule géométrie
céleste, tandis que la mécanique céleste devait rester
longtemps encore à l'état purement théologique, sa
réaction générale, développée par de puissantes analogies
métaphysiques, a néanmoins constitué, au fond,
d'après notre théorie historique, le principal motif intellectuel
de cette importante réduction du polythéisme
en monothéisme, qui a commencé l'inévitable décadence
chronique de la philosophie initiale. Toutefois c'est
seulement sous l'ascendant universel d'une telle concentration
religieuse que le principe des lois invariables a
pu d'abord acquérir directement une véritable et active
popularité, surtout quand il a pu être introduit, pendant
la dernière phase du moyen âge, dans les spéculations
physico-chimiques, à l'aide des conceptions

alchimiques et astrologiques, suivant les explications du
cinquante-sixième chapitre. La grande transaction scolastique
a dès lors consacré cette puissance naissante, en
faisant désormais prévaloir cette célèbre notion transitoire
qui subordonne à des règles constantes le développement
effectif de la volonté directrice, ainsi spontanément
éliminée de tous les phénomènes où de telles règles
ont pu être successivement découvertes. Cet ingénieux
artifice a protégé jusqu'ici tout l'essor ultérieur du principe
positif, qui, après avoir graduellement obtenu,
pendant les deux derniers siècles, une prépondérance
incontestée envers les différentes études inorganiques,
a finalement prévalu aussi, de nos jours, dans la science
de l'homme individuel, même intellectuel et moral.
Néanmoins l'intime connexité d'une telle science, surtout
sous ce dernier aspect, avec celle du développement
social, n'a pu permettre que l'invariabilité des lois naturelles
y fût suffisamment sentie, soit chez la masse
pensante, soit même chez les organes spéculatifs, tant
que l'évolution totale de l'humanité n'était pas encore
assujettie à une semblable élimination directe des volontés
providentielles, ce qui n'a été réellement accompli
que par ce Traité. C'est seulement d'après cette ébauche
successive des lois effectives envers tous les ordres essentiels
de phénomènes, que ce principe fondamental peut
obtenir assez d'ascendant pour devenir la base directe et
exclusive d'une philosophie vraiment nouvelle, vu l'irrésistible
puissance des analogies, dès lors pleinement
rationnelles, qui font concevoir à tous les bons esprits
la vérification ultérieure d'une pareille hypothèse envers
les phénomènes où elle n'a pu jusqu'ici être spécialement

confirmée, malgré leur évidente prépondérance
numérique. Tant que cette condition, aussi difficile
qu'indispensable, n'était pas suffisamment remplie, surtout
envers les phénomènes qui absorbent justement
aujourd'hui l'attention universelle, il fallait peu compter
sur la faible puissance d'une vague argumentation métaphysique,
qui avait prématurément tenté d'établir à
priori l'existence générale des lois naturelles, sans pouvoir
en signaler aucun germe décisif dans les cas les plus
importans; ce qui certainement ne permettait pas d'y
combattre avec succès l'énergique entraînement des habitudes
antérieures. Mais, au contraire, cette détermination
naissante des lois propres aux événemens les plus
complexes et les plus intéressans, quelque imparfaite
qu'elle doive être encore, ne laissera plus subsister
désormais aucun doute raisonnable quant à l'entière
généralité d'un tel principe, dont l'ascendant philosophique,
dès lors pleinement secondé par la tendance naturelle
de l'esprit moderne vers cet état normal, deviendra
bientôt irrésistible auprès de tous les hommes sensés.
Dans cette nouvelle situation, l'influence prolongée des
croyances monothéiques, qui avaient d'abord tant facilité
ce grand mouvement logique, surtout depuis la modification
scolastique, constitue réellement aujourd'hui
le seul obstacle essentiel à la plénitude de son accomplissement
universel, en conservant toujours la possibilité
d'une arbitraire intervention qui vienne brusquement
changer, sous un aspect quelconque, l'ordre
fondamental. Sans une telle arrière-pensée continue,
nécessairement inhérente à toute philosophie théologique,
même réduite à sa plus extrême simplification,

la raison moderne aurait déjà entièrement cédé à la conviction
spontanée que doit produire, à ce sujet, le cours
journalier d'une foule d'événemens de tous genres régulièrement
accomplis selon nos prévisions rationnelles.
Toutefois la découverte naissante des lois sociologiques
doit aussi dissiper naturellement cette extrême opposition
d'une philosophie expirante, en ôtant directement aux
explications providentielles l'unique domaine important
qui leur fût effectivement resté depuis la transaction
cartésienne. C'est ainsi que la création finale de la sociologie
pouvait seule à la fois compléter et consolider aujourd'hui
la grande révolution mentale graduellement
déterminée, à cet égard, par les diverses sciences préliminaires.
En même temps, cette fondation décisive, qui
institue spontanément le nouveau système philosophique,
perfectionne beaucoup la notion générale des lois
naturelles envers tous les phénomènes antérieurs, en
assurant à ces différentes lois une indépendance directe
suffisamment conforme au vrai génie des études correspondantes.
Sous la vicieuse impulsion mathématique qui
avait dû présider, pendant les deux derniers siècles, au
premier essor philosophique de l'esprit positif, ce principe
fondamental ne semblait être, dans les sciences
supérieures, qu'une conséquence détournée, de plus en
plus éloignée et de moins en moins énergique, des inspirations
émanées des sciences inférieures: tandis que
maintenant sa réalisation immédiate en un cas évidemment
inaccessible à l'empire des conceptions mathématiques
doit naturellement réagir sur tous les autres, en
y faisant uniformément sentir que chaque ordre essentiel
de phénomènes a nécessairement ses lois propres,

outre celles qui résultent de ses relations véritables avec
les ordres moins compliqués et plus généraux, suivant
les règles de la saine hiérarchie scientifique. Les hautes
spéculations sociologiques pouvaient donc seules développer
convenablement et conduire enfin jusqu'à sa
pleine maturité le sentiment universel des lois invariables,
d'abord inspiré par les simples théories mathématiques,
désormais philosophiquement réduites à leur
domaine normal.

Considérées maintenant quant à leur nature scientifique,
ces lois, quoique toujours également aptes à la
prévision rationnelle qui les caractérise nécessairement,
donnent lieu, en général, à une distinction importante,
utilement appliquée dans toutes les parties de ce Traité,
selon que les relations ainsi consacrées ont pour objet la
similitude ou la succession des phénomènes correspondans.
Nos explications positives se réduisent constamment,
en effet, à lier entre eux les divers phénomènes,
tantôt comme semblables, tantôt comme successifs, sans
que nous puissions d'ailleurs rien constater réellement,
à cet égard, au delà du fait invariable d'une telle similitude,
ou d'une telle succession, dont la source et le mode
doivent rester à jamais impénétrables. La connaissance
effective de ces analogies ou de ces filiations suffit pleinement
pour atteindre le véritable but de toute saine contemplation
de la nature; puisque les phénomènes peuvent
être dès lors, d'une part éclaircis, d'une autre part prévus,
les uns d'après les autres: on sait, du reste, que
cette prévision peut indifféremment s'appliquer au présent,
ou même au passé, aussi bien qu'à l'avenir, en
conservant toujours un caractère identique, consistant à

connaître les événemens indépendamment de leur observation
directe, et seulement en vertu de leurs relations
mutuelles. Cette distinction générale entre les lois d'assimilation
et les lois de succession a été surtout employée
dans ce Traité sous une autre forme plus usuelle, d'ailleurs
essentiellement équivalente, en y distinguant l'étude
statique et l'étude dynamique d'un sujet quelconque,
envisagé, tantôt quant à l'existence, tantôt quant à l'activité.
En attachant trop d'importance aux dénominations
habituelles, on croirait d'abord émanée de la science
mathématique une considération logique qui n'a pu y
être convenablement étendue que par une sorte de réaction
philosophique: il est clair que les expressions caractéristiques
pouvaient être également empruntées à
l'art musical, qui fournit, à cet égard, encore plus naturellement,
une heureuse comparaison, d'après un pareil
contraste élémentaire de l'harmonie à la mélodie. Abstraction
faite de toute formule, c'est assurément en
mathématique que cette importante distinction est, au
contraire, le moins prononcée, puisqu'elle ne saurait
aucunement y convenir à la géométrie proprement dite,
où il ne s'agit jamais que de relations de coexistence, et
qui cependant constitue, à tous égards, la principale
partie du domaine mathématique: elle ne commence à
s'appliquer que dans la mécanique, d'où dérivent les
termes consacrés, mais dont l'essor scientifique a été
beaucoup trop tardif pour avoir pu réellement inspirer
une telle notion. Graduellement développée par les parties
supérieures de la philosophie naturelle, l'étude des
corps vivans, d'où elle est évidemment émanée, peut
seule en manifester suffisamment les vrais caractères,

d'après la distinction spontanée entre l'organisation et
la vie. Toutefois son établissement ne peut être complété
que dans la science sociologique, qui, manifestant
au plus haut degré une telle division, y ajoute naturellement
une haute destination pratique, en la faisant exactement
correspondre au contraste élémentaire des idées
d'ordre aux idées de progrès.

Appréciées, enfin, quant à leur institution logique, les
lois réelles nous ont offert une autre distinction générale,
selon que leur source essentielle est expérimentale ou
rationnelle. Quoiqu'un vain orgueil dogmatique ait souvent
tenté de flétrir la première voie par une injuste
accusation d'empirisme, qui, au fond, conviendrait fréquemment
davantage à la seconde, puisque le raisonnement
peut devenir, en certains cas, tout aussi routinier
que l'observation est supposée l'être, nous avons reconnu
que cette diversité nécessaire n'influe aucunement ni sur
la certitude, ni sur l'utilité, ni même sur la vraie dignité
philosophique des lois correspondantes, pourvu qu'elles
soient, de part et d'autre, suffisamment constatées, et
d'ailleurs toujours établies d'après le mode le plus convenable
à la nature du sujet. Chacune des six sciences
fondamentales nous a présenté d'éminens exemples de
ces deux marches opposées, mutuellement complémentaires;
malgré les préjugés de nos géomètres, il n'y a
certes pas moins de vrai génie scientifique dans la découverte
de Kepler que dans celle de Newton: il est
d'ailleurs évident que les lois initiales de la mécanique
rationnelle, et celles même de la géométrie, reposent
uniquement sur une judicieuse observation, trop souvent
troublée par une vicieuse argumentation. On sait, du

reste, que la perfection logique, qu'il faut constamment
avoir en vue, sans qu'elle soit toujours réalisable, consiste
surtout, sous cet aspect, à confirmer pleinement
par l'une de ces voies ce qui a dû être trouvé par l'autre:
cependant chaque science renferme assurément plusieurs
notions essentielles qui ne peuvent résulter que
d'un seul des deux procédés, sans être, à ce titre, moins
certaines, quand toutes les conditions ont été convenablement
remplies. Les avantages respectifs de ces deux
modes varient beaucoup suivant la nature des cas scientifiques:
il faut, autant que possible, préférer habituellement
la déduction pour les recherches spéciales, et
réserver l'induction pour les seules lois fondamentales,
afin de mieux constituer la systématisation positive. Si
l'abus de la seconde tend directement à faire dégénérer
la science en une confuse accumulation de lois incohérentes,
il est pareillement incontestable que l'emploi
exagéré de la première altère nécessairement l'utilité, la
netteté, et même la réalité de nos spéculations quelconques.
Quant aux ressources comparatives que possèdent,
à ce double titre, les différentes sciences fondamentales,
elles sont certainement beaucoup moins inégales que ne
l'indique vulgairement une fausse appréciation philosophique,
maintenant inspirée surtout par d'orgueilleux
préjugés mathématiques. D'une part, en effet, les sciences
supérieures, d'après l'excessive complication de leurs
phénomènes, présentant plus de difficultés à la déduction,
semblent moins accessibles à la voie rationnelle
que ne doivent l'être les sciences inférieures, où l'extrême
simplicité du sujet permet aisément de prolonger davantage
l'argumentation positive. Mais, en même temps, la

dépendance nécessaire des études les plus complexes
envers les plus générales, suivant notre théorie hiérarchique,
doit naturellement procurer, dans les premières,
quand elles sont convenablement cultivées par des intelligences
vraiment dignes de cette haute mission, une
importance bien plus capitale aux considérations à priori
dérivées des sciences antérieures, et dont la judicieuse
introduction conduit alors à rendre essentiellement déductives
la plupart des notions fondamentales, qui ne
peuvent être qu'inductives dans les sciences plus isolées.
Quoique une telle compensation soit loin de suffire, et que
les diverses sciences ne puissent néanmoins, comme je
l'ai tant expliqué, comporter une égale perfection, elles
peuvent toutefois devenir ainsi essentiellement équivalentes,
soit en positivité, soit même en rationnalité: une
juste comparaison ne saurait, à cet égard, uniquement
reposer sur l'appréciation effective de notre état présent,
trop rapproché de l'essor initial des études les plus difficiles,
qui sont encore si imparfaitement instituées, tandis
que les plus faciles ont acquis depuis longtemps un caractère
beaucoup moins éloigné de leur vraie constitution
finale. Il faut d'ailleurs, à ce sujet, considérer aussi, en
sens inverse, que cette formation plus récente des sciences
supérieures ne leur est pas entièrement désavantageuse,
puisqu'elle y doit naturellement permettre un plus libre
et plus complet ascendant du véritable esprit philosophique,
en ne développant les habitudes mentales correspondantes
que lorsque l'éducation générale de la raison
humaine est réellement plus avancée; outre que la
position encyclopédique d'un tel ordre de spéculations
y doit susciter spontanément un sentiment plus étendu

et plus réel de l'ensemble de la méthode positive. Tous
les penseurs qui sauront assez s'affranchir de nos préjugés
scientifiques pour établir, à ces divers titres, une
judicieuse comparaison philosophique entre les deux
termes extrêmes de la vraie hiérarchie spéculative, reconnaîtront
finalement, j'ose le dire, d'après un sage
examen respectif, que la science sociologique, quoique
créée seulement par ce Traité, peut déjà rivaliser, non de
précision et de fécondité, mais de positivité et de rationnalité,
avec la science mathématique elle-même, soit
par une plus parfaite émancipation de toute influence
métaphysique, soit surtout en vertu d'une solidarité plus
satisfaisante, dans une étude dont l'immensité et la difficulté
n'empêchent pas la réduction spontanée à une véritable
unité, comme je crois l'avoir suffisamment constaté
en déduisant d'une seule loi fondamentale l'explication
générale de chacune des grandes phases successives
propres à l'ensemble de l'évolution humaine. Si l'on a
convenablement égard aux diversités nécessaires, on trouvera
que les sciences préliminaires n'offrent, sous ce rapport,
rien de vraiment comparable, sauf la parfaite systématisation
accomplie par Lagrange dans la théorie de
l'équilibre et du mouvement, relativement à un sujet
bien moins difficile et beaucoup mieux préparé; ce qui
doit manifester l'aptitude naturelle de la science finale à
une coordination plus complète, malgré sa fondation
récente, et nonobstant la complication transcendante de
ses phénomènes, par la seule efficacité de sa position
normale à l'extrémité supérieure de la véritable échelle
encyclopédique.

Cette appréciation fondamentale de la philosophie

positive comme ayant toujours pour objet l'étude des
lois invariables, soit d'harmonie, soit de succession, à la
fois expérimentales et rationnelles, propres aux divers
ordres de phénomènes, nous a partout conduits à faire
spécialement ressortir les deux caractères corrélatifs,
l'un logique, l'autre scientifique, qui, en un sujet quelconque,
distinguent le plus profondément une telle manière
de philosopher. Le premier consiste surtout dans
la prépondérance nécessaire et universelle, mais d'ailleurs
directe ou indirecte, de l'observation sur l'imagination,
contrairement au régime philosophique initial.
Tant que l'état franchement théologique a suffisamment
persisté, c'est-à-dire jusqu'au plein ascendant du monothéisme,
les enquêtes inaccessibles dont l'esprit humain
était habituellement préoccupé se trouvaient nécessairement
dirigées par des révélations plus ou moins explicites,
où l'imagination avait seule essentiellement part,
sans que l'observation y pût même exercer aucun contrôle
capital et continu, puisque le sentiment général
de l'existence des lois naturelles n'avait alors acquis aucune
consistance rationnelle. En passant à l'état éminemment
métaphysique, qui a commencé à prévaloir aussitôt
après l'entier développement social du monothéisme,
l'imagination pure n'est plus souveraine, mais la véritable
observation ne l'est pas encore; c'est l'argumentation
proprement dite qui domine l'ensemble du régime philosophique,
où le raisonnement s'exerce, non sur des
fictions, ni sur des réalités, mais sur de simples entités.
Dans cette situation transitoire, la nature des principales
recherches n'ayant pas changé, et la marche étant seulement
transformée, d'équivalentes considérations à priori,

indépendantes de toute observation, continuent à diriger
les hautes spéculations, quoique sous une forme plus
abstraite, pendant que s'accumulent les faits secondaires
destinés à permettre ensuite une meilleure alimentation
mentale. L'exorbitante prolongation de ce régime vague
et équivoque constitue le plus grand danger propre au
développement de la raison moderne, qui ne peut
plus sérieusement redouter les fictions théologiques,
tandis qu'elle peut être, au contraire, fort entravée, à
tous égards, par ces entités métaphysiques, dont
l'empire, moins consistant, mais plus spécieux, présente
une apparence de rationnalité susceptible de séduire les
intelligences qu'un convenable exercice positif n'a pas
suffisamment raffermies. Nous avons constaté, même en
mathématique, surtout envers la théorie du mouvement,
combien l'abus du raisonnement, symptôme invariable
d'une telle transition, y a longtemps empêché la connaissance
des plus importantes vérités scientifiques, et altère
encore gravement leur appréciation habituelle. L'ensemble
de la méthode positive est si mal compris des savans
actuels, par suite d'une culture trop dispersive, qu'il
n'est, malheureusement, pas superflu de signaler directement
aujourd'hui la prépondérance continue de l'observation
sur l'imagination comme le principal caractère
logique de la saine philosophie moderne, en tant que
dirigeant nos recherches, non vers les causes essentielles,
mais vers les lois effectives, des divers phénomènes
naturels: car, sans être désormais immédiatement contesté,
ce principe fondamental reste souvent méconnu
dans les travaux spéciaux. Quoique les différens ordres
de spéculations réelles accordent, sans doute, à

l'imagination une haute participation active, nous l'y avons
cependant toujours vue nécessairement subordonnée à
l'observation, c'est-à-dire constamment employée à créer
ou à perfectionner les moyens de liaison entre les faits
constatés; mais le point de départ ni la direction ne sauraient,
en aucun cas, lui appartenir. Même quand nous
procédons vraiment à priori, il est clair que les considérations
générales qui nous guident ont été primitivement
fondées, soit dans la science correspondante, soit dans
une autre, sur la simple observation, seule source de leur
réalité et aussi de leur fécondité. Voir pour prévoir, tel
est le caractère permanent de la véritable science; tout
prévoir sans avoir rien vu, ne peut constituer qu'une
absurde utopie métaphysique, encore trop poursuivie.

À cette appréciation logique correspond naturellement,
sous l'aspect scientifique, la substitution nécessaire
du relatif à l'absolu, comme constituant aujourd'hui
l'attribut le plus décisif du vrai génie philosophique.
Dans toutes les parties actuelles de la philosophie naturelle,
nous avons toujours vu cette grande et heureuse
transformation résulter spontanément d'un essor suffisant
de la positivité rationnelle; et nous l'avons ensuite étendue
irrévocablement au seul ordre essentiel de phénomènes
qui ne l'eût pas encore manifestée. En résultat
commun de cette double élaboration, il ne reste donc
plus ici qu'à caractériser sommairement le profond contraste
général qui existe directement, à ce sujet, entre
la philosophie pleinement positive et l'ancienne philosophie
théologico-métaphysique. Celle-ci, en effet dans
les diverses phases qu'elle a dû successivement offrir, et
même à l'état métaphysique le moins éloigné de l'état

positif, conserve sans cesse cette tendance invincible
aux notions absolues qui doit naturellement convenir
à toute recherche quelconque de la cause proprement
dite et du mode essentiel de production des divers phénomènes.
Rien ne pouvant mieux caractériser les natures
vraiment éminentes que leurs efforts instinctifs pour surmonter
spontanément une vicieuse direction fondamentale,
le plus grand des métaphysiciens modernes, l'illustre
Kant, a noblement mérité une éternelle admiration
en tentant, le premier, d'échapper directement à l'absolu
philosophique par sa célèbre conception de la double réalité,
à la fois objective et subjective, qui indique un si
juste sentiment de la saine philosophie. Mais cet heureux
aperçu, privé de toute active consistance scientifique, par
suite du stérile isolement où la métaphysique se trouvait
partout radicalement placée depuis la transaction cartésienne,
suivant les explications directes du cinquante-sixième
chapitre, ne pouvait aucunement suffire à instituer
une philosophie vraiment relative: aussi l'absolu,
que ce puissant penseur avait, à certains égards, implicitement
contenu, n'a pas tardé à reprendre naturellement,
chez ses divers successeurs, son ancienne prépondérance,
même plus dogmatiquement formulée, et que
peut seul détruire l'ascendant final de l'esprit philosophique
graduellement émané de l'évolution scientifique
proprement dite. Or, rien de vraiment décisif n'était possible
à cet égard, tant que cette évolution n'était pas
convenablement étendue jusqu'aux spéculations sociales,
soit parce qu'elle restait encore trop incomplète, soit
surtout parce qu'elle n'affectait pas les seules conceptions
pleinement universelles. Mais cette condition finale

étant désormais suffisamment réalisée par ce Traité, l'irrévocable
décadence de toute philosophie absolue ne
peut plus être aucunement empêchée, en un siècle dont
l'esprit dominant est d'ailleurs si contraire à son antique
ascendant, même chez les populations où la déplorable
influence mentale du protestantisme a dû gravement entraver
l'essor de la philosophie positive, en prolongeant et
aggravant spécialement la transition métaphysique. D'abord,
l'ensemble des études inorganiques nous a clairement
démontré, à tous égards, que toutes les notions sur
le monde extérieur, où l'homme n'intervient que comme
spectateur de phénomènes indépendans de lui, sont essentiellement
relatives, comme nous l'avons surtout remarqué
envers celle qui semblait le plus justement devoir
conserver un caractère absolu, c'est-à-dire la
pesanteur. Ensuite, la saine philosophie biologique nous
a fait sentir, en restant au point de vue élémentaire de
l'homme individuel, que les opérations mêmes de notre
intelligence, en qualité de phénomènes vitaux, sont
inévitablement subordonnées, comme tous les autres
phénomènes humains, à cette relation fondamentale
entre l'organisme et le milieu, dont le dualisme constitue,
à tous égards, la vie, suivant les explications directes
du quarantième chapitre, spécialement complétées,
sous ce rapport, au quarante-cinquième. Ainsi,
toutes nos connaissances réelles sont nécessairement relatives,
d'une part au milieu en tant que susceptible
d'agir sur nous, et d'une autre part à l'organisme en
tant que sensible à cette action: en sorte que l'inertie de
l'un ou l'insensibilité de l'autre suppriment aussitôt ce
commerce continu d'où dépend toute notion effective;

ce qui est surtout sensible dans les cas où la communication
s'opère par une seule voie, comme je l'ai noté, en
philosophie astronomique, envers les astres obscurs, ou
chez les individus aveugles. Toutes nos spéculations quelconques
sont donc à la fois profondément affectées, aussi
bien que tous les autres phénomènes de la vie, par la
constitution extérieure qui règle le mode d'action, et par
la constitution intérieure qui en détermine le résultat
personnel, sans que nous puissions jamais établir, en
chaque cas, une exacte appréciation partielle de l'influence
uniquement propre à chacun de ces deux inséparables
élémens de nos impressions et de nos pensées.
C'est à l'équivalent très-imparfait de cette conception
biologique que Kant était seulement parvenu, à sa manière,
avec les divers inconvéniens graves, quant à la
netteté et surtout à l'efficacité, qui restaient inhérens à sa
marche métaphysique. Mais un tel pas, même mieux accompli,
ne saurait évidemment suffire, puisqu'il ne concerne
qu'une appréciation purement statique de l'intelligence
individuelle; ce qui constitue un point de vue
beaucoup trop éloigné de la réalité philosophique pour
pouvoir déterminer, à cet égard, aucune révolution décisive.
Il était donc indispensable de s'élever enfin directement
jusqu'à la saine appréciation dynamique de l'intelligence
collective de l'humanité, convenablement
envisagée dans l'ensemble de son développement continu;
ce qui doit certainement caractériser à ce sujet le
seul état vraiment normal, désormais atteint dans ce
Traité par la création de la sociologie, d'où dépend aujourd'hui
l'entière élimination de l'absolu. C'est uniquement
alors que l'indication biologique se trouve

complétée et fécondée, en faisant sentir que, dans le grand
dualisme élémentaire entre l'intelligence et le milieu,
le premier terme est nécessairement assujetti aussi à des
phases successives, et surtout en dévoilant la loi fondamentale
de cette évolution spontanée. Ainsi l'aperçu statique
montrait seulement que nos conceptions seraient
modifiées si notre organisation changeait, autant que par
l'altération du milieu; mais comme, en réalité, ce changement
organique est purement fictif, l'absolu n'était
qu'imparfaitement ôté, puisque l'immuable semblait
rester. Notre théorie dynamique, au contraire, prend directement
en considération prépondérante le développement
graduel auquel est évidemment assujettie, sans
aucune transformation d'organisme, l'évolution intellectuelle
de l'humanité, et dont l'influence continue n'avait
pu être écartée que d'après une vicieuse abstraction métaphysique,
constituant tout au plus un degré transitoire,
mais entièrement incompatible avec l'état normal des
conclusions philosophiques. Ce dernier effort est donc
seul susceptible d'une pleine et active efficacité contre la
philosophie absolue: s'il était possible que je me fusse
mépris sur la véritable loi de la grande évolution humaine,
il n'en pourrait résulter rationnellement que la
nécessité d'établir une meilleure doctrine sociologique,
et je n'en aurais pas moins irrévocablement constitué, à
ce sujet, l'unique méthode susceptible de conduire à la
connaissance positive de l'esprit humain, désormais envisagé
dans l'ensemble de ses conditions nécessaires, et
non dans la situation vague et chimérique à laquelle s'est
toujours arrêtée la marche métaphysique. La prétendue
immuabilité mentale étant ainsi écartée, la philosophie

relative se trouve directement constituée; car nous avons
été conduits par là à concevoir habituellement, en tous
genres, les théories successives comme des approximations
croissantes d'une réalité qui ne saurait jamais être
rigoureusement appréciée, la meilleure théorie étant toujours,
à chaque époque, celle qui représente le mieux
l'ensemble des observations correspondantes, suivant la
tendance spontanée, aujourd'hui heureusement familière
aux bons esprits scientifiques, à laquelle la philosophie
sociologique se borne à ajouter une complète généralisation,
et dès lors une consécration dogmatique.

En même temps, cette appréciation finale doit spontanément
dissiper les craintes sérieuses qu'avait dû souvent
inspirer jusqu'ici une élimination prématurée et
mal conçue de l'absolu philosophique, d'après d'insuffisans
aperçus métaphysiques, qui, si leur influence pratique
n'eût pas été essentiellement contenue par la rectitude
naturelle de la raison commune, pouvaient
conduire aux plus dangereuses aberrations, en ôtant
toute consistance à nos opinions quelconques, ainsi livrées,
en apparence, à des fluctuations arbitraires et
indéfinies, sans aucun principe de fixité. D'abord, sous
l'aspect statique, il est certain que plusieurs écoles ont
vicieusement exagéré l'influence nécessaire des diversités
organiques sur les conceptions mentales, en rapportant
au mode les variations toujours bornées au degré. Si l'on
considère l'ensemble des organismes possibles, soit effectifs,
soit même fictifs, on reconnaît aisément que,
quoique le monde ne doive pas sans doute être entièrement
identique pour tous les animaux, les connaissances
réelles propres aux diverses races ont cependant un fond

essentiellement commun, qui est seulement plus ou
moins apprécié par des entendemens plus ou moins parfaits
mais radicalement homogènes. Cette conformité
nécessaire est incontestable pour la partie expérimentale
de chaque notion, puisque nos impressions personnelles
n'y servent surtout que d'intermédiaires indispensables
à la manifestation des rapports externes; et elle est assurément
encore plus évidente pour la partie purement
rationnelle, puisque les diverses intelligences ne sauraient
aucunement différer quant à la nature élémentaire
des déductions ou des combinaisons, malgré leur aptitude
très-inégale à les former ou à les prolonger. On ne
pourrait méconnaître cette universalité fondamentale
des lois intellectuelles, sans être pareillement conduit à
nier aussi celle de toutes les autres lois biologiques,
aujourd'hui scientifiquement établie. Ainsi, le monde
réel est, sans doute, moins bien connu, sauf à quelques
égards secondaires, par les autres animaux, même les
plus élevés, que par notre espèce, comme il pourrait
l'être encore mieux par des êtres plus parfaits, que l'on
imaginerait propres à faire des observations plus complètes
ou plus exactes et des raisonnemens plus généraux
ou plus suivis: mais, en tous ces cas, le sujet des études
et le fond des conceptions restent nécessairement identiques,
quelle que puisse être la diversité des degrés,
toujours analogue à celle que nous apercevons journellement
chez les différens hommes, et seulement beaucoup
plus prononcée; les maladies mentales elles-mêmes
n'altèrent pas essentiellement cette identité nécessaire.
En second lieu, sous l'aspect dynamique, il est clair
que les variations continues des opinions humaines,

selon les temps ou suivant les lieux, n'affectent pas davantage
une telle uniformité radicale, puisque nous
connaissons maintenant la loi fondamentale d'évolution
à laquelle est assujetti le cours, en apparence arbitraire,
de ces diverses mutations. Le spectacle de ces grands
changemens n'a pu faire croire à l'incertitude totale de
nos connaissances quelconques que par suite même de la
prépondérance, jusqu'ici plus ou moins persistante, d'une
philosophie essentiellement absolue, qui ne permettait
pas de concevoir la vérité sans l'immuabilité. Une autre
conséquence, plus fréquente et non moins funeste, de
ce vicieux régime intellectuel, se trouve pareillement
dissipée par la philosophie positive, toujours sagement
relative, sous l'ascendant universel de l'esprit sociologique:
c'est la tendance, aujourd'hui si commune,
surtout chez les hommes éclairés, à une absurde exagération
de la supériorité propre à la raison moderne, en
interprétant la plupart des opinions antérieures de l'humanité
comme l'indice d'une sorte d'état chronique d'aliénation
mentale qui aurait persisté jusqu'à ces derniers
siècles, sans que d'ailleurs on s'inquiète davantage de
motiver sa cessation que son origine. Cette irrationnelle
disposition, principal fondement logique des conceptions
purement révolutionnaires, et qui empêche directement
toute saine appréciation de l'ensemble de l'évolution
humaine, a été spontanément rectifiée, dans ce
Traité, d'après l'élaboration historique qui nous a constamment
représenté, au contraire, non-seulement les
théories successives de chaque science réelle, mais même
les croyances monothéiques, polythéiques, ou fétichiques,
les plus opposées à nos lumières actuelles, comme

ayant toujours constitué, au temps de leur avénement,
et ensuite pour une certaine durée, le meilleur système
compatible avec l'âge correspondant du développement
humain, c'est-à-dire la moins imparfaite approximation
qui fût alors possible de cette vérité fondamentale dont
nous sommes seulement plus rapprochés aujourd'hui,
quoique notre nature, ni aucune autre quelconque,
n'y puisse jamais rigoureusement parvenir. La saine
philosophie, restituant enfin à notre intelligence ce mouvement
normal sans lequel, à aucun égard, on ne saurait
concevoir la vie, explique donc le cours général
des opinions humaines pendant les diverses phases successives
qui devaient préparer notre virilité mentale,
d'après le même principe nécessaire d'une harmonie
croissante entre les conceptions et les observations, qui
nous fait journellement sentir la réalité progressive de
nos différentes notions positives, depuis que la recherche
des lois commence à prévaloir sur celle des causes. C'est
ainsi que l'esprit sociologique pouvait seul constituer
une philosophie éminemment relative, en rendant toujours
prépondérante la considération universelle d'une
évolution fondamentale, assujettie à une marche déterminée,
et dominant, à chaque époque, l'ensemble de
nos pensées quelconques; de manière à permettre désormais
de concilier suffisamment les plus antipathiques
systèmes en rapportant chacun à la situation correspondante,
sans jamais compromettre cependant l'indispensable
énergie du jugement final par les dangereuses inconséquences
d'un vain éclectisme, qui aspire si étrangement
à conduire aujourd'hui le mouvement intellectuel,
tandis que lui-même, dépourvu de toute direction

générale, oscille constamment jusqu'ici entre l'absolu et
l'arbitraire, également consacrés dans ses irrationnelles
abstractions. Le spectacle des grandes variations dogmatiques,
encore si dangereux à contempler pour tant
d'intelligences mal affermies, est dès lors irrévocablement
converti, d'après une judicieuse appréciation historique,
en source directe et continue de l'harmonie la plus durable
et la plus étendue.

Après avoir suffisamment caractérisé, sous les divers
aspects essentiels, la vraie nature générale de la philosophie
positive, il faut maintenant compléter cette détermination
fondamentale par un examen plus immédiat
de sa destination permanente, successivement considérée,
soit dans l'individu, soit surtout dans l'espèce,
d'abord quant à la vie spéculative, ensuite quant à la
vie active.

L'office théorique de la philosophie positive consiste
principalement, en ce qui concerne l'individu, à satisfaire
spontanément au double besoin élémentaire qu'éprouve
toujours notre intelligence d'étendre et de lier,
autant que possible, ses connaissances réelles. Ces deux
indispensables conditions ont dû être très-imparfaitement
remplies, et d'ailleurs rester vicieusement antipathiques,
tant qu'a prévalu la philosophie théologico-métaphysique,
par une suite nécessaire de son caractère
absolu, qui ne permettait la consistance qu'avec l'immobilité.
Quoique la liaison établie entre nos conceptions
sous l'ascendant arbitraire des volontés ou des entités
fût assurément très-vague et fort peu stable, elle
n'en tendait pas moins à empêcher directement leur extension,
en posant d'avance l'uniforme explication

apparente de tous les cas imaginables; et elle y eût apporté,
en effet, un obstacle insurmontable, si un tel régime
mental avait jamais pu être rigoureusement universel:
mais, tandis que cet esprit initial dominait dans
toutes les hautes spéculations, les spéculations secondaires,
relatives aux questions les plus usuelles, étaient
nécessairement d'une autre nature, et présentaient, envers
certains phénomènes de tous genres, cette première
ébauche spontanée des lois effectives, sans laquelle
l'homme, encore plus qu'aucun autre animal, ne pourrait
nullement diriger sa conduite journalière; et c'est ce
qui a permis ensuite, comme je l'ai rappelé ci-dessus, le
développement continu des études réelles, d'après l'essor
graduel de cette positivité vulgaire, d'abord accessoire,
spéciale, et incohérente. Au contraire, la philosophie positive
ne saurait être mieux caractérisée que par son aptitude
naturelle à concilier directement et de plus en plus
ces deux besoins, jusqu'alors si opposés, de liaison et d'extension,
en tirant de la liaison même de nos connaissances
réelles le plus puissant moyen de déterminer leur extension,
et, réciproquement, en faisant servir chaque extension
accomplie à perfectionner la liaison antérieure.
Malgré les grandes difficultés que présente souvent cette
double réaction, surtout quand l'introduction de nouveaux
faits semble devoir profondément troubler la coordination
établie, une longue expérience, maintenant
assez complète pour être pleinement décisive, démontre
déjà irrécusablement cette éminente propriété de la philosophie
relative, toujours disposée à subordonner les
conceptions aux réalités. C'est ainsi que la vraie philosophie
moderne, dès sa plus intime et plus abstraite

appréciation logique, se montre directement destinée à satisfaire
spontanément aux deux faces inséparables du
grand problème humain, en garantissant à la fois l'ordre
et le progrès, alternativement sacrifiés l'un à l'autre dans
les divers états de l'ancienne philosophie. D'après une
telle identité nécessaire, la fonction fondamentale de la
saine philosophie peut être utilement réduite, pour plus
de simplicité, à constituer, autant que possible, l'harmonie
générale de notre système intellectuel, afin de
mieux formuler ainsi la prééminence normale que doivent
toujours conserver, malgré cette heureuse convergence
naturelle, les besoins relatifs à l'existence sur ceux
propres au mouvement, aussi bien chez l'espèce que chez
l'individu, sauf les phases exceptionnelles où, en l'un et
l'autre cas, cette disposition habituelle semble temporairement
intervertie. Le caractère éminemment relatif
du véritable esprit philosophique doit conduire à regarder
cette entière cohérence logique comme constituant,
à chaque époque, le témoignage le plus décisif de la réalité
de nos conceptions, puisque leur correspondance
avec nos observations est dès lors directement garantie,
et que par là nous sommes assurés d'être aussi près de la
vérité que le comporte l'état correspondant de l'évolution
humaine. Or, toute prévision rationnelle consistant,
au fond, à passer régulièrement d'une notion à
une autre, en vertu de leur liaison mutuelle, on voit
ainsi comment une telle prévision, devient nécessairement
le critérium le plus certain d'une vraie positivité,
en manifestant la destination essentielle de cette harmonie
fondamentale, qui fait spontanément résulter l'extension
de nos connaissances de leur saine coordination

générale. Quoique ces besoins intellectuels doivent assurément
être, en eux-mêmes, peu prononcés d'ordinaire,
vu la faible énergie des fonctions spéculatives dans
l'ensemble de notre imparfait organisme, ils y sont cependant
beaucoup plus vifs que ne le fait d'abord supposer
la longue résignation de l'esprit humain à supporter, sans
aucune répugnance apparente, le régime philosophique le
moins propre à y satisfaire convenablement: car nous savons
que, loin d'indiquer aucun choix, une telle disposition
est une suite inévitable de la marche originale de
l'évolution mentale. À un degré quelconque de cette lente
préparation spontanée, si une heureuse communication
extérieure parvient à introduire avant le temps les conceptions
positives, l'avide empressement avec lequel elles sont
partout accueillies montre assez que l'attachement primitif
de notre intelligence aux explications théologiques
ou métaphysiques était seulement dû à l'impossibilité
évidente d'une meilleure alimentation, et n'avait
aucunement altéré l'intime sentiment de nos vrais appétits
cérébraux, comme le témoigne une expérience journalière,
soit individuelle, soit même collective. Il faut
d'ailleurs reconnaître que la faiblesse de notre entendement
constitue un nouveau motif de la prédilection involontaire
pour les connaissances réelles, du moins aussitôt
que leur essor suffisamment avancé peut lui procurer
un précieux soulagement, en lui faisant retrouver,
dans les relations générales, cette constance et cette continuité
que ne sauraient lui offrir les phénomènes particuliers,
et qui posent un terme, toujours ardemment
désiré, à ses pénibles hésitations. Mais, quelle que soit,
quant à l'individu, la haute importance d'un tel office

spéculatif, c'est surtout envers l'espèce que sa destination
doit devenir vraiment fondamentale, en constituant
la base logique de l'association humaine. L'aptitude
spontanée de la philosophie positive à établir une exacte
harmonie dans le système total de chaque entendement
isolé se développe alors par une application plus vaste
et plus décisive, afin de déterminer une indispensable
convergence chez les diverses intelligences: c'est toujours,
au fond, en l'un et l'autre cas, la même propriété
élémentaire, avec une inégale activité, qui n'influe essentiellement
que sur la rapidité du succès. D'après la
similitude nécessaire entre l'organisme individuel et l'organisme
collectif, on peut assurer, en principe, que, à
chaque degré quelconque de la commune évolution,
toute philosophie qui aura pu constituer une véritable
cohérence logique chez un esprit unique, se montre,
par cela seul, susceptible de rallier ultérieurement la
masse entière des penseurs. C'est surtout ainsi que les
grands génies philosophiques deviennent spontanément
les guides intellectuels de l'humanité, comme subissant
les premiers chaque révolution mentale, dont une telle
manifestation devance et facilite plus ou moins l'avénement
naturel. Sensible jusque dans l'état théologico-métaphysique,
malgré les immenses divagations qu'il
comporte, cette intime solidarité doit être à la fois plus
directe, plus complète, et plus irrésistible, dans l'état
positif, où, comme nous l'avons déjà rappelé, toutes les
intelligences spéculent sur un fond commun, soumis à
leur appréciation, mais soustrait à leur ascendant, et
procèdent, suivant une marche toujours homogène,
d'après un même point de départ, à des recherches

finalement identiques: leur inégalité effective, d'ailleurs
si irrationnellement exagérée par l'orgueil scientifique,
ne peut réellement affecter que l'époque du succès, qui,
une fois accompli en un seul cerveau, ne saurait plus
être convenablement observé chez tous les autres. Inversement
appliqué, cet important principe doit faire pareillement
sentir qu'une telle adhésion spontanée, graduellement
unanime, confirme autant la réalité des nouvelles
conceptions que leur opportunité, d'après la coïncidence
nécessaire que la philosophie relative démontre
entre ces deux conditions fondamentales; car deux appareils
aussi compliqués que le sont, à tant d'égards,
deux cerveaux humains, ne sauraient évidemment manifester
longtemps, dans leur allure originale, une marche
suffisamment conforme, sans qu'une telle coïncidence
ne doive constituer aussitôt une indication presque certaine
de la commune correspondance de leurs conceptions
simultanées au sujet extérieur de cette double contemplation;
comme nous le supposons habituellement, et
avec raison, envers des mécanismes infiniment plus simples.
D'une autre part, nulle intelligence partielle ne
saurait s'isoler assez de la masse pensante pour n'être pas
essentiellement entraînée par la convergence publique.
On le confirmerait au besoin d'après l'exemple exceptionnel
des réunions d'aliénés, qui, malgré leur discordance
caractéristique, exercent toujours une déplorable
influence sur l'état mental des plus éminens médecins
exposés à leur action journalière, en vertu de la seule
aptitude de toute énergique conviction, même erronée,
à troubler spontanément toute opinion contraire, quelque
bien fondée qu'elle puisse être. Aucun profond

penseur n'oubliera donc jamais que tous les hommes doivent
être regardés comme naturellement collaborateurs pour
découvrir la vérité autant que pour l'utiliser. Quelle que
soit la juste hardiesse du génie vraiment destiné à devancer
la commune sagesse, son isolement absolu serait
nécessairement aussi irrationnel qu'immoral. L'état
d'abstraction indispensable aux grands efforts intellectuels
expose à tant de graves aberrations, soit par négligence,
soit même par illusion, qu'aucun bon esprit
ne doit dédaigner ce précieux contrôle permanent de la
raison publique, si propre à consolider et à rectifier sa
marche particulière, toujours plus ou moins aventureuse,
jusqu'à ce qu'il ait suffisamment mérité cet assentiment
universel, objet final de ses travaux. Une fois
accomplie, cette convergence spéculative constitue, à
son tour, la première condition élémentaire de toute
véritable association, qui exige, par sa nature, l'indispensable
réunion permanente d'un suffisant concours
d'intérêts, non-seulement avec une convenable conformité
de sentimens, mais aussi, et avant tout, avec une
communauté essentielle d'opinions: sans ce triple fondement
indivisible, aucune société quelconque, depuis la
famille jusqu'à l'espèce, ne saurait être ni active, ni durable.
Les haines profondes toujours suscitées par de
graves dissidences intellectuelles, et qui, sous d'autres
formes, ne seraient pas moins prononcées dans l'état positif,
si ces divergences y pouvaient être aussi complètes,
indiquent assez que, malgré le peu d'énergie intrinsèque
que notre nature accorde directement aux impulsions
purement mentales, leur réaction nécessaire sur l'ensemble
de notre conduite, soit individuelle, soit

surtout collective, exige évidemment que la sociabilité humaine
repose d'abord sur leur universelle coïncidence.
Il serait sans doute superflu de faire ici spécialement
ressortir, à cet égard, la supériorité spontanée de la philosophie
positive, en un temps où de vaines prétentions
surannées ne sauraient empêcher la raison publique
de sentir profondément que, depuis plusieurs siècles,
l'ancienne philosophie, soit théologique, soit métaphysique,
loin de constituer encore la seule source d'harmonie
générale qui dût être primitivement possible quoique
extrêmement imparfaite, est réellement devenue,
chez l'élite de l'humanité, un principe très-actif d'intime
perturbation, à la fois personnelle, domestique et sociale.
Le cours graduel de l'évolution moderne a désormais
irrécusablement signalé dans l'esprit positif l'unique
base finale d'une vraie communion intellectuelle, susceptible
d'une consistance et d'une extension dont le
passé ne saurait fournir aucune juste mesure. Telle est
donc, tant pour l'espèce que pour l'individu, la destination
fondamentale de la méthode positive, envisagée
seulement quant à notre vie spéculative, comme principe
spontané de cohérence logique et d'harmonie unanime.

Sans quitter le point de vue abstrait, seul convenable
à ce Traité, nous avons fréquemment reconnu, dans ses
diverses parties successives, combien cette importante
appréciation est puissamment fortifiée par une suffisante
considération générale des besoins intellectuels directement
relatifs à la vie active, suivant la distinction ci-dessus
indiquée, quoiqu'il n'en puisse résulter aucun
motif essentiellement nouveau. C'est surtout comme
base nécessaire de toute action rationnelle que la science

réelle a été jusqu'ici universellement goûtée; et cette
attribution permanente conservera toujours une valeur
vraiment fondamentale, d'après l'indispensable stimulation
qui en résulte spontanément, soit pour neutraliser
à chaque instant l'inertie native de notre intelligence,
soit pour imprimer à ses efforts une direction mieux
déterminée. Toutes les parties de la philosophie naturelle
nous ont montré, avec une pleine évidence, que le premier
essor de la positivité rationnelle a été partout provoqué
par les exigences de l'application, beaucoup
plus impérieuses et plus précises que celles de la pure
spéculation. Néanmoins il demeure incontestable que,
si cet essor n'eût pas été, à un certain degré, spontané,
d'après les seules tendances mentales, il n'aurait jamais
pu s'accomplir, puisque l'heureuse aptitude pratique
des théories positives ne saurait devenir sensible qu'en
résultat d'une suffisante culture, avant laquelle les chimères
théologico-métaphysiques ont dû longtemps
sembler bien plus propres à la satisfaction des plus ardens
désirs correspondans à l'enfance de l'humanité.
Mais, malgré cette indispensable appréciation, sans
laquelle on exagérerait vicieusement l'influence spéculative
des besoins actifs, comme on y est aujourd'hui
trop disposé, il est certain qu'aussitôt qu'une telle
relation a pu s'établir en quelques cas importants, elle
a exercé une influence capitale et toujours croissante
sur le développement du véritable esprit philosophique,
en faisant spontanément ressortir, mieux que par aucune
autre comparaison, l'inanité radicale du régime des
volontés ou des entités, finalement reconnu impuissant
à diriger l'action réelle de l'homme sur la nature.

Quoique un sentiment imparfait de cette grande destination
tende quelquefois à trop restreindre les hautes
spéculations scientifiques, sa juste notion devient cependant
aussi favorable à la pleine rationnalité de nos
conceptions qu'à leur entière positivité, quand on a
suffisamment compris l'intime connexité qui lie les
moindres problèmes pratiques aux plus éminentes recherches
théoriques; comme le témoignent, par exemple,
depuis si longtemps, tous les arts relatifs à l'astronomie.
La prévision systématique, qui constitue, à
tous égards, le principal caractère de la science réelle,
acquiert surtout ainsi une valeur fondamentale, en tant
que base nécessaire de toute action rationnelle: rien ne
saurait mieux montrer que les efforts spéculatifs restent
essentiellement stériles tant que ce but décisif n'a pu
être atteint. Suivant nos explications précédentes, l'intelligence
humaine éprouve sans doute, indépendamment
de toute application active, et par une pure
impulsion mentale, le besoin direct de connaître les
phénomènes et de les lier: mais cette double tendance
est assurément trop peu prononcée, sauf chez quelques
organismes exceptionnels, pour faire universellement
prévaloir un sévère régime philosophique, qui choque,
à beaucoup d'égards, les inclinations initiales de l'humanité;
ou, du moins, son avénement spontané eût été
extrêmement retardé, si les exigences pratiques ne l'avaient
nécessairement très-accéléré. Une insuffisante
analyse des effets généraux de l'étonnement ferait d'abord
attribuer une bien plus grande intensité à ces besoins
spéculatifs; car rien n'égale peut-être, chez l'homme
normal, la profonde perturbation subitement déterminée

quelquefois, dans l'appareil cérébral, et ensuite
dans tout le reste de l'économie, par la seule apparence
d'une grave et brusque infraction à l'ordre accoutumé
des divers phénomènes naturels: mais une plus complète
appréciation montre alors que le principal trouble
est dû aux inquiétudes pratiques, directes ou indirectes,
que suggère naturellement une telle pensée, en détruisant
les règles constantes qui servaient de base à notre
conduite effective; on a souvent occasion de reconnaître
que le renversement des lois extérieures exciterait à
peine, au contraire, une légère attention, s'il n'affectait
que des événements étrangers à notre existence, quoiqu'il
pût être, en lui-même, infiniment plus prononcé.
Sans insister davantage sur une explication aussi peu
contestable, il faut surtout remarquer ici, à ce sujet,
l'extension capitale que la création de la sociologie,
complétant enfin le système de la philosophie naturelle,
vient aujourd'hui procurer spontanément à cette relation
fondamentale entre la spéculation et l'action, qui désormais
embrassera directement tous les cas possibles.
Quoique très-imparfaitement constituée jusqu'ici, par
suite même du défaut d'ensemble propre à l'évolution
moderne, la subordination rationnelle de l'art à la
science a cependant reçu un commencement d'organisation,
suivant l'ordre naturel de cette progression commune,
d'abord quant aux arts mathématiques, soit
géométriques, soit mécaniques, ensuite envers les arts
physico-chimiques, et puis, de nos jours, relativement
aux arts biologiques, soit hygiéniques, soit thérapeutiques.
Mais il restait à l'étendre aussi à l'art le plus
difficile et le plus important, l'art politique proprement

dit, dont le dédaigneux isolement de toute théorie
quelconque ne peut tenir essentiellement, comme dans
les autres cas antérieurs, qu'à l'inanité radicale des
seules théories qui y aient encore été appliquées, et
cessera nécessairement, au moins autant qu'ailleurs,
quand la raison publique aura suffisamment senti que
les phénomènes correspondans sont déjà ramenés aussi
à de véritables lois naturelles, susceptibles de fournir
habituellement d'heureuses indications pratiques. Dès
lors complétée enfin, et, par suite, convenablement
systématisée, la relation générale de la science à l'art
deviendra de plus en plus une source directe et féconde de
précieuse stimulation philosophique, également propre à
accroître nos connaissances réelles et à perfectionner leur
caractère, soit quant à la positivité ou à la rationnalité.

Cette destination fondamentale, à la fois spéculative
et active, de la philosophie positive achève de faire
apprécier sa véritable nature, en déterminant mieux la
direction de ses efforts, et même le genre ou le degré
de précision convenable à ses diverses recherches, suivant
les vraies exigences de chaque cas spécial. Dans l'évolution
préliminaire de l'humanité, où rien ne pouvait
fournir de telles indications générales, l'esprit positif
n'aurait pu acquérir un essor suffisant s'il ne s'était
indistinctement appliqué à tout ce qui lui devenait
accessible: mais cet aveugle instinct ne saurait indéfiniment
prévaloir; la virilité de la raison humaine le remplacera
bientôt par une sage discipline philosophique,
fondée sur une juste notion de l'ensemble de notre condition,
et facilement acceptée du véritable génie scientifique,
sous l'utile impulsion continue de la sagesse

vulgaire, toujours tendant à prévenir toute vaine déperdition
de nos forces intellectuelles. Sous une judicieuse
organisation des travaux théoriques, les hautes capacités,
dès lors indifféremment qualifiées de scientifiques
ou de philosophiques, seront constamment disponibles,
d'après une éducation vraiment rationnelle, pour transporter
aisément leurs efforts aux sujets qui réclameront,
à chaque époque, la principale attention, au lieu de se
consumer en recherches profondément puériles, par
suite d'une spécialisation empirique, comme on le voit
si souvent aujourd'hui, surtout chez les géomètres, encore
moins aptes que tous nos autres savans à un heureux
déplacement d'activité. Le plus vaste champ étant toujours
ouvert, dans l'ensemble de la philosophie, à des
recherches nécessairement importantes, les tentatives
incohérentes ou stériles pourront être sévèrement condamnées,
sans qu'aucune intelligence soit exposée à manquer
d'une suffisante alimentation. Cette appréciation
philosophique doit, en outre, limiter essentiellement,
en chaque genre, soit pour les observations, ou pour les
déductions, le degré convenable de précision habituelle,
au delà duquel l'exploration scientifique dégénère inévitablement,
par une trop minutieuse analyse, en une
curiosité toujours vaine, et quelquefois même gravement
perturbatrice. Il faut reconnaître, en effet, suivant
l'esprit relatif de la saine philosophie, que les lois naturelles,
véritable objet de nos recherches, ne sauraient
demeurer rigoureusement compatibles, en aucun cas,
avec une investigation trop détaillée; il serait, par
exemple, impossible de maintenir, en thermologie,
aucune règle fixe, si on y explorait communément les

phénomènes avec ces thermomètres métalliques auxquels
les physiciens ont eu le bon sens de renoncer tacitement,
et dont la susceptibilité exagérée dévoilait d'immenses
et perpétuelles oscillations dans des mouvemens de température
que nous supposons, et avec raison, continus.
Quand même la prétendue psychologie moderne ne devrait
pas être déjà radicalement condamnée, ainsi que je
l'ai pleinement démontré, soit par sa vicieuse institution
du sujet, soit par l'évidente absurdité de son mode
principal d'exploration, on voit ainsi combien elle serait
nécessairement vaine, en tant que directement destinée à
poursuivre, envers les phénomènes les plus compliqués,
un genre d'analyse élémentaire dont l'équivalent a été
sagement écarté des études les plus simples, comme
chimérique et perturbateur. La relation fondamentale
de la spéculation à l'action est surtout très-propre à déterminer
convenablement cette limite essentielle de précision
dans chaque genre de recherches; car les cas les
plus décisifs indiquent clairement, à cet égard, surtout
en astronomie, que nos saines théories ne sauraient
vraiment dépasser avec succès l'exactitude réclamée par
les besoins pratiques. Quoique de tels principes généraux
ne puissent plus être directement contestés aujourd'hui,
l'anarchie scientifique actuelle témoigne journellement
combien une sage discipline philosophique
devient désormais indispensable, à ce sujet, afin de
prévenir l'active désorganisation dont le système des
connaissances positives est maintenant menacé, sous
l'irrationnel essor d'une puérile curiosité, stimulée par
une avide ambition. D'éclatans exemples ont déjà montré
qu'on peut obtenir aujourd'hui, en philosophie

naturelle, d'éphémères triomphes, aussi faciles que
désastreux, en se bornant à détruire, d'après une investigation
trop minutieuse, les lois précédemment établies,
sans aucune substitution quelconque de nouvelles
règles; en sorte qu'une aveugle appréciation académique
entraîne à récompenser expressément une conduite que
tout véritable régime spéculatif frapperait nécessairement
d'une sévère réprobation. Cette déplorable tendance,
désormais évidemment croissante, doit faire
sentir combien il devient urgent, dans l'intérêt permanent
des vrais progrès théoriques, soit généraux, soit
même spéciaux, de faire convenablement cesser l'absolu
philosophique et la dispersion scientifique, double condition
naturelle de cette activité dissolvante. Quand
les spéculations positives seront judicieusement rapportées
à l'ensemble de leur destination, une sage
pondération journalière contiendra l'essor déréglé des
travaux particuliers, de manière à concilier, autant que
possible, par répression ou par concession, suivant les
exigences propres à chaque cas, les deux besoins, quelquefois
opposés, mais toujours également légitimes, de
la coordination totale et de l'amélioration partielle.

En considérant sous un dernier aspect l'influence fondamentale
d'une telle destination, suivant l'esprit de
la philosophie relative, nous avons partout reconnu
qu'elle détermine spontanément le genre de liberté resté
facultatif pour notre intelligence, et dont nous devons
savoir user, sans aucun vain scrupule, afin de satisfaire,
entre les limites convenables, nos justes inclinations
mentales, toujours dirigées, avec une prédilection instinctive,
vers la simplicité, la continuité et la généralité

des conceptions, tout en respectant constamment la
réalité des lois extérieures, en tant qu'elle nous est
accessible. Cette importante appréciation, encore trop
méconnue, même chez les meilleurs esprits, n'a donc
plus besoin que d'être ici directement systématisée.
Quoique, de toutes les créations de l'homme, les œuvres
scientifiques soient nécessairement celles où ses propres
convenances peuvent être le moins consultées, parce que
nos travaux s'y rapportent directement à une réalité extérieure,
essentiellement indépendante de nous, il faut
pourtant reconnaître que nos inclinations peuvent les
modifier légitimement, à un moindre degré, mais au
même titre, que dans les œuvres d'art, soit technique,
soit esthétique, afin de les mieux adapter à leur destination
fondamentale, toujours finalement relative à
l'humanité. À cet effet, il faut distinguer, en chaque genre
d'études, deux cas essentiels, selon qu'il s'agit de recherches
ou indéfiniment inaccessibles, quoique de
nature positive, ou seulement prématurées, et sur lesquelles
cependant, pour mieux fixer nos spéculations,
notre intelligence, répugnant à une trop grande indétermination,
a besoin de formuler une opinion actuelle. Il
est clair, en principe, que, dans l'un et l'autre cas, il est
pleinement légitime, quand on n'aspire plus à l'absolu,
de former les suppositions les plus propres à faciliter
notre marche mentale, sous la double condition permanente
de ne choquer aucune notion antérieure, et d'être
toujours disposé à modifier ces artifices aussitôt que l'observation
viendrait à l'exiger. En considérant d'abord le
premier cas, il faut reconnaître qu'après avoir sévèrement
écarté tous les vains problèmes théologico-métaphysiques

relatifs à la chimérique détermination des causes proprement
dites, soit premières, soit finales, chacune de
nos sciences réelles, judicieusement réduite à la seule
recherche des lois effectives, renferme encore d'importantes
questions naturelles, que l'esprit humain ne saurait
certainement résoudre jamais, et qui méritent cependant
d'être qualifiées de positives, parce qu'on peut concevoir
qu'elles deviendraient accessibles à une intelligence
mieux organisée, apte à une exploration plus complète
ou à de plus puissantes déductions. Une juste appréciation,
souvent très-délicate, du vrai génie de chaque
science doit seule alors présider au choix des artifices
correspondans, afin que l'usage d'une telle liberté spéculative
seconde l'essor des connaissances effectives, au lieu
de l'entraver. On peut, à cet égard, indiquer, comme
modèle, l'hypothèse, spontanément adoptée en physique,
sur la constitution moléculaire des corps, pourvu
toutefois qu'on ne lui attribue jamais une vicieuse réalité,
et qu'on s'abstienne de l'étendre à des sujets qui la
repoussent, par exemple aux études biologiques, double
condition trop rarement remplie aujourd'hui. Je dois
citer encore, à ce sujet, à titre de premier résultat d'une
application systématique d'un tel principe philosophique,
l'artifice fondamental du dualisme, que j'ai proposé,
en chimie, pour y faciliter essentiellement toutes
les hautes spéculations. Quant au second cas, c'est-à-dire
envers les recherches qui ne sont que prématurées,
il rentre évidemment dans la théorie générale des hypothèses
proprement dites, que j'ai déduite, au vingt-huitième
chapitre, de la même philosophie relative, par
une opération, à la fois historique et dogmatique,

souvent confirmée depuis. En conservant toujours le degré
de précision compatible avec la nature des recherches
correspondantes, on ne saurait douter que l'institution
de l'hypothèse la plus simple qui puisse satisfaire à l'ensemble
des observations actuelles ne soit, pour notre
intelligence, non-seulement un droit très-légitime, mais
même un véritable devoir, impérieusement prescrit par
la destination fondamentale de nos efforts spéculatifs.
L'évolution scientifique est, à la vérité, plus rapprochée
d'une situation vraiment normale sous ce rapport que
sous le précédent: mais on peut assurer que, à l'un et à
l'autre titre, la vaine prépondérance de l'absolu métaphysique,
et le sentiment trop imparfait de la méthode
positive par suite du régime dispersif, ont empêché
jusqu'ici de réaliser les principaux résultats que comporte
cette précieuse faculté pour améliorer radicalement, en
tous genres, la culture permanente des vraies connaissances
humaines. Ainsi, le point de vue le plus philosophique
conduit finalement, à ce sujet, à concevoir l'étude des
lois naturelles comme destinée à nous représenter le
monde extérieur, en satisfaisant aux inclinations essentielles
de notre intelligence, autant que le comporte le
degré d'exactitude commandé, à cet égard, par l'ensemble
de nos besoins pratiques. Nos lois statiques
correspondent à cette prédilection instinctive pour
l'ordre et l'harmonie, dont l'esprit humain est tellement
animé que, si elle n'était pas sagement contenue, elle
entraînerait souvent aux plus vicieux rapprochemens;
nos lois dynamiques s'accordent avec notre tendance
irrésistible à croire constamment, même d'après trois
observations seulement, à la perpétuité des retours déjà

constatés, suivant une impulsion spontanée que nous
devons aussi réprimer fréquemment pour maintenir l'indispensable
réalité de nos conceptions.

Ayant désormais suffisamment examiné la nature et
la destination de la méthode positive, il ne nous reste
plus, afin d'en compléter l'appréciation systématique,
qu'à considérer maintenant son institution fondamentale
et son développement graduel.

D'après l'unité nécessaire de notre intelligence, et
l'identité continue de sa marche générale dans tous les
sujets quelconques qui lui sont réellement accessibles,
on ne saurait douter que la philosophie positive ne doive
finalement embrasser, beaucoup plus complétement qu'il
n'a pu l'être encore, l'ensemble total de notre activité
mentale, en comprenant un jour, non-seulement toute
la science humaine, mais aussi tout l'art humain, soit
esthétique, soit technique, comme je l'indiquerai plus
explicitement au soixantième chapitre. Néanmoins,
quoique, suivant la juste recommandation de Bacon,
cette entière coordination finale ne doive être jamais
oubliée, il faut, avant tout, reconnaître que l'institution
systématique de la méthode fondamentale exige aujourd'hui
la consécration dogmatique de la double division
préalable qui a dû toujours présider jusqu'ici à son développement
spontané, d'abord entre la spéculation et
l'action, ensuite entre la contemplation scientifique et la
contemplation esthétique: nous avons vu ces deux séparations
successives remonter historiquement jusqu'à l'époque
polythéique, qui a ébauché la première pendant
la phase théocratique, et la seconde sous le régime grec,
l'une et l'autre ayant été depuis continuellement développée,

malgré l'importance croissante des relations mutuelles.

Sous le premier aspect, chacune des six parties essentielles
de ce Traité nous a pleinement représenté l'indépendance
de la théorie envers la pratique comme la
condition primordiale de l'évolution mentale relativement
à tous les ordres de conceptions élémentaires, qui
n'eussent pu surgir aucunement si le point de vue théorique
était resté adhérent au point de vue pratique.
Mais, en outre, nous avons également constaté que,
quelle que doive être un jour l'heureuse organisation
de leurs vraies relations, elle ne doit jamais altérer leur
spontanéité respective, de plus en plus indispensable à
leur commun développement, nécessairement incompatible
avec toute oppressive subordination de l'un à
l'autre. L'esprit théorique ne peut s'élever habituellement
à la généralité de vues qui constitue sa principale
valeur, à la fois intellectuelle et sociale, qu'en se plaçant
dans un état continu d'abstraction analytique, qui saisit
ce que les divers cas effectifs ont de semblable en écartant
leurs diversités caractéristiques, et qui, par cela
même, est toujours plus ou moins opposé à la réalité
proprement dite. Au contraire, l'esprit pratique, en
vertu de sa spécialité nécessaire, est, en chaque cas, le
seul réel et complet, mais aussi le moins propre à l'extension
des rapports. Si l'on a justement remarqué que
l'entière domination du second tendrait à étouffer directement
une progression intellectuelle déjà trop peu
énergique dans notre imparfaite économie, il faudrait
également sentir que l'ascendant universel du premier ne
serait pas, au fond, moins funeste à leur destination

commune, en empêchant de conduire aucune opération
active jusqu'à une suffisante consommation. Quoique
l'orgueil scientifique ou philosophique ait souvent rêvé
l'entière systématisation des travaux pratiques en s'affranchissant
de toute culture directe et spontanée, il est
évident qu'un tel projet repose sur la plus absurde exagération
de la vraie portée de nos moyens théoriques,
dont la puissance apparente suppose toujours qu'on a
préalablement réduit les questions à un état abstrait trop
éloigné de l'état concret pour suffire jamais aux justes
exigences de la pratique; comme le témoigne surtout,
dans les cas même les plus favorables, l'impuissance
journalière des théories mathématiques envers les moindres
travaux techniques. Les habitudes mentales contractées
sous le régime de l'absolu théologico-métaphysique
inspirent encore certainement, à la plupart des
penseurs actuels, une opinion très-vicieuse de la puissance
et de la destination des considérations à priori,
qui, sagement instituées et judicieusement employées,
comportent, sans doute, une heureuse efficacité finale,
d'après les indications indispensables par lesquelles l'étude
de la nature doit éclairer notre action rationnelle,
mais sous la condition nécessaire que l'esprit pratique
ne cessera jamais de présider à l'ensemble, souvent très-complexe,
de chaque opération concrète, en comprenant
seulement les données scientifiques parmi les élémens
préalables de ses combinaisons spéciales. Toute
subordination de la pratique envers la théorie qui dépasserait
habituellement une telle mesure exposerait
bientôt à de graves et universelles perturbations. Au
reste, nous avons heureusement reconnu que la nature

de la civilisation moderne tend spontanément à contenir,
à cet égard, les grands conflits mutuels, en développant
de plus en plus une telle division; ce qui d'ailleurs est
bien loin d'indiquer l'inutilité d'une coordination systématique,
et en montre seulement l'avénement naturel.
La fondation de la sociologie vient aujourd'hui compléter,
à ce sujet, l'ensemble des garanties antérieures,
en constituant enfin convenablement une semblable décomposition
dans le cas le plus fondamental, où elle
n'avait pu jusqu'ici donner lieu qu'à une ébauche insuffisante
et précaire, sous l'impulsion imparfaite et
prématurée du catholicisme. On doit donc regarder la
prépondérance philosophique de l'esprit sociologique
comme l'influence la plus propre à consolider rationnellement
cette condition primordiale, toujours indispensable
à l'institution systématique de la méthode positive,
et que l'organisme positif mettra sans cesse en pleine
évidence, puisqu'elle y deviendra, d'après le dernier
chapitre, la première base de son principal caractère politique.

Quoique la division entre les deux sortes de contemplations,
scientifique et esthétique, soit, au fond,
moins prononcée que celle entre la spéculation et l'action,
elle est cependant beaucoup moins contestée, à
raison de sa nature bien plus purement intellectuelle et
presque entièrement affranchie des inspirations passionnées
dont l'énergique impulsion aggrave le plus les rivalités
précédentes. Aux temps même où l'imagination
dominait en philosophie, l'esprit poétique, sans altérer
aucunement son heureuse et indispensable spontanéité,
a constamment reconnu sa subordination nécessaire

envers l'esprit philosophique proprement dit, d'après la
relation fondamentale qui rattache, même instinctivement,
en tous genres, le sentiment du beau à la connaissance
du vrai, et qui, par suite, assujettit toujours
l'idéalité esthétique à l'ensemble des conditions essentielles
généralement admises, à chaque époque, pour la
réalité scientifique. Lorsqu'une éducation vraiment rationnelle,
à beaucoup d'égards commune, aura rendu
les deux sortes de capacités également dignes de participer,
suivant une juste harmonie, au gouvernement
spirituel de l'humanité, conformément aux indications
du chapitre précédent, leur combinaison deviendra
sans doute beaucoup plus intime, surtout dans l'existence
pratique, qu'elle n'a jamais pu l'être jusqu'ici
depuis leur séparation primitive du tronc théocratique.
En retour de l'indispensable fondement universel que le
génie scientifique doit fournir au génie esthétique, celui-ci,
outre son heureuse aptitude exclusive à instituer à la
fois la plus précieuse diversion mentale et la plus douce
stimulation morale, devra même réagir sur l'autre, par
une influence plus directe et plus intime, à peine soupçonnée
aujourd'hui, afin de perfectionner, à divers égards,
secondaires mais intéressans, son propre caractère philosophique.
Quand l'esprit relatif de la vraie philosophie
moderne aura convenablement prévalu, tous les penseurs
comprendront, ce que le règne de l'absolu empêche
maintenant de sentir, que les convenances purement
esthétiques doivent avoir une certaine part légitime dans
l'usage continu du genre de liberté resté facultatif pour
notre intelligence par la nature essentielle des véritables
recherches scientifiques. Avant tout, sans doute, comme

je l'ai ci-dessus expliqué, une telle liberté doit être
employée de manière à faciliter le plus possible la marche
ultérieure de nos conceptions réelles, en satisfaisant
convenablement à nos plus éminentes inclinations mentales.
Mais cette condition primordiale laissera partout
subsister encore une notable indétermination, dont il
conviendra de gratifier directement nos besoins d'idéalité,
en embellissant nos pensées scientifiques, sans nuire aucunement
à leur réalité essentielle. Cette intime réaction
modérée de l'esprit esthétique sur l'esprit scientifique
pourra même, outre une heureuse satisfaction immédiate,
ou, si l'on veut, en vertu d'une telle satisfaction, faciliter
beaucoup l'évolution générale de la positivité rationnelle.
Toutefois cette connexité élémentaire, quelle
qu'en puisse être l'importance ultérieure, ne fera certainement
jamais disparaître la différence fondamentale
qui existe nécessairement entre des tendances aussi diverses,
dont la plus abstraite et la plus générale devra
toujours mentalement prévaloir, dans l'intérêt commun
de leur destination finale, comme l'ensemble de notre
élaboration sociologique l'a pleinement démontré, surtout
en appréciant directement, au chapitre précédent,
la vraie nature générale de la hiérarchie positive.

À ces deux séparations successives, de la spéculation
d'avec l'action, et de la réalité d'avec l'idéalité, que
leur spontanéité nécessaire a dû faire en tout temps plus
ou moins sentir, il faut enfin ajouter une troisième décomposition
préalable, d'institution essentiellement moderne,
et qui, beaucoup moins évidente, est cependant
tout aussi indispensable à la véritable constitution systématique
de la méthode positive. Il s'agit de la division

vraiment capitale que j'ai établie, dès le début de ce
Traité, entre la science abstraite et la science concrète,
et qui depuis nous a constamment fourni une source féconde
de lumineuses indications philosophiques, surtout
en ce qui concerne la saine physique sociale. Le grand
Bacon a, le premier, senti, quoique très-confusément,
mais avec toute la généralité convenable, que ce qu'il a
justement nommé la philosophie première, en tant que
destinée à former la base primordiale de tout le système
intellectuel, ne pouvait résulter que d'une étude, essentiellement
abstraite et analytique, des divers phénomènes
élémentaires dont la combinaison variée constitue l'existence
effective des différens êtres naturels, afin de saisir
les lois fondamentales propres à chaque ordre essentiel
d'événemens, directement considéré en lui-même, sous
un aspect général, isolément des êtres qui en fournissent
la manifestation indispensable. Sans qu'une telle division
ait jamais été jusqu'ici suffisamment appréciée, ni
même comprise, elle a néanmoins implicitement présidé,
au milieu de graves fluctuations, à l'évolution scientifique
des deux derniers siècles, suivant le privilége naturel
de toute institution réelle, c'est-à-dire d'après
l'impossibilité de procéder autrement. Car nous avons
partout reconnu, d'abord en principe, puis en fait, que
la science concrète, ou l'histoire naturelle proprement
dite, ne pouvait, en aucun genre, être rationnellement
abordée, tant que la science abstraite n'avait pas été suffisamment
ébauchée envers tous les ordres successifs de
phénomènes élémentaires, dont chaque élaboration concrète
exige, par sa nature, l'entière combinaison permanente.
Or, cette condition n'a été réellement accomplie

que de nos jours, et, j'ose le dire, seulement dans
ce Traité, où se trouve constituée pour la première fois
la dernière et la plus importante de ces sciences fondamentales:
en sorte qu'il faut peu s'étonner si les grandes
spéculations scientifiques développées depuis Bacon ont
été essentiellement abstraites, d'après l'impuissance nécessaire
des spéculations concrètes quelquefois entreprises
dans cet intervalle. Ainsi, cette observance forcée
et empirique du précepte baconien ne rendait nullement
superflue la démonstration rationnelle que j'ai dû
en établir d'après cette expérience décisive, qui permettait
d'apprécier toute la portée de l'heureux aperçu
dû à cet éminent philosophe. Quoique la création de la
sociologie, complétant et systématisant la philosophie
première, doive bientôt permettre de traiter convenablement
les questions concrètes, comme je l'indiquerai
directement au soixantième chapitre, il importe beaucoup
de sentir que l'institution fondamentale de la méthode
positive ne doit jamais cesser de reposer sur une
telle séparation, sans laquelle les deux autres ci-dessus
appréciées resteraient nécessairement insuffisantes. Cette
indispensable division constitue, en réalité, le plus puissant
et le plus délicat de tous les artifices généraux
qu'exige, par sa nature, l'élaboration spéculative du système
positif. Une judicieuse abstraction graduelle a seule
permis et peut seule maintenir l'essor continu du véritable
esprit philosophique, en écartant d'abord les exigences
pratiques, ensuite les impressions esthétiques,
et enfin les conditions concrètes, pour organiser peu à
peu le point de vue le plus simple, le plus général et le
plus élevé, au delà duquel on ne saurait réduire davantage

l'appréciation rationnelle sans tomber aussitôt dans
une vaine ontologie. Si le troisième degré d'abstraction,
essentiellement fondé sur les mêmes motifs logiques que
les deux précédens, n'était pas venu en compléter, en
temps opportun, l'heureuse efficacité, on peut assurer
que la philosophie positive serait encore demeurée impossible.
Envers les plus simples phénomènes, et même
en astronomie, nous avons pleinement reconnu qu'aucune
loi vraiment générale ne pouvait être établie, tant
que les corps restaient considérés dans l'ensemble de leur
existence concrète, dont il fallait, avant tout, détacher,
par une judicieuse analyse, le principal phénomène,
pour l'assujettir isolément à une lumineuse appréciation
abstraite, susceptible de réagir ultérieurement avec succès
sur l'étude même des réalités les plus complexes,
comme l'esprit mathématique en avait spontanément
fourni le premier exemple, dès l'évolution grecque, à
l'égard des spéculations purement géométriques. Mais
c'est surtout aux saines théories sociologiques, en vertu
de leur complication transcendante, que ce grand précepte
logique devait être éminemment applicable: il y
constituait aujourd'hui la principale condition de l'établissement
d'une véritable rationnalité, qu'aurait indéfiniment
empêché une dangereuse érudition, si je n'avais
osé, suivant une marche déjà pleinement éprouvée, écarter
toute perturbation concrète, afin de saisir, dans sa
plus grande simplicité réelle, la règle naturelle du mouvement
fondamental, laissant à dessein aux travaux ultérieurs
le soin d'y ramener convenablement les anomalies
apparentes, qui, si l'opération normale n'a pas avorté,
ne sauraient manquer d'y rentrer suffisamment, ainsi

qu'en astronomie. Or, les mêmes motifs essentiels qui ont
déterminé d'abord une telle institution logique doivent
en prescrire ensuite le maintien continu, comme envers
les deux divisions antérieures, dont celle-ci n'est, à vrai
dire, que l'indispensable complément: car, sans cet artifice
permanent, la confusion des vues et l'incohérence
des spéculations, que l'évolution moderne a eu tant de
peine à écarter ainsi dans les diverses branches de la philosophie
naturelle, ne tarderaient pas à redevenir partout
imminentes, sous l'aveugle ascendant de l'esprit de détail.
Si le point de vue théorique se trouve par là plus éloigné,
en effet, du point de vue pratique, cette inévitable compensation
d'une généralité supérieure constitue seulement
une puissante considération nouvelle qui doit faire
mieux ressortir la haute nécessité de la décomposition
fondamentale, à la fois politique et philosophique, tant
recommandée, au chapitre précédent, comme la base universelle
de la véritable réorganisation moderne.

Tels sont les trois degrés généraux d'abstraction successive
dont l'intime combinaison finale détermine l'institution
graduelle, d'abord spontanée, puis systématique,
de la méthode positive, conformément à l'ensemble
de sa nature et de sa destination. Quant au développement
effectif des principaux procédés qui lui sont
propres, il n'est aucunement susceptible d'être étudié
avec fruit séparément des études essentielles où ils ont
pris naissance, et qui peuvent seules en manifester suffisamment
le vrai caractère, comme nous l'ont si souvent
démontré les diverses parties de ce Traité. Cette méthode
fondamentale ne résultant, à vrai dire, suivant nos explications
antérieures, que d'une heureuse extension

philosophique de la sagesse vulgaire aux diverses spéculations
abstraites, il est clair que ses premiers fondemens,
coïncidant de toute nécessité avec ceux du simple
bon sens, ne sauraient comporter réellement aucune
utile explication dogmatique. Il n'y a vraiment lieu
d'expliquer, à cet égard, que la manière de surmonter
les différentes difficultés spéciales qui empêchent d'abord
d'étendre ainsi la raison commune de l'humanité à des
recherches qu'elle n'avait jamais osé poursuivre aussi
loin: or cette appréciation successive serait assurément
insignifiante et même inintelligible, si on l'isolait entièrement
des cas scientifiques correspondans. Cette vicieuse
abstraction logique ne saurait conduire, même dans
l'hypothèse la plus favorable, comme une expérience
trop prolongée l'a pleinement confirmé, qu'à la vaine
reproduction d'adages incontestables, mais stériles ou
puérils, qui ne peuvent jamais dépasser essentiellement
les indications spontanées qu'un suffisant exercice développe
ordinairement chez tous les bons esprits, indépendamment
de toute culture systématique. En appréciant
d'une manière approfondie les grandes règles logiques
de Descartes, ou les préceptes, équivalens quoique moins
précis, de Bacon, ainsi que les aphorismes plus spéciaux
formulés ensuite par Pascal et enfin par Newton, il est
aisé d'y reconnaître la simple consécration dogmatique
des maximes émanées de la sagesse vulgaire, et déjà naturellement
étendues aux spéculations abstraites dans
les études géométriques. Leur efficacité historique, pleinement
conforme à la principale intention de ces éminens
penseurs, a surtout consisté, soit à mieux caractériser
la profonde inanité des anciennes formalités logiques,

toujours relatives à une tout autre manière de philosopher,
soit à représenter directement la nouvelle méthode
philosophique comme une heureuse extension de
la raison commune, ainsi érigée en arbitre final de tous
les cas douteux. À titre de règles de conduite, elles sont
nécessairement impuissantes à diriger, en général, nos
efforts intellectuels, abstraction faite des études positives
qui spécifient leur application réelle, et qui seules
même peuvent manifester suffisamment leur véritable
esprit; isolées de cette indispensable explication, elles
ne pourraient, en elles-mêmes, préserver aucunement
des plus graves aberrations. Si l'on a justement remarqué
quelquefois la plus scrupuleuse observance des préceptes
poétiques dans les plus vicieuses compositions, on
pourrait sans doute étendre encore davantage une semblable
observation aux opérations logiques. Il est évident,
en principe, qu'aucun art proprement dit, pas plus l'art
de penser que celui d'écrire, de parler, de marcher,
de lire, etc., n'est susceptible d'un enseignement vraiment
dogmatique; il ne peut jamais être appris qu'en
résultat spontané d'un judicieux exercice suffisamment
prolongé. L'art de raisonner est certainement moins que
tout autre à l'abri d'une telle prescription, puisque, en
vertu de son universalité caractéristique, sa propre systématisation
directe ne pourrait reposer sur aucune base
antérieure: en sorte que, par exemple, rien ne saurait
être plus irrationnel que la moderne institution française,
si étrangement qualifiée de normale par un naïf
orgueil métaphysique, où l'on se propose directement
d'enseigner dogmatiquement l'art même de l'enseignement,
sans être nullement choqué du cercle profondément

vicieux qui résulte aussitôt d'une pareille prétention.
Toutes les aberrations de ce genre constituent, en
réalité, autant de vestiges inaperçus de l'antique régime
philosophique, fondé sur la recherche absolue des
premiers principes, et dont le ténébreux ascendant
s'exerce encore, à tant d'égards, faute d'une vraie réorganisation
mentale, sur les esprits même qui s'en croient
aujourd'hui le plus affranchis. Si, comme je l'ai ci-dessus
remarqué, l'élaboration dogmatique des notions les
plus élémentaires est partout déplacée, puisque leur
essor doit nécessairement émaner toujours d'une évolution
spontanée, essentiellement commune à tous les
hommes sensés, cette maxime fondamentale, déjà unanimement
admise, sous une forme plus ou moins explicite,
envers les moindres sujets de nos spéculations
réelles, doit sans doute, à bien plus forte raison, s'étendre
aussi aux études logiques proprement dites, à l'égard
desquelles cette vicieuse systématisation doit être
nécessairement encore plus vaine et plus stérile.

D'après ces motifs évidens, le point de vue logique et
le point de vue scientifique doivent donc être finalement
considérés comme deux aspects corrélatifs et indivisibles
sous lesquels il faut constamment envisager chacune de
nos théories positives, sans que l'un soit, en réalité, plus
susceptible que l'autre d'une appréciation abstraite et
générale, indépendante de toute manifestation déterminée.
Cette condition nécessaire du véritable esprit philosophique
a été spontanément observée dans les diverses
parties de ce Traité, où l'éducation logique a toujours
coexisté avec l'éducation scientifique, leur enchaînement
continu étant tel d'ailleurs que les résultats

scientifiques d'une science se transforment souvent en moyens
logiques pour une autre, surtout postérieure; ce qui
rend manifeste l'impossibilité réelle de toute semblable
séparation. Après avoir ainsi apprécié la composition générale
de la méthode positive par la seule voie qui pût
en procurer une connaissance réelle, il ne nous reste plus
ici, envers un tel développement, qu'à caractériser directement
la coordination systématique des principales
phases successives qu'il nous a naturellement présentées.
Il faut, comme on sait, distinguer, à cet effet, entre le
degré initial ou mathématique et le degré final ou sociologique,
trois phases intermédiaires: d'une part le degré
astronomique complétant le premier, d'une autre part
le degré biologique préparant le dernier, et enfin, au
milieu précis de la grande évolution logique, le degré
physico-chimique, constituant l'indispensable transition
du régime mental le plus convenable aux études inorganiques
à celui qui doit prévaloir dans l'ensemble des
spéculations organiques. Telles sont les cinq phases consécutives
naturellement propres à l'essor graduel de la
positivité rationnelle, et dont il ne s'agit plus maintenant
que d'apprécier systématiquement, d'après notre
élaboration totale, la destination respective et la succession
nécessaire.

Les graves aberrations philosophiques dont l'esprit
mathématique est devenu la source croissante, par suite
d'une irrationnelle exagération, ne sauraient jamais altérer
sa propriété fondamentale de constituer nécessairement,
pour l'individu comme pour l'espèce, la première
base normale de toute saine éducation logique. Cet invariable
privilége résulte évidemment de la nature propre

du sujet le plus simple, le plus abstrait et le plus général,
ainsi que le mieux dégagé de toute passion perturbatrice.
Aucune supériorité personnelle ne peut entièrement
dispenser notre faible intelligence de recourir à un
tel exercice initial, pour s'y former un premier type
inaltérable de positivité rationnelle, susceptible ensuite
de résister suffisamment aux divers motifs spontanés de
divagation continue: et même, après avoir convenablement
rempli cette condition préliminaire, l'esprit le
mieux organisé éprouvera encore, pendant l'essor total
de sa propre activité, le besoin instinctif de venir souvent
retremper ses forces élémentaires dans cette salutaire
contemplation des notions les plus parfaites et les
plus purement spéculatives, indépendamment d'ailleurs
des indications nécessaires qu'elles fournissent plus ou
moins à toutes les autres études positives. Une trop fréquente
expérience démontre clairement que, faute d'une
pareille base, d'éminens penseurs peuvent être entraînés,
sous l'influence inaperçue d'une médiocre passion habituelle,
aux plus grossières aberrations sur les questions qui
leur sont le plus spécialement familières, quand le sujet
en est un peu complexe. Si, comme on n'en saurait douter,
le perfectionnement continu de la nature humaine, individuelle
ou collective, consiste surtout à faire convenablement
prévaloir, autant que possible, les influences purement
intellectuelles, l'éducation mathématique constitue
certainement la première condition d'un tel progrès,
en donnant la meilleure impulsion initiale à l'essor élémentaire
de l'esprit positif, dans les études les mieux
garanties de toute perturbation mentale. Quoique, par
leur nature, elles doivent manifester nécessairement, sous

des formes plus ou moins distinctes, chacun des divers
procédés généraux, aussi bien inductifs que déductifs,
qui composent essentiellement la méthode positive, il
n'y a néanmoins de pleinement développé, d'après un
exercice vraiment caractéristique, que l'art fondamental
du raisonnement, dont tous les artifices quelconques,
depuis les plus spontanés jusqu'aux plus sublimes, y sont
continuellement appliqués avec beaucoup plus de variété
et de fécondité que partout ailleurs: au contraire, l'art
de l'observation, qui pourtant y trouve sa première destination
scientifique, n'y est pas employé, même en mécanique,
d'une manière assez prononcée pour y recevoir
une suffisante manifestation. La partie la plus générale et
la plus abstraite des études mathématiques peut être,
en effet, directement envisagée, dans son vaste ensemble,
comme une sorte d'immense accumulation de moyens
logiques tout préparés pour les besoins ultérieurs de déduction
et de coordination des divers cas scientifiques
qui pourront permettre le convenable accomplissement
des conditions préliminaires sans lesquelles cette puissance
rationnelle devient inévitablement illusoire. Toutefois,
vu la répugnance naturelle de l'esprit humain
envers les spéculations trop abstraites, à raison de leur
trop grande indétermination, et malgré leur simplicité
supérieure, c'est la géométrie proprement dite, encore
plus que la pure analyse, qui, suivant l'appréciation
instinctive indiquée par l'expression la plus usitée, constituera
toujours, sous l'aspect logique, la principale des
trois grandes branches de la science mathématique, la
mieux adaptée à la première élaboration de la méthode
positive. La pensée fondamentale de Descartes, qui a

directement institué la philosophie mathématique, en commençant
à y organiser la relation générale de l'abstrait au
concret, a définitivement placé dans la géométrie le centre
essentiel des conceptions mathématiques, puisque toutes
les spéculations analytiques y trouvent spontanément
la plus vaste alimentation et la plus heureuse destination,
et aussi, par une réaction nécessaire, une source puissante
de lumineuses indications, en retour de l'admirable généralité
qu'elles seules pouvaient procurer aux spéculations
géométriques. Au contraire, la mécanique, quoique
plus importante encore que la géométrie, sous le rapport
scientifique, n'a point, à beaucoup près, la même valeur
logique, en vertu de sa complication supérieure, qui n'y
saurait permettre autant de facilité aux déductions sans
altérer gravement la réalité du sujet: l'analyse en a souvent
reçu d'utiles impulsions secondaires, mais jamais
des lumières directes. En passant des spéculations géométriques
aux spéculations dynamiques, notre intelligence
sent profondément qu'elle est près de toucher aux vraies
limites générales de l'esprit mathématique, d'après l'extrême
difficulté qu'elle éprouve à y traiter, d'une manière
pleinement satisfaisante, les questions les plus simples
en apparence, même sans sortir des systèmes solides,
et surtout quant à la théorie des rotations.

Mais, quel que soit l'indispensable office logique de
l'éducation mathématique, comme constituant la première
phase essentielle de l'initiation positive, ce début
nécessaire offre naturellement, outre son inévitable
insuffisance, de si graves inconvéniens, que tout entendement
qui s'y est exclusivement borné doit être, en
réalité, très-imparfaitement dressé pour la destination

fondamentale de la raison humaine, sauf l'aptitude
secondaire à quelques applications spéciales. Par suite
même de l'heureuse priorité historique inhérente à sa
moindre complication, cette science préliminaire reste
aujourd'hui profondément imprégnée des vicieuses inspirations
métaphysiques dont l'ascendant a dû longtemps
dominer son développement, et qui trop souvent y altèrent
la positivité des conceptions, surtout en accordant
aux signes une irrationnelle prépondérance. Suivant une
appréciation plus intime et plus permanente, il est clair
que l'extrême extension que la simplicité du sujet y permet
à l'emploi continu des déductions tend à déterminer
des habitudes fort opposées aux vraies prescriptions
de la méthode universelle envers toutes les spéculations
plus complexes, en inspirant une très-fausse idée de la
portée réelle de notre intelligence, et disposant à substituer
indûment l'argumentation à l'observation, par l'abus
des considérations à priori, fréquemment fondées
sur les plus vaines hypothèses physiques, pourvu qu'elles
s'adaptent commodément à l'élaboration algébrique.
Non-seulement une telle éducation est peu propre, en
elle-même, à développer convenablement l'esprit d'observation
rationnelle, qui doit prévaloir dans presque
tout le reste de la philosophie naturelle; mais nous
avons d'ailleurs reconnu que, lorsqu'elle est exclusive,
elle entrave directement son essor, et conduit à méconnaître
jusqu'à sa participation nécessaire aux théories
géométriques et mécaniques. Ainsi, quoique le premier
sentiment systématique des lois invariables ait dû résulter
des spéculations mathématiques, leur prépondérance
logique tend certainement aujourd'hui à constituer un

régime mental très-peu convenable à la véritable étude
de la nature, et maintient même directement, à divers
égards essentiels, l'ancien esprit philosophique, surtout
en paraissant consacrer les recherches absolues. L'excessive
extension des conséquences y faisant perdre de vue
le point de départ, on y oublie aisément que les spéculations
mathématiques, comme toutes les autres, émanent
d'abord de la raison commune, dont les sages
indications générales n'y sauraient perdre, en aucun cas,
leur droit nécessaire à diriger et à contrôler partout l'usage
habituel, si souvent immodéré, des divers procédés
spéciaux, uniquement institués pour perfectionner
ces notions spontanées et jamais pour en dispenser. Enfin
la culture exclusivement mathématique inspire nécessairement
d'aveugles prétentions à l'universelle domination
spéculative, dont le début de ce chapitre a suffisamment
apprécié le double danger fondamental, soit à raison
des obstacles qu'elle oppose à la formation d'une véritable
philosophie positive, soit en vertu de la vicieuse
compression qu'elle exerce sur la plupart des études
réelles. À ces divers titres, il est aisé de sentir que, lorsque
ce degré initial de la saine éducation logique est pris
pour le degré final, il fait prévaloir, en dernier résultat
usuel, des habitudes beaucoup plus contraires que favorables
au vrai régime philosophique, comme l'indique
journellement l'imperfection, bien plus prononcée chez
les géomètres que chez tous les autres savans, des qualités
directement relatives, non à certaines études spéciales,
mais à l'ensemble de la raison humaine. Il n'y a pas
d'enseignement scientifique aussi peu rationnel, d'ordinaire,
que l'enseignement mathématique, d'après la

faible importance qu'on y attache à l'esprit général de la
science, profondément voilé sous d'innombrables détails;
par un motif semblable, les progrès du premier ordre,
ceux qui ont immédiatement perfectionné la philosophie
de la science, dans les plus éminentes conceptions de
Descartes, de Leibnitz, de Lagrange même, y sont encore
très-imparfaitement appréciés, et souvent moins
estimés que les découvertes secondaires. Quant à l'efficacité
finale d'une telle éducation pour la maturité mentale,
une expérience journalière ne témoigne que trop sa
profonde impuissance à préserver suffisamment des plus
grossières aberrations générales, soit la masse des esprits
qui la reçoivent, soit même ses principaux organes spéciaux.
Toutes les utopies antisociales qu'enfante notre
déplorable anarchie spirituelle ont trouvé de nombreux
et actifs partisans chez les classes les mieux dominées
par une éducation mathématique. En second lieu, tandis
que les savans voués aux études supérieures ont depuis
longtemps cessé, par exemple, d'accorder aucune
confiance aux conceptions astrologiques, on voit, au
contraire, de nos jours, des géomètres fort recommandables
donner quelquefois le triste spectacle d'une foi
beaucoup plus absurde envers des sujets qui leur sont
étrangers, d'après un vicieux sentiment de leur position
spéculative, qui les entraîne, à leur insu, à s'ériger en
arbitres de questions qu'ils ne peuvent nullement comprendre,
au point de laisser souvent succomber leur superbe
raison sous les illusions et les jongleries magnétiques
ou homéopathiques. Quand une saine philosophie aura suffisamment
prévalu, on sentira partout que la première
phase de la logique positive, loin de pouvoir aucunement

dispenser des suivantes, doit attendre, sur le sujet propre
de ses opérations spéciales, d'importantes lumières
générales dues à l'heureuse réaction mentale que détermine
nécessairement l'ensemble des autres degrés, et
sans lesquelles la logique mathématique elle-même ne
saurait être complétement appréciable.

Tous ces inconvéniens essentiels de l'éducation mathématique
proprement dite font aussitôt ressortir la
nécessité immédiate d'une autre phase générale, où la
méthode positive trouve, dans le système des études astronomiques,
un second degré de développement, naturellement
lié au degré initial, dont il constitue le
complément indispensable, et, en même temps, le plus
heureux correctif. Faute de direction philosophique, le
génie propre de cette seconde science fondamentale,
surtout depuis l'extension, d'ailleurs si capitale, de la
mécanique céleste, reste aujourd'hui profondément dissimulé,
comme je l'ai noté ci-dessus, sous l'application
nécessaire des notions et des procédés mathématiques,
qui pourtant, ainsi qu'en tout autre cas, y
devraient être toujours subordonnés, au contraire, à
une telle destination. Néanmoins, en écartant autant
que possible cette grave altération actuelle, nous avons
reconnu que ce second degré de l'initiation positive est,
au fond, beaucoup plus distinct du premier qu'on ne
le pense communément. Sans doute il ne s'y agit encore
que de phénomènes purement géométriques ou
mécaniques, déjà abstraitement considérés en mathématique,
d'où résulte une transition pleinement naturelle;
mais les difficultés essentielles de leur investigation,
aussi bien que son importance spéciale, y impriment à

l'ensemble de leur étude un caractère très-différent,
soit logique, soit scientifique. Quoique l'observation
serve nécessairement, même en géométrie, de première
base, explicite ou implicite, aux raisonnemens mathématiques,
sauf les déductions purement logiques de la
simple analyse, son office, trop spontané, y est pourtant
si peu prononcé, comparativement à l'immense extension
des conséquences, qu'il n'y saurait être suffisamment
appréciable. C'est donc en astronomie que doit
commencer l'essor distinct et direct de l'esprit d'observation;
c'est là que le plus simple et le plus général des
quatre modes essentiels que nous a successivement offerts
l'art d'observer trouve naturellement son développement
le plus pur et le plus caractéristique, en manifestant,
dans la situation la plus défavorable, toute la
portée scientifique dont est susceptible un sens isolé, à
la vérité le plus intellectuel de tous. Pendant que les
conditions du sujet y attirent nécessairement une attention
continue sur les moyens d'exploration immédiate,
elles y font également sentir l'intervention plus indispensable
et plus élémentaire des procédés rationnels qui
doivent y diriger en tant de cas une exploration beaucoup
plus indirecte qu'en aucune autre science naturelle,
et à laquelle s'adapte spontanément la simplicité supérieure
des recherches correspondantes. Si, sous l'aspect
scientifique, l'astronomie est justement regardée comme
la partie la plus fondamentale du système des connaissances
inorganiques, elle mérite aussi, sous l'aspect
logique, de rester le type le plus parfait de l'étude
générale de la nature. D'une part, nous l'avons toujours
vue, historiquement, influer davantage qu'aucune

autre science sur le cours fondamental des spéculations
humaines, qui a jusqu'ici dû surtout consister à modifier
graduellement la philosophie initiale par des conceptions
émanées de l'étude du monde extérieur. En
même temps, nous l'avons reconnue, dogmatiquement,
la plus propre à caractériser pleinement la positivité
rationnelle, autant que le comporte l'extrême simplicité
de ses recherches réelles. C'est là que, dans l'avenir
comme dans le passé, la raison humaine doit constamment
trouver le premier sentiment philosophique des
lois naturelles; c'est là qu'il faut d'abord apprendre en
quoi consiste la saine explication d'un phénomène quelconque,
soit par similitude, soit par enchaînement. Rien
n'est aussi propre que l'ensemble de sa marche, à la fois
historique et dogmatique, à manifester dignement cette
harmonie progressive entre nos conceptions et nos observations,
qui constitue, en tous genres, le caractère essentiel
des vraies connaissances humaines. Nous l'avons
vue également destinée à indiquer spontanément, par
l'application la plus décisive, la saine théorie générale
des hypothèses vraiment scientifiques, si indispensable
à toutes les parties de la philosophie naturelle, et
pourtant si souvent méconnue jusqu'ici, faute d'une telle
appréciation initiale. On sait, en outre, que sa rationnalité
n'est pas moins satisfaisante que sa positivité, puisqu'elle
nous offre le premier et le plus parfait exemple,
d'ailleurs jusqu'ici unique, de cette rigoureuse unité
philosophique que nous devons toujours avoir en vue
dans chaque ordre de spéculations réelles, et que tous
doivent finalement comporter, pourvu qu'on n'y cherche
pas une précision spéciale incompatible avec la complication

croissante des phénomènes, comme je crois en
avoir suffisamment ébauché ici la réalisation directe
envers les plus difficiles études. Enfin, nulle autre science
ne saurait manifester, avec une aussi familière évidence,
cette prévision rationnelle qui constitue, à tous égards,
le principal caractère permanent de nos théories positives.
Abstraction faite des vicieuses inspirations dues à
une exorbitante prépondérance de l'esprit purement mathématique,
les principales imperfections philosophiques
de l'astronomie actuelle résultent essentiellement d'une
trop vague appréciation générale de ses véritables recherches,
dont nous avons reconnu que la nature n'est
point encore assez sagement circonscrite, ni quant à
l'objet, ni surtout quant au sujet; d'où dérive, à divers
égards, un reste de tendance aux notions absolues,
toutefois moins prononcé déjà qu'en aucune autre
science, et d'ailleurs facile à dissiper sous l'ascendant
ultérieur d'une meilleure éducation scientifique. L'ensemble
de notre appréciation démontre donc que, contrairement
aux préjugés régnans, qui placent les géomètres
au-dessus des astronomes, la phase astronomique
constitue en elle-même, dans l'essor fondamental de la
logique positive, un degré bien plus avancé, sous tous
les aspects essentiels, et beaucoup plus rapproché du
véritable état philosophique, que ne le comportait la
simple initiation mathématique.

À cette seconde phase générale de la positivité rationnelle,
succède nécessairement la phase physico-chimique,
qui doit y trouver à la fois son type logique et sa base
scientifique, afin de compléter l'étude abstraite du
monde extérieur, en cherchant les lois de tous les

phénomènes appréciables qui composent l'existence inorganique.
Pour diminuer autant que possible le nombre effectif
des degrés différens propres à la grande évolution
logique, en n'y distinguant que ceux caractérisés par une
extension capitale des moyens élémentaires d'investigations,
j'ai cru devoir maintenant réunir les études chimiques
aux études purement physiques, quoique j'aie
dû les en séparer soigneusement dans le cours de ce
Traité, et que je doive même ne pas confondre, au chapitre
suivant, leur appréciation scientifique. Nous savons,
en effet, que la chimie applique essentiellement,
avec une moindre perfection, la méthode générale d'exploration
développée par la physique: la seule attribution
logique qui lui appartienne exclusivement consiste
à cultiver spontanément l'art des nomenclatures systématiques;
or, quelle que soit l'importance réelle de cet
heureux artifice, elle ne me semble pas exiger ici une séparation
qui rendrait moins facile à saisir la marche fondamentale
de l'éducation positive, d'ailleurs aisée à
compléter ensuite, sous ce rapport, d'après notre examen
antérieur de l'une et l'autre science. Cette double
étude fondamentale constitue nécessairement, à tous
égards, le lien naturel, aussi bien logique que scientifique,
entre les deux termes extrêmes de nos spéculations
réelles; car si, d'une part, elle complète l'étude du monde
et prépare celle de l'homme, ou plutôt de l'humanité,
d'une autre part, la complication de son sujet propre est
pareillement intermédiaire, et correspond à un état
moyen de l'investigation positive. La nature plus complexe
des phénomènes exige alors que, à tous les artifices
du raisonnement mathématique, viennent se joindre,

non-seulement toutes les ressources de l'exploration astronomique,
étendue même à tous nos sens, mais aussi
et surtout un nouveau mode essentiel de l'art d'observer,
propre à fournir des déterminations plus décisives quoique
moins directes, et parfaitement adapté au véritable
esprit des recherches correspondantes, en passant de
l'observation proprement dite à l'expérimentation. D'après
l'ensemble de ce Traité, c'est là, et spécialement en
physique, que la saine philosophie placera toujours le
règne essentiel de la méthode expérimentale, qui n'était
auparavant ni possible ni nécessaire, et qui devient ensuite
insuffisante ou même illusoire. Conjointement avec
cette nouvelle puissance investigatrice, une heureuse
conception élémentaire, jusqu'alors peu prononcée, vient
achever de donner à ce troisième degré fondamental de
l'esprit positif une physionomie pleinement caractéristique,
par l'important artifice logique qui constitue la
théorie corpusculaire ou atomistique. Parfaitement convenable
à des phénomènes qui doivent nécessairement
appartenir aux moindres particules, puisqu'ils constituent
l'existence permanente de toute matière, cette
indispensable conception est d'ailleurs aussi essentiellement
bornée à de telles études que l'expérimentation
correspondante. Quand les conditions préalables, à la
fois logiques et scientifiques, propres à leur vraie position
encyclopédique, y seront enfin suffisamment remplies,
il n'est pas douteux que cette troisième phase
essentielle de la positivité rationnelle devra être habituellement
jugée aussi supérieure à la phase astronomique
que celle-ci l'est, au fond, à la phase purement
mathématique, comme rapprochant davantage notre

intelligence d'un état vraiment philosophique. Mais nous
avons eu trop d'occasions de reconnaître l'extrême imperfection
actuelle de son institution ordinaire, flottant encore
si souvent entre un stérile empirisme et un mysticisme
oppressif, soit métaphysique, soit algébrique. Des
hypothèses radicalement contraires au véritable esprit
scientifique continuent à y exercer, surtout sous le vicieux
ascendant des géomètres, une déplorable prépondérance
qui y altère gravement la positivité de presque toutes les
notions, sans rien ajouter à leur rationnalité effective,
quoiqu'une judicieuse imitation du type astronomique
dût aujourd'hui suffire pour y rectifier cette désastreuse
aberration logique qui y maintient, à divers égards essentiels,
l'empire de l'absolu. Nous avons d'ailleurs reconnu
que la nature, à la fois bien plus variée et beaucoup
plus compliquée, d'un tel ordre de recherches ne
saurait jamais y permettre, même sous un meilleur régime
mental, ni une précision, ni une coordination comparables
à celles que comportent les théories célestes.
Mais ces diverses imperfections, passagères ou permanentes,
n'empêchent pas néanmoins que le sentiment général
des lois naturelles n'y reçoive certainement une
extension aussi évidente qu'indispensable, en s'appliquant
ainsi directement aux phénomènes les plus complexes
de l'existence inorganique.

En passant de la nature inerte à la nature vivante,
d'abord même purement individuelle, nous y avons vu
la méthode positive s'élever nécessairement à une nouvelle
élaboration fondamentale, bien plus distincte
encore de ses trois évolutions antérieures que celles-ci
ne l'étaient déjà les unes des autres, et qui rendra

cette nouvelle science, conformément à sa vraie position
encyclopédique, aussi essentiellement supérieure aux
précédentes par sa plénitude logique que par son importance
scientifique, dès que les conditions générales, à la
vérité plus difficiles, convenables à sa culture rationnelle
seront enfin suffisamment remplies. Jusqu'alors le
sujet des recherches avait comporté un morcellement
presque indéfini, longtemps indispensable à l'essor décisif
de la positivité préliminaire, qui, sous l'ascendant
métaphysique, ne pouvait trop circonscrire son exercice
initial. Mais, dans les études biologiques, où tous les
divers phénomènes sont évidemment caractérisés par leur
intime solidarité continue, aucune opération analytique
ne saurait jamais être conçue que comme le préambule
plus ou moins nécessaire d'une détermination finalement
synthétique; en continuant toutefois à y maintenir
convenablement la division générale entre la science
abstraite et la science concrète, toujours pareillement
obligatoire, quoique dès lors plus délicate, à raison
même du moindre intervalle de l'abstrait au concret. La
nature du sujet commence donc ici à exiger une modification
radicale du régime scientifique antérieur, et tend
déjà à faire graduellement prévaloir l'esprit d'ensemble
sur l'esprit de détail jusque là prépondérant; de manière
à rapprocher notablement notre intelligence de son véritable
état normal. Cette intime connexité des phénomènes
détermine alors le développement très-prononcé du
grand principe spontané des conditions d'existence, plus
ou moins inhérent à toutes les parties quelconques de la
philosophie naturelle, où il doit toujours lier l'appréciation
dynamique à l'appréciation statique, mais, par cela

même, spécialement convenable aux spéculations biologiques,
où ces deux sortes d'appréciation sont à la
fois plus nettement distinctes et plus évidemment corrélatives:
nous y avons vu sa judicieuse application remplir
avec beaucoup d'avantage le seul office élémentaire qui
pût sembler y motiver, à un certain degré, le maintien
continu d'une philosophie théologique. Néanmoins ce
qui caractérise le mieux cette quatrième phase essentielle
de la logique positive, c'est assurément l'extension
capitale qu'y reçoit l'art général d'observer, alors augmenté
d'un nouveau mode fondamental, pleinement
conforme à la nature de ces nouvelles recherches. À tous
les principaux artifices du raisonnement mathématique,
seulement dépouillé d'un langage spécial qui ne convient
qu'aux plus simples sujets, à l'ensemble des moyens
d'exploration qui constituent l'observation proprement
dite, et aux diverses ressources de la méthode expérimentale,
alors surtout employée sous la forme spontanée
d'analyse pathologique, la complication même des phénomènes
vient déterminer l'adjonction prépondérante
d'un procédé supérieur d'investigation rationnelle, en
développant la méthode comparative, jusqu'alors très-accessoire
et peu distincte, mais destinée ici à constituer
le plus puissant instrument logique applicable à de
telles spéculations. Nous avons pleinement reconnu que
ce mode transcendant, encore si mal compris de la plupart
des savans, ne saurait être convenablement apprécié
qu'avec l'institution correspondante de la vraie théorie
des classifications, qui appartient, au même titre, à la
biologie, où, scientifiquement envisagée, elle doit résumer
les principaux résultats des comparaisons

antérieures, tandis que, logiquement, elle y dirige aussi
l'élaboration des nouveaux rapprochemens. Cette double
création fondamentale, si éminemment propre à une
telle science, doit surtout prévaloir dans la juste appréciation
de sa vraie dignité logique, qui ne saurait être
équitablement jugée d'après son extrême imperfection
actuelle, suite nécessaire, soit d'une formation plus récente,
à raison même de sa complication supérieure, soit
d'un moindre accomplissement des conditions préalables
qu'exige sa culture rationnelle. Si le sentiment général
des lois naturelles ne pouvait d'abord être systématiquement
développé que par les études inorganiques, sa
pleine efficacité ne devait certainement devenir décisive
que d'après son extension directe aux spéculations biologiques,
dont la nature est si propre à montrer l'inanité
des notions absolues, en manifestant l'immense variété
des divers systèmes d'existence. Toutefois, quelle que
soit, à tous égards, l'intime prééminence philosophique
de cette quatrième phase fondamentale propre à la grande
évolution logique, cette science, quoique intrinsèquement
supérieure aux précédentes, reste, comme elles,
purement préliminaire, mais à un bien moindre degré,
en tant que beaucoup plus rapprochée de la science vraiment
finale, suivant notre théorie hiérarchique. Cette
insuffisance nécessaire y devient bientôt appréciable
quand on quitte les études biologiques les plus élémentaires,
presque adhérentes aux études physico-chimiques,
et relatives aux phénomènes généraux de la vie organique
proprement dite. Après avoir d'abord passé ainsi à la
science de l'animalité, si l'on y aborde enfin les plus
hautes spéculations positives, en s'élevant directement

jusqu'aux fonctions morales et intellectuelles de l'appareil
cérébral, on ne tarde point à sentir l'inévitable irrationnalité
d'une telle constitution scientifique: car le cas le
plus décisif, surtout à cet égard, n'y saurait être convenablement
traité qu'en subordonnant son étude à la science
ultérieure du développement social, suivant l'ensemble
des motifs déjà indiqués dans ce chapitre pour démontrer
l'impossibilité radicale d'une satisfaisante appréciation
de notre nature mentale tant qu'on reste au point
de vue individuel, alors essentiellement stérile, de quelque
manière qu'il puisse être institué.

L'évolution fondamentale de la méthode positive demeure
donc nécessairement incomplète jusqu'à ce qu'elle
s'étende suffisamment à la seule étude vraiment finale,
l'étude de l'humanité, envers laquelle toutes les autres,
même celle de l'homme proprement dit, ne sauraient
constituer que d'indispensables préambules, et qui est
spontanément destinée à exercer sur elles une universelle
prépondérance normale, aussi bien logique que scientifique,
comme nous l'avons ci-dessus reconnu. D'abord,
c'est uniquement ainsi que le sentiment général des lois
naturelles peut acquérir un développement décisif, en
s'appliquant enfin au cas où l'irrévocable élimination
des volontés arbitraires et des entités chimériques présente
à la fois le plus d'importance et de difficulté. En
même temps, rien ne saurait être plus propre à éteindre
entièrement l'antique absolu philosophique, qu'une
étude directement instituée pour dévoiler les lois générales
de la variation continue des opinions humaines.
Nous avons souvent constaté qu'une telle science comporte
plus qu'aucune autre l'emploi capital, aussi légitime

qu'étendu, des considérations à priori, soit d'après sa
vraie position encyclopédique qui la fait dépendre de
toutes les sciences préliminaires, soit en vertu de la
parfaite unité qui caractérise naturellement son sujet,
soit à raison de l'entière plénitude de ses moyens logiques.
Sa récente formation et sa complication supérieure
ne sauraient l'empêcher d'être bientôt jugée, par tous
les véritables connaisseurs, la plus rationnelle de toutes
les sciences réelles, eu égard au degré de précision
compatible avec la nature des phénomènes, puisque les
spéculations les plus difficiles et les plus variées s'y trouvent
spontanément rattachées à une seule théorie fondamentale.
Mais, ce qu'il y faut surtout remarquer ici,
c'est l'extension essentielle des moyens d'investigation,
alors nécessitée par les nouvelles exigences du sujet le
plus complexe que l'esprit humain puisse aborder, et en
même temps déterminée par le caractère distinctif des
recherches correspondantes. Outre l'aptitude aux déductions,
développée sous la phase mathématique, la puissance
de l'exploration directe que manifeste la phase
astronomique, l'appréciation expérimentale propre à la
phase physico-chimique, et enfin la méthode comparative,
émanée de la phase biologique, les difficultés caractéristiques
des études sociologiques y réclament encore
l'emploi continu et prépondérant d'un nouveau procédé
fondamental, sans lequel l'accumulation de toutes les ressources
précédentes y deviendrait presque toujours insuffisante
et même souvent illusoire. Cet indispensable
complément de la logique positive consiste dans le mode
historique proprement dit, constituant l'investigation,

non par simple comparaison, mais par filiation graduelle.
L'ensemble de ce Traité a tellement caractérisé cette
nouvelle méthode, la plus transcendante de toutes, qu'il
serait entièrement superflu de rappeler ici son appréciation
générale, d'abord résultée, au tome quatrième,
d'une explication dogmatique, et ensuite confirmée,
dans les deux autres volumes, d'après une application
décisive. Nous avons d'ailleurs pleinement reconnu, au
début de ce chapitre, l'ascendant nécessaire qu'elle doit
désormais exercer sur tous les modes quelconques d'investigation
positive, afin d'utiliser les éminentes indications
que sa judicieuse intervention pourra toujours
fournir, et qui perfectionneront partout l'emploi régulier
de nos forces mentales. C'est ainsi que, au seul point de
vue scientifique qui puisse être réellement universel,
correspond naturellement la seule voie logique qui comporte
aussi une véritable et active universalité; d'où résulte
aussitôt, à ce double titre, l'unique situation normale
que la raison humaine doive finalement chercher.
Pour déterminer suffisamment cet état définitif, il ne resterait
plus ici qu'à considérer spécialement la réaction nécessaire
que cette phase extrême ou sociologique de la
méthode positive doit inégalement exercer sur toutes les
phases préliminaires, et principalement sur la phase initiale
ou mathématique, afin d'imprimer à chacun de ces
degrés toujours indispensables le vrai caractère permanent
qui convient à sa nature, et que ne pouvait suffisamment
manifester chaque phase successive, tant qu'elle
devait rester conçue isolément. Mais cette nouvelle élaboration,
maintenant prématurée, excéderait beaucoup

les limites naturelles et même la destination propre de
ce Traité, où j'ai dû me borner à constituer directement
le véritable système de la philosophie positive, en dernier
résultat de la préparation graduellement accomplie
en tous genres depuis Bacon et Descartes, sans devoir encore
aborder essentiellement sa construction effective,
réservée surtout à un prochain avenir.

Telles sont les cinq phases principales nécessairement
inhérentes à l'essor fondamental de la méthode positive,
et dont l'indispensable succession élève peu à peu l'esprit
scientifique proprement dit à la dignité finale d'esprit
vraiment philosophique, en dissipant à jamais la distinction
provisoire qui devait subsister entre eux tant que
l'évolution préliminaire du génie moderne n'était pas
suffisamment opérée. Si l'on considère avec soin de quel
misérable état théorique la raison humaine est inévitablement
partie, on cessera d'être surpris qu'il lui ait fallu
tout ce long et pénible enfantement pour étendre convenablement
à ses spéculations abstraites et générales ce
même régime mental que la sagesse vulgaire emploie
spontanément dans ses actes partiels et pratiques. Quoique
rien ne puisse jamais dispenser notre faible intelligence
de reproduire constamment cette succession naturelle,
où réside la principale efficacité de notre développement
philosophique, il est clair qu'une pareille éducation ultérieure,
soit individuelle, soit même collective, pouvant
désormais devenir systématique, tandis qu'elle a dû jusqu'ici
rester purement instinctive, sera susceptible d'un
accomplissement beaucoup plus rapide et plus facile, mais
d'ailleurs essentiellement équivalent, que je m'estime

heureux d'avoir ainsi préparé à tous mes successeurs, par
le laborieux ensemble de mon évolution originale.

Un tel examen de l'institution générale et de la formation
graduelle convenables à la méthode positive,
complète ici son appréciation finale, déjà accomplie
quant à sa nature et à sa destination, après la détermination
fondamentale de son unité nécessaire. L'ensemble
de ce chapitre peut donc être envisagé comme constituant
aujourd'hui une sorte d'équivalent spontané du discours
initial de Descartes sur la méthode, sauf les diversités
essentielles qui résultent de la nouvelle situation de la
raison moderne et des nouveaux besoins correspondans.
Tandis que Descartes devait surtout avoir en vue l'évolution
préliminaire qui, pendant les deux derniers siècles,
était destinée à préparer successivement l'ascendant décisif
de la positivité rationnelle, j'ai dû, au contraire,
apprécier ici l'entier accomplissement effectif d'un tel
préambule, afin de déterminer directement la constitution
finale de la saine philosophie, en harmonie nécessaire
avec une haute destination sociale, que Descartes
avait justement écartée, mais que Bacon avait déjà
essentiellement pressentie. Ainsi, ce chapitre concernait
naturellement la partie la plus difficile et la plus importante
de tout le travail relatif à nos conclusions générales,
d'après la prépondérance constante des besoins logiques
sur les besoins scientifiques, surtout en un temps
où, la doctrine devant être encore fort peu avancée, la
principale élaboration philosophique doit consister à instituer
complétement la méthode. Toutefois, pour que

notre opération extrême puisse atteindre suffisamment
son but général, il faut, en outre, consacrer le chapitre
suivant à une rapide appréciation scientifique, correspondante
à cette appréciation logique, et oser même
caractériser enfin, dans un dernier chapitre, l'action totale
que doit ultérieurement exercer la philosophie positive,
dès lors pleinement constituée.









CINQUANTE-NEUVIÈME LEÇON.

Appréciation philosophique de l'ensemble des résultats propres
à l'élaboration préliminaire de la doctrine positive.





Toutes les parties de ce Traité nous ont directement
représenté chaque branche essentielle de la philosophie
naturelle comme étant encore, à beaucoup d'égards,
dans un état purement provisoire, désormais suffisamment
expliqué par l'appréciation logique que nous venons
d'accomplir, puisque la méthode fondamentale ne
pouvait elle-même être convenablement développée que
d'après son extension décisive aux phénomènes les plus
complexes et les plus importans, réalisée seulement ici.
Malgré la haute valeur spéciale de diverses notions partielles,
les sciences ont été jusqu'à présent cultivées d'une
manière trop peu philosophique pour avoir pu atteindre
une situation vraiment normale, en sorte que l'élaboration
finale de la doctrine positive doit être maintenant
très-peu avancée, sans excepter les études les plus simples
et les plus anciennes. La destination systématique
de l'évolution scientifique propre aux trois derniers siècles
a donc surtout consisté dans la formation graduelle
de la méthode positive, appréciée au chapitre précédent.
C'est uniquement d'après le suffisant accomplissement de

cette opération fondamentale que pourra désormais
commencer directement l'essor final de la véritable
science, enfin parvenue à une judicieuse unité, sous
l'ascendant continu du seul point de vue vraiment universel.
Ainsi, nos conclusions scientifiques ne sauraient
maintenant avoir ni la même importance, ni, par suite,
la même extension, que nos conclusions logiques, puisqu'elles
se rapportent à un système de connaissances à
peine ébauché aujourd'hui. Néanmoins notre principale
appréciation philosophique, accomplie dans la leçon
précédente, ne serait pas suffisamment complète, si
nous ne consacrions pas le chapitre actuel à caractériser
directement, autant que le comporte l'élaboration préliminaire,
la nature propre et l'enchaînement général des
diverses études abstraites que nous avons successivement
examinées, en les considérant désormais comme autant
d'élémens nécessaires d'un seul corps de doctrine, suivant
le principe établi précédemment.

D'un tel point de vue philosophique, nous avons toujours
reconnu que, du moins pour l'ensemble de l'évolution
humaine, il existe spontanément, à tous égards,
une harmonie essentielle entre nos connaissances réelles
et nos besoins effectifs. Les connaissances qui nous sont
nécessairement interdites en chaque genre y sont aussi
celles qui n'auraient d'autre efficacité que de satisfaire
une vaine curiosité. Nous ne devons vraiment chercher à
connaître que les lois des phénomènes susceptibles
d'exercer sur l'humanité une influence quelconque; or
une telle action, quelque indirecte qu'elle puisse être,
constitue aussitôt une base d'appréciation positive, dont
la suffisante réalisation peut seulement suivre quelquefois

de très-loin la manifestation des besoins correspondans,
surtout par suite de l'imparfaite institution du
système de nos recherches, jusqu'ici à peine ébauché.
En considérant l'ensemble de cette élaboration, on voit
qu'elle doit embrasser, d'une part, l'humanité elle-même,
envisagée sous tous les aspects propres à son
existence et à son activité; d'une autre part, le milieu
général, dont l'influence permanente domine l'accomplissement
spontané d'une pareille évolution. Or ce n'est
pas seulement en vertu des nécessités logiques, appréciées
au chapitre précédent, que l'étude de cette économie
extérieure doit précéder et préparer celle de notre
propre économie, afin d'élaborer d'abord la méthode
fondamentale dans les seuls cas assez simples pour en
permettre convenablement l'essor initial. Il faut aussi
reconnaître maintenant, à ce sujet, que des motifs purement
scientifiques prescrivent, d'une manière non moins
irrécusable, la même marche philosophique. Nous devons,
en effet, préalablement étudier une économie
naturelle à laquelle sont nécessairement subordonnées
toutes nos conditions d'existence, et qui se compose de
phénomènes essentiellement indépendans de notre action,
sauf les modifications secondaires qu'elle y détermine,
et qui ne sauraient devenir convenablement appréciables
sans une telle connaissance antérieure. Mais, en outre, à
ne considérer même que l'étude propre de notre organisme,
individuel ou collectif, elle a besoin de reposer
d'abord sur une semblable élaboration, destinée à nous
dévoiler les lois des phénomènes les plus fondamentaux,
inévitablement communs à tous les êtres quelconques,
et qui ne peuvent être suffisamment connus que par

l'examen des cas où ils existent isolés de nos complications
vitales. C'est ainsi que l'unité finale de la science
humaine se concilie spontanément avec sa décomposition
rationnelle en deux études principales, l'une relative à
l'existence inorganique ou générale, l'autre à l'existence
organique ou spéciale, dont la première constitue l'indispensable
préambule de la seconde, où une plus noble
activité vient seulement modifier les phénomènes universels.
En considérant sous le même aspect les trois
modes essentiels, d'abord mathématique ou astronomique,
ensuite physique, et enfin chimique, que présente
l'existence inorganique, et pareillement les deux modes,
individuel et social, qui sont propres à l'existence organique,
leur succession totale constituera désormais une
série scientifique parfaitement correspondante à la série
logique du chapitre précédent; elle conduira aussi naturellement
à l'état normal de la vraie philosophie, d'après
les cinq degrés consécutifs de complication et de
réalité que doit offrir l'existence finale, et dont la dignité
graduelle résulte de leur spécialité croissante. Notre
appréciation actuelle ne saurait avoir d'autre objet principal
que de caractériser convenablement cette nouvelle
application générale de la conception fondamentale établie,
au début de ce Traité, relativement à la véritable
hiérarchie encyclopédique.

Le mode le plus simple et le plus universel de l'existence
inorganique consiste nécessairement dans l'existence
mathématique, d'abord géométrique, puis
mécanique, seule appréciable en chacun des cas, très-nombreux
et fort importans, où notre investigation ne
peut reposer que sur l'exploration visuelle. Tel est le

motif scientifique qui, indépendamment des motifs logiques
déjà examinés, érige spontanément l'ensemble
des études mathématiques en premier élément fondamental
de la philosophie positive. Sous ce second aspect,
cette science primordiale doit être ici considérée abstraction
faite des théories analytiques qui constituent,
sans doute, ses plus puissantes ressources, mais
qui, en elles-mêmes, à titre de simple instrument de
déduction ou de coordination, ne sauraient directement
contenir aucune connaissance réelle, quelque précieuse,
et même indispensable, que doive devenir ensuite leur
application rationnelle. C'est, en effet, dans un sens purement
logique que nous avons toujours reconnu à l'analyse
mathématique une importance vraiment propre et
prépondérante, comme offrant, par sa nature, l'exercice
le plus fécond et le plus décisif de l'art élémentaire
du raisonnement positif, d'après l'admirable facilité
que l'extrême simplicité du sujet y présente pour multiplier
et varier les conséquences pleinement rigoureuses:
aucune autre étude, même mathématique, ne saurait
aussi nettement caractériser l'aptitude déductive de l'esprit
humain. Mais l'éducation scientifique proprement
dite, seul objet du chapitre actuel, n'y peut trouver,
au contraire, d'autre grand résultat direct que le premier
développement systématique du sentiment fondamental
des lois logiques, sans lesquelles on ne concevrait
jamais les lois physiques: c'est ainsi que les spéculations
numériques, source nécessaire de cette analyse, ont
historiquement fourni la plus ancienne manifestation
des idées générales d'ordre et d'harmonie, graduellement
étendues ensuite aux sujets les plus complexes. À cela

près, il est clair que la science mathématique se compose
surtout de la géométrie et de la mécanique, qu'on
peut regarder comme directement relatives aux notions
primordiales, l'une de toute existence, l'autre de toute
activité, du moins quand on fait subir à nos diverses
conceptions réelles la plus extrême décomposition élémentaire,
d'ailleurs souvent inopportune et quelquefois
perturbatrice; car tous les phénomènes quelconques
seraient abstraitement réductibles, dans l'ordre statique,
à de simples rapports de grandeur, de forme, ou de situation,
et, dans l'ordre dynamique, à de purs mouvemens,
partiels ou généraux; sauf à juger sagement la
convenance effective d'une telle réduction philosophique.
L'ascendant oppressif que les géomètres ont tendu à
exercer, pendant les deux derniers siècles, sur toutes les
parties de la philosophie naturelle, correspond seulement
à une fausse appréciation de ce principe incontestable,
tendant à dénaturer la plupart de nos conceptions
réelles d'après une vicieuse analyse, nécessairement
contraire à la nature de tous les phénomènes un peu
compliqués. Mais, sans aller jusqu'à cette abusive simplification,
l'universalité spéculative de cette double étude
primordiale reste néanmoins évidente, puisqu'une telle
existence mathématique doit se retrouver spontanément
dans tout autre mode plus composé et plus élevé, bien
qu'elle n'y constitue pas l'unique élément, ni même
le principal. Nous savons, en outre, que la géométrie
doit être abstraitement jugée encore plus générale que
la mécanique, puisque l'existence pourrait être rigoureusement
conçue sans aucune activité, comme, par
exemple, envers des astres réellement immobiles,

auxquels la géométrie pourrait seule convenir. Quoique
cette séparation ne puisse être accomplie que dans des
cas insignifians pour nous, il demeure certain que la
géométrie constitue, par sa nature, l'étude mathématique
la plus propre à développer convenablement le
premier sentiment élémentaire des lois d'harmonie, qui
n'y sont jamais troublées par aucun mélange avec les
lois de succession. Malgré ces attributs caractéristiques,
il faut néanmoins regarder finalement la théorie du
mouvement comme constituant, sous le rapport scientifique
proprement dit, encore plus que la théorie de
l'étendue, la principale branche de la mathématique,
en vertu de ses relations plus directes et plus complètes
avec tout le reste de la philosophie naturelle. Cette
prépondérance est d'autant plus convenable que les
spéculations mécaniques se compliquent toujours, par
leur nature, de certaines considérations géométriques:
or cette intime connexité, d'où résultent leur difficulté
supérieure et leur moindre perfection logique, constitue
aussi leur réalité plus prononcée, et leur permet de représenter
suffisamment l'ensemble de l'existence mathématique,
dont une telle concentration peut ici faciliter l'appréciation
philosophique. Nous savons que ce préambule
universel de la philosophie naturelle compose aujourd'hui
avec sa manifestation astronomique, la seule partie de la
science inorganique qui soit essentiellement parvenue à la
vraie constitution normale qui convient à sa nature. Aussi
dois-je attacher beaucoup de prix à faire suffisamment
ressortir, au sujet des lois primordiales sur lesquelles
repose cette constitution, leur coïncidence spontanée
avec les lois fondamentales qui semblent jusqu'ici

propres à la seule existence organique, afin de signaler
sommairement, par la corrélation directe des deux cas
extrêmes, la tendance nécessaire de nos diverses connaissances
réelles à une véritable unité scientifique, en
harmonie avec leur unité logique déjà reconnue au
chapitre précédent. Les notions intermédiaires, c'est-à-dire
celles de l'ordre physico-chimique, confirmeront
sans doute, à leur manière, une telle convergence, quand
leur vrai caractère philosophique aura pu être convenablement
établi d'après une culture plus rationnelle.

Nous avons d'abord reconnu spécialement en philosophie
mathématique (voyez surtout la quinzième leçon),
contrairement à l'opinion commune, que, la théorie abstraite
du mouvement et de l'équilibre étant entièrement
indépendante de la nature des moteurs, les lois physiques
qui lui servent de base, et par suite aussi toutes leurs
conséquences générales, sont nécessairement applicables
aux phénomènes mécaniques des corps vivans comme en
tout autre cas quelconque, sauf la précision des déterminations,
incompatible avec la complication des appareils,
et nous avons ensuite constaté spécialement, en philosophie
biologique (voyez surtout la quarante-quatrième
leçon), qu'une semblable application y devait, en effet,
diriger la première étude de la mécanique animale, statique
ou dynamique, radicalement inintelligible sans un
pareil fondement. Mais il s'agit ici d'une appréciation
plus élevée et beaucoup moins sentie jusqu'à présent,
qui, d'après une suffisante généralisation de ces trois lois
fondamentales, leur assure une véritable universalité
philosophique en les faisant convenir finalement à tous
les phénomènes possibles, et particulièrement à ceux de

la nature vivante, soit individuelle, soit même sociale,
ainsi qu'il est maintenant aisé de l'expliquer envers chacune
d'elles. Quant à la première, si mal qualifiée de loi
d'inertie, et que je me suis borné à désigner historiquement
par le nom de Kepler à qui nous la devons, il suffit
de l'envisager, sous son aspect réel, comme loi de persistance
mécanique, pour y voir aussitôt un simple cas
particulier de la tendance spontanée de tous les phénomènes
naturels à persévérer indéfiniment dans leur état
quelconque s'il ne survient aucune influence perturbatrice,
tendance alors spécialement constatée à l'égard des
phénomènes les plus simples et les plus généraux. J'ai
déjà fait sentir, en biologie, à la fin du quarante-quatrième
chapitre, que la vraie théorie générale de l'habitude
ne pouvait comporter au fond aucun autre principe
philosophique, seulement modifié par l'intermittence
caractéristique des phénomènes correspondans. Une remarque
analogue convient encore davantage à la sociologie,
où, d'après la complication supérieure de l'organisme
collectif, la vie sociale, à la fois beaucoup plus
durable et moins rapide que la vie individuelle, fait si
hautement ressortir la tendance opiniâtre de tout système
politique à se perpétuer spontanément. Nous avons aussi
noté en physique, au sujet de l'acoustique, certains phénomènes
trop peu étudiés qui manifestent pareillement,
jusque dans les moindres modifications moléculaires, une
disposition à la reproduction des actes, qu'on supposait
mal à propos particulière aux corps vivans, et dont l'identité
fondamentale avec la persistance mécanique considérée
ici devient alors spécialement évidente. Ainsi, sous
ce premier aspect, il est désormais impossible de

méconnaître la subordination nécessaire de tous les divers effets
naturels à quelques lois vraiment universelles, modifiées
seulement dans leur manifestation réelle, suivant les conditions
propres à chaque cas. Il en est certainement de
même pour notre seconde loi du mouvement, celle de
Galilée, relative à la conciliation spontanée de tout mouvement
commun avec les différens mouvemens particuliers.
Non-seulement elle convient éminemment aux phénomènes
mécaniques de la vie animale, dont l'existence
serait directement contradictoire sans une telle loi, mais
aussi, philosophiquement généralisée, elle devient pareillement
applicable à tous les phénomènes quelconques,
organiques ou inorganiques. On peut, en effet,
toujours constater en tout système l'indépendance fondamentale
des diverses relations mutuelles, actives ou
passives, envers toute action exactement commune aux
différentes parties, quels qu'en soient d'ailleurs le genre et
le degré. Les études biologiques offrent la vérification
continue de cette loi universelle, aussi bien pour les phénomènes
de sensibilité que pour ceux de contractilité;
puisque, nos impressions étant purement comparatives,
notre appréciation des différences partielles n'est jamais
troublée par aucune influence générale et uniforme. Son
extension naturelle à la sociologie n'est pas moins incontestable:
car, si le progrès social tend à altérer l'ordre
intérieur d'un système politique, c'est uniquement,
comme en mécanique, parce que le mouvement n'y saurait
être suffisamment commun aux diverses parties, dont
l'économie mutuelle ne serait, au contraire, nullement
affectée par une progression beaucoup plus rapide, à laquelle
tous les élémens participeraient avec une égale

énergie. Une étude plus philosophique des actes physico-chimiques
montrera sans doute que la même loi s'y applique
aussi aux différens phénomènes qui n'y doivent pas
être regardés comme purement mécaniques, ainsi que
l'indiquent déjà, par exemple, les effets thermométriques,
uniquement dus aux inégalités mutuelles. Quant
à notre troisième loi fondamentale du mouvement, celle
que j'ai dû attribuer à Newton, et qui consiste dans l'équivalence
constante entre la réaction et l'action, son
universalité nécessaire est encore plus sensible que pour
les deux autres: c'est la seule en effet dont jusqu'ici on
ait quelquefois entrevu, quoique d'une manière très-confuse
et fort insuffisante, l'extension spontanée à toute
économie naturelle. Pourvu que l'on conçoive toujours
la nature et la mesure des réactions suivant le véritable
esprit des phénomènes correspondans, il n'est pas douteux
qu'une telle équivalence ne puisse être aussi réellement
observée envers les effets physiques, chimiques,
biologiques, et même politiques, qu'à l'égard des simples
effets mécaniques, du moins en ne cherchant partout que
le degré de précision compatible avec les conditions du
sujet. Outre la mutualité évidemment inhérente à toutes
les actions réelles, il faut d'ailleurs reconnaître que l'estimation
générale des réactions mécaniques, d'après la combinaison
des masses et des vitesses, trouve partout
une appréciation analogue. Si Berthollet a rendu sensible
l'influence chimique de la masse, jusqu'alors essentiellement
méconnue, une discussion équivalente manifesterait
aussi nettement son influence biologique ou politique.
L'intime solidarité continue qui caractérise les phénomènes
vitaux, et encore davantage les phénomènes

sociaux, où tous les aspects se montrent spontanément connexes,
est surtout très-propre à nous familiariser avec
l'universalité effective de cette troisième loi du mouvement,
ainsi étendue désormais à tout changement quelconque.
Chacune des trois grandes lois naturelles sur
lesquelles nous avons reconnu, malgré les graves aberrations
philosophiques des géomètres actuels, que repose
nécessairement l'ensemble de la mécanique rationnelle,
n'est donc au fond que la manifestation mécanique d'une
loi générale, pareillement applicable à tous les phénomènes
possibles. En outre, afin de mieux caractériser ce
rapprochement capital, il importe maintenant de l'étendre
aussi, non sans doute aux principales conséquences
ultérieures d'une telle doctrine initiale, où la spécialité
du sujet doit se trouver trop prononcée pour comporter
aucune utile comparaison, mais seulement à la notion essentielle
qui y constitue le lien nécessaire des diverses
spéculations. On conçoit qu'il s'agit du célèbre principe
général d'après lequel d'Alembert a profondément rattaché
les questions de mouvement aux questions d'équilibre.
Soit qu'on l'envisage, suivant ma proposition,
comme une heureuse généralisation de la troisième loi
du mouvement, soit qu'on persiste à y voir une notion
pleinement distincte, on pourra toujours sentir sa conformité
spontanée avec une conception vraiment universelle,
pareillement destinée à lier, dans un sujet quelconque,
l'appréciation dynamique à l'appréciation statique,
en considérant que les lois d'harmonie correspondantes
doivent être sans cesse maintenues au milieu des phénomènes
de succession. La sociologie nous a naturellement
offert l'application la plus décisive, quoique le plus

souvent implicite, de cette importante relation générale,
parce que ces deux aspects élémentaires y sont à la fois
plus prononcés et plus solidaires qu'en aucun autre cas.
Si les lois d'existence pouvaient toujours être suffisamment
connues, je ne doute pas qu'on n'y pût ainsi ramener
partout, comme en mécanique, toutes les questions
d'activité. Mais, lors même que la complication du sujet
oblige au contraire à procéder en sens inverse, c'est encore
au fond d'après une pareille conception de convergence
nécessaire entre l'appréciation statique et l'appréciation
dynamique: ce principe universel est seulement employé
alors sous un nouveau mode conforme à la nature des
phénomènes, et dont les spéculations sociologiques nous
ont fréquemment présenté d'importans exemples.

Les diverses lois fondamentales de la mécanique rationnelle
ne constituent donc, à tous égards, que la
première manifestation philosophique de certaines lois
générales, nécessairement applicables à l'économie naturelle
d'un genre quelconque de phénomènes. Quoiqu'elles
dussent être d'abord dévoilées envers le sujet le
plus simple et le plus commun, on voit qu'elles pourraient
aussi être conçues comme émanant des parties les
plus élevées et les plus spéciales de la philosophie abstraite,
qui seules en font apercevoir le vrai caractère
d'universalité. Loin qu'elles soient réellement dues à
l'esprit mathématique, il est clair que son vicieux ascendant
s'oppose directement aujourd'hui à leur saine
appréciation philosophique, soit en spécialisant trop
leur interprétation mécanique, soit surtout en s'efforçant
vainement d'y substituer une argumentation sophistique
à la judicieuse observation qui constitue exclusivement

leur réalité, suivant les explications directes du tome
premier. Cette importante conception résulte donc ici
d'une première réaction scientifique de l'esprit positif
propre aux études organiques, et surtout caractérisé par
les spéculations sociologiques, sur les notions fondamentales
qui ont semblé jusqu'à présent particulières aux
études inorganiques. Toute sa valeur philosophique
tient, en effet, à l'identité spontanée que nous avons
ainsi établie entre les lois initiales des deux ordres extrêmes
de phénomènes naturels, dont le rapprochement
général n'avait jamais été tenté que d'après une décomposition
inopportune et perturbatrice des effets les plus
complexes en simples mouvemens moléculaires, qui tendait
aussitôt à détruire radicalement les plus éminentes
contemplations. Ainsi, l'indication précédente est finalement
destinée à signaler ici, dans le seul cas compatible
avec l'extrême imperfection de la science actuelle, le
premier type essentiel du nouveau caractère d'universalité
que devront prendre les principales notions positives
sous l'ascendant normal du véritable esprit philosophique,
directement apprécié au chapitre précédent.
C'est pourquoi j'ai cru devoir insister spécialement à cet
égard, afin d'utiliser convenablement une occasion d'autant
plus précieuse que le reste de notre appréciation
scientifique n'en saurait aujourd'hui reproduire l'équivalent.
Pour le cas qui nous l'a fournie, les lois universelles
que nous avons reconnues sont, par leur nature,
pleinement suffisantes, puisque la théorie abstraite du
mouvement et de l'équilibre n'exige certainement aucune
autre base réelle: quel qu'en soit ensuite l'immense développement
spécial, nous savons qu'il ne constitue

qu'un simple système de conséquences logiques de ces
notions fondamentales, élaborées surtout d'après un
judicieux emploi de l'instrument analytique. Mais, envers
tout autre sujet plus complexe, ces lois générales
sont assurément bien loin de suffire à diriger convenablement
nos diverses spéculations réelles. On peut seulement
garantir que leur sage application y fournira toujours
de précieuses indications scientifiques, parce que de
telles lois y doivent constamment dominer les différentes
lois plus spéciales relatives aux autres modes abstraits
d'existence et d'activité, organiques ou inorganiques.
Quant à ces dernières lois distinctes, qui resteront sans
cesse indispensables, et dont le nombre effectif demeurera
longtemps très-considérable, on est ainsi conduit à
espérer que les plus importantes d'entre elles seront un
jour pareillement investies, bien qu'à un moindre degré,
d'un semblable caractère d'universalité, correspondant
à l'étendue naturelle des phénomènes respectifs.
Mais, sans attendre cette concentration ultérieure, les
explications précédentes autorisent déjà à concevoir le
système entier de nos connaissances réelles, même dans
son imperfection actuelle, comme susceptible, à certains
égards, d'une véritable unité scientifique, indépendamment
de la grande unité logique constituée au chapitre
précédent, quoiqu'en harmonie avec elle.

Après avoir abstraitement apprécié l'existence mathématique,
à la fois géométrique et mécanique, l'esprit
positif doit compléter une telle élaboration initiale en
l'appliquant convenablement au cas naturel le plus important,
par l'étude générale des phénomènes astronomiques.
Si la première appréciation était d'abord

évidemment indispensable pour déterminer les lois essentielles
de la plus simple existence inorganique, nécessairement
commune à tous les êtres quelconques, la seconde
ne le devient pas moins ensuite pour caractériser le milieu
universel, dont l'ascendant continu domine inévitablement
le cours élémentaire de tous les autres phénomènes.
Cette nouvelle opération scientifique doit, au premier
aspect, sembler contraire à notre grand précepte baconien
sur la nature essentiellement abstraite des spéculations
propres à la philosophie première; car les vraies
notions astronomiques ne diffèrent, en effet, des notions
purement mathématiques que par leur restriction spéciale
au cas céleste. Mais cette infraction apparente, dont
le motif serait d'ailleurs irrécusable, n'est pas, au fond,
plus réelle que celle, déjà examinée au trente-sixième
chapitre, qui incorpore à la chimie abstraite l'analyse
fondamentale de l'air et de l'eau, au même titre essentiel
de milieu général où s'accomplissent tous les phénomènes
ultérieurs, sans que pour cela l'appréciation
devienne vraiment concrète. Il est clair, en effet, que,
dans les études astronomiques, les phénomènes géométriques
et mécaniques restent toujours abstraitement
considérés, comme si les corps correspondans n'en pouvaient
pas comporter d'autres; tandis que le caractère
propre de toute théorie concrète consiste surtout dans
la combinaison directe et permanente des divers modes
inhérents à chaque existence totale. En passant au cas
céleste, les spéculations mathématiques n'altèrent donc
pas essentiellement leur nature abstraite, et ne font que
se développer davantage sur un exemple capital, que son
extrême importance oblige à spécialiser ainsi, et dont

les difficultés caractéristiques constituent même la principale
destination scientifique de l'ensemble des études
mathématiques, aussi bien que sa plus heureuse stimulation
logique. Cette application décisive exerce d'ailleurs
une réaction nécessaire éminemment propre à faire dignement
apprécier la réalité et la portée des notions
mathématiques, dont le vrai caractère philosophique ne
saurait être convenablement senti par ceux qui n'ont pas
accordé une attention suffisante à une telle manifestation.
Il serait superflu d'insister ici sur la lumineuse confirmation
qu'y reçoivent spécialement les lois universelles
que nous venons de remarquer. C'est surtout en cette
partie prépondérante de la philosophie inorganique que
l'humanité développera toujours le premier sentiment
systématique d'une économie nécessaire, spontanément
émanée des relations invariables propres aux phénomènes
correspondans, et dont l'ascendant fondamental, radicalement
soustrait à notre influence, doit servir de règle
permanente à notre conduite effective. Quelque extension
indispensable que ce sentiment initial doive ensuite acquérir
graduellement envers les phénomènes plus compliqués,
c'est à une telle source qu'il faudra sans cesse
remonter pour en apprécier suffisamment l'énergie et la
pureté: notre éducation individuelle maintiendra certainement,
à cet égard, sur une moindre échelle, la
haute influence philosophique que les études astronomiques
ont nécessairement exercée dans notre éducation
collective. Toutefois l'ascendant scientifique du vrai
point de vue humain, c'est-à-dire social, y doit spécialement
conserver sa destination universelle, afin de garantir
la pleine rationnalité des études correspondantes;

car, du point de vue purement céleste, l'astronomie
positive semblerait constituer une science très-peu satisfaisante,
d'après notre ignorance radicale des lois vraiment
cosmiques, et la restriction nécessaire de nos
recherches effectives au seul monde dont nous faisons
partie. Mais, au contraire, le véritable esprit philosophique
explique aussitôt et justifie pleinement cette
restriction fondamentale, rationnellement motivée désormais
par la vérification toujours nouvelle de l'entière
indépendance des phénomènes intérieurs de notre monde,
les seuls qui doivent réellement nous intéresser, et que
nous pouvons aussi connaître parfaitement, envers les
phénomènes plus généraux relatifs à l'action mutuelle,
essentiellement inaccessible, des divers systèmes solaires.
Une telle indépendance, qui offre d'ailleurs la plus haute
manifestation possible de la seconde loi universelle remarquée
ci-dessus, fait directement sentir l'inanité nécessaire
des tentatives irrationnelles sur la prétendue
astronomie sidérale, qui constituent aujourd'hui la seule
grave aberration scientifique propre aux études célestes.
À la vérité, l'astronomie nous offre aussi déjà, à certains
égards, la première vérification importante des empiétemens
abusifs que présentent ensuite, au plus haut
degré, les parties supérieures de la philosophie naturelle,
d'après le caractère essentiellement empirique qu'a
dû jusqu'à présent affecter l'élaboration préliminaire
de la science réelle, dont les diverses branches principales
se sont développées à l'aveugle imitation les unes
des autres, et, par suite, sous l'ascendant plus ou moins
direct de l'esprit purement mathématique. Mais nous
avons reconnu, au chapitre précédent, que cet inévitable

ascendant provisoire ne saurait produire, en astronomie,
les mêmes dangers scientifiques que partout ailleurs,
puisqu'il y est pleinement conforme à la vraie nature des
recherches, et seulement contraire à une judicieuse administration
logique, qui y exigerait, comme en tout
autre cas, la subordination continue de l'instrument à
l'usage.

En passant de l'existence purement mathématique,
manifestée surtout dans l'ordre astronomique, à l'existence
physique proprement dite, on commence à sentir
la progression fondamentale que tout le reste de la philosophie
naturelle caractérisera de plus en plus, en appréciant
une nouvelle activité spontanée, plus spéciale,
plus complexe, et plus éminente, qui modifie essentiellement
l'activité antérieure, plus simple et plus générale.
Quoique tous les phénomènes vraiment physiques
soient nécessairement communs à tous les corps
quelconques, sauf l'unique inégalité des degrés, leur
manifestation exige toujours un concours de circonstances
plus ou moins composé, qui ne saurait jamais être
rigoureusement continu. Parmi les cinq grandes catégories
que nous avons dû y distinguer, la première, relative
à la pesanteur, nous a seule offert une véritable généralité
mathématique; aussi constitue-t-elle la transition
pleinement naturelle de l'astronomie à la physique: toutes
les autres nous ont présenté une spécialité croissante,
d'après laquelle nous les avons surtout classées. Outre
la nécessité directe de cette nouvelle étude fondamentale
pour connaître une partie aussi essentielle de l'existence
inorganique, elle compose, conjointement avec la chimie,
le couple scientifique intermédiaire, destiné, dans le

système total de la philosophie première, à lier le couple
initial mathématico-astronomique au couple final biologico-sociologique.
Son importance philosophique devient,
sous ce rapport, facile à sentir, en général, en supposant
un moment qu'une telle transition n'existât pas;
car il serait aussitôt impossible de concevoir réellement
l'unité de la science humaine, ainsi formée de deux élémens
radicalement hétérogènes, entre lesquels aucune
relation permanente ne saurait être instituée, quand
même on admettrait d'ailleurs qu'une pareille lacune
permît encore l'essor suffisant de l'esprit positif, ce qui
serait certainement contradictoire à la marche inévitable
de notre éducation logique, établie au chapitre précédent.
Mais cet élément intermédiaire, naturellement
adhérent, par une extrémité, aux notions astronomiques,
et, par l'autre, aux notions biologiques, vient
procurer spontanément à notre intelligence l'heureuse
faculté de parcourir graduellement le système entier de
la philosophie abstraite, en parvenant, suivant une succession
presque insensible, des plus simples spéculations
mathématiques aux plus hautes contemplations sociologiques.
Toutefois la même position encyclopédique qui
confère évidemment à un tel couple scientifique cette
indispensable attribution y devient, à d'autres égards,
une source non moins nécessaire de difficultés fondamentales,
qui influeront toujours beaucoup sur l'imperfection
relative de cette double étude, dont le sujet propre
ne saurait offrir ni l'admirable simplicité du couple
initial, ni la solidarité caractéristique du couple final.
Quand toutes les parties de la science réelle seront enfin
convenablement cultivées, il y a lieu de croire que, par

ce motif, ces spéculations moyennes devront être, tout
compensé, finalement jugées plus imparfaites, non-seulement
que les premières, ce qui est déjà bien reconnu,
mais aussi que les dernières, du moins aux yeux de ceux
qui n'attacheront point une importance exagérée à la
précision des déterminations, et qui apprécieront surtout
l'harmonie des conceptions. En nous bornant d'abord
à la physique, beaucoup plus avancée d'ailleurs
que la chimie, il ne faut pas que l'immense accumulation
actuelle de précieuses notions spéciales y dissimule
l'extrême imperfection que nous avons constatée, à tant
d'égards essentiels, dans son caractère philosophique,
et qui tient, sous divers aspects, à sa propre nature,
quoiqu'elle soit, sans doute, fort aggravée par une vicieuse
institution, qui pourrait désormais être suffisamment
rectifiée. Cette science offre, en premier lieu, le
grave inconvénient d'être inévitablement composée de
parties plus ou moins hétérogènes, beaucoup plus distinctes
les unes des autres que ne le sont entre elles la
géométrie et la mécanique, et bien davantage surtout
que les diverses branches principales de la biologie ou
de la sociologie. Malgré d'heureuses relations binaires,
l'importante fusion opérée de nos jours des notions magnétiques
parmi les notions électriques ne doit faire
nullement espérer que cette multiplicité scientifique soit
jamais réductible à une véritable unité, même sous la
vaine intervention des vagues hypothèses métaphysiques
qui altèrent encore profondément la positivité des conceptions
physiques. Il y a plutôt lieu de penser, au
contraire, qu'une plus complète appréciation de l'existence
inorganique augmentera ultérieurement le

nombre de ces élémens irréductibles, que nous avons maintenant
fixé à cinq; car cette diversité ne doit pas seulement
correspondre à celle des modes ainsi étudiés, mais
aussi à celle de nos propres moyens organiques d'exploration
élémentaire. Or, parmi les cinq branches actuelles
de la physique, deux s'adressent chacune à un seul de
nos sens, l'une à l'ouïe, l'autre à la vue; et celles-là ne
sauraient assurément jamais coïncider, malgré les chimériques
espérances suscitées quelquefois par de vicieux rapprochemens,
sous l'ascendant sophistique d'hypothèses
antiscientifiques: les trois autres se rapportent également
à la vue et au toucher, et cependant, malgré cette
affinité organique, personne n'oserait aujourd'hui regarder
la thermologie ou l'électrologie comme réellement
susceptible de fusion ultérieure avec la barologie,
ni même entre elles, quelque incontestables que
soient, à certains égards, leurs relations naturelles. Le
nombre effectif de nos sens extérieurs n'est pas d'ailleurs
maintenant à l'abri de toute grave incertitude scientifique,
d'après l'état d'enfance où se trouve encore toute
la théorie des sensations, si déplorablement abandonnée
jusqu'ici aux seuls métaphysiciens: une appréciation
vraiment rationnelle, à la fois anatomique et physiologique,
conduirait sans doute, par exemple, à distinguer
entre eux les deux sentimens de chaleur et de pression,
aujourd'hui vaguement confondus, avec plusieurs
autres peut-être, dans le sens du tact, qui, malgré sa
classique réputation de netteté, semble destiné en quelque
sorte à recueillir toutes les attributions dont le siége
spécial n'est pas clairement déterminé. Quoi qu'il en soit
à cet égard, il reste incontestable que deux de nos sens,

l'odorat et le goût, très-employés en chimie, n'ont encore,
dans la physique, aucune application essentielle:
cependant on doit penser que chacun d'eux, et surtout
le premier, aurait déjà suscité un département distinct,
si notre organisation nerveuse avait été, sous ce rapport,
aussi parfaite que celle de beaucoup d'autres animaux
supérieurs; de même, réciproquement, que l'optique et
l'acoustique seraient probablement encore inconnues si
notre vision et notre audition étaient au niveau de notre
olfaction. Le mode d'existence inorganique spécialement
appréciable à l'odorat semble, en effet, n'être pas moins
distinct, par sa nature, de ceux qui correspondent aux
deux autres sens que ceux-là ne le sont entre eux;
comme le confirme surtout la persistance très-prépondérante
de l'olfaction dans l'ensemble de la série animale.
Malgré les obstacles inévitables que notre imperfection
organique doit toujours apporter à l'essor de la branche
correspondante de la physique, une exploration plus
artificielle pourrait sans doute indirectement parvenir
à les surmonter assez pour donner lieu à une telle extension
scientifique: d'ailleurs il ne nous serait peut-être
pas impossible d'instituer, à cet effet, avec les plus
intelligens des animaux qui nous surpassent sous ce
rapport, une sorte d'association contemplative, équivalente
à l'utile association active, militaire ou industrielle,
dont le même sens a dès longtemps fourni le
motif spontané. Ainsi, le nombre des élémens vraiment
irréductibles dont la physique générale doit être composée
n'est pas même encore rationnellement fixé. Quand
il aura été convenablement déterminé, de manière à
écarter essentiellement toute vicieuse concentration, en

prévenant toutefois une scission spéculative qui ne serait
pas moins contraire au véritable esprit de cette étude
nécessairement multiple, l'influence philosophique
pourra plus aisément améliorer la constitution scientifique
de chaque branche principale. Envers les parties
même les plus avancées, nous avons reconnu que cette
constitution est loin d'être aujourd'hui suffisamment
définie; elle flotte encore presque toujours entre l'impulsion
quasi-métaphysique de géomètres trop peu disposés
à la saine appréciation des théories physiques, et
la résistance empirique de physiciens trop étrangers à
une judicieuse initiation mathématique. Les abus essentiels
de l'esprit mathématique offrent ici plus de dangers
que partout ailleurs, parce que leur introduction y
est nécessairement beaucoup plus directe et leur conservation
plus spécieuse qu'en aucune autre science plus
compliquée, d'après la nature purement géométrique
ou mécanique qu'on ne saurait contester à un grand
nombre de spéculations physiques, quoique la plupart
aient réellement un tout autre caractère. Chaque science
fondamentale ayant eu à se défendre des envahissemens
de la précédente, dont l'ascendant, à la fois logique et
scientifique, y a dû spontanément présider à l'essor
initial de la positivité rationnelle, c'est surtout aux
physiciens qu'il appartient aujourd'hui, dans l'institution
finale de nos spéculations réelles, de contenir suffisamment,
d'après de saines inspirations philosophiques,
l'aveugle instinct qui entraîne encore les géomètres à
exercer, sur l'ensemble des études naturelles, une domination
stérile et oppressive. La perturbation radicale
à laquelle la physique est ainsi plus complétement

exposée qu'aucune autre science, m'a déterminé à y rapporter
la discussion générale, d'ailleurs universellement applicable,
des vicieuses hypothèses qui continuent à y altérer
profondément la réalité des conceptions principales.
Nous avons, en effet, reconnu que les fluides métaphysiques
n'y sont aujourd'hui maintenus qu'afin de permettre
d'y envisager tous les phénomènes quelconques,
contre leur nature évidente, comme exclusivement mécaniques.
Or, cette uniforme représentation ne saurait
être pleinement convenable qu'envers la seule barologie,
où nous savons d'ailleurs que, de même qu'en astronomie,
mais à un plus haut degré, l'heureuse application
de l'esprit mathématique n'a pu être encore suffisamment
accomplie, faute pareillement de sa judicieuse subordination
au véritable esprit de la physique, qui ne pourra
y prévaloir convenablement que d'après l'indispensable
rénovation de notre éducation scientifique. Mais, quelles
que soient, à ces divers titres, les graves imperfections
de la physique actuelle, les unes directement inhérentes
à sa propre nature, les autres seulement relatives à une
vicieuse culture, elles n'empêchent pas que sa vraie
constitution philosophique ne soit déjà assez appréciable
pour permettre d'établir, entre ses diverses branches
effectives, et sous la réserve ultérieure de branches nouvelles,
une succession hiérarchique pleinement conforme
à sa véritable position encyclopédique. Une telle classification,
toujours fondée sur le même principe essentiel
de la généralité décroissante que nous avons vue partout
prévaloir, est sans doute destinée à remédier suffisamment
aux inconvéniens spontanés de la multiplicité
scientifique nécessairement propre à la physique, en y

instituant une transition graduelle des spéculations barologiques
presque adhérentes à l'astronomie, aux spéculations
électrologiques les plus voisines de la chimie.

Quoique nous ayons dû, au chapitre précédent, pour
faciliter l'appréciation de l'ensemble de l'évolution
logique, réunir essentiellement la phase chimique à la
phase physique, il convient ici de considérer séparément
le second élément du couple scientifique moyen, comme
plus spécialement propre à conduire au couple supérieur
ou final, tandis que le premier émanait plus naturellement
du couple inférieur ou initial. Il s'agit alors du
mode le plus intime et le plus complet de l'existence
inorganique, que l'esprit humain a eu tant de peine à
distinguer suffisamment, sous ce rapport, de l'existence
vraiment organique. L'activité matérielle s'y élève à un
degré évidemment supérieur, qui modifie profondément
le système des phénomènes antérieurs. Sans que ce nouvel
ordre d'effets naturels cesse réellement de nous offrir
la généralité inorganique, elle y a toutefois gravement
décru. Outre le concours beaucoup plus complexe, et par
suite plus rare, des circonstances indispensables à leur production,
ces phénomènes présentent nécessairement, entre
les diverses substances, des différences essentielles, qui ne
sont plus réductibles, comme en physique, à de simples
inégalités d'énergie, sauf d'après les vagues hypothèses
générales qu'une vicieuse impulsion mathématique y a
quelquefois indirectement suscitées, et que leur évidente
stérilité y rend peu dangereuses. C'est surtout ici que
se développe, dans toute sa plénitude, la tendance constante
que nous avons remarquée parmi les divers ordres
de phénomènes à devenir de plus en plus modifiables à

mesure que leur complication et leur spécialité augmentent.
Les phénomènes purement physiques en avaient
sans doute offert la première manifestation, puisqu'un
tel caractère y avait nécessairement motivé l'introduction
spontanée de la méthode expérimentale proprement
dite. Mais, quoique cette méthode soit, au fond, moins
satisfaisante en chimie, par la difficulté supérieure des
recherches, la faculté de modifier y est naturellement
bien plus complète, puisqu'elle s'étend alors jusqu'à
l'intime composition moléculaire. La modification pourrait,
il est vrai, être encore plus prononcée dans l'ordre
des actions vitales, en tant que plus compliquées et plus
spéciales; mais, par cela même qu'elle y serait souvent
poussée jusqu'à la suspension totale ou même l'entière
suppression de phénomènes beaucoup plus précaires,
elle n'y saurait présenter autant d'utilité réelle. Aussi la
chimie constituera-t-elle toujours, et de plus en plus, la
principale base de notre puissance matérielle. Sous l'aspect
spéculatif, la double destination fondamentale des
études inorganiques y est spécialement évidente, soit
pour achever d'apprécier l'existence universelle en ce
qu'elle peut offrir de plus intime, soit pour compléter
la connaissance du milieu général dans sa plus immédiate
influence sur l'organisme. À l'un et l'autre titre,
l'importance scientifique de la chimie est assurément
incontestable, comme constituant, par sa nature, l'indispensable
transition des spéculations inorganiques aux
spéculations organiques: le caractère d'élément moyen,
qui lui est commun avec la physique, s'y trouve spontanément
beaucoup plus prononcé. On y sent aussi, sous
un autre aspect essentiel, l'approche des études biologiques,

en voyant alors augmenter notablement l'intime
solidarité naturelle propre à l'ensemble du sujet scientifique,
si insuffisante en physique, et même, au fond,
en mathématique. Mais, par une nouvelle conséquence
de la complication supérieure, sa culture plus récente et
plus imparfaite laisse aujourd'hui la chimie beaucoup
plus éloignée encore que la physique elle-même de la
vraie constitution scientifique qui convient à sa position
encyclopédique, au point que nous y avons souvent reconnu
des traces très-prononcées de la plus grossière
métaphysique. Sa nature intermédiaire la destine, sans
doute, à faire convenablement pénétrer, dans le système
des études inorganiques, l'esprit d'ensemble spontanément
développé par les études organiques, avec la méthode
comparative et la théorie taxonomique qui leur
sont propres, et que j'ai tant représentées comme
éminemment aptes à perfectionner directement les spéculations
chimiques. Là donc devraient déjà se trouver
le terme actuel de l'ascendant préliminaire du régime
analytique, et le commencement naturel de la prépondérance
finale que doit partout obtenir le régime synthétique.
Jusqu'ici, au contraire, cette science, après avoir
trop aveuglément détruit la systématisation provisoire
que la belle théorie du grand Lavoisier lui avait si heureusement
imposée, et qui n'a pu encore être convenablement
remplacée, se trouve plus abandonnée qu'aucune
autre à l'irrationnelle activité de l'esprit de détail, qui
l'encombre journellement d'une stérile accumulation de
faits incohérens. Si l'essor de la doctrine numérique tend
à y maintenir désormais un certain degré de rationnalité,
ce n'est qu'en y écartant davantage le principal sujet

scientifique, outre les spéculations hasardées que suscite
souvent cette conception incomplète et insuffisante, d'où
émane d'ailleurs une disposition, déjà trop commune,
à dissimuler le vide réel des idées sous un facile verbiage
hiéroglyphique, à l'imitation des abus algébriques.
Aucune autre science n'exige aussi impérieusement, à
tous égards, l'intervention directrice d'une saine philosophie,
pour y discipliner un aveugle empirisme, dont
tout le caractère théorique s'y réduirait bientôt, sans un
tel ascendant normal, à l'impuissant appareil des nomenclatures
et des notations techniques. Ce n'est plus ici
de l'invasion mathématique qu'il faut surtout préserver
la vraie constitution scientifique: ce danger, trop détourné,
cesse d'y être assez redoutable; il sera d'ailleurs
naturellement contenu déjà par la physique, qui
s'y trouve bien autrement exposée, comme on l'a vu
ci-dessus. Mais la chimie a principalement besoin d'être
judicieusement garantie contre la vicieuse domination
de la physique elle-même, première source directe de
sa positivité rationnelle, et à travers laquelle s'y introduirait,
au reste, l'ascendant mathématique. Par une
aberration philosophique essentiellement analogue à
celle qui voudrait réduire l'existence physique à la seule
existence géométrique ou mécanique, beaucoup d'esprits
distingués sont maintenant entraînés à ne voir que de
simples effets physiques dans les phénomènes chimiques
les mieux caractérisés. Une tendance aussi radicalement
contraire au progrès général de la chimie y est d'autant
plus dangereuse qu'elle repose en partie sur l'incontestable
affinité des deux sciences fondamentales les plus
voisines l'une de l'autre, d'après une irrationnelle

exagération de la haute efficacité chimique qui appartient
évidemment aux diverses actions physiques, y compris
même peut-être les vibrations sonores convenablement
explorées. Cette intime perturbation n'y sera suffisamment
contenue, comme partout ailleurs, mais d'après
des motifs encore plus urgens, que par la prépondérance
normale du véritable esprit philosophique, présidant à
l'universelle régénération de l'esprit scientifique actuel.
Mais, quelle que soit encore, à tant de titres, l'extrême
imperfection, à la fois scientifique et logique, des études
chimiques, où la prévision rationnelle, qui caractérise
surtout la véritable science, n'est presque jamais possible
aujourd'hui qu'à certains égards secondaires, leur état
présent n'en a pas moins déjà développé irrévocablement
le sentiment fondamental des lois naturelles envers les
phénomènes les plus compliqués de l'existence inorganique,
qui furent si longtemps regardés comme spécialement
régis par de mystérieuses influences et susceptibles
d'arbitraires variations. On parvient alors à sentir
nettement l'ensemble de la constitution propre à la
science préliminaire de la nature morte, depuis son
origine astronomique jusqu'à sa terminaison chimique,
profondément liées par l'interposition spontanée de la
physique.

Après avoir ainsi fondé cette moitié de la philosophie
première qui devait d'abord être spécialement analytique,
l'esprit positif s'est enfin élevé directement à celle
dont le caractère a dû toujours être essentiellement synthétique,
malgré les graves aberrations, à la fois scientifiques
et logiques, qu'y entretient encore une servile
imitation de l'élaboration préalable qui lui a nécessairement

fourni sa base initiale. Suivant une formule justement
célèbre, cette étude de l'homme et de l'humanité
a été constamment regardée comme constituant, par sa
nature, la principale science, celle qui doit surtout attirer
et l'attention normale des hautes intelligences et la
sollicitude continue de la raison publique. La destination
simplement préliminaire des spéculations antérieures est
même tellement sentie, que leur ensemble n'a jamais pu
être qualifié qu'à l'aide d'expressions purement négatives,
inorganique, inerte, etc., qui ne les définissent que par
leur contraste spontané avec cette étude finale, objet prépondérant
de toutes nos contemplations directes. Quoique
nous ayons pleinement reconnu que les exigences
initiales de la grande évolution logique avaient obligé
l'esprit humain, pendant les deux derniers siècles, à
s'occuper surtout de ces sciences préparatoires, seules
propres, d'après leur simplicité supérieure, à consolider
suffisamment l'essor fondamental de la positivité rationnelle,
il est clair que cette marche exceptionnelle ne
pouvait toujours prévaloir, et que son terme naturel
a été posé, dans notre siècle, par la formation décisive
de la philosophie biologique. Toutefois, tant que l'extension
graduelle de l'esprit positif n'a pas été convenablement
poussée jusqu'aux phénomènes sociaux, il était
impossible que l'impulsion perturbatrice, provenue des
sciences inférieures, fût, en biologie, réellement contenue,
parce qu'elle n'y pouvait être directement combattue
que sous les vicieuses inspirations de la philosophie
théologico-métaphysique, dont il fallait, avant tout,
détruire alors l'antique ascendant mental. C'est pourquoi
les biologistes judicieux n'ont désormais aucun intérêt

véritable à repousser l'universelle prépondérance spéculative
du point de vue sociologique, où ils doivent voir,
au contraire, le seul moyen de garantir suffisamment
l'indépendance et la dignité de leurs propres études
contre les prétentions opposées, mais également oppressives,
des physiciens et des métaphysiciens. Malgré que
la distinction scientifique entre l'existence individuelle
et l'existence sociale ne soit réellement assez prononcée
que dans notre seule espèce, elle exige néanmoins, comme
je l'ai tant démontré, l'indispensable décomposition de
la philosophie organique en deux sciences distinctes,
quoique intimement liées, l'une biologique, l'autre sociologique,
puisque la considération humaine est évidemment
celle qui doit y prévaloir, et à laquelle doivent
toujours être essentiellement rapportées toutes les autres
appréciations vitales. Quelque importante réaction que
la seconde étude doive ultérieurement exercer sur la
première, il est d'ailleurs sensible que la sociologie doit
d'abord reposer sur la biologie, afin de connaître l'agent
nécessaire des phénomènes qui lui sont propres, après
avoir apprécié le milieu où il doit se développer, avant
d'examiner sa marche effective. Nous avons surtout constaté
que cette division fondamentale des deux sciences
organiques résulte spontanément d'une dernière application
générale du principe incontestable que nous avons
partout employé pour construire graduellement la hiérarchie
scientifique.

En passant des études inorganiques aux études purement
biologiques, on sent, avec une énergique évidence,
que l'existence matérielle éprouve alors un immense accroissement
nouveau, très-supérieur aux deux degrés

essentiels d'extension successive qu'elle avait déjà reçus, en
s'élevant d'abord du simple état mathématique ou astronomique
à l'état physique proprement dit, et même ensuite
de celui-ci à la complication de l'état chimique.
Toutefois le conflit exceptionnel qui a dû exister en biologie
entre les besoins logiques et les besoins scientifiques
pendant tout le cours de l'évolution préparatoire
propre aux deux derniers siècles, y a opposé de tels obstacles
à la convenable appréciation philosophique d'une
telle diversité, qu'il en est résulté la difficulté la plus
fondamentale que la constitution normale de cette grande
science eût nécessairement à surmonter. La tendance générale
des sciences inférieures à dominer les supérieures,
d'après leur antériorité nécessaire, était ici encore plus
puissante qu'envers les deux cas précédens, puisque les
phénomènes vitaux sont certainement, en grande partie,
mécaniques, physiques, et surtout chimiques: ce qu'ils
offrent de réellement propre, outre la différence des appareils,
est d'abord d'une détermination trop difficile
pour ne pas rendre longtemps spécieuse la légitimité
d'une semblable domination, d'où semblait alors dépendre
l'introduction décisive de l'esprit positif dans ces
éminentes spéculations. Mais ce qui a dû le plus aggraver
et prolonger cette intime perturbation, c'est que, pour résister
à cette énergique impulsion physico-chimique, et
d'abord même mathématique, réclamant, au nom de la
positivité, l'empire de la biologie, les droits de la rationnalité,
de l'indépendance et de la dignité des études vitales
n'ont pu être longtemps soutenus qu'en y maintenant
le ténébreux ascendant de l'esprit métaphysique,
et même finalement théologique. L'antique régime

mental est devenu tellement antipathique à la raison moderne,
que depuis trois siècles nous l'avons vu, à beaucoup
d'égards, compromettre de plus en plus tout ce qui
reste essentiellement placé sous sa vaine protection, dont
la dangereuse persistance donne à la plus indispensable
résistance le caractère inévitable d'une vraie rétrogradation,
aussi bien dans l'ordre scientifique que dans l'ordre
politique, également intéressés désormais à reposer sur
une autre base philosophique, propre à concilier spontanément
les conditions du progrès et celles de la conservation,
qui, à partir des spéculations biologiques, semblent
jusqu'ici radicalement incompatibles, tandis qu'elles
convergent déjà suffisamment dans la partie préliminaire
de la philosophie abstraite. Cette situation contradictoire
a dû faire provisoirement accueillir en biologie
toutes les conceptions qui paraissaient suffisamment susceptibles
d'y détruire enfin, comme dans les sciences inférieures,
l'ascendant métaphysique, quelque opposées
qu'elles fussent d'ailleurs à la nature effective des phénomènes.
Rien ne saurait être plus caractéristique, à cet
égard, que l'étrange prépondérance conservée pendant
plus d'un siècle par la célèbre aberration biologique
de Descartes sur l'automatisme animal, dont le grand
Buffon lui-même ne put jamais s'affranchir pleinement,
quoique ses propres méditations dussent lui en manifester
spécialement la profonde absurdité: quels que fussent
sans doute à ses yeux les graves dangers de la domination
mathématique, elle lui paraissait encore, et
avec raison, préférable à la tutelle théologico-métaphysique,
puisqu'il ne pouvait alors exister de meilleure alternative.
Quelque oppressif que dût être un tel

antagonisme pour l'essor fondamental du véritable esprit
biologique, nous avons apprécié comment il s'est finalement
ouvert une issue décisive par la combinaison spontanée
de deux conceptions indispensables, l'une physiologique,
l'autre anatomique, qui ont si dignement
immortalisé l'incomparable Bichat. La première consiste
dans cette célèbre distinction élémentaire entre la vie organique
ou végétative et la vie animale proprement dite,
qui, malgré de vicieuses exagérations initiales, sera de
plus en plus appréciée, comme le fondement primordial
de la saine philosophie biologique. C'est sous son inspiration,
en effet, que l'on a pu enfin dénouer suffisamment
la difficulté primitive, d'après une satisfaisante appréciation
de la part légitime qu'il fallait accorder en biologie
aux prétentions physico-chimiques, ainsi reconnues
pleinement rationnelles en tout ce qui concerne les simples
phénomènes de végétabilité, base nécessaire de toute
existence vitale; tandis que la double propriété qui caractérise
l'animalité était radicalement irréductible aux
qualités inorganiques, et présiderait désormais à un ordre
de phénomènes entièrement distinct, sans aucune analogie
fondamentale avec les actes inférieurs. Toutefois
une telle répartition n'autorise nullement les physiciens
et les chimistes à dominer directement le premier ordre
d'études biologiques; quelque indispensable qu'y soit la
sage application continue de la doctrine inorganique,
c'est exclusivement aux biologistes qu'il appartient de la
diriger toujours, puisqu'ils en peuvent seuls comprendre
suffisamment les conditions et la destination. Les motifs
d'une telle discipline sont évidemment analogues à ceux
des semblables prescriptions déjà considérées envers les

trois cas antérieurs d'intervention scientifique des théories
inférieures dans les théories supérieures: mais ils ont ici
beaucoup plus d'énergie, d'après l'extrême influence que
doit exercer la nature propre des appareils vitaux sur les
actes physico-chimiques qui y constituent la pure végétabilité,
même quand elle peut y être étudiée séparément
de toute animalité, ce qui d'ailleurs est si rarement
possible. Quant à la conception anatomique, en
harmonie, d'abord simplement spontanée, aujourd'hui
pleinement systématique, avec cette conception physiologique,
elle résulte de la grande théorie des tissus élémentaires,
où nous avons reconnu le véritable équivalent
philosophique pour la biologie de l'office rempli, en physico-chimie,
par la théorie moléculaire, dont l'application
biologique est essentiellement contraire à la nature
des phénomènes. Cette notion statique, convenablement
élaborée, a pu seule, en effet, procurer à la notion dynamique
des deux vies une pleine consistance scientifique, en
permettant d'assigner à chacun de ces modes d'existence
un siége fondamental qui pût être nettement distingué,
même dans les plus éminens organismes. Mais, quelle que
soit la puissance intrinsèque de cette double conception, elle
n'eût jamais acquis une suffisante prépondérance, ni même
un caractère assez complet, si elle fût toujours restée relative
à l'homme, comme elle l'était exclusivement pour son
immortel créateur. Quoique l'homme soit certainement, à
tous égards, l'objet essentiel de la biologie, nous avons cependant
reconnu que cette grande étude ne pouvait à
aucun titre devenir vraiment rationnelle tant qu'elle demeurait
bornée directement à l'organisme le plus complexe,
dont l'appréciation ne saurait, sous aucun

aspect, être abordée avec un succès décisif sans être constamment
dominée par l'admirable méthode comparative
que la nature de tels phénomènes y a si heureusement
ménagée pour surmonter les immenses difficultés de ces
hautes recherches, d'après une lumineuse transition graduelle
entre les divers degrés successifs d'organisation ou
de vie. Or ce principe fondamental de la logique biologique
est surtout applicable à la distinction statique et
dynamique entre les deux modes élémentaires de l'activité
vitale, qui se trouvent ainsi nettement caractérisés
par les divers types essentiels de la hiérarchie organique.
Mais, en sens inverse, la construction finale d'une telle
hiérarchie devait aussi dépendre directement de cette
conception préalable, puisque la pure végétabilité ne
saurait comporter entre les différens êtres que de simples
inégalités d'énergie, comme les propriétés physico-chimiques,
sans pouvoir admettre cette diversité graduelle
de modes successifs qui peut devenir la base
d'une véritable série, et qui est évidemment propre à la
seule animalité, dont les degrés de plénitude anatomique
ou physiologique offrent en effet une nombreuse suite de
nuances fortement tranchées, susceptibles de diriger convenablement
les spéculations taxonomiques. C'est surtout
à raison de cette intime connexité que nous avons vu la
fondation directe de la saine philosophie biologique être
surtout déterminée par l'établissement décisif de la hiérarchie
animale, sous la puissante élaboration d'abord
de Lamarck, ensuite d'Oken, et enfin de Blainville. Une
telle création constituera de plus en plus non-seulement
le principal instrument logique, mais aussi la pensée
prépondérante de toutes les hautes contemplations

biologiques, parce que le point de vue anatomique et le
point de vue physiologique y viennent nécessairement
converger, à tous égards, avec le point de vue taxonomique.
La notion fondamentale de l'organisme, d'abord
absorbée par celle du milieu, seule préalablement appréciable,
a ainsi pris enfin l'activité directe qui convient
à sa nature, d'après la considération habituelle d'une
longue succession de systèmes vitaux de plus en plus complexes,
dont l'existence, de plus en plus éminente, modifie
toujours davantage l'existence universelle, et devient
aussi de plus en plus susceptible de se modifier
elle-même, conformément à l'ensemble des exigences
extérieures. Quoique les idées systématiques d'ordre et
d'harmonie aient dû primitivement résulter des études
inorganiques, à raison de leur simplicité supérieure, les
idées de classement et de hiérarchie, qui en constituent
sans doute la plus haute manifestation, ne pouvaient certainement
émaner que des études biologiques, d'où elles
doivent finalement s'étendre aux spéculations sociales
qui en avaient originairement fourni le type spontané, et
qui, en effet, les renverront ultérieurement partout avec
une irrésistible énergie. Malgré les immenses lacunes de
la biologie actuelle, où la position des diverses questions
essentielles est seule aujourd'hui pleinement appréciable,
sans qu'aucune d'elles soit encore effectivement
résolue, nous avons donc pu regarder cette grande
science comme ayant déjà pris, au moins chez ses plus
éminens interprètes, le vrai caractère général qui convient
à sa propre nature; ce qui est pleinement compatible
avec l'extrême imperfection des détails dans une étude
où, d'après l'intime solidarité du sujet, l'esprit d'ensemble

doit essentiellement prévaloir. Par suite d'un tel
caractère, quelque peu avancé que doive être jusqu'ici
un genre de spéculations positives aussi difficile et aussi
récent, sa constitution scientifique n'en est pas moins
maintenant, aux yeux des vrais connaisseurs, plus rationnelle
que celle des diverses sciences antérieures, aveuglément
livrées à la dispersion empirique qui devait
distinguer leur élaboration préliminaire. La notion fondamentale
de la spontanéité vitale se développant, à divers
degrés déterminés, entre les limites générales correspondantes
à l'inévitable accomplissement continu des
lois élémentaires de l'existence universelle, y est désormais
irrévocablement établie d'après la grande conception
hiérarchique qui domine l'ensemble des idées biologiques.
Toutefois les obstacles journaliers qu'éprouve
encore, au sein même de la science, cette indispensable
conception, et la persistance opiniâtre du conflit initial,
quoique très-heureusement atténué, entre les prétentions
opposées de l'école physico-chimique et de l'école théologico-métaphysique,
prouvent clairement qu'une telle
constitution scientifique n'est pas suffisamment complète.
On doit sans doute attribuer à cet égard beaucoup
d'influence à l'extrême insuffisance de l'éducation habituelle
qui précède aujourd'hui une culture aussi difficile,
suivant les explications du quarantième chapitre. Il est incontestable,
en effet, que les biologistes ne pourront jamais
s'affranchir de l'irrationnelle invasion de diverses sciences
inorganiques qu'autant qu'ils se les seront d'abord rendues
assez familières pour en incorporer convenablement
la judicieuse application simultanée au système de leurs
études propres; cette irrécusable obligation résulte ici

des mêmes motifs essentiels, devenus seulement plus
énergiques, qui ont déjà imposé aux autres classes de
savans de semblables conditions logiques, comme unique
moyen de contenir les empiétemens abusifs des études
inférieures sur les supérieures. Mais, outre cette considération
temporaire, il faut reconnaître, d'après une plus
profonde appréciation, que la biologie ne saurait être
complétement constituée sans l'intervention prépondérante
de la sociologie; car, tandis que, par son extrémité
inférieure, elle touche à la science inorganique dans l'étude
élémentaire de la vie végétative, elle adhère, par son
extrémité supérieure, à la science finale du développement
social, dans l'étude transcendante de la vie intellectuelle
et morale. Or, comme je l'ai expliqué au chapitre
précédent, cette dernière étude, sans laquelle la connaissance
biologique de l'homme est radicalement insuffisante,
ne saurait être convenablement instituée du seul
point de vue individuel, et elle exige l'indispensable considération
d'un essor collectif qui en lui-même ne saurait
être scindé: en sorte que, malgré l'éminent mérite et
l'utilité capitale que nous avons dû tant reconnaître dans
l'immortelle tentative de Gall, sa faible efficacité jusqu'ici
ne doit pas être uniquement attribuée, ni même principalement,
à ses imperfections radicales, ni au peu de
portée de ceux qui l'ont poursuivie, mais surtout à la
vicieuse constitution d'un travail où la biologie devrait
se subordonner judicieusement à la sociologie, loin de
pouvoir l'y dominer. Cette voie étant aujourd'hui la seule
ouverte à l'esprit théologico-métaphysique pour maintenir
en biologie son antique domination, il est aisé de
sentir combien l'entière prépondérance de la positivité

rationnelle s'y trouve profondément liée à la fondation
de la science sociale, sans laquelle toutes les conceptions
déjà élaborées n'y pourraient jamais acquérir une pleine
efficacité, ni même une véritable stabilité. Une telle influence
philosophique n'est pas moins propre, en sens inverse,
à garantir irrévocablement les études vitales contre
l'invasion opposée de l'esprit mathématique, premier moteur
des usurpations inorganiques, en faisant prévaloir
une science où il ne saurait évidemment espérer aucun
accès réel, sauf dans les absurdes utopies fondées sur le
prétendu calcul des chances, désormais trop ridicules
pour être vraiment dangereuses. On conçoit d'ailleurs
que ces deux offices sont spontanément connexes, puisque
l'école théologico-métaphysique ne peut aujourd'hui
conserver en biologie une certaine valeur qu'à raison de
son insuffisante résistance aux tendances subversives de
l'école physico-chimique, d'abord destinée elle-même à y
lutter contre l'ascendant oppressif de l'ancienne philosophie.
En biologie, comme en politique, une même conception
doit aujourd'hui pleinement satisfaire à la fois
aux conditions de l'ordre et à celles du progrès, au fond
nécessairement identiques.

La seule science qui puisse être vraiment finale, et envers
laquelle la biologie elle-même ne constitue qu'un
dernier préambule indispensable, résulte donc maintenant
de l'extrême accroissement fondamental qu'éprouve
l'existence réelle en s'élevant de l'organisme individuel
à l'organisme collectif. Quoique d'une autre nature que
les trois précédentes, cette complication définitive n'est
pas moins prononcée que celles déjà éprouvées en passant
d'abord du degré mathématique initial au degré

physique proprement dit, ensuite de celui-ci au chimique,
et même enfin du degré chimique au plus simple
degré biologique: elle est d'ailleurs toujours en harmonie
avec la généralité décroissante des phénomènes
successifs. D'après l'expansion continue et la perpétuité
presque indéfinie qui caractérisent le nouvel organisme,
ce cas diffère tellement du précédent, malgré l'homogénéité
nécessaire de leurs élémens, qu'il est vraiment impossible
de ne l'en pas séparer profondément, surtout
quand on considère directement cette extension totale
de l'association humaine à l'ensemble de notre espèce,
que la civilisation moderne a eu toujours en vue, quelque
éloignée qu'en doive être encore la suffisante réalisation.
Sous l'aspect logique, nous avons reconnu que la
méthode fondamentale reçoit alors sa plus éminente élaboration
par l'introduction spontanée du mode historique
proprement dit, parfaitement adapté à la nature
d'un sujet où la filiation graduelle doit constituer de plus
en plus le principal moyen d'investigation, qui, quoique
nécessairement dérivé du mode comparatif propre à
la biologie, en doit néanmoins être radicalement distingué,
à titre de transformation transcendante. Or l'indispensable
séparation des deux études organiques n'est
certes pas moins caractérisée dans l'ordre purement
scientifique, d'après l'évidente impossibilité de jamais
déduire les phénomènes successifs de l'évolution sociale,
indépendamment de leur propre observation directe,
d'après la seule connaissance des lois individuelles; car
chacun de ces divers degrés ne peut d'abord être positivement
rattaché qu'au degré immédiatement antérieur,
quoique leur ensemble doive constamment rester, à

tous égards, en harmonie fondamentale avec le système
des notions biologiques. Nous savons d'ailleurs, suivant
la remarque précédente, que ces théories elles-mêmes
ne peuvent isolément suffire à leur plus haute destination
individuelle, sans l'assistance supérieure des notions
sociologiques. Il importait donc, en constituant la sociologie,
de faire convenablement sentir l'indispensable nécessité
de cette séparation fondamentale, où réside
maintenant, à mon gré, pour les esprits les plus avancés,
la principale difficulté, à la fois scientifique et logique,
d'une telle constitution, parce que la tendance générale
des études inférieures à absorber spontanément les supérieures,
en vertu de leur positivité antérieure, et d'après
leurs relations naturelles, ne pouvait jamais être
plus spécieuse assurément que dans ce cas extrême, où
presque aucun des éminens penseurs de notre siècle n'a
pu, en effet, éviter cette grande aberration. Une discussion
décisive nous a donc ainsi conduits à satisfaire systématiquement
aux éternelles conditions d'originalité et
de prééminence des spéculations sociales, que la résistance
théologico-métaphysique n'a pu que maintenir instinctivement
d'une manière fort insuffisante, depuis que la
méthode positive a commencé à prévaloir de plus en plus
dans la moderne évolution mentale. C'est au nom même
de la positivité et de la rationnalité que nous avons directement
réclamé, et même déterminé la convenable
reconstruction d'un ascendant philosophique, toujours
indispensable, qu'on n'ose pourtant motiver de nos jours
que sur les seules exigences pratiques. Mais cette réorganisation
normale ne pouvait être vraiment consolidée
qu'en faisant aussitôt cesser, d'une autre part, le stérile

et irrationnel isolement où les diverses écoles théologico-métaphysiques,
sans exception des moins arriérées, s'accordaient,
depuis deux siècles, au milieu de leurs intimes
divergences, à placer constamment le système des
études morales et politiques envers l'ensemble de la philosophie
naturelle. Or cette seconde condition générale,
non moins inévitable que la première, a été complétement
remplie, d'après une exacte convergence des besoins
scientifiques avec les besoins logiques, prescrivant
également désormais la subordination fondamentale de
la science finale à chacune des sciences préliminaires,
sur lesquelles sa réaction philosophique doit ensuite
redevenir prépondérante. Aussi devais-je attacher beaucoup
de prix à signaler, autant que possible, les liaisons
directes qui résultent, à cet égard, de la nature des
études respectives, vu la double nécessité continue de
connaître préalablement, d'une part, le milieu, d'une
autre part, l'agent de l'évolution sociale. La position encyclopédique
assignée à la sociologie, dès le début de ce
Traité, par notre hiérarchie scientifique, et qui résume
exactement l'ensemble de ses conditions et de ses relations,
s'est donc trouvée ensuite spécialement confirmée
en une foule d'occasions, même indépendamment de
l'irrécusable obligation logique d'une telle marche successive
pour élever la méthode positive jusqu'à sa phase
sociologique, suivant les explications du chapitre précédent.
Mais, quelle que soit l'importance réelle des indispensables
notions ainsi transportées d'abord des études
purement inorganiques dans cette science finale, c'est
aux études biologiques que doit surtout appartenir,
d'après la nature des sujets respectifs, un tel office

scientifique, après que les tendances primitives aux empiétemens
irrationnels y ont été suffisamment contenues. À
tous les degrés de l'échelle sociologique, et sous tous les
rapports statiques ou dynamiques, la biologie fournit
nécessairement, sur la nature humaine, autant qu'elle
peut être connue par la seule considération de l'individu,
des notions fondamentales qui doivent toujours contrôler
les indications directes de l'exploration sociologique,
et souvent même les rectifier ou les perfectionner.
Mais, en outre, dans la partie inférieure de la série,
sans descendre d'ailleurs jusqu'à l'état initial, où les déductions
biologiques peuvent seules nous guider, il est
clair que la biologie, quoique toujours dominée, comme
dans tous les cas antérieurs de ce genre, par l'esprit sociologique,
doit faire spécialement connaître cette association
élémentaire, intermédiaire spontané entre
l'existence purement individuelle et l'existence pleinement
sociale, qui résulte de l'existence domestique
proprement dite, plus ou moins commune à tous les
animaux supérieurs, et qui constitue, dans notre espèce,
la véritable base primordiale du plus vaste organisme
collectif. Toutefois l'élaboration originale de cette nouvelle
science a dû être essentiellement dynamique, en
sorte que les lois d'harmonie y ont été presque toujours
implicitement considérées parmi les lois de succession,
dont l'appréciation distincte pouvait seule constituer
aujourd'hui la physique sociale. Aussi sa plus haute
connexité scientifique avec la biologie consiste-t-elle
maintenant dans la liaison fondamentale que j'ai établie
entre la série sociologique et la série biologique, et
qui permet d'envisager philosophiquement la première

comme un simple prolongement graduel de la seconde,
quoique les termes de l'une soient surtout coexistans et
ceux de l'autre surtout successifs. Sauf cette unique différence
générale, qui ne saurait interdire l'enchaînement
des deux séries, nous avons, en effet, reconnu
que le caractère essentiel de l'évolution humaine résulte
nécessairement de la prépondérance toujours croissante
des mêmes attributs supérieurs qui placent l'homme à la
tête de la hiérarchie animale, où ils dirigent aussi l'appréciation
rationnelle des principaux degrés d'animalité.
On parvient ainsi à concevoir l'immense système organique
comme liant réellement la moindre existence végétative
à la plus noble existence sociale, par une longue
progression intermédiaire de modes d'existence de plus
en plus élevés, dont la succession, quoique nécessairement
discontinue, n'en est pas moins essentiellement homogène.
Enfin, le principe d'un tel enchaînement consistant, au
fond, dans la généralité décroissante des phénomènes prépondérans,
cette double série organique se rattache spontanément
à l'unique série rudimentaire que puisse nous
offrir la nature inorganique, où, en effet, les trois degrés
principaux, d'abord mathématique ou astronomique,
ensuite physique, et enfin chimique, propres à l'existence
universelle, présentent déjà une succession relative
au même principe, que j'ai dès lors osé ériger au cinquante-septième
chapitre, après tant de hautes vérifications
dynamiques et statiques, en loi fondamentale de
toute taxonomie positive. La direction nécessaire de
l'ensemble du mouvement humain, à la fois individuel
et social, étant ainsi scientifiquement déterminée, il ne
restait plus, pour constituer la sociologie, qu'à en

caractériser aussi la marche générale. C'est ce que j'ai accompli,
au tome quatrième, par ma loi fondamentale
d'évolution, qui, avec cette loi hiérarchique, établit,
j'ose le dire, un véritable système philosophique, dont
les deux élémens principaux sont spontanément solidaires.
Dans cette conception dynamique, la sociologie
se rattache profondément à la biologie, puisque l'état
initial de l'humanité y coïncide essentiellement avec
celui où leur imperfection organique retient les animaux
supérieurs, chez lesquels l'essor spéculatif ne dépasse
jamais ce fétichisme primordial d'où l'homme lui-même
n'aurait pu sortir sans l'énergique impulsion du développement
collectif. La similitude est encore plus évidente
quant à l'existence active. Après avoir ainsi constitué
la théorie sociologique, il fallait, pour la rendre
vraiment jugeable, constater directement sa réalité fondamentale,
en osant l'appliquer convenablement à la
saine appréciation générale, historique quoique abstraite,
de la grande progression, à la fois mentale et
sociale, qui, depuis quarante siècles, élève continuellement
l'élite de l'humanité. Tel a été l'objet de l'élaboration
décisive qui a exigé la totalité du volume précédent
et la majeure partie de celui-ci. Comme le vaste
ensemble en a été, au cinquante-septième chapitre, spécialement
résumé, il serait superflu d'y revenir maintenant.
Il suffit ici de rappeler que cette irrécusable épreuve,
sous laquelle ont radicalement succombé toutes les conceptions
historiques proposées jusqu'ici, a finalement
démontré la réalité essentielle de ma théorie dynamique,
par cela même que chaque phase importante de la grande
évolution y a trouvé spontanément, outre la filiation

nécessaire, l'explication générale de son propre caractère
et la juste appréciation de sa participation indispensable
au résultat commun; de manière à toujours
permettre de glorifier convenablement, sans aucune inconséquence,
les services rendus successivement par les
influences les plus opposées. Une semblable aptitude à
rendre, par exemple, une égale et complète justice à
l'état monothéique et à l'état polythéique, avec une pareille
indifférence personnelle envers chacun d'eux, n'était,
sans doute, possible que par suite même du salutaire
ébranlement qui a déterminé la crise finale propre
à l'élite de l'humanité, d'après l'ensemble du double
mouvement moderne. Sans une telle préparation, à la
fois politique et philosophique, aucun esprit n'aurait
pu s'affranchir assez complétement et de l'antique philosophie
et des préjugés critiques développés pendant
sa longue décadence pour introduire, en un semblable
sujet, cette disposition pleinement scientifique, indispensable
aux moindres spéculations, mais beaucoup plus
nécessaire, et pourtant bien plus difficile, envers les
études les plus transcendantes et aussi les plus passionnées
que l'esprit humain puisse aborder. Ainsi, les mêmes
conditions générales qui exigeaient aujourd'hui cette
élaboration décisive, devaient, sous un autre aspect, la
seconder spécialement. Son efficacité pratique est d'ailleurs
inséparable de sa réalité théorique, puisque le présent
y est profondément rattaché enfin, sous tous les
aspects possibles, à l'ensemble du passé humain, de manière
à mettre également en évidence la marche antérieure
et la tendance ultérieure de chaque phénomène
important: d'où résulte enfin, dans le cas politique, la

possibilité d'une relation normale entre la science et
l'art, déjà ébauchée envers les cas plus simples, à mesure
que s'est accompli l'essor préliminaire de la sociabilité
moderne. Quelque peu avancée que doive être encore
cette nouvelle science, on peut donc la regarder
comme ayant déjà suffisamment rempli toutes les conditions
essentielles de son institution initiale, en sorte qu'il
ne restera plus désormais qu'à poursuivre convenablement
son développement spécial. La nature du sujet, où
la solidarité est beaucoup plus complète que partout
ailleurs, lui assure spontanément, dès sa naissance, en
compensation nécessaire de sa complication plus grande,
une rationnalité supérieure à celle de toutes les sciences
préliminaires, y compris même la biologie, en y établissant
aussitôt l'ascendant normal de l'esprit d'ensemble,
qui, d'une telle source, doit bientôt se répandre
sur toutes les parties antérieures de la philosophie abstraite,
afin d'y réparer peu à peu les désastres du régime
dispersif propre à l'élaboration préparatoire des connaissances
réelles.

D'après l'appréciation scientifique que nous venons de
terminer, la grande appréciation logique du chapitre
précédent se trouve donc suffisamment complétée. Malgré
l'état peu satisfaisant de presque toutes les doctrines
spéciales, sauf, à quelques égards, dans les sciences inférieures,
on peut cependant juger désormais essentiellement
accomplie la longue et difficile préparation mentale
qui, depuis la mémorable impulsion initiale de
Descartes et de Bacon, devait graduellement amener
l'avénement final de la vraie philosophie moderne. Tous

les élémens indispensables destinés à concourir à sa formation
sont maintenant assez développés pour que le
véritable caractère, à la fois scientifique et logique,
propre à chacun d'eux, soit déjà pleinement appréciable,
quoique jusqu'ici très-imparfaitement réalisé. En même
temps, le lien nécessaire de leur systématisation directe
est spontanément résulté de l'extension successive de
l'esprit positif à des spéculations de plus en plus éminentes,
dont les dernières, relatives aux phénomènes les
plus complexes et les plus importans, réunissent, par
leur nature, toutes les grandes conditions de l'ascendant
philosophique. La création décisive de la sociologie
complète l'essor fondamental de la méthode positive, et
constitue le seul point de vue susceptible d'une véritable
universalité, de manière à réagir convenablement sur
toutes les études antérieures, afin de garantir leur convergence
normale sans altérer leur originalité continue.
Sous un tel ascendant, nos diverses connaissances réelles
pourront donc former enfin un vrai système, assujetti,
dans son entière étendue et dans son expansion graduelle,
à une même hiérarchie et à une commune évolution, ce
qui n'est certainement possible par aucune autre voie.
D'une autre part, l'indispensable harmonie entre la spéculation
et l'action est ainsi pleinement établie, puisque
les diverses nécessités mentales, soit logiques, soit
scientifiques, concourent alors, avec une remarquable
spontanéité, à conférer la présidence philosophique aux
conceptions que la raison publique a toujours justement
regardées comme devant universellement prévaloir, et
qui n'avaient passagèrement perdu cet invariable privilége
que par suite des besoins exceptionnels propres à la

situation profondément contradictoire qui caractérise
l'ensemble de la grande transition moderne. Le bon sens,
au nom duquel réclamaient surtout, il y a deux siècles,
les fondateurs de la philosophie positive, revient donc
aujourd'hui, convenablement systématisé, présider à son
installation finale, pour diriger ensuite à jamais son application
normale, après que toutes les aberrations
générales du génie spécial auront été suffisamment rectifiées.
Enfin, la morale, dont les exigences directes
étaient implicitement méconnues pendant l'élaboration
préliminaire, recouvre aussitôt ses droits éternels par
suite de la suprématie mentale du point de vue social,
rétablissant, avec une énergique efficacité, le règne continu
de l'esprit d'ensemble, auquel le vrai sentiment
du devoir reste toujours profondément lié. Dans les
deux derniers siècles, l'ascendant scientifique a pu longtemps
appartenir à l'impulsion, essentiellement mathématique,
émanée des sciences inférieures, sans aucun grave
danger immédiat pour les conditions naturelles de la
moralité, tant que les besoins sociaux n'étaient pas
encore redevenus directement prépondérans. Tout en
écartant spontanément les contemplations sociales, afin
de se restreindre d'abord aux études préliminaires où la
positivité rationnelle était plus aisément développable,
l'instinct spéculatif pouvait alors être soutenu par ce
juste sentiment de l'harmonie fondamentale de nos
efforts privés avec la commune destination, qui nous
rend spécialement accessibles aux inspirations morales.
Mais il n'en est plus ainsi depuis que la crise finale a mis
en haute évidence l'urgence universelle des nécessités
politiques. Dès lors, cet esprit scientifique, qui, d'après

l'inévitable conviction de son impuissance radicale envers
les plus nobles spéculations, tend à inspirer, à leur
égard, une désastreuse indifférence, devient nécessairement
de plus en plus immoral, en conduisant presque
toujours à l'égoïsme systématique, que l'ascendant
familier des vues d'ensemble peut seul aujourd'hui
convenablement guérir. Cette intime perturbation,
d'autant plus dangereuse qu'elle corrompt directement
la première source mentale de la régénération humaine,
est spontanément dissipée par la prépondérance philosophique
de l'esprit sociologique. Le type fondamental
de l'évolution humaine, aussi bien individuelle que
collective, y est, en effet, scientifiquement représenté
comme consistant toujours dans l'ascendant croissant de
notre humanité sur notre animalité, d'après la double
suprématie de l'intelligence sur les penchans, et de
l'instinct sympathique sur l'instinct personnel. Ainsi
ressort directement, de l'ensemble même du vrai développement
spéculatif, l'universelle domination de la
morale, autant du moins que le comporte notre imparfaite
nature. Il serait assurément superflu de signaler ici
davantage l'aptitude morale d'une philosophie qui développe
systématiquement, au plus haut degré possible,
le sentiment fondamental de la solidarité et de la continuité
sociales, en même temps que la notion générale
de l'ordre spontané que l'économie totale du monde réel
érige, à tous égards, en base nécessaire de notre conduite,
soit privée, soit publique.

Pour achever de caractériser cette nouvelle philosophie
générale, il ne nous reste plus enfin, après avoir suffisamment
considéré sa constitution propre, à la fois

scientifique et logique, qu'à indiquer, au chapitre suivant,
la nature de son action ultérieure, d'abord mentale,
puis sociale, en tant du moins qu'une telle détermination
peut aujourd'hui reposer sur une base vraiment
rationnelle, suivant notre théorie de l'évolution humaine,
ainsi poussée jusqu'à sa plus extrême application
actuelle.









SOIXANTIÈME et dernière LEÇON.

Appréciation sommaire de l'action finale propre à la
philosophie positive.





Aucune des précédentes révolutions de l'humanité,
même la plus grande de toutes, relative au passage décisif
de l'organisme polythéique de l'antiquité au régime
monothéique du moyen âge, n'a pu modifier aussi profondément
l'ensemble de l'existence humaine, à la fois
individuelle et sociale, que devra le faire, dans un prochain
avenir, l'avénement nécessaire de l'état pleinement
positif, où nous avons reconnu consister, à tous égards,
la seule issue possible de l'immense crise finale qui, depuis
un demi-siècle, agite si intimement les populations
d'élite. Ce terme naturel des divers mouvemens antérieurs
est enfin tellement préparé, que son accomplissement
définitif ne dépend plus essentiellement désormais que
de l'essor direct et systématique de la philosophie correspondante.
La seconde moitié du cinquante-septième
chapitre a été surtout consacrée à faire spécialement apprécier
la grande élaboration politique qui doit constituer,
dans le siècle actuel, le principal caractère d'une
telle philosophie, dont l'influence immédiate se trouve
ainsi convenablement signalée. Il ne nous reste donc

plus ici qu'à indiquer sommairement, sous un aspect
plus général, l'action normale que devra finalement
exercer le nouveau régime philosophique, quand son
universel ascendant aura pu être suffisamment réalisé.
Nous devons, à cet effet, le considérer successivement
envers chacun des modes essentiels de l'existence humaine,
d'abord mentale, puis sociale. Relativement à
celle-ci, il faudra séparément examiner l'ordre purement
moral et ensuite l'ordre politique proprement dit. Quant
à la première, elle présente, non moins naturellement,
deux points de vue très-distincts, l'un scientifique,
l'autre esthétique. Mais, ce dernier étant surtout destiné
à réfléter spontanément l'ensemble des divers aspects
humains, aussi bien sociaux qu'intellectuels, l'indication
qui s'y rapporte sera mieux placée à la fin de cette appréciation
totale. Telles sont donc les quatre classes de
considérations générales, d'abord scientifiques ou plutôt
rationnelles, ensuite morales, puis politiques, et enfin
esthétiques, d'après lesquelles nous devons, dans ce
chapitre extrême, achever rapidement de caractériser la
grande régénération philosophique qui a toujours constitué
l'objet essentiel de ce Traité.

La principale propriété intellectuelle de l'état positif
consistera certainement en son aptitude spontanée à déterminer
et à maintenir une entière cohérence mentale,
qui n'a pu encore exister jamais à un pareil degré, même
chez les esprits les mieux organisés et les plus avancés.
Sans doute le régime polythéique, qui dut former, à
tous égards, la phase la plus importante de notre préparation
théologique, offrit longtemps, comme je l'ai
expliqué, une sorte d'unité spéculative, d'après la nature

uniformément religieuse que présentaient alors toutes
les grandes conceptions humaines, du moins avant que
la métaphysique dissolvante eût acquis une extension
décisive. Mais, quoique notre intelligence n'ait pu ensuite
retrouver une harmonie aucunement équivalente,
cette consistance initiale, outre sa moindre stabilité,
ne pouvait même être aussi complète, à beaucoup
près, que celle qui résultera nécessairement de l'universel
ascendant de l'esprit positif; car, aux époques
les plus arriérées, la positivité spontanée des notions
les plus particulières et les plus usuelles a dû toujours
altérer involontairement, en chaque genre, la pureté
théologique des spéculations générales, tandis que le
nouveau régime doit, au contraire, imprimer à toutes
nos conceptions quelconques, depuis les plus élémentaires
jusqu'aux plus transcendantes, un caractère pleinement
positif, sans le moindre mélange indispensable
d'aucune philosophie hétérogène. Il serait d'ailleurs
superflu de faire expressément ressortir la supériorité
naturelle de cette harmonie finale sur l'équilibre précaire
et incomplet que nous avons vu exister, pendant
quelques siècles, sous la prépondérance provisoire de la
métaphysique scolastique, après l'entier ascendant du
système monothéique, et avant que la philosophie positive
eût commencé à se manifester distinctement. La
situation profondément contradictoire propre à la transition
actuelle, où les meilleurs esprits sont habituellement
soumis à trois régimes incompatibles, permet
encore moins de concevoir directement aujourd'hui cette
prochaine unité, à la fois scientifique et logique. On ne
peut s'en former une juste idée qu'en y voyant surtout,

d'après la double appréciation de nos deux derniers
chapitres, l'extension totale et définitive de ce bon sens
fondamental qui, longtemps borné à des opérations
partielles et pratiques, s'est ensuite graduellement emparé
des diverses parties du domaine spéculatif, de
manière à déterminer enfin l'entière rénovation de la
raison humaine, ou plutôt son ascendant décisif sur la
pure imagination. Alors notre intelligence, faisant à
jamais prévaloir, envers les plus hautes recherches, cette
même sagesse universelle que les exigences de la vie
active nous rendent spontanément familière à l'égard
des plus simples sujets, aura systématiquement renoncé
partout à la détermination chimérique des causes essentielles
et de la nature intime des phénomènes, pour se
livrer exclusivement à l'étude progressive de leurs lois
effectives, dans l'intention permanente, d'ailleurs spéciale
ou générale, d'y puiser les moyens d'améliorer le
plus possible l'ensemble de notre existence réelle, soit
privée, soit publique. Le caractère purement relatif de
toutes nos connaissances étant ainsi habituellement reconnu,
nos théories quelconques, sous la commune prépondérance
naturelle du point de vue social, seront toujours
uniquement destinées à constituer, envers une réalité
qui ne saurait jamais être absolument dévoilée, des approximations
aussi satisfaisantes que puisse le comporter,
à chaque époque, l'état correspondant de la grande
évolution humaine. Cette universelle appréciation logique
sera d'ailleurs en pleine harmonie scientifique avec
le sentiment fondamental d'un ordre spontané, essentiellement
indépendant de nous, même envers nos propres
phénomènes, individuels ou collectifs, et sur lequel

notre intervention ne saurait jamais exercer que des
modifications simplement secondaires, mais, du reste,
infiniment précieuses, comme formant la principale base
de notre puissance effective. On ne peut aujourd'hui
comprendre suffisamment combien un tel sentiment
doit enfin dominer notre intelligence: soit parce que
la pensée involontaire des perturbations continues, au
moins virtuelles, nécessairement rappelées par un
reste quelconque de croyance théologique, empêche
encore la plupart des bons esprits d'éprouver complétement
l'irrésistible conviction que tend à produire, à
tous égards, la régularité journalière du spectacle extérieur;
soit aussi parce que cette invariabilité des lois
naturelles n'est pas jusqu'ici convenablement reconnue
à l'égard des événemens les plus complexes, dont l'attention
publique est justement préoccupée. La puissance
ultérieure de cette grande notion, à la fois transcendante
et vulgaire, ne saurait être actuellement aperçue
que des entendemens assez avancés pour se trouver
maintenant, à l'un et à l'autre titre, convenablement
approchés de cette situation normale, que d'ailleurs
tout homme sensé regarde déjà comme évidemment
inévitable. Enfin un troisième attribut élémentaire, en
même temps scientifique et logique, qui est également
propre au véritable esprit positif, devra pareillement
contribuer beaucoup à accélérer alors l'heureux essor de
nos saines spéculations, d'après un judicieux usage de la
liberté fondamentale que la nature et la destination des
théories réelles laissent nécessairement à notre intelligence,
et qui est, en tout genre, beaucoup plus étendue
que les tendances absolues n'ont pu jusqu'ici permettre

de le soupçonner. À ces divers titres essentiels, notre
situation transitoire est encore si peu conforme à cette
prochaine terminaison, qu'on ne peut aujourd'hui directement
mesurer l'importance et la rapidité des progrès
qui seront ainsi obtenus: nous ne pouvons, en
chaque cas, que les apprécier vaguement d'après ceux
déjà réalisés, depuis trois siècles, sous un régime mental
extrêmement imparfait, et même, à certains égards,
radicalement vicieux, qui continue à occasionner l'inévitable
déperdition de la plupart des efforts intellectuels.
Toutes les sciences, même les plus avancées, étant
jusqu'ici à peine sorties de l'enfance, il est impossible
qu'une culture sagement systématique, où les moindres
forces seront directement appliquées à la commune élaboration,
n'y détermine promptement un essor très-supérieur
à celui qu'y pouvait permettre un empirisme
dispersif, impuissant à s'affranchir suffisamment de la
tutelle métaphysique, et même théologique, dont leur
état présent nous a offert tant de traces capitales. Pour
préciser davantage cette indication générale, il faut considérer
séparément la parfaite harmonie mentale qui
appartient à l'état positif, d'abord envers les spéculations
abstraites, ensuite quant aux études concrètes, et
enfin relativement aux notions pratiques.

Sous le premier aspect, seul pleinement appréciable
jusqu'ici, toutes les parties de ce Traité ont fait directement
ressortir combien chaque classe de connaissances
réelles doit hautement s'améliorer, quand une marche
vraiment rationnelle y remplacera enfin l'élaboration
purement préliminaire, dont les deux chapitres précédens
ont suffisamment caractérisé les diverses imperfections

essentielles, soit scientifiques, soit logiques. Le
régime final devant être, à cet égard, principalement
distingué par l'intime solidarité des différentes branches
de la philosophie abstraite, il suffit ici de signaler sommairement
la double influence fondamentale d'une telle
connexité, comme devant garantir pleinement la juste
indépendance de chaque science, et consolider entièrement
les notions correspondantes. Quand l'ascendant
normal de l'esprit sociologique aura partout remplacé
convenablement la vaine présidence scientifique, provisoirement
laissée à l'esprit mathématique, dès lors réduit
à son domaine naturel, la prépondérance spontanée
d'une science qui dépend de toutes les autres, et qui
cependant ne saurait jamais être absorbée par aucune
d'elles, assurera nécessairement le libre essor de chacune,
conformément à son génie propre, et à l'abri de toute
irrationnelle invasion, sans altérer néanmoins son concours
permanent à l'harmonie universelle, que cette légitime
originalité de chaque élément philosophique rendra,
au contraire, plus intime et plus stable. Au lieu de chercher
aveuglément une stérile unité scientifique, aussi
oppressive que chimérique, dans la vicieuse réduction
de tous les phénomènes quelconques à un seul ordre de
lois, l'esprit humain regardera finalement les diverses
classes d'événements comme ayant leurs lois spéciales,
d'ailleurs inévitablement convergentes, et même, à quelques
égards, analogues; l'harmonie la plus satisfaisante
résultera spontanément entre elles, d'abord de leur
commun assujettissement continu à une même méthode
fondamentale, ensuite de leur tendance uniforme et solidaire
vers une même destination essentielle, et enfin de

leur subordination simultanée à une même évolution
générale. Quoique ce régime définitif doive évidemment
augmenter beaucoup l'indépendance et la dignité de
toutes les sciences quelconques, l'étude des corps vivans
est pourtant celle qui en devra naturellement retirer le
plus d'avantages, comme ayant dû être jusqu'ici la plus
exposée à de désastreux empiétemens, contre lesquels
elle ne semble pouvoir trouver de garanties effectives que
sous la protection, encore plus dangereuse, et néanmoins
fort insuffisante, des conceptions théologico-métaphysiques.
Le déplorable conflit qui résulte, en biologie,
d'une telle opposition, constitue aujourd'hui la seule influence
sérieuse qu'ait pu encore conserver l'ancien antagonisme
philosophique entre le matérialisme et le spiritualisme.
Car ces deux tendances inverses, mais également
vicieuses, que leur intime corrélation destine à disparaître
simultanément sous la prépondérance finale du véritable
esprit positif, ne représentent, au fond, l'une que la disposition
naturelle des sciences inférieures à absorber
abusivement les supérieures, l'autre que l'entraînement
spontané de celles-ci à supposer le maintien de leur juste
dignité, toujours lié à la ténébreuse conservation de l'antique
philosophie: double aberration qui n'a plus maintenant
de gravité profonde qu'envers les études biologiques,
où elle cédera nécessairement à l'heureuse aptitude
directe de la philosophie finale pour régler convenablement
chaque constitution scientifique, à la fois sans oppression
et sans anarchie. Si l'on considère, en second
lieu, la coordination intérieure de chaque science, la
même discipline philosophique y doit ultérieurement
garantir, en vertu de son universalité caractéristique,

l'indispensable consolidation des diverses conceptions
essentielles contre l'imminente dissolution dont les menace
aujourd'hui, en tous genres, l'essor déréglé des
impulsions spéciales. Dans les sciences même les plus
avancées, d'irrécusables symptômes annoncent déjà l'impérieuse
nécessité de contenir ainsi les perturbations radicales
qu'y doit susciter de plus en plus la tendance croissante
des médiocrités ambitieuses à obtenir de faciles
succès par l'anarchique démolition des doctrines qu'on
y suppose les mieux établies, et qui cependant ne sauraient,
en aucun cas, être suffisamment affermies que
d'après leur commune adhérence au système général de
la vraie philosophie abstraite. Ainsi que le précédent, ce
nouveau besoin essentiel, quoique partout appréciable,
doit se faire spécialement sentir pour les études biologiques,
que leur complication supérieure et leur formation
plus tardive doivent davantage exposer aux controverses
destructives, mais que leur plus intime connexité
avec la science dirigeante devra naturellement rendre
aussi mieux accessible à sa salutaire protection. En signalant
ici seulement l'exemple le plus décisif, la déplorable
hésitation scientifique que conservent encore tant
d'esprits éclairés au sujet de la grande conception de la
hiérarchie animale, sans laquelle toute véritable philosophie
biologique serait assurément impossible, se trouvera
spontanément dissipée à jamais, quand le régime
final aura fait suffisamment reconnaître la liaison nécessaire
d'une telle notion, soit avec l'ensemble de la constitution
spéculative, soit même avec le principe général
du classement social, comme je l'ai spécialement expliqué.
Jusqu'envers les cas où les notions établies

comporteraient, en effet, d'incontestables rectifications partielles,
une sage discipline philosophique saura toujours maintenir
une juste pondération rationnelle entre les exigences,
quelquefois opposées, de la liaison et de l'exactitude;
tandis que le régime dispersif sacrifie trop aveuglément
aujourd'hui les premières aux dernières, d'ailleurs souvent
plus spécieuses que réelles.

Quoique la marche nécessaire de l'élaboration préliminaire,
fidèlement reproduite dans l'ensemble de ce
Traité, y ait dû faire justement prévaloir la formation
graduelle de la science abstraite, dont Bacon avait
si bien pressenti l'indispensable priorité, il est clair,
suivant les indications spéciales de l'avant-dernier chapitre,
que la construction directe de la science concrète
devra naturellement constituer l'une des principales
attributions permanentes du nouvel esprit philosophique,
sans l'ascendant duquel ne pourrait certainement se
développer une étude qui exige inévitablement l'intime
combinaison continue des divers points de vue scientifiques.
Une telle étude doit être, à tous égards, comme
l'indique déjà sa dénomination la plus usitée, éminemment
historique, en tant que relative à l'appréciation
effective de l'existence successive propre aux différens
êtres réels. Outre l'éclatante lumière qu'elle fera spontanément
rejaillir sur les lois élémentaires des divers modes
d'activité, et les précieuses indications pratiques dont elle
sera, par sa nature, la source immédiate, je dois y signaler
ici, surtout envers les phénomènes les plus complexes
et les plus élevés, une importante détermination, qui
ne saurait être autrement obtenue, et dont il faut
regarder la réaction philosophique comme spécialement

indispensable à la pleine consolidation du nouveau régime
mental, où l'entière élimination de l'absolu ne
pourrait, sans cela, être suffisamment assurée. Il s'agit
de la fixation, aujourd'hui trop prématurée, mais alors
directement accessible, de la véritable durée générale
assignée, par l'ensemble de l'économie réelle, à chacune
des principales existences naturelles, et entre autres à
l'évolution ascensionnelle de l'humanité. Quoique cette
grande évolution, qui commence à peine à se dégager
aujourd'hui d'un lent essor préparatoire, doive certainement
rester encore à l'état progressif pendant une longue
suite de siècles, au delà desquels il serait sans doute
aussi déplacé qu'irrationnel de spéculer maintenant, il
importe cependant beaucoup au développement ultérieur
du vrai génie philosophique de reconnaître déjà, en
principe, le plus nettement possible, que l'organisme
collectif est nécessairement assujetti, comme l'organisme
individuel, à un inévitable déclin spontané, même indépendamment
des altérations insurmontables du milieu
général. Vainement argue-t-on, pour détourner cette
fatale assimilation, d'une prétendue différence radicale
entre les deux cas, tenant au rajeunissement continu que
l'on suppose indéfiniment propre au premier; car, il est
clair que le second n'y est pas, au fond, moins disposé,
d'après l'introduction permanente de nouveaux élémens,
qui n'y cesse qu'avec la vie, et qui pourtant n'y empêche
pas la mort, quand la décomposition croissante l'emporte
enfin sur la recomposition décroissante. Sauf l'immense
inégalité des durées, relative à l'étendue comparative des
deux organismes et à la vitesse respective de leur développement,
rien ne saurait assurément empêcher la vie

collective de l'humanité d'offrir naturellement une semblable
destinée, dont la perspective philosophique, tout
en dissipant radicalement les illusions métaphysiques
sur la perfectibilité indéfinie, ne doit pas davantage décourager
les énergiques tentatives d'une judicieuse amélioration
que ne le fait habituellement, aux yeux de tous
les hommes sensés, en un cas beaucoup moins favorable,
la pleine certitude d'une inévitable destruction, même
quand elle est très-prochaine. La saine philosophie devra,
ce me semble, peu regretter l'insuffisante coopération
de ceux qui n'auraient pas désormais le courage de
concourir activement à la longue ascension de l'humanité
sans la stimulation artificielle de ces chimériques
espérances, dont l'influence tend directement aujourd'hui
à prolonger, sous d'autres formes, la ténébreuse
prépondérance de l'antique philosophie absolue. Il serait
d'ailleurs évidemment oiseux de s'arrêter maintenant,
en aucune manière, à la détermination prématurée du
caractère extrême que devra prendre, dans un avenir
très-lointain, le véritable esprit philosophique, toujours
disposé à reconnaître, sans aucun vain désespoir, toute
destinée clairement inévitable, quand l'âge du déclin
deviendra prochain, afin d'en adoucir convenablement
l'amertume naturelle, en y soutenant noblement la dignité
humaine. Ce n'est point à ceux qui sortent à peine de
l'enfance qu'il appartient déjà de préparer leur vieillesse:
cette prétendue sagesse conviendrait certainement encore
moins pour la vie collective que pour la vie individuelle.

Si l'on considère enfin l'influence normale du nouveau
régime mental quant à l'élaboration rationnelle des
connaissances pratiques, il serait ici superflu de faire

expressément ressortir son heureuse aptitude à constituer
spontanément la plus intime harmonie permanente entre
le point de vue actif et le point de vue spéculatif, dès
lors toujours subordonnés à un même esprit philosophique,
après l'entière cessation de l'opposition radicale que
l'antique philosophie avait nécessairement établie entre
eux. D'un côté, en effet, l'essor pratique, plus ou moins
comprimé jusqu'ici par de superstitieux scrupules, ou détourné
par de chimériques espérances, devra être directement
stimulé d'après l'universel ascendant de la positivité
rationnelle, qui soumettra toutes les opérations
usuelles à une lumineuse appréciation systématique.
Mais, en sens inverse, l'extension technique n'aura pas
moins d'efficacité pour faire unanimement apprécier l'immense
supériorité du vrai régime scientifique sur la
vaine constitution antérieure des diverses spéculations
humaines. Le sentiment de l'action et celui de la prévision
étant ainsi mutuellement solidaires, d'après leur
commune subordination au principe fondamental des
lois naturelles, il n'est pas douteux qu'une telle connexité
devra beaucoup contribuer à populariser et à consolider,
par une application continue, la nouvelle philosophie,
où chacun reconnaîtra directement l'uniforme
réalisation d'une même marche générale envers tous les
sujets quelconques accessibles à notre intelligence. Ces
diverses influences nécessaires seront surtout caractérisées
dans l'essor ultérieur des deux arts les plus difficiles et
les plus importans, l'art médical et l'art politique,
aujourd'hui à peine ébauchés, d'après l'état d'enfance
des théories correspondantes, et qui seront alors
promptement rationnalisés, sous la puissante impulsion

d'une véritable unité philosophique, quand toutefois les
études concrètes auront été suffisamment instituées.
Puisque les phénomènes les plus complexes sont aussi
les plus modifiables, c'est à eux que doit naturellement
se rapporter la principale appréciation de la vraie relation
générale entre la spéculation et l'action. Ainsi se
manifestera directement, à tous égards, la solidarité
mutuelle qui doit intimement unir l'activité pratique et
le régime mental les plus convenables à la vraie nature
humaine, après leur entier affranchissement des impulsions
étrangères qui, longtemps indispensables à leur
essor initial, entravent désormais leur double progrès et
leur rapprochement décisif.

Telles sont, en aperçu très-sommaire, les diverses
propriétés essentielles que devra spontanément développer
l'esprit positif, enfin parvenu, par suite de sa dernière
extension fondamentale, à sa pleine universalité
caractéristique, et que dissimule profondément aujourd'hui
la désastreuse prolongation de sa dispersion préliminaire.
Il faut maintenant apprécier, avec une équivalente
rapidité, la haute aptitude, encore plus méconnue,
et pourtant encore plus décisive, de la philosophie positive
pour consolider et perfectionner, à tous égards, la
moralité humaine.

Nous avons eu déjà, dans les deux chapitres précédens,
quelques occasions de reconnaître suffisamment la fatale
scission qui s'est naturellement développée, pendant tout
le cours de la grande transition moderne, entre les besoins
intellectuels et les besoins moraux, et d'après laquelle on
est aujourd'hui involontairement disposé à craindre que
le régime le plus convenable aux uns ne puisse également

satisfaire aux autres. Pour dissiper cette funeste prévention,
qui tend directement à neutraliser l'activité régénératrice,
il suffit de remarquer que ce dangereux antagonisme
dut seulement constituer un résultat inévitable,
très-douloureux sans doute, mais purement provisoire,
de la situation contradictoire qui devait caractériser une
telle évolution préliminaire, où la rénovation mentale
n'était d'abord exécutable qu'envers les études supérieures,
en écartant, comme trop compliquées, les questions
morales, qui semblaient ainsi devoir indéfiniment
adhérer à l'antique philosophie, dont ce mouvement préalable
était surtout destiné à détruire l'ascendant devenu
profondément oppressif, avant de pouvoir le remplacer
par une systématisation plus complète et plus durable.
Mais l'extension finale de la positivité rationnelle aux
plus éminentes spéculations fait désormais cesser spontanément
cette désastreuse opposition, en conférant
directement au point de vue social la plus heureuse prépondérance
normale, aussi bien logique et scientifique que
morale et politique, comme les deux derniers chapitres
l'ont pleinement démontré. Sous ce nouveau régime
philosophique, l'esprit positif développera rapidement
son aptitude essentielle à traiter de telles questions, où
les conceptions théologiques et métaphysiques ne peuvent
plus offrir maintenant que des dangers toujours
croissans, en faisant rejaillir sur les doctrines les plus
importantes l'incertitude et le discrédit qui s'attacheront
inévitablement de plus en plus à une philosophie dès
longtemps caduque, envers laquelle l'absence actuelle
de toute autre systématisation contient à peine la juste
antipathie de la raison moderne.


Depuis que l'intervention métaphysique a définitivement
rompu l'unité théologique, en s'efforçant vainement
de la remplacer, sa profonde impuissance organique a
dû se trouver passagèrement dissimulée par l'ardeur
même de la grande lutte critique, qui, à défaut de vrais
principes moraux, suscitait une impulsion commune,
propre à refouler, à un certain degré, l'égoïsme spontané.
Mais, l'opération négative étant aujourd'hui, sous
tous les aspects essentiels, aussi accomplie qu'elle puisse
l'être jusqu'à la rénovation directe, l'inévitable affaissement
des passions purement révolutionnaires, faute
d'une suffisante destination, commence à mettre en
pleine évidence la fragilité croissante des fondemens
métaphysiques, incapables de résister utilement à la
moindre perturbation. Les convictions profondes, que
la théologie a laissé détruire, et que la métaphysique
n'a pu ranimer, ne peuvent donc plus être établies désormais,
en morale comme partout ailleurs, que d'après
l'universelle prépondérance de l'esprit positif, quand
il y sera enfin convenablement appliqué, dans l'élaboration
finale des théories sociales. Il serait assurément superflu
d'ailleurs d'insister ici sur la tendance éminemment
morale propre à l'ascendant scientifique du point de vue
social et à la suprématie logique des conceptions d'ensemble,
qui, suivant nos explications antérieures, devront
constituer le double caractère final de la philosophie
pleinement positive. Dans l'universelle fluctuation
inhérente à l'anarchie actuelle, où, faute de principes
suffisans, les plus indispensables notions peuvent être ouvertement
contestées, rien ne saurait donner une juste idée
de l'énergie et de la ténacité que devront acquérir, à

tous égards, les règles morales, lorsqu'elles pourront
ainsi reposer convenablement sur une irrécusable appréciation
de l'influence réelle, directe ou indirecte, spéciale
ou générale, que l'existence humaine, soit privée, soit
publique, doit habituellement recevoir de nos actes et
de nos tendances quelconques, successivement jugés
d'après l'ensemble des lois de notre nature, à la fois individuelle
et sociale. Cette détermination positive ne
laissera plus aucun accès essentiel à ces faciles subterfuges
par lesquels tant de sincères croyans éludent journellement,
à leurs propres yeux comme à ceux d'autrui,
la rigueur des prescriptions morales, depuis que les
doctrines religieuses ont partout perdu leur principale
efficacité sociale, sous l'irrévocable décadence du pouvoir
correspondant. L'intime sentiment de l'ordre fondamental
doit alors acquérir, à tous égards, d'après la
convergence nécessaire de tout le développement spéculatif,
une intensité susceptible de persister spontanément
au milieu des plus orageuses perturbations. Pendant que
la parfaite unité mentale qui caractérise l'état positif
déterminera ainsi, chez chacun des esprits convenablement
cultivés, d'actives convictions morales, elle constituera,
non moins inévitablement, de puissans préjugés
publics, en développant, à ce sujet, une plénitude d'assentiment
qui n'a pu jamais exister au même degré, et
dont l'irrésistible ascendant continu sera destiné à suppléer
à l'insuffisance des efforts privés, en cas de culture
trop imparfaite ou d'entraînement trop énergique. J'ai
d'ailleurs assez expliqué d'avance, surtout au cinquante-septième
chapitre, que cette double efficacité morale
de la philosophie finale ne suppose pas seulement

l'influence directe et spontanée des doctrines correspondantes,
qui, quel qu'en doive être le pouvoir spéculatif,
suffiraient rarement à contenir les stimulations vicieuses,
vu la faible intensité des impulsions purement intellectuelles
dans l'ensemble de notre économie. Nous avons
pleinement reconnu que, sous le régime le plus favorable,
de tels résultats exigeront, en outre, par leur nature,
d'abord l'action fondamentale d'un système convenable
d'éducation universelle, et même ensuite l'intervention
continue d'une sage discipline, à la fois privée et publique,
émanée du même pouvoir moral qui aura dirigé
cette commune initiation. On oublie trop aujourd'hui
cette indispensable considération dans les comparaisons
superficielles et prématurées, si souvent injustes, et
quelquefois malveillantes, que l'on tente d'établir de
la morale positive, à peine mentalement ébauchée, et
encore dépourvue de toute institution régulière, avec
la morale religieuse, complétement developpée par une
élaboration séculaire, et dès longtemps assistée de tout
l'appareil social qu'exigeait son application.

L'influence ultérieure de la philosophie positive n'étant
donc, à cet égard, maintenant appréciable que relativement
aux doctrines elles-mêmes, indépendamment des
institutions correspondantes, il importe, pour en faciliter
l'appréciation sommaire, d'y distinguer ici rapidement
chacun des trois degrés nécessaires que nous avons reconnus,
au cinquantième chapitre, propres à la morale
universelle, d'abord personnelle, puis domestique, et
enfin sociale.

Sous le premier aspect, la morale positive, convenablement
organisée, comportera certainement beaucoup

plus d'efficacité pratique que n'a pu jamais en obtenir,
même à l'état monothéique, la morale religieuse, malgré
les puissans moyens dont elle a disposé. Outre que
l'appréciation individuelle de chaque système de conduite
est, en ce cas, plus directe et plus facile, ce degré
initial sera dès lors habituellement envisagé sous son
aspect véritable, non plus seulement quant à son utilité
privée, mais comme base primordiale de tout le développement
moral, et, à ce titre, radicalement soustrait
à l'arbitrage de la prudence personnelle, pour être désormais
pleinement incorporé à l'ensemble des prescriptions
publiques. Les anciens n'ont pu obtenir un tel
résultat, quoiqu'ils en eussent pressenti l'importance,
et le catholicisme lui-même ne l'a pas suffisamment réalisé,
par une conséquence inévitable de la prépondérance
toujours accordée à un but imaginaire. En exagérant les
dangers momentanés d'une franche renonciation à toute
espérance chimérique, on a trop méconnu jusqu'ici
les avantages permanens que doit produire, sous une
sage direction philosophique, la concentration finale des
efforts humains sur la vie réelle, soit individuelle, soit
surtout collective, dont l'homme est ainsi directement
poussé à améliorer le plus possible l'économie totale, d'après
l'ensemble des moyens qui lui sont propres, et parmi
lesquels les règles morales occupent certainement le premier
rang, comme immédiatement destinées à permettre
ce concours universel où réside évidemment notre principale
puissance. Si cette inévitable restriction tend, à certains
égards, à diminuer spontanément une prévoyance
immodérée, en faisant mieux sentir le prix de l'actualité,
cette influence, facile à régler, peut elle-même utilement
consolider l'harmonie commune, en détournant

davantage de toute excessive accumulation. Une saine
appréciation de notre nature, où d'abord prédominent
nécessairement les penchans vicieux ou abusifs, rendra
vulgaire l'obligation unanime d'exercer, sur nos diverses
inclinations, une sage discipline continue, destinée
à les stimuler et à les contenir suivant leurs tendances
respectives. Enfin, la conception fondamentale,
à la fois scientifique et morale, de la vraie situation
générale de l'homme, comme chef spontané de l'économie
réelle, fera toujours nettement ressortir la
nécessité de développer sans cesse, par un judicieux
exercice, les nobles attributs, non moins affectifs qu'intellectuels,
qui nous placent à la tête de la hiérarchie
vivante. Le juste orgueil que devra susciter le sentiment
continu d'une telle prééminence, surtout succédant à
l'infériorité tant consacrée de l'homme envers les anges,
ne saurait d'ailleurs déterminer aucune dangereuse apathie,
puisque le même principe rappellera toujours un
type de perfection réelle, au-dessous duquel il sera trop
aisé de sentir que nous resterons constamment, quoique
nos efforts persévérans puissent nous en rapprocher de
plus en plus. Il en résultera seulement une noble audace
à développer en tous sens la grandeur de l'homme, à
l'abri de toute terreur oppressive, et sans reconnaître
jamais d'autres limites que celles que nous impose l'irrésistible
ensemble de l'ordre réel, qu'il faut d'ailleurs
chercher à modifier le plus possible à notre avantage,
d'après son exacte appréciation continue.

Quant à la morale domestique, une comparaison décisive
fera sans doute bientôt apprécier la supériorité
spontanée de la philosophie positive, seule apte désormais,
d'après les explications spéciales du cinquantième

chapitre, à refréner convenablement les dangereuses
aberrations que la métaphysique a suscitées, sans que
la théologie pût les contenir. Peut-être fallait-il que
l'anarchie actuelle fût poussée jusqu'à ces intimes perturbations,
pour rendre pleinement irrécusable la nécessité
de constituer enfin l'ensemble des notions morales
sur une nouvelle base intellectuelle, seule propre à résister
suffisamment aux discussions corrosives, et même
à les écarter irrévocablement, en manifestant directement
l'immuable réalité de la subordination fondamentale
qui constitue l'économie élémentaire des sociétés
humaines. C'est, en effet, envers l'union domestique,
où l'appréciation sociologique se confond presque avec
l'appréciation biologique, qu'on fera le plus aisément
sentir combien les rapports sociaux sont profondément
naturels, puisqu'ils se rattachent ainsi au mode d'existence
propre à toute la partie supérieure de la hiérarchie
animale, dont l'humanité offre simplement le plus complet
développement, en harmonie avec son universelle
prééminence. Une judicieuse application du principe
uniforme de classement, d'abord abstrait, ensuite concret,
propre à la philosophie positive, consolidera
d'ailleurs cette subordination élémentaire, en la liant
intimement à l'ensemble de la constitution spéculative,
comme je l'ai noté au cinquante-septième chapitre. Enfin
l'étude approfondie de l'évolution humaine, sous cet
aspect capital, démontrera pleinement, suivant nos indications
historiques, que les diversités naturelles sur
lesquelles repose une telle économie sont de plus en plus
développées par le progrès commun, qui fait mieux
tendre chaque élément vers l'existence la plus conforme
à son vrai caractère et la plus convenable à l'harmonie

générale. Pendant que l'esprit positif consolidera systématiquement
les grandes notions morales qui se rapportent
à ce premier degré d'association, il fera directement
ressortir la prépondérance croissante de la vie domestique
pour l'immense majorité de l'humanité, à mesure
que la sociabilité moderne se rapproche davantage de
son état normal. L'enchaînement naturel qui, sauf
quelques rares anomalies individuelles, érige toujours,
et à tous égards, l'existence domestique en préambule
indispensable de l'existence sociale, sera donc ainsi finalement
garanti contre toute sophistique altération.

Appréciée, en troisième lieu, envers la morale sociale
proprement dite, la philosophie positive y développera,
encore plus évidemment que dans les deux autres cas,
sa haute aptitude organique. Ni la philosophie métaphysique,
qui consacre spontanément l'égoïsme, ni même
la philosophie théologique, qui subordonne la vie
réelle à une destination chimérique, n'ont jamais pu
faire directement ressortir le point de vue social comme
le fera, par sa nature, cette philosophie nouvelle, qui
le prend nécessairement pour base universelle de la systématisation
finale. Ces deux régimes antérieurs étaient si
peu propres à permettre l'essor des affections purement
bienveillantes et pleinement désintéressées, qu'ils ont souvent
conduit à en nier dogmatiquement l'existence, l'un
d'après de vaines subtilités scolastiques, et l'autre sous
l'ascendant inévitable des préoccupations continues relatives
au salut personnel. Aucun sentiment quelconque
n'étant pleinement développable sans un exercice spécial
et permanent, surtout s'il est naturellement peu prononcé,
on doit donc regarder le sens moral, dont le
degré social constitue seulement la plus complète

manifestation, comme ayant été jusqu'ici imparfaitement
ébauché par une culture indirecte et factice, dont j'ai
d'ailleurs suffisamment apprécié la nécessité préliminaire.
Quand une véritable éducation aura convenablement
familiarisé les esprits modernes avec les notions de solidarité
et de perpétuité que suggère spontanément, en
tant de cas, la contemplation positive de l'évolution sociale,
on sentira profondément l'intime supériorité morale
d'une philosophie qui rattache directement chacun
de nous à l'existence totale de l'humanité, envisagée
dans l'ensemble des temps et des lieux: la religion, au
contraire, ne pouvait, au fond, reconnaître que des
individus passagèrement réunis, tous absorbés par une
destination purement personnelle, et dont la vaine association
finale, vaguement reléguée au ciel, ne devait
offrir à l'imagination humaine qu'un type radicalement
stérile, faute d'aucun but saisissable. La restriction
même de toutes nos espérances à la vie réelle, individuelle
ou collective, peut aisément fournir, sous une
sage direction philosophique, de nouveaux moyens de
mieux lier l'essor privé à la marche universelle, dont la
considération graduellement prépondérante constituera
dès lors la seule voie propre à satisfaire autant que possible
ce besoin d'éternité toujours inhérent à notre nature.
Par exemple, le respect scrupuleux pour la vie de
l'homme, qui a toujours augmenté à mesure que notre
sociabilité s'est développée, ne peut certainement que
s'accroître beaucoup d'après l'extinction générale d'un
espoir chimérique, dont la préoccupation continue dispose
si aisément à déprécier, aux yeux de tous, chaque
existence présente, toujours si accessoire en comparaison
de la perspective finale. Malgré les déclamations

rétrogrades des diverses écoles religieuses, la
philosophie positive, convenablement étendue jusqu'aux
phénomènes sociaux qui doivent caractériser
sa principale attribution, se présente donc, à tous
égards, comme plus apte qu'aucune autre à seconder
l'essor naturel de la sociabilité humaine. Le véritable
esprit philosophique n'étant, au fond, que le bon
sens pleinement systématisé, on peut même assurer
que, du moins sous sa forme spontanée, il maintient
seul essentiellement, depuis plus de trois siècles, l'harmonie
générale contre les perturbations dogmatiques
inspirées ou tolérées par l'ancienne philosophie, dont
les divagations théologico-métaphysiques eussent déjà
bouleversé toute l'économie moderne, si la résistance
instinctive de la raison vulgaire n'en avait implicitement
contenu la désastreuse application sociale, quoique les
effets en soient d'ailleurs trop sensibles, par suite de
l'incohérence naturelle de cette insuffisante opposition
pratique, qui n'intervient jamais qu'envers les désordres
très-prononcés, sans pouvoir en arrêter le renouvellement
toujours imminent en faisant enfin cesser l'anarchie
mentale d'où ils proviennent nécessairement.

D'après cette triple aptitude fondamentale, la morale
positive tendra de plus en plus à représenter familièrement
le bonheur de chacun comme surtout attaché au
plus complet essor des actes bienveillans et des émotions
sympathiques envers l'ensemble de notre espèce,
et même ensuite, par une indispensable extension graduelle,
à l'égard de tous les êtres sensibles qui nous
sont subordonnés, proportionnellement d'ailleurs à leur
dignité animale et à leur utilité sociale. Son efficacité
continue sera d'autant plus assurée qu'elle pourra

toujours s'adapter spontanément, avec une pleine opportunité,
et sans aucune inconséquence, aux exigences variables
de chaque cas spécial, individuel ou social,
suivant la nature éminemment relative de la nouvelle
philosophie: tandis que l'immobilité nécessaire de la
morale religieuse devait, aux temps même de son principal
ascendant, lui ôter presque toute sa force au sujet des
situations qui, développées après sa constitution initiale,
n'y avaient pu être suffisamment prévues. Avant que
l'avenir ait dignement réalisé l'essor universel de ces
éminens attributs moraux propres à la philosophie positive,
c'est aux vrais philosophes, précurseurs naturels
de l'humanité, qu'il appartient déjà de les constater
hautement, aux yeux de tous, par la supériorité soutenue
de leur conduite effective, personnelle, domestique et
sociale, contrairement à la pernicieuse maxime métaphysique
qui voudrait aujourd'hui dogmatiquement interdire
toute publique appréciation de la vie privée. C'est
ainsi que d'irrécusables exemples devront manifester
d'avance la possibilité continue de développer désormais,
d'après les seuls motifs humains, un sentiment assez
complet de la morale universelle pour déterminer spontanément,
en chaque cas, soit une invincible répugnance
envers toute violation réelle, soit une irrésistible impulsion
au plus actif dévouement continu.

Après avoir sommairement caractérisé l'action mentale
et l'action morale que doit ultérieurement exercer
la philosophie positive, il faut maintenant procéder à
une pareille appréciation envers l'action politique qui
constituera toujours sa principale destination. Mais la
considération implicite d'un tel sujet dans toute la seconde
moitié de ce Traité, où le passé a été sans cesse

contemplé en vue de l'avenir, et les conclusions explicites
du cinquante-septième chapitre pour l'avenir le
plus immédiat, doivent ici nous réduire, sous ce rapport,
à l'indication la plus décisive, relative à cette
division fondamentale entre l'organisme spirituel ou
théorique et l'organisme temporel ou pratique, dont
nous avons assez examiné déjà l'avénement initial; en
sorte qu'il ne nous reste qu'à juger rapidement son développement
normal et son application permanente.

La tentative prématurée du catholicisme au moyen
âge, malgré son éminent mérite et son admirable efficacité
que je crois avoir dignement appréciés, n'a pu
réellement que marquer, à cet égard, le but nécessaire de
la civilisation moderne par une impression ineffaçable,
quoique très-imparfaite, sans ébaucher suffisamment
une solution politique qui devait dépendre d'une tout
autre philosophie et se rapporter à une tout autre sociabilité.
Comme toutes les grandes notions sociales placées
jusqu'ici sous l'insuffisante protection du monothéisme,
cette conception fondamentale a dû être
d'ailleurs, pendant les cinq siècles de la double transition,
de plus en plus discréditée, à raison de sa pernicieuse
adhérence à des doctrines arriérées, alors devenues
profondément oppressives. On voit, au contraire, l'utopie
pédantocratique, transmise par la métaphysique
grecque à la métaphysique moderne, acquérir, en même
temps, un ascendant croissant, dont l'influence profondément
perturbatrice est enfin devenue aujourd'hui
directement jugeable. Il n'existe donc encore essentiellement,
à ce sujet, qu'un sentiment fondamental, vague
et incomplet, mais spontané et indestructible, des exigences
politiques inhérentes à la nature de la civilisation

actuelle, qui assigne, en tous genres, une certaine
participation distincte à la puissance matérielle et à la
puissance intellectuelle, dont la séparation et la coordination,
jusqu'ici entièrement confuses, sont surtout
réservées à l'avenir. Leur équilibre passager n'est résulté,
au moyen âge, que d'un antagonisme purement empirique,
tenant à l'essor du système monothéique sous
une sociabilité antérieure, qu'il ne pouvait réellement
que modifier, quoique son instinct absolu l'entraînât à
la dominer entièrement, comme l'a montré, au terme
de cette grande phase, sa tendance directement théocratique,
que les chefs temporels ont enfin heureusement
neutralisée. Quelque haute utilité que l'évolution humaine
ait alors retirée d'une première consécration de
l'indépendance fondamentale de la morale envers la
politique, l'avenir devra certainement reprendre l'ensemble
de la constitution moderne à partir même de
cette opération initiale, qui en détermine l'esprit général;
car l'élaboration catholique ne put la concevoir et
la conduire que d'une manière extrêmement insuffisante,
et, à beaucoup d'égards, vicieuse, vu l'inaptitude radicale
de la philosophie correspondante. Ce n'est point,
en effet, d'après une saine appréciation systématique, à
la fois mentale et sociale, encore essentiellement impossible,
que le catholicisme ébaucha la séparation nécessaire
entre les règles universelles de la conduite humaine,
soit privée, soit publique, et leurs applications mobiles
aux divers cas spéciaux. Une telle division ne put
être alors instituée que suivant l'opposition mystique
entre les intérêts célestes et les intérêts terrestres,
comme le rappellent aujourd'hui les dénominations

usitées. Si l'instinct vulgaire de la nouvelle situation
sociale, et l'inévitable prépondérance des impulsions
pratiques, n'avaient spontanément dirigé vers sa destination
politique un moyen logique aussi imparfait, les
sociétés modernes eussent été ainsi converties en stériles
thébaïdes, où la vaine préoccupation du salut personnel
aurait essentiellement absorbé toute considération réelle.
Aussi, quand le point de vue terrestre eut finalement
prévalu sur le point de vue céleste, l'indépendance de
la morale envers la politique, malgré son intime harmonie
avec la nature de la civilisation moderne, comme
je l'ai assez expliqué aux cinquante-quatrième et cinquante-septième
chapitres, dut se trouver spéculativement
très-compromise, parce qu'elle n'avait alors, au
fond, aucune base rationnelle, susceptible de résister
suffisamment aux divagations révolutionnaires. Devant
ainsi reprendre, dès ses premiers fondemens, l'ensemble
de cette opération décisive, dont le passé ne peut réellement
fournir aucun type, l'avenir positif en accomplira
d'abord la rectification essentielle, d'après une juste
appréciation du cours entier de l'évolution humaine;
car le principe chrétien poussait certainement l'indépendance
de la morale jusqu'à un vicieux isolement,
aussi funeste qu'irrationnel. En constituant partout la
prépondérance directe, à la fois logique et scientifique,
du point de vue social, la philosophie positive ne
saurait certainement la méconnaître jamais envers la
morale elle-même, qui doit en offrir toujours la principale
application, et où, jusqu'au cas purement individuel,
tout doit être sans cesse rapporté, non à l'homme,
mais à l'humanité. On peut évidemment étendre aux

lois morales la remarque essentielle déjà indiquée, aux
deux chapitres précédens, envers les lois intellectuelles,
comme étant, par leur nature, aussi bien les unes que
les autres, beaucoup mieux appréciables dans l'organisme
collectif que dans l'organisme individuel. Quoique
le type fondamental du perfectionnement humain soit
nécessairement identique pour l'individu et pour l'espèce,
il doit être néanmoins bien plus complétement
caractérisé d'après l'examen de l'évolution sociale que
suivant l'évolution personnelle. Il est donc certain que
la morale proprement dite ne cessera jamais, à ce double
titre, de rattacher à la politique convenablement envisagée
son point de départ général. Leur division nécessaire
ne résultera désormais, comme je l'ai expliqué,
que de l'institution systématique d'une décomposition
intérieure entre les vues théoriques et les vues pratiques,
indispensable à leur commune destination. Nous pouvons,
à ce sujet, résumer déjà l'ensemble des conditions
ultérieures propres au principal office politique de la
philosophie positive, en concevant sa sagesse systématique
comme devant enfin concilier les attributs opposés
que la sagesse spontanée de l'humanité manifesta
successivement dans l'antiquité et au moyen âge. Car,
si le régime monothéique eut le mérite de proclamer
enfin, quoique avec trop peu de succès, la légitime indépendance
de la morale, ou plutôt sa dignité supérieure,
il y avait sans doute une tendance éminemment
sociale au fond de son antique subordination
envers la politique, quoique le régime polythéique l'eût
poussée jusqu'à une pernicieuse confusion, d'ailleurs
impossible à éviter alors, et même indispensable à la

concentration militaire, suivant nos explications historiques.
La seule antiquité a pu réellement offrir jusqu'ici
un système politique complet, comportant une entière
homogénéité, et susceptible de conserver, pendant une
longue existence, un caractère essentiellement identique:
il n'a pu s'instituer depuis que des transitions plus ou
moins chroniques, d'abord au moyen âge, et ensuite
sous l'initiation moderne. Or, cet organisme polythéique
a présenté, comme on l'a vu, deux modes pleinement
distincts, quoique intimement combinés: l'un
conservateur et stationnaire, sous l'ascendant théocratique;
l'autre actif et progressif, sous l'impulsion militaire.
Le grand effort politique tenté prématurément au
moyen âge, et que l'avenir pourra seul réaliser, consiste
surtout à concilier radicalement, dans un milieu, avec
un but et d'après un principe d'ailleurs très-différens,
les propriétés opposées de ces deux régimes, dont l'un
conférait au pouvoir théorique et l'autre au pouvoir pratique
l'universelle prépondérance sociale. Cette conciliation
fondamentale reposera directement, comme je
l'ai expliqué, sur la distinction systématique entre les
justes exigences respectives de l'éducation et de l'action.
Mais, en instituant convenablement cette répartition
décisive, sans laquelle la politique moderne ne peut
plus faire aucun pas capital, il importe extrêmement,
suivant la doctrine du cinquante-quatrième chapitre,
spécialement complétée au cinquante-septième, d'y conserver
scrupuleusement à la pratique la suprême direction
journalière des opérations, où l'autorité théorique
doit toujours rester purement consultative, sous peine
d'imminentes perturbations pédantocratiques. Quoique

l'irrévocable élimination des influences religieuses doive
heureusement empêcher désormais la profonde oppression
que put jadis déterminer le déréglement initial
des ambitions spéculatives, nous avons reconnu combien
leurs irrationnelles prétentions peuvent encore susciter
de graves désordres, dont la réaction ou même
l'inquiétude tendent maintenant d'ailleurs à interdire
aux exigences théoriques toute légitime satisfaction
politique, d'où l'aveugle instinct d'une indispensable
résistance pratique craindrait aujourd'hui de voir sortir
un essor subversif qu'elle ne pourrait plus contenir.
Malgré les hautes difficultés, à la fois mentales et sociales,
que présentera certainement une telle pondération,
première base nécessaire de l'organisme positif,
l'économie élémentaire des sociétés modernes en indique
néanmoins déjà l'ébauche spontanée dans la relation
journalière entre l'art et la science, qu'il s'agit ainsi, au
fond, de constituer définitivement, en l'étendant jusqu'aux
opérations les plus importantes et les plus difficiles,
sous l'inspiration générale d'une saine philosophie,
toujours attentive à l'ensemble des rapports humains.
L'inévitable imperfection que doit encore présenter ce
type naturel ne saurait l'empêcher de fournir réellement
aujourd'hui de précieuses indications sur la correspondance
ultérieure entre la théorie et la pratique, en
politique comme partout ailleurs, suivant la tendance
caractéristique de l'esprit positif à toujours rattacher
chaque appréciation systématique à une première manifestation
instinctive. On reconnaît ainsi, en même temps,
et la nécessité permanente d'une juste indépendance de
la théorie, sans laquelle son propre essor, et par suite

celui de la pratique, seraient profondément entravés,
et son impuissance radicale à diriger les opérations
réelles, où la sagesse pratique doit seule présider à
l'emploi continu des lumières spéculatives. Si la longue
expérience propre à l'élaboration moderne a spontanément
consacré, par une multitude de vérifications
journalières, cette double situation dans les cas les plus
simples, des motifs parfaitement analogues doivent, à
bien plus forte raison, en faire sentir l'impérieux besoin
envers les plus compliqués. En systématisant enfin l'universelle
suprématie mentale du bon sens, la philosophie
positive tendra, sous ce rapport, à dissiper directement
les illusions politiques des ambitions spéculatives, tenant
encore à l'influence inaperçue de la nature mystique et
absolue des théories initiales, inspirant, pour l'instinct
pratique, un profond dédain; tandis que désormais une
juste appréciation mutuelle pourra ressortir du sentiment
unanime relatif à l'identité d'origine, à la conformité
de marche, et à la communauté de destination,
qui existent nécessairement entre les deux modes également
indispensables de la sagesse humaine, dont le
progrès dépend surtout de leur intime convergence. L'art
politique, qui, par sa nature, appelle toujours l'involontaire
coopération de tous les efforts individuels, est
éminemment propre, à raison même de sa complication
transcendante, à faire dignement apprécier aujourd'hui
la haute valeur spontanée de la sagesse pratique, qui
s'y est jusqu'ici montrée ordinairement très-supérieure
à la sagesse théorique, sous l'heureuse impulsion, il
est vrai, d'une situation générale dont l'influence effective
est à la fois beaucoup plus irrésistible et plus

déterminée que ne le supposent encore de vaines doctrines
métaphysiques. On doit, à ce sujet, reconnaître, en
principe universel, que plus l'art devient éminent, plus
il importe, d'une part, que la théorie y soit nettement
séparée de la pratique, et, d'une autre part, que celle-ci
conserve toujours la direction effective de chaque opération.
Mieux on approfondira l'étude positive de la
politique, surtout moderne, et même actuelle, mieux
on sentira combien les mesures spontanément émanées
de la situation y surpassent habituellement, non-seulement
envers le présent, mais aussi quant à l'avenir, les
superbes inspirations de théories mal établies. Quoiqu'une
telle différence doive sans doute beaucoup
diminuer désormais sous une meilleure institution des
spéculations sociales, l'intérêt commun n'y cessera jamais
d'exiger la prépondérance journalière du pouvoir
pratique ou matériel, pourvu qu'il sache enfin respecter
convenablement la juste indépendance du pouvoir théorique
ou intellectuel, et reconnaître aussi, comme en
tout autre cas, la nécessité permanente de comprendre
les indications abstraites parmi les élémens réguliers de
chaque détermination concrète: ce qu'aucun véritable
homme d'état n'osera certainement contester, aussitôt
que les théoriciens auront, de leur côté, suffisamment
manifesté le caractère scientifique et l'attitude politique
convenables à leur vraie destination sociale. Comme l'ensemble
de ce Traité tend, par sa nature, à constituer
directement la nouvelle puissance spirituelle, j'y devais,
en le terminant, spécialement rappeler, dans une vue
d'avenir, les prescriptions rationnelles destinées à prévenir,
autant que possible, l'empiétement abusif du

gouvernement moral sur le gouvernement politique, et
sans lesquelles on ne saurait dissiper suffisamment les
justes préventions instinctives qui s'opposent aujourd'hui
à cet indispensable avénement, où j'ai directement montré
la première condition sociale de la régénération finale.

En caractérisant, au cinquante-septième chapitre, l'élaboration
initiale d'un tel avénement, j'ai dû insister
sur la nécessité de la restreindre d'abord aux seules populations
de l'Europe occidentale, exactement définie
au début de ce volume, afin de mieux garantir sa netteté
et son originalité contre la tendance vague et confuse des
habitudes spéculatives actuelles. Mais, en considérant ici
l'état final, j'y dois nécessairement avoir en vue l'extension
ultérieure de l'organisme positif, d'abord à l'ensemble
de la race blanche, et même ensuite à la totalité de
notre espèce, convenablement préparée. Toutefois l'aptitude
naturelle de la philosophie positive à permettre une
association spirituelle beaucoup plus vaste que n'a jamais
pu le comporter la philosophie antérieure, est déjà tellement
évidente qu'il serait heureusement superflu de la
faire spécialement ressortir. La même propriété fondamentale
qui, individuellement considérée, destine
l'esprit positif à constituer une harmonie mentale jusqu'alors
impossible, l'appelle aussi, dans l'application collective,
à déterminer non moins nécessairement une communion
intellectuelle et morale à la fois plus complète,
plus étendue et plus stable qu'aucune communion religieuse.
Malgré la vaine consécration qu'une aveugle routine
persiste encore à accorder aux prétentions surannées
de la philosophie théologique, c'est, à tous égards, sous
son inspiration spontanée, directe ou indirecte, que

l'occident européen s'est décomposé depuis cinq siècles en
nationalités indépendantes, dont la solidarité élémentaire,
surtout due à leur commune évolution positive, ne
saurait être systématisée que sous l'essor direct de la rénovation
totale. Le cas européen étant par sa nature
beaucoup plus propre que le cas national à faire convenablement
apprécier la vraie constitution spirituelle, elle
devra ensuite acquérir un nouveau degré de consistance
et d'efficacité d'après chaque nouvelle extension de l'organisme
positif, ainsi devenu de plus en plus moral et de
moins en moins politique, sans que la puissance pratique
y puisse pour cela jamais perdre son active prépondérance.
Suivant une réaction nécessaire, cette inévitable
progression ne sera pas moins favorable à la juste liberté
qu'à l'ordre indispensable; car, à mesure que l'association
intellectuelle et morale se consolidera en s'étendant, la
concentration temporelle, sans laquelle aujourd'hui la
désagrégation serait évidemment imminente, diminuera
spontanément faute d'urgence, de manière à permettre à
chaque élément politique une spécialité d'essor qui maintenant
exposerait à une désastreuse anarchie, dont les
dangers seraient certainement beaucoup plus graves que
les divers inconvéniens actuels d'une excessive centralisation
pratique.

Quant aux conflits essentiels que l'inévitable discordance
des passions humaines déterminera spontanément,
malgré les plus sages mesures, dans l'ensemble de l'économie
positive, comme en tout autre système antérieur,
mais avec un caractère moins orageux et une moins opiniâtre
ténacité, ils ont dû être d'avance suffisamment
considérés au cinquante-septième chapitre, puisque leur

principale intensité sera surtout relative à l'institution
initiale du nouveau régime, bien davantage qu'à son développement
normal; en sorte que je puis ici renvoyer
essentiellement, sous ce rapport, à cette appréciation anticipée,
caractéristique quoique sommaire. C'est, en effet,
à un prochain avenir qu'appartient nécessairement le
désastreux essor des grandes luttes intestines inhérentes
à notre anarchie mentale et morale, dont les graves
conséquences matérielles commencent déjà à devenir
partout imminentes, d'abord au sujet des relations élémentaires
entre les entrepreneurs et les travailleurs, et
même ensuite, par une influence moins aperçue, qui sera
seulement un peu plus tardive, pour l'attitude mutuelle
des villes et des campagnes. En un mot, il n'y a de vraiment
systématisé aujourd'hui que ce qui est essentiellement
destiné à disparaître: or tout ce qui n'est point
encore systématisé, c'est-à-dire tout ce qui a vie, doit
engendrer d'inévitables collisions qui ne sauraient être
suffisamment prévenues ni même contenues d'après le
lent essor d'une systématisation très-difficile, que repousse
d'ailleurs le concours spontané des tendances les plus
contraires, quoique son propre avénement soit toutefois
pleinement naturel. Dans cette orageuse situation, la philosophie
positive devra trouver la première épreuve décisive
de son efficacité politique, en même temps qu'une
irrésistible stimulation à son indispensable ascendant
social, unique voie de satisfaction régulière dès lors
laissée à tous les vœux légitimes, relatifs à l'ordre ou au
progrès qu'elle seule peut réellement concilier. Quand
cette pénible introduction sera suffisamment accomplie,
les difficultés continues, propres à l'action normale du

nouveau régime, présenteront, quoique de même espèce,
une intensité beaucoup moindre, et se résoudront d'une
semblable manière; en sorte qu'il serait ici superflu de
s'y arrêter spécialement.

Par des motifs analogues, nous sommes également
dispensés d'insister encore sur l'intime solidarité spontanée,
reconnue au cinquante-septième chapitre, entre
les tendances philosophiques et les impulsions populaires.
Après avoir essentiellement déterminé l'avénement
politique de l'économie positive, cette puissante affinité
mutuelle en deviendra naturellement le plus solide appui
permanent. La même philosophie qui aura fait systématiquement
reconnaître la suprématie mentale de la raison
commune, fera pareillement admettre, sans aucun danger
d'anarchie, la prépondérance sociale des vrais besoins
populaires, en constituant de plus en plus l'universel
ascendant de la morale, dominant à la fois les inspirations
scientifiques et les déterminations politiques.

C'est ainsi qu'après de grands orages passagers, dus
surtout à une extrême inégalité d'essor entre les exigences
pratiques et les satisfactions théoriques, la philosophie
positive, politiquement appliquée, conduira nécessairement
l'humanité au système social le plus convenable à
sa nature, et qui surpassera beaucoup en homogénéité,
en extension et en stabilité tout ce que le passé put jamais
offrir.

Tandis que cette triple élaboration simultanée des opinions,
des mœurs et des institutions finalement propres à
la sociabilité moderne s'accomplira graduellement sous
l'impulsion naturelle des événemens les plus décisifs, la
philosophie positive manifestera spontanément une

quatrième aptitude fondamentale, complémentaire de toutes
les autres, et moins soupçonnée aujourd'hui qu'aucune
d'elles, en développant de plus en plus la vraie constitution
esthétique correspondante à notre civilisation, et si
vainement cherchée depuis cinq siècles. On se formerait
une notion très-insuffisante de cette nouvelle propriété
ultérieure de l'esprit positif, en la réduisant à la seule
systématisation de la philosophie générale des beaux-arts,
incidemment annoncée au cinquante-huitième chapitre.
Quelle que doive être, à beaucoup d'égards, la
haute importance d'une telle opération philosophique,
jusqu'ici essentiellement impossible et même trop prématurée
aujourd'hui, comme cependant les meilleures
poétiques doivent sans doute fort peu suffire à faire surgir
de véritables poètes, il n'y aurait pas lieu certainement
à considérer ici l'action esthétique de la philosophie
finale, si par sa nature elle ne devait avoir un tout autre
caractère essentiel, plus éminent et plus efficace, à la fois
mental et social.

En étudiant la marche générale de l'évolution humaine,
j'ai fait suffisamment ressortir, surtout aux cinquante-troisième
et cinquante-sixième chapitres, la destination
fondamentale, soit statique, soit dynamique, propre
à la vie esthétique dans l'ensemble de notre existence,
individuelle ou collective, où son heureuse influence,
intermédiaire entre la tendance spéculative et l'impulsion
active, doit toujours charmer et améliorer les êtres les
plus vulgaires et aussi les plus éminens, en élevant les
uns et adoucissant les autres. Sous cet aspect élémentaire,
qui deviendra de plus en plus appréciable à mesure
que se développera la nouvelle philosophie, les

beaux-arts doivent évidemment beaucoup gagner à l'avénement
final du régime positif, qui les incorpore dignement
à l'économie sociale, à laquelle ils sont jusqu'ici
restés essentiellement extérieurs. Nous avons d'ailleurs
reconnu, au cinquante-huitième chapitre, combien
l'universelle prépondérance du point de vue humain et
l'ascendant correspondant de l'esprit d'ensemble doivent
être profondément favorables à l'essor général des
dispositions esthétiques, soit dans ce degré modéré qui
suffit à déterminer un véritable goût, soit même dans
cette intensité privilégiée qui constitue une vocation
réelle. Enfin, l'appréciation historique nous avait déjà
manifesté, chez les anciens et chez les modernes, la
double condition sociale indispensable à la plénitude
d'un tel développement, qui exige nécessairement une
sociabilité progressive, à la fois fortement caractérisée et
profondément stable. D'après ces divers motifs, dont le
poids ne peut qu'augmenter, tous les bons esprits sentiront
bientôt, malgré des préjugés qui n'ont réellement de
force qu'envers l'élaboration préliminaire, les éminentes
ressources esthétiques propres à notre véritable avenir.

Les diverses conditions mentales et sociales d'un essor
actif des beaux-arts n'ont pu jusqu'ici, comme je l'ai
expliqué, se trouver convenablement réunies que sous
le régime polythéique de l'antiquité, où il se rapportait
surtout à une vie publique très-prononcée et très-durable,
caractérisée par l'énergique développement de l'existence
militaire, dont l'idéalisation est, à tous égards,
essentiellement épuisée. Mais il n'en saurait être ainsi de
l'activité laborieuse et pacifique propre à la civilisation
moderne, et qui, jusqu'ici à peine ébauchée, n'a pu être

encore esthétiquement appréciée, faute de la direction
philosophique et de la consistance politique convenables
à sa nature: en sorte que l'art moderne, aussi bien que
la science et l'industrie elle-même, loin d'avoir déjà
vieilli, n'est pas, au fond, suffisamment formé, parce
qu'il n'a pu se dégager assez du type antique, qui, malgré
son évidente inopportunité, n'a pas perdu, sous ce
rapport, la prépondérance provisoire que dut lui procurer
notre longue transition. Les admirables productions
des cinq derniers siècles ont constaté, sans doute, de la
manière la plus irrécusable, contre de vains préjugés,
l'inaltérable conservation spontanée des facultés esthétiques
de l'humanité, et même leur accroissement
continu, malgré le milieu le plus défavorable. Cependant
leur ensemble ne doit être regardé, comparativement à
l'avenir, que comme constituant une simple préparation
naturelle, dont la portion la plus originale et la plus
populaire a dû être ordinairement réduite à la vie privée,
faute de trouver dans la vie publique une convenable
alimentation. À mesure qu'un prochain avenir développera
enfin le vrai caractère intellectuel, moral et
politique, propre à l'existence moderne, on peut assurer
que cette nouvelle vie trouvera bientôt une idéalisation
continue. Le double sentiment du vrai et du bon n'y
saurait devenir nettement prononcé, sans que le sentiment
du beau, qui n'est, en tout genre, que l'instinct
de la perfection rapidement appréciée, ne doive aussi
partout surgir: en sorte que cette dernière action générale
de la philosophie positive est, par sa nature, intimement
liée à chacune des trois qui viennent d'être examinées.
En outre, la régénération systématique de

toutes les conceptions humaines fournira certainement
de nouveaux moyens philosophiques à l'essor esthétique,
ainsi déjà assuré d'un but éminent et d'une stimulation
continue. Pour mieux sentir cette importante appréciation,
il faut d'abord franchement reconnaître que la
philosophie théologique, d'après l'universelle application
spontanée du type humain, qui constitue son véritable
esprit élémentaire, devait être longtemps favorable
à l'élan direct de l'imagination. Mais cette aptitude
initiale était certainement bornée à l'état polythéique,
ainsi que je l'ai assez expliqué: le déclin monothéique
l'a fait tellement cesser, qu'elle n'a pu se maintenir que
d'après l'étrange expédient qui, au milieu du plus fervent
christianisme, vint spécialement prolonger, à cet effet,
l'ascendant contradictoire de la principale époque religieuse.
On peut donc regarder la conception de la divinité,
ou plutôt des dieux, comme étant depuis longtemps encore
plus radicalement impuissante sous l'aspect esthétique
qu'elle ne l'est certainement devenue sous le point de
vue intellectuel et même enfin social. Quant à la vaine
entité de la Nature, par laquelle la métaphysique a tenté
de remplacer cette croyance initiale, sa profonde stérilité
organique est assurément aussi évidente en poésie
qu'en philosophie et en politique. Il faut peu s'étonner
que le sentiment confus de cette double lacune ait souvent
conduit à regarder les sources mentales de l'art comme
étant essentiellement taries chez ceux qui, ne trouvant
point en eux-mêmes une assez intime conviction de l'indestructible
spontanéité de la vie esthétique, y doivent
exagérer l'importance des impulsions intellectuelles,
dont ils ont fait d'ailleurs une appréciation très-insuffisante.

Faute d'avoir aperçu le côté positif de l'évolution
moderne aussi nettement que son côté négatif, seul compris
jusqu'ici, une superficielle observation détermine
trop fréquemment, à cet égard, ainsi qu'à tout autre,
une sorte de désespoir philosophique, parmi les esprits
assez avancés pour sentir d'ailleurs suffisamment l'impossibilité
radicale d'une véritable restauration du passé.
Mais l'ensemble de la saine théorie historique nous a
toujours, au contraire, évidemment manifesté, même
à ce titre spécial, la marche croissante de la fondation,
solidaire avec celle de la démolition. Le principal résultat
philosophique de cette double progression consiste
dans la convergence spontanée de toutes les conceptions
modernes vers la grande notion de l'Humanité,
dont l'active prépondérance finale doit, en tous sens,
remplacer l'antique coordination théologico-métaphysique.
Or cette nouvelle unité mentale, nécessairement
plus complète et plus durable qu'aucune autre,
suivant nos dernières explications, comportera certainement,
sans aucun artifice, une immense aptitude esthétique,
quand elle aura convenablement prévalu. Une
telle efficacité spéciale devra être bientôt supérieure à
celle qu'a pu jamais montrer la philosophie théologique,
même dans sa splendeur polythéique; car, si l'art,
qui partout voit ou cherche l'homme, a dû, à ce titre,
longtemps sympathiser avec la philosophie initiale qui
lui en offrait, à tous égards, la pensée fictive, il devra
finalement bien mieux s'adapter à une doctrine fondamentale
substituant, à cette représentation chimérique
et indirecte, la notion effective et immédiate de la prépondérance
humaine envers tous les sujets de nos

spéculations habituelles, dès lors circonscrites à l'ordre réel,
primitivement inconnu. Il y a certainement, pour ceux
qui sauront l'apprécier, une source inépuisable de nouvelle
grandeur poétique dans la conception positive de
l'homme comme le chef suprême de l'économie naturelle,
qu'il modifie sans cesse à son avantage, d'après une
sage hardiesse, pleinement affranchie de tout vain scrupule
et de toute terreur oppressive, et ne reconnaissant
d'autres limites générales que celles relatives à
l'ensemble des lois positives dévoilées par notre active
intelligence: tandis que jusqu'alors l'humanité restait,
au contraire, passivement assujettie, à tous égards, à
une arbitraire direction extérieure, d'où devaient toujours
dépendre ses entreprises quelconques. L'action de
l'homme sur la nature, d'ailleurs si imparfaite encore,
n'a pu se manifester suffisamment que chez les modernes,
en résultat final d'une pénible évolution sociale, longtemps
après que l'essor esthétique correspondant à la
philosophie initiale devait être essentiellement épuisé:
en sorte qu'elle n'a pu comporter aucune idéalisation.
À l'irrationnelle imitation de la poésie antique, l'art
moderne a continué à chanter la merveilleuse sagesse
de la nature, même depuis que la science réelle a directement
constaté, sous tous les aspects importans, l'extrême
imperfection de cet ordre si vanté. Quand la
fascination théologique ou métaphysique n'empêche
point un vrai jugement, chacun sent aujourd'hui que
les ouvrages humains, depuis les simples appareils mécaniques
jusqu'aux sublimes constructions politiques,
sont, en général, très-supérieurs, soit en convenance,
soit en simplicité, à tout ce que peut offrir de plus

parfait l'économie qu'il ne dirige pas, et où la grandeur des
masses constitue seule ordinairement la principale cause
des admirations antérieures. C'est donc à chanter les prodiges
de l'homme, sa conquête de la nature, les merveilles
de sa sociabilité, que le vrai génie esthétique
trouvera surtout désormais, sous l'active impulsion de
l'esprit positif, une source féconde d'inspirations neuves
et puissantes, susceptibles d'une popularité qui n'eut
jamais d'équivalent, parce qu'elles seront en pleine harmonie,
soit avec le noble instinct de notre supériorité
fondamentale, soit avec l'ensemble de nos convictions
rationnelles. Le plus éminent poète de notre siècle, le
grand Byron, qui a jusqu'ici, à sa manière, mieux pressenti
que personne la vraie nature générale de l'existence
moderne, à la fois mentale et morale, a seul tenté spontanément
cette audacieuse régénération poétique, unique
issue de l'art actuel. Sans doute la saine philosophie
n'était point alors assez avancée pour permettre à son
génie d'apprécier suffisamment, dans notre situation
fondamentale, rien au delà de l'aspect purement négatif,
qu'il a d'ailleurs admirablement idéalisé, comme
je l'ai noté au cinquante-septième chapitre. Mais le
profond mérite de ses immortelles compositions, et leur
immense succès immédiat, malgré de vaines antipathies
nationales, chez toutes les populations d'élite, ont déjà
rendu irrécusable, soit la puissance esthétique propre
à la nouvelle sociabilité, soit la tendance universelle
vers une telle rénovation. Tous les esprits vraiment philosophiques
peuvent donc comprendre maintenant que
l'avénement nécessaire de la réorganisation universelle
procurera spontanément à l'art moderne en même temps

une inépuisable alimentation, par le spectacle général
des merveilles humaines, et une éminente destination
sociale, pour faire mieux apprécier l'économie finale.
Quoique la philosophie dogmatique doive toujours présider
à l'élaboration directe des divers types, intellectuels
ou moraux, qu'exigera la nouvelle organisation spirituelle,
la participation esthétique deviendra cependant
indispensable, soit à leur active propagation, soit même
à leur dernière préparation; en sorte que l'art retrouvera
ainsi, dans l'avenir positif, un important office politique,
essentiellement équivalent, sauf la diversité des
régimes, à celui que le passé polythéique lui avait
conféré, et qui depuis s'était effacé sous la sombre
domination monothéique. Nous devons évidemment
écarter ici toute indication générale relative aux nouveaux
moyens d'une exécution esthétique qui ne saurait
être assez prochaine pour comporter utilement
aucune semblable appréciation actuelle. Mais, en évitant,
à ce sujet, les discussions prématurées et déplacées, il
convient pourtant d'annoncer déjà que l'obligation fondamentale
nécessairement imposée à l'art moderne,
comme à la science et à l'industrie, de subordonner
toutes ses conceptions à l'ensemble des lois réelles, ne
tendra nullement à lui ravir la précieuse ressource des
êtres fictifs, et le contraindra seulement à lui imprimer
une nouvelle direction, conforme à celle que ce puissant
artifice logique recevra aussi sous ces deux autres aspects
universels. J'ai, par exemple, signalé d'avance, au quarantième
chapitre, l'utile emploi scientifique, et même
logique, que la saine philosophie biologique pourra désormais
retirer de la convenable introduction

d'organismes imaginaires, d'ailleurs en pleine harmonie avec
toutes les notions vitales: quand l'esprit positif aura
suffisamment prévalu, je ne doute pas qu'un tel procédé,
essentiellement analogue à la marche actuelle des géomètres
en beaucoup de cas importans, ne puisse vraiment
faciliter, en biologie, l'essor des conceptions judicieusement
systématiques. Or, il est clair que le but et les
conditions de l'art doivent y permettre une application
bien plus étendue de semblables moyens, dont l'usage
théorique deviendrait aisément abusif. Chacun sent
d'ailleurs que leur emploi esthétique devra principalement
se rapporter à l'organisme humain, supposé modifié,
soit en mal, soit surtout en bien, de manière à augmenter
convenablement les effets d'art, sans cependant
jamais violer les lois fondamentales de la réalité.

Dans cette rapide appréciation de l'action esthétique
propre à la philosophie positive, j'ai dû me borner à
considérer explicitement le premier de tous les beaux-arts,
celui qui, par sa plénitude et sa généralité supérieures,
a toujours dominé l'ensemble de leur développement.
Mais il est évident que cette régénération
de l'art moderne ne saurait être limitée à la seule poésie,
d'où elle s'étendra nécessairement aux quatre autres
moyens fondamentaux d'expression idéale, suivant l'ordre
indiqué par leur hiérarchie naturelle, signalée au
cinquante-troisième chapitre. Ainsi, l'esprit positif, qui,
tant qu'il est resté à sa phase mathématique initiale, a
dû sembler mériter les reproches habituels de tendance
antiesthétique, que lui adresse encore injustement une
appréciation routinière, deviendra finalement, au contraire,
d'après son entière systématisation sociologique,

la principale base d'une organisation esthétique non
moins indispensable que la rénovation mentale et sociale
dont elle est nécessairement inséparable.

Cette triple élaboration positive, toujours dominée par
un même principe fondamental, conduira donc certainement
l'humanité au régime universel le plus conforme
à sa nature, où tous nos attributs caractéristiques trouveront
habituellement à la fois la plus parfaite consolidation
respective, la plus complète harmonie mutuelle,
et le plus libre essor commun. Immédiatement destinée
à l'ensemble de l'occident européen, les cinq élémens essentiels
de cette noble élite de notre espèce y apporteront
chacun l'indispensable participation continue de son génie
propre, annonçant déjà, par un tel concours, leur intime
combinaison ultérieure. Sous la salutaire prépondérance,
également philosophique et politique, assurée
à l'esprit français d'après l'ensemble de la transition
moderne, l'esprit anglais y fera puissamment sentir sa
prédilection caractéristique pour la réalité et l'utilité,
l'esprit allemand y appliquera son aptitude native aux
généralisations systématiques, l'esprit italien y fera convenablement
pénétrer son admirable spontanéité esthétique,
enfin l'esprit espagnol y introduira son double sentiment
familier de la dignité personnelle et de la fraternité
universelle.



En achevant ici cette rapide indication générale de
l'action définitive propre à la philosophie positive que je
me suis efforcé de constituer par l'ensemble de ce Traité,

j'ai donc enfin terminé complétement la longue et difficile
opération que j'ai osé concevoir et exécuter pour renouveler
convenablement aujourd'hui la grande impulsion
philosophique de Bacon et Descartes, qui, ayant dû se
rapporter surtout à l'élaboration préliminaire de la positivité
rationnelle, devait se trouver essentiellement
épuisée depuis que, d'après le suffisant accomplissement
d'une telle préparation, l'esprit humain était conduit à
aborder directement la rénovation finale, qui n'avait pu
être d'abord que confusément entrevue, et qui maintenant
devait correspondre aux irrécusables exigences
d'une situation sans exemple, où l'intervention philosophique
doit radicalement dissiper une anarchie toujours
imminente, en transformant l'agitation révolutionnaire
en activité organique. Dans le cours d'un travail que les
embarras de ma position ont fait durer douze ans, mon
intelligence, à l'âge de la pleine ardeur, a nécessairement
marché, en reproduisant personnellement, avec
une fidélité spontanée, selon mon plan primitif, les
principales phases successives de cette moderne évolution
mentale. Mais cet inévitable progrès a toujours été, j'ose
le dire, entièrement homogène, comme chaque lecteur
peut maintenant s'en convaincre d'après le parfait accord
de ces trois chapitres extrêmes de conclusions générales
avec les deux premiers chapitres d'introduction fondamentale:
la longue élaboration intermédiaire est d'ailleurs
restée constamment conforme aux conditions scrupuleuses
d'une exacte continuité, à la fois logique et
scientifique. Un simple rapprochement entre la table totale
des matières et le tableau synoptique initial pourra
même aisément rappeler ci-dessous que le plan originaire

n'a jamais subi aucune altération réelle, au moins quant à
l'ordre des diverses parties, dont l'extension proportionnelle
a seule éprouvé un accroissement imprévu envers
la science finale que j'avais à créer, et qui, en conséquence,
ne pouvait d'abord être aussi précisément mesurée
que les différentes sciences préliminaires déjà constituées.
Même en ayant égard à cette unique exception,
tous les bons esprits reconnaîtront, j'espère, que, dans
cette appréciation systématique de tous les élémens essentiels
propres à la philosophie fondamentale, chacun
d'eux a reçu spontanément le développement effectif que
méritait, au fond, sa véritable importance philosophique.

Par cette universelle élaboration, mon intelligence,
aussi complétement dégagée de toute métaphysique que
de toute théologie, se trouve donc parvenue enfin à
l'état pleinement positif, où elle tente d'attirer tous les
penseurs énergiques, pour y construire en commun la
systématisation finale de la raison moderne. Il me reste
maintenant à annoncer ici la part personnelle que je me
propose de prendre ultérieurement à cette construction
directe, après l'avoir convenablement instituée dans le
Traité que je viens d'achever, et qui devient désormais
le simple point de départ général de tous les travaux réservés
à mon âge d'entière maturité. En indiquant ces
quatre ouvrages essentiels, je vais les mentionner suivant
l'ordre où je les ai successivement conçus, dès la
première origine de ce Traité fondamental, mais en avertissant
déjà que je ne m'engage nullement à le suivre, et
que je me réserve, à cet égard, toute la liberté d'exécution
que me procure désormais la base universelle que je
viens de poser, et dont je puis toujours, sans aucune

inconséquence, varier à mon gré l'application spéciale,
soit d'après les exigences plus ou moins éventuelles du
grand mouvement philosophique, soit même selon les
seules convenances de ma situation personnelle: tandis
qu'il ne pouvait en être ainsi auparavant, vu l'inflexible
nécessité de suivre scrupuleusement, à tout prix, l'ordre
unique qui correspondait à une telle fondation, en écartant
avec une invariable opiniâtreté les divers conseils irrationnels
qu'une sollicitude peu judicieuse m'avait souvent
donnés jadis sur le morcellement arbitraire de la composition
actuelle. Au reste, je terminerai cette indication par
la discussion rapide du meilleur ordre d'une telle élaboration,
étant d'ailleurs très-disposé maintenant à accueillir
avec reconnaissance les réflexions que pourraient m'adresser
à ce sujet tous ceux qui, ayant suffisamment
compris la nature et la portée de cette nouvelle philosophie,
s'intéressent aujourd'hui à son essor ultérieur.

Deux de ces ouvrages seront directement destinés à
consolider méthodiquement le nouveau système philosophique;
les deux autres se rapporteront surtout à son
application générale.

Quant aux premiers, il faut reconnaître que, dans ce
Traité original, je devais essentiellement apprécier chaque
élément fondamental de la systématisation finale en
restant, autant que possible, dans la situation d'esprit
conforme à sa constitution actuelle, afin de m'élever
ainsi successivement, en même temps que le lecteur,
avec une pleine sécurité et une efficacité mieux assurée,
jusqu'à l'état définitif que j'avais d'abord aperçu, mais
qui ne pouvait être suffisamment caractérisé que par cet
essor graduel, reproduction spontanée, suivant le

précepte cartésien, de l'ensemble de l'évolution moderne.
Or, quels que dussent être les avantages essentiels de
cette marche à posteriori, sans laquelle mon but eût été
certainement manqué, il en résulte nécessairement que
les diverses philosophies spéciales, d'après lesquelles je
crois avoir enfin fondé la vraie philosophie générale, ne
sauraient avoir ici leur véritable caractère définitif, qui
ne peut maintenant s'établir que sous l'universelle intervention
normale de la nouvelle unité philosophique,
régénérant ainsi, à son tour, tous les élémens qui ont
dû concourir à sa propre formation. Cette réaction nécessaire,
qui, convenablement accomplie, constituera directement,
au moins dans l'ordre abstrait, l'état final de
la systématisation positive, exigerait donc, par sa nature,
autant de Traités philosophiquement spéciaux,
tous dominés par l'esprit sociologique, qu'il existe réellement
de différentes sciences fondamentales. Mais l'évidente
impossibilité d'exécuter dignement cette entière
élaboration pendant le peu de vie qui me reste, même
quand le temps m'y serait désormais mieux ménagé, m'a
d'avance déterminé à me restreindre, à cet égard, aux
deux termes extrêmes, qui doivent être, en effet, les
plus décisifs, et qui d'ailleurs me sont plus familiers: ce
qui me conduira donc à systématiser méthodiquement,
d'une part, la philosophie mathématique, d'une autre
part, la philosophie politique; laissant ainsi à mes divers
successeurs ou collègues à constituer semblablement
les quatre philosophies intermédiaires, astronomique,
physique, chimique et biologique.

La philosophie mathématique sera l'objet direct d'un
ouvrage spécial en deux volumes, dont le premier se

rapportera naturellement à la mathématique abstraite, ou
analyse proprement dite, et le second à la mathématique
concrète, spontanément décomposée en géométrie et
mécanique, suivant les principes ici établis. Quand j'ai
composé, il y a douze ans, le tome premier du Traité
actuel, j'avais encore une opinion beaucoup trop favorable
de la portée philosophique propre aux géomètres
de notre siècle; en sorte que j'y ai dû croire suffisamment
indiquées plusieurs vues importantes de philosophie mathématique,
qui sont au contraire restées jusqu'ici complétement
inaperçues, faute d'avoir été assez distinctement
caractérisées pour des esprits maintenant parvenus,
à force de dispersion empirique, à un degré de rétrécissement
dont j'avais moi-même d'abord une trop faible
idée avant une telle épreuve, quoique je sois forcé de
vivre au milieu d'eux. Ainsi, outre le motif fondamental
ci-dessus indiqué, qui m'impose l'obligation directe de
construire spécialement, d'après mon point de vue actuel,
une vraie philosophie mathématique, on voit que
des considérations passagères, mais aujourd'hui fort importantes,
doivent me faire mieux sentir le besoin d'accomplir
une portion aussi décisive de la construction
générale.

Envers le second ouvrage, uniquement consacré à la
philosophie politique, il a été ici si souvent indiqué, depuis
le début du tome quatrième, qu'il serait maintenant
superflu d'en signaler expressément la destination et l'urgence.
Il se composera de quatre volumes, dont le premier
traitera de la méthode sociologique, le second de la
statique sociale, le troisième de la dynamique sociale, et
le dernier de l'application générale d'une telle doctrine.

Tous ceux qui auront convenablement apprécié ma création
de la sociologie dans la seconde moitié de ce Traité
sentiront aisément, d'après mes nombreux avis incidents,
qu'elle ne rend nullement superflue cette nouvelle composition,
à laquelle se trouve seulement ainsi préparée
une base indispensable. Ayant ici consacré deux volumes
à l'élaboration originale de la sociologie dynamique, on
doit d'abord craindre qu'un seul ne puisse pas me suffire
ultérieurement pour sa propre construction finale: mais
il faut considérer que j'ai été forcé de mêler, à beaucoup
d'égards, à l'étude purement dynamique que je devais
avoir surtout en vue, des discussions spontanées relatives
à la partie statique, et même à la méthode, qui auront
été alors suffisamment constituées d'avance; en sorte
que, d'après l'ensemble des préparations antérieures, ce
volume unique suffira, j'espère, à l'appréciation abstraite
de l'évolution sociale. Cet ouvrage est, ce me semble, par
sa nature, le plus important de tous ceux qui me restent
à exécuter; puisque le Traité actuel ayant finalement
abouti à l'universelle prépondérance mentale, à la fois
logique et scientifique, du point de vue social, on ne saurait,
à tous égards, plus directement coopérer à l'installation
finale de la nouvelle philosophie qu'en élaborant
l'état normal de la science correspondante, quand même
les hautes nécessités pratiques ne commanderaient pas
évidemment une telle construction spéciale.

Passant maintenant aux deux ouvrages relatifs à l'application
générale du nouveau système philosophique,
je dois d'abord annoncer, en troisième lieu, un Traité
fondamental sur l'éducation positive, qui, d'après la maturité
actuelle de mes idées, me semble réductible à un

seul volume. Ce grand sujet n'a pu encore être abordé
chez les modernes d'une manière convenablement systématique,
puisque la marche générale de l'éducation individuelle
ne peut être, à tous égards, suffisamment
appréciée que d'après sa conformité nécessaire avec l'évolution
collective, seule immédiatement jugeable, suivant
les explications directes du cinquante-huitième chapitre.
Mais, la vraie théorie de cette évolution fondamentale
étant maintenant établie, on peut enfin traiter aussi de
l'éducation proprement dite. D'une autre part, la destination
sociale d'un tel travail est ici nettement posée
d'avance, en même temps que son principe philosophique,
comme devant constituer la première base universelle
de la régénération politique, dont l'inévitable
avénement se trouve déjà démontré et caractérisé. Ce troisième
ouvrage dérive donc, de la manière la plus naturelle,
du Traité actuel. Quant à sa haute importance, elle ne
saurait être douteuse, surtout à cause de l'organisation
positive de la morale, qui constituera la principale partie
d'une telle élaboration, et qui doit aujourd'hui déterminer
avec le plus d'efficacité l'entière élimination de la
philosophie théologique, dont la domination surannée
entrave encore, à tant d'égards, malgré sa propre impuissance,
l'essor fondamental de la pensée et de la sociabilité
modernes.

Enfin, le quatrième ouvrage, également formé d'un
seul volume, consistera en un Traité systématique de
l'action de l'homme sur la nature, qui n'a jamais été, à
ma connaissance, rationnellement appréciée dans son
ensemble. Malgré l'intérêt propre de ce vaste sujet, il n'y
saurait être conçu que dans son institution philosophique;

puisque son élaboration spéciale exigerait évidemment,
d'après mes principes encyclopédiques, la construction
préalable de la science concrète, encore essentiellement
prématurée. En cet état, il est aisé de concevoir
l'intime connexité de cette dernière composition avec le
Traité fondamental: car son principal objet consistera
à organiser directement la vraie relation finale qui doit
exister, à tous égards, entre la science et l'art. La fluctuation
radicale qui persiste encore à ce sujet, surtout
envers les cas les plus importans, et qui suscite ou maintient
tant de vicieux conflits élémentaires où la théorie
et la pratique sont également compromises, caractérise
certainement l'une des plus intimes difficultés de la situation
moderne. Il est donc aisé de sentir aussi l'importance
spéciale d'un ouvrage destiné surtout à dissiper directement
ces obstacles intellectuels à l'établissement
durable de l'harmonie la plus décisive entre les deux élémens
nécessaires de l'organisme positif.

D'après cette indication successive, le lecteur voit
maintenant que, comme je l'ai annoncé ci-dessus, l'ensemble
de mon élaboration ultérieure peut indifféremment
affecter un ordre quelconque envers ces quatre ouvrages
essentiels, puisque chacun d'eux se rapporte
directement à la pensée fondamentale dont je viens d'achever
la constitution originale, et au plein ascendant
de laquelle tous sont réellement indispensables. Si j'étais
certain de pouvoir l'accomplir entièrement, malgré la
brièveté de ma vie et les graves embarras d'une position
que la préface de ce volume a suffisamment caractérisée,
je serais encore disposé à conduire cette exécution suivant
l'exposition précédente, comme je l'ai projeté il y a vingt

ans, en arrêtant déjà la conception et la destination de ces
divers travaux philosophiques, tous incidemment promis,
quoique avec une inégale insistance, dans ce Traité: ce
serait peut-être l'ordre le plus efficace, au moins finalement,
pour le progrès général de la raison publique.
Mais, une telle sécurité étant fort loin d'exister chez moi,
je serai sans doute conduit à exécuter d'abord, pendant
les quatre ou cinq années qui vont suivre, le second de
ces ouvrages, comme étant à la fois le plus étendu et le
plus décisif. Le quatrième est assurément le moins urgent,
quelle qu'en soit la haute utilité; et le troisième
n'a probablement pas autant besoin que le second d'une
exécution immédiate à laquelle le public actuel est d'ailleurs
moins préparé. D'une autre part, quelque éminent
avantage logique que dût offrir aujourd'hui l'apparition
directe du premier Traité, pour attirer aussitôt à la
grande élaboration philosophique des esprits qui s'arrêtent
maintenant au premier degré de l'initiation scientifique,
son ajournement n'offre peut-être aucun grave
inconvénient réel; puisque les géomètres actuels semblent
peu mériter d'ordinaire qu'on s'occupe tant de les
élever méthodiquement à la dignité philosophique, que
le mouvement universel les forcera bientôt de rechercher.

Telle est l'indication générale par laquelle j'ai cru devoir
terminer enfin ce grand ouvrage, qui doit aussi constituer
désormais une simple introduction fondamentale
aux divers travaux essentiels du reste de ma carrière spéculative,
si je n'y suis pas trop entravé d'après l'état, à la
fois subalterne et précaire, où, suivant les douloureuses
explications de ma préface, se trouve encore, au milieu

de ma quarante-cinquième année, ma laborieuse existence
personnelle, toujours exposée jusqu'ici, malgré le scrupuleux
accomplissement continu de mes divers devoirs
spéciaux, à être inopinément bouleversée sous l'aveugle
ou malveillante impulsion des préjugés et des passions
propres à notre déplorable régime scientifique.

FIN DU TOME SIXIÈME ET DERNIER.




TABLE GÉNÉRALE

DES MATIÈRES

CONTENUES

DANS LES SIX VOLUMES DE CE TRAITÉ[36].

Note 36:
D'après les motifs indiqués à la fin de la Préface, j'ai cru devoir
ici noter exactement l'époque et la durée de chacune des parties
successives de cette longue composition, dont les diverses vicissitudes
deviendront ainsi plus aisément appréciables.



TOME PREMIER,

CONTENANT

LES PRÉLIMINAIRES GÉNÉRAUX ET LA PHILOSOPHIE MATHÉMATIQUE.

(Tout ce premier volume a été écrit dans le premier semestre de 1830.)



	Pages.



	Dédicace
	V



	Avertissement de l'auteur
	VI



	Tableau synoptique de l'ensemble du Cours de philosophie
positive
	1



	1re Leçon. Exposition du but de ce cours, ou considérations
générales sur la nature et la destination de la
philosophie positive
	1



	2e Leçon. Exposition du plan de ce cours, ou considérations
générales sur la hiérarchie fondamentale des
sciences positives
	57



	
3e Leçon. Considérations philosophiques sur l'ensemble
de la science mathématique
	117



	4e Leçon. Vue générale de l'analyse mathématique
	165



	5e Leçon. Considérations générales sur le calcul des
fonctions directes
	197



	6e Leçon. Exposition comparative des divers points de
vue généraux sous lesquels on peut envisager le
calcul des fonctions indirectes
	225



	7e Leçon. Tableau général du calcul des fonctions indirectes
	273



	8e Leçon. Considérations générales sur le calcul des variations
	315



	9e Leçon. Considérations générales sur le calcul aux
différences finies
	337



	10e Leçon. Vue générale de la géométrie
	349



	11e Leçon. Considérations générales sur la géométrie
spéciale ou préliminaire
	397



	12e Leçon. Conception fondamentale de la géométrie
générale ou analytique
	429



	13e Leçon. De la géométrie générale à deux dimensions
	469



	14e Leçon. De la géométrie générale à trois dimensions
	511



	15e Leçon. Considérations philosophiques sur les principes
fondamentaux de la mécanique rationnelle
	539



	16e Leçon. Vue générale de la statique
	587



	17e Leçon. Vue générale de la dynamique
	647



	18e Leçon. Considérations philosophiques sur les théorèmes
généraux de mécanique rationnelle
	691







TOME DEUXIÈME,

CONTENANT

LA PHILOSOPHIE ASTRONOMIQUE ET LA PHILOSOPHIE PHYSIQUE.

(L'une a été écrite dans le mois de septembre 1834, et l'autre dans le
premier trimestre de 1835.)



	19e Leçon. Considérations philosophiques sur l'ensemble
de la science astronomique
	7



	20e Leçon. Considérations générales sur les méthodes
d'observation en astronomie
	47



	21e Leçon. Considérations générales sur les phénomènes
géométriques élémentaires des corps célestes
	93



	22e Leçon. Considérations générales sur le mouvement
de la Terre
	139



	23e Leçon. Considérations générales sur les lois de Kepler,
et sur leur application à l'étude géométrique
des mouvemens célestes
	179



	24e Leçon. Considérations fondamentales sur la loi de la
gravitation
	219



	25e Leçon. Considérations générales sur la statique céleste
	261



	26e Leçon. Considérations générales sur la dynamique
céleste
	301



	27e Leçon. Considérations générales sur l'astronomie
sidérale et sur la cosmogonie positive
	351



	28e Leçon. Considérations philosophiques sur l'ensemble
de la physique
	389



	29e Leçon. Considérations générales sur la barologie
	465



	
30e Leçon. Considérations générales sur la thermologie
physique
	507



	31e Leçon. Considérations générales sur la thermologie
mathématique
	549



	32e Leçon. Considérations générales sur l'acoustique
	595



	33e Leçon. Considérations générales sur l'optique
	637



	34e Leçon. Considérations générales sur l'électrologie
	677






TOME TROISIÈME,

CONTENANT

LA PHILOSOPHIE CHIMIQUE ET LA PHILOSOPHIE BIOLOGIQUE.

(La philosophie chimique a été écrite dans le mois de septembre 1835.)



	35e Leçon. Considérations philosophiques sur l'ensemble
de la chimie
	7



	36e Leçon. Considérations générales sur la chimie proprement
dite ou inorganique
	79



	37e Leçon. Examen philosophique de la doctrine chimique
des proportions définies
	133



	38e Leçon. Examen philosophique de la théorie électro-chimique
	179



	39e Leçon. Considérations générales sur la chimie dite
organique
	227



	40e Leçon. (Écrite du 1er au 30 janvier 1836.) Considérations
philosophiques sur l'ensemble de la science
biologique
	269



	41e Leçon. (Écrite du 1er au 6 août 1836.) Considérations
générales sur la philosophie anatomique
	487



	
42e Leçon. (Écrite du 9 au 15 août 1836.) Considérations
générales sur la philosophie biotaxique
	537



	43e Leçon. (Écrite du 20 novembre au 15 décembre
1837.) Considérations philosophiques sur l'étude
générale de la vie végétative ou organique
	609



	44e Leçon. (Écrite du 17 au 22 décembre 1837.) Considérations
philosophiques sur l'étude générale de la
vie animale proprement dite
	693



	45e Leçon. (Écrite du 24 au 31 décembre 1837.) Considérations
générales sur l'étude positive des fonctions
intellectuelles et morales, ou cérébrales
	761






TOME QUATRIÈME,

CONTENANT

LA PARTIE DOGMATIQUE DE LA PHILOSOPHIE SOCIALE.

(Tout ce quatrième volume a été écrit, avec très-peu d'interruption,
du 1er mars au 1er juillet 1839.)



	Avis de l'éditeur
	V



	Avertissement de l'auteur
	VII



	46e Leçon. Considérations politiques préliminaires sur
la nécessité et l'opportunité de la physique sociale,
d'après l'analyse fondamentale de l'état politique
actuel
	1



	47e Leçon. Appréciation sommaire des principales tentatives
philosophiques entreprises jusqu'ici pour
constituer la science sociale
	225



	48e Leçon. Caractères fondamentaux de la méthode positive

dans l'étude rationnelle des phénomènes sociaux
	287



	49e Leçon. Relations nécessaires de la physique sociale
avec les autres branches fondamentales de la philosophie
positive
	471



	50e Leçon. Considérations préliminaires sur la statique
sociale, ou théorie générale de l'ordre spontané des
sociétés humaines
	537



	51e Leçon. Lois fondamentales de la dynamique sociale,
ou théorie générale du progrès naturel de l'humanité
	623






TOME CINQUIÈME,

CONTENANT

LA PARTIE HISTORIQUE DE LA PHILOSOPHIE SOCIALE, EN TOUT
CE QUI CONCERNE L'ÉTAT THÉOLOGIQUE ET L'ÉTAT MÉTAPHYSIQUE.



	52e Leçon. (Écrite du 21 avril au 2 mai 1840.) Réduction
préalable de l'ensemble de l'élaboration historique.—Considérations
générales sur le premier
état théologique de l'humanité: âge du fétichisme.
Ébauche spontanée du régime théologique et militaire
	1



	53e Leçon. (Écrite du 7 au 30 mai 1840.) Appréciation
générale du principal état théologique de l'humanité:
âge du polythéisme. Développement graduel
du régime théologique et militaire
	115



	54e Leçon. (Écrite du 15 juin au 2 juillet 1840.)

Appréciation générale du dernier état théologique de
l'humanité: âge du monothéisme. Modification radicale
du régime théologique et militaire
	297



	55e Leçon. (Écrite du 10 janvier au 26 février 1841.)
Appréciation générale de l'état métaphysique des sociétés
modernes: époque critique, ou âge de transition
révolutionnaire. Désorganisation croissante,
d'abord spontanée et ensuite systématique, de l'ensemble
du régime théologique et militaire
	492






TOME SIXIÈME ET DERNIER,

CONTENANT

LE COMPLÉMENT DE LA PARTIE HISTORIQUE DE LA PHILOSOPHIE
SOCIALE, ET LES CONCLUSIONS GÉNÉRALES.



	Extrait du jugement
    rendu le 29 décembre 1842 par le Tribunal de commerce
    de Paris
	III


	Avis de l'éditeur
	IV


	Préface personnelle (Écrite du 17 au 19 juillet 1842.)
	V



	56e Leçon. (Écrite du 20 mai au 17 juin 1841.) Appréciation
générale du développement fondamental
des divers élémens propres à l'état positif de l'humanité:
âge de la spécialité, ou époque provisoire,
caractérisée par l'universelle prépondérance de l'esprit
de détail sur l'esprit d'ensemble. Convergence
progressive des principales évolutions spontanées
de la société moderne vers l'organisation finale d'un
régime rationnel et pacifique
	1



	57e Leçon. (La partie historique de cette Leçon a été
écrite du 25 juin au 14 juillet 1841, et la partie
dogmatique du 23 décembre 1841 au 15 janvier
1842.) Appréciation générale de la portion déjà

accomplie de la révolution française ou européenne.—Détermination
rationnelle de la tendance finale
des sociétés modernes, d'après l'ensemble du passé
humain: état pleinement positif, ou âge de la généralité,
caractérisé par une nouvelle prépondérance
normale de l'esprit d'ensemble sur l'esprit de détail
	344



	58e Leçon. (Écrite du 17 mai au 16 juin 1842.) Appréciation
finale de l'ensemble de la méthode positive
	645



	59e Leçon. (Écrite du 23 au 28 juin 1842.) Appréciation
philosophique de l'ensemble des résultats propres
à l'élaboration préliminaire de la doctrine
positive
	786



	60e et dernière Leçon. (Écrite du 9 au 13 juillet 1842.)
Appréciation générale de l'action finale propre à la
philosophie positive
	839




FIN DE LA TABLE GÉNÉRALE DES MATIÈRES.


Au lecteur.

Ce livre électronique reproduit intégralement le texte
original. Quelques erreurs évidentes de typographie ou
d'impression ont été corrigées; la liste de ces corrections
se trouve ci-dessous. La ponctuation a été tacitement
corrigée par endroits.

Les notes de bas de page ont été renumérotées de 1 à 36 et
placées sous le paragraphe auquel elles se rapportent.

Corrections.


	Note 1: «inpudemment» remplacé par «impudemment» (qui lui furent ensuite impudemment attribuées).

	Page 63: au lieu de «de plus en pacifique» il faut sans doute lire «de plus en plus pacifique».

	Page 112: «irrationelle» remplacé par «irrationnelle» (loin de justifier l'irrationnelle surprise).

	Page 161: «pure-rement» remplacé par «purement» (en travaux purement préparatoires).

	Page 296: «public» remplacé par «publique» (ce que d'abord la raison publique jugeait impie).

	Page 307: «hapitre» remplacé par «chapitre» (au quarante-cinquième chapitre).

	Page 308: «Mallebranche» remplacé par «Malebranche» (quand Malebranche s'en fut exclusivement emparé).

	Page 413: «Histo-toriquement» remplacé par «Historiquement» (Historiquement envisagée, cette nouvelle prépondérance).

	Page 413: «un» remplacé par «une» (une telle rénovation préalable).

	Page 415: «plongé» remplacé par «plongée» (où demeure plongée, depuis un demi-siècle, l'élite de l'humanité).

	Page 434: inséré «l'» (de ceux de l'antiquité).

	Page 478: «posivité» remplacé par «positivité» (sa positivité le rendrait plus efficace).

	Page 536: «dis-discussion» remplacé par «discussion» (la discussion rationnelle).

	Page 565: «corrrespondante» remplacé par «correspondante» (l'esprit de la philosophie correspondante).

	Page 599: «et et» remplacé par «et» (continue d'éclairer et de défendre).

	Page 599: «un» remplacé par «une» (une certaine similitude).

	Page 644: inséré «y» (il y a douze ans).

	Page 645: «le» remplacé par «la» (la plus importante et la plus difficile).

	Page 649: «le» remplacé par «la» (a été la plus complète).

	Page 675: inséré «ai» (la constitution que je lui ai imposée).

	Page 701: «rationellement» remplacé par «rationnellement» (susceptibles d'être rationnellement prévus).

	Page 734: «l'évolu-lution» remplacé par «l'évolution» (l'état correspondant de l'évolution humaine).

	Page 771: «offert» remplacé par «offerts» (quatre modes essentiels que nous a successivement offerts).

	Page 791: «tendante» remplacé par «tendant» (ce principe incontestable, tendant à dénaturer).

	Page 853: «tout» remplacé par «toute» (toute autre systématisation).












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK COURS DE PHILOSOPHIE POSITIVE. (6/6) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7559950236325511599_cover.jpg
COURS

PHILOSOPHIE
POSITIVE

AUGUSTE COMTE

TOME SIXIEME ET DERNIER

PARIS, 1842





