
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Handbuch der Kunstgeschichte

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Handbuch der Kunstgeschichte


Author: A. Springer



Release date: October 26, 2014 [eBook #47205]

                Most recently updated: October 24, 2024


Language: German


Credits: Produced by Peter Becker, Karl Eichwalder, Chuck Greif and

        the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net (This book was produced from scanned

        images of public domain material from the Google Print

        project.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HANDBUCH DER KUNSTGESCHICHTE ***




Anmerkungen zur Transkription

§1-§3 fehlen im Inhaltsverzeichnis. Das wurde mangels Titeltexten so belassen.
Die Verzeichnisse am Ende des Werks wurden neu umgebrochen. Auf oberster Ebene
befinden sich die Städtenamen. Die Gebäudenamen darunter sind eingerückt.
Architekturangaben zu Gebäuden stehen hinter den Gebäudenamen.
Im Gebäude befindliche Kunstwerke sind darunter erneut eingerückt.
Gebäudenamen sind gesperrt, Künstlernamen fett angegeben. Diese Markierung wurde ergänzt, soweit sie fehlte.
Nähere Angaben zu Änderungen befinden sich am Ende des Texts.




Bildtafel


HANDBUCH

der

KUNSTGESCHICHTE.

Zum Gebrauche für Künstler und Studirende

und als

Führer auf der Reise.

Von

Dr. A. H. SPRINGER,

Privatdocent der Kunstgeschichte an der Bonner Universität.

Mit einem Vorwort von Prof. Dr. Fr. Th. Vischer in Tübingen.



Mit 93 Illustrationen, einer chromo-lithographischen Tafel und einem

kunsthistorischen Wegweiser auf der Reise durch Deutschland,

Italien, Spanien, Frankreich, Niederlande und England.





STUTTGART:

Rieger'sche Verlagsbuchhandlung.

(A. Benedict.)

1855.




Buchdruckerei der Rieger'schen  Verlagshandlung in Stuttgart.






Vorwort.

Um jeden Schein einer eiteln Patronatsmiene von mir abzuwenden,
erzähle ich schlicht, wie es kommt, dass ich dieses Werk
mit einem Vorworte begleite. Ich hatte vor Jahren zugesagt, die
Geschichte der bildenden Künste für die »Neue Encyklopädie der
Wissenschaften und Künste« zu bearbeiten, wenn meine Aesthetik
vollendet wäre; als ich erkannte, wie weit sich dies noch in die
Jahre ziehen werde, wurde von der Verlagshandlung auf meinen
Rath Herr Dr. Springer gebeten, die Aufgabe zu übernehmen. Dem
Wunsche der ersteren, dass ich als eine Art von Ersatz für meine
ursprüngliche Verpflichtung ein Vorwort zu dem Werke gebe, erklärte
ich mich bereit zu entsprechen, weil mir der wissenschaftliche
Geist und Standpunkt des Herrn Verfassers aus früherem persönlichem
Austausch und aus seinen »Kunsthistorischen Briefen« hinlänglich
bekannt war, um eine Leistung zu erwarten, die ich mit
Worten der Uebereinstimmung begleiten könne; doch gab ich mein
Versprechen nicht früher, als bis ich mich mit ihm selbst darüber
verständigt hatte, dass er in meiner Zugabe keinerlei Ausdruck vornehmthuenden
Protektorats, sondern nur einen Akt freundschaftlichen
Zusammenwirkens erkennen werde.

Strenge Erforschung des Gegenstandes ist ein Grundzug der
geistigen Bestrebungen unserer Zeit. Wir wollen uns in keinem
Gebiete mehr mit allgemeinen Vorstellungen begnügen. Ebenso stark
dringt aber unsere Bildung auf Allseitigkeit, auf die überschauende
organische Idee, welche das Verschiedene, das Entgegengesetzte
gerecht und unbefangen anerkennt und einreiht. Der Allseitigkeit
darf am wenigsten das rein Menschliche, die lebendige Erkenntniss
des Kunstlebens der Völker fehlen. Die Schwere der Aufgabe, den
beiden grossen Forderungen der Zeit zu genügen, drückt auch den
humanistischen Studien der Gegenwart einen Zug tiefen, gemessenen
historischen Ernstes auf.



Nun erwächst aber eine neue Schwierigkeit durch eine andere
wohlbegründete Richtung der Gegenwart: den Drang nach Verbreitung
der ächt menschlichen Cultur; die esoterische Wissenschaft soll
sich für weite und weitere Kreise erschliessen und doch nicht oberflächlich
werden, sondern ihr ernstes Angesicht, ihren gründlichen
Blick bewahren. Wie weit liegen hinter unserer Kunstwissenschaft,
selbst der im guten Sinne populären, bereits jene kurzen enthusiastischen
Vorstellungen, mit denen sich die classische und romantische
Stimmung der früheren Jahrzehnte unseres Jahrhunderts noch begnügte!
Ja es könnte, da der Einzelforschung noch so viel zu thun
bleibt, der Versuch überhaupt unräthlich scheinen, das bis jetzt Erkannte
bereits in ein Gesammtbild zusammenzufassen. Dennoch hat
der deutsche Geist wohl gethan, den Drang nach dem Allgemeinen,
der ihm mit besonderer Kraft inwohnt, nicht länger zurückzustellen.
Die Durchforschung des Stoffes gelangt ja nie zum Ende, und es
kommt nur darauf an, dass der Moment richtig erfasst werde, wo
sie des sicheren Materials so viel gegeben hat, dass die grossen
historischen Entwicklungsgesetze ergründet, verfolgt, ohne zu fühlbare
Lücken durchgeführt werden können. Frisch und entschlossen
griff Franz Kugler in die Zeit und schenkte der deutschen, der
europäischen Literatur die erste allgemeine Geschichte der Malerei,
dann die erste universale Kunstgeschichte, welcher er jetzt die Geschichte
der Baukunst folgen lässt. Neben dem noch unvollendeten
ausführlicheren Werke des tief und sinnig eingehenden Schnaase
behaupten Kuglers Schriften ihren Werth im besten Sinne der guten
Popularität als treffliche Handbücher. Das Werk, das hier der
Oeffentlichkeit übergeben wird, will, wie es sich von selbst versteht,
diesen höchst verdienstvollen Leistungen eines reichen, bedeutenden
Talents, welche, unterstützt durch den Anschauungs-Apparat des Bilder-Atlasses,
unserer Nation einen Schatz von ästhetischer Bildung zugeführt
haben und weiterhin zuführen werden, nicht Concurrenz
machen; es hat sich die besondere Aufgabe gestellt, die Geschichte
der bildenden Künste in eine noch gedrängtere Form zusammenzufassen,
concis genug, um selbst auf der Reise als nicht belastender,
lehrreicher Begleiter zu dienen, oder, wenn man eine Vergleichung
aus untergeordneter Sphäre nicht missdeuten will, es wird jenen
comprimirten Speisen ähnlich sein, die als Reiseproviant nicht beschweren
und am Herde doch zu einer Fülle kräftiger Nahrung
aufquellen. Ein Ortsverzeichniss durfte daher hier noch weniger, als
in Kuglers Kunstgeschichte, fehlen; mit der gründlichsten Bemühung
ausgearbeitet, fügt es zur zeitlichen Uebersicht die räumliche Orientirung,
zur Geschichte die Periegese, und das Werk dient so als
gewissenhafter Cicerone. Unter diesem Titel hat Burckhardt in derselben
Weise die italienische Kunst behandelt; er erzählt uns, er
entwickelt vielmehr in der gediegensten Kürze die Geschichte der
italienischen Kunst, und auf jedem Schritte öffnen sich in der Halle
des ernsten Lehrvortrags Pforten, durch die wir zur Anschauung
der Kunstwerke selbst hinaustreten. Diesem Werke, das, jede leere
Allgemeinheit, jede Phrase mit haarscharfem Messer abschneidend,
in den wenigsten Worten den reichsten Inhalt gibt, jedes Prädikat
mit männlicher Reife abwägt und aus der warmen Tiefe der Anschauung
den urtheilenden Gedanken in der gemessensten Abkürzung
heraufarbeitet, stellt sich würdig das vorliegende zur Seite. Die
Aufgabe war noch ungleich schwerer: es umfasst nicht nur die
Geschichte aller bildenden Künste, sondern auch in allen Kulturländern
der neueren Zeit, und zwar, um den praktischen Zweck
nicht zu verfehlen, auf noch knapperem Raume. Die grossen Haupt-Epochen,
die Style, die Schulen, die Meister sollten charakterisirt
werden und zugleich kein bedeutenderes Kunstwerk, noch sein Ort
ungenannt bleiben: der Körper der Kunstgeschichte im gedrängtesten
Auszug und ihre Seele, ihre innersten bewegenden Federn und
Gesetze sollten uns vorgeführt, aufgeschlossen werden. Massenhafte
Studien mussten gemacht, die Resultate neuerer und der neuesten,
bis jetzt noch wenig benützten Entdeckungen, kritischen Untersuchungen
mussten zur Anwendung gebracht und doch oft in eine
halbe Zeile, ja ein Wort zusammengepresst, der lange Weg, der zu
ihnen führte, mit schwerer Entsagung versteckt werden. Man sieht
leicht, mit welcher unendlichen Schwierigkeit die Bewegung zwischen
jenen beiden Aufgaben zu kämpfen hatte, eine Bewegung, der zugleich
das Ziel ihrer Linie auf wenig über 20 Bogen gemessen war.
Es ist vorauszusehen, dass von entgegengesetzten Seiten unzufriedene
Stimmen sich erheben werden: die Einen werden klagen, dass nicht
genug Allgemeines gesagt, dass die Hauptlichter nicht stark, die
Charakteristiken nicht ergiebig genug seien, die Andern, dass nicht
genug historischen Stoffes gegeben worden; Beide, weil jeder der
beiden Standpunkte übersehen wird, dass auch dem andern genügt
werden musste. Ich meines Theils gestehe, dass ich dem rothen
Faden, der durch die Kunstgeschichte geht, vollere Farbe, den
grossen Epochen und nationalen Richtungen schärfere Beleuchtung
ihrer Stylgegensätze, zum Theil auch den Schulen und Meistern nachdrücklichere
Lichtpunkte der Charakterschilderung gewünscht hätte,
aber ich bescheide mich vollständig, zu meinen, dass ich vermocht
hätte, dieser Seite der Aufgabe umfassender zu entsprechen und
gleichzeitig mit so gründlicher Kenntniss, so vielseitigem Quellenstudium,
so scharfer Durchforschung des Materials dem weicheren
Kerne den straffen geschichtlichen Körper so wohlsitzend, so fest,
so körnig anzugiessen. Der Beweis liegt vor, dass die grössere
Sparsamkeit, welche der Verfasser auf der Seite des Allgemeinen
sich aufgelegt hat, nur ein Akt männlicher Enthaltung ist: wer die
grossen nationalen und individuellen Charaktere der Kunstgeschichte
so warm zu entwickeln, die Blüthe der Kunst auf ihre Wurzeln
im klimatischen, anthropologischen, politischen, sozialen, religiösen
Völkerleben so lebendig zurückzuführen weiss, wie der Verfasser in
seinen kunsthistorischen Briefen, der darf erwarten, dass man erkenne,
wie hier nur dem Geiste der strengsten Objektivität ein freies
Opfer gebracht ist, darf Denjenigen, der die allgemeinen Grundzüge
gelöster, selbstständiger entwickelt betrachten will, auf die eigene
frühere Leistung verweisen.

So möge dies Werk als ernster Führer recht Viele in die
Kunst einweihen, Eingeweihten in willkommener Kürze und Wohlordnung
ihren geistigen Besitz zusammen und dem versagenden
Gedächtniss immer neu vorhalten, den reisenden Kunstfreund begleiten
und äusserlich und innerlich orientiren, Denen, die sich zu
leicht mit allgemeinen Vorstellungen begnügen, ein männlicher Mahner
zur sächlichen Gründlichkeit, Denen, die sich zu leicht empirisch
in der Breite des Stoffs verlieren, zur Energie der zusammenfassenden
Idee.


Tübingen im August 1855.




Fr. Vischer.







Vorwort des Verfassers.

Ich habe dem Vorwort des Hrn. Prof. Vischer nur Weniges hinzuzufügen.
Um dem Wunsche des Verlegers nach rascher Vollendung
des Werkes zu genügen, musste ich zwar längst begonnene Arbeiten
weit zurückschieben, und meinen Studienkreis plötzlich ändern, ich
musste Gebiete durchwandern, welche ich bloss zu meiner eigenen
Belehrung, nicht um Andere zu unterweisen, wiederbetreten wollte.
Doch unterzog ich mich der Mühe mit redlichem Eifer. Als Lehrer
fühlte ich seit Jahren das Bedürfniss eines gedrängten, leicht zugänglichen
Handbuches der Kunstgeschichte. Auch dünkte es mir
eine dankbare Aufgabe, der Ratlosigkeit des Publikums, wenn es
im Angesichte älterer Kunstwerke steht — und das ist heutzutage bei
dem erweiterten Verkehre und der allgemeinen Reiselust oft genug
der Fall — zu Hülfe zu kommen, ihm die Mittel an die Hand zu geben,
wie die Empfindung zu einem Urtheile geschärft, bestimmter gefasst,
in ihrer Unklarheit berichtigt werden kann.

Trotz der nicht unbegründeten Klage über den verfallenden
Geschmack, den getrübten Schönheitssinn in der Gegenwart, habe
ich dennoch von den Zeitgenossen die gute Meinung: Es fehle meistens
nur an der sicheren Grundlage und an äusseren Kenntnissen,
um die irrigen Anschauungen und thörichten Urtheile zu verbessern.
Diese Grundlage wird hier geboten. In Folge dessen musste nothwendig
die Mittheilung von Thatsachen überwiegen, die eingehende
Betrachtung in die tieferen Wandlungen der Phantasie im Laufe der
Zeiten zurücktreten. Auch ein äusserer Grund gebot diese Beschränkung.
Es ist zwar ein grösseres Verbrechen, Andere abzuschreiben, es ist
aber gewiss ein ärgeres Laster, sich selbst zu kopiren. Ich habe
eben den Versuch, das Kunstleben der Vergangenheit in seinem allgemeinen
historischen Zusammenhange zu schildern, vollendet. Ist
der Versuch gelungen, so werden ihn die Leser schon unmittelbar
zur Hand nehmen; habe ich das Ziel verfehlt, so werde ich es nicht
besser treffen, wenn ich den Leser zwinge, den gleichen Weg mit
mir noch einmal zu wandern.

Wünschenswerther als die Erweiterung des Textes schien mir
die Vermehrung der Illustrationen. Da dieselbe jedoch die weite Verbreitung
des Buches gehindert hätte, so musste darauf Verzicht geleistet
werden. Ich tröste mich mit dem Gedanken, dass der treffliche
Kunstatlas Voit's und Guhl's unter meinen Lesern viele neue
Freunde finden wird. Dann habe ich die Sparsamkeit der Illustrationen
in dem vorliegenden Buche nicht zu bedauern.

Das Urtheil, Vieles hätte in dieser Schrift besser und anders,
das Eine ausführlicher, das Andere gedrängter dargestellt werden
können, unterschreibe ich willig. Während der Arbeit, ja während
der Drucklegung selbst wurden ununterbrochen neue, nicht selten
wichtige Entdeckungen bekannt. Sie alle einzutragen, war ich gern
bereit, doch wann wäre das Buch druckfertig geworden? Ich kann
daher nur versprechen: Sollte das Handbuch sich die dauernde Gunst
des Publikums erwerben und ein neuer Abdruck benöthigt werden,
so werde ich es besser machen.


Bonn, im September 1855.



A. H. Springer.







Inhalt.



	Die Anfänge der Kunst. §. 1–9.

	Die Anfänge der Baukunst.

		Seite

	  	§. 4. Tumuli, Topen, Pyramiden	4

		§. 5. Steinaltäre	8

		§. 6. Feengrotten und Steinkreise	9

	Die Anfänge der Bildnerei.

		§. 7. Steinpfeiler, Gebaute Thierbilder	10

		§. 8. Bildersteine und Idole	11

	Die Anfänge der Malerei.

		§. 9. Bilderschrift	13

	Die Kunst des Alterthums. §. 10–68.

	A. Der Orient.

	1. Die assyrische Kunst. §. 10–18.

		§. 12–13. Assyrische Architektur	16

		§. 14–17. Assyrische Bildnerei und Malerei	22

		§. 18. Grabmonumente	29

	2. Die persische Kunst. §. 19–22.

		§. 20. Die Ruinen von Persepolis	31

		§. 21. Die Ruinen von Pasargadä	33

		§. 22. Grabmonumente	34

	3. Die ägyptische Kunst. §. 23–29.

		§. 24. Monumente von Unter- und Mittelägypten	38

		§. 25. Monumente von Theben	39

		§. 26. Monumente von Nubien	42

		§. 27–28. Aegyptischer Tempel- und Grabbau	43

		§. 29. Aegyptische Bildnerei und Malerei	46

	4. Die Kunst in Vorderasien. §. 30–33.

		§. 31. Phönikische Kunst	51

		§. 32. Jüdische Kunst	54

		§. 33. Die Monumente in Phrygien und Lycien	55

	B. Die Kunst des klassischen Alterthums.

	1. Hellas. §. 34–49.

		§. 34. Die Anfänge der hellenischen Kunst	58

		§. 35–40. Die hellenische Baukunst	61

		§. 41. Die Monumente	69

	

		§. 42. Die Anfänge der hellenischen Plastik	73

		§. 43. Die äginetische, altattische, sikyonische und argivische Schule	75

		§. 44. Pythagoras und Myron	77

		§. 45. Phidias	78

		§. 46. Polyklet	81

		§. 47. Skopas, Praxiteles und Lysipp	83

		§. 48. Die Schulen von Pergamus und Rhodos	86

		§. 49. Vasenbilder	88

		§. 50. Hellenische Malerei	93

	2. Etrusker und Latiner. §. 51–55.

		§. 51. Die Baukunst der griechischen Colonien	97

		§. 52. Gräberbau	98

		§. 53–54. Bildnerei und Malerei	99

		§. 55. Die Anfänge der römischen Kunst	102

	3. Rom. §. 56–61.

		§. 57–59. Baukunst	105

		§. 60. Bildnerei	111

		§. 61. Malerei	113

	4. Das christliche Alterthum. §. 62–68.

		§. 63. Die Katakomben	117

		§. 64. Die altchristlichen Basiliken	119

		§. 65–67. Die Monumente	122

		§. 68. Bildnerei und Malerei	126

	Die Kunst des Mittelalters. §. 69–92.

	A. Der Orient.

	1. Die Kunst des Buddhaismus und der Sassaniden. §. 69–71.

		§. 69. Buddhaistische Monumente in Indien	128

		§. 70. Chinesische Bauten	133

		§. 71. Sassanidenkunst	133

	2. Die Kunst des Islams. §. 72.

		§. 72. Monumente im Oriente, Aegypten, auf Sicilien und in Spanien	135

	3. Byzantinische Kunst. §. 73–74.

		§. 73. Baukunst	143

		§. 74. Malerei und Bildnerei	148

	B. Das Abendland.

	1. Die germanischen Völker im ersten christlichen Jahrtausend. §. 75–76.

		§. 75. Baudenkmäler	151

		§. 76. Bildnerei und Malerei	157

	2. Die Architektur des christlichen Mittelalters. §. 77–85.

		§. 77. System der romanischen Architektur	159

		§. 78. System der germanischen oder gothischen Architektur	165

		§. 79. Monumente in Frankreich	172

		§. 80. Monumente in Spanien und Portugal	175

	

		§. 81. Monumente in Grossbritannien	176

		§. 82. Romanische Monumente in Deutschland	178

		§. 83. Gothische Monumente in Deutschland	184

		§. 84. Monumente in Italien	189

		§. 85. Dekorative Architektur	193

	3. Bildnerei und Malerei. §. 86–92.

		§. 86–87. Monumente	194

		§. 88–89. Styl und Symbolik	207

		§. 90. Prager und Kölner Schule	209

		§. 91. Italienische Bildnerei	212

		§. 92. Italienische Malerei	213

	Die Kunst des XV. und XVI. Jahrhunderts. §. 93–113.

	A. Die italienische Kunst.

	1. Baukunst.

		§. 94. Der ältere Renaissancestyl	220

		§. 95. Der Renaissancestyl des 16. Jahrhunderts	223

	2. Bildnerei.

		§. 96. Oberitalienische Plastik. Die Lombardi	228

		§. 97. Ghiberti und seine Zeitgenossen	229

		§. 98. Michelangelo Buonarroti	236

	3. Malerei.

		§. 99. Uebersicht der Entwicklung der Malerei im 15. Jahrhundert	240

		§. 100. Masaccio und seine Schule	244

		§. 101. Leonardo da Vinci	247

		§. 102. Fra Bartolomeo und die Florentiner am Anfange des 16. Jahrhunderts	251

		§. 103. Die umbrische Schule	252

		§. 104. Raphael Santi	254

		§. 105. Michelangelo Buonarotti	261

		§. 106. Correggio	263

		§. 107. Venetianische Schule	265

	B. Die Kunst diesseits der Alpen.

		§. 108. Die Kunstschulen zu Dijon und Tournay. Die Eyck'sche Schule	272

		§. 109. Der Kupferstich und Holzschnitt	280

		§. 110. Die nieder- und oberdeutschen Schulen. Die Nürnberger Bildnerei	283

		§. 111. Dürer, Holbein d. J. und Cranach d. Ä.	290

		§. 112. Die Kunstschule von Tours. Spanien	296

	C. Der Renaissancestyl ausserhalb Italien.

		§. 113. Die Schule von Fontainebleau. Spanien. Die deutschen Länder	298

	Die Baukunst im XVII. und XVIII. Jahrhundert.

		§. 114. Der Jesuitenstyl. Bernini und Borromini. Styl Louis XIV.	303

	Die Bildnerei im XVII. und XVIII. Jahrhundert.

		§ 115. Italienische Sculpturen. Die Schule von Versailles	307

	

	Die italienische Malerei im XVII. Jahrhundert.

		§. 116. Die Naturalisten und Eklektiker. Caravaggio und Caracci	311

		§. 117. Florentiner und Neapolitaner	317

		§. 118. Ausgang der italienischen Kunst	321

	Die französische Malerei im XVII. Jahrhundert.

		§. 119. N. Poussin, Lesueur, Lebrun. C. Poussin, Claude Lorrain	322

	Die spanische Malerei im XVII. Jahrhundert.

		§. 120. Die Schulen von Madrid und Sevilla	325

	Die niederländische Malerei im XVII. Jahrhundert.

		§. 121. Rubens und seine Schule	331

		§. 122. Rembrandt und die holländischen Sittenmaler	337

		§. 123. Die Landschaftsmalerei	341

		§. 124. Schlussbetrachtung	344

	Kunst-Wegweiser durch Deutschland, Frankreich etc. nach dem Alphabete der Städte	347






Erklärung der Bildtafel.

Zum besseren Verständnisse der §.§. 40 und 87, welche von der Polychromie
der Architektur handeln, wurden in der Bildtafel Beispiele der vielfarbigen Bemalung
von Baugliedern und ganzen Bauwerken zusammengestellt.

Die beiden Säulenkapitäle deuten die Anwendung der Polychromie in der
ägyptischen Architektur an, und sind Wilkinson's Customs and Manners of the
ancient Egyptians entlehnt.

In dem Dachbaue des dorischen Tempels wurde das von Kugler und Strack
festgestellte System der Polychromie beibehalten. Sind auch die Meinungen über
das Maass der Farbe an antiken Bauwerken noch immer getheilt, so bleibt dennoch
das angeführte System am meisten empfehlenswerth, nicht allein, weil es
unseren Vorstellungen von dem Schönheitssinne der Alten vollkommen entspricht,
sondern auch, weil es mit den Zeugnissen der antiken Schriftsteller und mit den
vorhandenen Resten am besten sich vereinigt.

Die Skizze der gothischen Polychromie ist nach einer Originalaufnahme des
Inneren der Pariser Sainte Chapelle angefertigt worden. Bei der Restauration
dieses mittelalterlichen Schatzkästleins fanden sich noch so viele und so deutliche
Reste der ursprünglichen Bemalung vor, dass dieselbe mit vollkommener
Treue und Genauigkeit erneuert werden konnte. Bemerkenswerth ist der rhythmische
Wechsel in der Bemalung. Die Hauptdienste, welche in Verbindung mit
zwei Nebendiensten als Gewölbeträger fungiren, sind wechselweise blau mit goldenen
Lilien und roth mit kleinen Thürmen (fleurs de lys und château de Castille
bilden die Wappenzeichen Ludwig des Heiligen) bemalt, so dass eine feste Regel
durch die reiche Polychromie sich hindurchzieht; nur die beiden Pfeiler der
Westseite, welche den Eingang einschliessen, weisen an demselben Dienste sowohl
das eine wie das andere Ornament auf: Lilien im blauen Felde wechseln
mit Thürmen im rothen Felde ab. Dass auch dieser Abweichung eine verständige
Regel, ein kräftiges Gefühl für Symmetrie zu Grunde liegt, bedarf keines
Beweises. Die Eingangsseite enthält die beiden Dekorationsschemata vereinigt,
welche in der Längenrichtung auseinander treten und in lebendiger Weise sich
fortbewegen. Jede andere Anordnung hätte das Gefühl für Harmonie verletzt.
Der gleiche künstlerische Sinn für Harmonie spricht sich in dem Farbenverhältnisse
aus, in welchem die bemalten Skulpturen zur polychromen Architektur
stehen, wie überhaupt durch die vollständige Bemalung des Inneren und die
glänzende Fenstermalerei eine gewisse Einheit gewahrt wird.





Die Anfänge der Kunst.

§. 1.

Reich verzweigt und mannigfaltig sind Gegenstand und Aufgabe
der Kunstgeschichte, unter welchem allgemeinen Namen der Sprachgebrauch
die Geschichte der bildenden Künste, nämlich der Baukunst,
Bildnerei und Malerei begreift. Sie soll die Erscheinungen des Schönen
in ihrer zeitlichen Bewegung darstellen, die innere nothwendige Entwicklung
des künstlerischen Ideales schildern, die Lebensgeschichte
der einzelnen Kunstgattungen liefern; sie soll aber auch gleichzeitig
von der Phantasiethätigkeit der mannigfachen Völker ein anschauliches
Bild entwerfen, und den Zusammenhang derselben mit den
übrigen geschichtlichen Lebenskreisen aufweisen. Auf solche Weise
steht die Kunstgeschichte sowohl mit der Aesthetik als ihre Ergänzung
und Wahrheit, wie mit den kulturgeschichtlichen Disziplinen
in Verbindung. Die verschiedenartigen Wechselbeziehungen schliessen
keineswegs die innere Einheit der Kunstgeschichte aus, noch
setzen sie dieselbe zu einem blossen Aggregate ästhetischer Lehrsätze
und historischer Thatsachen herab, da die räumliche und zeitliche
Entwicklung des Kunstlebens und die allmälige Entfaltung der
Schönheitsbegriffe bis zur höchsten Vollendung sich aneinander legen
und vollkommen decken. Dennoch bleibt die Ausführung der Kunstgeschichte
auf solcher wahrhaft weltgeschichtlichen Grundlage wegen
unserer lückenhaften empirischen Kenntnisse erst der Zukunft vorbehalten.
Seit einem Menschenalter hat sich die Summe der kunstgeschichtlichen
Thatsachen mindestens verdoppelt, in Niniveh ist eine
neue Kunstwelt aus dem Schutte herausgegraben worden, in Bezug
auf die ägyptischen Denkmäler haben wir kaum erst den Standpunkt
der staunenden Neugierde verlassen, ja selbst hinsichtlich der doch
so vielfach bearbeiteten griechischen und mittelalterlichen Kunst befinden
wir uns erst im Zeitalter der Entdeckungen. So lange dieselben
nicht abgeschlossen sind, bleibt unsere kunstgeschichtliche
Erkenntniss fragmentarisch, ganz abgesehen von den Schwierigkeiten,
welche auch dann noch die verschiedene ästhetische Wertschätzung
der Denkmäler der exakten Behandlung der Wissenschaft entgegenstellen
wird.[1]

§. 2.

Gleich die erste Frage nach den Anfängen der Kunstthätigkeit,
nach dem historischen Ursprunge der Kunst, lässt keine vollkommen
genügende Antwort zu. Es lässt sich nicht der Zeitpunkt,
auch nicht das Volk angeben, welches zuerst seiner Phantasie einen
äusseren Ausdruck verlieh, Kunstwerke schuf. Jene Kunstthätigkeit,
welche wir als den Anfang unserer Kunst zu betrachten gewohnt
sind, d. h. in welcher die antike und weiter die mittelalterliche Kunst
wurzeln, wie etwa die assyrische oder die ägyptische, setzt selbst
wieder eine längere Kunstübung voraus, und ist keineswegs der absolute
Anfang der Kunst. Jene rohen formlosen Produkte der unentwickelten
Volksphantasie hingegen, welche in Wahrheit den ersten
und ursprünglichsten Kunstregungen beigezählt werden müssen,
stehen wieder weder räumlich noch zeitlich mit den folgenden Entwicklungsstufen
im Zusammenhange. Eine streng geschichtliche Ableitung
des späteren vollendeten Kunstlebens im Oriente aus den
ersten Keimen und Ansätzen zu Kunstschöpfungen ist daher nicht
möglich. Immerhin lässt sich aber der Ursprung und der stetige
Entwicklungsgang der Kunst versinnlichen, wenn man von folgenden
verhältnissmässig richtigen Voraussetzungen ausgeht: Das eigenthümliche
Wesen, welches die Kunstthätigkeit der einzelnen Völker
und der verschiedenen Zeitalter offenbart und welches auf die verschiedenen
geographischen Einflüsse, auf die mannigfaltige Volksnatur,
auf die bald so, bald anders gestaltete historische Stellung, Tradition
u.s.w. zurückgeführt werden muss, besteht am Anfange des
Kunstlebens nicht. Der Ursprung und die erste Entwicklung der
Kunst ist bei allen Völkern die gleiche. Wenn wir also auch bei
den Völkern, welche am frühesten eine höhere Kunstentwicklung
besitzen, auf die wahren und ursprünglichen Kunstanfänge nicht
stossen, so können wir doch die letzteren von anderen Volksstämmen
borgen, bei welchen es bei dem blossen Anfange und Ansatze blieb,
welche nach Jahrtausenden noch die Bildungsstufe wiederholen, die
in anderen Räumen, unter günstigeren Verhältnissen schon längst
überwunden und vergessen ist.[2]

§. 3.

Dürftig und armselig genug sind die Anfänge der Kunst. Um
sie kennen zu lernen, müssen wir namentlich an der Hand neuerer
Reisenden ferne Räume durchschweifen, die Kunsterzeugnisse der Polarnomaden,
der Südseeinsulaner mit den Spuren altamerikanischer
Bildung, mit den Resten celtischer Denkmäler bunt mischen, die
Bibel, Homer, Herodot mit modernen Antiquaren und Geographen
vergleichen. Eine Phantasiethätigkeit in dem später gültigen Sinne
des Wortes ist nicht vorhanden; die Stelle von Kunstwerken vertreten
einfache Erinnerungszeichen und Gedächtnissmale. Zufällig
und äusserlich stehen sie mit Gedanken in Verbindung, der Inhalt
wird willkürlich in sie hineingetragen, nicht mit Nothwendigkeit aus
ihnen herausgeschaut, die Form und Gestalt ist nicht frei gebildet,
oft nur zufällig gefunden, oder wenigstens ganz nothdürftig unter
der menschlichen Hand umgearbeitet; das Seltsame, Schreckenerregende
reizen die Sinnlichkeit mehr, als das einfach Schöne und
Erhabene, und bilden die ersten ästhetischen Kategorien. Dazu
kommt noch die Unfähigkeit, die einzelnen Kunstgattungen zu trennen
und jede derselben mit festen Grenzen zu umschreiben. Plastische
und architektonische Werke gehen unvermerkt ineinander über, im
Angesicht einzelner Kunstprodukte ist die Entscheidung, ob sie zur
Architektur oder Bildnerei gerechnet werden sollen, oft eben so
schwierig, wie die Einordnung niedrigst gestellter Organismen unter
das Thier- oder Pflanzenreich. Die Malerei besteht zuerst als wirkliche
Bildschrift; die Architektur begnügt sich mit der Nachbildung
ungegliederter Naturkörper, wie Hügel, so dass auch das Natur- und
Kunstprodukt unterschiedslos ineinanderfallen. Die nächsten Stufen
über die rohen Massenbauten, Bildsteine und Bildschriften hinaus
zeigen dann nicht den Fortgang zur übersichtlichen architektonischen
Gliederung, zur ausdrucksvollen, scharfen Körperbildung, sondern
erdrücken die Grundformen durch überladene Zierathen. Ehe noch
Architektur und Plastik eine höhere Entwicklung erklimmen, blüht
schon eine üppige, nicht selten vollendete Ornamentik. Sie ist der
Ausdruck der aus der ursprünglichen Erstarrung erwachten, unruhig
gewordenen Phantasie, welche sich noch nicht zum klaren Ernste
gesammelt hat, in ein endloses Spiel sich verläuft, durch äusseren
Glanz und Reichthum blenden will. Ueber diese und ähnliche Entwicklungsstufen
hinauszukommen, gelingt nicht allen Völkern. Wo
aber günstige geographische Bedingungen die regsame Volksnatur
unterstützen, da zeigt sich auch bald eine Scheidung der Kunstgattungen,
und in jeder derselben eine stetige, innere Entwicklung,
die Kunstwerke reden eine offene Sprache, und verbergen nicht
ihren Gedankengehalt hinter einer fremdartigen, zufälligen Form,
sie tragen das Gepräge einer individuellen Schöpfung an sich, und
streben deutlich die Schönheit, die beseelte Form an. Dann erst
stehen wir nicht mehr in der Vorhalle, sondern im innersten Heiligthume
der Kunst.

§. 4.

Auf dem Gebiete der Baukunst gewahren wir die ersten und
einfachsten Spuren künstlicher Thätigkeit. Einfachere, gleichzeitig
aber auch rohere Kunstwerke als die gewöhnlich über einem Grabe
oder zu Ehren Verstorbener errichteten Erdhügel, tumuli, lassen
sich nicht mehr denken.[3] Dies erklärt auch ihre Verbreitung über
den ganzen Erdkreis, selbst bei den ungebildetsten Völkern. Bei
den Kaffern und Hottentotten wollen sie Sparmann und Barrow bemerkt
haben, wie Pallas bei den Samojeden, Ostiaken; sie kommen
in Syrien (bei Aleppo), in den Steppen der Ukraine, in Skandinavien,
Böhmen, im westlichen Europa vor und werden jenseits des Ozeans
in endloser Zahl von den grossen Seen im Norden angefangen durch
das Stromgebiet des Mississippi bis zum La Platastrom gefunden.
In Ohio allein zählt man an zehntausend; rückwärts in unserer
Geschichte begegnen wir denselben in der Bibel, in der Ilias und
Aeneide; neben den Pyramiden dienten sie den Bewohnern von
Meroe als Grabdenkmal, sie waren den alten orientalischen Völkern
eben so wohl bekannt, als den Griechen und Italienern. Sie bilden
die unterste Kunststufe, wenn sie vereinzelt, oder in unregelmässigen
Haufen stehen und aus blosser Erde aufgeschüttet sind. Als Fortschritt
muss man die Benützung von grösserem Gestein zu ihrer
Errichtung, ihren Bau aus Werksteinen anstatt der blossen Erdanhäufung
(wie z. B. bei den tumuli in Afghanistan), und endlich die
regelmässige Gruppirung derselben betrachten. Eine solche soll
nördlich vom Nicaraguasee bei Juigalpa entdeckt worden sein. Viele
Meilen weit angelegte Laufgraben erweitern sich in Zwischenräumen
zu elliptisch ausgehöhlten Plätzen, welche in regelmässigen Abständen
mit 5–6 Fuss hohen Steinhügeln besetzt sind.[4] Hier
bilden die tumuli also nur ein einzelnes Glied eines grösseren Bauwerkes.
Auch die tumuli in Afghanistan sind in den meisten Fällen
Nebenbauten, welche nebst Felsenhöhlen das Zugehör zu den gleich
näher zu beschreibenden Topen bilden. Dass ihre Errichtung nicht
in eine arische Urzeit zu legen ist, zeigt bereits ihre gegliederte
Form. Sie zerfallen in einen Unterbau und eine Kuppel, wie der
nebenstehende Durchschnitt (Fig. 1) ergibt, und bergen im Innern
oft regelmässig angelegte Kammern. Ueberhaupt ist der kegelförmige
Stein oder Erdhügel der Ausgangspunkt für zahlreiche Bauwerke,
namentlich im Oriente, so zunächst für die Tope oder
Stupa, in Indien, besonders häufig angetroffen westlich vom Indus,
zwischen Peschaver und Kabul.[5] Seit der ersten Entdeckung einer
Tope 1794 bei Benares und namentlich seit der Gesandtschaftsreise
Elphinstones nach Kabul 1808 hat sich die Kenntniss dieser Bauten
vielfach erweitert. Eine Tope besteht aus einem cylindrischen Körper,
welcher auf einer breiten Plattform aufsitzt und in einer meist gedrückten
Kuppel endigt. Ob sich über der letzteren nicht noch ein
thurmartiger Aufsatz erhob, lässt sich an den vorhandenen Topen
nicht ermitteln, ist aber durch die Vergleichung mit kleinen im Inneren
der Topen aufgefundenen Specksteinmodellen wahrscheinlich
gemacht. Der cylindrische Mittelkörper — das unterscheidende Merkmal
einer Tope vom Tumulus — ist mit einer Pfeilerstellung (Fig. 2)
umgürtet, oder durch schachbrettartige Zierathen ausgezeichnet, überhaupt
der äussere Steinmantel, der sich um den massiven inneren
Kern legt, mit grosser Sorgfalt gearbeitet. Die Topen sind ein
Mantelbau, eine Tope wird von einer anderen umschachtelt (Fig. 3),
die Trennungslinien scharf bezeichnet. Die Bestimmung der keineswegs
durch ein hohes Alter bemerkenswerthen Topen (man hat in ihnen
Sassaniden- und byzantinische Münzen aus dem fünften Jahrhundert
gefunden) war die eines Reliquienschreines. Aus der natürlichen
Vorliebe, in der Nähe der Reste buddhistischer Heiligen zu ruhen,
erklärt sich das Vorkommen der zahlreichen Grabhügel in der Umgebung
der Topen. Diese Bestimmung des Reliquienschreines theilen
die Topen mit den übrigens auch in der Form verwandten Dagops
(Fig. 4). Sie bilden entweder das Heiligthum buddhistischer
Tempel (Ellora) oder stehen selbstständig da
(Ceylon) und werden zu einer gewaltigen Höhe
und mit grossartiger Pracht aufgeführt. Die sog.
Pagode bei Rangun im Birmanenreiche z. B.
steigt bei einem Umfange von 1355' zu einer
Höhe von 300' empor. Der Form der Dagops
wird ausdrücklich eine symbolische Bedeutung
verliehen. In der Kuppelwölbung spricht sich
der sansâra, der wechselnde Kreislauf der
Dinge aus, der Sonnenschirm darüber (Fig. 4)
versinnlicht den Himmelskreis[6] oder auch den
heiligen Feigenbaum, unter welchem einst
Buddha in seligen Schlummer versank.



Fig. 1. Tumulus von Bàr Robát bei Jellalabad.




Fig. 2. Tope von Kotpur.




Fig. 3. Durchschnitt der Tope von Kotpur.




Fig. 4. Buddhistischer Dagop.


In der Bestimmung mit den Grabhügeln, in der Bauweise namentlich
auch mit den Topen verwandt sind die berühmten ägyptischen
Pyramiden. Auch sie sind nach Lepsius umfangreichen
Untersuchungen ein Mantelbau, d. h. eine kleine in Absätzen aufsteigende
Pyramide bildet den Kern, um welchen sich allmälig
mehrere Steinmäntel herumlegten; die Stufen des äussersten Mantels
wurden dann verkleidet und so die strenge Pyramidenform gewonnen.
Diese theils aus Nilziegeln, theils aus Werksteinen errichteten, orientirten
Königsgräber, deren Inneres Grabkammern und Steinsärge
birgt, sind sowohl in Aegypten (am linken Nilufer von Abu Roasch
bis nach Dahschur, bei Lischt, Meidum, in Fayum) wie in Aethiopien
(Dschebel Barkal, Nuri, Assur, Naga) zu Hause, wechseln in
ihren Maassen in hohem Grade — die Cheopspyramide misst 755'
(724' nach Perring) im Umfange, und 461' (435' nach Perring)
in senkrechter Höhe — und gehen in ihrer Bauzeit von der dritten
Manethonischen Dynastie bis auf die griechische und römische Herrschaft
herab. Das höchste Alter beanspruchen zwei Steinpyramiden
bei Dahschur (Akanthus); jene von Gizeh stammen aus dem
Jahre 5121, die jüngste pharaonische am Moerissee aus den Jahren
2192–2051 vor unserer Zeitrechnung; die Pyramiden von Meroe
rühren dagegen erst aus der griechischen Periode her.



§. 5.

Ein anderer mächtiger Keim zu Bauformen tritt uns in den
Felsen- und Steinaltären entgegen. In der einfachsten Gestalt erscheinen
dieselben als abgeplattete Bergkuppen, welche Pausanias
in Griechenland erwähnt (Apesus bei Nemea), oder aus unbehauenen
Steinen auf Bergen errichtete Steinaltäre, wie sie Moses den Israeliten
vorschreibt. Aus einzelnen Steinen zusammengesetzte Opferaltäre,
so dass zwei oder mehrere aufrecht gestellte Blöcke eine
grosse Tafel stützen, kommen unter dem Namen Lichaven und
Dolmen in der Bretagne (Locmariaquer, Kerdaniel, Carnac u. s. w.)
in Anjou, Puy de Dôme, bei Namur, in England vor, und werden
auf die Celten zurückgeführt. Eine reichere Entwicklung gewann
der Altarbau in den Stufenpyramiden, deren oberste Platte mit einem
Altare oder Tempel bekrönt war. Diese Form trug der Birs
Nimrud westlich vom Euphrat, im Umkreise Babylons, (der Nimrodspalast
der Araber, der Kerker Nebukadnezars bei den Juden,
der babylonische Thurm bei älteren Reisenden) wenigstens an der
einen Seite an sich; die andere Seite fiel nach Layard's Vermuthung
vertikal (?) ab und war gleich den babylonischen Palästen bemalt
(Fig. 5).



Fig. 5. Birs Nimrud von der Ostseite nach Layard's Restauration.


Gleiche Bildungen fand Layard westlich von Mosul bei Abou
Khamera, Mokhamur u. s. w. vor.[7] Auch die mexikanischen Teokallis
aus der Aztekenperiode (u. 1100 u. Z.) besitzen die gleiche
Gestalt; auch sie steigen in Absätzen zur Höhe von 50 Fuss und
darüber empor, und haben auf der Plattform Tempel, Hallen oft von
bedeutendem Umfange, wenn auch selten von grosser Höhe. Die
Gliederung ist in vielen Fällen reich belebt und namentlich der ornamentale
Theil (Zickzacklinien,
Mäander, verschlungene
Bänder, Kassetten)
übermässig bedacht. Sie finden
sich in grosser Zahl von
anderen Bauten umgeben in
Mexico, Veracruz (Papantla,
Fig. 6), Oaxaca, Chiapa,
Yukatan u. s. w. vor, haben
aber bis jetzt keine ausführlich technische Untersuchung erfahren.[8]



Fig. 6. Teokalli von Papantla in Veracruz.


§. 6.



Fig. 7. Feengrotte bei Tours.


Wenn die bisher betrachteten Bauwerke: Hügel, Pyramiden, Altäre,
Massenbauten darstellen, ohne eine Scheidung des inneren
Raumes von der äusseren architektonischen Hülle zuzulassen, so sind
andere Bauwerke, bei aller Rohheit in der Anlage, dadurch bemerkenswerth,
dass das Steinwerk einen inneren Raum als Umwallung
mehr oder weniger regelmässig umschliesst, also der Bau in
einen äusseren und inneren sich gliedert. Die einfachste Form des
Gliederbaues sind die celtischen »Feengrotten«, erweiterte Dolmen
(Fig. 7); Decke und Wand sind geschieden, ebenso ein Eingang
angedeutet und das Innere (bei
Essé unweit Rennes) zuweilen
in zwei Kammern getheilt. Noch
reicher ist die Anordnung der
Steinkreise (cromlech,
stonehenge), welche nicht allein
in England, in der Bretagne
und in Deutschland (bei
Helmstedt) vorkommen, sondern auch nach Meadow Taylor's Mittheilungen[9]
in Dekkan bei Heiderabad angetroffen werden. Concentrische
Steinringe, die einzelnen Steine zu Pfeilern bearbeitet und mit
wagrechten Steinen belastet, umschliessen
einen inneren Raum,
das Heiligthum, wo ähnliche
Kreise isolirte Steinpfeiler umgeben.
Die berühmtesten Denkmäler
dieser Gattung sind der
Stonehenge bei Salisbury (Fig. 8)
und der von einem Wallgraben
eingeschlossene und mit Pfeileralleen
verbundene Cromlech bei
Abury (Fig. 9). Den Beginn
des eigentlichen Tempelbaues
versinnlichen auch die heiligen
Stätten der Südseeinsulaner, Morai.
Ein grosser regelmässiger
Platz mit Korallenplatten gepflastert
und von Prellsteinen
oder einem hölzernen Zaun umgeben,
führt zur Behausung des
Gottes, einer kleinen Hütte, in
welcher das Götzenbild bewahrt
wird.



Fig. 8. Stonehenge bei Salisbury.




Fig. 9. Cromlech von Abury.


§. 7.

Die Anfänge der Plastik sind nicht weniger roh und ungebildet,
als die ersten Keime der Baukunst. Auch hier beginnt die
Kunstthätigkeit mit der Errichtung gestaltloser Gedächtnisszeichen,
welche aus der Naturwirklichkeit aufgegriffen und von der Menschenhand
unangetastet gelassen werden. Hier kann man nicht wie bei
der vorgeschrittenen Bildnerei Material und Form unterscheiden, das
Eine fällt mit dem Andern zusammen, das noch ungeformte Material
gibt auch schon die ganze Form. Derartig sind die celtischen
Steinpfeiler (Menhir oder Peulvan) in der Bretagne u. a.,
welche theils isolirt, theils in grossen Haufen (1200 bei Carnac)
vorkommen oder als Sinnbilder der Gottheit den Mittelpunkt der
Steinkreise bilden. Die Steinpfeiler sind wieder die Grundlage einer
ausgedehnten Klasse von Denkmalen, wie der ägyptischen Obelisken,
die vom architektonischen Standpunkte eben nur regelmässig zugehauene
Steinpfeiler sind, auch wenn ihre Bedeutung von dem
Sinne der celtischen Menhir abweicht, und der indischen Löwensäulen
am Jamuna, in Allahabad, bei Bakhra, zu Ehren Buddhas von
Açoka errichtet, 40 Fuss hoch, mit Inschriften versehen und auf dem
Lotoskapitäl mit einem Löwen geschmückt.



Fig. 10. Gebaute Thierbilder in Wisconsin.


Man kann darüber streiten,
ob diese Monolithen zur plastischen
oder architektonischen
Gattung gehören; auf eine
wirkliche Vermischung beider
Gattungen, auf eine gebaute
Plastik stösst man am Mississippi
und in Wisconsin. Grosse
Gruppen von aufgeworfenen
Thiergestalten: Vögel, Frösche,
Schildkröten, Schlangen u. s. w.
mit Hügeln vermischt, wie sie
die nebenstehende Zeichnung
(Fig. 10) versinnlicht, erheben
sich hier in der Nähe der
Flüsse, gleich den Mounds
Zeugniss gebend von einer
untergegangenen amerikanischen Cultur.

§. 8.



Fig. 11. Bildstein vom Huronsee.


Die abnorm gestalteten Bäume, welche bei den Ostiaken, durch
Form oder Farbe ausgezeichnete Geschiebe, welche bei den Arabern
(Kaabastein) verehrt werden, sind bereits ein weiterer
Fortschritt in der Bildnerei, da hier die Aufmerksamkeit
auf eine auffallende Form gelenkt
ist, ein Bild gesucht wird, nur dass dasselbe,
wie bei den bekannten Bildersteinen, nicht
von Menschen geschaffen, sondern von aussen
angenommen wird. Unter Bildersteinen versteht
man Gerölle, welches durch eigenthümliche Formen,
namentlich durch eine entfernte Aehnlichkeit
mit menschlichen Zügen (Fig. 11) sich auszeichnet,
und nachdem die menschliche Hand durch Striche
und Farbe nachgeholfen, als Werk der Geister
verehrt und in den Hütten oder am Wasser aufgestellt
wird. Die Bildersteine sind sowohl bei den Indianern Nordamerikas
unter dem Namen Schingabawossin wie bei den Nomaden
in Nordasien im Gebrauche. Die letzteren besitzen aber nicht allein
Bildersteine, sondern fertigen auch ausgestopfte mit Kleidern behangene
Götzenpuppen, an welchen die bildende Kraft der Phantasie
zum erstenmale sich selbstständig versucht. Wir treten aus dem
Kreise des Unförmlichen in jenen des Missgeformten. Alle Gestalten
aufzuzählen, welche diesen niedrigsten Kreis der eigentlichen
Bildnerei bevölkern, und die verschiedenartigen Götzen zu beschreiben,
bei welchen der religiöse Sinn in der symbolischen Bedeutung für
die missgestaltete Form vollkommenen Ersatz findet, würde uns zu
weit führen, da ähnliche Gebilde überall wiederkehren, bei allen
Völkern, in allen Zeiten zu Hause sind. Nachdem die Plastik in
ihrer inneren Entwicklung über sie hinausgeschritten ist, hat ihr
Dasein keine kunstgeschichtliche Bedeutung mehr.
Doch darf man nicht Alles, was uns als missgeformt
erscheint, einfach aus der Unzulänglichkeit
der bildenden Phantasie der Barbaren erklären.
Die Idole von den Sandwichsinseln (Fig. 12) z. B.,
welche uns durch das Missverhältniss der einzelnen
Glieder, die riesigen Helme, die fratzenhaften
Köpfe erschrecken, sind nicht ohne Absicht
so verzerrt worden. Das Schreckhafte lag
im Plane des Künstlers und musste wiedergegeben
werden, sollte das Bild dem Begriffe des Gottes
entsprechen; bei der Ausarbeitung selbst aber
wurden die Mittel, durch welche z. B. der neuseeländische
Krieger den Feind in Furcht versetzen will, nachgeahmt,
also ein gewisser Realismus der Darstellung beobachtet. Noch
viel deutlicher gewahrt man das gleiche Streben in den neuentdeckten
Denkmalen in Centralamerika (Honduras, Guatemala, Nicaragua).
Die piedras antiguas am Nicaraguasee hat namentlich Squier einer
genaueren Untersuchung unterworfen. Sie befinden sich auf der
Insel Momotombita, in Subtiaba, Pensacola, Zapatero, und obzwar
von den Missionären vielfach zerstört und verstümmelt, und gegenwärtig
im Walddickicht vergraben, lassen sie doch noch ihre ursprüngliche
Beschaffenheit erkennen. Es sind diese wahrscheinlich
am Fusse der Teokallis aufgestellten Basaltstatuen meist von ansehnlicher
Grösse, mit Riesenköpfen versehen, die oft wieder von
einem Thierrachen umschlossen werden, die Zungen bis zur Brust
ausgereckt, der Mund offen, und eben im Begriff ein Herz zu verzehren
— jedenfalls ein Ausdruck der furchtbarsten Hässlichkeit.
Die naturalistischen Züge in der Darstellung lassen sich jedoch nicht
verkennen. Noch haben die Indianer beim Sitzen dieselbe hockende
Stellung, welche an den piedras antiguas ausnahmslos bemerkt
wird; die Darstellung der Kultusgebräuche ist vollkommen treu, die
Köpfe sind überdies streng individualisirt, scharf umrissen und mit den
Adlernasen und hohen Backen vortreffliche Meister des nationalen
Typus. Dass Arme und Beine bei denselben nur leise angedeutet,
dagegen die Geschlechtstheile stark betont werden, ist ein Zug, der
mit grosser Uebereinstimmung an allen alterthümlichen Skulpturen
wahrgenommen wird.



Fig. 12. Idol von den Sandwichsinseln.


§. 9.

Der Anfang der Malerei ist die förmliche Bilderschrift.
Die Gestalten gelten nicht für sich, sondern sind bloss sinnliche
Zeichen für Vorstellungen; demgemäss wird auch die Form nur angedeutet
und ohne Rücksicht auf Schönheit so weit ausgeführt, als
es die Deutlichkeit verlangt. Noch heutigen Tages bedienen sich die
Indianer Nordamerikas, allerdings durch den Gebrauch abgeschliffener,
mechanisirter Bildzeichen, um ihre Vorstellungen schriftlich niederzulegen,
und malen Sätze, wie wir Buchstaben schreiben.[10] Die
mexikanischen Hieroglyphen sind nicht
phonetisch, wie die ägyptischen, sondern
wahre Bilderschrift, in der Inkasprache
dasselbe Wort (quellccanni)
daher für Malen und Schreiben im Gebrauche.
Mit dieser Bilderschrift in der
Form verwandt, ebenfalls nämlich abgekürzte
Gestalten gebrauchend, sind
die mit zahlreichen Figuren in Hellroth
bemalten Felsen am Nihapasee
(Nicaragua) (Fig. 13) und die »beschriebenen
Felsen« von Masaya.[11]
Die Felswand ist geglättet und mit roh
eingeschnittenen Contouren von figürlichen und symbolischen Gestalten
gänzlich überdeckt.



Fig. 13. Bemalte Felsen am Nihapasee.


Ob die nahe gelegenen Felsmalereien von S. Catarina wirklich
Tanzgruppen enthalten, steht dahin. Mit dieser Bildschrift hängt
sowohl die Ornamentenmalerei zusammen, welche sich bei halbgebildeten
Völkern in so reichem Maasse entwickelt, dass vor der
Fülle des Nebenwerkes die organischen Grundlinien der Gestalt zurücktreten,
wie die gemeisselten Chroniken der Assyrer und Aegypter.
Dieser Uebergang von der Malerei zur Reliefdarstellung darf nicht
Wunder nehmen, da auf einer gewissen Kunststufe beide Gattungen
zusammenfallen, die eine durch die andere ersetzt und (bei gefärbten
Reliefs) unterstützt wird.



Die Kunst des Alterthums.

A. Der Orient.

1. Die assyrische Kunst.

§. 10.

Mit der Entwicklung des religiösen und staatlichen Lebens geht
die Steigerung der künstlerischen Thätigkeit Hand in Hand. Die
Pracht des religiösen Kultus, der Glanz der Herrscherwohnung erhält
durch die bildenden Künste einen vollendeten Ausdruck, und diese
dadurch nicht allein zahlreiche Aufgaben, sondern auch eine innige
und bewusste Verbindung mit den höchsten Lebenszwecken. Wir
umgehen die Frage nach den ältesten Sitzen gereifter gesellschaftlicher
Bildung, da sich dieselbe weder auf kunstgeschichtlichem
Wege entscheiden lässt, noch die Resultate der Untersuchung einen
erheblichen Gewinn für die kunstgeschichtliche Erkenntniss versprechen,
und halten nur an den allgemeinen Thatsachen fest, dass
die Wurzeln unseres Kunstlebens im Oriente gefunden, dass auf
arianisch-semitischem und auf ägyptischem Boden die ältesten
Formen ausgebildeter Kunst geschaut werden, und dass schliesslich
die letzteren die Tradition bilden, welche aller folgenden Kunstthätigkeit
bis auf unsere Tage zu Grunde liegt. Die tiefere Einheit
der arianischen Völker diesseits und jenseits des Indus, sowie die
Wechselwirkung zwischen der Bildung des südwestlichen Asiens und
Aegyptens sind Thatsachen, welche vorläufig für die kunstgeschichtliche
Erkenntniss werthlos bleiben. Wir behalten daher nur die
unmittelbare Wirklichkeit der neben einander gestellten assyrisch-persischen
und ägyptischen Kunst vor Augen. Die vorhandenen und
bekannten Denkmäler der assyrischen Kunst stehen zwar in Bezug
auf das Alter hinter den ägyptischen weit zurück; denn während
die ersteren kaum in das zehnte Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung
reichen, werden zahlreiche ägyptische Bauwerke in das
dritte Jahrtausend v. Chr. und weiter hinauf versetzt. Dennoch erscheint
es passend, die Geschichte der bildenden Künste mit der
Beschreibung der assyrischen Kunst zu beginnen. Die bekannten
Reste von Niniveh sind keineswegs der ältesten, sondern theilweise
der jüngsten assyrischen Kunstperiode angehörig und nur unter der
Voraussetzung vorangegangener längerer Kunstübung verständlich;
die assyrische Kunst schliesst ferner bereits im sechsten Jahrhundert
v. Chr., dagegen erhält sich die ägyptische bis in die griechische
Zeit lebendig, und endlich spricht auch für unsere Anordnung
das allgemeine Fortschreiten des Völkerlebens von Osten nach
Westen.

§. 11.

Die orientalische Kunst wird in der neueren Kunstlehre als die
symbolische bezeichnet. Zunächst wird durch diesen Namen die
Eigenthümlichkeit der religiösen Begriffe bei den Orientalen charakterisirt:
ihre Anschauung des Göttlichen in unpersönlichen Bildern,
welche selbst, wenn sie überfliessen und in unendlicher Ausdehnung
gedacht werden, dennoch unfähig bleiben, das göttliche Wesen zu
erfüllen. Doch gilt auch von der Kunst der Orientalen ein ähnliches
Verhältniss. Namentlich wird die orientalische Bildnerei von symbolischen
Beziehungen geleitet, die äussere Gestalt nicht als schöne
Form, sondern als das zufällige Zeichen des Geistes betrachtet, durch
die Steigerung der Grösse, durch die Vervielfältigung von Gliedmassen,
durch die Vermischung fremdartiger Formen, wie thierischer und
menschlicher, die Bedeutung des Kunstwerkes versinnlicht. Auch
die Architektur strebt eine unendliche äussere Fülle an, häuft entweder
Massen auf Massen, oder setzt Räume neben Räume, ohne
dass dieser Raumerfüllung eine innere nothwendige Grenze gesetzt
ist. Die Grundlage der orientalischen Architektur bildet nicht das
geschlossene Haus, sie trägt vielmehr durch ihre weite Ausdehnung,
durch die Mannigfaltigkeit der Anlage, und den unmittelbaren Einschluss
grösserer Flächen ein gewisses landschaftliches Gepräge. Noch
in anderer Hinsicht überschreitet die Architektur das ihr gewöhnlich
gesetzte Maass und die später übliche Schranke. Sie unterwirft auch
die Bildnerei ihrer Herrschaft und lässt die Werke der letzteren im
architektonischen Style als belebte Pfeiler und Säulen gebildet
werden. Zu dieser architektonischen Skulptur gehören die
geflügelten assyrischen Palastwächter und die Sphinxe und Bildsäulen
in Aegypten, welche theils die Tempelstrasse zu beiden Seiten begrenzen,
theils an die Pfeiler im Inneren der Tempel und Grabmonumente
sich anlehnen. Ihre Bestimmung erklärt auch den Mangel
an individuellem Leben, die mechanische Wiederholung desselben
Typus bei allen Gestalten. Neben der architektonischen Plastik
breitet sich dann die Reliefkunst aus. Die Wände der assyrischen
und ägyptischen Monumente sind fast durchgängig mit Relieftafeln
bedeckt, welche, wenn sie auch zahlreiche artistische Mängel verrathen,
ohne Rücksicht auf die Perspektive gearbeitet und mehr vom
Verstande, der nach Treue und Deutlichkeit strebt, als von einer
dichterischen Phantasie gedacht sind, doch wegen ihres geschichtlichen
Inhaltes, als eine ausführliche Chronik des öffentlichen und
privaten Lebens der Anwohner einen überaus grossen Werth besitzen.
In diesen Gattungen der Bildnerei sind die vielversprechendsten
Ansätze zur weiteren Entwicklung bereits vorhanden, und
zwischen denselben und der vollendeten griechischen Plastik keineswegs
eine unübersteigliche Kluft wahrnehmbar; nur fehlt es zur
Zeit noch an Erfahrungen, um die einzelnen Entwicklungsstufen fest
zu bestimmen.

§. 12.



Fig. 14. Plan der Plattform und Paläste zu Nimrud.


Im Jahre 1820 machte der englische Resident Rich zuerst auf
die zahlreichen Erdhügel gegenüber von Mosul, am östlichen Ufer
des Tigris, aufmerksam. Die Lokaltradition hatte schon längst hier
das Grab des Propheten Jonas erblickt und in den Namen Nimrud,
Aschur einen deutlichen Fingerzeig über die Bedeutung dieser Trümmerhügel
gegeben. Diese Ahnungen einer unter dem Schutt begrabenen
assyrischen Prachtstadt bestätigten zufällige Funde von Skulpturen.
Rich's Vermuthung fand namentlich auch bei dem Reisenden
Layard 1840 vollen Glauben. Nur zufällige Hindernisse verhinderten
die Ausführung systematischer Ausgrabungen, und sicherten dem
französischen Konsul zu Mosul, Botta, die Ehre des ersten Spatenstiches
1842. Die Ausgrabungen übertrug Botta von Kuyundschik,
nachdem die ersten Versuche hier misslangen, nach dem fünf Stunden
von Mosul in nordöstlicher Richtung entfernten Khorsabad. Reliefplatten
und Riesenstatuen stiegen rasch nach einander aus der Erde
hervor, Kammern auf Kammern wurden bloss gelegt. Nach einigen
Monaten Arbeit war es keinem Zweifel mehr unterworfen, dass man
einen altassyrischen Palast vor sich hatte, welcher durch Feuer zerstört
worden war. Auf Botta folgten seit 1845 Layards noch ausgedehntere
und folgenreichere Entdeckungen. Er blieb bei seinem
alten Plane und begann die Ausgrabungen im Nimrudhügel, dessen
Form als ein Parallelogramm (1800' Länge auf 900' Breite) angegeben
wird, mit einem hohen konischen Hügel an der Nordwestecke
(Fig. 14). Ein zweimaliger längerer Aufenthalt in diesen
Landschaften (1845 und 1849) verschaffte Layard nicht allein eine
genaue Uebersicht der Ruinen von Nimrud, sondern gab ihm auch
Gelegenheit zu Ausgrabungen an anderen Punkten, von welchen
jene in Kuyundschik gegenüber von Mosul die wichtigsten sind
(Fig. 15). Nach Layards Ansicht stehen wir erst am Anfange,
oder besser gesagt, am Ende der assyrischen Kunst, wir kennen
erst die Reste der jüngsten Bauten und dürfen hoffen bei weiteren und
tieferen Forschungen auf ältere Monumente zu stossen. Spuren solcher
älteren Werke kommen nach Layard häufig vor. Und welcher Name
gebührt den Ruinen? Layard hält Nimrud, Khorsabad, Kuyundschik,
Karamles (alle diese Ruinen lassen sich durch ein Parallelogramm
verbinden) und Nebbi-Yunus für Paläste und Parkanlagen
einer einzigen Stadt, und zwar Ninivehs, dagegen will Rawlinson
nur die letztgenannten Trümmerhügel auf Niniveh bezogen
wissen. Das Alter der einzelnen Monumente bestimmt Layard, gestützt
auf die Entzifferungsversuche der Keilinschriften, welche seine
Freunde begonnen, in folgender Weise: Der Nordwestpalast in
Nimrud (Fig. 14, a) wurde etwa 900 v. Chr. erbaut und ist der
älteste bis jetzt bekannte Bau Assyriens. Der Sohn des Erbauers
des Nordwestpalastes gründete daselbst den Centralpalast (b) 885
v. Chr., welcher von Tiglath-Pileser oder Pul wieder hergestellt und
nachmals von Asarhaddon bei dem Baue seines Palastes (c) als
Material benützt wurde. Das grössere Alter der Nimrudmonumente
gegen die Trümmer von Khorsabad (erbaut von Sargon um 720) und
Kuyundschik (erbaut von dem Sohne Sargons, Sennacherib um 700)
beweist nächst den Königsnamen in den Keilinschriften die Verschiedenheit
in der Anordnung der Relieftafeln, mit welchen die
Wände verkleidet sind. Jene zu Nimrud sind durch Inschriften in
zwei Friese getheilt, und jede Tafel bildet für sich ein abgeschlossenes
Ganzes, in Kuyundschik dagegen sind die vier Wände einer Kammer
von einer einzigen Bilderreihe ohne trennende Inschriften ausgefüllt,
und die ganze Kammer der Darstellung einer zusammenhängenden
Geschichte gewidmet. Der jüngste Bau ist der vom
Enkel Asarhaddons errichtete Südostpalast zu Nimrud (d). An
keinem der erwähnten Punkte sind die Nachgrabungen abgeschlossen,
überall sind bis jetzt nur Fragmente der Bauanlagen an den Tag gefördert
worden. Dieselben sind bedeutend genug, um in Nimrud
neun selbstständige Palastbauten unterscheiden und in Kuyundschik
über siebenzig Kammern beschreiben zu können. Das Endurtheil
über die assyrische Kunstbildung, über das Verhältniss der einzelnen
Bauten zu einander und über die Bedeutung der Trümmer von Kalat-Schergat,
wo Thoncylinder aus dem 12. Jahrhundert v. Chr. gefunden
wurden, sowie jener von Arban am Khabur, westlich vom
Tigris, mit den Resten archaistischer Skulpturen, viel einfacher im
Detail, viel roher in der Muskelbezeichnung, und mit zahlreichen
ägyptischen Skarabäen aus dem 15. Jahrhundert v. Chr., muss demnach
noch aufgeschoben bleiben. Bezeichnend für die Lebenskraft
der assyrischen Kunst ist noch der Umstand, dass Layard bei
Gunduk (nordöstlich von Mosul) Felsskulpturen christlichen Inhaltes
fand, welche den assyrischen Styl mit vollkommener Treue wiedergeben.[12]



Fig. 15. Plan des Palastes von Kuyundschik.


§. 13.

Das Material der assyrischen Bauwerke war nicht auf ewige
Dauer berechnet. Die an der Sonne getrockneten Ziegelsteine, aus
welchen die Mauern aufgeführt wurden, zerfielen nach der Zerstörung
der Bauwerke zu Staub, ohne eine deutliche Spur von den
Formen und Linien des Oberbaues zu hinterlassen. Vollends nivellirt
wurden die Bautrümmer durch den heissen Sommerwind, welcher
Sand und Staub in seinem Gefolge führt und im Laufe der Zeit den
Kunstanlagen den Schein natürlicher Hügel verleiht. Wir können
nur den Unterbau verfolgen, nur den Grundriss blosslegen; über die
Beschaffenheit des Oberbaues dürfen wir uns höchstens einzelne
schüchterne Schlüsse erlauben.



Fig. 16. Grundriss des Portales zu Kuyundschik.


Gleich wie in Persien und Babylonien erhoben sich auch in
Assyrien die Bauwerke auf künstlichen 30–40 Fuss hohen Plattformen.
Befanden sich auf einer Plattform mehrere selbstständige
Gebäude, wie z. B. zu Nimrud, so wurden dieselben durch Terrassen
getrennt. Auf breiten Treppen erstieg man die Plattform,
von ihrem Rande zum Eingange des Palastes mochten wohl Statuenreihen
führen, wenigstens lassen die Reste von Piedestalen, nördlich
vom Kuyundschikpalaste, auf eine solche Anordnung schliessen.
Ueber den Portalbau und seinen plastischen Schmuck sind wir verhältnissmässig
am besten unterrichtet. In der Regel hatte jede Façade
drei Eingänge (Fig. 15, a). Als Wandfüllung dienten riesige
Mannlöwen oder Mannstiere, so angeordnet, dass die Seitenansicht
ihres Leibes die Tiefe des Portales bildet, Kopf, Brust und Vorderbeine,
voll von vorne genommen, aus der Façade heraus schauen.
Aehnlich gestaltete Figuren, den Kopf seitwärts gewendet, Rücken
gegen Rücken gekehrt und mit löwenzwingenden Helden und Genien
abwechselnd, ziehen zwischen dem
mittleren und den Seiteneingängen
an der Façade hin. In dieser Weise
sind die Portalbauten zu Kuyundschik
(Fig. 16) und Khorsabad, und
auch die bedeutenderen Eingänge im Inneren gebildet. Die innere
Anordnung des Palastes zeigt grössere Hallen, oder wahrscheinlich
offene Hofräume (Fig. 15, b) 126–140', 90–124' im Ausmaasse,
um welche sich kleinere Kammern herumgruppiren. Galerien
(Fig. 15, c), oft in einer Länge von 214', verbinden die Palastabtheilungen.
Höchst wahrscheinlich waren für die Prunkgemächer
und das Harem verschiedene Theile des Palastes angewiesen; dieselben
jedoch in der Wirklichkeit aufzufinden, ist bis jetzt noch nicht
gelungen. Bei der Untersuchung der höheren Bautheile verlässt
uns jeder sichere Führer. Dass die Assyrer sich nicht mit der Aufführung
roher Steinmassen begnügten, sondern dem Auge Ruhepunkte
gewährten, einzelne Bautheile vor andern zurücktreten liessen,
eckige und gerundete Glieder kannten, beweist z. B. das in Khorsabad
gefundene Karniessgesimse (Fig. 17). Auch die
Anwendung stützender Säulen und zwar einer
Säulenart, welche der sogen. ionischen Säule
in Griechenland sehr nahe kommt, lernen wir
aus Reliefdarstellungen kennen. Diese Säulen
trugen nicht allein Decke und Dach (Fig. 18),
sondern wurden auch bei dem Fensterbaue
als trennende und tragende Glieder verwendet
(Fig. 19). Das untenstehende Bild gibt eine deutliche Anschauung,
in welcher Weise das Licht — hart unter dem Dache — in
die Gemächer eingeführt
wurde. Dass viele der
letzteren, namentlich jene,
welche die offenen Hofräume
umgaben, keine besonderen
Lichtöffnungen
besassen, ist sehr wahrscheinlich.
Zur Bedeckung
der Räume dienten, wie die
vielen Holzkohlen in den
Schutthügeln beweisen,
Holzbalken; doch waren
Gewölbe bei den Assyrern
keineswegs unbekannt. Die
Relieftafeln zeigen regelmässig
die Thoröffnungen
im Rundbogen gewölbt,
auf solche stiess man auch
bei der Ausgrabung eines
Portales in Khorsabad und
in Nimrud. Der grosse
ionische Hügel in der
Nordwestecke (Fig 14, e),
welcher die Trümmer eines
stufenförmigen Thurmes
in sich birgt und als
das Grab Sardanapals bezeichnet
wird, wird im
Innern von einer 100' langen, 12' hohen gewölbten Galerie durchzogen.
Auch im Südostpalaste stiess man auf gewölbte Gänge und
lernte überdies ihre Construktionsweise kennen. Da die Ziegel viereckig
waren, so blieben im Bogen Lücken übrig, welche durch
langgelegte Ziegel ausgefüllt wurden. Gewölbt waren schliesslich
die Abzugskanäle, welche man unter den Palästen von Nimrud und
Khorsabad entdeckte. Bekrönt wurden die Tempelpaläste durch
staffelförmig aufsteigende Zinnen (Fig. 18); selten kommt auf den
Relieftafeln ein Bauwerk zur Darstellung, das nicht auf die eben erwähnte
kräftige Weise abgeschlossen wäre. In Bezug auf die Dachform
hat der um die Restauration der assyrischen Architektur verdiente
Fergusson die Ansicht ausgesprochen, dass die Bauten statt
des Daches eine Plattform trugen, auf welcher sich Feueraltäre erhoben.



Fig. 17. Marmorkarniess, gefunden in Khorsabad.




Fig. 18. Relief aus Khorsabad.




Fig. 19. Relief aus Kuyundschik.


§. 14.

Die Bildnerei und Malerei fanden in Babylon und Assyrien eine
reiche Stätte. Im ersteren Lande verhinderte zwar der Mangel an
passendem Materiale, welches sich den Anwohnern von Niniveh in
den nahen Alabasterbrüchen so reichlich darbot, die Anwendung
eines plastischen Schmuckes. Man begnügte sich mit glasirten und
emaillirten Ziegeln, und malte auf dieselben geschichtliche und religiöse
Scenen. In Niniveh dagegen verband sich Malerei und Bildnerei
zur glänzendsten Verzierung der Bauwerke. Nur wenige
Kammern zu Nimrud entbehren der Reliefdarstellungen und scheinen
bloss mit Gemälden auf einem Gypsgrunde geschmückt gewesen zu
sein; das gewöhnliche System bestand aber darin, dass erst über
den Relieftafeln ein gemalter Fries sich hinzog, theils figürlichen,
theils ornamentistischen Inhaltes, welcher die Wände mit der ebenso
reich bemalten und vergoldeten Holzdecke verband. Die Figuren sind
in schwarzen oder weissen Umrissen auf blauem oder grünem Grunde
gezeichnet, in einzelnen Fällen aber auch der Fleischton glücklich
nachgebildet. Die am meisten üblichen Farben waren: roth, gelb,
weiss, schwarz und blau, und ihre Kraft und Tiefe ebenso gross, als
die Geschicklichkeit in ihrer Verbindung bewunderungswürdig. Für
die Durchführung eines Ornamentes in complementären Farben, wie
Blau und Gelb, herrschte gleich wie in Aegypten eine grosse Vorliebe.
Schon die Fülle des malerischen Schmuckes an der Decke und über
den Relieftafeln duldete nicht die kalte grauweisse Naturfärbung der
letzteren. Auch der oberste Grundsatz der assyrischen Kunst: ein
umständliches Festhalten an der äusseren Wirklichkeit, konnte sich
nicht mit der blossen Idealität der reinen Plastik befreunden. Nicht
allein die Analogie mit der ägyptischen und älteren griechischen
Kunst, auch die unverkennbaren Farbenspuren, namentlich an den
Skulpturen zu Khorsabad, sprechen für die Anwendung der Polychromie
in der assyrischen Bildnerei.

§. 15.

Als Layard seine Ausgrabungen in Kuyundschik schloss, berechnete
er bereits die Länge der entdeckten Relieftafeln auf 9880',
oder zwei englische Meilen, und selbst dieser eine Palast ist noch
lange nicht in seiner vollen Ausdehnung bekannt. Wie gross muss
nicht die Summe der plastischen Thätigkeit überhaupt gewesen sein!
Mit diesem quantitativen Reichthume steht auch die Fülle der dargestellten
Gegenstände in vollkommener Uebereinstimmung. Keine
Seite des assyrischen Lebens ist übergangen, kein Kreis menschlicher
Thätigkeit vergessen. Wir begegnen den Symbolen und Verkörperungen
des assyrischen Glaubens. Vieles bleibt uns freilich
noch unverständlich; doch erkennen wir den Fischgott, den phönikischen
Dagon, menschlich gebildet, der Fisch nur als Zierde von
der Mitra herabhängend oder sinnreich als das Gewand des Gottes
behandelt, oder das böse Prinzip, aus einem Löwen, Adler und
einem anderen Vogel zusammengesetzt und von den Blitzstrahlen
eines geflügelten Helden verfolgt. Auch die Fervers, die Wahrzeichen
des arischen Glaubens, geflügelte beinlose Gestalten, in der
Luft schwebend und von einem Kreise oder Nimbus eingeschlossen,
treffen wir zahlreich auf den Monumenten an. An den Riesenlöwen
und Riesenstieren (Fig. 20), welche gewöhnlich den Eingang bewachen,
erfreut uns die Tüchtigkeit der Technik und die Gesundheit
der Anlage. Die menschlichen Köpfe erscheinen dem thierischen
Rumpfe nicht angefügt, sondern wie mit Notwendigkeit herausgewachsen.
Viel weniger organisch gestaltet sich das Bild Nisrochs (?)
mit dem Adlerkopfe auf dem geflügelten menschlichen Leibe, eine
Figur, welche theils in Prozession wandelnd, theils in der Verehrung
des heiligen Baumes begriffen, ebenso häufig in Niniveh vorkommt,
als die einfachen geflügelten Gestalten, die Mitra auf dem Kopfe und
ein Körbchen, eine Zapfenfrucht, Getreideähren, Waldthiere u. s. w.
in der Hand.





Fig. 20. Thorwächter aus Khorsabad.


Auf weltliche Darstellungen übergehend, finden wir den König
als den vorzugsweisen Gegenstand der Darstellung. Wir begleiten
ihn auf seinen Kriegszügen. Der Kampfplatz sind bald Marschen,
bald bewaldetes Hügelland. Der König, von seinem Wagenlenker
und Waffenträger umgeben, schleudert vom Streitwagen Pfeile auf
den Feind, der theils die Flucht ergreift, theils von den dahin stürmenden
Rossen zertreten wird. Aehnlich wie im offenen Felde wird
derselbe auch in seinen festen Plätzen besiegt, und diese mit Anwendung
von Kriegsmaschinen eingenommen. Im Triumphe, voran
taktschlagende Sänger, Harfenspieler und Flötenbläser, in weiterer
Folge dann die verzweifelnden Gefangenen, die Träger der Trophäen
(darunter die Köpfe der erschlagenen Feinde) und die Leibwache
des Königs (Fig. 21), kehrt der letztere in seine Residenz zurück.
In anderen Kammern sind andere Scenen abgebildet; hier eine Jagd,
dort die Huldigung zinspflichtiger Völker, deren Vertreter mit den
Landesprodukten, mit Wild, Früchten, Blumen u. s. w. beladen, dem
prachtvoll geschmückten Königsthrone nahen. Oder es wird, wie
in der langen Gallerie zu Kuyundschik (Fig. 15, c) der Palastbau,
die Aufstellung der Riesenthiere zur Darstellung gebracht. Der Steinblock
wird aus dem Flusse an das Land gezogen, hier schon am
Ufer fertig gemeisselt und in der gleichen Weise, welche auch Layard
nach mehr als 20 Jahrhunderten die passendste erschien, in den
Palast transportirt. Es haben überhaupt die meisten Schilderungen
der Sitten, Gewohnheiten und Fertigkeiten auf den Ninivehdenkmälern
bis auf den heutigen Tag bei den Anwohnern ihre volle Wahrheit
behalten, und mögen nicht allein dem Geschichtsschreiber, sondern
auch dem Ethnographen zu Illustrationen dienen.



Fig. 21. Relieffigur aus Khorsabad.


§. 16.

Im Gegensatze zu dem gewöhnlichen Vorurtheile eines unbedingten
Stillstandes der orientalischen Phantasie zeigt die genaue
Betrachtung der Ninivehmonumente mehrfache Entwicklungsstufen
des Kunstgeistes, einen Beginn, die höchste Blüthe und auch wieder
den sichtlichen Verfall der plastischen Thätigkeit. Es wurden bereits
die alterthümlichen Bildwerke in Arban angeführt. An Rohheit der
Form werden dieselben von zahlreichen gravirten Steincylindern übertroffen.
Doch mag hier vielleicht der streng religiöse Charakter des
Inhaltes die archaistische Form mitbedingt haben. Die Nimruder
Reliefs zeigen dann einen weiteren Fortschritt, ohne jedoch die
kräftig bewegte Zeichnung zu besitzen und in jene Detailmalerei
sich einzulassen, welche die Skulpturen von Kuyundschik auszeichnet.
Es vertreten die erstgenannten gewissermassen den strengen Styl,
während die Reliefs zu Khorsabad und Kuyundschik mehr durch
äusseren Reichthum und die schärfere Naturnachahmung glänzen.
Diesen Gegensatz zum älteren, gemessenen, ernsten Styl sollen namentlich
die erst in der jüngsten Zeit durch Hormuzd Rassam neu
entdeckten Basreliefs mit grosser Bestimmtheit offenbaren. In Kuyundschik
selbst entdeckt man wieder in einzelnen Kammern die Spuren
der verfallenden Kunst. Das Material wird mit geringerer Sorgfalt
ausgewählt, die Umrisse sind minder scharf, die Zeichnung der
Pferde und der Thiere überhaupt entschieden nachlässig. Aus dem
Gesagten ergibt sich das allmälige Fortschreiten der assyrischen
Kunst von einer idealisirenden Schilderungsweise zum ausgebildeten
Naturalismus, von einer ernsten, gebundenen Grossheit der Darstellung
zu einer zierlichen, für das treue Wiedergeben aller Einzelnheiten
besorgten und zuletzt flachen Eleganz; es ergibt sich
weiter eine doppelte Blüthezeit, eine ältere und jüngere Schule, die
eine im Zeitalter Aschurak-pal's (um 900 v. Chr.), die andere im
Zeitalter Sennacherib's (um 700 v. Chr.) thätig.

§. 17.



Fig. 22. Löwe aus Bronze, in Khorsabad entdeckt.


Nicht immer geben die grossen monumentalen Werke den sichersten
Prüfstein der künstlerischen Entwicklung eines Volkes ab.
Deutlicher als an den Portalfiguren und Relieftafeln gewahrt man
den reichen Formensinn und die ausgebildete Technik der Assyrer
an den kleinen Thonsiegeln, welche in Kuyundschik gefunden, offenbar
einst Urkunden angehängt waren und bezüglich ihrer Schönheit den
griechischen Intaglio's wenig nachstehen. So sind es auch nicht die
riesigen Thorwächter oder die symbolischen Göttergestalten, welche
die Naturwahrheit und die technische Tüchtigkeit der assyrischen
Bildhauer in das hellste Licht setzen, sondern die einfachen Thierfiguren
(Fig. 22). Es kommt bei den thierischen Darstellungen namentlich
auch der Ausdruck der besonderen Situation, die Hast und
Kampflust z. B. der Streitrosse, der Grimm verwundeter Löwen u. s. w.
deutlich zum Vorscheine. Ist nun auch die energische Naturwahrheit
die durchgreifende Grundlage der assyrischen Bildnerei, wie sich
aus der starken Betonung der Muskeltheile des Körpers, aus der
sorgfältigen Behandlung der Haupt- und Barthaare, aus der überaus
fleissigen Ausführung der Waffen, des Schmuckes, der Kleider
und der Geräthschaften überhaupt ergibt, so stossen wir doch auch
nicht selten auf grelle Uebertretungen ihrer Gesetze, sei es, dass
die künstlerischen Mittel nicht ausreichen, sei es, dass ästhetische
Bedenken dies folgerichtige Wiedergeben der äusseren Wirklichkeit
abrathen, sei es endlich, dass der allzu grosse Eifer nach naturwahrer
Schilderung gegen dieselbe verstossen liess. Das letztere
ist z. B. bei den fünffüssigen Mannlöwen und Mannstieren an den
Palastportalen der Fall. Sie sollten ebensowohl in der Vorderansicht,
wie von der Seite betrachtet, ganz erscheinen, und es wurde demnach
der eine Vorderfuss doppelt gezeichnet (Fig. 20). Die Stellung
dieser Skulpturen rechtfertigt einigermassen diesen Fehler, der
übrigens erst bei ihrer Aufstellung in unseren Museen und nicht an
Ort und Stelle auffiel. Die Abweichung von der Naturwirklichkeit
aus ästhetischen Bedenken gewahrt man z. B. bei den Bogenschützen.
Sie spannen die Sehne gegen alle Regel, so dass sie die Hand bis
hinter den Kopf zurückziehen; oder wenn jene auch in eine richtigere
Lage gebracht wird, so wird, damit die Sehne nicht den Kopf
durchschneide (denn aus diesem Bedenken ging die oben erwähnte
Anordnung hervor), die obere Hälfte der Sehne als auf der anderen
Seite des Kopfes befindlich, also unsichtbar dargestellt. Auch bei
den Kampfscenen, in der Art und Weise, z. B. wie die Rosse über
die Leiber der Verwundeten einherjagen, kann man die Abneigung
der assyrischen Künstler gegen alle durchschneidenden Linien, gegen
das Ineinanderschieben der Gestalten beobachten. Für viele derartige
Anomalien ist der Reliefstyl, der alle Gestalten nur im Profile
darstellt, und dann das Unvermögen perspektivischer Anordnung verantwortlich.
Das Aufmarschiren aller Figuren in Reihen, anstatt
dass sie sich zu lebendigen Gruppen sammeln, die strenge Symmetrie,
wenn mehrere Gestalten nebeneinander dargestellt werden
sollen, verleiht den assyrischen Skulpturen eine gewisse Einförmigkeit;
die Profilstellung der Beine, während der Kopf gerade blickt,
die Richtung jener nach links, während sich dieser nach rechts zurückdreht,
beweist die enge gezogenen Schranken des assyrischen
Formensinnes, oder richtiger den Mangel an künstlerischer Tradition,
auf deren Schultern die weitere Entwicklung angebahnt werden
könnte. Doch, wenn auch die Gestalten und Gruppen, statt nach der
Tiefe des Bildes zurückzutreten, sich aufeinander thürmen, wenn
auch für die Darstellung landschaftlicher Umgebung geringe Andeutungen,
gleichsam Symbole, genügend gefunden werden und den
Relieftafeln der belebende Hauch der individuellen Künstlerphantasie
abgeht, so besitzen dennoch diese Werke, abgesehen von
ihrer kulturgeschichtlichen Wichtigkeit, keine geringe künstlerische
Bedeutung. Die Gestalten, welche den Palasteingang bewachen,
sind nicht allein riesig in ihren Verhältnissen, sondern tragen auch
den Stempel der Erhabenheit an sich, die Relieftafeln sind freilich
gemeisselte Chroniken, aber schon dadurch, dass sie das geschichtliche
Leben schildern, den liebevollen Sinn für die umgebende Wirklichkeit,
und in den meisten Einzelnheiten ein frisches Formengefühl
verrathen, dass sie selbstverständlich sind und nicht als abstrakte
Zeichen erscheinen, überragen sie weit die früher geschilderten Ansätze
zur Kunstthätigkeit und haben das volle Recht auf den Namen
wahrer, ächter Kunst.

§. 18.

Dem Gedächtnisse der Todten waren die ersten und ältesten
Kunstdenkmäler geweiht. Diese Sitte setzte sich auch in der späteren
Zeit bei den Orientalen fort und schuf bei denselben überall eine
besondere Gattung von Monumenten, welche, wenn auch in der
künstlerischen Ausschmückung verschieden, doch darin übereinkommen,
dass sie in den lebendigen Fels gehauen, unzugänglich
gemacht, die Eingänge verborgen gehalten werden. Derartig sind
auch die wenigen bis jetzt entdeckten assyrischen Grabdenkmäler.
Gegenüber dem Dorfe Bavian erhebt sich eine steile Felswand, in
welche zahlreiche Relieftafeln eingehauen sind. Sie enthalten Königsbilder,
vielleicht die Portraite der hier Beigesetzten, und verdecken
den Eingang zu den in den Felsen gehauenen, aber bereits ausgeplünderten
Grabkammern. Auch von den Felsskulpturen zu Malthaiah,
auf dem Wege von Kurdistan nach Mosul gilt die Vermuthung,
dass sie zu Grabdenkmälern gehören. Vier Tafeln erblickt
man in den Felsen eingehauen, auf jeder Tafel neun Figuren, theils
Könige, theils auf Thieren stehende Götter. Dem Style nach dürfte
die Entstehung dieser Werke gleichzeitig mit dem Baue von Khorsabad
fallen. Es bleibt der Zukunft überlassen, eine nähere Einsicht
von der Beschaffenheit dieser eben erwähnten Denkmäler zu nehmen
und die Untersuchung der assyrischen Palastbauten abzuschliessen.
An den Wunsch, dass dies bald geschehe, knüpft sich der andere,
auch die babylonischen Trümmerhügel, namentlich jene von Akerkuf
und Al Hymer einer gründlichen Durchforschung zu würdigen. Bis
jetzt bilden die oft sehr fein gearbeiteten geschnittenen Edelsteine
(Siegel, Amulete) den wichtigsten Fund auf babylonischem Boden.





2. Die persische Kunst.

§. 19.

Die Perser wurden bekanntlich die Erben der assyrischen und
babylonischen Macht. Mit der politischen Macht erbten sie auch die
künstlerische Bildung, so dass auf der Ebene von Merduscht fortgesetzt
wurde, was der Reichthum und die Prachtliebe der assyrischen
Könige im Stromlande des Tigris und Euphrat begonnen hatte.
So lange die Reste von Niniveh unter der Erde begraben lagen,
konnte man über den Ursprung und die Entwicklung der persischen
Kunst die mannigfachsten Vermuthungen aufstellen, und namentlich
nach beliebter Weise in Aegypten die Lehrmeister der Kinder Ormuzds
suchen; gegenwärtig ist es keinem Zweifel unterworfen, dass
die persische Kunst in allen ihren Zweigen mit den Ninivehmonumenten
im engsten Zusammenhange steht und an den letzteren grossgezogen
wurde. Die Verwandtschaft der nationalen Anschauungen
und religiösen Vorstellungen erklärt die gemeinsame Kunstform,
welche ebensowohl aus der allgemeinen Bauanlage, wie aus der
Anordnung und Beschaffenheit der Skulpturen erhellt. Aehnlich wie
in Niniveh erheben sich die persischen Paläste auf Terrassen, auch
der Portalschmuck, die Mannstiere, sind hier und dort die gleichen,
und ebenso die Verkleidung der Kammern mit Reliefplatten, der Inhalt
und die Formen der letzteren an beiden Orten identisch. Für
die Abweichungen, welche man in der persischen Kunst bemerkt,
sind theils das verschiedene Baumaterial, hier vortrefflicher, mehr
zu Tage liegender Haustein, während sich Mesopotamien mit Backsteinen
behelfen musste, theils die spätere Zeit der Entstehung der
persischen Monumente massgebend. Sie fallen nämlich meist in das
Zeitalter des Darius Hystaspis und Xerxes (522–465), und sind
durch vier Jahrhunderte von den Nimruddenkmälern geschieden.
Natürlich macht sich diese zeitliche Entfernung auch in der Kunstform
fühlbar, und es stehen die persischen Skulpturen den jüngsten
assyrischen Werken ungleich näher, als den alterthümlichen Arbeiten
zu Nimrud. Man kann diese grössere Verwandtschaft auch an
Aeusserlichkeiten, an dem Kopfputze der beflügelten Gestalten, an
dem Kostüme u. s. w. beobachten. Auch von den jüngsten Denkmälern
von Khorsabad und Kuyundschik unterscheiden sich aber die
persischen Skulpturen besonders durch die faltenreichere, freiere
Behandlung der Gewänder. Eine Vergleichung der Architektur würde
wahrscheinlich zu den gleichen Resultaten führen, nämlich den persischen
Baustyl als eine Ableitung des assyrischen aufweisen, wenn
nicht die überaus geringen Reste, die uns von dem Oberbaue der
Paläste erhalten sind, jede solche Untersuchung verböten. Doch
sprechen die persischen Säulenformen dafür, dass zur Zeit ihrer
Bildung der Kunstverfall bereits sichtlich einbrach, und das Verständniss
der alten Bautraditionen zu weichen begann.[13]

§. 20.



Fig. 23. Grundriss von Tschil-Minar.


Den grössten Ruhm und auch die grösste räumliche Ausdehnung
unter allen persischen Monumenten nimmt der vielsäulige (Tschil-Minar)
Bau zu Persepolis,
(Fig. 23) nordöstlich von Schiraz
für sich in Anspruch. Die hier
entdeckten und jüngst entzifferten
Keilinschriften lehren, dass
Darius Hystaspis den Bau begann,
Xerxes und Artaxerxes
Ochus denselben fortsetzten. Ob
derselbe jemals vollendet worden
und nicht vielmehr Alexanders
Brandfackel in das erst halb fertige
Werk geschleudert worden,
ist fraglich. Am Fusse des Rachmedberges gelegen, nimmt der
vielgliederige, auf einer Plattform sich erhebende und in mehreren
Terrassen aufsteigende Palastbau einen Raum von 4000 Fuss ein.
Ein wahres Wunderwerk der Architektur, eine doppelte Treppenflucht
aus Marmor (Fig. 23, a), breit und bequem genug, dass zehn
Reiter neben einander dieselbe hinaufjagen und beladene Kameele
sie ersteigen können, führt an der nordwestlichen Ecke des Unterbaues
auf die erste Terrasse, wo uns sofort eine Ehrenpforte (b)
empfängt. Vier Pfeiler stehen noch von derselben, ihre Mauerstirnen
mit symbolischen Thiergestalten, gekrönten Mannstieren, geschmückt.
Zwischen den Pfeilern waren vier Säulen aufgerichtet, deren Kapitäle
und Basen eine der wesentlichsten Eigenthümlichkeiten der
persischen Architektur versinnlichen. Die überaus reich gebildete
Basis zeigt als Hauptglied über der viereckigen Platte einen umgestülpten
mächtigen Kelch; als Kopf der schlanken und gefurchten
oder kannelirten Säule erblicken wir über einem
blätterverzierten Doppelkelche noch einen hohen
Aufsatz, zu dessen Seiten je vier spiralförmig gewundene
Bänder oder Voluten herabhängen (Fig. 24).
Weit entfernt, dass diese Voluten das Vorbild des
ionischen Kapitäls abgeben, müssen sie sogar jünger
sein, als die Entstehung des letzteren, da sie die
natürliche, nämliche liegende Lage der Voluten
bereits als zweckloses Ornament verkehrt, d. i.
aufrecht stehend zeigen.



Fig. 24. Säulenkapitäl
aus Persepolis.


Wir kehren nun wieder zur Beschreibung von Tschil-Minar
zurück. Verfolgt man den Weg in gerader Richtung von der Haupttreppe,
so stösst man auf kein bedeutendes Bauwerk mehr; wendet
man sich dagegen, auf der ersten Plattform angelangt, nach rechts,
so hat man eine neue Doppeltreppe (c) vor sich, welche zur zweiten
Terrasse führt. Der plastische Schmuck der Doppeltreppe wurde
mit Recht als das glänzendste Zeugniss der persischen Kunstblüthe
hervorgehoben. Das Mittelfeld zwischen dem vorderen Treppenpaare
nehmen 7 Speerträger, die Leibwache des Königs, ein, in den Ecken
sind Thierkämpfe dargestellt. Die Wand aber, die sich zwischen
dem vorderen und hinteren Treppenpaare hinzieht, schildert den Zug
der Völker und der Abgesandten zum Königsthrone. An Cypressen
vorüber schreiten die Perser im höfischen faltenreichen Gewande,
andere Stämme in enganliegender kurzer Nationaltracht, ihnen gegenüber
die Gesandten von zwanzig Völkern, von Stabträgern eingeführt,
und die für den König bestimmten Geschenke: Vasen, Weihrauchschalen,
Salbenbüchsen, Geschmeide, Felle u. s. w. vor sich
tragend, oder gezäumte und geschirrte Rosse, Stiere, Widder, Dromedare
nachziehend. Drei Friese übereinander nimmt der Festzug
ein, doch ist leider der oberste Fries zur Hälfte abgebrochen. Auf
der zweiten Terrasse erhebt sich der Hauptbau, der Audienzsaal.
Ein quadratischer, von 36 Säulen getragener Mittelraum (e) hat
kleinere zwei Säulen tiefe Nebenhallen vor und neben sich. Die
Säulen der Haupthalle (55' hoch) sind den oben beschriebenen verwandt,
jene der Nebenhallen (60' hoch) haben als Kapitäl zwei
Halbstiere, die mit ihren Leibern zusammenstossen und so einen
Einschnitt bilden, in welchen das Gebälke eingefügt wurde. In der
Richtung gegen die Felswand (l) haben sich gleichfalls beträchtliche
Reste eines Prachtbaues, etwa des Thronsaales (e) erhalten.
Hundert Säulen, in zehn Reihen aufgestellt, erfüllten das Innere
desselben, die acht Eingänge waren der allgemeinen Regel gemäss
von symbolischen Thieren bewacht, die Thürpfeiler und die Wände
mit Reliefs bedeckt. Ihren Gegenstand bilden eine Audienz bei dem
Könige, die Huldigung der Völker und Kämpfe des Fürsten mit
Greifen und Löwen. Hinter dem Säulenbaue führen Treppen zu
höheren Terrassen, auf welcher sich nach der Meinung Vieler die
eigentlichen Palastwohnungen des Xerxes und Artaxerxes befanden.
Man erkennt wohl noch Portiken (f, g) und grössere, in Vorhallen,
Säle und Kammern gegliederte Räume (h, i, k), doch haben sich
dieselben noch schlechter erhalten, als die Bauwerke auf den niederen
Terrassen.

§. 21.

Neben Tschil-Minar werden noch andere Denkmäler der persischen
Baukunst und Bildnerei genannt und von den Reisenden beschrieben.
Auf dem Wege von Ispahan nach Schiraz, nordöstlich
von Persepolis, liegt die Ebene von Murghab, gewöhnlich mit Pasargadä
identifizirt. Hier stösst man auf zahlreiche Ruinengruppen, auf
Plattformen von 600' im Umfange, auf Feueraltäre und zertrümmerte
Säulenhallen. Nicht das geringste Interesse erregt das Reliefportrait
Cyrus, welches Ker Porter an einem isolirten Marmorpfeiler aufgefunden
hat. Der grosse König schreitet mit erhobener Hand gemessenen
Schrittes einher, ein reichverbrämtes faltenloses Gewand,
mehr assyrisch als persisch in der Form, reicht bis an die Knöchel,
vier mächtige Flügel entwachsen seinen Schultern, eine eng anliegende
Kappe bedeckt das Hinterhaupt, das Gesicht ist leider so
stark zerstört, dass man nur den Umriss und den kurzen buschigen
Bart erkennen kann. Ein seltsamer Aufsatz steigt über dem Kopfe
empor. Auf einem Hörnerpaare ruhen kleine Kreise, über welchen
drei kleine karaffenartige Gefässe angebracht sind. Die Inschrift
über dem Bilde lässt über seine Bedeutung keinen Zweifel.

Am Flusse Cyrus trifft man auch die Trümmer eines befestigten
Platzes, welcher einen Tempel und Palast einschloss. Eine Säule,
mit zusammengefügten Stierleibern als Kapitäl, ähnlich den früher
erwähnten zu Tschil-Minar, steht noch aufrecht, andere liegen neben
Resten von Umfassungsmauern und Thürpfosten zertrümmert umher.
Auch Schiraz bewahrt in der Nähe des Saadigrabes Trümmer aus
der Achämenidenzeit. Sie gehören einem kleinen viereckigen Tempel
an, dessen Portalwände mit Reliefs reich geschmückt waren.

Schliesslich bleiben noch die Felsskulpturen von Behistun bei
Kermanschah zu erwähnen. Semiramis soll hier nach der Erzählung
des Diodor einen Park von zwölf Stadien im Umkreise geschaffen
und auf dem Felsen ihr Portrait, umgeben von den Bildern
ihrer Leibwache, eingehauen haben. Davon ist freilich nichts vorhanden,
wohl aber eine historische Scene aus dem Leben des Darius
Hystaspis. Er hatte den Aufruhr, der sich seiner Thronbesteigung
widersetzte, besiegt, und lässt sich nun die gefangenen
Rebellen, die Prätendenten von Susiana, Babylon u. s. w. vorführen.
Neun derselben sind durch einen um ihren Nacken gewundenen
Strick aneinander gefesselt, der zehnte wird von den Füssen des
Königs getreten, über dessen Haupte der Ferwer schwebt. Die artistische
Ausführung des Bildes, welches nach Rawlinson aus dem
Jahre 516 stammt, ist nicht sonderlich, und gegen die allgemein geschichtliche
Bedeutung desselben jedenfalls weit zurückstehend.

§. 22.

Die persischen Grabdenkmäler, welche neben der Palastarchitektur
die Kunstthätigkeit der Orientalen am meisten beschäftigten,
kommen an drei Punkten vor: in Murghab, bei Tschil-Minar und
in Nakschi-Rustam. Ihrer Form nach zerfallen sie in freistehende
und Felsengräber. Mit Hülfe der entzifferten Keilinschriften wurde
das Bild des Cyrus entdeckt, ihnen verdanken wir auch die Kenntniss
seines Grabes. Es liegt in der Ebene von Murghab, umgeben
von anderen Baulichkeiten, im Volksmunde unter dem Namen des
Grabes der Mutter Salomons bekannt, und erhebt sich auf einer
pyramidalaufsteigenden Stufenbasis. Die Form des 8' hohen, 7'
breiten und 10' tiefen Grabes ist die eines Giebelhauses, die Anlage
desselben dadurch, dass der Giebel aus einem einzigen Felsstücke
gearbeitet ist und die Steinblöcke durch die Dicke der Mauer hindurchgehen,
der Ewigkeit trotzend. Die einfache Schönheit des
Baues, der ruhige Linienzug, die Abwesenheit aller Ornamente fällt
nicht wenig auf. Doch steht dieses Beispiel eines organischen Baues
keineswegs einzig da; auch die Felsengräber oder vielmehr ihre
Façaden zeichnen sich durch den Reichthum der einzelnen Bauglieder
und das glückliche Zusammenwirken der letzteren aus. Man
kennt bis jetzt drei Felsengräber in der Nähe von Persepolis und
vier in dem Berge, welcher bei den Anwohnern den Namen Rustamsbild
(Nakschi-Rustam) führt. Da die Anordnung aller Genannten
im Wesentlichen übereinstimmt, so genügt die Beschreibung
des niedrigsten von Nakschi-Rustam, welches Ker Porter genau
untersucht hat.



Fig. 25. Säule in Nakschi-Rustam.


In die Felswand ist eine Façade in der Form eines Kreuzes
eingehauen, der obere Arm und die Querarme des letzteren architektonisch
behandelt. Vier Halbsäulen, gekrönt
von den schon früher beschriebenen Doppelstieren,
tragen ein beinahe in griechischer Weise
gegliedertes Gebälke (Fig. 25). Auf einen
Stufenbau folgt dann ein von zwei Karyatiden
eingeschlossenes Reliefbild: Zwei Reihen von
Männern, baarhaupt, mit kurz geschürzter Tunika,
tragen schreitend auf ihren emporgehaltenen
Armen zwei Friese. Ueber denselben steht wie auf einem Katafalke
der König im weitfaltigen Gewande vor dem Feueraltare, die eine
Hand zum Ferwer emporhaltend, der in der Luft schwebt und mit
ausgestrecktem Arme dem Könige die Krone überreicht. Auch die
Seitenflächen der vertieften Felswand sind in Felder getheilt und auf
diesen links Speerträger, rechts das wehklagende Gefolge des Verstorbenen
abgebildet. Das Innere, in welches man mit Gewalt durch
die zwischen den Halbsäulen angebrachte Scheinthüre eindrang, ist
gewölbeartig ausgehauen und im Hintergrunde mit drei, jetzt leer
stehenden Nischen versehen.

Wenn es gestattet ist, von diesen Façaden einen Schluss auf
den allgemein in Persien üblichen Baustyl zu schliessen, so haben
wir allerdings keine Ursache, zwischen der orientalischen und der
europäischen Kunst eine schroffe Kluft zu ziehen, mag auch vorläufig
die Ableitung der besonderen Bauglieder aus der assyrischen
und persischen Tradition grossen Schwierigkeiten unterliegen.





3. Die ägyptische Kunst

§. 23.

Mit dem gleichen Rechte, mit welchem die Kultur der Assyrer
und Babyloner mit dem vorderasiatischen Doppelstrome verknüpft
und darauf hingewiesen wird, dass jene zumeist an der Vernachlässigung
des Irrigationssystemes zu Grunde ging, verehrt man auch
im Nile die Lebensader der ägyptischen Bildung. Doch darf die dadurch
für Aegypten erzielte Kultureinheit nicht unbedingt und ausschliesslich
gelten, da die geographische Verschiedenheit zwischen
dem marschigen Unterägypten und dem von Felsen enger eingeschlossenen
oberägyptischen Thale gleichfalls unter den Kulturbedingungen
zählt. Es verhält sich damit ähnlich, wie mit der gerühmten
Unveränderlichkeit der ägyptischen Kunstweise. Noch heute
wird der Laie Platons Ueberzeugung theilen, dass Jahrtausende
keinen Einfluss auf die ägyptische Kunst üben und uralte Werke von
den jüngsten in Nichts verschieden sind, und dennoch findet das
geübte Kennerauge gewichtige Unterschiede zwischen den einzelnen
Kunstwerken, und folgenreiche Wandlungen in der Auffassung und
Darstellung im Laufe der vielen Jahrhunderte, in welchen die ägyptische
Kunst ihre Thätigkeit entfalten konnte. Die ägyptische Kunst
ist weder fertig entstanden, noch in ihrem ursprünglichen Zustande
unversehrt bewahrt worden. In Bezug auf ihren Ursprung muss
man wieder zur Annahme einer selbstständigen inneren Entwicklung
zurückgreifen, nachdem die früher beliebte Hypothese: die Kultur sei
mit dem Nile von dem uralten Priesterstaate Meroe nordwärts nach
Aegypten gewandert, in den vorhandenen Denkmälern nichts weniger
als ihre Bestätigung gefunden hat. Die äthiopische Kunst ist ein
spätes Nebenreis der ägyptischen, nicht über das 7. Jahrhundert
v. Chr. hinausreichend. Als ein solches Nebenreis wird von Vielen
auch die griechische Kunst betrachtet, oder wenigstens die Vererbung
wichtiger Bautheile an die Griechen behauptet. In dem enggezogenen
Kreise der Denkmälerkunde kann man aber diesen Zusammenhang
nicht beweisen. Den angeblichen Vorbildern der griechischen
Architektur, z. B. der sogen. protodorischen Säule Champollions,
fehlen entweder wesentliche Theile, oder sie können nur
durch gewaltsame Willkür auf die griechische Form gebracht werden.
Durch die Abweisung der Meroehypothese ist allerdings für die Erkenntniss
des positiven Ursprunges nicht viel gewonnen. Beinahe viertausend
Jahre v. Chr. reichen unsere Nachrichten zurück, am Anfange
dieser Periode, in welchen auch die Erbauung der früher erwähnten
Pyramiden fällt, sind aber schon die meisten Architekturtheile ausgebildet,
die Bildnerei und Malerei erfolgreich gepflegt. Für die
folgenden Zeitalter bis zur Ptolemäerherrschaft lassen sich dann
mannigfache Veränderungen im Kunststyle nachweisen. Sie werden
oft durch äussere Veranlassungen hervorgerufen, so z. B. wenn die
Frauen in der Kunst des alten Reiches einen gelblichen, seit der
18. Dynastie aber einen röthlichen, den Aethiopern eigenen Fleischton
erhalten. Dieser Farbenwechsel hat seinen Grund in der Raçenmischung
zur Zeit der fünfhundertjährigen Hyksosherrschaft. Innere,
im Wesen der ägyptischen Kunst gelegene Gründe veranlassten dagegen
die dreimalige Aenderung des Kanons der Körperverhältnisse
in der Skulptur. Auch die Technik der letzteren Kunstgattung blieb
sich nicht stets gleich. Während die ältesten Skulpturen im flachen,
bemalten Relief dargestellt sind, kommt seit Ramses II. (19. Dynastie)
ein vertieftes Relief, so dass selbst die höchsten Contouren
noch innerhalb der Wandflächen zu liegen kommen, auf, bis dann
wieder seit der 26. Dynastie das flache Relief in den Vordergrund tritt.
An die 26. Dynastie, die letzte vor dem persischen Einfalle, knüpft
sich überhaupt der Beginn des Kunstverfalles. Es schwindet die freiere
Zeichnung, die einfache aber kräftige Wirkung der Skulpturen; das
dekorative Element entfaltet zwar gegen früher einen grösseren Reichthum,
ohne aber die gesteigerte Einförmigkeit der Darstellung zu
verhindern. Dem an der Skulptur und Malerei bemerkten Zuge nach
Veränderung folgte gewiss auch die Architektur. Viele halten die
Grottenbauten, besonders Nubiens, für älter, als die freien Tempelanlagen,
in welchen sie die ersteren nachgebildet und weiter entwickelt
gewahren. Gegen diese Annahme wurden aber so gewichtige
Gründe vorgebracht, dass sie schon gegenwärtig als veraltet zur
Seite gelegt werden kann, zumal häufig Eigenthümlichkeiten des
Kultus dafür einzustehen haben, was in unserer Unkenntniss als
Stylentwicklung genommen wird. Im Wechsel der Bauverhältnisse,
entsprechend den Veränderungen im plastischen Kanon, in der gesteigerten
oder geschwächten Wirkung einzelner Bauglieder wird
hier wie überall die hauptsächlichste Entwicklung zu suchen sein.
Leider fehlen darüber zur Zeit noch genauere Untersuchungen.



§. 24.

Vom Nildelta bis tief nach Nubien erstrecken sich in beinahe
ununterbrochener Folge, bald hart an den Nilstrom gerückt, bald
weiter von demselben entfernt, die ägyptischen Denkmäler.[14] Jene
von Unterägypten haben sich aber in viel schlechterem Zustande
erhalten als die südlicheren, so dass unsere Denkmälerkunde thatsächlich
auf Oberägypten beschränkt ist. Nach Heliopolis (On)
richtet sich gewöhnlich der erste Ausflug der Reisenden, um den
ältesten uns erhaltenen Obelisk (2300 v. Chr.) zu bewundern. Es
folgen dann am linken Nilufer die Pyramidenfelder, und gegenüber
der zweiten Pyramide (Chafra oder Chephren) der berühmte
Riesensphinx. Eine Backsteinmauer schloss ihn ein, er selbst ist ein
natürlicher Felsen, von kunstfertiger Hand zum Königsbilde umgeschaffen.
Wo der Meissel nicht ausreichte, half man mit Mauerwerk
nach, um die Löcher des Felsens zu schliessen und die Körperformen
schärfer wiederzugeben. Zwischen seinen Tatzen stand ein
kleiner Tempel, dessen Hinterwand eine elf Fuss hohe Granitstele
aus der Zeit Thutmosis IV. (18. Dynastie) bildete. Den wichtigsten
kunstgeschichtlichen Fund macht die Todtenstadt am Fusse der Pyramiden
aus, von welcher Lepsius 82 Gräber verzeichnet und 45
nach ihren Inhabern bestimmt hat. Sie sind den Pyramiden gleichzeitig
und gehören den Verwandten und Dienern der Pyramidenbauer
an, so z. B. ein 70' langes, 45' breites und 15' hohes Grabgebäude,
aus massiven Quadern mit schrägen Mauerflächen aufgeführt,
mit ausgesparter Grabkammer und 60' tiefen Felsenschachten,
einem Sohne des Cheops: Merhet, dem Intendanten aller Bauten
des Königs.

Vom uralten Memphis am Eingange in das engere Nilthal
haben sich mit Ausnahme des halbverschütteten Kolosses Ramses-Sesostris
nur formlose Trümmer erhalten; dagegen konnte der Grundriss
des Labyrinthes bei Arsinoe von der preussischen Commission
mit grosser Deutlichkeit aufgedeckt werden. Drei mächtige Gebäudemassen
umschliessen einen viereckigen Raum, an dessen vierte
Seite sich eine Pyramide anlegt. Zur Zeit des alten Reiches angelegt,
erfuhr das Labyrinth unter der 26. Dynastie einen durchgreifenden
Umbau, auf dessen Beschaffenheit sich die im Ganzen wichtige
Beschreibung Herodots bezieht.

Mittelägypten ist durch die reiche Fülle von Denkmälern aus
dem alten Reiche (vor der Hyksoszeit) berühmt. In die 6. Dynastie
führen uns die Felsengräber von Zaouiet el-Meïtin, 19 an der Zahl, und
jene bei Siut; der Blüthezeit des alten Reiches, der 12. Dynastie, gehören
die grossartigen Grotten bei Beni Hassan, die Todtenstadt des
nun von der Erde verschwundenen Nus, andere bei Berscheh, hinter
Siut u. s. w. an. Alle Tempel- und Stadtruinen, die sich hier zu
beiden Seiten des Nil vorfinden, anzuführen, wäre zu weitläufig, und
verweisen wir desshalb auf den Ruinenkatalog bei Wilkinson. Bloss
Abydus mit dem sogen. Memnonpalaste und dem Osiristempel aus
der Zeit Ramses II. und Denderah mit dem zwar jungen, aber
nächst dem Tempel zu Edfu besterhaltenen Hathortempel heben wir
aus der Reihe der mittelägyptischen Monumente hervor.

§. 25.

Bei Theben, dem Hauptsitze der ägyptischen Kunstbildung,
besonders aus der Zeit der 18. und 19. Dynastie, erweitert sich das
Nilthal, auf der Ostseite Raum gewährend zu einer mächtigen Stadtanlage.
Hier breitete sich die eigentliche Stadt Theben aus, das
linke Ufer, viel enger vom libyschen Gebirge begrenzt, diente vorzugsweise
als Todtenstadt. Wie bereits zu Strabo's Zeiten sind an
die Stelle der hundertthorigen Stadt vier isolirte Dörfer getreten,
nach deren Namen die Monumente gewöhnlich bestimmt werden. Es
sind dies: Karnak und Luqsor am rechten, und Qurna und Medînet-Habu
am linken Nilufer. In Karnak zieht zuerst der dem Ammon-Ra
geweihte Reichs-Tempel die Aufmerksamkeit auf sich. Im dritten Jahrtausend
v. Chr. gegründet, nach der Wiederkehr heimischer Herrschaft
im 17. Jahrhundert erneuert und von allen folgenden Herrschern
glänzend bedacht, verdankt derselbe seinen Hauptruhm der
riesigen Säulenhalle, welche Sethos I. dem Tempel vorbaute. Hundertvierunddreissig
Säulen, die mittleren 36' im Umfange, 66' in
der Höhe, die übrigen 27' im Umfange und 40' Höhe messend,
stützen das steinerne Dach, welches einen Raum von 164' Tiefe
und 320' Breite, also etwa den gleichen Raum, wie ihn nur die
grössten Dome des Mittelalters aufweisen, bedeckt. Die ganze
Tempelanlage, alle Nebenbauten mitgerechnet — und ein ägyptischer
Tempel besteht eigentlich nur aus einem Nebeneinanderbau
— mag sich wohl über eine Fläche
von 2000' im Gevierte erstrecken. Viel kleiner
in den Dimensionen, aber in seiner Anordnung
ein gutes Bild ägyptischer Tempelbauten gewährend,
ist der südlicher gelegene Tempel
des Chensu aus dem 15. Jahrhundert (Fig. 26).
Durch Sphinxreihen und Kolonnaden stand das
Heiligthum in Karnak mit den Tempelbauten
zu Luqsor in Verbindung, welche gleichfalls
der 18. Dynastie ihren Ursprung verdanken.



Fig. 26. Tempel des Chensu
in Karnak.




Fig. 27. Tempel von Qurna.


Das linke Nilufer besitzt vor der Nekropole
noch eine Stadt der Lebendigen, welche
sowohl an Zahl der Bauten, wie in der Pracht
der Anlage mit dem gegenüberliegenden Stadttheile
wetteifert. Gleich aus dem Beginne des
Reiches finden wir hier, theilweise in den
Felsen eingehauen, den Tempel der Königin
Numt-Amen. Das Heiligthum selbst lag im Felsen, vor demselben
durch Treppen mit einander verbunden drei Vorhöfe; eine Sphinxallee
führte von diesen an den Fluss und in gerader Richtung auf den
Reichs-Tempel in Karnak. Die folgenden Dynastien bauten näher am
Flusse, im Thale selbst. Wieder vom Norden nach Süden wandelnd,
stossen wir zuerst auf den sogen. Tempel von Qurna (Fig. 27),
von Sethos I. und dessen Sohne Ramses II. erbaut. Er unterscheidet
sich auffallend von
den anderen Tempelanlagen
durch die offene Säulenfaçade
und seine geringe Tiefe bei
beträchtlicher Breite. Etwas
südlicher zwischen unförmlichen
Trümmerhaufen liegt dann
der grosse Tempel Ramses II.,
nach der einstimmigen Aussage
aller Reisenden den schönsten
Anlagen Aegyptens beizuzählen,
besser unter dem Namen des Grabmales des Osymandyas bekannt.
Hinter der geschlossenen Façade ziehen sich zuerst unbedeckte,
dann bedeckte und von Säulen getragene Hallen hin, durch
welche man zu zahlreichen kleineren Kammern und Heiligthümern
gelangt. Vom Tempel des Amenophis III., in der Nähe von Medînet-Habu,
haben sich nur die beiden Kolosse erhalten, welche einst
den Eingang zum Tempel bewachten. Der nördliche derselben —
sie mögen wohl ursprünglich 60' gemessen haben — ist als Memnonssäule
durch die Sage von dem klingenden Grusse, den Memnon
allmorgendlich seiner Mutter Aurora darbringt, berühmt geworden.
Den südlichen Abschluss erhält Theben an dieser Seite des Niles
durch den Tempel Ramses III., dessen isolirter, thurmartiger Vorbau
die Wohngemächer des Königs enthielt und den Namen des
Pavillons von Medînet-Habu führt. Wir steigen jetzt zur Stadt der
Todten in das Gebirge empor.



Fig. 28. Felsgrab des Merenptah in Theben.


Nur wenige Gräber reichen in die Periode des alten Reiches
zurück, die meisten, jenseits Qurna im Asasifthale gelegen, fallen
in das neue Reich. Die meisten Könige der 19. und 20. Dynastie,
ihre Verwandten und Diener haben hier ihr Grab gewählt. Als die
Tiefe der Felswände keinen Raum mehr bot, musste die steinigte
Ebene vor denselben den Raum zum Begräbnisse leihen. So geschah
es von der 26. Dynastie (700 v. Chr.) an. Ueber die Anlage
der Königsgräber, die architektonisch unbedeutend, durch die
Fülle und die Schönheit ihrer Wandmalereien glänzen, belehrt die
nebenstehende Zeichnung (Fig. 28). Lange, schmale Gänge, mehr
oder weniger steil und winklig angelegt, oft durch Treppen mit
einander verbunden, führen in einen grösseren gewölbten Pfeilersaal,
in dessen Mitte der königliche Sarkophag stand. Seitenkammern
wurden nach rechts und links in den Felsen gebrochen, die erwähnte
Gliederung des Raumes in Corridors und Säle oft wiederholt.
Die jüngeren Gräber waren nur theilweise in den Felsen gehauen
und zeichneten sich durch die grössere Zahl und Ausdehnung
ihrer Vorbauten aus. Die Grundfläche einzelner solcher Gräber
ist auf 23,148 ⎕ Fuss, die Länge einzelner Königsgräber von
40–440 rh. Fuss berechnet worden.

§. 26.

Jenseits Theben setzt sich die Monumentenreihe ununterbrochen
fort. An Hermonthis und Esneh vorüber berühren wir Edfu mit
dem prachtvollen Tempel des Horus und der Hathor, und an den
Katarakten die Monumente von Philae und Elephantine. Sie
stammen aus junger Zeit, wie die meisten nubischen Monumente;
nur sind die letzteren von den Ptolemäern und römischen Kaisern
nicht neu gebaut, sondern auf Grundlage alter pharaonischer Reste
wieder hergestellt worden. In Gerf Hussên (fälschlich Girscheh
genannt) beginnt ein von der gewöhnlichen Weise abweichender
Tempelbau. Es ist der Tempel theilweise in den Felsen gehauen
und nur der Vorbau aus Werkstücken gearbeitet. Den Pfeilern, welche
die Decke der inneren Hallen tragen, treten, Karyatiden verwandt,
mehr durch ihre Grösse als durch ihre Schönheit bedeutende Statuen
vor. Eine gleiche Anordnung zeigt der Tempel zu Sebua, gleich
dem oben genannten vom grossen Ramses gegründet. Vollständige
Grottenbauten sind nebst dem Tempel zu Derri die zwei 1816 von
Belzoni entdeckten Tempel von Abu Simbel, an den Katarakten
von Wadi Halfa, nach ihrem Gründer auch Ramessopolis genannt.
Die Façade des grösseren Tempels, durch einen schrägen Rahmen
von dem Felsen geschieden, wird durch vier sitzende Kolosse ausgefüllt.
Aehnliche Kolosse stehen auch mit gekreuzten Armen vor
den Pfeilern in der Vorhalle, hinter welcher noch vierzehn Kammern
in gerader und schräger Richtung in den Felsen getrieben sind. Von
den Pyramiden und Tempelbauten auf dem Boden des alten Meroe
(Assur, Naga, Merawe) wurde schon oben bemerkt, dass sie nicht
der ältesten, sondern der jüngsten Zeit des ägyptischen Reiches angehören
und wie der vermeintlichen geschichtlichen, so auch der
kunsthistorischen Bedeutung entbehren. Aegyptens Macht hat sich
bekanntlich zeitweise auch nach Asien erstreckt. Es lag im Charakter
der ägyptischen Eroberer, ihre Züge durch Monumente zu verherrlichen.
Doch sind die bis jetzt auf asiatischem Boden entdeckten
Gedächtnissmale meist nur durch ihre Inschriften dem Forscher merkwürdig.
Artistische Bedeutung besitzen unter denselben die Basreliefs,
die Ramses-Sesostris bei Lycus in den Felsen eingraben liess.

§. 27.

Bei der Erwähnung der Pyramiden wurde bereits das eigenthümliche
Bauprinzip der Aegypter: das krystallinische Wachsen der
Bauten durch den Ansatz gleichartiger Theile, berührt. Um die
erste Pyramidenschale, welche die Grabkammer barg, legte der
König, je nach der Länge seiner Regierung, neue Steinschichten
herum, so dass gewissermassen die Zahl der Steinmäntel Jahresringe
vertritt. Ganz die gleiche Bauweise kommt auch bei den Felsengräbern
vor. Je länger der Inhaber des Grabes lebte, desto mehr
häufte sich die Zahl der Korridore und Pfeilersäle. Es ist zwar
kein Mantelbau, wie bei den Pyramiden, vorhanden, aber dennoch
die Erweiterung auch durch die Reproduktion der ursprünglichen
Anlage gewonnen. Ein ähnliches Verhältniss findet schliesslich auch
bei den Tempelbauten statt. Wir haben keine Baueinheit, kein geschlossenes
Tempelhaus vor uns, bei welchem die einzelnen Theile
nur als organische Glieder eines Leibes an ihm und nicht neben
ihm auftreten, sondern ein System von Nebenbauten, gleichgültig
aneinander gerückt und zu jeder beliebigen Erweiterung gefügig.
Dazu kommt noch, dass das eigentliche Heiligthum, die Cella, vor
der Grösse und Pracht ihrer Umgebung nahezu verschwindet, und
ähnlich dem Kultus selbst, in ein dunkles Geheimniss sich hüllt.
Rings um die Cella lagern sich zahlreiche Kammern, ihr voran gehen
bedeckte und unbedeckte Hallen, und je weiter vom Heiligthume
entfernt, desto gewaltiger und umfangreicher werden die Bauten.
Keine geringe Belehrung gewährt in dieser Hinsicht die von Lepsius
entzifferte Baugeschichte des Reichs-Tempels zu Theben. Der eine
König umgab die Cella mit Kammern und legte ihr einen Hof vor,
der andere vergrösserte diesen Bau durch die Anfügung einer
Säulenhalle und neuer Kammern. Ein dritter (Sethos I.) setzte die
riesige Säulenhalle an die bereits vorhandenen Vorbauten an, und
diesem Hypostylos wurde nochmals ein offener von Säulen eingeschlossener
Raum wieder vorgelegt. Konnten die Neubauten nicht
mehr in der Achse der Cella angeschoben werden, so wurde die
Fläche zwischen dem Tempel und den äusseren Umfassungsmauern
mit architektonischen Anlagen erfüllt. Diese Vergrösserung der
ägyptischen Tempel nach aussen, im Gegensatz zu der allmähligen
Vertiefung der Gräber nach innen, wird bei der Mehrzahl derselben
angetroffen.

Die Erklärung dieser unorganischen Bauweise muss man in
dem ägyptischen Gottesdienste aufsuchen. Schon das Wenige, was
wir von dem letzteren wissen, verhilft zum besseren Verständniss
einzelner Bautheile. Auf die Prozession waren die endlosen, von
Sphinxen begrenzten und von Thurmbauten — Triumphpforten vergleichbar
— unterbrochenen Tempelstrassen berechnet, ebenso wie
der majestätische Vorbau mit seinem farbigen Flaggenschmucke und
instruktivem Bilderreichthume. Ja selbst noch in den Vorhallen setzt
sich die Andeutung der Tempelstrasse fort. Die mittleren Säulen
(Fig. 26, c) sind häufig erhöht und bei den vielsäuligen Räumen,
die zu einer Reihe gehörigen Säulen stets mit gleichem Schmucke
bedacht.



Fig. 29. Pylonenbau.


Die besondere Anordnung einer ägyptischen Tempelanlage war
in der Regel folgende: Hatte man die äussere gepflasterte Tempelstrasse
durchschritten, so kam
man zu dem Pylonenbau (Fig. 26, a
und Fig. 29). Zwei im Grundrisse
rechteckig, im Aufrisse als
gestutzte Pyramiden gebildete
Thürme, oben mit einer tiefen
Kehle und Platte bekrönt, schliessen
die mit dem gleichen Gesimse
geschlossene Thüre ein. Den Mangel an architektonischem
Schmucke (nur die Ecken sind mit Stäbchen eingefasst) ersetzt das
farbige Bildwerk, womit die Mauern bis zum Gesimse bedeckt sind.
Obelisken und Kolosse stehen vor den Pylonen, Flaggenstangen
waren an denselben befestigt. Dem Pylonenbaue folgen zuerst unbedeckte,
von einem Säulengange umschlossene (Fig. 26, b), dann
bedeckte vielsäulige Räume. Die Hallen verengen und verkleinern
sich, bis man zu dem kleinen unbeleuchteten Heiligthume (d) gelangt,
welches in einzelnen Fällen aus dem Felsen gehauen ist.
Neben und hinter der Cella setzen sich die Nebenräume fort. Nur
spätere und kleinere Tempel weichen von dieser reich zusammengesetzten
Anordnung ab, so z. B. die sogen. Typhonien oder Mammisi,
die Geburtsstätten der Götter bei Elephantine, Philae, Edfu,
Tentyrah u. s. w. Sie sind von Säulen umschlossen und ohne alle
Böschung oder Abschrägung erbaut. Dadurch, dass die Säulen
durch Zwischenmauern verbunden sind und an den Ecken Mauerpfeiler
vortreten, geht der Eindruck des von Säulen getragenen
Hauses wieder verloren.

§. 28.



Fig. 30. Säulenformen.


Von den einzelnen Baugliedern verdient die Säule die ausführlichste
Betrachtung. Ihr Gebrauch in Aegypten ist ebenso ausgedehnt,
als ihre Formen mannigfach.
Gewöhnlich ist die
Säule durch eine kreisrunde
Scheibe mit dem Boden verknüpft.
Der cylindrische, bereits
an der Basis geschwellte
Stamm ist bald glatt, bald gefurcht
(Fig. 30, c) und mit
horizontalen Bändern versehen.
In der Regel bedecken ihn
auch Hieroglyphen und Bildwerk.
Noch mannigfacher als
der Schmuck des Stammes ist
die Form des Kapitäls. Bald ruht auf dem Stamme eine einfache
viereckige Platte (Beni Hassan), bald steigt das Kapitäl als weit ausladender
Blumenkelch (Fig. 30, a) aus dem Stamme empor. Eine
minder organische Form zeigt Fig. 30, b, wo das unten ausladende
Kapitäl nach oben wieder eingezogen erscheint. Eine vierte Variation
bildet das Maskenkapitäl. Die vier Seiten eines Würfels sind
zu Köpfen ausgearbeitet, über welchen sich noch eine kleine Tempelarchitektur
erhebt (Tentyrah). Wenn auch Einzelnheiten an den
Säulen, wie z. B. die Kannelirung des Schaftes (c), an griechische
Formen erinnert, so liegt dennoch kein Grund zur Annahme einer
unmittelbaren Ableitung der letzteren aus den ägyptischen Säulen
vor. Die Motive für die Form und die Dekoration sind einheimischen
Pflanzen entlehnt, ob der vielgenannten Lotosblume, haben neuere
Forschungen wieder fraglich gemacht. Den grössten Schmuck erhielten
die Säulen durch ihre Bemalung. Für die Blätter wurde wie
natürlich die blaue und grüne, für die dazwischen gestellten Hieroglyphenschilder
und den Grund die rothe und gelbe Farbe gewählt.
Nächst den Säulen kommen auch viereckige und polygone (Fig. 30, d)
Pfeiler, selbstständig und mit vortretenden, aber nicht stützenden
Statuen verbunden, vor. Ein schmaler Würfel lagert auf den Kapitälen
und verbindet die Säule mit den deckenden Steinbalken. Als
Regel kann man wohl die flache Bedeckung der ägyptischen Bauwerke
annehmen, doch war auch die Wölbekunst den Aegyptern
nicht unbekannt. Die sogen. pelasgische Wölbung, dadurch gebildet,
dass die Steine der vertikalen Mauern nach oben immer mehr vortreten,
bis sie durch einen einzigen Block geschlossen werden konnten,
kommt nicht selten vor; auf eine seltenere Form des Scheingewölbes
stösst man im Tempel zu Abydus. Der Steinbalken reicht wie bei
der flachen Decke von Pfeiler zu Pfeiler; er liegt aber mit seiner
Schmalseite auf und ist in seiner unteren Hälfte zu einem Rundbogen
ausgehauen. Solche Scheinwölbungen haben nichts besonderes an
sich; wichtiger sind die Entdeckungen eines nach dem Keilschnitte
gearbeiteten Ziegel- und Steingewölbes. Das letztere, in den Pyramidengräbern
gefunden, reicht in das 6. Jahrhundert v. Chr., die
Ziegelbogen aber in der Nekropole zu Theben gehen sogar bis in
das Jahr 1540 v. Chr. zurück. Auch das 12' weit gespannte Tonnengewölbe
der Nebenhallen am sogen. Grabe des Osymandyas stammt
aus der Zeit des grossen Ramses. Man kann immerhin diesen
frühen Gebrauch des Bogens und der Wölbung zugeben, nur darf
man nicht aus der Erinnerung lassen, dass sich in späteren Zeitaltern
auf den Bogen der ganze Baustyl gründet, während diese
ägyptischen Bogen auf das Prinzip der heimischen Architektur nicht
den geringsten Einfluss genommen haben. Bei Felsbauten lag
übrigens die gewölbeartige Rundung der Decke sehr nahe. Auch
wo die Felsdecke nicht wie bei dem Grabe in Saqâra mit Steinplatten
belegt, durch das Steingewölbe gestützt ist, wird jene häufig in der
Form eines flachen Kreissegmentes geführt (Beni Hassan).

§. 29.

Alle Flächen an den ägyptischen Baudenkmalen waren mit
Bildern bedeckt, die meisten architektonischen Glieder und die Reliefs
farbig dargestellt. Die Rechtfertigung der Polychromie ist
gegeben, sobald man den nordischen Luftton und die nordischen
Vorurtheile vergisst, und die plastische Technik der Aegypter berücksichtigt.
Die tief geschnittenen, nicht scharf sich abhebenden
Reliefs verlangten eine Nachhülfe durch die Farbe; diese aber konnte
in einem Lande, wo die Luft selbst in Farbengluth strahlt, schon
reich und kräftig genug aufgetragen werden, ohne Gefahr, in
schreiende Misstöne zu verfallen. Rückten durch die consequente
Bemalung der Skulpturen die beiden Gattungen der bildenden Kunst
bereits einander nahe, so wird diese Verwandtschaft durch den
technischen Vorgang bei der Bildnerei noch erhöht. Nachdem der
Künstler die Reliefs in rother Farbe skizzirt hatte, wurden vom
Zeichner die Umrisse mit schwarzer Farbe nachgezogen, dann erst
kam der eigentliche Bildhauer an die Arbeit. Ein eigenthümlicher
plastischer Styl, im Gegensatze zu dem in der Malerei üblichen,
hatte kein Dasein.

Gleich den assyrischen Bildtafeln, mit welchen sie auch sonst
eine mannigfache Verwandtschaft haben, ziehen die ägyptischen Basreliefs
die nächste Aufmerksamkeit durch ihren Inhalt auf sich. Wir
lernen in dieser ausführlichsten Chronik der Welt das öffentliche
und Privatleben des Volkes kennen, wir begleiten in den Skulpturen
zu Karnak das ägyptische Heer nach Asien, wohnen zahlreichen
Schlachten, Belagerungen und Einzelkämpfen bei; wir machen an
der südlichen Aussenwand des Tempels den Zug des kriegerischen
Scheschonk gegen Jerusalem mit, und lernen die Grösse der Pharaonen
im Felde, die Pracht ihrer Triumphzüge kennen. Noch
mannigfacher ist der Inhalt der Skulpturen und Malereien in den
Felsengräbern, bei welchen auch die Form weniger beengt, der individuellen
Phantasie ein grösserer Spielraum gegönnt erscheint, als
bei den Tempelbildern. Nächst der Schilderung der Zustände nach
dem Tode und biographischer Züge aus dem Leben des Verstorbenen
haben die Künstler auch allgemein gültige Lebensbilder hier entworfen,
und weder Fleiss in der Ausführung noch Laune in den
Motiven gespart. Der Glaube an die mürrische Verschlossenheit der
alten geknechteten Aegypter weicht im Angesichte der frischen Genrebilder,
an welchen besonders die Gräber zu Theben einen grossen
Reichthum zeigen. Hier wohnen wir einem leckeren Gastmahle bei
und sehen die Wirkungen des reichlich genossenen Weines; dort
belauschen wir die Damen in ihrem Gespräche über Kleider und
Juwelen. Selbst bei der Darstellung eines Leichenzuges konnte der
Künstler den Kitzel sarkastischer Schilderung nicht vermeiden. Bei
der Fahrt über den Todtenfluss muss gerade das mit Speisen beladene
Boot umschlagen und uns in Ungewissheit lassen, ob die
kreischende Klage des Gefolges dem Tode des Freundes oder dem
Verluste des Leichenschmauses gilt u. s. w. Die Quelle aller unserer
Kenntnisse über die Sitten und Gebräuche der alten Aegypter sind
jene Bildwerke, und ihre Darstellung ist so treu, ihre Schilderung so
genau und ausführlich, dass wir kaum die Gelegenheit erhalten, den
Verlust der übrigen historischen Quellen zu beklagen.

Nicht im Stofflichen allein liegt jedoch das Verdienst der ägyptischen
Kunst. Für die hohe Ausbildung des Formensinnes sprechen
namentlich die Ornamente. Die Verzierungen der Decke in den
Grabkammern, die Formen ihrer Meubel und namentlich der Vasen
lassen an Reinheit der Linien, an geschmackvoller Zierlichkeit nichts
zu wünschen übrig. Vieles, was wir als ein Eigenthum des griechischen
Kunstsinnes zu betrachten gewohnt sind, ist ägyptischen
Ursprunges, hier wenigstens viel früher im Gebrauche gewesen, als
in Griechenland. Die Führung des Ornamentes in farbigen unter
einem rechten Winkel gebrochenen Linien, in Wellen- und Zickzackform,
weiter die sinnige Verwendung thierischer Gestalten zur Dekoration
der Vasen, als Henkel und Deckel, sind in der ägyptischen
Kunst ganz gewöhnlich. Die technische Geschicklichkeit und handwerkmässige
Fertigkeit der Aegypter sind berühmt genug, seltener
wird aber diese höhere Begabung in der ornamentalen Kunst anerkannt.
Daneben fehlt es nicht an Schattenseiten. Von eigentlicher
malerischer Wirkung kann bei schattenlosen Silhouetten nicht die
Rede sein; die Regel, zuerst den nackten Körper zu zeichnen und
darüber erst das Gewand anzulegen, hinderte nothwendig die Entwicklung
des Gewandstyles. Dann sind auch die Grenzen des Reliefstyles
enge abgesteckt. Er kennt keine Perspektive, und auf
seinen ersten Stufen auch keine Gruppen. Wir sehen Reihen neben
und hinter einander. Ueber die Vortrefflichkeit der Thierbilder
herrscht seit Mad. Staël nur ein Lob, desto fühlbarer sind die Mängel
in der Darstellung menschlicher Figuren. Während die Beine in der
Profilstellung vorschreiten, ist der Oberkörper in Vollsicht genommen;
auch für die Köpfe ist stets das Profil gewählt, nur die Augen davon
ausgenommen. An den sitzenden Kolossalstatuen sind gleichfalls
die flachen und breiten Füsse, ohne Andeutung einer Artikulation,
die hochgestellten Ohren, die anliegenden Arme u. a. auffällig.
Weitere Schranken der Kunstentwicklung lagen in der kindischen
Anschauung der Herrschergrösse, die auch körperlich ihre Umgebung
überragen musste, und in den religiösen Begriffen des Volkes
(Fig. 31). Das Ideal menschlicher Schönheit war nicht in den
Göttern verkörpert, diese vielmehr durch thierische Symbole charakterisirt,
der künstlerischen Darstellung vielfach unfähig.



Fig. 31.


Hier ist auch der Ort, den ägyptischen Kanon der Verhältnisse
andeutend vorzuführen. Der Kanon im alten und neuen Reiche
nahm den menschlichen Fuss zur Einheit. Die sechsmalige Wiederholung
der Einheit gab die Höhe bis zur Stirn, die Mitte der Höhe fällt
unter die Scham, die Stellung der übrigen Theile wird durch 18 Verhältnissfelder
bestimmt. Vorzugsweise durch die Kürze des Kniees
unterscheiden sich nach Lepsius Forschungen der erste vom zweiten
Kanon. Der dritte ptolemäische Kanon legt eine andere Eintheilung
— 23 Theile bis zur Scheitelhöhe — zu Grunde und bildet den
Kopf grösser, die Brust länger, den Nabel höher. Dieser letzte
Kanon ist keineswegs ein Fortschritt gegen die frühere Gesetzmässigkeit,
und schafft auch nicht richtigere oder schönere Gestalten.
Er gab die nationale Grundlage auf, welche offenbar die alten Verhältnissregeln
mitbestimmt hat, und setzt an die Stelle des einfach
strengen, aber wirksamen Styles, übertriebene und unklare Formen.

In Bezug auf die Farbengebung ist ein ähnlicher Kanon nicht
bekannt. Doch gilt auch bei der ägyptischen Malerei, wie bei den
ältesten Stufen dieser Kunstgattung überhaupt, der Vorzug der primären
Farben (blau, roth, gelb) vor den sekundären.



4. Die Kunst in Vorderasien.

§. 30.

Indem wir die vorderasiatischen Küstenländer von der Mündung
des Wadi el Arisch bis an den Pontus Euxinus hinab durchwandern,
nähern wir uns merklich dem Schauplatze fast aller späteren Kunstthätigkeit.
Es theilen zwar diese Gebiete mit Aegypten die Begrenzung
durch das Mittelmeer, doch während das letztere für Aegypten
in Wahrheit eine blosse Grenze bleibt, über welche hinaus der
ägyptische Einfluss seine Wirksamkeit verliert — die ägyptischen
Einflüsse auf die griechische Bildung besitzen keineswegs die ihnen
früher eingeräumte Wichtigkeit — sind die vorderasiatischen Länder
mit ihrem Dasein auf das Mittelmeer angewiesen. Weit entfernt,
ihnen fremd zu stehen, bildet dasselbe vielfach den Boden für ihre
Thätigkeit, es wird von ihnen bis an seine westlichen Grenzsteine,
die Säulen des Herkules, beschifft, an seiner nördlichen wie südlichen
Küste von Vorderasien aus kolonisirt, und hier überall der Keim
zu dauernder Civilisation gelegt. Der Name der Phöniker reicht
hin, die gegebenen Andeutungen im Geiste zu einem reichen, anschaulichen
Bilde zu ergänzen. Die mannigfache Regsamkeit und
weitausgreifende Thätigkeit der Anwohner Vorderasiens erschwert
aber in bedeutendem Grade die Erkenntniss ihrer Kunstbildung. Als
ein wahres Uebergangsvolk, welches Lokalkulturen vermittelt, im
mächtigen Handelsverkehre die orientalische Abgeschlossenheit glücklich
durchbricht und häufig wechselnder Herrschaft unterworfen ist,
überschreitet es auch in seinem Kunstleben die unmittelbaren Landesgrenzen
und offenbart eine nicht geringe Geschmeidigkeit der Kunstformen.
So lange nicht der Entdeckungseifer unserer Tage den
heimisch-phönikischen Boden blossgelegt hat, bilden Bautrümmer
im westlichen Becken des Mittelmeeres die wichtigste Quelle unserer
Anschauungen von der phönikischen Kunst; ägyptische und assyrische
Anklänge sind aus der geographischen Lage und der politischen
Stellung Vorderasiens zu den ältesten weltherrschenden Stämmen
leicht erklärlich; wir stossen dann auf eine mannigfache Verwandtschaft
mit der alten griechischen Kultur, die ja gleichfalls, nur im
höheren Sinne, Orientalisches und Occidentales vermittelt, müssen
nicht ein blosses Nebeneinandergehen der vorderasiatischen und altgriechischen
Anschauungsweise, sondern eine theilweise Verwebung
derselben annehmen und finden schliesslich die ausgebildete antike
Kunst auf die nächstgelegenen asiatischen Gestade rückwirkend. In
den späteren Zeitaltern ist namentlich die kleinasiatische Kunst ein
integrirendes Glied der griechischen, sowie Syrien derjenige Punkt,
auf welchem die klassische Phantasie ihre letzten Athemzüge aushaucht.
Die vielbehandelte Frage über das nichthellenische Element
in der griechischen Bildung führte auch eingeschränkt auf die Untersuchung
eines möglichen phönikischen Einflusses bis jetzt zu keinem
ergiebigen Resultate.

§. 31.

Im Gegensatze zu der früher giltigen Meinung von der ausgedehnten
künstlerischen Wirksamkeit der Phöniker,[15] auf welche
man altgriechische Vasenbilder, Thonfiguren u. s. w. bereitwillig
zurückführte, gilt gegenwärtig die Ansicht, dass die vorwiegende
praktische Thätigkeit und industrielle Betriebsamkeit dieses weitblickenden
Volkes einen fein entwickelten Kunstsinn nicht zuliess.
Es scheint die Natur des herrschenden religiösen Kultus die freie
bildnerische Kraft, die von der Anerkennung der Schönheit der
reinen Menschengestalt ausgeht, gelähmt und gerade die gerühmte
technische Fertigkeit der Phöniker im Giessen, Schmelzen und Wirken
es bedingt zu haben, dass die ausgebildetere phönikische Baukunst
nicht den Weg einer organischen Entwicklung nahm, sondern in den
Dienst einer höher gestellten Kultur gerufen, die ursprüngliche Formlosigkeit
durch eine glänzende Dekoration: Erzplatten, Teppiche u. s. w.
verhüllte. Die Betrachtung einzelner Baudenkmäler, welchen man
gegenwärtig, wenn auch nicht ohne Widerspruch, einen phönikischen
Ursprung zuschreibt, bringt uns auf die einfachsten Anfänge der
Kunstthätigkeit zurück. Hierher gehören die zahlreichen kegelförmig
verjüngten Rundthürme, etwa 40' hoch, mit scheingewölbten Kammern
im Innern versehen und mit einer Plattform geschlossen auf
Sardinien und den Balearen, dort Nuraghen, hier Talayots genannt,
und für Feuertempel ausgegeben. Verwandter Natur sind die Thürme
zu Marathos im phönikischen Heimathlande, monolithe oben zugerundete
oder spitz auslaufende Kegel, phallusähnlich, welche auf
einem abgestuften Untersatze ruhen und über unterirdischen Grabkammern
sich erheben. Auch die Gigantengräber in Sardinien und
den keltischen Dolmen entsprechende Anlagen in Nordafrika, auf
ehemals karthagischem Gebiete, haben die ursprüngliche Formlosigkeit
nicht überwunden. Bei späteren Grabdenkmälern auf Rhodus,
Cypern, in Algerien und auf karthagischem Gebiete (Grab des
Thugga) zeigt sich der griechische Einfluss vorherrschend wirksam.
Die Tempelreste auf der Insel Gozzo (Gaulos) und Malta werden
ebenfalls auf die Phöniker zurückgeführt. Die sogen. Giganteia auf
Gozzo umfasst zwei dicht aneinander stossende Anlagen, von cyclopischem
Mauerwerke eingeschlossen, und jeden einzelnen Tempel
wieder in mehrere Haupträume gegliedert. Eine elliptische Thürschwelle
führt bei dem der Astarte wahrscheinlich geweihten Tempel in
den vorderen Hofraum, welcher elliptisch wie die Schwelle gestaltet,
durch einen schmalen Durchgang mit dem hinteren gleichförmigen nur
grösseren Hofe verbunden ist. Im Hintergrunde, in der Axenrichtung
des Tempels, bemerkt man wieder einen im Halbkreise gezeichneten
erhöhten Raum, so dass die ganze Anlage einem Doppelkreuze mit
zugerundeten Armen ähnlich erscheint. Durch Stufen, Gitter und
Schranken werden die in die Seitenrundungen verlegten Heiligthümer
von dem Durchgangsraume abgesondert, Trümmer von Altären,
Opfertischen, Taubenbehältern u. s. w. deuten auf einen reichen,
ausgebildeten Gottesdienst hin, doch bleibt auch hier die architektonische
Gliederung ärmlich, der künstlerische Schmuck auf die
spiralförmigen Ornamente an einzelnen Steinen beschränkt. Der
nächstgelegene, viel kleinere Tempel, auch darin von dem Astartetempel
unterschieden, dass hier der hintere Hofraum dem vorderen
an Grösse weit nachsteht, sowie der Hadjar-Chem auf Malta haben
eine verwandte Beschaffenheit, und bilden ebenfalls eine Summe
elliptischer, rundlicher Räume. Vom paphischen Tempel auf Cypern
haben sich so viele Spuren erhalten, dass man wenigstens den Grundriss
ahnen kann: Zwei Höfe von beinahe gleicher Grösse, der vordere
von Säulen umstellt, umspannen eine 150 Schritte lange,
100 Schritte breite Fläche. Seitwärts im zweiten Hofe ist die
Cella für das kegelförmige Idol angebracht, deren architektonische
Gestalt, nach erhaltenen Münztypen zu urtheilen, durch einen erhöhten
Mittelbau und niedrige, von Säulen getragene Seitenhallen
bestimmt wurde. Der Tempelhof zu Marathos, der Insel Arados
gegenüber, erscheint aus dem lebendigen Felsen gehauen, welcher
nur in der Mitte des Hofes zur Herstellung eines Götterthrones
stehen blieb. Ob die verschiedenen Götter verschiedene Kultusanlagen
erforderten, etwa die offenen bald runden, bald viereckigen
Hofräume, von erhöhten Schaubühnen eingefasst, mit einem
kleinen bedeckten Heiligthume im Hintergrunde dem Astartedienste
angehörten, der Molochdienst pyramidale Feuerstätten verlangte,
bleibt unentschieden; gewisser ist die Uebereinstimmung der philistäischen
Tempel (Askalon, Gaza) mit den beschriebenen phönikischen
Anlagen. Die Säulen einer solchen Emporbühne, wie sie
zu Paphos, Tarsos bemerkt wurde, waren es, welche Simson im
Dagontempel zu Gaza zum Falle brachte, und so die versammelte
Menge begrub.

Die bildende Kunst der Phöniker, für uns durch aufgefundene
sardische und afrikanische (Algerien) Idole vertreten, scheint die
primitiven Kunstanfänge so wenig überschritten zu haben, als die
Architektur. Alles deutet darauf hin, dass die allen künstlerisch
halbentwickelten Völkern eigenthümliche Tendenz, die Göttergestalten
nicht durch Formenschönheit, sondern durch einen grellen schreckhaften
Ausdruck wirken zu lassen, auch von den Phönikern verfolgt
wurde. Die einzelnen Götter werden durch äussere Attribute (Gabelstock,
Hörner, Sicheln) unterschieden, durch Vervielfachung der
Köpfe, unförmliche Symbole aber arg entstellt, die Körperformen in
rohester Weise angedeutet. Die Beine sind wenig geöffnet, die
Verhältnisse der Gliedmassen verzerrt, die Stelle des Kopfes häufig
durch einen unförmlichen Klotz vertreten, in dessen Mitte ein Dreieck
als Nase hervorragt. Die auf Cypern gefundenen Venusidole, durchgängig
von den sardischen u. a. unterschieden, haben keineswegs
einen phönikischen, sondern altgriechischen Ursprung.

§. 32.

Die vollkommene Dunkelheit, welche bis auf unsere Tage über
die altjüdische Kunst herrschte, behaupten neueste französische
Reisende glücklich durchbrochen zu haben. Sie haben nicht etwa
das traditionelle, sondern das wahrhaftige Grab Absalons und Davids
— die Ruinen von Sodoma u. a. erblickt und einen förmlichen
altjüdischen Kunststyl entdeckt. Doch wurden gegen die Richtigkeit
dieser Behauptungen so zahlreiche und gewichtige Bedenken vorgebracht,
die Treue der Reisenden so schwer angeschuldigt, dass
es vorläufig rathsam erscheint, die alte, bescheidene Unwissenheit
festzuhalten. Die Sitte, die Todten in Felshöhlen zu begraben,
wurde seit uralter Zeit ununterbrochen geübt, und in dieser Beziehung
die Tradition bis zum Falle Jerusalems unverbrüchlich gewahrt.
Desshalb aber die Nekropole im Thale Josaphat, die Gräber
am Oelberge und die sogen. Königsgräber vor dem Damaskusthore
im Alter weit bis auf Davids u. A. Zeitalter zurückzusetzen, liegt
um so weniger ein Grund vor, als der architektonische Styl unzweifelhaft
auf die Zeit des Herodes und der Römer hindeutet. Im
Thale Josaphat ist derselbe gemischte ägyptisch-griechische Styl
heimisch, welcher auch an den arabischen Felsmonumenten zu
Wady Musa bemerkt wird, und am Beginne unserer Zeitrechnung in
den orientalischen Provinzen des römischen Reiches aufkommt. Ein
Grab erinnert durch seine Pylonenform und die charakteristische
starke Hohlkehle als Bekrönung an die Pyramidengräber zu Gizeh;
anderwärts steigt über dem griechisch gegliederten monolithen
Denkmale noch eine vierseitige Pyramide empor; die Prophetengräber
(das Labyrinth) zeigen eine rundgewölbte Vorhalle, von welcher
aus gleichfalls gewölbte Gänge zu den Grabkammern und Nischen
führen. Bei den Gräbern vor dem Damaskusthore betritt man zuerst
zwei viereckige Höfe, an deren Ende ein reiches Portal in verderbt
griechischer Form zu den Grabkammern leitet.

Es bleibt demnach noch immer der salomonische Tempel auf
dem Berge Moriah[16] als das Hauptdenkmal der altjüdischen Kunst
bestehen. Nur von dem Grundbaue, der zur Erweiterung der Bodenfläche
angelegt wurde, sind einzelne Reste auf uns gekommen; in
Bezug auf die Beschaffenheit und den Styl des Oberbaues bleiben
wir auf die wenigen dunkeln Nachrichten beschränkt, welche die
biblischen Schriftsteller aufgezeichnet haben. Bei dieser schwankenden
Grundlage blieb es den Alterthumsforschern vorbehalten, je nach
ihrer persönlichen Neigung den salomonischen Tempel, zu welchem
König Hiram von Tyrus nicht allein Cypressen und Cedern vom
Libanon, sondern auch den verständigen Künstler Hiram Abif gesendet
hatte, bald in ägyptische, bald in assyrische u. a. Formen
zu kleiden. Auch hier traten dem Tempel zwei geschlossene Vorhöfe
vor; der innere war für die Priester bestimmt und enthielt
nebst den bekannten zwei freistehenden Säulen: Jachin und Boas,
das eherne Meer (Wasserbecken) und den grossen Brandopferaltar.
Der Tempelbau selbst zerfiel in die Vorhalle, den heiligen Vorraum
und das Allerheiligste; um die beiden letztgenannten Theile lief ein
dreistöckiger Anbau herum. Die Maasse werden für die Vorhalle:
10 Ellen Tiefe (120 Ellen Höhe?), für den Mittelraum: 40 Ellen
Tiefe und 30 Ellen Höhe, für das Allerheiligste: das Kubikmaass von
20 Ellen bestimmt. Der Bau war in Quadern ausgeführt, im Innern
mit Holz verkleidet und mit Goldblech überzogen, jedenfalls also
durch den schwerwiegenden Glanz des Materiales und die Pracht des
Schmuckes ausgezeichneter, als durch eine feine architektonische
Gliederung oder eine massenhafte Grösse der Anlage, weiter aber
den phönikischen Tempeln, wie die Vorhöfe, die den höheren Mittelbau
umgebenden Seitenflügel (vergl. Paphos) andeuten, verwandter
als jeder anderen Baugattung.

§. 33.

Aehnlich wie in Syrien am Nahr-el-Kelb, so bemerkt man
auch in Kleinasien[17] monumentale Reste einer uralten Bildung,
welche durch die Berührung mit den weltherrschenden Stämmen des
Orientes eine besondere, später fast spurlos abgewaschene Färbung
erhielt. Vieles erinnert an die Weise und Form, welche wir dem
höchsten europäischen Alterthume eigenthümlich annehmen; wir
treffen nicht allein die aus gewaltigen polygonen Steinblöcken errichteten
Mauern (Cyclopenmauern) hier an; auch Bauglieder, welche
später in der griechischen Kunst eine hervorragende Rolle spielen,
wie die ionischen Voluten über dem Säulenstamme, scheinen hier
heimisch zu sein. Dazu tritt z. B. in der aus einem Steine gehauenen
Thorwölbung ein ägyptisirendes Element, in den an den
Portalen vortretenden Löwenbildern ein Anklang an die assyrische
Kunst. Die Felsreliefs, welche sich in der Nähe der ausgedehnten
Bautrümmer (Boghaz-Keui und Euyuk im alten Galatien) an den
Wänden eines offengelegten Felsraumes (Yasili-Kaia) befinden,
sprechen gleichfalls für eine selbständige asiatische Kunstübung, für
eine mannigfachen Wurzeln entstammende, wahrhaft geschichtliche
Bildung.

Eine interessante Denkmalgruppe bilden die zahlreichen kleinasiatischen
Gräber, namentlich in Phrygien und Lycien. Zwischen
den gewaltigen, aber unförmlichen Grabhügeln, welche besonders in
Lycien häufig vorkommen, und der später hier reich gepflegten griechischen
Kunst, nehmen dieselben eine mittlere Stellung ein. Wo sie auch
bereits die griechischen Einflüsse verrathen, wie im Giebelbau, bleiben
dennoch mannigfache Spuren streng lokaler Kunstbildung aufrecht.
Die Architektur hat sich noch nicht völlig von der heimischen Tradition
losgelöst, während die Skulptur (Xanthus) mit den gleichzeitigen
griechischen Werken wetteifert. Selbst im Kreise der Architektur
sieht man Aelteres und Neueres friedfertig miteinander gehen, cyclopisches
und regelmässiges Quadermauerwerk zusammenhängend verbunden
(Cadyanda).

Die Gräber in Lycien sind bald freie Bauten, mit einem Pfeiler
obeliskenartig gekrönt, oder als Tempel auf hohem Unterbaue mit
geschweiftem Dache gestaltet, theils Felsfaçaden, den Holzbau nachahmend,
und offenbar auch einem älteren Holzbaustyle entstammend.
Das Gebälke hat die Form rundlicher Baumstämme, sogen. Schwalbenschwänze
treten vor, die Fügungen der Holzconstruction, das Bohlendach,
werden treu festgehalten. Die in griechischer Weise gebildeten
Gräber — und merkwürdig genug ist diese Grabtempelform
noch in den Hütten der gegenwärtigen Anwohner deutlich erkennbar
— haben niemals die Gliederung, welche uns später unter
dem dorischen Namen entgegen treten wird, sondern die heimischere
ionische Form.

Wir heben unter den zahlreichen lycischen Gräbern jene zu
Antiphellus hervor, in mächtiger Sarkophagform mit einem Pfeiler
bekrönt, dessen geschweiftes Dach an den Schmalseiten einen spitzbogigen
Giebel bildet. Andere aus dem Felsen gehauene Monumente
ahmen den Holzbau nach. Die Gräber zu Xanthus, ebenfalls aus
dem Felsen gehauen, laufen wie die früher erwähnten in ein geschweiftes
Dach aus. Zu Tlos, ebenso in Myra und Termessus, sind
ganze Felswände in über- und nebeneinander angeordnete Façadenreihen
verwandelt und zu Gräbern ausgehöhlt. Die Façaden wiederholen
theils den griechischen Tempelstyl, theils den bekannten Holzbau;
einzelne haben freie Portiken vor sich.

Verwandter Natur sind die phrygischen Grabdenkmäler zu Aezani,
Doganlu u. a. Auch sie ahmen einen alterthümlichen Holzbau nach,
sind als getäfelte Thore gemeisselt und mit einfachen, an das Assyrische
erinnernden Ornamenten geschmückt. Ihr Alter ist nicht bedeutend,
die Herrschaft der griechischen Anschauungsweise während
ihrer Errichtungszeit an zahlreichen Einzelheiten bemerkbar. Die
überaus grosse Ausbeute, welche Kleinasien für die Skulptur bietet
— das ganze Land einwärts und nördlich von Smyrna ist voll antiker
Trümmer — spricht allerdings für eine ungemein rege und mächtige
Kunstthätigkeit. Fast alles bisher Aufgefundene gehört aber nicht
der selbständigen kleinasiatischen Kunst mehr an, sondern der
Periode der hellenischen Kulturherrschaft, kann uns daher über den
Zustand der ersteren nicht aufklären. Auch das schon von Pausanias
angeführte Steinbild am Berge Sipylos in Lydien — die trauernde
Niobe — ist nicht geeignet, uns eine genaue Vorstellung der altheimischen
Plastik zu geben und zur Feststellung des Verhältnisses
zwischen dieser, der ägyptischen und assyrischen Kunst, die sich
hier, nach den früher erwähnten Monumenten zu Euyuk zu schliessen,
begegnet haben mochten, beizutragen.





B. Die Kunst des klassischen Alterthums.

1. Hellas.

§. 34.

Nur im mittelbaren Zusammenhange, so weit eben die Geschicke
des ganzen Menschengeschlechtes eine Einheit bilden und ineinander
greifen, stehen die bis jetzt betrachteten Kunststufen zu unserer und
unserer näheren Vorfahren Bildung. Unmittelbar lebendig dagegen,
auch ästhetisch gültig, und für die praktische Nachbildung befähigt
ist die klassische Kunst der Griechen. Auch ihr Schauplatz, die
Gestade des Mittelmeeres, fällt bereits in unsere Welt. Gleich wie
wir in diesen Räumen uns unmittelbar heimisch fühlen, und keinen
bis zum Abstossenden fremden geographischen Mächten begegnen,
so sind auch die Phantasiebilder, die auf diesen Räumen erzeugt,
und die künstlerischen Formen, in welche jene eingekleidet werden,
uns ohne weitere Vermittlung verständlich. Die freie, heitere Menschlichkeit,
die jeden Kreis griechischer Thätigkeit durchleuchtet, bildet
das festgeschlungene Band zwischen der griechischen Kunst und
jener der folgenden Zeitalter. Dass die gewöhnliche, auf den ästhetischen
Genuss bedachte Anschauungsweise der griechischen Kunst
wählerisch verfährt und ihre Entwicklungsgeschichte wenig berücksichtigt,
ist selbstverständlich. Die historische Betrachtung darf aber
die Anfänge und ersten Versuche der hellenischen Phantasie nicht ausschliessen,
mögen auch dieselben im Vergleiche zu späteren Werken
des feinen und verfeinerten Geschmackes unbedeutend und unförmlich
erscheinen und die Meinung von der gleich ursprünglichen Vollendung
griechischer Kunstwerke etwas herabstimmen.[18]

Die Frage, welche auch hier wie bei den früher betrachteten
Volksstämmen wiederkehrt: ob die griechische Kunst ein einheimisches
Produkt bilde, oder von Aussen, etwa von Aegypten oder
Assyrien in das Land gebracht worden sei, bildet noch gegenwärtig
eine unentschiedene Streitfrage. Die Behauptung einer gänzlichen
Abgeschlossenheit des hellenischen, seefahrenden Stammes ist unbedingt
verwerflich. Auf der anderen Seite kann aber auch die Meinung,
dass fertige Kunstformen von den Griechen übernommen
wurden, nicht begründet werden. Selbst das Vorkommen des ionischen
Kapitäls in Assyrien, und dorisirender Säulen in Aegypten
zugegeben, kann doch das hellenische geschlossene Giebelhaus nicht
aus diesen Einflüssen erklärt werden. Auch Diodors Versicherung,
dass die Dädalusbilder im Style den ägyptischen gleich kommen, ist
nicht über jeden Zweifel erhaben; viel grösseren Glauben verdient
daher die Ansicht, welche nur einen stofflichen Zusammenhang mit
dem Oriente annimmt, die Umformung dieser Bildungsstoffe aber als
ein selbständiges Werk der Griechen betrachtet.

Die Anfänge der griechischen Baukunst, im Wesentlichen von
den allgemeinen Kunstanfängen nicht unterschieden, haben wir in
den Resten der pelasgischen Vorzeit zu suchen.[19] Auf dem
Peloponnes, namentlich in Argolis, in Attika, in Epirus, auf den
Inseln befanden sich noch die Trümmer alter Ummauerungen der
Akropolen, auffallend durch das wuchtige Material, die aller Zerstörung
trotzende, aber formlose Arbeit. Die einzelnen Steinblöcke
haben riesige Verhältnisse, gehen oft durch die ganze Dicke der
Mauern, sind aber weder regelrecht bebauen, noch geradlinig gefügt.
Die roheste Form dieser cyklopischen Mauern zeigt die
Steinmassen einfach aufeinandergewälzt, die fortschreitende Technik
fügt dann die polygonen Blöcke an ihren Bruchflächen zusammen
und füllt die Lücken mit Kleingestein aus, bis allmählig die Schichtung
gerader, die einzelnen Lagen gleichförmiger werden und der
Quaderbau entsteht. Die Thore, welche die Mauern durchbrechen,
sind häufig als Dreieck gestaltet (Missolunghi, Ephesus), und selbst
dort, wo sie mit einer breiten Oberschwelle bedeckt und nicht zugespitzt
sind, verjüngen sie sich nach oben und haben ein entlastendes
Dreieck über sich, so z. B. an dem berühmten Löwenthore
zu Mykenä. Hier ist das Dreieck mit zwei Löwinnen, vielleicht der
ältesten europäischen Skulptur, ausgesetzt, welche zwischen sich
das Symbol des thürhütenden Apollo, eine Säule mit vier Kugeln
auf der Deckplatte, halten. Eine gleiche Construction wie die Thüren
offenbaren auch die in der Tiefe der Mauer angelegten Gänge zu
Mykenä, Larissa, Tiryns. Auch hier treten die Steinlagen nach
oben immer mehr vor, bis sie oben, einen Giebel bildend, zusammenstossen,
was diesen übrigens noch wenig aufgehellten Galerien
den Schein eines Spitzbogenbaues verleiht.

Auch Pyramiden und Innenbauten haben sich aus der altgriechischen
Zeit erhalten. In der Form Grabkammern entsprechend, führen
diese den conventionellen Namen von Schatzhäusern, so z. B. der
Thesauros des Atreus zu Mykenä, andere zu Orchomenos, bei Amyklä,
Pharsalus u. s. w. Insofern als auch hier eine Trennung von Decke
und Mauer nicht eingehalten, die erstere durch Vorkragung der oberen
Theile aus der Mauer unmittelbar gewonnen wird, kommt der gleiche
Grundsatz wie bei der Bildung der Thore und Galerien zur Geltung.
Das Schatzhaus des Atreus ist im Grundrisse kreisrund; die einzelnen
Mauerringe treten je höher desto mehr auf allen Seiten gleichmässig
vor, bis sie zuoberst nahe genug aneinander rücken, um durch
einen Schlussstein eingedeckt zu werden. Dadurch gewährt der Bau
den Eindruck eines Kuppelgewölbes, als dessen Durchschnitt ein
Spitzbogen erscheint. Die Wände waren, anklingend an die phönikische
Kunstsitte, mit Metalltafeln ausgelegt.

Das Dunkel, welches über die Anfänge der griechischen Architektur
verbreitet ist, erhellt sich nicht bei den Anfängen der Bildnerei.
Den Cyklopen, welchen die Sage die alten Bauwerke zuspricht,
gesellen sich auf dem Gebiete der Bildnerei die mythischen
Telchinen, Daktylen und Kureten bei. Auch Dädalus, der
Künstler, der Sohn des »gediegenen Handwerkers,« der bald an
die Spitze der attischen, bald an die Spitze der griechischen Kunst
überhaupt gestellt, und auf seinen Wanderungen durch die ganze
damals bekannte Welt geführt wird, gehört der Sage an. Er schnitzt
Götterbilder aus Holz (Xoanen), wie sie die in Griechenland herrschende
Tempelsitte verlangte, und wie sich ähnliche Werke, puppenartig
aufgeputzt und mit einer vollständigen Garderobe versehen,
noch lange nachher für den kirchlichen Gebrauch als hieratische
Bilder erhielten; aber Dädalus ist gleichzeitig auch ein Reformator
der Kunst. Er hebt die geschlossenen Beine, die enganliegenden
Arme und die blossen Augenschlitze auf, öffnet die letzteren, hebt
die Arme vom Leibe ab und lässt die Gestalten schreiten. An Dädalus
reiht sich dann eine zahlreiche Schule der Dädaliden an, deren
Endglieder erst von der Sage zur Geschichte führen. Auch von
Butades, dem Erfinder der Thonbildnerei und Portraitirkunst, bleibt
als historischer Kern nur die frühzeitige Blüthe der eigentlichen Plastik
in Sikyon und Korinth übrig, welche den späteren Sitz des Erzgusses
in diesen Städten erklärt.

Baukunst.

§. 35.

Von den pelasgischen Bauresten zum ausgebildeten griechischen
Tempelstyle ist ein gewaltiger Sprung. Die dazwischen liegende
Kluft zu überbrücken, ist, da uns nur Bauwerke jüngeren Alters bekannt
sind und die Verheerungen der Perserkriege, sowie der steigende
Reichthum der Griechen viele Neubauten veranlassten, bis
jetzt nicht der geringste Versuch gemacht worden, es sei denn, dass
man die früher beliebte Entwicklung des griechischen Steinbaues aus
einem untergegangenen Holzbaustyle dafür nimmt. Für den altitalischen
oder tuskischen Styl ist diese Ableitung allerdings gerechtfertigt,
dagegen muss der griechische Säulenbau unzweifelhaft
schon als ein ursprünglicher Steinbau gefasst werden.

Der griechische Tempel ist die wahrhafte Wohnung des Gottes,
die Steinhülle, welche sein Bild schützend umschliesst. Aus diesem
Grunde erhebt er sich auf einem mächtigen Stufenbaue, mit dem
eingeschlossenen Bilde selbst zur Verehrung emporgehalten; er hat
keine ausgedehnten inneren Räume, da er nicht der Gemeinde zur
Versammlungshalle diente, und wählt für den Säulen- und Bildschmuck
die Aussenseite im Angesichte des vor dem Tempel
versammelten Volkes. Den Hauptraum im Innern nimmt die Cella
(Fig. 32, b) ein; in ihrem Hintergrunde vor der Rückwand steht
in einer besonderen Kapelle, oder wenigstens auf erhöhter Bühne, das
Kultusbild; längs der Seitenwände sind die Weihgeschenke aufgestellt.
Den Zugang zur Cella gewann man durch den offenen Pronaos (a),
in welchem nebst dem Weihbecken (c) fernere Agalmata
Platz fanden. Hinter der Rückwand der Cella befand sich bei
grösseren Anlagen die Schatzkammer des Tempels, der Opisthodomos
(d), und entsprechend dem Pronaos an der Rückseite des
Tempels das Postikum (e), gleichfalls zur Aufbewahrung von Weihgeschenken
dienlich. Je nach den Eigenthümlichkeiten des Kultus
erlitt der Tempel mannigfache Modifikationen; so hing namentlich
vom Kultus des Gottes es ab,
ob die Cella bedeckt wurde,
oder ein Theil derselben unbedeckt
blieb — Hypäthraltempel.
Bei der Errichtung
eines Hypäthraltempels wurde
auch im Innern der Cella
eine Säulenstellung gezogen
(Fig. 32) und auf diese die
Ränder des ausgeschnittenen
Daches gelagert. Die schräge
Stellung des Daches verlangte
erhöhte Stützen; um den Säulen
nicht eine ungebührliche
Höhe zu geben, setzte man
zwei Säulen übereinander. Die
in jüngster Zeit gegen die
Existenz der Hypäthraltempel
erregten Zweifel sind glücklich
beseitigt worden, indem man
überdies auf die materielle
Nothwendigkeit eines solchen
Opaion hinwies, um dem Inneren
eine hinreichende Lichtsumme
zuzuführen. Auch spricht
die ausdrückliche Nachricht von
der Wölbung der Lichtöffnung im grossen eleusinischen Tempel durch
Xenokles, weil der Gottesdienst hier nicht im Angesichte des Himmels
abgehalten werden durfte, für die Regel der Hypäthraltempel.[20]



Fig. 32. Grundriss des Parthenon.


§. 36.

Der gemeinsame hellenische Charakter ist den Tempelbauten
durch folgende Merkmale aufgedrückt: Zur Stütze dient folgerichtig
die cylindrische, kraftbegabte Säule; über der Decke schwebt mit
ausgebreiteten Flügeln das Giebeldach; die Form der einzelnen Bauglieder,
die Linien, in welchen sie vor- oder zurücktreten, rechteckig
geschnitten oder geschweift werden, stehen stets mit ihrer
materiellen Bestimmung, ob sie tragen oder getragen werden, belastet
sind oder frei schweben, im engsten Zusammenhange. Diese
ihre Bestimmung wird überdies in dem dekorativen Schmucke,
der sie bedeckt, symbolisch angedeutet. So führen z. B. freischwebende
Glieder aufgerichtete Blumen als Ornament, belastete
dagegen sind durch überfallende Blätter charakterisirt, bandartig
sich hinziehende Theile des Theiles entlehnen ihren Schmuck den
Heftbändern u. s. w.

Innerhalb dieser allgemeinen Einheit zieht sich durch die Geschichte
der griechischen Architektur der Gegensatz des dorischen
und ionischen Styles. Man kann weder den letzteren aus dem
ersteren ableiten, noch auch für den dorischen Styl ein höheres
Alter in Anspruch nehmen. Entsprechend der Gliederung des hellenischen
Volkes in zwei Hauptstämme, entwickeln sich auch die
beiden Stylarten nebeneinander, um erst nach vollendeter selbständiger
Bildung in einen gegenseitigen Austausch zu treten. Der
handwerksmässigen Unterschiede zwischen dem dorischen und ionischen
Style zählt man viele; die grundsätzliche Verschiedenheit aber
liegt darin, dass im ersteren Style die Beziehung der einzelnen Glieder
auf das Ganze strenger festgehalten, und eine knappere Einheit durchgeführt
wird, während im ionischen Style die Einzelglieder eine freiere
Bewegung athmen, reicher und ungebundener dargestellt sind. Es
vertheilt sich der Vorzug gesetzmässiger Nothwendigkeit und reizenden
Reichthumes zwischen beide Style.

§. 37.



Fig. 33. T. in antis.


Zahlreiche, untrügliche Zeichen sprechen dafür, dass die vorhandenen
Denkmäler dorischen Styles einer umgebildeten Kunstweise
angehören, in welcher bereits einzelne Glieder die bloss traditionelle
Geltung haben, ohne ihre ursprüngliche Funktion zu erfüllen. Doch
können wir den altdorischen Styl nur voraussetzen, nicht in seiner
Besonderheit darlegen. Selbst für die Ansicht, dass der ursprüngliche
dorische Tempel keineswegs allseitig von einer Säulenhalle
umschlossen (templum peripteros), sondern an den
Seiten von einer festen Wand umgeben war, welche
unter den Giebeln vortrat, so dass die Säulen zwischen
den Stirnpfeilern standen. (Parastadentempel, templum in
antis) (Fig. 33) liegen keine unmittelbaren monumentalen
Belege vor.[21] Der ausgebildete dorische Styl aber gliedert
sich in folgender Weise:



Fig. 34. Bildung des Kymation.




Fig. 35. Dorisches Kapitäl.


Unmittelbar aus der gemeinsamen, durch einen Stufenbau gebildeten
Tempelsohle steigen die Säulen empor, nicht erst durch eine
besondere Basis mit derselben verbunden, sondern mit dem in leise
geschwungener Linie (entasis) verjüngten und mit zwanzig flach ausgehöhlten,
aber scharf aneinander stossenden Furchen (Kanneluren)
versehenen Stamme an den Boden anstossend. Viel schärfer noch
als die Kanneluren drückt das Kapitäl, welches durch ein Heftband
(annuli) mit dem Stamme verknüpft wird, den Begriff des Belastetseins
aus. In der Handwerksprache Meerigel (echinus) oder
Viertelstab, auch Eierstab genannt, wird das Kapitäl nach Bötticher's
Vorgang richtiger als ein Kymation (alle Glieder, die aus dem Zusammenstoss
tragender und lastender Elemente entstehen und den
Conflict durch ihre wogenförmige
Aufbauschung ausdrücken,
heissen κὑμα) aufgefasst
und nach Fig. 34 entwickelt.
Das Profil eines frei
aufsteigenden Blattes bei a
wird unter der Last eines
Körpers nothwendig eine überfallende
Form (b) annehmen,
und materiell ausgedrückt die
Gestalt eines echinus (c) erlangen.
Man denke sich nun
eine Reihe von Blättern im
Kranze vereinigt und belastet,
so erhält man ungezwungen
das dorische Kapitäl (Fig. 35, a),
welchem überdies der Kranz überfallender Blätter in der älteren Zeit
förmlich aufgemalt war. Dem Kymation folgt eine niedrige viereckige
Platte, der Abakus (Fig. 35, b), die von den Säulen gestützte
Decke andeutend und demgemäss mit einem Deckenornamente,
dem Mäander, geziert. Die Stirnpfeiler der Cellawand, ein Mittelding
zwischen Wand und Säule, sind nicht kannelirt und mit einem
leichteren Kymation gekrönt. Ueber den Säulen spannt sich in horizontaler
Richtung das Epistylion (Architrav) (Fig. 36, a), das
unterste Glied des Oberbaues,
durch ein Abakus (b) mit den
folgenden Gliedern verknüpft.
Es folgen dann kleine an drei
Seiten geschlitzte Pfeiler (Triglyphen)
(c), welche die Last
des Dachbaues aufnehmen und
hinter sich die Stirne der
Deckenbalken gelagert haben.
Ihr aufstrebender Charakter
wird bereits am Architrav
durch kleine Riemchen, an
welchen sechs bommelartige
Körper frei schweben, die Tropfenregula
(e), angedeutet; als
tragende Glieder besitzen sie einen
selbständigen Abakus (f);
die Räume zwischen den einzelnen
Triglyphen, die Metopen
(d), waren ursprünglich
offen, wie man noch aus den Resten des alten Hekatompedon ersieht,
und wurden erst später durch Tafeln verschlossen und mit
Reliefbildern geschmückt. Ueber den Triglyphen schliesst die Celladecke
ab und beginnt der Dachbau. Wieder lagert sich ein massives
Gurtband, das Geison (g), in horizontaler Richtung, weit vorspringend,
mit der vorderen Hälfte frei schwebend und aus diesem Grunde
durch Unterschneidung entlastet, sowie an der schrägen Unterseite
mit viereckigen Platten (viae), an welchen Tropfen hängen (h),
belegt. Das Geison trägt aber auch, nämlich die Traufrinne (sima) (i)
und muss demnach mit einem leichten Kymation und Abakus (k)
bedeckt werden. Für die unbelastete Sima dienen aufgerichtete Blatt-Fächer
als Ornament, die Profilirung ist Gefässformen entlehnt. Das
»schwebende« Dach geht an den Schmalseiten des Tempels in die
Form des Giebels über, welcher den reichsten bildnerischen Schmuck
aufnimmt, ein eigenes Geison (l) besitzt und am Firste wie an den
Dachecken mit Blattfächern oder Akroterien bekrönt ist. Noch bleibt
die Form der Decke im Pronaos und Cella zu erwähnen. Die kreuzweis
über die Epistylien gespannten Balken werden von rechteckigen
vertieften Tafeln (Kalymmatien) ausgefüllt, welche wieder in Felder
getheilt und mit Säumen, Perlenstäben und Sternen verziert werden.



Fig. 36. Dorischer Oberbau.


§. 38.



Fig. 37. Spira ionica.




Fig. 38. Ionisches Kapitäl.


Das ionische Tempelhaus besass schon ursprünglich die Form
eines Peripteros und hob den Zusammenhang auf, welcher im Parastadentempel
zwischen der Cella und dem Säulenbaue besteht.
Dieses Streben nach Trennung der einzelnen Glieder und freier individueller
Bewegung lässt sich noch weiter verfolgen. Der Säulenstamm
verwächst nicht mit der Tempelsohle, sondern
ruht auf einer selbständigen Basis (spira
ionica). Auf einer viereckigen Platte oder Plinthe
erheben sich eine oder zwei in entgegengesetzter
Richtung sich bewegende Einziehungen (trochilus),
welche zu oberst mit einem starken Pfühle verknüpft
werden (Fig. 37). Der Säulenstamm unterscheidet
sich von dem dorischen durch eine geringere
Verjüngung, eine grössere Schlankheit und
tiefere, aber durch Stege getrennte Kanneluren,
am schärfsten und auffälligsten jedoch durch die Bildung des Kapitäls.
Dem kräftig skulptirten Kymation setzt sich an die Stelle des viereckigen
Abakus ein elastisches Band oder Polster, zu beiden Seiten
des Kymations in schneckenförmigen Windungen (Voluten) zusammengerollt,
auf, wodurch gleichzeitig
der Begriff der Belastung
ausgedrückt und die Säule selbständiger
gedacht wird (Fig. 38).
Die Belastung der Säule ist aber
lange nicht so stark, als im dorischen
Style. Das Epistylion zerfällt
daher in mehrere leichte Platten
(Fig. 39, a); an die Stelle des Triglyphen- und Metopenwechsels
tritt, weil der leichter gestaltete Bau keiner Concentration der Kraft
bedarf, ein stetiges Band, der Fries (Zophoros, Thrinkos) mit
Skulpturen geschmückt (Fig. 39, b), und ebenso verliert das Geison
seine Unterschneidung. Auch wurden zur Erleichterung des vorspringenden
Theiles an der unteren Hälfte des Geison tiefe Ausschnitte
gemacht und gleichsam nur einzelne Zähne (Zahnschnitt)
zurückgelassen (Geisipodes) (Fig. 39, c). Bezeichnend für den
Charakter des ionischen Styles ist es, dass nicht allein die Kapitäle
der Ecksäulen von jenen der Mittelsäulen verschieden gebildet sind,
sondern auch an den letzteren die Frontseiten des Abakus von den
Nebenseiten abweichen.



Fig. 39. Ionischer Oberbau.


§. 39.



Fig. 40.


Eine Milderung des ionischen Styles und theilweise Annäherung
an die dorische Weise ging in Attika vor sich, wodurch der attisch-ionische
Styl, besonders charakterisirt durch das Wegfallen der
Plinthe und das Zwischenlegen
eines Trochilus zwischen zwei
Pfühle (Fig. 40) an der Säulenbasis,
in das Dasein gerufen wurde.
Auch die korinthische Säulenordnung,
deren künstliches Wesen
schon durch die Anekdote ihres
Ursprunges angedeutet wird, ist nichts weiter als eine Mischung
dorischer und ionischer Elemente. Sie duldet Triglyphen über dem
Architrav, nimmt beliebig Tropfen oder den Zahnschnitt an und
kehrt durch die Gleichheit aller Fronten ihres Kapitäls wieder zur
dorischen Weise zurück. Die ursprüngliche Form des üppigen korinthischen
Kapitäls ist ein korbähnlicher Blätterkelch, bei welchem
die Blätter weniger belastet, also nur wenig überfallend erscheinen.
Neben dieser einfachsten Form kommen noch drei andere Kapitälformen
vor: das Kapitäl mit doppeltem Blätterkelche (Windethurm in
Athen), jenes mit einem Blätterkelche, welchem aber vier unter den
Ecken des Abakus überfallende
und zu Voluten gekrümmte Blätter
entwachsen und schliesslich
das gewöhnliche korinthische Kapitäl
(Fig. 41) mit volutenförmigen
Ranken (helices) an den
Ecken und kleineren blumentragenden
Voluten in der Mitte
des Abakus. Der Eklekticismus,
der sich in dieser Mannigfaltigkeit
der Kapitälbildung kundgibt,
zeigt sich auch in dem Auftreten
der korinthischen Säulengattung neben und mit den anderen Bauweisen,
z.B. am Tempel der Athena Alea zu Tegea, wo das äussere
Peripteros in ionischer Weise gebildet war, im Innern der Cella
aber auf dem dorischen Portikus korinthische Säulen aufsetzten.



Fig. 41. Korinthisches Kapitäl.


§. 40.

Hatten die Kelle und der Meissel ihre Arbeit am griechischen
Tempel vollendet, so kam schliesslich der Pinsel zur Ergänzung des
dekorativen Theiles hinzu. Ueber das Maass der an griechischen Bauwerken
angewendeten Färbung, denn die Thatsache einer solchen
steht zweifellos fest, herrscht seit Jahren ein bitterer Streit,[22] dessen
Resultate in Folgendem sich zusammenfassen. Die Polychromie
wurde in der älteren Zeit fleissiger gebraucht, als später, sie trat
dort, wo die Ornamente skulptirt waren, in den Hintergrund, fand
den grössten Raum in der dorischen Architektur und richtete sich
nach der Güte des Materiales. Der Marmor, dessen glatte schimmernde
Fläche keines Verputzes bedurfte, zog natürlich dadurch auch
der Polychromie engere Grenzen. Eine Bemalung auch des architektonischen
Knochengerüstes kann nur ausnahmsweise gelten; dagegen
war für die kleineren dekorativen Glieder der polychromatische
Schmuck die gewöhnliche Regel. Dem dorischen Kapitäl waren die
überfallenden Blätter in rother und grüner Farbe aufgemalt, korinthische
Kapitäle, die Voluten des ionischen wurden vergoldet, oder
die Säume der Voluten blau, roth gefärbt, das innere Auge auf
blauem Grunde vergoldet (auch grün in roth); den Architrav zierte
ein Palmettensaum, sein Abakus zeigte sich in rother Farbe; auf
blaue oder vergoldete Tropfen folgten blaue Triglyphen mit dunkleren
Schlitzen, die Metopen waren blau oder braunroth, blau auch der
Giebelgrund. In den Kymatien wechseln roth und gelb mit blauer
und grüner Farbe ab, für den Mäander und die untere Geisonfläche
wurde die rothe Färbung festgehalten. Die Beweise für diese
Thatsachen wurden von den theilweise chemisch untersuchten
Resten einer grossen Zahl griechischer und italischer Tempel herbeigeholt.

§. 41.

Die griechische Baugeschichte nimmt mit der dorischen Einwanderung
im Peloponnes und der Festsetzung der Ionier in Asien
(328 und 268 vor Ol. I.) ihren Anfang. Unsere Kenntniss des altgriechischen
Baustyles ist, wie schon erwähnt, äusserst dürftig und
auf wenige allgemeine Thatsachen, wie den Gebrauch kurzgedrungener,
stark verjüngter Säulen, schwerfälliger Kymationprofile, die
Errichtung eines hohen Dachbaues, steilen Giebels u. s. w. beschränkt.
Auch jüngere, aber doch noch vor den Perserkriegen entstandene
Bauten, kennen wir fast ausschliesslich nur aus schriftlichen Nachrichten,
so z. B. das Heraion von Samos, den Artemistempel zu Ephesus,
den älteren Parthenon und den Zeustempel zu Athen. Die Blüthezeit
der griechischen Architektur, wie alles geistigen Lebens überhaupt,
fällt nach den Perserkriegen in das Perikleische Zeitalter. Die Prachtbauten
auf der Akropolis zu Athen sind ihr unsterbliches Zeugniss.
Karg zugemessen, wie den Schwesterkünsten, blieb auch der Architektur
die Dauer ihrer höchsten Blüthe; doch fehlt es selbst im
Zeitalter Alexanders und seiner Nachfolger nicht an glänzenden Beispielen
kunstreicher Architektur, und in einzelnen Richtungen derselben
an gesteigertem Fortschritte. Die zahlreichen neuen Städteanlagen
in Aegypten, Antiochien u. s. w. boten der schöpferischen
Phantasie und technischen Geschicklichkeit der Baumeister umfassende
Aufgaben. Was an Schönheit verloren ging, ersetzten die kolossalen
Verhältnisse, die Pracht der Ausführung und der Reichthum der
Dekoration. Die korinthische Säule, die schmuckreichste von allen
und für die Verbindung mit jeder beliebigen Stylweise geschickt,
stiess natürlich auf die grösste Vorliebe; neben ihr kamen auch
phantastische Säulenformen, Palmen und Thyrsen nachahmend, zur
Geltung; bei der Bedachung Kuppelformen in Aufnahme. Nicht mehr
im Dienste des Volkes, diente die Architektur auch nicht mehr den
Göttern; von den prunkliebenden Nachfolgern Alexanders in Anspruch
genommen, wurde ihr wichtigster Gegenstand der Palastbau.
Das Höchste in der Gattung des Luxusbaues bildeten wohl das dionysische
Zelt Ptolomäus II. und die schwimmenden Paläste Philopators
und Hieros II. von Syrakus. So weitläufig, dass er erst von
4000 Ruderern in Bewegung gesetzt wurde, besass überdies der
eine derselben, das Nilschiff, Gärten und Säulengänge, der andere
Schiffspalast sogar ein Gymnasium und Vertheidigungsthürme. Mit
der Verbreitung der griechischen Bildung über die alte Welt verlor
die nun jenseits der Grenzen Griechenlands am meisten gepflegte
Kunst ihr nationales Gepräge und damit ihre geschichtliche Bedeutung;
doch dauert die Uebung der griechischen Architektur im Allgemeinen
bis in die römische Kaiserzeit, welcher Periode z. B. der
Ausbau des Jupitertempels in Athen angehört.

Bei der Aufzählung der wichtigsten griechischen Bauwerke bis
auf die Zeit Alexanders des Grossen, mischt sich nothwendig mit
der Klage über die rauhe Schicksalshand, welche nur kärgliche
Trümmer weniger Monumente auf unsere Zeit brachte, das Bedauern
über die Vernachlässigung der griechischen Baugeschichte
durch die Kunstwissenschaft, über die ausschliessliche Betonung des
Systems auf Kosten der Entwicklungsgeschichte.

Nicht wegen ihres Alters, wohl aber weil sie das altdorische
Planschema, die Parastaden, bewahrt haben, verdienen der Tempel
der Artemis zu Eleusis und jener der Themis zu Rhamnus
(mit cyklopischem Unterbaue) an die Spitze gestellt zu werden.
Auch die Säulenreste des Pallastempels (?) zu Korinth zeigen in
ihren stämmigen Verhältnissen das Gepräge des älteren Styles.

An die Blüthezeit reicht bereits der Minervatempel zu Aegina
(75. Ol.) heran, ein dorischer Peripteros hypäthros, sechssäulig in
der Fronte, 94 × 45', die Säulenhöhe 5 ¼ Durchmesser (als Maasseinheit
gilt der Durchmesser des Säulenstammes an seinem unteren
Ende, oder der Halbmesser, modulus) mit deutlichen polychromatischen
Spuren.

Der Tempel des Theseus zu Athen, einer der besterhaltenen,
aus Cimon's Zeit (Ol. 77, 4), ein dorischer Peript. 104 × 45',
sechssäulige Fronte, bei gleicher Breite eine grössere Länge als der
Aeginatempel, auch schlankere Säulenverhältnisse (die Höhe = 5 ½
Durchmesser oder 11 moduli).

Die Bauwerke der Akropolis: Seitwärts von den Propyläen
lag der Tempel der Nike Apteros, aus Cimon's Zeit, ein
ionischer Amphiprostylos, aber noch nicht in ausgebildeter attisch-ionischer
Weise, 27 × 18', Säulenhöhe 15 mod.

Der Parthenon, kein eigentlicher Kultustempel, von Iktinos
und Kallikrates 454–438 v. Chr. erbaut (Fig. 32), ein dorischer
Peript. hypäth., achtsäulige Fronte, 227 × 101', Säulenhöhe = 5 ⅔
Durchmesser. Feine Spuren des mildernden ionischen Einflusses
sind bemerkbar.

Die Propyläen, das Prachtthor der Akropolis an der Westseite
von Mnesikles 436–431 mit einem Aufwande von 3 Millionen Thalern
(2012 Talente, nach heutigem Geldwerthe wohl 10 Millionen) erbaut.
Dem Hauptbaue legen sich vorspringende Flügelbauten zur Seite, jener
selbst zeigte eine ionische Halle zwischen dorischen sechssäuligen Thoren.

Das Erechtheum, 409 v. Chr. im Rohbau vollendet, nach
Construction und Bestimmung Gegenstand langwierigen Streites, das
älteste Heiligthum Athens, wegen der Mannigfachheit der hier verehrten
Kultusgegenstände von der gewöhnlichen Tempelform abweichend.
Der Hauptbau, der Athene Polias (die westliche Hälfte
dem Poseidon) geweiht, ist ein sechssäuliger ionischer Prostylos, und
hat unter der Cella noch eine Krypta; zu beiden Seiten der Cella
südlich und nördlich legen sich Vorbauten, die eine im ionischen
Style, die andere mit Karyatiden als Gebälketräger an.

Der grosse Demetertempel zu Eleusis aus Perikles Zeit, unter
der Leitung des Iktinus im dorischen Style, aber abweichend von
der gewöhnlichen Tempelform, fast quadratisch erbaut und zur Aufnahme
einer grösseren Menge eingerichtet, die äusseren Propyläen
jenen der Akropolis nachgebildet.

Der grössere Themistempel zu Rhamnus, aus dem fünften
Jahrhundert, den athenischen Prachtbauten verwandt, dorischer Peript.;
sechssäulige Fronte, 33 × 71'; Säulenhöhe 5 ⅔ Durchmesser.



Der Tempel der Athene auf dem Vorgebirge Sunion, dorischer
sechssäuliger Peript., aus Perikles Zeit.

Der Zeustempel zu Olympia, 435 von Libon erbaut, dorischer
sechssäuliger Peript. hyp.; 95 × 230', nur in wenigen Resten erhalten.

Der Tempel des Apollon Epikurios zu Bassae von Iktinus
430 erbaut, dorischer sechssäuliger Peript. hyp. mit ionischen Säulen
in der Cella; 48 × 126'; Säulenhöhe 5 ½ Durchmesser; die Länge
des Tempels grösser als bei den attischen Bauten.

Der Tempel der Athena Alea zu Tegea, von Skopas im Anfange
des vierten Jahrhunderts erbaut, ionischer Peript. hyp., im Innern
mit dorischer und darüber korinthischer Säulenstellung.

Für den Baustyl des vierten Jahrhunderts sind zwei kleine
choragische Monumente in Athen, jenes des Lysikrates und Thrasyllus,
das erstere mit korinthischen Säulen, das letztere mit dorischen
Pilastern (aber nicht mehr den Triglyphen darüber) versehen, und
für die letzte Zeit der griechischen Kunst (3. Jahrhundert) der sogen.
Windthurm oder die Uhr des Andronikos in Athen charakteristisch.

Der Apollotempel zu Delos, dem Themistempel zu Rhamnus
verwandt, nur das Kapitäl schwerer und die Säule stämmiger (Höhe
10 ⅔ moduli oder etwas über 5 Durchmesser); ebendort Reste eines
von K. Philipp errichteten Portikus; die Form des Kymation in
ihrer Schwunglosigkeit, die flachen mutuli charakteristisch für die
Verfallzeit des dorischen Styles; Säulenhöhe über 6 Durchmesser,
während jene vom alten Apollotempel zu Korinth nur 4 ¼ beträgt.

Die Baureste in Ionien sind zahlreich genug, aber selten noch
vom kunsthistorischen Standpunkte gewürdigt.

Der Tempel des Apollon Did. bei Milet aus dem fünften Jahrhundert,
von Päonios und Daphnis erbaut, ionischer zehnsäuliger
Dipteros hyp.; 164 × 303'. Die Höhe der Säulen mehr als 10mal
so gross als ihr Umfang, unvollendet geblieben.

Der Tempel der Pallas Polias zu Priene, von Pytheus 340
gebaut, ionischer sechssäuliger Peript.; 64 × 116'; mit eigenthümlicher
Volutenbildung der Eckkapitäle; die Säulenbasen ruhen gegen
die frühere Sitte auf Plinthen.

Der Tempel des Dionysos zu Tlos von Hermogenes im vierten
Jahrhundert erbaut, ein Peript., und jener der Artemis zu Magnesia,
ein Pseudodipteros.



Auch in Phrygien (Aezani: ionischer Peript.), Lycien (Xanthus),
Karien (Labranda: ein korinthischer Tempel; Aphrodisias: ionischer
Aphroditentempel), in der Landschaft nördlich von Smyrna u. a.
werden zahlreiche Tempelruinen, doch meistens aus später Zeit,
angetroffen.

Bildnerei.[23]

§. 42.

Etwa um die 50. Olymp. (580) beginnt das bis dahin sagenhafte
Element zur Geschichte sich zu verdichten. Wir lernen mannigfache
Erfindungen kennen, welche das Handwerk erleichtern und
die Ausdrucksmittel der künstlerischen Phantasie erhöhen. Theodoros
erfindet das Winkelmaass, die Richtwage, Drehbank, und mit seinem
Genossen (nicht Vater) Rhökos den Erzguss; Glaukos aus Samos
die Erzlöthung; Byzes aus Naxos die Marmorsäge. Andere Umstände
kommen zu diesen technischen Fortschritten hinzu, um den
Aufschwung der Bildnerei zu erklären. Die Tempel bergen nebst
den Kultusbildern noch andere Götterstatuen, bei welchen wegen
ihrer nichtkirchlichen Bestimmung das Formgefühl freien Spielraum
hatte. Die Schränke und Tische im Pronaos und Donarium füllen
sich mit Weihgeschenken. Anfangs freilich besitzen dieselben nur
stofflichen Werth, wie die Geschenke des Krösus und die nach
Olympia geweihte Jupiterstatue aus Gold des Kypselos; aber schon
die Lade desselben Kypselos mit eingelegten Gold- und Elfenbeinbildern
nimmt auch künstlerischen Werth für sich in Anspruch. Als
dann nebst den Göttern auch die Heroen zur Darstellung kommen,
die öffentlichen Spiele nicht allein den plastischen Sinn anregen,
sondern auch in den Bildsäulen der Sieger (spätestens seit der
59. Olym.) dem Künstler zahlreiche Stoffe darbieten, musste die
Unförmlichkeit der alten Werke rasch verlassen werden. Im Kreise
der Tempelkunst allein behielt dieselbe eine längere Dauer; selbst
als die Künstler es schon besser verstanden, scheuten sie sich, die
traditionellen Typen zu verletzen, und die Verehrung des Volkes galt
stets mehr dem durch das Alterthum Ehrwürdigen, als dem vollendeten
Formenideale.



Fig. 42. Hieratische Reliefs.


Wir stossen im Anfange nur auf vereinzelte Künstler und
Künstlergruppen, ohne ihren Zusammenhang mit der früheren und
späteren Kunstbildung zu erkennen. Bloss bei den als Marmorbildnern
berühmten Dipönos und Skyllis auf Kreta werden wir auf
Dädalus als ihren Kunstahnen verwiesen und erfahren von ihren
zahlreichen Schülern in Sparta. Sonst werden noch Künstler in
Theben, Korinth, Elis, auf Paros angeführt; wir kennen auch die
Namen von Smilis auf Aegina, dessen Gestalten noch eingeschlossene
Beine besassen, von Melas, Bupalos, dem Caricaturenbildner, dessen
Werke noch im kaiserlichen Rom geachtet waren, auf Chios, von
Rhökos, Theodoros, Telekles auf Samos, und besitzen auch die
Namen ihrer Werke und von jenem des Magnesiers Bathykles, dem
Apollothrone zu Amyklä eine nähere Beschreibung des Inhaltes, aus
welchem auf die Lebenszeit des Künstlers in der 50. Olymp. geschlossen
wird; doch fehlen uns alle genaueren Merkmale über den
künstlerischen Charakter der Arbeiten dieser Männer. Unsere Kenntniss
desselben müssen wir aus den namenlosen Werken holen,
welche mit dem Gepräge des höchsten Alters ausgestattet, mit Fug
und Recht in diese erste Periode der griechischen Kunst versetzt
werden. Es sind dies die Reste
von etwa 60 Statuen an der heiligen
Strasse von Milet, mehrere
Apolloköpfe, das Fragment eines
Basreliefs aus Samothrake: Agamemnon
(Fig. 42, a) mit zwei
Heroen (aus der 70. Olymp.) ein
Basrelief: Apollon (Fig. 42, b)
mit Herkules um den Dreifuss
kämpfend, ein Basrelief einer Brunneneinfassung von Korinth:
die Versöhnung des Herkules, der dreiseitige Zwölfgötteraltar im
Louvre, mehrere Nachbildungen alter Schnitzbilder in Marmor (Minervastatue
in Dresden, eine andere aus Herkulanum), die Reliefs
am Harpyengrabe zu Xanthos u. a. Diese Werke vertreten einen
langen Zeitraum, sind keineswegs alle in gleicher Weise gebildet,
besitzen aber doch der gemeinsamen Merkmale so viele, dass sie
zur Charakteristik einer und derselben Kunstperiode zusammengefasst
werden können.

Wir finden in einzelnen Fällen eine ganz unbestimmte Zeichnung,
charakterlose Köpfe, anliegende Beine, eine schwere künstliche
Haarbildung. Bei den besseren und vielleicht späteren Werken tritt
an die Stelle der säulenartigen Steifheit eine heftig ausschreitende
Bewegung oder ein zierlicher Tanzschritt; die Gewänder sind steif
und geradlinig gefältelt, die Verhältnisse gedrungen, die Muskeln
übertrieben, die Umrisse hart. Die Künstlichkeit in der Haarbildung
dauert fort. Mit Recht erblickt man in diesen Merkmalen, sowie
in der Unfähigkeit, die allgemeinen, nur durch äussere Kennzeichen
unterschiedenen Typen zu idealen Charakteren fortzuführen, die
Nachwirkungen des alten Tempelstyles, und begreift die Kunst der
ganzen Periode unter dem Namen der hieratischen um so mehr,
als es auch an äusseren Anklängen an Kultusgebräuche, z. B. in
der Haltung der Finger, nicht fehlt. Das Ruhenlassen des ersten
Fingers auf dem Daumen ist eine Nachahmung der Adorationsgeberde.

§. 43.

Noch im hieratischen Style, aber durch einen mannigfachen
Lokalcharakter bereits verschieden gefärbt, erscheinen die Werke
der ältesten Kunstschulen, auf welche wir nach der 60. Olymp.
stossen.

Aegina. Glaukias, der Athletenbildner, Anaxagoras, dessen
Kolossalstatue des Jupiter in Erz gegossen, Herodot und Pausanias
erwähnen, Kallon, dessen Lebenszeit in Folge verworrener Nachrichten
bald in die 60., bald in die 70. Olymp. gesetzt wird, und
vor allen Onatas (78. Olymp.) in vielseitiger Thätigkeit glänzend
(der eherne Apoll in Pergamus, eine Gruppe der griechischen Helden
vor Troja, eine Kriegergruppe, beides Weihgeschenke in Delphi,
ein Viergespann u. s. w.), in Epigrammen wegen der Göttlichkeit
seiner Gebilde gefeiert, füllen den Rahmen der äginetischen Schule
aus. Den Schulcharakter der Aegineten zu erkennen, bieten die in
München bewahrten Giebelskulpturen vom Minervatempel auf Aegina
(u. 78. Olymp.) die trefflichste Gelegenheit. Die minder gut erhaltene
Gruppe des Ostgiebels stellt Laomedons Tödtung durch den
von Herakles begleiteten Telamon, die westliche Giebelgruppe den
Kampf der Trojaner und Achäer um Patrokles Leichnam vor. Verwundete
Krieger füllen die Giebelecken aus, die linke Seite des
Giebels zeigt Ajax, des Oileus Sohn (Fig. 43), Teuker den Bogenschützen
und den vorkämpfenden Ajax, den Telamoniden mit geschwungenem
Speere und vorgehaltenem
Spiesse; durch die Kolossalfigur
der Minerva in der Mitte des Giebels
und den zu ihren Füssen zum Tode
hinsinkenden Patrokles getrennt, stürmen
in der rechten Giebelseite Hektor,
Paris u. A. einher, jede einzelne Gestalt
der einen Seite mit der entsprechenden
der anderen Seite in
strenger Uebereinstimmung gedacht.
Eine zurücktretende Stirn, künstlicher
Haarschmuck, hinaufgezogene Mundwinkel, ein kräftiges Knie, kurzer
Leib, stark vortretende Brustknorpel, spitzes Knie, in der Muskelbildung,
wie überhaupt in der ganzen Anlage des Leibes die sorgfältigste
Naturwahrheit sind die Merkmale dieser äginetischen Giebelgruppe.
Bemerkenswerth ist die viel grössere Vollendung und Individualität
der Körper im Verhältniss zu den typischen Köpfen, und
der Naturalismus in den einzelnen Helden im Vergleich zu der im
strengen Tempelstyle gebildeten Göttin.



Fig. 43.


Athen. Schon die Alten führen die attische Schule im Gegensatze
zur äginetischen an. Welche unterscheidenden Merkmale der
einen und der anderen eigen sind, lässt sich nicht mit Genauigkeit
angeben; da aber der schärfste Naturalismus in der Bildung der
einzelnen Körperformen bei einer gewissen schwerfälligen Härte in
der Composition die Aegineten besonders auszeichnet, so dürfte wohl
ein minder scharfer Naturalismus, dagegen ein feineres Stylgefühl
den Charakter der attischen Schule bezeichnen. Von den altattischen
Künstlern werden namentlich angeführt: Antenor (67. Olymp.), der
Verfertiger der Statuen der Tyrannenmörder; Endoeus, von welchem
sich vielleicht ein Athenebild in Athen erhalten hat; Hegias (oder
Hegesias), Kritios, Nesiotes, beide gemeinschaftlich wirkend, und
Aristokles, dessen Grabstele eines marathonischen Kriegers im flachen
Relief, eines der wenigen erhaltenen altattischen Monumente bildet.
Die Gestalt des Kriegers steht hinsichtlich der Naturwahrheit nicht
unter den Aegineten, namentlich wird die Behandlung des Panzers und
der Schienen, die kräftige Zeichnung der Muskeln gerühmt, sie übertrifft
aber dieselben in der Freiheit der Bewegung, in dem Rhythmus
der Composition.

Sikyon. Der erste und grösste Künstler dieser Schule,
Kanachus der Aeltere (u. 67. Olymp.), ist trotz des Ruhmes, den
Sikyon im Erzgusse geniesst, auch über das übrige Material der
Skulptur, Holz, Elfenbein, Marmor (?) Herr. Von seinem milesischen
Apollon mit dem Hirschkalbe auf der Hand, hat sich ein Nachbild
(brittisches Museum) erhalten. Der Bruder des Genannten, Aristokles,
setzt die Schule fort, die bis zur 100. Olymp. (Sostratos, Pantias)
ihren Zusammenhang und Lokalcharakter bewahrt, ohne dass wir
Näheres über den letzteren anzugeben im Stande sind.

Argos. Mit Eutelidas und Chrysothemis (65. Olymp.) beginnt
die stetige argivische Schule, deren letztes Glied, Ageladas,
(70–81. Olymp.) allein eine allgemeinere Bedeutung in Anspruch
nimmt. Diese Bedeutung stützt sich für uns, die wir seine Werke
(Zeus als Knabe, unbärtiger Herakles, Muse mit dem Barbiton —
nicht das Original der sogen. barberinischen Muse in München —
Reiter, Viergespann u. s. w.) nicht kennen, vorzugsweise auf sein
Lehrerverhältniss zu den grossen Künstlern der folgenden Periode:
Phidias, Polyklet, Myron.

§. 44.

Auf den mannigfachsten Punkten Griechenlands regte sich gleichzeitig
die bildnerische Thätigkeit; zuerst mochten wohl die Pfade
der einzelnen Schulen nebeneinander laufen, später aber verschlingen
sie sich (Argos und Athen, Sikyon und Aegina) und bilden Knotenpunkte.
Den wichtigsten derselben erkennen wir in Athen, unter
Perikles Führung dem Vororte Griechenlands im politischen wie im
künstlerischen Kreise. Die äusseren Bedingungen, welche Athen die
Herrschaft in der Kunstwelt brachten, der belebende Einfluss des
öffentlichen Lebens, der Poesie u. s. w. auf die bildenden Künste
sind bekannt genug. Der höchsten Kunstblüthe im Perikleischen
Zeitalter sind die letzten Meister der eben betrachteten Zeit nahe
gerückt. Zur unmittelbaren Vorbereitung diente das Abstreifen der
alten Typen, der Fortschritt von der äusseren Naturwahrheit zum
innerlich wahren, unbeschränkten Realismus, der nicht bloss Leben
scheint, sondern Leben ist.

Diese Tendenz verfolgen nebst dem Pythagoras aus Rhegium
(73–87. Olymp.), (von dem Plinius rühmt, er habe zuerst Nerven
(Sehnen) und Adern ausgedrückt, und die Haare sorgfältiger, d. h.
in freieren Partien und auf Licht und Schatten berechnet, behandelt,
sowie Diogenes Laertius den Rhythmus und die Symmetrie seiner
Gestalten lobend anführt, dessen Hauptwerke Apollon als Kitharöde
und Schlangentödter, ein geflügelter Perseus, der schmerzdurchwühlte
Philoktet und Athletenbilder bilden) zwei Zeitgenossen des
Phidias, die in Athen thätigen Kalamis (80. Olymp.) und Myron.

Kalamis übersah das ganze äussere Gebiet der Bildnerei, und
durfte sich der grössten Vielseitigkeit seines technischen Talentes
rühmen; die grösste Vollendung aber nahmen seine Rossegestalten
in Anspruch.

Beschränkter in der Wahl des Materiales, meist nur als Erzbildner
(äginetische Mischung) erscheint Myron, desto mannigfacher
in der Wahl der Gegenstände: Götterbilder, Heroen (Perseus, Erechtheus),
Athleten (unter diesen der Läufer Ladas und der Diskuswerfer),
Genrebilder, wie eine betrunkene Alte aus Marmor, und
schliesslich Thierbilder, keines berühmter, als die durch 36 Epigramme
verherrlichte Kuh, stammen von seiner Hand. In allen diesen
Werken wird der vollendete Realismus, der scharfe Auffassungssinn
des Künstlers und seine Geschicklichkeit, flüchtige Momente festzuhalten
und den Ausdruck derselben jedem einzelnen Körpergliede
zur höchsten Harmonie einzuverleiben, gerühmt. Auch konnte ohne
eine lebensvolle Naturwahrheit die Schilderung z. B. des Schnellläufers
oder des Diskobols[24] gar nicht versucht werden.

§. 45.

Nachdem das äussere Formengerüste der Plastik vollendet, die
Ausdrucksmittel für die bildende Phantasie reich vermehrt waren,
konnte wieder die auf der unmittelbar vorhergehenden Stufe nicht
so deutlich vortretende Ideenfülle in die Gestalten verkörpert und
der erhabene Idealismus, in der älteren Zeit auf Kosten der Formenwahrheit
ausgebildet, nun auf Grundlage formeller Vollendung neu
geschaffen werden. Darin liegt des grössten griechischen Künstlers
— Phidias Bedeutung. Für seine umfassende Thätigkeit bürgt die
Zahl der Künstler und Handwerker, die seiner Leitung anvertraut
waren: Holz-, Metall- und Marmorarbeiter, Maler, Buntweber, Ciselirer,
und seine ordnende Theilnahme an den Bauten des Perikles;
auch seine technische Meisterschaft kann nicht in Zweifel gezogen
werden, charakteristisch jedoch für seine Stellung in der Kunstgeschichte
bleibt, dass seine Phantasie von der religiösen Substanz
des Volkslebens sich nährte und er die religiösen Ideale in seinen
Gebilden nicht allein mit innerer Wahrheit wiedergab, sondern auch
schöpferisch weiter bildete.

Phidias, des Charmides Sohn, mag etwa 70. Olymp. geboren
sein, sein Tod (im Gefängnisse) fällt in Olymp. 87, 1, etwa in sein
siebenzigstes Lebensjahr. An der Spitze seiner Werke, nicht der
Zeit, aber der Grösse nach, steht der thronende Zeus im Tempel zu
Olympia,[25] aus Gold und Elfenbein über einem Holzkerne (als Chryselephantine)
gebildet, auf dem Haupte einen Kranz aus Oelzweigen,
in der Rechten die Nike, in der Linken das Scepter haltend,
den Oberleib unverhüllt, vom Schosse herab in ein faltenreiches
Goldgewand gekleidet, so erschien der wieder lebendig gewordene
Göttervater.[26] Von besonderer Wirkung waren bekanntlich die
Augenbraunen und das Haar. Gold, Ebenholz und Elfenbein bildeten
den Stoff des Thrones, an dessen Füssen vier Viktorien standen,
wie an der Rücklehne die Grazien und Horen; auch die Querleisten,
welche die Füsse des Thrones verbanden, Schemel und Basis, waren
mit reichem Bildwerke verziert, das Ganze von einer Brustwehr,
daran Gemälde des Panänus, umgeben. Nur einmal schuf Phidias
den Jupiter, siebenmal dagegen Pallas Athene; hier wie dort blieb
seine Auffassung des Gottes für die Folgezeit maassgebend. Die berühmtesten
unter den Minervabildern waren: Athene Parthenos auf
der Akropolis, eine Chryselephantine, die Athene Promachos ebendort
aus Erz in kolossalen Verhältnissen, und die zarter gehaltene
Lemnische Minerva, von den Lemniern auf die Akropolis geweiht.[27]
Ausserdem werden als Werke des Phidias eine Aphrodite Urania,
aus Elfenbein und Gold, eine andere aus Marmor, Hermes in Theben,
Apollon aus Erz auf der Akropolis, eine auf den Speer sich stützende
Amazone, die Statue des Miltiades u. a. angeführt. Bekanntlich
wird auch der eine Koloss auf Monte Cavallo zu Rom, in der
Kaiserzeit verfertigt, durch die nachträgliche Unterschrift und von
der Tradition auf Phidias zurückgeführt.

Weder von Phidias, noch von seinen namhaften Schülern:
Agorakritos (Nemesis zu Rhamnus), Alkamenes (Olymp. 84–94),
von welchen zahlreiche Götterbilder (Aphrodite, Ares, Hephaistos)
und eine Giebelgruppe am Zeustempel zu Olympia herrühren, und
Kolotes sind Werke auf uns gekommen. Doch besitzen wir in den
Skulpturen am Parthenon, Theseustempel und zu Phigalia ausreichende
Zeugnisse von der Höhe der Kunst im Zeitalter und in der Schule
des Phidias.



Fig. 44.


Die Parthenonskulpturen, zum grössten Theile unter dem Namen
der Elgin-marbles im brittischen Museum verwahrt, zerfallen in die
beiden Giebelgruppen — Ostgiebel: die Erscheinung der Athene im
Götterkreise; Westgiebel: der Streit Poseidons mit Athene — in
92 Metopentafeln, Kampfscenen geweiht und in das 528' lange,
3 ⅕' hohe Friesrelief, welches an der Cellawand herumlief und den
Festzug der Panathenäen nach der Akropolis zum Gegenstande hatte.
Der Zustand der Giebelgruppen ist leider der schlechteste, und dieselben
uns nur fragmentarisch erhalten. Doch reichen diese Fragmente
(vom östlichen Giebel: das mit den Köpfen aus dem Ozean
emportauchende Gespann
des Helios, der ruhende
Theseus, zwei sitzende
Göttinnen (Fig. 44), die
eilende Iris, und von der
anderen Giebelhälfte drei
ruhende Göttinnen und der
weltberühmte Pferdekopf
zum niedertauchenden Gespann
der Nacht gehörig;
vom westlichen Giebel
mehrere Torsos und die
Statue des Ilyssus) vollkommen
hin, die technische
Vollendung, die
Schönheit und Wahrheit
der einzelnen Gestalten,
die poetische Fülle der Gedanken und die Unübertrefflichkeit des
Styles, d. h. die meisterhafte Verbindung der Skulpturen unter sich
und mit dem architektonischen Hintergrunde bewundern zu lassen.
Den gleichen Ruhm der Vollendung nimmt auch der Fries für
sich in Anspruch. Auf blauem Hintergrund in flachem Relief dargestellt,
die Köpfe aller Figuren gleich hoch, mögen sie Reitern,
Fussgängern oder Sitzenden angehören, in scharfen Umrissen vom
Grunde sich abtrennend, bilden sie für den reinen Reliefstyl mustergiltige
Beispiele.

Die Friesbilder des Theseustempels stellen den Kampf des Theseus
mit den Pallantiden, und jenen der Centauren mit den Lapithen, der
innere Fries im Apollotempel zu Bassae bei Phigalia die Schlacht der
Griechen gegen die Amazonen und wieder den Kampf der Lapithen
und Centauren dar. Es bedarf keines Beweises, wie vortrefflich
diese Motive zur plastischen Verkörperung sich eignen, und wie
meisterhaft dieselbe den athenischen Künstlern gelang. Vom Zeustempel
zu Olympia haben sich nur wenige Metopenbilder erhalten;
die Giebelgruppen des Alkamenes und Päonius aus den Trümmern
wieder zu gewinnen, ist noch immer die Hoffnung nicht verschwunden.
Schliesslich müssen noch die Karyatiden am Erechtheum als Werke
aus dem Zeitalter des Phidias erwähnt werden. Von dem reichen
Künstlerkreise, der sich an Phidias anschloss und gleichzeitig mit
ihm oder bald nach ihm in Athen wirkte, haben sich nur die Namen
(Kallimachus, Demetrius, Lykios u. A.) erhalten.

§. 46.

Mit Phidias theilt den Lehrer, theilt weiter den Ruhm, auf dem
Gipfel der griechischen Kunst zu stehen und für die Bildung einzelner
Göttergestalten massgebend zu sein: Polyklet der Argiver
(Olymp. 89). Wie Phidias das Zeusideal, so schuf Polyklet in seiner
chryselephantinen Statue im Tempel bei Argos das Ideal Hera's, der
hohen Himmelskönigin. In der grossartigen Junobüste der Villa
Ludovisi bei Rom (Fig. 45) besitzen wir eine ungefähre Anschauung
des Polykletischen Werkes.[28] Nächst Hera wird dann das Erzbild
des Hermes zu Lysimachia gerühmt. Grösser aber und ausgezeichneter
noch ist Polyklet in der Bildung von Menschen, in der Darstellung
formell vollendeter,
ebenmässiger jugendlicher Gestalten.
Die alten Schriftsteller
führen aus diesem genreartigen
Kreise folgende Werke an:
den Jüngling, der sich die
Siegerbinde um das Haupt legt
— Diadumenos, den Doryphoros,
mannhafter gebildet
(Gegenstücke?), zwei Würfel
spielende Knaben, einen Ringer,
der sich den Palästrastaub
abschabt, eine Amazone, die
sogar im Wettstreite mit Phidias
den Preis errang u. s. w.[29]



Fig. 45. Colossalbüste der Juno Ludovisi.


Wie die Formengebung bei
Polyklet bereits eine selbständigere
Rolle beansprucht,
als ihr bei Phidias zu Theil
wurde, dem sie einfach zum
Ausdrucke inhaltsreicher Ideen
diente, beweist nicht nur die
Wahl seiner Stoffe, sondern auch der Umstand, dass er die Lehre
von den Verhältnissen des Leibes systematisch darlegte und den
gefundenen Kanon auch in einer Statue (man hält den Speerträger
gewöhnlich dafür) verkörperte. So erklärt sich auch das Lob und
der Tadel, den ihm das Alterthum spendete: die Gleichförmigkeit
seiner Gestalten, das geringere Vermögen zu erhabenen Bildungen,
aber auch die Sicherheit und Vollendung in der Ausführung, die
Kenntniss leichter und bewegter Stellungen.

Nicht weniger als achtzehn Künstler, in dem von Polyklet vorgezeichneten
Kreise sich bewegend, werden von Pausanias und
Plinius aufgezählt. Ihre Thätigkeit fällt in die 90. Olymp.; die
wichtigsten Namen sind: ein jüngerer Polyklet, des Naukydes Schüler,
Antiphanes u. A. Auch Messene (Damophons Werke zu Megalopolis),
Theben, Phokäa (Telephanes), Chios haben in dieser Periode
an der Kunstthätigkeit Griechenlands Theil.

§. 47.

Die Zeit um die hundertste Olympiade, nachdem der peloponnesische
Krieg das staatliche Leben Griechenlands in neue Bahnen
geworfen hatte, macht auch in der griechischen Kunstgeschichte
einen neuen Abschnitt. Als äusseres, aber nicht wenig bedeutsames
Merkmal mag der überwiegende Gebrauch des Marmors dienen; ein
anderes ist die allmälige Lösung des Dienstes, in welchem früher
die Bildnerei zum öffentlichen Leben stand, ihre Verwendung zu
Privatzwecken. Damit hängt die räumliche Erweiterung des Wirkungskreises
der einzelnen Künstler zusammen, und das Heraustreten
der künstlerischen Persönlichkeit aus den geschaffenen Werken.
Stofflich und in der Composition gegen die ältere Zeit minder gebunden,
in seinen Werken auf wirkungsreiche Wahrheit, virtuose
Vollendung der Formen und feinsinnigen Reiz angewiesen, erscheint
nun der Künstler als der Mittelpunkt; die ehemalige Unterordnung
unter das Werk, die Theilnahme der religiösen Tradition an seinem
schöpferischen Wirken verschwinden. Ein eigentlicher Kunstverfall
ist jedoch nicht vorhanden. Es werden nicht die alten Ideenkreise
in die neue Stylweise gewaltsam gezwängt, sondern neue Ideenkreise,
den veränderten ästhetischen Anschauungen angemessen, aufgesucht,
auch die angestrebte formelle Vollendung nicht auf Kosten
des Seelen- und Charaktervollen durchgeführt.

Die Meister dieser Periode können zwar nicht in unmittelbarer
Weise auf Phidias und Polyklet zurückgeleitet werden, doch stehen
sie mit den durch diese Letzteren gebildeten Kunstschulen zu Athen
und Argos im Zusammenhange. Auch die jüngeren Athener sind
gleich Phidias mit Vorliebe Götterbildner, nur dass sie den Götteridealen
den reizenden jugendlichen Schein verleihen und die untergeordneten,
durch keine religiöse Tradition fixirten Götterkreise mit
Gestalten bevölkern; dagegen bewahrt die jüngere sikyon-argivische
Schule das Erz als Material und erreicht gleich der älteren ihre
Grösse in Athletenbildern und überhaupt solchen Gestalten, welche
das körperliche Leben in seiner vollen Kraft und Schönheit darstellen.

Skopas aus Paros (Olymp. 97–107). Gleich so vielen anderen
Künstlern, die Kenntniss der Architektur und Bildnerei vereinigend,
hat Skopas den Athenetempel zu Alea und die Giebelgruppen an demselben
und theilweise wenigstens das Grabmal des Mausolos zu
Halikarnas (Relieftafeln davon in London und Genua) in das Dasein
gerufen. Auch die vielberühmte, aber verloren gegangene
Gruppe: die Ueberbringung der von Hephaistos für Achilles gefertigten
Waffen durch Thetis, von den Nereiden gefolgt, war wahrscheinlich
eine Giebelgruppe. Von Einzelstatuen werden Apollon als
Kitharöde, die Eumeniden, die unbekleidete Aphrodite, eine rasende
Bacchantin mit fliegendem Haare, ein in der Wuth getödtetes Zicklein
in der Hand u. a. angeführt.[30] Die Aufzählung dieser Gebilde
reicht hin, das Pathetische der Composition, die Neuheit vieler Motive
erkennen zu lassen.

Praxiteles (107. Olymp.). Die Wandlung, welche mit der Kunst
dadurch vor sich geht, dass auf die Schönheit und ergreifende Wahrheit
der Erscheinung, auf einen feinsinnlichen Reiz der Gestalten
der grössere Nachdruck gelegt wurde, offenbart sich in der Veränderung,
die Praxiteles in den Götteridealen bewirkte. Dionys mit
Epheu bekränzt, mit der Linken auf den Thyrsus gestützt, nach
Nachbildungen zu schliessen mit fast weiblichen Hüften, süss lächelndem
Munde und schwärmerischen Augen, Satyren als Knaben gebildet,
Apollon gleichfalls in grösster Jugend dargestellt, wie er einer
Eidechse mit dem Pfeile (Sauroktonos) nachstellt; Eros, dreimal vom
Meister dargestellt, der Thespische von ihm selbst den besten Werken
zugezählt, und vor Allem die knidische Venus, nackt, von allen
Seiten gleich treffliche Ansichten bietend, angeblich nach einem
Hetärenmodelle verfertigt, ungleich bewunderter als die bekleidete
Venus, welche Praxiteles für Kos gearbeitet, bilden den von Praxiteles
gepflegten religiösen Kreis.[31] Neben diesen und anderen werden
dann noch zwei Statuen der Phryne, die Gegenstücke einer weinenden
Matrone und heiteren Buhlerin, und schliesslich, aber erst
von der mittelalterlichen Tradition und mit Unrecht der andere der
Kolosse vom Monte Cavallo als Praxiteles Werke angeführt. Ueber
die Niobidengruppe hatte bereits das Alterthum keine Gewissheit, ob
sie Skopas oder Praxiteles angehöre. Sie wurde im 16. Jahrhundert
bei Rom gefunden und später nach Florenz geschafft. Nicht alle
Figuren, die man in demselben Raume ausgrub, gehören zusammen;
dagegen erhält dieselbe durch einzelne Statuen in anderen Museen
eine treffliche Ergänzung, theilweise auch Wiederholung. Welche
Statuen unter den zahlreichen Niobiden Originale, welche spätere
Kopien sind, darüber konnte bis jetzt keine Entscheidung gefällt
werden, wohl hat man sich aber über die ursprüngliche Aufstellung
der Gruppe in einem Giebelfelde geeinigt, von welcher Stelle allerdings
die Wirkung dieser erschütternden, vom tiefsten dramatischen
Gefühle durchgeisteten Schöpfung noch lebendiger sein musste, als
bei ihrer gegenwärtigen zerstreuten Aufstellung.

Lysippos aus Sikyon (Olymp. 114). Bei diesem Hauptmeister
der jüngeren sikyonischen Schule treten mannigfache Veränderungen
in der griechischen Kunstweise ein, theilweise nur Folgerungen aus
der früheren Entwicklung, theilweise aber auch die Resultate der
herrschenden Zeitbildung. Der Kanon der Verhältnisse wechselt:
schlankere Glieder, verjüngte Köpfe, leichtes, bewegtes Aussehen.
Die Porträtbildnerei gewinnt ansehnlich an Umfang. Nicht allein,
dass Lysippos seinen Gönner Alexander den Grossen in den mannigfachsten
Situationen vom Knabenalter beginnend darstellte, so vereinigte
er auch Porträtstatuen zu grösseren Gruppen, wie in der
turma Alexandri, aus 34 Statuen bestehend, und in der Aktion eines
Gefechtes abgebildet, und in der Jagd Alexanders. Schliesslich erscheint
im Kairos, einer Knabengestalt mit Schermesser und Wage
in der Hand, den günstigen Augenblick darstellend, die Allegorie
zum erstenmale berechtigt im Kreise der plastischen Kunst. Wäre
es unbestritten, dass Lysipp 1500 Werke gefertigt habe, so würde
in dieser Vielarbeit ein neues bezeichnendes Merkmal für diese
Kunstperiode gewonnen sein. Unter seinen Götterbildern, alle in
Erz gearbeitet, wird der kolossale Zeus zu Tarent, Neptun zu Korinth
und der Sonnengott mit dem Viergespann hervorgehoben. Den
grössten Ruhm erwarb Lysippos durch die Vollendung des Heraklesideales.
Vier Heraklesstatuen führen die alten Schriftsteller namentlich
an, darunter den ehernen Koloss zu Tarent: der sorgenvoll ruhende
Held und den Herakles Epitrapezios, auf einem Felsstücke sitzend,
in der Rechten den Becher, in der Linken die Keule, nach den
kleinen Verhältnissen zu schliessen, ein Tafelaufsatz.[32] Es hält
nicht schwer, in der Entwicklungsweise der Götterideale vom Zeus
des Phidias bis zum Lysippischen Herakles das Walten eines bestimmten
Gesetzes, und in der übermenschlich mächtigen Körperlichkeit
des letzteren den natürlichen Schluss der Götterbildungen zu
erkennen.

An jeden der genannten Meister schliesst sich ein zahlreicher
Künstlerkreis an.

Um Skopas gruppiren sich Leochares (Ganymed), Bryaxis
(Olymp. 117) (Serapis), um Praxiteles dessen Söhne: Kephisodot
und Timarchos; andere athenische Künstler dieses Zeitalters sind
der Autodidakt Silanion (sterbende Jokaste), Apollodor u. A.

Der sikyon-argivischen Schule werden eingefügt: der Maler
Euphranor, zwischen dem alten und neuen schlankeren Kanon der
Verhältnisse schwankend und Subtilitäten im Ausdrucke (Paris, in
dessen Gesicht der Liebhaber, der Held und der Schönheitsrichter
gleichmässig zum Vorschein kam) zugeneigt; Lysistratos auf äussere
Naturwahrheit bis zum Extreme bedacht (Erfinder der Gypsmasken),
Daippos, Boedas und Euthykrates des Lysipp Söhne, Eutychides
(Tyche von Antiochia), dessen Schüler Chares (Koloss des Sonnengottes
zu Rhodus) u. A.

Einen theilweisen Ersatz für den Verlust fast aller Originalwerke
dieser Periode, obgleich in der Plastik die Kluft zwischen der Kopie
und dem Original minder schroff ist, als in der Malerei, besitzen
wir in dem reizenden Friese am Monumente des Lysikrates: Dionysos
sich an den tyrrhenischen Seeräubern rächend, und in den Reliefs
am Harpagosdenkmale zu Xanthus. Wiewohl namenlos, besitzen
diese Werke den Vorzug untrüglicher Originalarbeit aus dem vierten
Jahrhundert.

§. 48.

Alexanders des Grossen Siege verbreiteten den griechischen
Ruhm und die griechische Bildung in den weitesten Kreisen. Die
Begründung neuer Reiche durch seine Nachfolger führte auch der
Kunst neue Thätigkeitssphären zu. An Mangel an Beschäftigung
durften die bildenden Künste so wenig klagen, als die Architektur,
wohl aber bleibt die Vergeudung der Kräfte für Eintagszwecke bei
Gelegenheit von Todtenfeiern, Festzügen u. s. w. zu bedauern. Das
eigentliche Griechenland, die bisher herrschenden Kunstschulen treten
in den Hintergrund, die griechischen Grenzländer werden der Mittelpunkt
wie der politischen Macht, so auch der künstlerischen Thätigkeit.



Die wichtigste Stelle nimmt die Kunstschule von Pergamos
ein, vertreten durch Isigonos, Phyromachos (Olymp. 120), Stratonikos
und Antigonos. Gegenstand ihrer Werke waren die Schlachten
des Attalos und Eumenes gegen die Gallier. Fragmente dieser
Gruppenbilder haben sich in dem sterbenden Fechter (kapitol. Museum)
und der Gruppe des sogen. Paetus und Arria (Villa Ludovisi) erhalten.
Kunstgeschichtliche Bedeutung gewinnt diese Richtung durch
das tiefe Erfassen und überaus wirkungsreiche Wiedergeben der
Situation, dann aber durch das Eingehen auf die Mannigfaltigkeit
der Körperbildung bei den verschiedenen Stämmen. Die allgemeine
Idealität der Körperbildung hat ihre Geltung verloren, gegenüber gewaltiger
realer Charakterschilderung.

Eine zweite Kunstschule breitet sich auf Rhodus aus. Wir
kennen mehr als 20 Künstlernamen und haben auch sonst Nachricht
von dem ausgedehnten Kunstbetriebe auf der üppig blühenden, handelsreichen
Insel. Wir besitzen aber nur zwei Werke, welche uns
über die Richtung der rhodischen Schule aufklären, und auch von
diesen ist das berühmtere, die Laokoongruppe im Vatikan, von Agesandros,
Polydoros und Athenodoros aus Rhodus gefertigt, noch immer
in Bezug auf seine Entstehungszeit, ob in der Periode der Diadochen,
oder in der römischen Kaiserzeit geschaffen, einzelnen Zweifeln
unterworfen. Das andere Werk, von Tauriskos und Apollonios gearbeitet,
und Dirkes Schleifung durch den Stier mit Zethos, Amphion
und Antiope als Theilnehmer vorstellend, wird unter dem Namen
des farnesischen Stieres in Neapel verwahrt. Die meisterhafte Bewältigung
des Materiales, die überall durchdringende anatomische
Kenntniss, der ruhige Aufbau der Gruppe und daneben die grossartige
Bewegung in den Einzelgestalten stellen den Laokoon in die
erste Reihe der Antiken, obzwar dies Werk schon nahe an der
Grenze des Plastischen liegt und eine gewisse Berechnung in der
Composition nicht verbirgt.

Ueber das Schlussschicksal der griechischen Bildnerei nach der
Zerstörung von Korinth sind wir auf wenige lückenhafte Nachrichten
angewiesen. Eine Unterbrechung der Kunstthätigkeit ist keineswegs
anzunehmen, ihr Hauptschauplatz aber allerdings in Rom und Italien zu
suchen. Die athenische Geburtsstätte der meisten namhaften Künstler
macht die ununterbrochene Fortübung der Bildnerei in Athen sehr
wahrscheinlich. Während wir für die früheren Perioden entweder
die blossen Künstlernamen oder namenlose Werke besitzen, ist in
diesem Zeitalter die Inschrift des Künstlers auf seinem Werke nicht
selten. Wir kennen den vielbewunderten Heraklestorso im Vatikan
als das Werk des Apollonius; der sogen. farnesische Herkules zu
Neapel aus der ersten Kaiserzeit wurde von Glykon, die mediceische
Venus von Kleomenes, die sogen. Germanikusstatue (Hermes) im
Louvre von einem anderen Kleomenes, die Karyatiden am Pantheon
des Agrippa von Diogenes, sämmtlich Athenern, gefertigt. Neben
Athen bleibt Kleinasien die Heimath zahlreicher Künstler, wie
Ephesus, woher Agasias der Schöpfer des borghesischen Fechters
im Louvre, Priene, woher Archelaos (die Apotheose des Homer,
Relief im brittischen Museum) stammt, ebenso Aphrodisias u. s. w.

§. 49.

Einseitige ästhetische Lehrmeinungen haben den Glauben an die
Farblosigkeit der griechischen Kunst, an die untergeordnete Bedeutung
der Malerei aufgebracht. Es galt als ein Frevel an dem
idealen Formensinn der Hellenen, die zureichende Kraft der blossen
Linie ohne eine belebende Nachhülfe durch die Farbe zu bezweifeln;
es erschien der plastischen Natur dieses Volksstammes widersprechend,
dass es auch eine reiche malerische Phantasie entwickle. Unbestreitbaren
Thatsachen gegenüber sind beide Ansichten unhaltbar
geworden; es muss nicht allein der Malerei eine ausgedehnte Pflege
und hohe Blüthe im griechischen Alterthum zugeschrieben werden,
auch die Skulptur hat zweifellos die Mitwirkung der Farbe nicht verschmäht,
gleich der Architektur die Anwendung der Polychromie
gestattet. Ein strenges System der Polychromie der griechischen
Skulptur lässt sich bei dem mannigfachen Grade und der vielfachen
Abstufung der üblichen Bemalung nicht füglich aufstellen. Es gehört
zur Polychromie bereits der Gebrauch eines verschiedenen Materiales
für die nackten Theile und die Gewandung, sei es nun eines grobkörnigen
Steines für die Gewandung (und männliche Gestalten), eines
feinkörnigen für die Fleischtheile, wie in Selinunt, oder Holz und
Marmor, Elfenbein und Goldblech, ebenso wie die Bemalung der Kleidersäume,
die Vergoldung der Haare und Waffen, und die angebliche
vollständige Uebermalung, für welche einzelne Archäologen
den Beleg in der Erzählung des Plinius von der »circumlitio« praxitelischer
Marmorbilder durch den Maler Nicias finden wollen, obgleich
wahrscheinlich dieses Wort nur die farbige Einfassung der
Gewandränder, Haare (oder einen enkaustischen Wachsüberzug?)
bedeutet. Farbenreste sind an den erhaltenen Monumenten, sowohl
an den Tempelskulpturen, wie an freistehenden Statuen in so grosser
Zahl nachgewiesen worden, von den äginetischen und lycischen
Skulpturen bis zur mediceischen Venus herab, dass die allgemeine
Sitte der Polychromie kaum bezweifelt werden kann; nur ging dieselbe
nicht so weit, dass sie den plastischen Werken einen bunten
Ausdruck verlieh, oder eine auch im Kleinen und Besonderen durchgeführte
Naturwahrheit anstrebte. Namentlich Marmorwerke traten
dem Beschauer in wesentlich weisser Erscheinung entgegen. Wir
finden den Augenstern durch Farbe bezeichnet, und damit die Richtung
des Blickes bestimmt oder aus edlem Materiale eingesetzt, die
Haare vergoldet, die Lippen bemalt (Aegineten), die Gewandsäume
mit farbigen Zierathen bedeckt, auch wohl das ganze Gewand mit
Farbe angestrichen (vatikanische Amazone), die Attribute, Waffen,
Pferdegeschirre von Metall angesetzt u. s. w. Im Allgemeinen ist
also die Farbe nur als belebender Schmuck verwendet, das zufällige
äussere Zugehör ungleich reicher und ausführlicher bemalt, als die
organischen Glieder, das Nackte bei den Erz- wie bei den Marmorbildern
in der natürlichen Farbe des Materiales belassen, kurz die
gleichen Grundsätze hier festgehalten, welche an der Polychromie
der Architektur wahrgenommen werden. Auch dort dient die Farbe
dekorativen Zwecken, oder zur schärferen Abhebung und Trennung
der einzelnen Glieder, die grösseren Massen jedoch bleiben von derselben
befreit.

Bleibt trotz aller Zugeständnisse an die Polychromie das Wesen
der Plastik unberührt, und uns vergönnt, an einfachen ungefärbten
Gypsabgüssen die eigenthümliche Schönheit des griechischen Formensinnes
zu studiren: so können wir auch ohne Bedenken das Vorurtheil
von der ausschliesslichen plastischen Begabung der Hellenen aufgeben
und an die ausgedehnte Blüthe der Malerei glauben, ohne
desshalb späteren Kunstperioden, welche für sich die höchste Ausbildung
der Malerkunst in Anspruch nehmen, nahe zu treten oder
die hervorragende Bedeutung der griechischen Skulptur zu verkennen.
Nichts berechtigt zu der Annahme, die griechischen Künstler hätten
in ihren Gemälden die specifisch malerischen Wirkungen, die Reflexe
des Lufttones, das eigenthümliche Licht- und Schattenspiel angestrebt,
welches wir an Werken der neueren Zeit bewundern; es blieb vielmehr
auch hier der Umriss, die Modellirung, die Form die Hauptsache,
die tiefere innere Einheit mit der Plastik bewahrt. Den Beweis
dafür liefert, in Ermangelung der Originaldenkmäler, deren
Verlust wir leider sämmtlich zu beklagen haben, ausser Quintilians
Erzählung von dem Verfahren der Maler, die einzelnen Figuren auseinander
zu halten, dass nicht die Schattenwirkung die Einheit der
Form beeinträchtige, die Art und Weise, wie die Nachwelt die
Entstehung der Malerei auffasste und als Sage überlieferte. Sie
erzählt von der Tochter des korinthischen Töpfers Butades, welche
den Schattenriss des scheidenden Geliebten an der Wand festhielt,
(auch Kleanthes von Korinth und der Aegypter Philokles werden
als die Erfinder der Umrisszeichnung gepriesen) von dem Korinther
Ardices und dem Sikyonier Telephanes, welche den äusseren Umrissen
auch innere Linien zur Andeutung der Körperformen hinzufügten,
von dem Korinther Kleophant, welcher zuerst einfarbige
Bilder (Monochromen) fertigte, von dem Athener Eumarus, welcher
bereits die Geschlechter auch in der Farbe unterschied u. s. w., bis
allmälig das lange Zeit gültige System der Tetrachromie, die Anwendung
von vier Hauptfarben: Weiss, Roth, Gelb und Schwarz
sich herausbildete. Können wir in diesen Sagen auch nur die kunstphilosophische
Anschauung einer späteren Zeit, wie sich dieselbe
die Entwicklung der Kunst dachte, nicht deren reale Geschichte erkennen,
so bleibt dennoch die vorausgesetzte plastische Richtung
auch der ältesten Malerei, die Stellung, welche man derselben zur
Skulptur einräumte, im höchsten Grade charakteristisch.

So mager auch diese ästhetische Erkenntniss ist, wir wären
dennoch trotz der zahlreichen Nachrichten über die Maler des Alterthums
bei römischen und griechischen Schriftstellern über den herrschenden
Styl nicht viel besser unterrichtet, kämen uns nicht glücklicher
Weise die zahllosen Vasengemälde zu Hülfe, welche noch
unaufhörlich dem griechischen und italischen Boden entlockt werden,
eine verhältnissmässig geschlossene geschichtliche Entwicklung an
sich offenbaren, und nachdem sie die längste Zeit zu einem unfruchtbaren
archäologischen Spielzeuge dienten, jüngst auch eine geläuterte
wissenschaftliche Behandlung erfahren.

Die Fundorte für bemalte Vasen sind in Griechenland namentlich
Athen, Korinth, die Inseln, dann in Italien: Sizilien (Girgenti), auf
altem bruttischem Boden Locri, ferner Apulien (Rubi), Lukanien
(Armento, Anxia), Kampanien (Nola) und im Norden der Tiber
auf etrurischem Gebiete: Veji, Caere, Vulci, Volaterrae u. a. Die
nolanischen Vasen, zierlich geformt, intensiv und glänzend gefärbt,
die Bilder nicht figurenreich, mit Vorliebe auch das Privatleben behandelnd
und die inschriftenreichen vulcentischen, in der vollendeten
Technik den erstgenannten gleichstehend, aber im Style gemessener,
höher gegriffen als jene, bilden mit Recht die berühmtesten Gruppen.
Der ehemals vorausgesetzte etruskische Ursprung der Vasen ist
gegenwärtig allgemein zurückgewiesen, die griechische Abstammung
über jeden Zweifel hinaus festgestellt, und zwar weisen die in der
älteren Zeit vorherrschenden dorischen Inschriften auf Korinth, der
später ausgebildete reine Atticismus auf Athen als den Fabriksort
hin, womit auch der bekannte Ruhm beider Städte in der Erzeugung
von Töpferwaaren übereinstimmt. Dass namentlich seit der
Zerrüttung der öffentlichen Verhältnisse Griechenlands neben der
Einfuhr eine einheimische Fabrikation in Italien bestand, wird keineswegs
geläugnet; für Apulien und Lukanien, wo es an griechischen
Kunstanregungen keineswegs fehlte, dann für Etrurien, wo die Neigung
für den älteren Styl herrschend blieb, gilt dieser selbständige
Betrieb als unbestrittene Thatsache; nur sind griechische Vasen
überhaupt in der Mehrzahl vorhanden, und ihre Benützung als Vorbilder
auch für die einheimisch italienische Produktion ebenso gewiss
als die letztere selbst. Die Gefässformen, welche wir an den
gewöhnlich in Gräbern gefundenen bemalten Vasen bemerken, haben
bis jetzt noch keine scharf bestimmte, klare Eintheilung erfahren,
besser sind wir über die Stylentwicklung der Vasenbilder unterrichtet.

Der ältesten Zeit gehören die sogen. ägyptisirenden Vasen
von blassgelbem Thone und schwarzbraunen Malereien an, welche
letztere ausser Pflanzenmotiven und anderen Ornamenten phantastisch
gebildete Thiergestalten enthalten. Der häufigste Fundort ist ausser
Nola, Vulci, Veji u. a. Griechenland, wohin die eigenthümliche Dekorationsweise
wohl aus assyrisch-babylonischen Landschaften sich
verpflanzt hatte.

Eine zweite Stylepoche, durch mehrere Mittelstufen mit der
erstgenannten verknüpft (Françoisvase in Florenz), wird durch die
schwarzen Figuren auf rothem Grunde vertreten. Bei höchst sauberer
Ausführung ist doch alle Bewegung und Kraft auf den eigentlichen
Körper concentrirt, und diese mit heftiger Gewaltsamkeit ausgedrückt;
dagegen mangelt den stets im Profil gezeichneten Köpfen ebenso
sehr die Schönheit als das Leben. Noch während diese Vasengattung
im Gebrauche war (man rechnet die Dauer des alten Styles etwa
bis zur 114. Olymp.), begann man bei der Bilderfertigung das
entgegengesetzte Verfahren einzuschlagen und die Gestalten auf
schwarzem Grunde roth zu färben, ja zuweilen wurden beide Weisen,
rothe und schwarze Figuren, auf einem Bilde vereinigt. An die
erstgenannten legt sich alle weitere Entwicklung der Vasenmalerei
an. Man unterscheidet einen älteren strengen Styl, den äginetischen
oder lycischen Skulpturen vergleichbar, und den jüngeren
schönen Styl (bis Alexander den Grossen). Schon bei jenem
verschwinden alle symbolischen Beihülfen einer noch ungelenken
Zeichnung; die letztere erscheint durchgebildeter, scharf bestimmt,
die Composition lebendiger, gruppenreich, wenn auch beides, Zeichnung
und Composition, noch eine mannigfache Gebundenheit, jene an
das Profil, das Unverkürzte, diese an das gemessen Würdevolle,
Züchtige in der Empfindung, offenbaren. Im schönen Style tritt bei
übrigens gleicher Technik und schlanken, höchst eleganten Gefässformen
die Richtung auf das Anmuthige, Ueppigweiche in den Umrissen
und in den mit Vorliebe behandelten jugendlichen und weiblichen
Formen in den Vordergrund, wofür namentlich die Schilderungen
des bacchischen Lebenskreises die geeignetsten Vorwürfe abgaben.
Erst nachdem in Attika die Vasenfabrikation sank, seit dem dritten
Jahrhundert v. Chr., bildet sich in Lukanien und Apulien ein selbständiger
Betrieb aus. Die hier vorherrschende griechische Bildung
erklärt das hellenische Element namentlich im Inhalte der Darstellungen.
Die späte Zeit, das in dem fremden Lande nicht so wie
auf griechischem Boden heimische ideale Maass der Phantasie macht
die Flüchtigkeit und Ueberladenheit des Styles begreiflich. Der
Name von Prachtvasen mag den dieser Gattung angehörigen Gefässen
billig bleiben, nur darf dabei nicht an einen tieferen künstlerischen
Werth gedacht werden. Gleichzeitig mit Apulien und
Lukanien entwickelte sich auch in Etrurien eine heimische Vasenfabrikation,
ohne aber die Bedeutung der früher genannten zu erringen,
bis die vordringende Römerherrschaft dem ganzen Kunstzweige
ein Ende setzte.

Von den Vasenbildern nun lassen sich einzelne Züge auch für
die griechische Malerei abstrahiren, unter der Einschränkung jedoch,
dass man den Unterschied zwischen dem handwerksmässigen Betriebe
und der künstlerischen Schöpfung stets festhält und die Parallele
auf die späteren Perioden (Alexandrinisches Zeitalter) nicht ausdehnt.
Damals nämlich trat in der Malerei das Streben nach Coloriteffekten
in den Vordergrund, wofür die nur durch den Contrast
der glänzend schwarzen Farbe zum natürlichen Roth des Thones
und sonst nur durch die ideale Zeichnung wirksamen Vasenbilder
auch nicht die entfernteste Andeutung gewähren können.

§. 50.

Die ersten Entwicklungsstufen der griechischen Malerei, von
der Umrisszeichnung zur Andeutung der Muskulatur und des Gliederbaues
durch flüchtige Linien, zu mannigfachen Kopfwendungen,
schärferem Gliederausdruck, bestimmter Muskelbezeichnung und
freierem Faltenwurfe, welches Alles dem Kimon von Kleonai zuerst
zugeschrieben wird u. s. w., wurden bereits früher erwähnt. Nähere
Nachrichten über den weiteren Gang der Entwicklung besitzen wir
nicht, wenn gleich einzelne Künstlernamen (Bularchos von Kandaules
u.A.) und Bildernamen (Uebergang des Darius über den
Bosporus vom Baumeister Mandrokles nach Samos geweiht) aufbewahrt
sind. Erst das Zeitalter des Phidias bringt uns über die
Schicksale der Malerei nähere Kunde und zeigt die athenische Schule
bereits in hoher Blüthe.

Um den Thasier Polygnot, des Malers Aglaophon Sohn (u. 79.
Olymp.), reiht sich eine zahlreiche Künstlergruppe: Panänos, des
Phidias Vetter und Gehülfe (bei der polychromen Statuenverzierung),
Timagoras aus Chalkis, der Aeginete Onatas, der als Pferdemaler berühmte
Mikon, der Bühnenmaler Agatharchos, Dionysios aus Kolophon,
Aglaophon u. A. Der Hauptschauplatz ihrer Wirksamkeit war die
Lesche in Delphi, die Poikile in Athen, die Tempel in Platää,
Thespiai, die Gegenstände der Darstellung historischer und mythischer
Natur. So malte Panänus in der Poikile die Schlacht bei Marathon
und zwar mit porträtartiger Charakteristik der Feldherrn, Polygnot
in der delphischen Lesche das eroberte Ilion, die Abfahrt der Hellenen,
Odysseus Besuch in der Unterwelt, Mikon im Theseustempel
Kämpfe der Amazonen und Centauren. Aus den Merkmalen, welche
alte Schriftsteller an Polygnots Werken rühmend hervorheben und
welche wohl von dem gesammten gleichzeitigen Künstlerkreise gelten
mögen, sich ein klares Bild von dem Kunstcharakter des Meisters
zu entwerfen, unterliegt mannigfachen Schwierigkeiten. Bei einfachem
strengen Colorite erscheinen die Augenbrauen schön gezogen,
die Wangen geröthet, der Blick belebt, der Mund sprechend
geöffnet, die Gewänder leicht und zierlich gefaltet und durchsichtig (?)
gemalt. In der lebendigen Zeichnung liegt also Polygnots technische
Stärke, dazu kommt Aristoteles Bemerkung von dem Maler edler
Charaktere, welcher die Menschen besser darstelle als sie seien,
und die aus den Inhaltsangaben seiner Bilder gewonnene Ueberzeugung
von dem Figurenreichthume seiner Compositionen. Auch
durch den Gegensatz zur späteren Malweise lässt sich Einzelnes für
die Erkenntniss seines Kunstcharakters abgewinnen.

Nachdem der Bühnenmaler Apollodor die Wirkungen von Licht
und Schatten, die malerische Illusion in das Bereich der Studien
gezogen und einen glänzenderen sinnlichen Reiz seinen Gestalten
einverleibt hatte, so dass erst sie das Auge des Beschauers dauernd
fesselten, beginnt auf ionischem Boden (Ephesus) im vierten Jahrhundert
v. Chr. eine neue Periode in der Geschichte der griechischen
Malerei. Die epische Breite der Composition, an Polygnots Werken
mit Recht hervorgehoben, verschwindet, auch der ideale strenge
Sinn in der Auffassung, die gemessene, einfach reine Zeichnung
tritt zurück, Raum gebend einer in das Einzelne arbeitenden, individualisirenden
Ausführung, wobei der Farbe ein ungleich grösserer
Wirkungskreis anheimfiel. Leider sind wir nicht im Stande, aus
dem Gebiete der Vasenmalerei ähnliche Parallelen für diese Kunstweise
heranzuziehen, wie dies mit den Vasenbildern strengen Styles
für Polygnot der Fall ist. Der Vorwurf, den Aristoteles über die
Bilder des Zeuxis (u. 90–100. Olymp.) fällt, es mangle denselben
die sittliche Würde, das Ethos; die Vorzüge, welche von den Werken
der ionischen Schule behauptet werden: die Kraft der Illusion (die
bekannten Trauben des Zeuxis und der Vorhang des Parrhasios),
die weiche Rundung der Formen, die Feinheit der Contouren (von
Parrhasios gerühmt), die nicht die Gestalten reliefartig abschnitten,
sondern sich sanft verliefen, der pathetische Ausdruck im Bilde des
Timanthes: Opfer der Iphigenia, bezeichnen die auf das Malerische,
Individuelle gerichtete Kunstweise. Auch die Gegenstände, welche
zur Darstellung gewählt werden, sind für die herrschende Sinnesrichtung
charakteristisch. So malt Zeuxis die Helena, Penelope,
Alkmene, den Pan, den thronenden Jupiter, den jugendlichen
Drachentödter Herakles, eine Centaurenfamilie, Parrhasios den Theseus,
der nachmals auf dem römischen Kapitole bewahrt wurde, die
Gruppe des Melager, Herakles, und Perseus, zwei Hopliten, den
einen schweisstriefend in den Kampf eilend, den anderen ermattet
niedergesunken, die Personifikation des athenischen Demos, so lebenswahr
und ausdrucksvoll, dass man in der Gestalt alle Eigenschaften
des athenischen Volkes, auch die widersprechendsten, zu lesen wähnte,
und andere Heroen und Porträtfiguren. In dieser Vorliebe für die
Darstellung von Einzelgestalten und einfachen Gruppen, wobei nothwendig
die scharfe Individualisirung, der Reiz der Färbung die
wichtigste Aufgabe wurde, spricht sich der Gegensatz zur figurenreichen,
epischen Composition der älteren attischen Schule deutlich
aus.

Der ionischen Malerschule geht die sikyonische, von Eupompos
und Pamphilus (97–107. Olymp.) gegründet, zur Seite. Ihre
nähere Entwicklungsgeschichte ist unbekannt, ihr Kunstcharakter ist
wohl als ein schärferes Eingehen auf den Naturalismus aufzufassen,
der eine minder reiche Färbung, als den Ionern eigenthümlich war,
aber eine sichere, feste Zeichnung im Gefolge hatte. Auch die ausgedehnte
theoretische Bildung, eine gewisse akademische Gelehrsamkeit
wird den Merkmalen der sikyonischen Schule beigezählt.
Eine reichere Ausbildung und vielfache Anwendung erhielt in dieser
Zeit die enkaustische Malerei (Aristides und Pausias), eine Technik,
von welcher wir nur so viel wissen, dass sie die Farbstoffe mit
Wachs verband und dem Grunde einbrannte, ohne trotz vielfacher
Versuche sie wiederherstellen zu können. Ausser den genannten
Meistern Eupompos und Pamphilus aus Macedonien werden noch
Echion (die verschämte Neuvermählte, Semiramis, die Allegorien
der Tragödie und Komödie u. a.), Melanthius, wegen der verständigen
Anordnung seiner Bilder berühmt, Pausias, in der Dekorationsmalerei
ausgezeichnet, in der Verkürzung und Schattirung (Modellirung)
der Gestalten kenntnissreich (Kranzwinderin Glykera)
hervorgehoben; Euphranor, in Athen thätig, scheint mehr die heroische
und historische Malerei gepflegt zu haben (Zwölfgötter, Theseus,
kräftiger gebildet als des Parrhasios gleichnamiges Bild, Reitergefecht);
auch der Athener Nikias widmet, vielleicht der heimischen
Kunsttradition folgend, ähnlichen Darstellungen von figurenreichen
mythischen und historischen Scenen seinen Pinsel. Dagegen wird
Aristides von Theben durch den leidenschaftlich pathetischen Ausdruck
in seinen Bildern gerühmt.

Alle Maler Griechenlands überstrahlt an Reichthum der Begabung,
Gewandtheit der Ausführung und Grazie Apelles von Cos
(356–308 v. Chr. thätig). Er vereinigte die Vorzüge der sikyonischen
und ionischen Schule (oder hob vielmehr die hier einseitig
verfolgten Richtungen auf), wusste durch die Frische der Färbung
und Zartheit der Umrisse zu fesseln und über seine Werke den
Hauch der Anmuth zu verbreiten. Die Venus Anadyomene, den
Meereswellen entsteigend, für Cos gemalt, später nach Rom gebracht,
erwarb ihm den höchsten Ruhm; ausser diesem Werke werden noch
Schlachten- und Heroenbilder und zahlreiche Portraite (namentlich
Alexanders) aufgezählt. Der Glanz, welchen Apelles Thätigkeit im
Zeitalter Alexanders des Grossen auf die Malerei warf, scheint unter
der Herrschaft seiner Nachfolger wenigstens äusserlich nichts verloren
zu haben. Ausser den Zeitgenossen des Apelles: Protogenes,
Asklepiadorus, Ktesilochus sind uns noch zahlreiche Künstlernamen
erhalten, ohne dass wir über den artistischen Charakter derselben
näher unterrichtet wären. Bezeichnend ist die häufig beklagte Vorliebe
für parodirende Darstellungen, für Gegenstände des sogen.
Genrefaches und Stilllebens. Pyreikus, unbekannten Alters, soll
zuerst Barbierstuben und Schusterbuden, junge Esel, Küchengemüse
u. dgl. gemalt haben. Auch die Mosaikmalerei zu Dekorationszwecken
kam erst jetzt am Schlusse der griechischen Kunst in
Aufnahme (Sosus von Pergamus). Dass der Naturalismus, den
wir schon in der früheren Periode in der griechischen Malerei
waltend erblickten, zuletzt auch die Stoffwelt umwandeln und die
Dinge des gewöhnlichen Lebens als der künstlerischen Verherrlichung
würdig empfehlen werde, ist begreiflich, ebenso wie die Auflösung
der Malerei in eine dekorative Kunst nur ein allgemein gültiges
Gesetz der kunstgeschichtlichen Entwicklung wiederholt.





2. Etrusker und Latiner.

§. 51.

Die alteinheimischen Stämme Italiens: die Japyger, Etrusker,
Latiner, der umbrisch-sabellische Stamm haben vor der griechischen
Einwanderung keine kunstgeschichtliche Stellung. Es mag denselben
nicht an künstlerischen Anregungen und Ansätzen gefehlt haben,
der Kultus wartete nicht erst auf hellenische Lehrmeister, um sinnliche
Zeichen und Bilder der Götter zu entwerfen; vor dem hellenischen
Einflusse aber tritt die heimische Eigenthümlichkeit stark in
den Hintergrund zurück, so dass neben der unmittelbar aus Hellas
verpflanzten und in den griechischen Colonien gepflegten Kunst, auch
die übrigen Kunstweisen der stetigen griechischen Einwirkung unterworfen
bleiben. Die Wanderungen des Dädalus in Italien sind der
sagenhafte Ausdruck dieses Verhältnisses. Die Ablagerungen der
älteren griechischen Kunstbildung in Italien lassen sich stufenweise verfolgen.
Cyklopische Mauern kommen in Pyrgi, Cosa, Saturnia, noch viel
häufiger auf latinischem Boden, die Scheinwölbung durch vortretende
Mauertheile in den Gräbern von Caere, Alsion, im Brunnenhause
(tullianum) auf dem Kapitole vor. Doch ist auch die wirkliche
Wölbung im Keilschnitte nicht unbekannt, ja hier früher ausgebildet
gewesen, als in Griechenland. Ihre ältesten Beispiele sind die
Mündung eines Abzugskanals bei Graviscae, die Mündung der cloaca
maxima in Rom und mehrere Stadtthore (Tarquinii, Volterra u. A.).
Bei der eigentlichen Tempelarchitektur haben wir die Bauten der
griechischen Colonisten auf Sicilien und in Unteritalien von den
Bauanlagen der heimischen Bevölkerung zu unterscheiden. Jene
(Selinunt: sechs Tempel, Agrigent, Egesta, Syrakus,
Pästum: Neptun- und Cerestempel, Metapont) haben den griechischen
Styl festgehalten, ihre Erbauer ebensowenig in der Architektur
und Bildnerei (die alterthümlichen Metopenbilder zu Selinunt)
als in Sitten und Rechten den Zusammenhang mit dem Mutterlande
aufgegeben. Fremdartiger erscheinen die Tempel der heimischen
Stämme, wie der Etrusker, der älteren Römer. Von monumentalen
Resten hat sich zwar nichts erhalten als einige Säulentrümmer zu
Volci und Bomarzo, aus welchen eine besondere tuskische Säulenordnung
herauszudeuten schwerlich gelingen kann. Auch die Ansicht,
die tuskische Säule sei aus Griechenland, und zwar zu einer
Zeit herübergebracht worden, in welcher der dorische und ionische
Styl sich noch nicht getrennt hatten (daher das dorische Kapitäl und
die halbionische Basis bei den tuskischen Säulen), besitzt nur hypothetischen
Werth, zumal sie ihre Voraussetzung, die ursprüngliche
Einheit der griechischen Säulenformen, erst beweisen müsste. Doch
haben sich schriftliche Nachrichten von der allgemeinen Anlage italischer
Tempel erhalten. Ihre Eigenthümlichkeit beruht auf dem steilen,
weitvorspringenden Dache, dem Holzgebälke und dem beinahe quadratischen
Grundrisse. Die Vorhalle erhält eine grössere Tiefe, als bei
den griechischen Tempeln, der Säulenbau umschliesst nicht den ganzen
Tempel, sondern beschränkt sich auf die Fronte und die beiden
Langseiten. Alle diese Abweichungen sind nicht so bedeutend, um
die Möglichkeit griechischer Wurzeln abzuweisen, welche allerdings
in Folge des verschiedenen Kultes mehrfache Veränderungen (z.B.
drei Cellen) erlitten.

§. 52.

Ueber eine andere Architekturgattung haben neuere Forschungen
und Ausgrabungen ein grösseres Licht verbreitet, nämlich über den
Gräberbau der Etrusker.[33] Viele dieser Gräber gehören dem früher
beschriebenen Hügelbaue an, und sind nichts weiter als Nachklänge
aus der Kindeszeit der Kunst, so z. B. der Cucumella bei Volci, ein
viereckiger Thurm auf einem kreisrunden Unterbaue, wahrscheinlich
von Kegeln umgeben, andere Steinhügelreste in Tarquinii, das sogen.
Grab der Horatier und Curiatier bei Ariccia (römischen und späteren
Ursprungs) und das von Plinius beschriebene Grab Porsenas. Wichtiger
sind die Façadengräber bei Norchia und Castel d'Asso in der Nähe
von Viterbo. Der Felsen, in dessen Innerem die Grabkammern
verborgen sind, wird nach oben abgeschrägt, mit einem kräftigen,
geradlinigen Gesimse (selten einem Giebel) gekrönt; eine Scheinthüre,
deren Sturz durch eine Schweifung mit den Pfosten verbunden
ist, bildet die Mitte dieser Façade. Die Grabkammern sind bei dieser
Gattung unansehnlich und niedrig, die Aehnlichkeit mit den lycischen
Gräbern wohl nur äusserlich und zufällig. Natürlich konnten die
Façadengräber nur in felsigen Gegenden in Gebrauch kommen; in
offenen Landschaften wurde der äussere Bau der Gräber aufgemauert.
Da aber der Mauerbau eine geringere Dauer besitzt als Felswände,
so fehlen uns hier die Spuren der äusseren Architektur (tumuli),
und sind wir bloss auf die unterirdischen Grabkammern angewiesen.
(Volci, Tarquinii bei Corneto, Caere oder Cerveteri.) Desto lohnender
ist die hier gemachte Ausbeute. Nicht selten ist in der Behausung
des Todten die Wohnung des Lebendigen nachgebildet, der Eingangstreppe
ein weiter Vorraum angereiht, welcher erst zu den
eigentlichen Grabkammern führt. Die Wände sind mit Wandmalereien
geschmückt, die Decken den Holzbauten nachgeahmt, giebelförmig
oder kuppelartig ausgehauen, Pfeiler stützen die Decke; den
Wänden entlang stehen die Sarkophage, auf Steinbänken ist der
Hausrath des Verstorbenen aufgestellt. Diese Ansammlung des
mannigfachsten Geräthes, namentlich der Vasen, verleiht den etruskischen
Gräbern noch einen besonderen
archäologischen Werth.
Als Beispiel möge das sogen.
Grab der beiden Sessel (Fig. 46)
dienen, eines der bedeutendsten
in der Nekropole von Caere.
Dem Vorraume (A) schliessen
sich zwei rechteckige Kammern
an, von welchen die eine (B)
als Triklinium diente, die andere
(C) das Leichenbett und zwei
Sarkophage enthält. Der mittlere
Hauptraum (D) ist bis auf die
beiden aus dem natürlichen Stein
gehauenen Sesseln (a) die treue
Nachbildung eines Prunkzimmers;
die drei hintersten ungleichen
Kammern, mit Bänken versehen, bargen die dem Todten
beigegebenen Geschenke.



Fig. 46. Grab aus Caere.


§. 53.

Die Bildnerei in Stein verhinderte der Mangel an einem passenden
Materiale, desto zahlreicher und bedeutender sind die in Metall und
Thon ausgeführten Werke. Nicht alles jedoch, was uns aus dem
italischen Alterthum bewahrt wurde, darf auf Rechnung der Etrusker
gesetzt werden. Neben ihnen behaupten sich in der altitalischen
Kulturgeschichte die Latiner (von umbrischen Bildungsstoffen ist
nichts bekannt, doch hat der Mars von Todi, eine Bronzefigur im
etruskischen Museum des Vatikan, eine umbrische Inschrift), und weit
entfernt, den Etruskern an Kunstsinn nachzustehen, muss vielmehr
das reinere Schönheitsgefühl den Anwohnern von Latium zugeschrieben
werden. Eine scharfe Trennung der etruskischen und latinischen
Kunstweise lässt sich zwar aus dem doppelten Grunde nicht durchführen,
weil sie vielfach ineinander fliessen und theilweise eine gemeinsame
— griechische Wurzel besitzen (doch ist die engere griechische
Heimath der latinischen Kunst schwerlich dieselbe, wie jene
der etruskischen). Nur einzelne Unterschiede liegen klar am Tage,
wie z. B., dass die gravirten Schmuckkästchen den Latinern, die
gravirten Spiegel den Etruskern angehören; bei den letzteren ferner der
Gebrauch, die Gräber mit Wandgemälden auszuschmücken, ausschliesslich
herrscht, während im Uebrigen allerdings auch die Latiner
an der Blüthe der italischen Malerei ihren gebührenden Antheil haben.
Von grösseren plastischen Werken hat die kapitolinische Wölfin, deren
antiker Ursprung übrigens nicht ohne Anfechtung geblieben, sowie
die Porträtstatue des Aulus Metellus Anspruch auf latinischen Ursprung,
bei den anderen deutet ihr Fundort, wie z. B. Arezzo, die
etruskische Abstammung an. Die bekanntesten Werke in Erz sind
nebst den genannten die Chimära in Florenz, der Knabe mit der
Gans in Leyden, die geflügelte Minerva und der jugendliche Tages
(ein am Boden sitzender Knabe mit der Bulla am Halse) im vatikanischen
Museum u. s. w. Bei steifer, harter Zeichnung und alterthümlichen
Haltung ist die derbe Lebendigkeit der Köpfe bemerkenswerth.
Von den grossen Thongebilden, in deren Fertigung sich die
Etrusker dauernden Ruhm erwarben, sind natürlich nur geringe
Reste auf uns gekommen. Von dem rothbemalten Jupiter im kapitolinischen
Tempel, von dem Viergespanne auf dem Tempelgiebel
hat sich bloss der Name des Künstlers: Volcanius von Veji erhalten.
Doch bewahrt das etruskische Museum im Vatikan mehrere
Terracottenfiguren auf Sarkophagdeckeln und Terracottenreliefs,
welche über den Styl der etruskischen Kunst, ihre Verzerrung griechischer
Stoffe, das grosse mechanische Geschick und den wenig
ausgebildeten Formensinn Auskunft geben.

Nicht in Monumentalwerken, sondern in Gegenständen der
Kleinkunst, in Bronzegeräthen, wie Schalen, Kelche, Kandelaber,
in Goldarbeiten liegt der Glanzpunkt der etruskischen Kunst. Den
äusseren Beweis dafür liefert die Gunst, welche derlei Werke in
Athen fanden. In der That ist die Fülle der Motive, welche uns bei
den schlanken Kandelabern entgegentreten, die sinnige Verzierung
der Dreifüsse, dort die Vögel, Katzen, Schlangen, die einander verfolgend
an der gewundenen Kandelaberstange emporklimmen, hier
die Thiergestalten, auf welchen das Gestelle ruht, dann die in Gold
getriebenen Blumenkränze, die feine Löthung des Goldes, der tadellose
Geschmack der Ornamente des höchsten Lobes würdig. Fremdartiger
weht uns der figürliche Theil der Dekoration, namentlich an
den älteren in Caere gefundenen Gefässen an, die Thierkämpfe, die
mannigfachen Fratzen und Masken, für welche wir keine Bedeutung
auffinden können und die uns unwillkürlich in den Orient zurückversetzen.
Doch ist an einen ägyptischen oder assyrischen Ursprung
schwerlich zu denken.

§. 54.

Nächst den bemalten Thongefässen ziehen in neuerer Zeit die
auf der Rückseite mit gravirten Zeichnungen versehenen Metallspiegel
die Aufmerksamkeit der Archäologen auf sich. Die Gegenstände
der Darstellung sind der griechischen Mythen- und Sagenwelt
entlehnt, die Zeichnung oft übertrieben, hart oder flüchtig, die
Compositionen aber stets ausdrucksvoll und die Gruppen geistreich
dem runden Rahmen eingepasst. Dass wir es mit etruskischen
Werken zu thun haben, beweisen die etruskischen Inschriften; auch
lässt sich aus den Stylunterschieden, wenn nicht auf verschiedene
Zeitalter, so doch auf verschiedene Schulen schliessen; im Ganzen
aber entziehen sich diese Arbeiten noch der genaueren kunsthistorischen
Bestimmung, so einladend und genussreich auch die Einzelbetrachtung
ist. Aehnliches gilt von den gravirten Schmuckkästchen
(cistae mysticae), für welche der latinische Ursprung als Regel
angenommen wurde. Nur ein Beispiel muss als eines der edelsten
und reinsten Erzeugnisse der antiken Kunst namentlich hervorgehoben
werden: Die ficoronische Ciste im Museum Kircherianum, der
cylindrische Körper mit Darstellungen aus dem Argonautenzuge verziert,
Füsse und Deckel von anderer, plumperer Hand und auf der
Fussplatte eine Inschrift aus dem dritten Jahrhundert v. Chr. mit
dem Namen des Künstlers: Novius Plautius. Hat Novius Plautius
den Mittelkörper geschaffen, so würden wir darin ein Werk kampanischer
Kunstfertigkeit erblicken, wo allerdings griechischer Kunstsinn
eine dauernde Heimath fand. Die bewunderungswürdige Vollendung
so vieler gravirten Darstellungen bei den Etruskern lässt auf eine
grosse Blüthe der zeichnenden Künste überhaupt, also auch der
Malerei, schliessen. In dieser Erwartung findet man sich bei der
Betrachtung der etruskischen Grabbilder (Tarquinii, Clusium, Veji,
Vulci) nicht wenig getäuscht. Die Motive sind zwar reichhaltig genug
und lassen das religiöse und private Leben des Volkes in Todtenzügen,
Festgelagen, Tänzen u. s. w. vor unseren Augen vorüberziehen,
aber schon die Zeichnung hat neben übermässiger Bewegung
der einzelnen Gestalten eine grosse Gebundenheit, ein enges architektonisches
Maass, und vollends die Färbung führt uns in ein völlig
fremdes Gebiet. Im Gegensatz zu der Mannigfaltigkeit der natürlichen
Färbung wird hier Alles auf die vier primären Farben zurückgeführt,
und jeder dieser Haupttöne einer grösseren natürlichen Farbenskala
gleichgesetzt. Himmelblau z. B. umfasst neben Blau auch noch
Grün, Grau, das Hellfarbige überhaupt und wird bei der Malerei von
Pflanzen, Pferden, Metallgeräthe u. s. w. ohne Bedenken angewendet.
Es herrscht in diesem Farbenprinzipe keineswegs rohe Willkür, schon
die Thatsache seiner weiten Verbreitung (Aegypten, Griechenland)
spricht für eine bestimmte Regel; auch entbehrt dieser conventionelle
Vortrag keineswegs fester Analogien. Es scheint die Wiederkehr
der Hauptfarben gesetzlich festgestellt; die nähere Beleuchtung dieser
Malweise und namentlich ihre Zurückführung auf optische Gründe
lässt aber noch Alles zu wünschen übrig.

§. 55.

Die Anfänge der römischen Kunst vermischen sich unlösbar
mit der etruskischen und latinischen Thätigkeit auf diesem Gebiete.
Die altrömische Kunst, deren Zeugnisse allerdings nur in spärlichen
schriftlichen Nachrichten auf uns gekommen sind, benützte die Fertigkeit
der weiter vorgeschrittenen Nachbarstämme verhältnissmässig
in dem gleichen Grade, wie später der griechische Kunstgeist in
römische Dienste gepresst wurde. Eine praktische Richtung offenbaren
die zahlreichen Nutzbauten: Wasserleitungen, Trockenlegung
der Sümpfe, Strassenbauten, Brückenanlagen. Schon im dritten
Jahrhundert der Stadt aber treffen wir auf Bereicherungen mit griechischer
Kunst. Der Tempel der Ceres beim Circus Maximus wurde
von zwei berühmten Plasten und Malern Damophilos und Gorgasos
ausgeschmückt; auf der anderen Seite begegnen wir aber später
einem Römer als Baumeister in Athen: Cossutius, welcher im Auftrage
des Antiochos Epiphanes den Zeustempel umbaut. Auch der
Sarkophag des Scipio Barbatus (454. s. E. R.) im Vatikan zeigt die
Kenntniss und freie Mischung griechischer Formen. Dass der plastische
Idealismus in Rom keine günstige Heimath fand, dafür spricht
der frühe Gebrauch von Wachsmasken der Verstorbenen, die im
Atrium aufgestellt und bei Aufzügen herumgetragen wurden, die
Abneigung der Sitte gegen Darstellungen des Nackten und schliesslich
die frühzeitige Pflege der Malerei, welche Kunstgattung wegen ihrer
grösseren sinnlichen Kraft den derberen Römern besser zusagte.
Ein realer Sinn, und die Verwendung der Kunst für praktisch-politische
Interessen macht sich schon ursprünglich in der römischen
Kunst geltend.



3. Rom.

§. 56.

Die römische Kunst, soweit sie in die geschichtliche Entwicklung
der Kunst überhaupt eingreift, beginnt in Wahrheit mit der Plünderung
der sizilischen und griechischen Kunstschätze und ihrer Ansammlung
als Trophäen in Rom. Die Plünderung und Zerstörung
von Korinth bezeichnet den Höhepunkt dieses prahlerischen Strebens
(146 v. Chr.). Nicht lange dauerte es aber und diese, dem Barbarenstolze
entsprungene Raubsucht wich einem ästhetischen Sammelgeiste,
der die schöpferische Unfähigkeit durch die Ueberfülle des Genusses
zu ersetzen suchte, und conservativen Staatsmännern frühzeitig für
den politisch-kräftigen Geist der Bevölkerung Gefahr drohend dünkte.
In der That wurde auch in der Cäsarenzeit die Kunst als Zähmungsmittel
des Volkes verwendet, also auch jetzt wieder die Kunst ihrem
eigentlichen Zwecke entfremdet. Das Entstehen einer Kunstkennerkaste,
die sich stolz über die übrigen Idioten erhob, konnte diesen
Mangel eines gesunden Bodens nicht ersetzen, und so bleibt bei
aller Grösse, die den Zeugnissen des römischen Kunstgeistes sonst
anklebt, und welche namentlich in der Architektur ganz unläugbar
ist, die innere Nothwendigkeit vermisst, und der Luxus als eine
wesentliche Quelle der künstlerischen Thätigkeit fühlbar. Auf der
anderen Seite freilich erhielt sich eben dadurch die griechische Kunst
länger lebendig und in ihrer Eigenthümlichkeit unangetastet, und
vollends für die äussere Verbreitung der Kunstbildung, für die
Weltgültigkeit der antiken Kunstformen hat gerade das raublustige,
plündernde, sammelnde, naschende römische Volk das Grösste geleistet.
Es hiesse aber mehr behaupten, als begründet werden kann,
wollte man Rom in der letzten Zeit der Republik und in der ersten
Kaiserzeit alle selbständige Kunstthätigkeit abstreiten. Sie ist in
der Architektur sowohl, wie in den übrigen bildenden Künsten vorhanden.
Der Klage, dass der organische griechische Säulenbau in
Rom verunstaltet und verdorben würde, was sich an zahlreichen
Gliedern nachweisen lässt, z. B. in den Eckmetopen, in der Anwendung
ionischer Voluten auch bei Pilastern, in dem schwächlichen
Gebälke, den wulstigen, plumpen Gesimsprofilen, den schlechten
Verhältnissen u. s. w. stellt sich als Gegengewicht der Fortschritt
der Architektur zum Gewölbebaue entgegen. Die organische Gliederung
der griechischen Baukunst wird zur Dekoration: dekorativ
ist das schwere prunkvolle römische Säulenkapitäl, zum erstenmale
am Titusbogen angewendet und von dem korinthischen durch die
derben Voluten, welche dem Blätterkranze entspringen, unterschieden,
dekorativ die Säule selbst, nicht selten dem Hauptbaue vortretend
und keineswegs zum Tragen bestimmt (Triumphbogen des Septimius
Severus), dekorativ die sima, nicht mehr nämlich zur Regenrinne
ausgehöhlt u. s. w.; aber im Gegensatze zu diesem Spiele erscheint
der Massenbau nirgends so ausgebildet und in der Wirkung vollendet,
als gerade wieder in Rom.

In der Bildnerei kann man den Römern die unreine Vermischung
der Götter mit den Cäsaren, die grosse Zahl leerer allegorischer
Gestalten, der virtus, honor, fides, aeternitas u. s. w., vor Allem die
Einführung fremdartiger Götter, wie der Isis, des Mithras in den
Kunstkreis, und die Versuche, materiell pantheistische Vorstellungen
plastisch zu verkörpern, vorwerfen. Es darf aber der markige Realismus
der Porträtstatuen (Marc Aurel), die scharf ausgeprägte Individualität
in der Auffassung, die Naturwahrheit in den beinahe vollgebildeten
Reliefdarstellungen auch nicht vergessen werden. Die
Denkmäler der römischen Malerei sind nicht so mannigfaltig, als dass
man einen allgemein gültigen Schluss auf ihren Zustand ziehen
könnte; aber eine Gattung wenigstens, die zierlich-heitere Dekorationsmalerei,
schuf schwer zu übertreffende Muster und wusste durch
Reichthum und Schönheit zu fesseln, ohne ihre enggezogenen
Schranken zu überschreiten. Die Unterschätzung der römischen
Kunst tritt stets ein, wenn man die einzelnen Perioden nicht scharf
auseinander hält und die Zeit von der Zerstörung Korinths bis auf
Hadrian zusammenfallen lässt mit der folgenden Periode, in welcher
allerdings das Ausleben der antiken Stoffwelt mit dem Verfalle der
Formen gleichen Schritt hält, und nur das kulturgeschichtliche Interesse
an den Denkmälern noch rege bleibt.

§. 57.

Nur wenige Baudenkmäler aus der Zeit der Republik entgingen
der maasslosen Baulust besonders der ersten Imperatoren.[34] Doch
hat sich von jenen wenigstens ein bedeutender Rest erhalten, nämlich
der Unterbau des Capitols, das Tabularium, von C. Lutatius
Catulus erbaut, eine innere Galerie, welche die Strebepfeiler des
Oberbaues birgt, durch eine flach gewölbte Treppe mit dem Forum
verbunden und darüber ein von dorischen Halbsäulen getragener
Portikus. Nirgends erscheint vielleicht die Constructionskunst der
Römer grösser als hier. Auch das Tempelsystem in S. Nicola in
Carcere, drei Tempel so angeordnet, dass ihre Façaden in einer
Linie zu stehen kommen, reicht in die Zeiten der Republik zurück.
Sie führen den Namen der Pietàs (191 v. Chr.), Spes (254 v. Chr.)
und Juno sospita (167 v. Chr.) und sind mit Ausnahme des letztgenannten
dorischen Peripteros im ionischen Style erbaut. Der
sogen. Tempel der Fortuna virilis (S. Maria egiziaca) mit einem
falschen Säulengange an den Langseiten, d. h. mit halbvermauerten
Säulen, ist charakteristisch durch die Anwendung bloss inländischen
Materiales: Tuff, Peperin und Travertin, und die Terracottadekoration
des Frieses; Servius Tullius soll ihn gegründet haben.



Fig. 47. Grundriss des Tempels in Tivoli.


Mit Augustus beginnt die Blüthezeit der römischen Architektur.
Man begnügte sich nicht mit der Ausführung von Einzelbauten, sondern
legte gleich neue gewaltige Stadttheile an, baute Fora, von
einer zusammenhängenden Architektur eingeschlossen (Fora des
Augustus, Nerva, Trajan), Lager (Tiber) und verlieh selbst den Einzelanlagen
(wie Thermen, Amphitheatern) eine kolossale Ausdehnung.
Nebst Augustus stehen Nero, Vespasian und Trajan im Vordergrunde
der römischen Baugeschichte. Dem Wanderer durch Rom
sind die malerischen Tempelruinen
am Forum und anderen
Orten wohlbekannt. Sie hier
alle namentlich aufzuzählen, ist
nicht zulässig, und die Auswahl
der durch Eigenthümlichkeit der
Formen ausgezeichneten, aus
mehrfachen Gründen gerechtfertigt.
Charakteristisch sind zunächst
die Rundtempel, meist
als Vestatempel angeführt; das
zierlichste Beispiel eines solchen
bildet der Vestatempel zu
Tivoli (Fig. 47), mit griechischem
Stylgefühle in den Einzelheiten
ausgeführt. Der Kuppelbau
in seiner ganzen Majestät
tritt uns im Pantheon des
Agrippa, ursprünglich zum Abschlusse
einer Thermenanlage
bestimmt, entgegen (Fig. 48).
Die tiefe Vorhalle, die Form
des Hauptbaues verbergend, ist,
ganz abgesehen von neueren
Verunstaltungen, ein entschieden
ungünstiger Zusatz, dagegen
das Innere des Rundbaues mit
der 70' hohen Wölbung von
grossartiger Wirkung. Zur Entlastung
der Mauern sind aussen
Reihen sogenannter Constructionsbogen angebracht, im Innern in die
20' dicke Mauern acht Nischen gewölbt. Sechs derselben sind mit
kostbaren Säulen ausgesetzt, und über ihrem Gebälke eine kleinere
Pfeilerstellung angeordnet (Attika). Die Wölbung selbst (Fig. 50)
ist mit einem der flachen Decke entlehnten Ornamente, den Kassetten,
geschmückt. Da das kostbare Material (giallo antico) zu
allen Säulen nicht ausreichte, so wurde bei sechs derselben durch
eine Beize der gelbe Farbenton hervorgebracht, überdies die Attika
mit farbigen Marmortafeln verkleidet. Für die Kenntniss der Polychromie
ist der Verlust der letzteren sehr zu beklagen, wie denn
überhaupt der seit dem 7. Jahrhundert in eine Marienkirche verwandelte
Bau Gegenstand wiederholter Beraubung und Verunstaltung
wurde.



Fig. 48. Grundriss des Pantheon.




Fig. 49. Kuppel des Pantheon.




Fig. 50. Isometrische Darstellung
eines Tonnengewölbes.


Ein weiterer für den Wechsel der Bauformen charakteristischer
Bau ist der Doppeltempel der Roma und Venus, von Hadrian nach
eigenem Plane erbaut. Eine korinthische Säulenhalle, selbst wieder
von einem ausgedehnten Vorhofe umgeben, umzog den Tempel, der
in zwei mit den Nischen gegeneinanderstossende Cellen getrennt
war. Dieser Abschluss der Cella mit einer halbkuppelförmigen
Nische und die Ueberwölbung der ganzen Cella bilden wie die
Kuppelwölbung des Pantheon (Fig. 49) folgenreiche Neuerungen in
der antiken Architektur. Die consequente Verbindung des Bogens
mit der Säule musste bereits den Organismus der von Griechenland
überlieferten Bauweise lockern; man begnügte sich aber nicht mit
der blossen Lockerung; man ging sogar
bis zur ausgesprochenen Missform, wenn
sich die neuen Elemente in die alte Gliederung
nicht fügen wollten, z. B. bei
der verlassenen K. S. Urbano bei Rom,
einem ehemaligen Tempel oder Grabbaue.
Da das Innere desselben mit einem
Tonnengewölbe (Fig. 50) überdeckt war,
so musste auch der Aussenbau eine
Erhöhung erhalten. Man half sich auf die Weise, dass man
zwischen Fries und Giebel eine hohe Backsteinmauer zog, welche
zwar dem Zwecke entspricht, aber die Harmonie des Baues vollständig
zerstört.

§. 58.



Fig. 51. Basilika des Maxentius.


Nicht in den Tempelbauten liegt die Grösse und Eigenthümlichkeit
der römischen Architektur der Kaiserzeit, sondern in den für
praktische und öffentliche Zwecke bestimmten Bauanlagen, mit welchen
namentlich die Kaiser des ersten Jahrhunderts u. Z. die Hauptstadt
der Welt bevölkerten, und welche dann auch in den reicheren
Provinzialstädten eine mannigfache Nachahmung fanden. Hierher
gehören die Basiliken (die erste von Cato 568. s. E. R. errichtet),
nach aussen abgeschlossene Hallen, bestimmt, die Verhandlungen
der Geschäftsleute dem Lärmen des Forums zu entziehen, später
auch als Gerichtshallen verwendet und mit einem erhöhten Tribunale
für die Richter versehen. Ihre Einrichtung bildet noch gegenwärtig
den Gegenstand hartnäckigen Streites.[35] Schwerlich darf man von
den älteren Basiliken (Fulvia, Julia, Aemilia) die gleiche Bauform,
wie sie die Basiliken von Byzanz, Antiochia u. a. besassen, voraussetzen.
Die Fragmente des antiken Stadtplans von Rom zeigen die
Säulen, welche eine Empore trugen, auf allen vier Seiten umlaufend,
also das in der Form einer Nische
gewöhnlich gedachte Tribunal jedenfalls
von der Säulenhalle getrennt.
Die Ausgrabungen der fünfschiffigen
Basilika Ulpia auf dem
Prachtforum des Trajan geben über
den Schluss derselben keine Aufklärung,
da sie sich bloss auf die
Mitte des Bauwerkes beschränken.
Dagegen hat sich die grosse Basilika
des Maxentius und Constantin bei
dem Forum theilweise erhalten, und
beweist wenigstens für dieses Zeitalter
den nischenförmigen Abschluss
der einen Schmalseite (Fig. 51).



Auch hier zeigt sich die Wölbekunst der Römer auf einer sehr
hohen Stufe der Ausbildung, da die Spannweite der Mittelwölbung
jener vielbewunderten der Peterskirche gleichkommt. (Die Nische
oder Apsis bei a ist ein späterer Zusatz, welcher die Form der
Basilika in jene eines Kreuzes verwandelte.)

Unter den Schaubühnen, deren Ausrüstung und Standhaltung
zu den politischen Geschäften des Kaiserreiches gehörte, verdienen
wegen ihrer Grösse und wenigstens theilweisen Erhaltung das
Theater des Marcellus und das flavische Amphitheater oder Colosseum
eine namentliche Erwähnung. Hier, wie bei den übrigen Amphitheatern
zu Pola, Nimes, Verona u. s. w. macht sich in der Uebereinanderstellung
dorischer, ionischer und korinthischer Halbsäulen
ein klar verständliches System geltend, welches auch sonst häufig
zur Anwendung kam. Mit Recht führt der Bau Vespasians, der
80,000 Zuschauer fasste, und dessen allein erhaltene Mauerschale
alle neueren Bauanlagen zwerghaft erscheinen lässt, den Namen
des Kolosseums, und dennoch machen ihm in Grösse und Glanz die
Thermen noch den Rang streitig, vor allen jene Caracallas (217)
und Diokletians. Die erstgenannten nehmen den Raum von 124,140
Quadratmetres ein, und umfassen eine fast unübersehbare Fülle
von Hallen, Sälen, Bädern (1600), offenen Anlagen, Palästen, eine
Bibliothek, Museum. Von grossartiger Wirkung musste namentlich der
Kuppelsaal sein, welcher die Warmbäder bedeckte. Um die Pracht
der Ausstattung begreiflich zu machen, mag eine Anschauung der
Mosaikboden und die Erinnerung, dass hier die beste Fundgrube
plastischer Schätze vorhanden war, genügen. Von den Thermen
Diokletians, gleich jenen Caracallas, auf mächtigen Substruktionen
ruhend, hat sich der Hauptsaal als Kirche S. Maria degli Angeli
und ein Rundbau, jetzt S. Bernardo, erhalten. Eine andere Gattung
architektonischer Monumente bilden dann die Ehrendenkmäler, theils
in Form von Säulen (Trajanssäule, Säule des Marc Aurel) von
einem Skulpturbande umwunden, theils als Triumphthore gebildet
(in Rom: Triumphbogen des Titus, des Constantin, aus Fragmenten
des Trajanbogens zusammengesetzt, des Septimus Severus u. a.).

Schliesslich sind noch die römischen Grabmäler zu erwähnen.
Auch ihre Form wechselt mannigfach, ohne dass es stets gelingt,
die Besonderheit der Anlage einem allgemeinen Typus zu unterordnen,
da auch die Laune des Verstorbenen, wie z. B. des ehrsamen
Bäckers Eurysaces, die Gestalt mitbestimmte, oder wie bei
Cestius exotische Formen (Pyramide) beliebt waren. Dass die Via
Appia von Grabmonumenten begrenzt wird, und zwischen ihr und
der Via Latina eine riesige Gräberstadt angelegt war, ist bekannt.
Einzelne Gräber, wie jene der Cäcilia Metella, eines Cotta, der
Plautier u. A. haben das alterthümliche Element des Grabthurmes
zur Grundlage; nur in das Riesige erweitert finden wir dieselbe
Form bei den Mausoleen des Augustus, Hadrian. Unterirdisch dagegen
sind viele Gesellschaftsgräber angelegt, als ein gemauerter Gewölbebau;
in die Wände wurden Nischenreihen eingelassen, welche
kleine Aschenkisten, Tempelchen u. s. w. bergen. (Columbarium bei
der Porta Latina, zwei neuentdeckte in der vigna Codini u. s. w.)

§. 59.



Fig. 52. Grundriss des Palastes zu Salona.


Schon unter Hadrian macht sich ein Eklekticismus der Bauformen
bemerklich, der am Schlusse der Kaiserzeit, besonders im
Oriente, immer mehr um sich greift, und die Einheit der antiken Architektur
gänzlich zerstört. Grösse der Anlage, ein kühner Gebrauch
der Bogen, ein malerischer Wechsel in der Gliederung lässt sich
den Bauwerken nicht absprechen, aber auch die sinkende Technik
und die geistlose Trockenheit in der Profilirung nicht abstreiten.
Die Ruinen von Baalbek und Palmyra (Heliopolis und Tadmor)
sind im Oriente die besten Beispiele dieser üppig überladenen, in
ausschweifenden Linien sich gefallenden Bauweise; im Occidente
lernen wir das Absterben der Architektur besonders deutlich am
Schlosse Diokletians zu Salona oder
Spalatro kennen (Fig. 52), welches
einem Kriegslager nachgebildet, selbst
wieder den Palastbauten des ersten
christlichen Jahrtausends zum Vorbilde
diente. Eine breite Strasse,
von Portiken umgeben, durchkreuzt
den Vorbau, welcher die Wohnungen
des Gefolges in sich schloss. Jenseits
der Querstrasse zu beiden
Seiten des Portikus lagen Tempel;
am Ende der Hauptstrasse a erschloss
sich das Vestibulum (c),
hinter welchem erst die eigentliche
Wohnung des Kaisers, leider aber am schlechtesten
erhalten, sich erhob. Von der Rohheit
der Profilirung mag Fig. 53 überzeugen, ebenso
wie die Ansicht des Hauptthores (porta aurea)
über die Barbarei der Bauformen belehrt. Die
Säulen, die auf schwachen Consolen stehen und
kurze, über Fenstern und Nischen gewölbte Bogen
tragen, sind aus Hauptträgern des Baues eine
blosse Dekoration geworden.



Fig. 53. Gesimsprofil von Salona.


§. 60.

Die üppige Genusssucht der Römer begnügte sich nicht mit
dem Sammeln griechischer Kunstwerke, sondern ging auch an die
Reproduktion derselben. Von ihrer Massenhaftigkeit kann man sich
nur annähernd einen Begriff machen, wenn man die Summe der
vorhandenen Werke zieht und zu derselben die viel grössere Summe
des Verlorenen und Zerstörten hinzufügt. Der grösste Theil der
erhaltenen Antiken hat nur das Vorbild in Griechenland, die Ausführung
selbst fällt in die römische Zeit, welche bis auf Nero
wenigstens die überlieferte virtuose Technik und die dramatisch
wirkungsvolle Darstellung festzuhalten verstand. Werke, wie die
Kolosse auf dem Monte Cavallo, der Apollon vom Belvedere
(Fig. 54), die ihm in der Bildung verwandte Diana zu Versailles,
zahlreiche Venusstatuen u. s. w. mögen den Beweis von der verhältnissmässigen
Höhe der römischen Kunst liefern. Auch selbständigere
Werke, wie die Personifikation von Flüssen (Nil, Tiber)
athmen einen frischen Geist, und die Kindergruppen, die sich um den
gewaltigen Nilstrom beschäftigen, zeigen eine Fülle reizender Motive.
Da aber doch die Mehrzahl der Werke mehr oder weniger frei behandelte
Kopien nach älteren Meistern sind, kann die Kärglichkeit in
der Angabe von Künstlernamen nicht auffallen. Es werden namentlich
angeführt: Decius, der eine Kolossalbüste auf dem Kapitole fertigte
(697. s. E. R.); Arkesilaos, von Cäsar beschäftigt; Pasiteles aus
Grossgriechenland, ein Zeitgenosse des Pompejus, und seine Nachfolger:
Stephanos und Menelaos, von welchem die berühmte Gruppe
des Orestes und der Elektra in der Villa Ludovisi stammt, die
meisten dieser Künstler theils durch ihre Werke, theils durch Anekdoten
als Naturalisten charakterisirt; Dioskorides, der berühmte
Gemmenschneider unter Augustus (nächst den Cameen der Ptolemäer
sind jene aus der ersten Kaiserzeit, z. B. die gemma augustea in
Wien u. a. am höchsten geschätzt); Zenodorus, der Schöpfer des
grössten Erzkolosses (Nero) im Alterthum u. a.



Fig. 54. Apollo vom Belvedere.


Specifisch römisch sind die zahlreichen Porträtskulpturen und
die historischen Reliefbilder an den öffentlichen Denkmälern. Von den
ersteren besitzen selbstverständlich die Bildnisse aus der Zeit des
Augustus und seiner nächsten Nachfolger die grösste Vollendung,
(Statuen der Agrippina, Livia), besonders in den Köpfen, weniger
in der überkünstlichen Draperie und den durchscheinenden Gewändern;
aus der späteren Zeit ragen das Musterbild einer Reiterstatue:
Marc Aurel und die Idealporträte des Antinous, das letzte
Produkt der selbständigen antiken Phantasie hervor.

Die technische Eigenthümlichkeit der historischen Reliefs wurde
bereits oben angeführt, ihr künstlerischer Werth ist je nach ihrer
frühen oder späteren Entstehung verschieden. Die Bildwerke am
Titusbogen zeigen bei handwerksmässiger Ausführung noch viel Erfindungsgeist
und klaren Formensinn; bei dem Reliefband, welches
sich um die dem Trajanus 114 errichtete Säule herumschlingt und
in 2500 Figuren die Kriegsgeschichte des Kaisers enthält, beginnt
bereits das malerische Princip den echten Reliefstyl zu verdrängen.
Diese Anordnung der Figuren über und hintereinander tritt dann
noch viel stärker an der Säule Marc Aurels und am Triumphbogen
des Septimius Severus hervor. Bemerkenswerth bleibt aber die
historische Treue der Darstellung; glücklich und den Geist der römischen
Kunst bezeichnend sind alle Barbarenbildungen. Unter Constantin
geht die bildende Kunst der Römer wieder auf ihre Anfänge
zurück und kann sich nur durch die Beraubung älterer Monumente
ernähren. Was sie selbständig schafft (Triumphbogen des Constantin,
soweit er nicht aus den Resten des trajanischen besteht),
hat selbst die äussere Aehnlichkeit mit den antiken Schöpfungen
verloren.

Seit dem Zeitalter der Antonine werden auch die Sarkophagreliefs
zahlreich. Für die Geschichte der antiken Ideenwelt, wie die Trostlosigkeit
und schmerzliche Sehnsucht hereinbricht und die Ahnungen
der Unsterblichkeit immer mächtiger anschwellen, dann auch für
die Stofflehre, da sie nicht selten ältere Bilder wiederholen, sind
die römischen Sarkophage von grosser Wichtigkeit; auf formelle
Vollendung aber machen sie, meist fabrikmässig gearbeitet und von
Handwerkern ausgehend, nicht den geringsten Anspruch. Luna und
Endymion, die Entführung der Kora, Amor und Psyche, Orestes
Schicksale, Niobe, Phädra und Hippolyt, Prometheus bilden den gewöhnlichen,
symbolisch bedeutsamen Gegenstand der Darstellung.

§. 61.

Verhältnissmässig frühe und theilweise von heimischen Kräften
wird die Malerei bei den Römern betrieben. Neben den Griechen
Theodotos und Demetrios und dem Halbgriechen Pacuvius stossen
wir, und zwar im 3. Jahrhundert v. Chr., auf Fabius Pictor, welcher
den Tempel der Salus mit Bildern schmückte, und erfahren weiter
von der praktischen Bedeutung der Malerei im römischen Volksleben,
insofern sie bei den Triumphzügen mit benützt wurde, in lebendigen
Zügen Zeugniss abzulegen von der Heldenkraft und der politischen
Macht Roms. Seit Mummius Zeiten wurden die Römer auch mit
griechischen Malerwerken bekannt, und der griechische Styl wie in
allen übrigen Kunstgattungen hier heimisch; doch sank das äussere
Ansehen der Kunst und galt die Beschäftigung mit der Malerei
keineswegs für besonders ehrenvoll. In Cäsars Zeitalter sind Timomachus
aus Byzanz (Ajax, Medea, Orestes und Iphigenia),
Dionysios, Arellius und die Porträtmalerin Lala die uns bekannten
Träger der Malerei; in der älteren Imperatorenzeit Ludius, Fabullus
(der Maler des goldenen Hauses), Ascius Priscus (der Maler des
Tempels des Honos und der Virtus) u. v. A.; im zweiten Jahrhundert
n. Chr. Aetion (Alexander und Roxane mit Eroten), Eumelos, Aristodemos;
noch später Hilarius aus Bithynien. An diese äussere
Künstlergeschichte, ärmlich wie sie ist, reihen sich noch ärmlichere
Nachrichten über die innere Entwicklung. Der Dekorationsstyl erscheint
vorherrschend, die historische Malerei neben der Zimmermalerei
— nur dass die letztere unendlich hoch über der modernen
gleichnamigen Kunstgattung steht — unbedeutend; über das Haschen
nach recht auffälligen Effekten, über das Streben nach drastischen
Wirkungen wird schon von gleichzeitigen Schriftstellern geklagt.
Dass das architektonische Stylgefühl bei dem Anblicke der leichten
luftigen Architekturmalerei, welche die Säulen schilfrohrartig in die
Höhe führt, das Gebälke durch zierlich geschlungene Gewinde ersetzt,
alle Glieder spielend behandelt, vielfach verletzt werden konnte
und hie und da eine barocke Auffassung durchscheint, muss wohl
zugegeben werden, ohne dass jedoch das Verdammungsurtheil des
pedantischen Vitruv über die Skenographie gerechtfertigt werden
soll. Dies verwehrt die Betrachtung der pompejanischen Zimmerdekoration,
deren Studium überhaupt für die Erkenntniss der antiken
Malerei von der grössten Wichtigkeit ist. Rom selbst bewahrt im
Vergleiche zu den in Pompeji und Herkulanum ausgegrabenen (und
theilweise im Museum zu Neapel aufgestellten) Monumenten nur
unbedeutende Reste, da die Wandgemälde in den Thermen des Titus,
in der Pyramide des Cestius u. a. beinahe völlig erloschen sind.
Das Hauptwerk bleibt noch immer hier die sogen. Aldobrandinische
Hochzeit (Dionysos Vermählung mit Kora) in der vatikanischen
Bibliothek, eine mittelmässige Reproduktion eines überaus fein und
geistreich gedachten Werkes, woran sich sodann zahlreiche Fragmente
von Mosaikfussboden (Tauben des Sosus im kapitolinischen
Museum, das Asaraton des Heraklitos im lateranischen Museum, die
Landschaft mit dem Löwen in der vatikanischen Bibliothek u. a.)
reihen. Dagegen ist die Fülle der pompejanischen Bildwerke wahrlich
unübersehbar, und ein unsterbliches Zeugniss von der Tiefe und dem
Reichthum der antiken Phantasie, welche noch in späten Zeiten, in
einer wenig bedeutenden Provinzialstadt so kräftig lebte, um selbst
den Produkten eigentlich nur handwerksmässig gebildeter Geister
einen mannigfachen künstlerischen Reiz zu sichern. Die allgemeine
Anordnung zeigt über dem Sockel das in kräftigen Farben: Roth,
Gelb, Blau, Schwarz gemalte Hauptfeld, welches durch die schon
oben erwähnte arabeskenartig behandelte Architektur belebt wird
und in der Mitte einen Raum für die eigentlichen Gemälde lässt.
Eigenthümlich ist, dass häufig die unteren Flächen lichter gefärbt
sind als die oberen, selten eine dominirende Farbe (Casa di Nerone)
vorkommt, und auch das reine Schwarz als Grundfarbe gebraucht
wird. Die Wandgemälde selbst umfassen alle Gattungen der Malerei,
und haben mythologische Scenen (Diana und Aktäon in der Casa
di Atteone, Achill und Briseis, Mars und Venus u. a. im Museum
zu Neapel), Schilderungen des Alltagslebens (knöchelspielende Mädchen;
Wer kauft Liebesgötter?), landschaftliche und architektonische
Ansichten zum Gegenstande. Bei der Beurtheilung derselben darf
man ihren dekorativen Charakter nicht ausser Acht lassen. So erklärt
sich die Malerei der Landschaften im durchgehenden grünen
und braunen Tone, der mit Rücksicht auf den Farbenton der gesammten
Wandfläche gewählt ist, das geringe Eingehen in die Detailschilderung,
die bloss andeutende Angabe des Hintergrundes.
Eigentliche Coloritwirkungen im modernen Sinne wurden nicht angestrebt,
auch die Perspektive hat eine elementare Beschaffenheit,
die entfernteren Figuren erscheinen wie auf erhöhtem Plane, die
einzelnen Gestalten werden gern auseinandergehalten, Einzelfiguren
und kleinere Gruppen gelingen am besten (Tänzerinnen, Amorinen,
tanzende Satyren, Niobiden). Die Fähigkeit reicher malerischer
Gruppirung darf jedoch der antiken Kunst desshalb nicht abgesprochen
werden. Ihre hohe Begabung auch in dieser Hinsicht beweist das
1831 in der Casa del fauno ausgegrabene Mosaikbild: die Alexanderschlacht,
welches mit Recht den berühmtesten historischen Compositionen
der neueren Zeit zur Seite gestellt wird, bei geringen malerischen
Mitteln (weisser Hintergrund) die höchste dramatische Kunst
entwickelt, und die Grenzen des Reliefstyles, innerhalb welcher man
die Malereien des Alterthumes gewöhnlich bannte, weit überschreitet.





4. Das christliche Alterthum.

§. 62.

Während die antike Ordnung die unbestrittene Berechtigung
des Daseins noch genoss, und in scheinbar unverlöschlichem Glanze
prunkte, bereitete sich bereits unvermerkt und geheimnissvoll ihr
Sturz und die Herrschaft einer neuen Weltordnung vor. Die Umwandlung
der antiken in die christliche Welt geht ausserhalb des
kunstgeschichtlichen Kreises vor sich; die Kunstgeschichte kann den
inneren Prozess nicht stetig verfolgen und muss wie bei dem Beginne
eines jeden neuen Zeitalters ihre Voraussetzungen der allgemeinen
geschichtlichen Betrachtung entlehnen. Sie kann um so
weniger den scharfen Gegensatz zwischen der alten und neuen Welt
aufdecken, als gerade auf ihrem Gebiete der Antike eine längere
Dauer gestattet ist. Das Festhalten an der Antike als künstlerischer
Tradition hat nichts Befremdendes, da einestheils die künstlerische
Bildung noch an dem alten, vom griechisch-römischen Geiste tief
getränkten Boden haftet, und aus diesem Grunde sich nicht plötzlich
von den gewohnten Anschauungen und Bildern lossagen kann, und
da anderentheils die antiken Kunstformen genugsam abgeschliffen und
mechanisirt sind, um ohne Verletzung der neuen Ueberzeugungen
verwendet zu werden. Die Zahl antiker Vorstellungen, welche ihres
Inhaltes wegen von der altchristlichen Kunst gebraucht werden, ist
äusserst gering (Orpheus mit der Lyra); dagegen wandert allerdings
nebst der Technik das ganze äussere Formengerüste in die christliche
Welt. Merkur als Widderträger, Helios im Aufgange, die Viktorien,
Genien, die Andeutungen des Raumes durch Personifikationen
der Flüsse, Berge u. a. sind solche formelle Typen, welche etwa
wie antike Versarten in der christlich-lateinischen Poesie sich auch
dann noch erhielten, nachdem der Geist, der sie geschaffen hatte,
schon verblichen war. Wenn sich schon in diesen Dingen offenbart,
wie die Gewohnheit die altchristliche Zeit den Fusstapfen des Alterthums
nachgehen liess, so ist vollends die Autorität des letzteren
in den rein äusserlichen Formen, in der Anordnung und Stylisirung
eines Bildes, in der Gewandung, in der Profilirung der Köpfe unangetastet
geblieben. Das Gleiche gilt von der Architektur, welche
die Säulenformen, die Gebälkeglieder u. s. w. der römischen Kunst
ohne Bedenken festhielt, und für den neuen Anschauungskreis auch
einen neuen architektonischen Ausdruck zu schaffen erst einer späteren
Zeit als Aufgabe aufbewahrte. So bildet das erste christliche
Jahrtausend, dessen Kultur überhaupt noch von den alten Trägern
der Weltgeschichte bestimmt wird, gleichzeitig einen kunsthistorischen
Abschluss und Uebergang. Noch besitzt die Antike eine unmittelbare
Geltung, noch bedarf es keiner Reflexion wie im 15. Jahrhundert,
um in ihr einen Formenkanon zu schauen; sie ist noch immer ein
Theil des Lebensbodens für die Kunst, ihr absolutes Ende erst mit
dem Schlusse der altchristlichen Periode gegeben; diese bereitet
aber auch in allen Richtungen die Kunst des eigentlichen Mittelalters
vor; sie setzt den Stoffkreis der christlichen Kunst fest und schafft
die Typen der wichtigsten Gestalten. In dieser letzteren Beziehung
erscheint als eine der folgereichsten Thaten die Schöpfung des
Typus für den historischen Christus (mit getheiltem, herabwallendem
Haare, länglich gezogenem Kopfe, kurzem Kinnbarte) im
fünften Jahrhundert an der Stelle des jugendlichen symbolischen
Typus, welcher früher vorherrschte und aus dem Bilde des guten
Hirten hervorgegangen war.

§. 63.

In den römischen Katakomben, nicht den einzigen (Neapel,
Syrakus), aber den ausgedehntesten und wichtigsten unterirdischen
Grabstätten der altchristlichen Zeit, sucht und findet man auch die
ältesten Denkmäler der christlichen Kunst.[36] Diesseits und jenseits
der Tiber gelegen, bilden sie einen ziemlich fest geschlossenen Ring
um die ewige Stadt. Die Katakomben am Vatikan reichen die Hand
jenen bei der via Aureliana und weiter des S. Pontianus an der
porta Portuense. Am anderen Tiberufer befinden sich Katakomben
an der via Ostiensis, Ardeatina, Appia, Latina, Labicana, Praenestina,
Tiburtina, Nomentana und Salaria. Die einzelnen führen nach den
Hauptheiligen, deren Grabstätte man hier verehrt, noch besondere
Namen. Ihrer Gestalt nach sind sie unterirdische Gänge, in Tuf
ausgehauen, unregelmässig in Richtung und Grundfläche, gewöhnlich
von geringer Weite, doch häufig auch von grösseren Räumen,
sogen. Grabkapellen oder Oratorien unterbrochen, auch wohl in
mehreren Stockwerken übereinander angelegt. Die Oratorien wechseln
in Grösse und Form, sind drei-, vier-, fünf- und achteckig; in
ihnen wurden die Verstorbenen nicht allein in Nischen, wie in den
Grabgängen, sondern auch in Sarkophagen beigesetzt. Die meisten
Katakomben stehen mit einander in Verbindung; über ihren Ursprung
einigt man sich jetzt entschieden dahin, sie nicht als verlassene
Steinbrüche — es soll bereits die Natur des hier gegrabenen Tufsteines
den Gebrauch zu Bauzwecken ausschliessen, sondern als von
den alten Christen selbst, und zwar mit der Bestimmung, als Begräbnissplatz,
coemeterium, zu dienen, angelegt zu betrachten.

In den Oratorien vermuthen Viele die Grundform der altchristlichen
Kirchen oder Basiliken. Doch kann sich dies nur auf die
innere Einrichtung, namentlich auf die Anordnung des Altarraumes
beziehen. Für die äussere Architektur und den Grundriss konnten
diese unterirdischen, unter sich vielfach abweichenden Kapellen unmöglich
das Vorbild abgegeben haben. Ist nun auch der architektonische
Werth der Katakomben untergeordnet, so bilden sie doch
wegen der Fülle des bildnerischen und malerischen Schmuckes, den
sie bergen, wegen der zahlreichen Geräthschaften und Inschriften
(die älteste bis jetzt bekannte ist aus dem Jahre 111), welche in
ihnen gefunden wurden, eine reiche Quelle kunstgeschichtlicher und
archäologischer Belehrung.

Die Sarkophage, gewöhnlich älter als die Wandgemälde (Sarkophag
des Junius Bassus 359, des Probus 395), schliessen sich in
Styl und Arbeit den spätrömischen Werken enge an. Die Gestalten
sind gedrückt, der Faltenwurf handwerksmässig angedeutet, die Reliefs
beinahe rund gearbeitet; die einzelnen Gestalten und Gruppen stehen
entweder ungetrennt neben einander, oder werden durch Säulen gesondert.
Rieselungen in der Form eines S bilden das gewöhnliche Ornament.
Der Inhalt der Darstellungen ausser den Brustbildern der Verstorbenen
ist: Christus lehrend, mit der Schriftrolle in der Hand, auf
dem Firmamente stehend, oder auf dem Berge, dem die vier Flüsse
des Paradieses entspringen, von Aposteln umgeben, diese, sowie
Christus selbst auch wohl durch Lämmer angedeutet, und dann Scenen
aus dem alten und neuen Testamente, welche stofflich mit den Darstellungen
der Wandgemälde zusammenfallen. Die Malereien der Decke
sind durch Halbkreise und Kreise in Felder getheilt, das Mittelfeld
gewöhnlich von Orpheus oder dem guten Hirten eingenommen. Die
Wandgemälde besitzen den mannigfachsten Inhalt. Wir finden einzelne
Betende (mit ausgebreiteten Händen), Noah, Moses den Felsen
schlagend, Isaaks Opferung, Daniel in der Löwengrube, Hiob, Adam
und Eva, Susanna zwischen den beiden Männern (ein Schaf zwischen
zwei Füchsen mit den Inschriften Susanna und Senirris), Christus
am Brunnen, die Speisung der 5000, die Auferweckung des Lazarus,
das letzte Abendmahl, Liebesmahle u. a. Im Unterschiede zu späteren
Darstellungen sind die meisten Männer unbärtig gebildet; lange
weisse oder rothbraune zierlich gesäumte Tuniken bilden das gewöhnliche
Gewand. Besonders merkwürdig wegen der Mischung
heidnischer und christlicher Vorstellungen ist ein Wandgemälde
in der Katakombe S. Praetextatus: Abreptio Vibies et Descensio.
Pluto, Proserpina, Merkur, die Parzen werden in Verbindung mit
Engeln gebracht, der heidnischen Hölle der Aufenthalt der Seligen
(septem pii sacerdotes) im Himmel gegenübergestellt. Hinsichtlich
der Anordnung, der Zeichnung, der Farbentechnik stehen die
Katakombenbilder mit den spätantiken Darstellungen auf völlig
gleicher Stufe.

§. 64.

Seit dem vierten Jahrhundert, nachdem der christliche Cultus
die öffentliche Anerkennung erlangt und im römischen Kreise die
Herrschaft errungen hatte, erhoben sich auch öffentliche, ausgedehnte
Gebäude zum Zwecke des Gottesdienstes. Ihre nähere Beschaffenheit
und Einrichtung wurde natürlich durch die Bedürfnisse
des Cultus bedingt. Eine andere Form erhielten die Ekklesien, in
welchen sich die Gemeinde versammelte, eine andere jene Baudenkmale,
welche über einer heiligen Stätte (Grab Christi, Himmelfahrtsstelle
u.s.w.) sich erhoben, zu Ehren der Heiligen (Apostelk. in
Byzanz) errichtet wurden, also mehr den Votivkirchen entsprechen
oder nur zu einem bestimmten Theile des Gottesdienstes, z. B. zur
Taufe, dienten. Ein oblonger Raum war dort, eine Rotunde hier die
natürliche Folge. Für die Annahme der Rundform bei Denkmalkirchen
und Taufkirchen sprach ohnehin die Tradition. Bei den
eigentlichen Kultuskirchen verlangte wieder die Trennung des Klerus
von den Laien, und die Absonderung der Katechumenen, das Geheimniss
des Opfers, die verschiedenen Theile des Gottesdienstes,
die Lesung z. B. der heiligen Schriften, besondere Anordnungen.
Dass sich an die Kultuskirchen die Entwicklung der christlichen Baukunst
namentlich im Abendlande beinahe ausschliesslich knüpft, ist
wohl begreiflich. Auch herrscht über diesen Punkt nicht der geringste
Zweifel, wohl aber über ihren Ursprung. Sind die altchristlichen
Basiliken,[37] denn diesen Namen führen die Kirchen des ersten
christlichen Jahrtausends, den römischen Basiliken nachgebildet oder
eine selbständige Schöpfung der neuen Lehre? Der Streit darüber
harrt noch seiner endgültigen Lösung. Der gleiche Name darf
nicht bestechen, da er noch andere Ableitungen als jene von den
römischen Gerichtshallen zulässt, um aber aus der Identität oder Verschiedenheit
des Styles die Entscheidung zu schöpfen, dazu fehlt es
an einer genaueren Kenntniss der römischen Vorbilder, von welchen
allerdings die jüngsten aus der constantinischen Periode eine Verwandtschaft
mit den altchristlichen Bauwerken verrathen, aber eben
wegen ihrer Gleichzeitigkeit mit den letzteren schwerlich als Musterbilder
angenommen werden können. Das sogen. Schiff der Kirche,
welches mit der Säulenhalle der römischen Basilika die gleiche Bestimmung
hatte, ist auch architektonisch gleich gebildet, verschieden
dagegen, als eine selbständige Schöpfung des christlichen Kunstgeistes,
erscheint die Anlage des Chores und der Abschluss an dem
einen Schmalende durch eine gewölbte Nische. Diese nämlich tritt
hier in eine unmittelbare Verbindung mit dem Langhause, während
sie in der römischen Basilika durch einen Portikus von ihm getrennt,
viel selbständiger angelegt war.

Die durchschnittliche Baugliederung einer altchristlichen Basilika
war folgende: Eine kleine Pforte führte in einen von bedeckten
Hallen umgebenen viereckigen Hofraum (atrium, paradisus), dessen
Mitte der Reinigungsbrunnen (cantharus) einnahm. Die östliche
Halle (die Orientation der Kirchen wurde allmälig eine allgemeine
Regel) bringt zu dem Eingange in die Kirche, welchem zunächst der
Narthex für die Katechumenen, durch eine Schranke wahrscheinlich
vom eigentlichen Schiffe getrennt, sich befand. Das Langhaus für
die Gemeinde zerfiel in das erhöhte Mittelschiff und zwei oder vier
nicht immer gleich breite Seitenschiffe. Säulen durch Bogen verbunden
oder noch nach älterer Sitte mit geradem Gebälke überdeckt
(die alte Petersk., S. Maria Maggiore, S. Lorenzo, S. Prassede)
trugen den Oberbau des Mittelschiffes und schieden dasselbe von
den Seitenschiffen, über welchen sich zuweilen eine nach dem Mittelraume
geöffnete Empore zur Aufnahme der Frauen (Bas. zu Tyrus
[313], S. Lorenzo, S. Agnes in Rom) erhob. Der dem Altarraum
zunächst gelegene Theil des Mittelschiffes wurde durch Schranken
(cancelli) abgesperrt und diente als Chor (Fig. 55) für die Sänger.
Zwei erhöhte Pulte (Ambonen) waren in demselben zum Vortrag
des Evangeliums und der Epistel angebracht. Jenseits des Chorstandes,
auf mehreren Stufen erhöht, häufig über einer kleinen Krypta
stand der Altartisch. Ein tempelartiger Aufsatz (ciborium), von
vier Säulen getragen, krönte denselben, Vorhänge zwischen den
Säulen befestigt (später durch verschliessbare Thüren ersetzt) verbargen
ihn und das auf ihm verrichtete Opfer den Augen der Laien.
In der Tiefe der Apsis endlich, im Presbyterium, befand sich der
Bischofsthron, cathedra, umgeben von den Bänken für die niedere
Geistlichkeit. Wo sich zwischen die Apsis und das Langhaus ein
Querschiff (S. Paul bei Rom) einschob, erhielt die Basilika in dem
Triumphbogen, jenem Bogen nämlich, welcher über dem Eingange
des Querschiffes gespannt wird, einen neuen bedeutsamen Schmuck.
Gewölbe kamen nicht zur Anwendung. Entweder wurde eine flache
kassettirte Decke über die Schiffe gelegt, oder es blieb der reichverzierte,
bemalte Dachstuhl offen. Wenn man die nicht selten
(S. Pietro in Vincoli, Araceli, Maria in Cosmedin u. a.) älteren
Denkmälern entlehnten Säulen ausnimmt, entbehren die altchristlichen
Basiliken des reicheren architektonischen Schmuckes, der mannigfaltigen
Gliederung. Als Ersatz treten Teppiche, Mosaikmalereien
u.s.w. ein.



Fig. 55. Chor in S. Clemente.


§. 65.

Ungeachtet der Verlegung des Kaisersitzes von Rom nach
Byzanz behielt dennoch die erstere Stadt für die christliche Baukunst
ihre volle Wichtigkeit. Bereits im 4. Jahrhundert erhoben sich
hier kirchliche Prachtbauten, angemessen in ihrem Glanze der Würde,
welche Rom in der kirchlichen Welt einnahm; doch hat gerade
diese ältesten Bauten (die vatikanische Basilika 330, und die Paulskirche
an der Via Ostia 386) die grösste Ungunst des Schicksals
getroffen. Die erstere wurde bei dem Neubaue der Peterskirche im
15–17. Jahrhundert niedergerissen, die andere ging 1823 durch Feuer
zu Grunde. Beide Basiliken waren fünfschiffig, mit einem Querschiffe
versehen, in der Paulskirche überdies die Säulen bereits durch Bogen,
die unmittelbar auf der Deckplatte des Kapitäls aufsitzen, verbunden.
Die chronologische Reihe der übrigen römischen Basiliken ist folgende:

Aus dem 5. Jahrhundert stammen: S. Sabina (425) im 16. Jahrhundert
modernisirt, S. Pietro in vincoli (442) zu wiederholten
Malen erneuert, in beiden Kirchen antike Säulen verwendet; S. Maria
Maggiore (432) im 12. und 16. Jahrhundert mehrfach umgebaut, der
Osttheil am besten erhalten; aus dem 6. Jahrhundert: die Hinterkirche
von S. Lorenzo (580) mit antiken
Säulen, nach der Erweiterung der
Kirche im 8. Jahrhundert als Chor benützt;
S. Balbina aus dem 7. Jahrhundert:
S. Agnes (Fig. 56) (625)
gleich S. Lorenzo mit einer Empore als
Weiberschiff versehen; S. Giorgio in
Velabro (682) an den Bogen der Goldschmiede
angebaut, wie häufig mit verschiedenartigen
Säulen.



Fig. 56. Basilika S. Agnes.


Aus dem 8. Jahrhundert: S. Maria
in Cosmedin (790) noch mit den alten
Ambonen und den Spuren der oben
beschriebenen Choranlage; unter der
Kirche eine geräumige Krypta; aus
dem 9. Jahrhundert: S. Nereus et Achilleus (800); S. Prassede (817)
mit geradem Gebälke, S. Clemente (872), welche Kirche trotz
ihres geringen Alters und späterer Restaurationen die innere Anordnung
altchristlicher Basiliken am treuesten wiedergibt.



Von der alten Lateranensischen Basilika, ursprünglich einem
constantinischen Baue, aber im 10. Jahrhundert neu errichtet, stehen
seit der Erneuerung der Kirche im 16. Jahrhundert nur die Grundmauern;
von anderen Basiliken, deren architektonische Beschaffenheit
ein hohes Alter verräth (wie S. Saba u. a.), ist die Bauzeit unbekannt.
Im Uebrigen beweist namentlich diese letztere Kirche, wie
lange die antiken Bautraditionen in Rom sich lebendig erhielten. Die
Kapitäle an den ionischen Säulen der Vorhalle haben der antiken
Constructionsweise ganz entsprechend, aber gegen die mittelalterliche
Uebung, ihre Polster nach vorne gewendet.

§. 66.



Fig. 57. Ravennatischer Bogen.


Neben Rom spielt keine italienische Stadt eine so grosse Rolle
in der Baugeschichte, als Ravenna,[38] die Residenz der letzten abendländischen
Kaiser, der ostgothischen Könige und der byzantinischen
Exarchen. Weniger unmittelbar von antiken Einflüssen berührt, in
der späteren Zeit mit Byzanz in reger Verbindung, brachte Ravenna
neue Entwicklungsglieder in die christliche Kunst. Neue Bauformen
werden angenommen, die vorhandenen weiter gebildet. Gilt schon
die Verbindung der Säulen durch Bogen bei den römischen Basiliken
als Fortschritt, so ist die Erhöhung des Bogens durch Verdoppelung
des Kapitäls oder das Einschieben eines keilförmigen
Gliedes zwischen Bogen und Kapitäl
(Fig. 57) als die weitere Consequenz
davon zu betrachten. Auch der reichere
Schmuck der Aussenseiten durch flache Arkaden
ist ein Verdienst der ravennatischen
Baumeister. Von den ravennatischen Basiliken
aus dem Beginne des 5. Jahrhunderts (eccl. Ursiana, Petriana,
bas. S. Giovanni, S. Agata und Francesco) haben sich geringe Reste
erhalten; vortreffliche Muster des Basilikenstyles im 6. Jahrhundert
bieten dagegen die K. Apollinare nuovo und Apollinare in classe (549),
letztere mit drei polygonen Apsiden. Auch die Klasse der Denkmalkirchen
findet sich in Ravenna reich vertreten. Das altchristliche
Rom liefert zu dieser Baugattung die Mausoleen der Helena (Torre
pignattara) und Costanza, beides Rotunden, die letztere mit einer
von 24 Doppelsäulen getragenen Kuppel; in Ravenna erscheint die
Grabkirche der Galla Placidia (450) in der Form eines Kreuzes; der
Kuppelbau aber erhebt sich bedeutsam über der Mitte der Kirche,
an jener Stelle, wo sich die Kreuzarme durchschneiden. Theodorichs
Mausoleum wieder, eine Doppelkirche, setzt auf die massive, zehneckige
Gruft als zweites Stockwerk einen Rundbau, welcher mit
einer Felskuppel bedeckt wird.

Taufkirchen oder Baptisterien, von welchen Rom seit der
Erneuerung des achteckigen lateranensischen Bapt. kein altchristliches
Muster mehr besitzt, finden sich in Ravenna in den K. S. Giovanni
in fonte und S. Maria in Cosmedin vor. Letztere ist der erstgenannten
nachgebildet, diese als ein Achteck in zwei Geschossen
angelegt und die Wände durch grössere und kleinere Bogenstellungen
belebt.

Die Stellung, welche das ostgothische Reich zur römischen
Bildung einnahm, macht die Zähigkeit der antiken Bautradition begreiflich.
Nur in der Bildung der Detailglieder offenbart sich ein
neuer, roher Formensinn, sonst bleiben noch immer die alten Vorbilder
bestehen, so z. B. bei dem Palaste Theodorichs, von welchem
sich einige wenige Reste erhalten haben, die ziemlich deutlich auf
den Palast Diokletians, als das nachgeahmte Muster, hindeuten. Die
ravennatischen Bauten sind ein wichtiges Entwicklungsglied in der
christlichen Kunst; sie bringen in den Basilikenstyl Ordnung und
Regel, aber bis zum Durchbrechen und Verlassen des antiken Kunstkreises
gelangen sie nicht. Am weitesten entfernt sich von demselben
eines der jüngsten ravennatischen Bauwerke, die K. S. Vitale
(526–547). Sie führt uns in den zweiten altchristlichen
Bautypus, den Centralbau, ein.

§. 67.

Obgleich Rom kein Denkmal im Style der Centralbauten besitzt,
so muss doch ihre technische Grundlage auf Rom, auf die Kuppelbauten
der Thermen zurückgeführt werden, mit dem Unterschiede
allerdings, dass sich die Kuppelsäle der Thermen in der Fülle nebengeordneter
Bauwerke verlieren, während sie in der altchristlichen
Zeit als architektonischer Mittelpunkt herrschen, und ihre Umgebung
in strengster Unterordnung unter sich halten. Es kann kaum einem
Zweifel unterliegen, dass die ältesten Centralanlagen nicht dem
regelmässigen Gottesdienste gewidmet waren, sondern eine ausserordentliche
Bestimmung, z. B. als Palastkirchen, besassen.

Im Grundrisse weisen sie den Gegensatz zu dem lebendigeren,
langgestreckten Langbaue der Basiliken, also das Quadrat, Polygon,
oder den Kreis auf; der bedeutsamste Bautheil wird die Mitte, über
welcher die Kuppel emporsteigt, die Nebenschiffe erscheinen als
Umgang, die Apsis sinkt zum untergeordneten Anbaue herab. Die
schwere Wucht des Kuppelbaues duldet nicht mehr schlanke Säulen
als Träger, an ihre Stelle treten massive Pfeiler, die Säulen werden
nur bei Zwischenstellungen und in den oberen Stockwerken verwendet
Neben der Kuppel ist für flache Decken kein Raum übrig;
auch die Nebenräume werden gewölbt, als Halbkuppeln, Tonnengewölbe
gebildet. Der tiefere Reiz perspektivischer Wirkung ging
bei diesen Anlagen natürlich verloren; als Ersatz konnte der kühn
in die Höhe emporgeführte Bau und der glänzende malerische
Schmuck, zu welcher die grossen Wandflächen einluden, gelten.

Gleichzeitig treten uns in Ravenna und Byzanz die Musterbilder
des Centralbaues entgegen, so dass es schwer fällt, die abgeleiteten
von den Originalwerken zu trennen. Die grösste Wahrscheinlichkeit
spricht aber für den Ursprung im Oriente, wo bereits das constantinische
Zeitalter in der Grabkirche zu Jerusalem, in der Hauptkirche
zu Antiochia, in der Georgskirche zu Salonich, in der Eliaskirche
ebendort, in der Apostelkirche zu Byzanz verwandte Bauten kannte,
ohne desshalb den Basilikenstyl vollkommen auszuschliessen. (Geburtskirche
in Bethlehem, Bas. zu Tyrus, die alte Sophienkirche,
jene der Blachernen und des Johannes Studius in Constantinopel.)
Noch nicht vollständig entwickelt erscheint der Kuppelstyl in S. Vitale
zu Ravenna. Auf acht Pfeilern, deren Zwischenräume mit einer
doppelten Säulenstellung ausgefüllt werden, ruht die Kuppel, kreisrund
gewölbt und aus Thongefässen gebildet. Verwandt mit S. Vitale
sind die verbaute S. Lorenzokirche in Mailand (römisch?) und
S. Sergius und Bacchus in Constantinopel.[39] Die Mittelkuppel ruht
gleichfalls auf acht Pfeilern, die Zwischensäulenstellungen bilden
zurücktretende Halbkreise, aber die äussere Umfassungsmauer ist
nicht mehr wie bei S. Vitale im verwirrenden Vielecke, sondern im
ruhigen Quadrate gezogen. Zum Abschluss und zur höchsten Vollendung
gelangt der Centralbau in der Sophienkirche zu Constantinopel
(Fig. 58), nach dem Brande der älteren unter Justinian, seit
530 durch Isidor von Milet und Anthemius von Tralles erbaut.


Die Kuppel (a) in einem Durchmesser
von 108' steigt, von vier
Pfeilern getragen, bis zu einer
Höhe von 169' über den Boden,
Halbkuppeln (b), die theils auf
den Hauptpfeilern, theils auf je
zwei Nebenpfeilern ruhen, lehnen
sich an die mittlere Kuppel an
und werden wieder ihrerseits von
gewölbten Nischen (c) durchschnitten.
Vorhallen und Seitenschiffe
umgeben allseitig den mittleren,
im Grundriss beinahe elliptisch
gebildeten Raum.



Fig. 58. Grundriss der Sophienkirche.


Mit der Ausbildung des Centralbaues
stockt die Bewegung der
christlichen Architektur, welche in der unmittelbaren Tradition der
Antike ihren Ausgangspunkt nahm, und es hört die gleichfalls unmittelbare
Einwirkung der letzteren auf.

§. 68.

Dass Werke der höheren Skulptur in der altchristlichen Periode
spärlich angetroffen werden, hängt theils von dem heidnischen Geruche
der antiken Plastik, theils von der eigenthümlichen Natur der
christlichen Lehre ab, welche gleich ursprünglich in der Malerei
ihre vollendetste künstlerische Verkörperung ahnte. Ausser den
Sarkophagreliefs vertreten die altchristliche Bildnerei vorzugsweise
die Diptychen, elfenbeinerne Schreibtäfelchen zum Zusammenklappen
und an der Aussenseite mit Reliefs geziert, und die Prachtgeräthe
in den Kirchen. Dagegen entwickelt sich in den Mosaikgemälden,
welche die Wände, Wölbungen und Kuppeln der altchristlichen
Kirchen bedecken, ein selbständiger, überaus wichtiger
Malerstyl. Das Material (farbige und vergoldete Glasstifte) brachte
es mit sich, dass man von einem naturwahren Hintergrunde, von
reichen, ineinandergreifenden Gruppen und lebendiger Composition
absah, und sich mit Einzelgestalten und Gestaltenreihen begnügte,
welche dafür durch die einfache Grösse der Umrisslinien, die würdige
Ruhe der Haltung, den glänzenden Schimmer der Farbe sich auszeichnen.
Es bilden die Mosaikbilder den kirchlichen, typischen
Styl, welcher nicht bis zur individuellen Charakteristik, zur dramatischen
Schilderung herabsteigt, die erklärenden Beischriften schwer
vermisst, aber innerhalb dieser engen Grenze die strengste Erhabenheit
athmet. Wie sich bald ein scharf abgegrenzter Styl ausbildete,
so erhielt auch die äussere Anordnung der musivischen Bilder frühzeitig
ihre Regeln. Die Tiefe der Apsis zeigt den thronenden Erlöser,
von Aposteln oder den Kirchenheiligen umgeben, kräftig hervortretend
aus dem goldenen oder mit Ranken gezierten Hintergrunde.
Der Triumphbogen war gewöhnlich apokalyptischen Darstellungen
gewidmet: die Evangelistenthiere, die 24 Aeltesten, die sieben
Lämmer und Leuchter u. s. w. füllen den Bogen, der oben mit dem
Brustbilde Christi oder seinem symbolischen Zeichen, dem Lamme
mit dem Kreuze, dem apokalyptischen Stuhle schliesst. Die Wände
des Schiffes waren dann mit historischen Scenen, aus dem Leben
Christi, mit Zügen heiliger Männer und Frauen u. s. w. geschmückt.
Die Basiliken Roms (S. Maria Magg., S. Paul, S. Cosmas und Damian,
Lorenzo, Sabina, Pudenziana), die ravennatischen Kirchen (vorzüglich
schön die musivischen Bilder in S. Nazario e Celso, S. Giov. Ev.,
S. Vitale, Apollinare nuovo), die leider wenig durchforschten Kirchen
in Byzanz liefern zahlreiche Musterbilder des Mosaikstyles. Die
römischen Kirchen setzten die Mosaikkunst das ganze Jahrtausend
fort; aber auch auf diesem Gebiete zeigt sich am Schlusse der
Periode eine gänzliche Erstarrung und das völlige Verschwinden des
antiken Einflusses, welcher bei den älteren Werken in Zeichnung,
Gewandung u. s. w. deutlich vorherrscht.

Die Geschichte eines anderen Kunstzweiges, die Verzierung der
Handschriften durch Miniaturbilder, hat den gleichen Verlauf.[40] Die
älteren Handschriften (Genesis in Wien, Buch Josua, nach einem
älteren Werke im 9. Jahrhundert kopirt, im Vatikan, die Predigten
des Gregor v. Nazianz, ein Psalterium in Paris, mehrere andere
Handschriften im Vatikan) lehnen sich nicht allein in der Composition,
in den Formen, in der Behandlung des Details an die spätantike
Kunst an, sondern greifen auch in den zahlreichen Personifikationen
und Allegorien in den traditionellen Kunstkreis zurück.
Berge, Wälder und Flüsse erhalten die menschliche Gestalt, die Melodie,
die Stärke u. a. werden personificirt. Dieser Einfluss der
Antike beschränkt sich nicht etwa auf Rom, sondern ist in Byzanz,
das ja kein selbständiges nationales Element in der ersten Zeit in
sich barg, im Gegentheile von den Resten der althellenischen Kultur
im nahen Griechenland sich nährte, wie z. B. die Behandlung des
architektonischen Details in altbyzantinischen Kirchen beweist, in
gleichem Maasse vorherrschend. Eine durchgreifende Scheidung der
christlichen Kunst in eine orientalische und occidentale ist erst gegen
das Ende des Jahrtausends zulässig, wo dann die abendländische
Kunst von frischen Völkern getragen, neue Bahnen einschlägt, die
orientalische, ihres antiken Ursprunges nicht mehr erinnerlich, im
engen conventionellen Kreise sich bewegt.

Die Kunst des Mittelalters.

A. Der Orient.

1. Die Kunst des Buddhaismus und der Sassaniden.[41]

§. 69.

Der Aufgang des Buddhaismus bildet für Hinterasien einen
historischen Abschnitt von ähnlicher Schärfe und Tragweite, wie der
Beginn des Mittelalters für die europäische Menschheit. Dass die
bildenden Künste in Indien von der neuen, dort zuerst heimischen
Lehre vielfach befruchtet wurden, kann keinem Zweifel unterliegen.
Welcher Art aber der Umschwung war, welchen die bildenden
Künste erfuhren, ist bei unserer Unkenntniss ihres früheren Zustandes
unmöglich anzugeben. Ueberdies führen die Anfänge der
buddhaistischen Kunst in die Nähe des absoluten Anfanges der Kunst
zurück; die Stupas gehören in die Reihe der einfachsten und ursprünglichsten
Kunstorganismen, die wir kennen, wodurch eine neue
Schwierigkeit, die Natur der Kunst des indischen Alterthums zu bestimmen,
erwächst. Denn wenn eine spätere Kunststufe dem Anfange
der Kunst so nahe steht, wie soll man sich die älteren Glieder
beschaffen denken? Damit soll das hohe Alter der indischen Kunstthätigkeit
nicht abgeläugnet werden. Die Thatsache, dass im Mahabharata
und Ramayana Werke einer ausgebildeten Civilbaukunst,
regelmässige Stadtanlagen, grosse und reiche Paläste angeführt
werden, beweist für sich das Dasein einer alterthümlichen Kunst, doch
muss ihr näheres Wesen erst entdeckt, die Chronologie der indischen
Kunst durch die Entzifferung der Inschriften festgestellt werden.
Ueber kein Land ist die kunsthistorische Kunde so sparsam gesäet,
die Zahl leerer Meinungen und oberflächlicher Ansichten so gross,
als gerade über Indien.

Ueberall, wo der Buddhaismus sich ausbreitete, schuf er Stupas
zur Aufbewahrung von Reliquien und Viharas zur Wohnung der
Priester. Die Beschaffenheit der ersteren wurde an einer früheren
Stelle geschildert; die Viharas wurden häufig in Felsen ausgehöhlt
und gaben die Veranlassung zur Anlage ausgedehnter Felsbauten,
auf welchen der grösste Ruhm der indischen Baukunst beruht. Die
erste baugeschichtliche Nachricht besitzen wir von Kandragupta's
Enkel, dem Könige Açoka (246 v. Chr.), dem ersten indischen
Fürsten, welcher die Sache des Buddhaismus zur eigenen machte.
Nicht weniger als 84,000 Tempel sollen ihm ihre Erbauung verdanken,
in acht Stupas vertheilte er die Reliquien Buddhas. Ausführlicher
ist unsere Kunde über die Bauunternehmungen Duschtagamanis
auf Ceylon (161–137 v. Chr.). Der Eisenpalast (Lohapasada)
maass 225' im Umfange und erreichte die gleiche Höhe.
Er ruhte auf 1600 Säulen und stieg in 9 Stockwerken, in jedem
Stockwerke 100 Priesterzellen, empor. Die Mitte nahm eine offene
Halle ein, welche von Löwen-, Tiger-, göttergestaltigen Pfeilern getragen
wurde. Die Erzählung von dem Baue des riesigen Reliquienbehälters
oder Dagop (Mahastupa) ist vollkommen mährchenhaft,
der Bau selbst aber, aus Backsteinen über einer Grundfläche von
120 Schritten zu 189' emporgeführt, unter dem Namen des Ruanwelli
erhalten.

Zu den ältesten Felshöhlen rechnet man ferner: Sieben Felshöhlen
bei Gajâ oder Burabur. Eingänge in Pyramidenform führen
in das glatt polirte gewölbte Innere, welches im Grundrisse bald
viereckig (46'-19'), bald oval ist und in einer Höhle mit einer
Nische, in einer anderen mit einem Dagop schliesst. Eine zweite
Höhlengruppe findet sich in Orissa auf dem Berge des Sonnenaufganges
Udajagiri. Mit Ausnahme einer einzigen Höhle sind die
übrigen in Zellen getheilt, von mässiger Tiefe, der Zugang aber
ist gewöhnlich unter einer von Pfeilern getragenen Galerie angebracht.
Alle diese Bauwerke reichen einige Jahrhunderte vor unsere Zeitrechnung
zurück. Die ungenügende Untersuchung derselben bleibt
um so bedauerlicher, als eine der Udajagirihöhlen (Ganeça Kumbha)
durch die Vortrefflichkeit ihrer Reliefskulpturen (Schlachtscenen) gerühmt
wird. In unsere Zeitrechnung dagegen fallen die ausgedehnteren
Felsbauten, an welchen namentlich das westliche Indien so
reich ist; so die Felsenklöster zu Ajanta. Die einfachste Form
derselben ist ein offener Altan als Vorhalle mit einer quadratischen
Zelle dahinter; in einigen Fällen folgen die Zellen nicht unmittelbar
dem Altane, sondern liegen einer inneren viereckigen Halle zur Seite.
Die Wandmalereien in einer Höhle: Löwen, Gazellen, ein betender
Knabe harren noch ihrer genauen Beschreibung. Der nächste Fortschritt
dieser Höhlenarchitektur wird durch die Erweiterung der
inneren Halle gewonnen. Die grössere Fläche derselben verlangte
eine Unterstützung der Felsdecke durch Pfeiler (in Ajanta achteckig
ohne Basis und Kapitäl, aber durchgängig bemalt), wodurch wieder
eine Gliederung des Raumes in Schiffe hervorgerufen wurde. Die
Decke der Schiffe ist durchgängig gerippt, die Rippen theils in den
Felsen eingehauen, theils aus Holz gearbeitet. Im Hintergrunde erhebt
sich der einfache, massive Dagop mit dem hölzernen Sonnenschirme,
zur Seite liegen kleinere Zellen. Derartige Bauten finden
sich in Ajanta, bei Bag und Karli. Hier beträgt die Gesammtlänge
des Tempels 146' bei einer Breite von 46'; die Länge des Mittelschiffes,
welches durch je 15 Säulen von den Seitenflügeln getrennt
ist, 31'. Vor dem Tempel erhob sich auf zwei Pfeilern eine in
Holzwerk reich verzierte Musikgalerie, wie solche bei den Tempeln
der Gainasekte noch heutzutage üblich ist, und in dem grossen
Felstempel auf der Insel Salsette sich erhielt.

Keine Anlage zur Grottengattung gehörig, geniesst einen so
grossen Ruhm und nimmt einen so gewaltigen Umfang ein, als die
Bauwerke von Ellora. Ein Bergkranz von Granit, länger als eine
Stunde in Ausdehnung, ist zu Grotten, Tempeln, Höfen, Skulpturen
ausgehöhlt und in einen Wunderbau von mährchenhafter Pracht verwandelt.
Unter den 13 namentlich angeführten Tempeln erschienen
besonders reich gebildet: die Grotten Indras, in zwei Stockwerken,
von Pfeilern getragen, von Höfen umgeben und durch schmale Gänge
mit den benachbarten Anlagen verbunden, der Tempel des Visma-Karma,
mit zierlich ausgemeisselten offenen Vorhallen, äusseren
Galerien und einer dreischiffigen Grotte, deren Decke, ein natürliches
Tonnengewölbe, durch breite Rippen gegliedert ist, und schliesslich
der Kailasa, ein Raum von 400' Länge und 150' Breite, bis zu
einer Tiefe von 100' ausgehöhlt, so dass in der Mitte der Felsen
zu Tempeln ausgehauen übrig blieb, die Umgebung zu einem Hofe
ausgegraben wurde. Die angrenzenden Felsenwände waren gleichfalls
architektonisch bearbeitet, in Pfeilergänge verwandelt und gleich
den Tempeln untereinander, durch Felsbrücken mit dem Mittelbaue
verbunden. Der Haupttempel, der grösste bekannte Monolith, 17'
hoch, worüber sich ein Dom bis zu 90' erhebt, 103' lang, 56' breit,
wurde von 16 Pfeilern gestützt und an den Ecken von Elephantenkolossen
getragen. Andere freistehende Felsmonumente finden sich
auf der entgegengesetzten Seite Indiens, an der Koromandelküste,
unter dem Namen von Mahamalaipur vor. Ihre architektonische
Beschaffenheit ist minder anziehend als die Reliefdarstellungen, welche
sich an den Felswänden in unübersehbarer Schaar hinziehen.

Die Thurmbauten, welche theils isolirt, theils in Verbindung
mit anderen Anlagen (Pagoden) in Indien vorkommen, lassen
sich sämmtlich auf die Grundform der Hügel zurückführen. Die einfachsten
Denkmäler dieser Gattung, die Stupas in Kabulistan, wurden
bereits an einer anderen Stelle beschrieben; gegliederter sind die
fünf Topengruppen bei Bhilsa, mit vier Thoren versehen, durch
Säulen gegliedert, an den Thorwegen mit reichen Skulpturen geschmückt.
Im Laufe der Zeit werden diese Thurmpyramiden immer
glänzender ausgebildet und als architektonische Schaustücke behandelt.
Sie bilden einen Hauptbestandtheil der Pagodenbauten,
welche über einen weiten Raum ausgedehnt, ein landschaftliches
Gepräge entfalten, innerhalb der Umfassungsmauern zahlreiche Einzelbauten,
heilige Teiche, Baumgruppen, Portiken u. s. w. bergen.
Solche Pagodenbauten sind im Gebiete von Madhura (Ramisseram),
Tanjore (Chillambrum), Orissa (Jaggernaut, Bhavanasvera) besonders
zahlreich, und wurden mit dem Buddhaismus auch nach
Hinterasien (Java: die 116' hohe Pyramide zu Boro-Budor) verpflanzt.
Die Pyramide zu Chillambrum, welche als Durchgang
dient, steigt in 7 Stockwerken zu einer Höhe von 150' empor und
ist an den Aussenseiten mit Ornamenten und Skulpturen vollkommen
bedeckt. Selten steht die Architektur eines Volkes in einem so unmittelbaren
und klar ersichtlichen Zusammenhange mit der Naturumgebung,
wie die indische. Die Naturmächte, die Indiens geistiges
Leben bestimmten, und allen Regungen des Volkes den Stempel
zerfliessender Ueppigkeit und Maasslosigkeit verliehen, haben auch
die Gestalt der Architektur bedingt und ihr den Charakter der Kolossalität,
des Schrankenlosen und Ungeheuren, und auf der anderen
Seite wieder der Skulptur das Gepräge des unbestimmt Weichlichen
gegeben. So klar aber auch das allgemeine Wesen der indischen
Kunst auftritt, so wenig ist ihre besondere Beschaffenheit bekannt.
Auffallend erscheint die Verbindung des Holzbaues mit
Grottenwerken, regellos die Formen der Pfeiler und der kleineren
Bauglieder. Nicht zu vergessen ist freilich der Umstand, dass die
indischen Baumeister durch ihr Material, den lebendigen Felsen,
nicht wenig gebunden waren, und von seiner Beschaffenheit die
Formen des Baues abhängig blieben. So erklärt sich die bunte
Mannigfaltigkeit der Dachformen, wo neben dem symbolisch bedeutsamen
Dome geschweifte Dächer, einfache Giebeldächer u. s. w. sich
erheben, oder die Verschiedenheit in der Pfeilerbildung. Charakteristisch
dagegen und leicht verständlich ist die Anwendung thierischer
Gestalten als architektonischer Schmuck, sei es an den Kapitälen
der Säulen, oder in selbständiger Weise, so dass thierische
Kolosse den Oberbau tragen. Eine scharfe Trennung zwischen
Baukunst und Bildnerei findet sich in Indien noch nicht ausgesprochen.

Die gerechte Würdigung der indischen Skulptur und Malerei
muss bis zur näheren Erkenntniss der Felsskulpturen und Wandmalereien
aufgeschoben bleiben. Die wenigen Denkmäler, welche
nach Europa gelangten, zeigen bei der Darstellung weiblicher Formen
und ruhiger Situationen einen ausgebildeten, aber weichlichen Formensinn;
wie weit die allen Gesetzen der Plastik entgegenlaufenden
Göttergestalten auf das Kunstgefühl Einfluss nahmen, in welchem
Grade die Polychromie in der indischen Architektur herrschte, sind
Fragen, welche wie die andern von der Einwirkung der griechischen
Kunst auf einzelne indische Bauwerke (die Tempel auf Takti-Suleiman,
bei Islâm-âbâd und Pajak in Kaçmira sollen griechische
Bauglieder besitzen) von der Zukunft beantwortet werden müssen.

§. 70.

So weit der Buddhaismus in China eindrang, hatte er die Verpflanzung
buddhaistischer Bauformen, namentlich des Dagop, zur
Folge. Auf diese Gestalt lassen sich sowohl der mit grünen Porzellanplatten
belegte und mit buntfarbigem Holzdache versehene
Thurm von Nanking (1413 errichtet), wie die berühmte Pagode
bei Tschinkiang-fu zurückführen. Bei beiden ist die Form der Pyramide,
in 9 Absätzen allmälig aufsteigend, beibehalten, bei der letztgenannten
aber als Material Gusseisen gewählt, der innere Raum
mit Ziegeln ausgefüllt. Das bedeutendste Baudenkmal der Chinesen
ist unstreitig das Grab Tait'su's, aus dem 14. Jahrhundert bei Nanking,
unter dem Namen Horang-lin (Gräber der Könige) bekannt.
Eine halbkreisförmige Allee von Elephanten-, Löwen-, Hunden-,
Pferden- und Soldatenpaaren begrenzt, führt zum Begräbnissplatze,
welcher drei geräumige, durch Höfe getrennte und auf Terrassen
angelegte Bauten in sich schliesst. Der erste Bau bildet die Vorhalle;
der zweite, die kaiserliche Halle, wird von 36 hölzernen
Riesensäulen getragen und misst 260' in der Länge, 100' in der
Breite. Der dritte aus Kalkstein errichtete Quadratbau steht am
Fusse eines Hügels, auf welchem sich drei Erdkegel, die eigentlichen
Gräber, befinden. Man erkennt unschwer, wie die primitiven
Bauformen hier wie in Indien, zwar mannigfach modificirt und mit
reicher Dekoration versetzt, aber nicht organisch umgewandelt
wurden. Im Uebrigen müssen die Erzeugnisse der chinesischen
Kunst den kulturgeschichtlichen Disciplinen zur Darstellung überlassen
bleiben.

§. 71.

Die Kulturbewegung in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung
ergriff auch Persien und schuf auf diesem bildungssatten
Boden eine reizende Episode, da zur nachhaltigen Wirkung die Kraft
im Angesichte des anstürmenden Mohamedanismus nicht ausreichte.
Es ist darunter die durch die Sassaniden versuchte Restauration der
altpersischen Zustände, des Feuerdienstes und des Zoroasterschen
Gesetzes (221–642 v. Chr.) gemeint. Folgen auch die bildenden
Künste in dieser Periode einem verwandten Streben, so können sie
doch die früheren Berührungen mit der antiken Kunst, welche seit
den Heerzügen Alexanders im Oriente heimisch wurde, nicht verläugnen,
am wenigsten die Architektur der Sassaniden. Wir besitzen
ausgedehnte Baureste in Madain oder Ktesiphon: Tak-i-Kesra,
dann in der Nähe von Mosul in Al Hathr, einem Tempel und Palaste
angehörig und aus einer Reihe gewölbter Hallen von verschiedener
Grösse bestehend, in Schapur bei Kazerun mit den Resten
einer Palastmauer und einem theaterartigen Baue, in Takt-i-Bostán
mit 2 tiefen in den Felsen gehauenen Hallen, deren Façadenschmuck
von den mannigfachen Einwirkungen der antiken Kunst aussagt. Zu
beiden Seiten des Bogens der grösseren Halle sind zwei vertikale
Gesimse von gräzisirender Form angebracht; um den Bogen schlingt
sich eine doppelte Bordüre ineinander verschlungener Linien; am
Beginne desselben stehen zwei geflügelte Figuren, unverkennbare
Nachbilder römischer Viktorien. Auch das Innere der Halle ist mit
einem Friese mit Weinlaub und kannelirten Pilastern, an die korinthische
Ordnung erinnernd, geschmückt. In den Felsbauten erkennen
wir ein heimisches, orientalisches Element, die Details sind theils
der altpersischen (Lotoskapitäle, die Hohlkehlen der Kranzgesimse),
theils der spätantiken Kunst entlehnt; das Neue, man möchte sagen
Mittelalterliche, was in der Sassanidenkunst auftritt, ist die consequente
Anwendung der Bogen und Kuppeln. Die Bogen nähern
sich der Hufeisenform, die Kuppeln sind überhöht, die Wölbung
regelmässig als Tonnengewölbe angelegt. Die Existenz des Spitzbogens
unter den Sassaniden ist vorläufig noch fraglich. Auch die
sogen. Feueraltäre, die bei Naksch-i-Rejib und sonst noch entdeckt
wurden, haben mit der persischen Bautradition nichts gemein. Es
sind dies massive Felswürfel, die Ecken mit plumpen Säulen eingefasst,
die Zwischenräume in Bogenform vertieft, das Ganze mit
Zinnen gekrönt.

Die wichtigsten Denkmäler der Sassanidenskulptur sind sechs
Basreliefs zu Naksch-i-Rustam: Lanzenkämpfe, der Triumph Schapurs
über Valerian, die Uebergabe eines Diadems durch Ormuzd an
Ardeschir, den Wiederhersteller der altpersischen Ordnung, und durch
diesen an die Königin u. s. w., ein Felsrelief von 16' Höhe und
12' Breite bei Rhey, die Reliefs in Schapur, andere in Takt-i-Bostan,
Jagdscenen, Reiterfiguren vorstellend und auch grössere Statuen:
eine Kolossalfigur, roh zugehauen in Takt-i-Bostan, die den Namen
der Geliebten des Khosru-Purviz, der schönen Schirin, führt, und eine
andere in den Trümmern von Schapur, angeblich das Porträtbild
Sapors I. Der Inhalt der zahlreichen Relieftafeln zeigt, dass die
Bildnerei unter den Sassaniden den gleichen Zwecken diente, wie
unter den Achämeniden, und eine Chronik des Hoflebens gibt. Eine
geringere Verwandtschaft offenbart die Form, welche von dem
strengen Ernste des altpersischen Styles wesentlich abweicht, und
wenn man die grössere Freiheit der Bewegung als ein fremdes,
von Rom und Griechenland eingeführtes Element in Abschlag bringt,
das Sinken des Kunstsinnes, jedenfalls eine Vermischung von Stylarten,
die keine reine Frucht erzeugen können, verrathet.

Wie viel von der Sassanidenkunst als befruchtendes Element
nach dem Sturze des Reiches übrig blieb, und in der Kunst des
folgenden mohamedanischen Zeitalters sich erhielt, kann bei dem
mangelhaften Zustande unserer Kenntniss der orientalischen Bildung
im Mittelalter nicht angegeben werden.



2. Die Kunst des Islams.

§. 72.

Die Natur des Orientes ist im Vergleiche zu dem wandelbaren,
freien Leben des Abendlandes unveränderlich, fest an dem Boden
haftend, und kann in keiner Weise dem unmittelbaren Einflusse der
landschaftlichen Umgebung entzogen werden. Selbst gewaltsame
geistige Revolutionen ändern nicht viel und werden allmälig in den
gewöhnlichen Wellenkreis hineingezogen. Die Lehre Mohameds war
daher keineswegs mächtig genug, in dem weiten Gebiete, welches
sie durchdrang, ihre feste Einheit zu bewahren; am wenigsten konnte
die von ihr ausgehende Kunstbildung sich dem Einflusse der verschiedenartigen
Traditionen entschlagen. Auch lag in dem mohamedanischen
Cultus wenig vor, die Kunst der Gläubigen auf eine
bestimmte Bahn zu bringen, der individuellen Phantasie einen gesetzmässigen
Weg vorzuzeichnen. Die bildenden Künste waren bekanntlich
nicht geduldet, auch in dem Mangel an mythologischen
Gestalten der Reiz zur Ueberschreitung des Gebotes aufgehoben. Die
kirchliche Architektur macht zwar die Wiederkehr gewisser Bautheile
nothwendig, wie den Hof für die Waschungen, die Halle des Gebetes
(Mihrab), den Raum zur Aufbewahrung des Korans (Maksura),
die Kanzel (Mimbar), den Minaret zur Absagung der Gebetstunden
(seit 710 in Damaskus); aber diese verhalten sich völlig gleichgültig
zu einander und bedingen keineswegs bestimmte Bauformen.
Daher zerfällt die mohamedanische Kunst schon ursprünglich in
mehrere Gruppen, welche nur an der Oberfläche den Charakter der
Einheit tragen, in Wahrheit aber von der Kunsttradition, die sie in
den einzelnen Landschaften vorgefunden haben, abhängen; daher
behalf sich dieselbe in der ersten Zeit des Kalifates mit der Usurpation
christlicher Kirchen, so z. B. in Damaskus, Pergamus
und wahrscheinlich auch in Jerusalem, wo ein achtseitiger Kuppelbau,
in der Anlage der alten heiligen Grabkirche entsprechend, als
Moschee verwendet wurde. Leider sind die Prachtbauten von
Bagdad, die uns über den älteren Styl des Islams belehren könnten,
beinahe ausnahmslos verschwunden, und auch in Persien bewirkt
die Mongolenherrschaft eine längere Unterbrechung. Die neueren
persischen Bauten seit dem 16. Jahrhundert zeigen Kuppeln in Birnform,
die Gewölbe durch kleine Nischen mit herabhängenden Spitzen
gebildet, die Bogen geschweift und zugespitzt (Kielbogen), die
Aussenseiten buntfarbig verziert. (Ispahan: Königsplatz mit dem
Palaste, zwei Moscheen und Bazars; Teheran; Tarbiz u. s. w.) Gegen
die gewöhnliche mohamedanische Regel üben die Perser, altheimischen
Traditionen folgend, auch die Malerei.[42]

Besser sind wir über die mohamedanische Architektur in Indien
unterrichtet.[43] Delhi unter der Paladynastie, Neudelhi, Agra
unter den Grossmoguln bilden ihren Hauptschauplatz. Dort ragt
aus der älteren Zeit die Triumphsäule des Islam: Cootab-Minar, mit
Rundstäben eingefasst, nach oben verjüngt und ehemals mit einer
Kuppel geschlossen, bis zu einer Höhe von mehr als 240' empor;
aus der späteren Zeit (17. Jahrhundert) werden der grosse Palast
mit dem kostbaren Pfauenthrone, die grosse Moschee des Schah
Jehan u. a. gerühmt. In Agra glänzen der Palast Akbars, die
grosse und die Perlmoschee, an den Ufern des Yamuna die Grabmonumente
der Moguln, unter ihnen das Monument Akbars zu Sikandra
(1605), ein offener Pyramidenbau mit vier übereinanderliegenden
Grabkammern, und das Grabdenkmal der schönen Nur-Jehan,
Tai-Mahal genannt. Im inneren Indien hat namentlich auch
Bejapur zahlreiche und glänzende Denkmäler der mohamedanischen
Baukunst aufzuweisen.

Die Ausstattung dieser hindustanischen Bauten sucht an Reichthum
und Schönheit ihres Gleichen, doch ist dies nicht die einzige
Glanzseite derselben. Die Grossartigkeit der Anlage wurde durch
die Fülle der Dekoration nicht verdeckt, die Grossartigkeit aber läuft
nicht wie in der älteren heimischen Kunst auf das Ungeheure und
Ungemessene hinaus, sondern wählt ruhige und einfache Formen zu
ihrem Ausdrucke. Der Grundriss der Moscheen ist gewöhnlich viereckig,
die Pfeiler werden durch Kielbogen verbunden, Zinnen dienen
als Mauerbekrönung, schlanke Thürme begrenzen die Ecken; über
dem Hauptbaue erhebt sich die ausgebauchte, oben zugespitzte
Kuppel. Im Einzelnen ist der Einfluss der älteren hindustanischen
Architektur wohl sichtbar; in den ausladenden Dächern, in den
mannigfaltigen Konsolen der Säulenhallen, auch wohl in manchen
Barbarismen, z. B. in den aus einem Stücke gearbeiteten Steinketten;
er zerstört aber keineswegs die Harmonie, welche durch das oben
angedeutete regelmässige Bausystem hervorgerufen wurde.

Einer anderen Baugruppe gehören die mohamedanischen Monumente
in Aegypten an.[44] Der Hof mit einem kleinen Kuppelbau
für die Waschungen in der Mitte bildet den architektonischen Mittelpunkt;
die Halle des Gebetes unterscheidet sich nur durch die
grössere Breite von den Portiken, welche den Hof auf den übrigen
Seiten einschliessen. Der reine Spitzbogen, doch keineswegs als
Basis der Construction behandelt, wird regelmässig angewendet,
und von Säulen oder durch Ecksäulen gegliederten breiten Pfeilern
getragen, die Mauer durch ein seltsam gezacktes Zinnenwerk
gekrönt. Altägyptische Einflüsse sind wenig bemerkbar, desto
mehr die Einwirkung der altchristlichen Architektur. Die Moschee
Amrus und jene Ebn Tulun's aus dem 9. Jahrhundert zu Kairo
sind gute Beispiele des älteren Styles. Der Minaret an der letztgenannten
Kirche ist nicht in der Ecke, sondern in der Mitte des
Baues auf einer viereckigen Unterlage angebracht. Die Decke der
Portiken ist aus Holz und kassettirt; unterhalb derselben zieht sich
die Mauer entlang ein doppelter Fries, der obere mit kufischen Inschriften,
der untere mit geometrischen Linien (Fig. 59) bedeckt.
Viel jünger, aber glänzender ausgestattet, ist die Moschee Hassans
aus dem 14. Jahrhundert. Der mittlere Hofraum
ist hier nur das Verbindungsglied für die vier
mit einem spitzbogigen Tonnengewölbe versehenen
Säle, wodurch der ganze Bau die Gestalt eines
Kreuzes gewinnt. Noch jünger, aber wieder an die gewöhnliche
Moscheenform sich anschliessend, ist die Moschee El-Moyed, zu
deren Bau antike Säulen verwendet wurden. Der Reiz aller dieser
Bauten liegt in dem buntfarbigen glänzenden Ornamente, womit alle
Flächen bedeckt sind, weniger in der Kraft und Schönheit der Construction,
da hier das Verhältniss der flachen Decke zu den Pfeilern
drückend wirkt und die Gewölbeanlagen eine grosse Unsicherheit
der Technik verrathen.



Fig. 59.


Von Afrika setzten die Araber nach Sizilien[45] über (9. Jahrhundert).
Die politische Verbindung, in welcher die neuen Herren
der Insel mit den Kalifen von Kairo blieben, lässt auch auf die Abhängigkeit
der sizilianischen von der Kunst der Mohamedaner in
Aegypten schliessen. Leider beschränkt sich aber die Zahl der erhaltenen
Monumente auf äusserst wenige. Wenn man die Bäder
von Cefalu und andere kleinere Ruinen ausnimmt, so bieten nur die
beiden Schlösser Zisa und Cuba bei Palermo, vielleicht aus dem
10. Jahrhundert, Gelegenheit zur Erkenntniss des sarazenischen
Styles auf Sizilien. Der Palast Zisa bildet im Grundrisse ein
Viereck, an dessen Schmalseiten kleinere Pavillons vortreten. Arkaden,
leise zur Spitze geschwungen, gliederten die Façade, die in
drei Stockwerke getheilt und oben mit einem Inschriftenfriese gekrönt
war. Der Empfangssaal mit Nischen und Springbrunnen, die
Wände buntfarbig verziert, hatte über sich einen offenen Hof, um
welchen Galerien und die Frauengemächer herumliefen. Aehnlich,
nur noch zierlicher gestaltet, war die Kuba: Vierzig Fuss hohe
Spitzbogenarkaden belebten die Façade, ein Kuppelsaal nahm den
Hauptraum im Innern ein, Pavillons, von welchen noch einer erhalten
ist, ein offenes Viereck, von Spitzbogen getragen und mit
einer Kuppel bedeckt, umgaben den Bau. Die Anwendung des
Spitzbogens weist auf Aegypten als Quelle zurück; die grosse Geschicklichkeit
in der Kuppelwölbung (es werden in den Mauerecken
kleinere Bogen geschlagen und so das Viereck in das Achteck frei
und sicher hinübergeleitet) kann wohl auf Rechnung byzantinischer
Vorbilder geschrieben werden. Noch früher als auf Sizilien kam
die Herrschaft der Sarazenen in Spanien[46] zur Geltung. Vom
achten bis zum fünfzehnten Jahrhunderte haftet die Geschichte der
spanischen Bildung und Kunst an ihrem Namen; doch sind es meist
nur die jüngsten Luxusbauten, welche dem maurischen Style
zu unsterblichem Ruhme verhalfen. Auch in Spanien verschmähte
die mohamedanische Kunst das vorhandene ältere Material nicht,
und benützte es in reichstem Maasse. Als Abdel Rahman 786
die grosse Moschee zu Cordova gründete, liess er in seinem
Reiche die römischen Säulen aufsammeln und in dem neuen Baue
aufstellen. Der Grundplan jedoch und die Construction des Inneren
hat mit der antiken Tradition nichts
gemein. Einundzwanzig Thore von Hufeisenbogen
(Fig. 60) durchbrachen die
Umfassungsmauer und führten in das
Innere, welches in den nördlichen,
durch Fontänen gekühlten und von
Palmen und Cypressen beschatteten
Hof und die Säulenhalle zerfiel. Eilf,
später (seit El Mansours Erweiterung)
neunzehn Säulenreihen, von 35 Säulenreihen
in der Querrichtung durchschnitten, im Ganzen an tausend
Säulen, füllten die Moschee. Unmöglich konnte auf diesen Säulen
schon das Dach aufsitzen; um dem Baue eine grössere Höhe zu
geben, wurden auf die Säulen noch schmale viereckige Pfeiler aufgesetzt,
und von diesen zu dem nächsten Pfeiler in der Längenrichtung
stets zwei Bogen übereinander geschlagen. Selbst so
erreicht die Moschee nur die Höhe von 35 Fuss. Die ursprüngliche
Decke (seit der Verwandlung der Moschee in eine Kirche im
13. Jahrhundert, wurde diese, wie so vieles Andere, verändert) war
von Holz und reich mit Gold und Farben verziert, schmucklos dagegen
die Säulen und Doppelbogen der Halle, mit Ausnahme des
Säulenganges, der zum Heiligthume führte, und der vor diesem abgesteckte
viereckige Raum. Die Bogen erscheinen hier ausgezackt
und musivisch ausgelegt; namentlich strahlt auch die Eingangswand
zum Heiligthume, wo der Koran niedergelegt wurde, von den auserlesensten
Mosaikornamenten. Wie sehr musste ihre Farbenpracht
erst blenden, wenn Tausende von Lampen ihr Licht darauf warfen.
Der einfachere Linienzug, der in dem Mosaikschmucke zu Cordova
im Unterschiede zu den späteren Arabesken sich bemerklich macht,
rechtfertigt die Tradition, die Mosaikwand der Moschee sei aus byzantinischem
Stoffe von byzantinischen Arbeitern errichtet worden.



Fig. 60. Hufeisenbogen.


Durch die Zerstörung des Palastes von Zahra bei Cordova aus
dem 10. Jahrhundert ging die Handhabe zur Untersuchung des Entwicklungsganges
der maurischen Kunst verloren, von welcher wir
wieder erst aus den späteren Jahrhunderten zahlreichere Denkmäler
besitzen. Erst in diesen erscheint der Architektursinn der spanischen
Araber selbständig ausgebildet, von den älteren Traditionen befreit,
und rückhaltlos den Einwirkungen der zauberischen Landschaft hingegeben.
In Sevilla sind die Reste der Moschee in die Mauern
des Domes verbaut; der Palast (Alcazar) hat zahlreiche Restaurationen
erfahren, zeigt übrigens Formen, die an anderen Bauten
noch klarer und schärfer vortreten; der Thurm der Kathedrale la
Giralda hat nur in seinen unteren Theilen Anspruch auf ein höheres
Alter (12. Jahrhundert). Er bildet im Grundrisse ein Rechteck und
hat als äussere Dekoration Rautenfelder, zwischen welchen die meist
spitzbogigen Fenster sich erheben. Die Minaretform des Orientes
wich einer regelmässigen, mehr im Geiste des Abendlandes gedachten
Anlage, welche in den westlichen Reichen des Islams (Tunis,
Marokko) mehrfach nachgeahmt wurde.

Seit dem 13. Jahrhundert wurde Granada der Hauptsitz der
maurischen Herrschaft. Trotzdem dass die Macht der Mauren unter
den Schwertschlägen der christlichen Ritter immer weiter zurückwich,
verlor sich doch nicht der Kunsteifer der Fürsten, im Gegentheil
steigerte sich der Genusssinn, der Bildungstrieb zur höchsten
Ueppigkeit, wurde die spielende Poesie des Lebens unübertrefflich
in architektonischen Formen verkörpert. Zeuge dafür ist die Citadelle
von Granada, die nach dem rothgebrannten Gestein ihrer
Mauern und Thüren sogenannte al Hamrâ.[47] Im Jahre 1248 begann
der Festungsbau, die Prachtbauten nahmen im 14. Jahrhundert
ihren Anfang und wurden bis in das 15. fortgesetzt; die ganze Anlage
nimmt einen Raum von 2500' in der Länge und 750' in der
Breite in Anspruch.

Hat man das Thor des Gesetzes, den Platz der Cisternen und
andere Vorbauten durchschritten, so gelangt man in den Hof des
Fischteiches (Patio de la Alberca). Rosen-, Oleander- und Myrthenbüsche
beschatten das Riesenbassin, gegen welches an den breiten
Schmalseiten des Hofes 7 Bogen, zu Arkaden zusammengestellt, sich
öffnen. Ueber den Arkaden erheben sich luftige Galerien mit herabhängenden,
wie Tropfstein gebildeten Decken. Die nördlichen Arkaden
führen zur Halle der Segnung und weiter zum Thurme des
Comares, dessen dicke Mauern den glanzschimmernden Saal der
Gesandten, eine reichvergoldete Kuppelhalle, bergen.



Fig. 61. Osttheil der Alhambra.


Der reizendere und bekanntere Theil des Baues liegt östlich
vom Hofe der Alberca, um den sogen. Löwenhof gruppirt (Fig. 61).
Die Mitte des Löwenhofes (123'-73')
nimmt die zwölfeckige Alabasterschale
(a) ein, von 12 Löwen von
conventioneller Auffassung getragen.
Hundertachtundzwanzig weisse Marmorsäulen
stützen die Hallen, welche
den Hof umgeben, und von welchen
die südliche in die Halle der Abencerragen
(b) führt. Oestlich vom
Löwenhofe liegt der langgestreckte
Saal des Gerichtes (c), der Plafond mit
Malereien geschmückt; im Mittelfelde
zehn schattenlose Greifen, links Jagdscenen,
rechts den Kampf eines maurischen mit einem christlichen
Ritter, die Darstellung eines Schachspieles und wieder Jagdscenen.
Der Halle der Abencerragen gegenüber befindet sich das köstlichste
Kleinod der maurischen Architektur, der kleine Saal der beiden
Schwestern (d). Die viereckige Mauer geht nach oben in ein Achteck
über, indem in jeder Ecke sich eine kleine Zellenkuppel erhebt;
das Ganze wird durch eine Kuppel, die gleichsam aus lauter Bienenzellen
zusammengesetzt ist, bedeckt. Ein kleiner Pavillon, das
»Putzzimmer der Königin« (e) und Bäder (f) schliessen nach Norden
den Bau ab. Die Construction der Alhambra, so leicht und luftig sie
auch erscheint, lässt dennoch an Dauerhaftigkeit nichts zu wünschen.
Doch weicht sie von der früher und später üblichen wesentlich ab.
Die Bogen, gewöhnlich in erhöhter Rundform, haben nichts zu stützen
und zu tragen, sie sind nur ein reizender Schein, wie die künstlichen
Holzwölbungen und Kuppeln, eine blosse dekorative Wandfüllung,
daher sie auch nicht auf den Säulen lagern, sondern neben
denselben auf leichten Consolen ruhen. Die grösste und eigenthümlichste
Schönheit der maurischen Architektur liegt in ihrer Dekoration.
Sie soll Teppiche ersetzen, und besitzt
auch ganz den Charakter einer gestickten
und gewebten Arbeit (Fig. 62).
Dem Gesetze, welches den in der mannigfachsten
Weise ineinander verschrägten Linien
zu Grunde liegt, nachzugehen, ist beinahe
unmöglich, da die einzelnen Muster
oft ganz nahe an geometrische Regelmässigkeit
streifen, um sofort sich in ein üppiges
Phantasiespiel zu verlieren. Dass Korantexte
in die Arabesken mitverwebt werden
können, Schriftzüge und Ornament oft unmerklich
ineinanderfliessen, ist für die Richtung
der maurischen Kunst sehr bezeichnend.
Lohnend wäre es schliesslich, den Gesetzen
der Polychromie nachzuforschen, welche die Bemalung, namentlich
der Alhambra, lenkten. Gold herrscht vor, in den Kuppeln und
Wölbungen werden nur die primären Farben: Roth, Blau, Gelb,
an den unteren Wänden die sekundären: Grün, Orange, Purpur
gebraucht. Rothgoldene und blausilberne Arabesken durchschneiden
sich, und umsäumen blaugoldene Felder. Im Saale der beiden
Schwestern ist in den unteren Malereien das Roth ausgeschlossen,
die Ornamente bewegen sich in Schwarz, Weiss, Blau, Violet, Grün;
Gelb dagegen herrscht als Grundfarbe an den oberen Friesen u. s. w.
Neben der Alhambra sind noch als maurische Denkmäler das gegenüberliegende
Generalife (Garten des Architekten) im Style der Alhambra,
und dann die Palastbauten in Nordafrika zu nennen, welche
sämmtlich den spanischen Bauten nachgebildet sind, ohne sie aber
im Glanz zu erreichen, oder ihr Princip weiter zu entwickeln.



Fig. 62. Ornament aus der Alhambra.


Auf die lokalen Bauschulen von Sizilien und Spanien übt die
dort heimische mohamedanische Architektur einen mannigfachen
Einfluss, in das allgemeine Kunstgetriebe des Abendlandes aber einzugreifen,
gelang ihr nicht. Hier bildet sie eine reizende Episode;
dauernde Geltung besitzt sie nur im Oriente.



3. Die byzantinische Kunst.

§. 73.



Fig. 63. Katholikon in Athen


Die erste und unmittelbarste Abzweigung der altchristlichen
Kunst tritt uns in dem byzantinischen Style entgegen. Die
Scheidewand zwischen der einen und der anderen Kunstweise wird
auch in der Regel nicht beobachtet, und bereits der Centralbau zur
byzantinischen Kunst herübergezogen. Dass derselbe die Hauptmotive
der späteren byzantinischen Kunst in sich schliesst, kann nun allerdings
nicht abgeläugnet werden. Doch lagen zahlreichere Gründe vor,
nämlich die hier wie bei den Basilikenbauten noch ungebrochene
antike Tradition, ihn mit den Basiliken auf eine gleiche Linie zu
stellen und gleich diesen als einen allgemein gültigen christlichen
Urtypus aufzufassen. Andere Erwägungen, den byzantinischen Styl
aus seiner unbestimmten Stellung zu reissen, traten hinzu. Der
Centralbau war keineswegs im altchristlichen Oriente ausschliesslich
herrschend. Neben den Rotunden des constantinischen und nachconstantinischen
Zeitalters (den bereits angeführten fügen wir noch
hinzu: die K. S. Johann ἑν Ἑβδὁμω und S. Maria Perib. in Constantinopel,
Apostelk. in Athen) kommen noch Basiliken vor; die
späteren byzantinischen Kirchen weichen von der Rundform vielfach
ab; in der Plastik und Malerei kommt später ein anderes Princip zur
Geltung, als bis zum 7. Jahrhundert üblich war; die Abgeschlossenheit
der orientalisch-christlichen Bildung seit dem letzten Dritttheil
des vorigen Jahrtausends übte auch auf die bildenden Künste Einfluss
und verlieh ihnen einen bestimmten byzantinischen Lokalcharakter.
Diesen Kulturabschnitt bezeichnet am schärfsten der Bilderstreit unter
Leo dem Isaurier (726). Von hier datirt auch am natürlichsten
der Beginn der byzantinischen Lokalkunst, um so mehr, als bald
darauf auch im Abendlande durch den Eintritt der germanischen
Völker in die Kulturwelt eine neue kunsthistorische Periode anbricht.
Die Palastbauten der späteren byzantinischen Kaiser (Theophilus 829,
Basilius Macedo, Constantin Porphyrogennetos) scheinen sich mehr
durch ihre Ausdehnung und den Reichthum der Ausstattung, als durch
die architektonische Schönheit ausgezeichnet zu haben; unter Basilius
Macedo, dem Baulustigen, dürfte der byzantische Lokalstyl
zum festen Typus gelangt sein. Diesen müssen wir aus den kärglichen
Nachrichten, die wir über spätere byzantinische Kirchen zur
Stunde besitzen, mühselig zusammenklauben.[48] Sehr häufig wurden
die byzantinischen Kirchen ringsum von einem Hofraume eingeschlossen
(S. Johann, S. Georg in Constantinopel, S. Laura auf d. B.
Athos, Ecs-Miazin in Erivan, Modon in Morea u. s. w.); im Grundriss
kehrte man zum Vierecke (Fig. 63) zurück,
ohne aber die Längenrichtung stark vorherrschen
zu lassen; die Façade zeigt entweder einen kubischen
Mauerkörper ohne Giebel (K. im Quartier
der Bäder zu Constantinopel, Panagia Nikodimo
zu Athen), bloss von der Kuppel des Mittelbaues
überragt, oder schliesst in geschweiften Kreislinien
ab (Pantokrator, Mone tes Koras, Theotokos
zu Constantinopel, Tenos im Archipel), seltener
und später vielleicht unter abendländischem
Einflusse mit dem Giebel (Katholikon, S. Theodor,
Taxiarch, Kapnikaréa mit fünf Giebeln nebeneinander zu Athen,
Daphni bei Athen, Mistra bei Sparta — wie Kapnikaréa — Vatopedi
auf Athos, Ecs-Miazin); die Apsiden gehen aus dem Halbkreise in
das Polygon über, die Nebenapsiden werden in der Tiefe der Mauer
angebracht; bei kleineren Kirchen in Morea reichen die Apsiden
nicht bis auf den Boden, sondern werden von Consolen getragen;
eine grosse Umwandlung geht ferner mit den Kuppeln vor sich.
Ihre Zahl wird gesteigert; um die Hauptkuppel legen sich kleinere
als Trabanten herum (Navarin), oder es werden wohl gar alle, auch
die Nebenräume, mit Kuppeln überdacht (Panagia Nikodimo). Ihre
Gestalt gleicht wenigstens im Innern einer Halbkugel, aussen wird
der untere Theil der Wölbung als senkrechte Wand gebildet, welche
durch Säulen gegliedert und in Rundbogen geschlossen ist (Fig. 64).
In der späteren Zeit treten an die Stelle der Säulen schwere Pfeiler
als Widerlager (K. zu Mesembrio,
Daphni, Patras). Eine besondere
Ueberdeckung der Kuppeln, wie im
Abendlande, ist nicht gebräuchlich,
auch bei den zahlreichen Tonnengewölben
nicht, welche nackt an
die Oberfläche treten. Thürme kommen
selten vor, und die wenigen
Beispiele besitzen eine abnorme Gestalt
(Daphni, S. Taxiarch in Athen,
Sifanto, Dioulfa in Ispahan). Die
Anordnung des Innern zeigt eine meist nach aussen geschlossene
Vorhalle (Ausnahme die K. Theotokos); die Schiffe durch schwere
Pfeiler geschieden, und mit Tonnengewölben, selten mit Kreuzgewölben
überdeckt; über den Nebenschiffen öffnen sich die Weibertribünen
(Gynaikonitis); der Altarraum ist durch eine Scheidewand
(Ikonostasis) vom Schiffe geschieden. Die älteste Art der Ikonostase
sind Vorhänge; später wurden dieselben aus Holz errichtet, mit Thüren
versehen und mit Malereien bedeckt (die schönsten Muster sieht man in
S. Theodor zu Pergamus, in der Hauptkirche zu Smyrna, Magnesia und
aus jüngster Zeit in der griechischen Kirche zu Livorno). Krypten
kommen in byzantinischen Kirchen nicht vor; auch besitzt der Altar
nicht die Form eines Sarges, sondern ist ein einfacher Tisch (die
Abendmahltafel) mit einem Ciborium überdeckt. Die Formen der
Säulenkapitäle weichen von der antiken Tradition wesentlich ab.
Sie bilden einen nach unten abgeschrägten,
an den Kanten zugerundeten Würfel
(Fig. 65), ihr Blätterornament ist mager,
ihr gewöhnlicher Schmuck sich kreuzende
Linien, Kreise u. s. w. Auch die Profile
der Gesimse verlieren alle Feinheit und
werden eckig und scharf. Eine starke
Schräge, oben mit einer Deckplatte geschlossen,
unten mit einem Rundstabe gesäumt,
wird am häufigsten angetroffen.
(Panagia Nikodimo, S. Theodosia, Katholikon
zu Athen.)



Fig. 64. Byzantinische Kuppel.




Fig. 65. Kapitäl aus der Kapnikarea.


Für die Chronologie der byzantinischen Bauwerke fehlen sämmtliche
Vorarbeiten; auch hat sie bei der Stabilität der späteren byzantinischen
Kunst eine geringere Wichtigkeit. Ueber die Ausdehnung
ihrer Herrschaft im Oriente besitzen wir durch neuere
Reiseberichte genauere Daten.

Die koptischen Kirchen, häufig in altägyptische Trümmer
hineingebaut, entfernen sich theilweise vom byzantinischen Typus
und nähern sich der Basilikenanlage. Die Klosterkirche in Wadi-Gazâl
z.B. ist eine dreischiffige Pfeilerbasilika, die Breite gleich
der halben Länge, die Thüren, Fenster, Pfeiler im Rundbogen geschlossen,
der Bau ringsum von einem Hofe umgeben.

Engverwandt sind dagegen die abchasischen Kirchen z. B. in
Pitzounda am schwarzen Meere, nur darin vom byzantinischen Typus
abweichend, dass über der Kuppel noch ein Steindach emporragt;
in Nakolajevi in Mingrelien, in Bandara, Tschamokmodi, Daranda am
Kodor, Tschuna am Kuban u. s. w. Auf den Kirchenstyl in Armenien
wirkten nebst der byzantinischen Tradition noch andere
(arabische?) Einflüsse ein. Auf dem rechteckigen Grundrisse wird
durch höhere Wölbung einzelner Theile ein griechisches (gleicharmiges)
Kreuz verzeichnet, über dessen Mitte die kegelförmige
Kuppel sich erhebt. Die Portale und Nischen sind häufig polygon
gebildet, so aber, dass das Polygon nicht aus der Mauer heraustritt,
sondern einwärts gezogen wird, wodurch die Umfassungsmauer
dreieckige Spalten erhält. Die geraden Linien herrschen vor, nicht
allein in der Giebelanlage, sondern auch in dem überaus reichen
Ornamente, welches die Thüren, Fenster einschliesst, die Friese bedeckt
u.s.w. Die wichtigsten Denkmäler sind: das Kloster Ecs-Miazin
bei Vagharschabad mit einer auffallend abendländisch-gebildeten
Façade, eine Erneuerung der im 4. Jahrhundert gegründeten
Kirche; die benachbarte K. der h. Ripsime, die K. in Arkhuri am
Ararat aus dem 10. Jahrhundert, in Digour, in Ani, dann in Georgien
seit dem 11. Jahrhundert: in Sion, in Karthli, Kutais, Ghelati
in Imeretien, Mzketha, Martvili u. s. w.[49]

Mit der Religion wanderte auch die Kunstbildung aus Byzanz zu
den östlichen Slavenstämmen. So lange die Russen sich byzantinischer
Werkmeister und fremdländischen Materiales bedienten,
waren ihre Kirchen auch strenge Kopien der byzantinischen Vorbilder,
z.B. die Kirchen zu Kiew, Novgorod (11. Jahrhundert). Erst in
späterer Zeit und bei kleineren Bauten kamen auch nationale Elemente
zur Geltung, so bei den zahlreichen Holzkirchen (gute Beispiele
dieses nationalen Styles liefern die ruthenischen Kirchen in Galizien)
und auch bei Monumentalwerken wurde dann Einzelnes der Heimath
entlehnt, z. B. die Walmdächer, über welchen erst die phantastisch
gebildeten Kuppeln emporsteigen. Der eigentlich russische Styl
entwickelt sich erst am Ende des Mittelalters, ohne aber die
Abhängigkeit von fremden Mustern abzustreifen. Näheres über
die zahlreichen übereinander angelegten Doppelkirchen ist nicht
bekannt.

Auch nach dem Abendlande erstreckte sich der byzantinische
Einfluss, wie auch umgekehrt occidentale Einwirkungen, vermittelt
durch die Herrschaft der Venetianer in der Levante und durch die
Kreuzzüge, dem Oriente nicht fern blieben (Daphni, Mistra). Unter
den byzantinischen Bauten des Abendlandes darf man aber keineswegs,
wie es früher Unsitte war, alle Werke des früheren Mittelalters
verstehen, sondern muss den Namen bloss auf jene Denkmäler
einschränken, welche den Lokalcharakter des byzantinischen
Styles an sich tragen. Sie zerfallen in drei Gruppen: die venetianische,
sizilianische und limousinische; von jeder Gruppe ist die unmittelbare
Berührung mit der byzantinischen Bildung nachweisbar.
In Venedig, dessen levantinischer Handel die Bekanntschaft mit
orientalischen Bauformen sattsam erklärt, ist die Markuskirche
(976–1085) als das wichtigste Beispiel byzantinischer Architektur
hervorzuheben.[50] In der Form eines Kreuzes errichtet, die Haupträume
mit Kuppeln überdacht, zeigt sie auch in der Vorlage eines
breiten, abgeschlossenen Portikus und in dem Abschluss der Façade
durch Halbkreise (die Zuspitzung derselben fällt später) an der
Stelle des geradlinigen Giebels sich ihrem Vorbilde getreu. An die
Markuskirche lehnen sich andere Werke wieder an, wie die Antoniuskirche
in Padua (die Kuppeln sind dem älteren Baue aus dem
13. Jahrhundert angefügt), S. Fosca auf Torcello, S. Cyriaco in
Ancona u. s. w. Ebenfalls byzantinisch sind S. Giacometto di Rialto
(1094), S. Caterina bei Pola.

Auf Sizilien herrscht der byzantinische Styl nicht ausschliesslich
vor, er bot aber ein treffliches Bindemittel zwischen der arabischen
Kunstbildung und den römisch-christlichen Anschauungen der Normannen,
der neuen Herren des Landes (1090). Im Grundrisse kehrt
man wieder zur Basilika zurück; auch die Säulen als Stützen kommen
wieder zur Geltung; aber über den Säulen erheben sich die arabischen
Spitzbogen, byzantinische Kuppeln durchbrechen die Decke.
Eine ähnliche Mischung des Arabischen und Byzantinischen herrscht
auch in der Dekoration. Das glänzendste Beispiel dieser Baugattung
im kleinen Raume bietet die Schlosskapelle in Palermo (1129). Von
der Holzdecke der Basilika hängen die kleinen Zellen und Nischen
herab, welche bereits als specifisch arabisches Deckenornament bekannt
sind; den Raum vor der Apsis krönt eine elliptische Kuppel.
Auch La Martorana oder S. M. dell'Ammiraglio (1143) erscheint
mit seiner erhöhten Kuppel und in dem Detail der Verzierungen von
Byzanz abhängig, ebenso S. Cataldo und S. Giov. degli Eremiti. Nur
die Kathedrale von Cefalu 1131 und jene von Monreale 1177 (bei
beiden Kirchen sind die Klosterhöfe bemerkenswerth) athmen einen
strengen abendländischen Geist. Die Vorhallen sind von Thürmen
eingefasst, die Kuppeln verschwunden, die kleineren Bauglieder den
im Norden üblichen verwandt.[51]

Nach Limousin und Aquitanien überhaupt brachten zwar nicht venetianische
Kaufleute, welche seit dem Ende des 10. Jahrhunderts in
Limoges einen Stapelplatz für ihre Waaren errichteten, den byzantinischen
Baustyl; aber auch wenn man die Ableitung des wichtigsten
Denkmales: S. Front in Périgueux von der Markuskirche zu Venedig
bestreitet, und ihr wegen der Zuspitzung der Bogen, auf welche sich
die fünf Kuppeln stützen, ein jüngeres Alter (nach 1120) zuschreibt,
so bleibt doch der byzantinische Charakter der Anlage unzweifelhaft.
Eine grosse Zahl der aquitanischen Kirchen (in Souillac, Cahors,
Angoulême, Fontevrault, Saintes u. s. w.) behalten im 11. und
12. Jahrhundert den Kuppelbau bei, wenn sie auch im Uebrigen
den byzantinischen Typus verlassen.

§. 74.

Der Bilderstreit im 8. Jahrhundert hob nicht die Kunstübung
im christlichen Oriente auf, veränderte aber die Stellung der Kunst
zur Kirche und zum Leben, verlieh ihr den strengen Lokalcharakter,
welchen die älteren Werke des christlichen Orientes nicht besitzen.



Durch das mittelbare Verbot der Composition und durch die Beschränkung
des Künstlers auf die Ausführung ging die lebendige
Fortbildung der Kunst verloren. Wohl blieb noch die antike Tradition
als feste Grundlage übrig; über eine mechanische Nachbildung
des Hergebrachten kam man aber auch hier nicht heraus, da nicht
das Formenprincip der Antike, sondern nur einzelne von der Kirche
acceptirte Bilder in Geltung blieben. Die statuarische Kunst blieb
grundsätzlich von der Uebung ausgeschlossen. Auf diesem Wege
musste es nothwendig dahin kommen, dass die byzantinische Kunst
in eine Kopistenschule ausartet, ihren Werken aller Reiz einer individuellen
Schöpfung mangelt und allmälig ein Herkommen sich ausbildet,
welches den Künstler aller Freiheit ebensosehr in der Handhabung
der Technik, wie in dem geistigeren Theile seiner Wirksamkeit
beraubt. Ein solcher minutiöser Kanon der Malerei wurde
jüngst auf dem Berge Athos aufgefunden, und obgleich er erst aus
dem Ende des Mittelalters stammt, so geht dennoch seine Grundlage
in eine ältere Zeit zurück. Im Laufe der Zeit erstarrt nicht allein
der Erfindungsgeist und geht der Formensinn verloren; auch das
Material verändert sich; an die Stelle der Mosaikbilder tritt die
Wandmalerei, bei welcher der mechanische Vorgang bei der Arbeit
nur noch störender wirkt, allerdings aber die Quantität der Malerei
mühelos vergrössert werden konnte.

Von den Mosaikbildern auf byzantinischem Boden haben sich
nur geringe Reste erhalten, für das 11. Jahrhundert treten die musivischen
Darstellungen in der Markuskirche zu Venedig massgebend
ein; sie zeigen bei verhältnissmässig guter Technik eine erschreckende
Rohheit und Verdorrung des Formensinnes. Auch die Mosaiken in
sizilianischen Kirchen aus dem 12. Jahrhundert sind, wenn nicht von
byzantinischen Künstlern, doch unter byzantinischem Einflusse entstanden.
(Monreale, Cefalu, Capella Palatina u. a.) Im übrigen
Italien ruhte seit dem 10. Jahrhundert die Mosaikkunst, und es war
auch die Technik so sehr in Verfall gerathen, dass im 11. Jahrhundert
griechische Künstler diesen Kunstzweig auf Montecassino
neu beleben mussten. Ueberhaupt stand die byzantinische Kunst
trotz ihrer Leblosigkeit am Ende des Jahrtausends doch noch höher,
als die gleichzeitige italienische, wie die Kleinodien im Schatze zu
Monza, das Kreuz Teodolindas, jenes Berengars, kaum winkelrecht
gearbeitet, die eiserne Krone u. a. beweisen.



Die Miniaturen[52] sind nur dann richtige Belege für den Zustand
der byzantinischen Kunst, wenn sie nicht ältere, altchristliche Vorbilder
kopiren. In jenem Falle zeigen sie auch den herrschenden
Typus. Die ausführliche Schilderung gräuelhafter Martyrien ist
charakteristisch für die Richtung der byzantinischen Kunst. Dazu
kommen kleine mürrisch blickende Köpfe, magere, gestreckte Körper,
conventionelle Gewandung, grelle Farben, ungelenke und unbewegte
Stellungen. (Menologium des K. Basil aus dem Anfange des 11. Jahrhunderts
im Vatikan, Dogmatica Panoplia (12. Jahrhundert) ebendort,
Klimax des Johannes Klimakus ebendort u. a.) Die auf Goldgrund
gemalten und mit Goldlichtern aufgehöhten, braungelblichen
Tafelbilder entbehren der sicheren Datirung, um mit Nutzen kunstgeschichtlich
eingereiht zu werden. Das wichtigste Tafelbild ist der
Tod des h. Ephrem, von Tzanfurnari gefertigt, im Vatikan.

In anderen Kunstzweigen bewährten die Byzantiner nicht nur
den Vorrang vor den übrigen Völkern, sondern hatten auch das
Monopol der Verfertigung an sich gebracht; sie bildeten dieselben
zu einer förmlichen Industrie aus und trieben mit den Kunstprodukten
Handel nach dem Abendlande. So z. B. in Metallarbeiten. Bronzethüren
byzantinischer Arbeit kennen wir in Amalfi, Atrani, Salerno,
Venedig, in Megaspyleon auf Morea; Holzthüren mit Erzplatten belegt,
die Umrisse der Figuren eingegraben und mit Silberdraht ausgefüllt,
kommen in Venedig (Markusk.), in Gargano (Neapel) und
(jetzt zerstört) in S. Paul bei Rom vor. Letztere wurde 1070 von
Staurakios in Constantinopel verfertigt; Holzthüren mit Elfenbein
ausgelegt befinden sich auf dem Berge Athos, mit Emailtafeln verziert
auf dem Berge Sinai (Katharinenkloster). Getriebene Arbeiten und
Goldschmiedwaaren (Email) bildeten überhaupt einen wichtigen Gegenstand
byzantinischer Industrie und finden sich in allen Weltgegenden
vor (Pala d'oro in der Markusk. aus dem 10. Jahrhundert).
Aehnlich verhält es sich mit den Webereien und Stickereien. Die
serica constantinopolitana war ihrer Zeit ebenso gesucht und berühmt,
wie heutzutage etwa die articles de Lyon; neben ihnen auch
die sarazenischen Webereien, deren Verfertiger im 12. Jahrhundert
noch eine wichtige Corporation in Paris bildeten. Für die fabriksmässige
Verfertigung der ersteren spricht der Gebrauch von Stempeln,
die den versendeten Stoffen anklebten. Musterbilder für beide
Gattungen sind im Aachener Schatze vorhanden, wohin sie wahrscheinlich
K. Otto III. geschenkt hat. Von Prachtstickereien hat sich
die sogen. Dalmatika K. Karl des Grossen (wahrscheinlich aus dem
12. Jahrhundert) in der Peterskirche zu Rom erhalten. Ein anderer
Zusammenhang zwischen der nordischen und byzantinischen Kunst,
ausser jenem, der durch die Einfuhr oben genannter Kunstartikel
bestand, lässt sich nicht nachweisen; am wenigsten ist an eine stetige
Einwirkung, z. B. in der Malerei, zu denken. Anders in Italien,
obgleich auch hier neben dem byzantinischen Style eine einheimische
und selbständige (in der Verwilderung mit jenem wetteifernde)
Kunstweise ununterbrochen fortlebte.



B. Das Abendland.

1. Die germanischen Völker im ersten christlichen Jahrtausend.

§. 75.

Der Kulturzustand im Herzen des ehemaligen römischen Weltreiches
am Schlusse des ersten christlichen Jahrtausends liess das
Versinken der Menschheit in gänzliche Barbarei befürchten. Die
Uebersättigung an Bildungsformen, der Widerspruch zwischen der
alten überlieferten Kultur und der neuen Weltanschauung, die noch
geringe Kraft des Ausdruckes der letzteren, verbunden mit den
äusseren Stürmen der Zeit, Alles trug dazu bei, das Alte zu zerstören,
ohne etwas Neues zu schaffen. Sollte die künstlerische Bildung
wieder Raum gewinnen, so konnte dies nur auf einem neuen
Schauplatze durch frische Träger geschehen. Diese Rolle übernahmen
die germanischen Völker. Aber auch in der Kunstgeschichte des
Nordens muss die Antike als Ausgangspunkt genommen werden,
nicht so, als ob sie das dauernde Gesetz und die unabänderliche
Regel für die germanische Kunst abgegeben hätte, wohl aber als
Schule für die heimischen Kunstkräfte, als die Grundlage, auf welcher
weiter gebaut wird. Vor der römischen Herrschaft in Gallien und
am Rheine gab es keine entwicklungsfähige Kunst. Was sich von
gallischen und germanischen Alterthümern vorfindet, reicht an den
absoluten Anfang der Kunst (Hünengräber u. s. w.), leitet aber
keineswegs die Kunst des Mittelalters ein. Höchstens kann man in
den Zickzacklinien, Sternfiguren, in den phantastischen Thiergestalten,
wie Drachen und Schlangen, welche die Thongefässe in germanischen
und keltischen Gräbern und sonstiges Geräthe bedecken, die Motive
der späteren mittelalterlichen Ornamentik, und in architektonischen
Zierathen der folgenden Periode Nachahmungen des keltischen Flechtwerkes
erkennen. Die Formen der römischen Kunst im Norden sind
von der in Rom und Italien betriebenen nur in so weit verschieden,
als eben hauptstädtische und Provinzialbildung von einander abweichen,
also nur dem Grade nach, nicht im Wesen. Vieles, wie
z.B. die Bronzestatuetten, wurde überdies nach den gallischen
Provinzen eingeführt, die auch in ihren Vorstellungen anders gefärbten
Thonbilder und Steinskulpturen dagegen wurden an Ort und
Stelle gefertigt, und zeigen daher auch grössere Barbarismen (Matronensteine).
Als Zeugnisse antiker Kunstthätigkeit auf nordischem
Boden sind nebst den Resten einer in Mainz gefundenen Bronzethüre
(jetzt in Wiesbaden) und zahlreichen Elfenbeintafeln (z.B. die
Aachener Kanzelreliefs, irrthümlich im christlichen Sinne ausgelegt)
die Mosaikboden bemerkenswerth, welche unter den Trümmern
römisch-gallischer Villen gefunden worden, wie zu Köln, Fliessem
und Nennig (50' lang, 30' breit) bei Trier.[53] In dieser Hauptstadt
der germania prima concentrirt sich, was wir von monumentalen
römischen Werken besitzen. Das constantinische Zeitalter kannte
in der gegen jetzt doppelt so grossen Stadt Tempel, Bäder, Paläste,
Kurien, Amphitheater, Basiliken, Kapitol und Forum. Die Tempel
sind zwar verschwunden, vom Forum sind nur geringe Spuren unter
dem neuen Pflaster vorhanden, doch von den Thermen, vom Amphitheater
und von der Basilika noch ansehnliche Ruinen erhalten.
Auf eine Thermenanlage wird der im Südostwinkel der Stadt gelegene
Trümmerbau (porta alba) mit Recht zurückgeführt. Die
einschiffige Basilika, ein gewaltiger Ziegelbau von mehr als 200'
Länge mit einem erhöhten, durch einen 60' weiten Schwibbogen
gesonderten Tribunale, ist trotz mannigfacher Entstellungen noch in
ihrer ursprünglichen Anlage zu erkennen. Daran reiht sich das 70'
hohe Grabdenkmal der Sekundiner zu Igel, alle Flächen mit Bildwerk
bedeckt, welches theils in genrehaften, theils in mythologischen
Scenen die verschiedenen Kreise menschlicher Thätigkeit schildert.



Als das Christenthum in den nordischen Landschaften heimisch
wurde, machte es den gleichen Entwicklungsgang, wie im engeren
römischen Gebiete durch. Auch hier begann die christliche Kunst
mit schüchternen symbolischen Zeichen: dem Oelbaume, Fischen,
Tauben, dem aufblühenden und absterbenden Baume; auch hier
dient der Weihspruch: quiescat in pace mit der genauen Angabe
des Alters des Verstorbenen und des Namens des Denkmalspenders
(titulum posuit) den Sarkophagen statt des künstlerischen Schmuckes,
und mischen sich bei dem einzigen bis jetzt bekannten skulptirten Sarkophage
(zu Trier) antike Typen (Genien) mit christlichen Vorstellungen.
Dass noch während der römischen Herrschaft zum Kirchenbaue geschritten
wurde, unterliegt keinem Zweifel; doch hat sich von altchristlichen
Denkmälern nur der Dom zu Trier erhalten. Wenn
man von den späteren Anbauten im Westen und Osten absieht, so
bildete der Trierer Dom ursprünglich im Grundriss ein Quadrat; vier
Granitsäulen, durch Halbkreisbogen verbunden, trugen die Decke,
die Wände waren mit Marmortafeln belegt und mit Mosaik geziert.
Von einem anderen Helenabaue, dem Gereonsdome zu Köln, hat
man zwar neuerlich in das spätere Werk verbaute Mauerreste entdeckt,
welche nach ihrer Technik, dem Lagerungswechsel von
Ziegeln und Hausteinen zu schliessen, in das vorige Jahrtausend
fallen, ohne dass über die nähere Zeit ihrer Entstehung entschieden
werden kann. Von zahlreichen Bauten in Gallien aus dem fünften
Jahrhundert berichtet Gregor von Tours, von der K. zu Tours und
Clermont gibt er sogar eine ausführlichere Beschreibung; kein vorhandenes
Denkmal kann aber zur Unterstützung seiner Aussagen
angeführt werden. Die folgenden Jahrhunderte der fränkischen Herrschaft
fördern wenig die kunstgeschichtliche Erkenntniss. Wir besitzen
aus dieser Periode keine datirten Werke, und müssen uns bezüglich
der Errichtung der einzelnen Werke auf das nicht selten täuschende
Stylgefühl verlassen. An die Spitze der merovingischen Bauten wird
neuerdings, und mit grosser Wahrscheinlichkeit, die porta nigra
zu Trier gestellt. Dass der den Zweck des Thores mit dem einer
Veste vereinigende Bau im Allgemeinen eine antike Anordnung befolgt,
hindert nicht, ihn wegen der barbarischen Gesimsprofile und
Säulenglieder in das 6. Jahrhundert zu setzen, da die altfränkische
Kunst den Fusstapfen der Römer folgte. Auch der Clarenthurm in
Köln, durch den Wechsel von Back- und Haustein musivisch ausgelegt,
hat eher auf einen merovingischen als römischen Ursprung
Anspruch. Daran reihen sich mehrere kleinere Bauten in Frankreich:
die Taufkapelle S. Jean in Poitiers, in den Verhältnissen missgestaltet,
die Säulen wechselnd mit Bogen und Giebeln bedeckt, aber
in den Gesimsprofilen, den Säulen- und Pilasterkapitälen sichtlich
römische Muster nachbildend, die kleine benachbarte K. zu Savenières,
wo der Farben- und Schichtenwechsel (schräge Steinschichten
[opus spicatum] folgen horizontalen) die Profile ersetzen
muss; mehrere Reste in der Provence (Aix, Riez, Vaison) und einzelne
zu Genf aufgefundene Trümmer der ältesten Kirchenanlagen.

Die Originalität, welche der merovingischen Periode mangelt,
glaubte man in der lombardischen Kunst des 7. und 8. Jahrhunderts
zu finden. Der Erfolg war nicht glücklicher. Nichts berechtigt, eine
selbständige altlongobardische Kunst anzunehmen, weder die uns
erhaltenen schriftlichen Nachrichten, noch die wenigen sicher gestellten
altlongobardischen Bauten: S. Frediano und S. Michele in Lucca.
Auch die neuerdings aufgestellte Hypothese über die frühe Entwicklung
des Gewölbebaues bei den Longobarden (S. Evasio in
Casal-Monferrato, Baptisterium zu Asti) ist, obgleich viel wahrscheinlicher,
noch keineswegs gegen alle Anfechtungen sicher gestellt.

Das Zeitalter Karl des Grossen versuchte die Wiedergeburt
der Künste durch den Rückgang auf römische Formen, welche, wie
das römische Imperium überhaupt, keineswegs als etwas Fremdes
betrachtet wurden. Deutlicher würde man dieses Streben verfolgen
können, hätten sich zahlreichere Reste von karolingischen Bauwerken
erhalten. Es waren aber vom Aachener Palaste schon im 12. Jahrhundert
nur geringe Substruktionen übrig, so dass wir bloss über
das Allgemeine der Anlage urtheilen können. Als Resultat ergibt
sich die Nachbildung theils des ravennatischen Palastes Theodorichs,
theils der byzantinischen Paläste. Auch vom Palaste zu Ingelheim
haben sich nur die Trümmer des Festsaales erhalten. Er hatte die
Gestalt einer dreischiffigen Säulenbasilika, die Apsis war ungewölbt,
die Profile spät römisch, der Thürbogen durch Farbenwechsel belebt.

Als das wichtigste Werk Karl des Grossen bleibt demnach das
Aachener Münster, die kaiserliche Hofkapelle, der Maria geweiht
und von 796–804 gebaut, übrig. Seine besondere Bestimmung
erklärt die von den gewöhnlichen Cultuskirchen abweichende
Form, welche man gewöhnlich, aber mit Unrecht, aus der strengen
Nachahmung der Vitalekirche zu Ravenna entstanden denkt. Der
achtseitige Mittelraum (80' im Durchmesser) wird von einem
sechzehnseitigen Umgange umschlossen, an dessen Westseite der
Glockenthurm, von zwei runden Treppenthürmen flankirt, vortritt.
Ueber dem Umgang erhebt sich eine Galerie, in hohen, durch eine
doppelte Säulenstellung ausgefüllten Bogen gegen den Mittelraum
geöffnet, und von einem halben Tonnengewölbe bedeckt, welches
gleich den starken Pilastern an der Aussenseite zur Unterstützung
der Kuppel bestimmt ist. Die Tragsteine, die Pfeilergesimse, die
Pilasterkapitäle sind nach der antiken Tradition gearbeitet (die Säulen
wurden bekanntlich aus Italien geholt), dagegen offenbart die Construction
ein selbständiges Streben. Ein Bau von so grossem Ruhme
und auffälliger Gestalt konnte unmöglich ohne Nachbilder bleiben,
obgleich er auf die allgemeine Kunstentwicklung in den fränkischen
Ländern keinen Einfluss übte. In der That sehen wir in den folgenden
Jahrhunderten die Johanneskirche zu Lüttich (im vorigen
Jahrhundert erneuert), die K. zu Ottmarsheim im Elsass (11. Jahrhundert),
die Kapelle zu Nymwegen, die alte Münsterkirche zu
Essen (nur drei Seiten im Westchore erhalten), nach dem Muster
der Aachener Kirche errichtet, und einzelne Motive (die doppelte
Säulenstellung) in der K. Maria auf dem Kapitol zu Köln (hinter
der Orgelbühne) angewendet.

Einen weiteren Beweis von der Lebendigkeit der antiken Tradition
im karolingischen Zeitalter liefert die in der Form eines Sarkophages
im 9. Jahrhundert errichtete Begräbnisskapelle Ludwig des
Deutschen zu Lorsch bei Worms. Vier korinthische Säulen tragen
den polychrom (eccl. varia) dekorirten Oberbau, der durch ionische
Pilaster mit aufgesetzten geraden Giebeln gegliedert und einem antik
profilirten Kranzgesimse gekrönt ist.



Fig. 66. Grundriss des Klosters S. Gallen.


Von einem anderen karolingischen Bauwerke, der Klosteranlage
von S. Gallen (9. Jahrhundert), bewahren wir zwar keinen Baurest;
ein mehr als hinreichender Ersatz wird aber durch den erhaltenen
Originalplan geboten, welcher wahrscheinlich am fränkischen
Hofe verfertigt, als das Musterbild eines frühmittelalterlichen Klosters
gelten kann und unstreitig das wichtigste baugeschichtliche Dokument,
welches wir besitzen, bildet (Fig. 66). Die Kirche (A), wie
so viele frühmittelalterliche Kirchen, besonders der Rheinlande, mit
einem Doppelchore (a, a), welche Einrichtung irrthümlich aus dem
Wechselgesang der Mönche erklärt wird, versehen, hat eine Krypta (b)
und vor dem erhöhten Altarraume (c) den Sängerchor mit zwei
Ambonen (analogia). Die Apsiden sind von halbkreisförmigen
Vorhöfen (paradisus) (e) umgeben. Südlich von der Kirche stehen
die inneren Klosterbauten, die eigentliche Clausur, und zwar zunächst
der Kirche der Kreuzgang (B), links von demselben die Wärmstube
(f) und die Schlafkammern (dormitorium), rechts der
Keller (g), an der Südseite der Speisesaal (h) mit den Kleiderkammern
darüber, mit der Küche (i) und der Brennerei in Verbindung
gesetzt. Den Südflügel (C) nehmen die Wirthschaftsgebäude
ein: k der Geflügelhof; l die Scheune; m die Werkstätten der
Klosterhandwerker; n die Mühle; o der Dreschboden; p die Stallungen,
welche sich am Westflügel fortsetzen. Die Nordseite (D), der
Clausur entgegengesetzt, beherbergt die Abtei (r) mit eigener Küche,
Keller und Bad (s), und die Schule (t) und die Gastwohnung (u).
An der Ostseite (E) steht das Krankenhaus (v) mit der Krankenkirche
(w) deren andere Hälfte (w') zu den gottesdienstlichen
Uebungen der Novizen dient, die den anstossenden Bau (x) bewohnen.
Den übrigen Raum nimmt der Baumgarten (y) und der
Gemüsegarten (z) mit der Gärtnerwohnung ein.[54]

§. 76.

Die Geschichte der altfränkischen Bildnerei und Malerei unterliegt
dem gleichen Entwicklungsgesetze wie jene der Baukunst. Auch
hier wird an den spätrömischen Styl angeknüpft, von welchem im
4. Jahrhundert die gallischen Kirchen Proben aufwiesen (Arvern,
Tours, Chalons u. a.). Neben der musivischen Kunst (S. Germain
des-prés, S. Denys, S. Geneviève zu Paris) wurde auch die Wandmalerei
geübt, in den Motiven jedenfalls eine grössere Freiheit entfaltet,
als bei den Byzantinern gestattet war (nacktes Christusbild
am Kreuze v. J. 600 in Narbonne), wenn auch die Formen schwerlich
über eine barbarische Nachahmung antiker Typen sich erhoben.
Denkmäler aus der merovingischen Periode, welche auf unsere Tage
gelangten, sind äusserst sparsam gesäet (Reliquar des hl. Willibrord
zu Emmerich), kaum grösser die Zahl der erhaltenen karolingischen
Bildwerke. Der musivische Schmuck, in welchem die Aachener
Münsterkirche prangte, ist verschwunden, ebenso wie die Wandgemälde
im Aachener Palaste und dem Ingelheimer Festsaale (Paralleldarstellungen
aus der alten und christlichen Geschichte) und die
Wandbilder zahlreicher französischer und deutscher Kirchen aus
dem 10. Jahrhunderte. Noch bestehen aber die Erzgitter am oberen
Umgange des Münsters, der Adler als Pultträger (römisch?) u. s. w.
Weitere Quellen zur Erkenntniss des karolingischen Styles sind die
Diptychen und Bücherdeckel: das Diptychon des kunstgewandten
Tuotilo aus S. Gallen in Elfenbein geschnitzt (9. Jahrhundert), die
in Gold getriebenen Deckel des Codex aureus in München v. J.
870 u. s. w., ein Diptychon zu Tongern, ein anderes in Metz von
Adalbero gefertigt, die Elfenbeindeckel zum Gebetbuche Karls des
Kahlen in Paris, alle ungleich besser, als gleichzeitige italienische
Arbeiten. Auch das Elfenbeinhorn mit Jagdscenen in der Berliner
Kunstkammer, das Kreuz Lothars in Aachen, ein Reliquar in Sitten
sind gute Muster der karolingischen Kunstweise. Die Hauptquelle
bleiben aber die Miniaturbilder in Handschriften.

Wir unterscheiden mehrere scharf getrennte Schulen, zunächst
eine irisch-angelsächsische, deren Hauptwerke theils in England, theils
in S. Gallen vorhanden sind. Ihre Wanderung bis in das abgelegene
Alpenthal wird aus der engen Verbindung, in welcher alle Benediktinerklöster,
wie nachmals die Cistercienserklöster, unter einander
standen, und speciell aus dem Aufenthalte zahlreicher irischer Mönche
in S. Gallen: Moengal 850, der Lehrer Tuotilos und Notkers,
Failan 991 u. A., erklärt. In Irland selbst waren die Bilderhandschriften
schon im 6. Jahrhundert bekannt, erfahrene Meister in dieser Kunst
wie der Abt Dagäus von Juniskeltra (587), Ultan (655) hoch geschätzt.
Die Eigenthümlichkeit der irischen Miniaturen, das künstliche
Geriemsel, die phantastischen Thiergestalten als Dekoration,
die unnatürlich symmetrische Behandlung der Gewänder, die kalligraphische
Auffassung des Figürlichen, die grelle schattenlose Färbung
u.a. wird wohl richtiger auf den irischen Nationalcharakter,
als auf ägyptische Vorbilder zurückgeführt. Einen ähnlichen kalligraphischen,
technisch zierlichen, aber formlosen Charakter behaupten
die angelsächsischen Handschriften (Cuthbertbuch in London, Evangelarium
[8. Jahrhundert] in Paris).

Dagegen halten sich die fränkischen Miniaturen innerhalb der
antiken, durch die altchristliche Kunst vermittelten Tradition. Von
der byzantinischen unterscheiden sie sich durch die Jugend, die
sie den meisten Personen (Evangelisten, selbst Christus) verleihen,
durch die freiere Bewegung der Gestalten und das Inhaltreiche der
Composition. Auf die Veranstaltung Karl des Grossen selbst wurden
zahlreiche Handschriften mit Bildern geschmückt, von welchen Paris
und Trier die wichtigsten Beispiele bewahren. Noch grösser war
die Thätigkeit in diesem Fache unter K. Karl dem Kahlen im 9. Jahrhundert;
aber auch der Verfall des Styles ist im Steigen (Bibel in
S. Calist zu Rom, Paris, München). Den fränkischen Ursprung
dieser Werke verbürgen die Namen der Maler: Gottschalk, Ingobert,
Luithard, Beringar.



Die deutschen Miniaturen stehen in theilweiser Abhängigkeit
von der fränkischen Hofkunst und haben mit dieser den breiten
Farbenauftrag, die antiken Reminiscenzen gemein. Das älteste Denkmal
deutscher Miniaturkunst ist die Wessobrunner Handschrift vom
Jahre 815, mit rohen, aber dennoch nicht ganz unförmlichen Federzeichnungen.
In Deutschland steigert sich die Schönheit der Miniaturen
bis in die sächsische Kaiserperiode; dagegen sinkt die angelsächsische
Kunst im 10. Jahrhundert zur grössten Rohheit herab.[55]



2. Die Architektur des christlichen Mittelalters.

§. 77.

Die römische Einheit blieb das unerreichte und unerreichbare
Ideal der karolingischen Welt. Sie konnte sich gegenüber den
Regungen der einzelnen Nationalitäten nicht halten; sie verlieh, als
sie den neuen nationalen Mächten wich, denselben und der ihnen
entspriessenden Bildung einen gemeinsamen Grundzug; der herrschende
Ton in der Welt des Staates aber, wie in jener der Kunst,
ging von dem besonderen Volksthume aus, welches nach Durchbrechung
der karolingischen Hülle in den einzelnen Landschaften
zur allseitigen Geltung gelangte. Drei Elemente bedingen und bestimmen
seit dem Schlusse des 10. Jahrhunderts die Kunstweise:
die römische Tradition, die Kirche, in deren Händen für längere Zeit
die Kunstübung ruht, ohne dass letztere desshalb zur byzantinischen
Erstarrung herabgedrückt würde, und die Eigenthümlichkeit des
Nationalcharakters. Je nach dem Vorherrschen des einen oder des
anderen Elementes nähert oder entfernt sich die Kunst von dem im
ersten Jahrtausende herrschenden Style. Wir beobachten diesen
Vorgang zunächst an der Baukunst,[56] welche vom 11.-13. Jahrhundert
(1000–1250) den Namen des romanischen oder Rundbogenstyles
führt, um die bis dahin noch immer gültige römische
Bautradition hervorzuheben. Die altchristliche Basilika bleibt die
Grundlage des romanischen Styles; das Langhaus gliedert sich in
ein erhöhtes Mittelschiff und die niedrigen Seitenschiffe, im Westen
wird dasselbe von der Vorhalle, östlich von dem halbkreisförmigen
Altarraume begrenzt. Modificirt wird diese Grundlage im Grundrisse
dadurch, dass die Vorhalle auch als Thurmhaus dient, zwischen
Langhaus und Chor ein Querschiff sich einschiebt, der Altarraum
über einer mehr oder weniger ausgedehnten Krypta sich erhebt.
Die Seitenschiffe erstrecken sich bald nur bis zum Querschiffe, bald
setzen sie sich jenseits des letzteren fort und schliessen zur Seite
des Hauptchores in einer geraden Linie oder mit einer kleineren
Apsis ab. In einzelnen Fällen bilden sie einen Umgang um den
Altarraum und werden ihrerseits von einem Kapellenkranze umschlossen,
so dass mindestens sechs Haupttypen (Fig. 67) aufgezählt
werden, ganz abgesehen von den zahlreichen Varietäten des Grundrisses,
welche die verschiedenen Baubezirke und in diesen wieder
die einzelnen Kirchen darbieten. Hierher ist zu rechnen: die Abrundung
des Querschiffes bei rheinischen Kirchen, der geradlinige
Chorabschluss vieler Cistercienserkirchen, die Theilung der Kirchen
in zwei Schiffe, welche bei der Einführung des Predigerordens in
Frankreich (Paris, Agen, Toulouse) versucht wurde u. s. w.



Fig. 67. Grundrisstypen romanischer Kirchen.


Zur Trennung der Schiffe und zum Tragen des Oberbaues dienen
stets isolirte Stützen, entweder Säulen, oder Pfeiler, oder ein Wechsel
von Säule und Pfeiler. Dieselben sind stets durch Rundbogen verbunden,
die Bogen aber nicht selten doppelt übereinander geschlagen,
so dass über den Bogen, welche die unmittelbar nebeneinander
stehenden Pfeiler oder Säulen verbinden, noch ein weiterer Bogen
mit Ueberspringung eines Pfeilers gespannt wird. Die Oberwand
ist durch die anfangs einzeln, später in Gruppen von zwei und
drei angeordneten Bogenfenster durchbrochen, unterhalb der Fenster
manchmal eine Empore in der Tiefe der Seitenschiffe, oder ein
blosser Laufgang in der Tiefe der Mauer des Mittelschiffes angebracht.
Geschlossen werden die Kirchen in der ältesten romanischen
Zeit, mit Ausnahme der gewölbten Altarnische, regelmässig mit einer
flachen Holzdecke. Eine tiefere Eigenthümlichkeit, als in der allgemeinen
Anlage, offenbart der romanische Styl in der Ausbildung
der einzelnen architektonischen Glieder.



Fig. 68. Romanische Basen.




Fig. 69. Basis mit Eckblatt.


Die Säule, selten kannelirt, verliert das Ebenmaass, welches
sie im Alterthum auszeichnet; weder das Verhältniss der einzelnen
Theile untereinander, noch die Höhe und die Dicke der meist stark
verjüngten Säule bewahrt eine regelmässige Einheit. Als Basis dient
gewöhnlich die attische Form, bald steiler, bald flacher gebildet
(Fig. 68). Seit der Mitte des 12. Jahrhunderts
kommt ein eigenthümliches Schmuckglied
an der Säulenbasis vor. Um den Uebergang
zwischen dem runden Pfühle und der
eckigen Platte zu vermitteln, steigt von der
Kante der letzteren ein Knollen oder ein
Blatt, das Eckblatt empor (Fig. 69), welches
sich an den Pfühl anlegt und dem regen
ornamentistischen Sinne des Zeitalters mannigfache
Gelegenheit sich zu üben bietet.
Das durch einen Ring mit dem Stamme verbundene
Kapitäl wechselt in den Formen.
Grobe Nachahmungen des korinthischen Kapitäls
erhalten sich durch die ganze Periode; die gewöhnlichste Form
aber bleibt das Würfelkapitäl (Fig. 70), im 11. Jahrhundert rundlich,
im 12. eckiger gebildet. Woher es stammt, in welcher Landschaft
es zuerst in den Gebrauch kam, ist noch nicht ermittelt. Dem byzantinischen
Style waren ähnliche Kapitälbildungen nicht unbekannt;
wahrscheinlicher ist aber seine selbständige Entstehung in germanischen
Ländern. In der letzten Zeit des romanischen Styles treten
wieder die kelchartigen Blätterkapitäle (Fig 71) in den Vordergrund,
selten sind aber die Blätter naturalistisch ausgearbeitet; in den
meisten Fällen bleibt es bei der groben Anlage und massenhaften
Behandlung. Bei den Pfeilern, welche nicht immer den quadratischen
Grundriss beibehalten, sondern durch die Kreuzform, durch
Ecksäulen u. s. w. eine reichere Gliederung erfahren,
ersetzt ein einfaches Gesims das Kapitäl
(Fig. 72). Auch hier wechselt die Profilirung in
den einzelnen Jahrhunderten und verschiedenen Landschaften,
und verliert sich allmälig die antike Reminiscenz,
welche den Pfeilergesimsen des 11. Jahrhunderts
noch häufig anklebt.



Fig. 70. Würfelkapitäl.




Fig. 71. Blätterkapitäl.




Fig. 72. Pfeilergesimse.




Fig. 73. Romanische Dekoration.




Fig. 74. Bogenfries.


Die innere Ausschmückung der romanischen Kirchen war der
Malerei als Aufgabe vorbehalten, an der Aussenseite lieferte aber
die Architektur selbst die Dekoration. In vertikaler Richtung wurde
der Bau durch vortretende Mauerbänder oder Lisenen unterbrochen
(später erhoben sich an ihrer Stelle Pilaster und Halbsäulen durch
ein gerades Gebälke oder durch Bogen verbunden). In horizontaler
Richtung gliederten den Bau Gesimse, hart am Boden das Sockelgesims,
mit jedem Jahrhundert höher, kräftiger und reicher gebildet,
und unter dem Dache das Kranzgesims.
Aus concav und convex gezogenen Gliedern,
aus Pfühlen und Kehlen wurde es zusammengesetzt,
mit Blättern in zierlichster
Weise gestaltet, Halbkreisen, kleinen Cylinderstücken
(Fig. 73), Würfeln, Kanten,
Sternen, Nagelköpfen, Rollen u. s. w. geschmückt.
Unterhalb des Kranzgesimses zog
sich der Rundbogenfries (Fig. 74) hin,
von kleinen Consolen getragen und in grösseren Abständen von
den Lisenen auslaufend. Auch die anfangs nur abgeschrägten Fenster
wurden durch skulptirte Bänder, Halbsäulen belebter gestaltet, mit
dem glänzendsten Schmucke aber das in Abstufungen sich vertiefende
Portale bedacht.



Fig. 75. Romanisches Widerlager.




Fig. 76. Kreuzgewölbe.


Die Mehrzahl der romanischen Kirchen erscheint gegenwärtig
überwölbt. In Wahrheit war aber der Gebrauch der Wölbung in der
romanischen Periode weder allgemein, noch die Wölbekunst ohne
mannigfache Uebergänge, Ansätze und Versuche gleich systematisch
ausgebildet. Bei vielen Bauwerken zeigt die Form der Wölbung ihre
spätere Entstehung, nicht selten wurden aber noch im Laufe der
romanischen Periode selbst Kirchen umgebaut, und aus Basiliken in
Gewölbebauten umgewandelt. Man kann diese Thatsache von allen
Kirchen, die sich aus dem 11. Jahrhundert erhielten und mit Gewölben
versehen sind, behaupten, ja man kann sogar noch weiter
gehen und beinahe in jeder alten Kirche die ursprüngliche Gestalt
hinter und unter der gegenwärtigen Form verborgen vermuthen. Den
Raum und die Zeit zu bestimmen, wo die Wölbekunst ausgebildet,
wann sie als vollendete Thatsache angenommen wurde, hat unüberwindliche
Schwierigkeiten. Das Bedürfniss der Wölbung lag überall
gleich dringend vor; es zu befriedigen, konnte daher auf den verschiedensten
Punkten gleichzeitig in Angriff genommen werden,
zumal auch die Tradition des römischen Gewölbebaues überall fortlebte;
auf der anderen Seite herrschte unter den romanischen Bauschulen,
welche durchgängig von der Kirche abhängig waren, ein
enger Zusammenhang, und der an einem Orte gewonnene Fortschritt
konnte leicht durch geistliche Vermittlung in die Ferne verpflanzt
werden. Die grösste Energie, den Gewölbebau zu entwickeln, die
mannigfachsten Ansätze zu demselben gewahren wir im Schoosse
der französischen Bauschulen. Die erste Stufe zeigt noch über
dem Mittel- und Seitenschiffe den offenen Dachstuhl; nur der Altarraum
ist mit einer Halbkuppel, der Umgang um denselben und die
Flügel des Kreuzschiffes mit Tonnengewölben bedeckt. Am raschesten
erhielten die Seitenschiffe die Wölbung, und zwar Kreuzgewölbe;
das Mittelschiff blieb ungewölbt oder wurde mit einem von Querbogen
gestützten Tonnengewölbe versehen. Um dem letzteren eine
grössere Festigkeit zu verleihen, wurde über der Empore der Seitenschiffe
noch ein halbes Tonnengewölbe im Viertelkreise gespannt
(Fig. 75, a). S. Stephan zu Nevers, die Notredamekirche zu Clermont-Ferrand,
Abbaye d. h. in Caen, die Kirche zu Grandson bei
Neufchâtel u. a. sind Beispiele dieser Constructionsweise.
Anderwärts (Poitou) liess
man die Nebenschiffe bis zum Beginne des
mittleren Tonnengewölbes emporsteigen und
auf diese Art dasselbe stützen, allerdings
auf Kosten des Lichtes, welches nun bloss
durch die Seitenschiffe in die Kirche drang
(S. Savin bei Poitiers). Oder man wölbte die
Seitenschiffe in Tonnenform, richtete aber das
Tonnengewölbe perpendiculär auf die Langenaxe
des Schiffes, wodurch der Druck auf
die Pfeiler des Mittelschiffes verringert und
das mittlere Tonnengewölbe überdies durch Mauern, die sich über
den Schwibbogen der Seitenschiffe erhoben, entlastet wurde (Limoges,
Chatillon sur Seine, Fontenay). Alle diese Versuche, die sich durch
das ganze 11. Jahrhundert hindurchziehen, führten nicht zum Ziele.
Das Tonnengewölbe verlangte eine Unterstützung auf jedem Punkte
und übte einen starken Druck und Schub, der weder durch aussen
vorgelegte Pfeiler, noch durch seine Zuspitzung (Autun, Beaune,
Saulieu) aufgehoben wurde. Der richtige Weg wurde eingeschlagen,
als man das Kreuzgewölbe (Fig. 76) auch
für das Mittelschiff anwendete (Vézelay).
Durch zwei sich durchschneidende Tonnengewölbe
gebildet, deren Scheitelpunkte
allein zusammenfallen, bedarf es nur der
Unterstützung seiner Endpunkte durch
Pfeiler, um dasselbe zu sichern, zumal
auch sein Seitenschub verringert ist. Eine
doppelte Schwierigkeit blieb allein noch
zu besiegen, nachdem die romanischen
Kreuzgewölbe eingeführt waren. Die im Rundbogen gezogenen
Kreuzgewölbe konnten schwer anders als über einem quadratischen
Raume gespannt werden; über einem Rechtecke errichtet, durchschneidet
der kürzere Bogen den weiteren unter seinem Scheitelpunkte.
Weil aber das Gewölbe nur auf isolirten Stützen ruhte, war
es rathsam, diese näher aneinander zu rücken. Die rechte Abhülfe
gab erst das Spitzbogengewölbe, welches über jedem Plane mit
gleicher Leichtigkeit construirt werden kann. Weiter war das ältere
romanische Kreuzgewölbe noch zu wuchtig, nicht selbsttragend genug.
Dieser Mangel wurde dadurch beseitigt, dass man ein Gewölbegerippe,
Lang- und Quergurten und Rippen aus Hausteinen bildete,
und die dreiseitigen Zwischenräume, ebenso viele isolirte Gewölbe,
mit leichtem Stein- oder Ziegelwerk ausfüllte. Auch dieser Fortschritt
fällt schon ausserhalb des romanischen Styles und wird erst
in der folgenden Bauperiode des 13. Jahrhunderts vollkommen verwirklicht.



Fig. 77. Romanische Travée.


Um wieder auf den romanischen Gewölbebau des 12. Jahrhunderts
zurückzukehren, so bedarf es keines besonderen Beweises,
wie sehr dadurch das Wesen des bis
dahin noch immer gültigen Basilikenstyles
verändert wurde. Nicht alle
Pfeiler erhalten nun einen gleichen
Werth; jene, welche das Gewölbe
stützen, müssen nothwendig kräftiger
gebildet werden und mehr in die Augen
springen, als die anderen, welche bloss
den Schwibbogen tragen. Nicht alle
Pfeiler werden aber als Gewölbestützen
verwendet, sondern bloss die ein Quadrat
begrenzenden. So entwickelt sich
ein eigenthümlicher Rhythmus im Grundrisse
und in der Pfeilerbildung, welcher
auch auf die Gestalt des Oberbaues,
die Anordnung der Fenster einen
grossen Einfluss übt. Es kommt ein
neues Bauglied zur Geltung: die Travée
(Fig. 77), worunter man eben
eine Gewölbeabtheilung mit dem ihr
zugehörigen Pfeilersysteme begreift. Im romanischen Gewölbebaue
sind einer Travée gewöhnlich zwei Arkaden untergeordnet.

§. 78.

Indem der romanische Styl den Gewölbebau annahm, wurde er
von einer Consequenz zur anderen getrieben, als deren letzte das
Aufgeben des eigenen Principes, das Eingehen in eine neue, theilweise
ganz entgegengesetzte Bauweise erscheint. Von dem Widerspruche,
der an dem romanischen Style als Gewölbebau haftete,
wurde derselbe erst im gothischen oder germanischen Style befreit.
Dieser ist das endgiltige Resultat, die Frucht der romanischen
Architektur, daher auch die letztere unfähig, sich neben dem gothischen
Style als gleichgeltend zu behaupten. Aus dem romanischen
Gewölbebaue ging der gothische Styl hervor, oder noch bestimmter
aus der Tendenz: den Gewölbebau aus jeder Gebundenheit zu reissen,
die constructiven Funktionen auf einzelne isolirte Glieder zu concentriren,
alles Uebrige als blosse Füllung zu behandeln, den
Massenbau in einen Pfeilerbau zu verwandeln. Doch auch dies
Letztere ist nur ein Korollar, die Hauptsache bleibt die Befreiung
des Gewölbes von allen bindenden Schranken, welche dadurch erreicht
wurde, dass man das Gewölbe im Spitzbogen spannte, die
massiven Rippen an demselben ausschliesslich funktioniren liess,
den einzelnen Rippen einzelne Pfeiler als Stützen unterstellte, und
das Stützensystem durch die äusseren Strebepfeiler und Strebebogen
vervollständigte. Aus dem Gesagten ergibt sich das Müssige der
Untersuchung über das Alter des Spitzbogens zu dem Zwecke,
dadurch über das Wesen des germanischen Styles Licht zu verbreiten.
Der Spitzbogen macht den letzteren keineswegs aus, das
Wesentliche sind die Streben, die singulären Stützen, die ogives in
der Schweizer Maurersprache,[57] auf welche alle Tragkraft reducirt wird.

Von dem Einflusse, welchen der Gewölbebau auf die Gesammtanlage
der Kirchen seit dem 13. Jahrhundert nahm, gibt gleich die
Aenderung im Grundrisse der gothischen Kirchen Zeugniss.

Der romanische Styl trennte noch Apsis und Schiff, der gothische
Styl kennt nur das die Wölbung schliessende Chorhaupt
(Fig. 78), wodurch auch die perspektivische Wirkung kräftig gehoben
wird. Die Pfeiler rücken im Kreise zusammen, die Gewölberippen
vereinigen sich in einem Mittelpunkte, um das Chorhaupt
setzen sich die Seitenschiffe als Umgang fort; ein Kapellenkranz
endlich schliesst bei reichen Anlagen das Ganze nach aussen ab.
Eine weitere Folge des engeren Anschlusses des Chores an das
Schiff ist das Wegfallen der Krypta, die geringe Erhöhung des
ersteren über das letztere.





Fig. 78. Chorhaupt vom Kölner Dome.




Fig. 79. Gewölbeprofil.




Fig. 80. Pfeilerdurchschnitt.


Das Grundprincip des gothischen Styles, die constructiven
Funktionen von der Masse auf einzelne Glieder zu übertragen, und
in isolirten, selbständigen Organen auszudrücken, kommt natürlich
auch im Besonderen zur Geltung. Gleichwie nicht mehr die ganze
Wölbung gleichmässig lastet, so ist auch die Tragkraft nicht gleichmässig
vertheilt. Sie concentrirt sich in den Pfeilern, welche im
Inneren der Kirche bis zum Gewölbeanfange emporsteigen. Aber
auch diese werden nicht als Masse behandelt, sondern in einen
lebendigen Pfeilerbündel aufgelöst. Nur die Gewölbegurten und
Rippen verlangen eine Unterstützung; da dieselben aber selbst in
stärkere und schwächere Glieder zerfallen (Fig. 79), so folgen auch
die Pfeiler dem gleichen Zuge. Dem Pfeilerkerne treten etwas ausgezogene,
durch tiefe Kehlen getrennte Halbsäulen oder Dienste vor,
welche mit dem entsprechenden Gewölbetheile in Verbindung stehen,
und gleich diesem eine grössere oder geringere Stärke besitzen
(alte und junge Dienste) (Fig. 80). Nur der den ganzen Pfeilerbündel
umfassende polygone Sockel drückt die Einheit des Pfeilers
aus; am Kapitäl oder Knaufe aber zeigt der lose um den Dienst gelegte,
scharf ausgearbeitete Blätterkranz, welcher, wo der Kern des
Pfeilers zum Vorschein kommt, unterbrochen wird, an, dass nicht
der ganze Pfeiler, sondern nur die einzelnen Dienste eine Geltung
haben. Den inneren Pfeilern entsprechen an der Aussenseite die
Strebepfeiler, abgestumpfte, oben mit einem Giebel, einer
Schräge oder mit einem lastenden Thürmchen geschlossene Mauervorlagen
(Fig. 81, a), welche
bei mehrschiffigen Kirchen und
weit über die Abseiten emporragendem
Mittelschiffe vermittelst
des Strebebogens (Fig. 81, b)
an das Gewölbe sich anlehnen
und den Seitenschub des letzteren
aufhalten. Namentlich an
französischen Kathedralen kann
man wieder den Entwicklungsgang
beobachten, welchen die Bemühung, die massive Mauer zu
durchbrechen und durch einzelne Streben zu ersetzen, nahm. Dass
diese Widerlager keineswegs erst mit dem gothischen Style aufkamen,
wurde bereits früher erwähnt, vollendet wurde aber allerdings
erst das System derselben nach zweihundertjährigem fruchtlosen
Suchen im 13. Jahrhundert, wo an den eben errichteten
Riesendomen ein doppeltes System der Strebepfeiler und Bogen zur
Anwendung kommt.



Fig. 81. Strebepfeiler und Strebebogen.


Nachdem auf solche Weise das feste Steingerippe des gothischen
Domes gebildet war, konnten alle übrigen Theile als leichtes
Füllwerk behandelt und dem Geiste der Zeit gemäss mit der
üppigsten Dekoration ausgestattet werden. Namentlich war jetzt für
eine grossartige Fensterarchitektur Raum gewonnen, und eine solche
Fülle des Lichtes in das Innere geleitet, dass es rathsam wurde,
sie durch Glasmalerei zu dämpfen. Ueber den Pfeilerarkaden, welche
die Schiffe trennen, erhebt sich in der Tiefe der Mauer ein Laufgang
oder Triforium, nach dem Mittelschiffe offen und von kleinen
Pfeilerarkaden getragen, die Rückwand in vielen Fällen mit einem
Fenster ausgesetzt; der übrige Raum über dem Triforium bis zum
Gewölbe wird von den Fenstern ausgefüllt, deren gewaltige Grösse
natürlich ihre innere Gliederung bedingt. Den Fensterraum umspannt,
auf Pfosten ruhend, ein Spitzbogen, innerhalb desselben
werden kleinere Spitzbogen geschlagen, und diese Unterordnung ein-,
zweimal wiederholt. Auch hier bleibt der Gedanke, nur die einzelnen
Stützen kräftig zu bilden, alles Uebrige als leichtes Füllwerk
zu behandeln, gültig. Der Raum unter dem Bogenscheitel zeigt eine
durchbrochene Steinarbeit, sogen. Maasswerk: Kreise in drei oder
vier Blättern (Pässen) gegliedert (Fig. 82, a), die Lücken (b) zwischen
den Kreisen und den Bogen werden mit kleinen sphärischen Dreiecken
(Nasen) ausgefüllt, das Ganze so gedacht, als ob sich das Blattwerk
von den Bogen ablöste. Der äussere Fensterbogen schliesslich
wird von einem spitzigen Giebel, auf dessen Ecken kleine Pyramiden
(Fialen) emporsteigen, oder von einem Wimperge belastet, der
zuoberst mit dem gewöhnlichen gothischen Schlussornamente, der
Kreuzblume, endigt und bis über den Dachrand sich erhebt. Dass
die Bildung des gothischen Ornamentes nicht unmittelbar aus den
constructiven Gliedern abgeleitet werden kann, ist schon aus der
Thatsache ersichtlich, dass das gothische Bauwerk aus zwei selbständigen
Theilen, dem organischen Baugerippe und dem Füllwerke
besteht, diesem letzteren aber vorzugsweise das Ornament angehört.
Dennoch liegt auch dem gothischen Ornamente ein klares und durchgreifendes
Princip zu Grunde. Es wiederholt sich an demselben im
Kleinen der Grundzug der gothischen Architektur überhaupt. Pfeilerbündel
im Spitzbogen geschlossen bedecken die Wandflächen und
bilden das Gerippe auch der kleineren und kleinsten Bautheile, die
inneren Räume werden durch Maasswerk ausgefüllt, mit durchbrochenem
Maasswerke auch die Galerien, die auf die Strebebogen gelegten
Mauerstücke zur Ableitung des Wassers, die Thurmpyramiden
versehen. Die Stelle, wo diese dekorativen Glieder angebracht sind,
ändert ihre Gestalt nicht, sie bleiben im grössten und kleinsten
Raume einander gleich, am riesigsten Dome, am kleinsten, der
kirchlichen Architektur nachgebildeten Schmuckkästchen bewahren
sie dieselben Formen; insofern kann man das mechanische Element
in der gothischen Verzierungsweise nicht abläugnen; wenn jedoch
von dem Walten schrankenloser Willkür in demselben, von seiner
gänzlichen Gleichgültigkeit zur Struktur und materiellen Bestimmung
der Bauglieder gesprochen wird, so trifft dieser Vorwurf erst das
15. und 16. Jahrhundert. Der spätgothische Styl ist an zwei Merkmalen
vorzugsweise bemerkbar: Er übertreibt die technischen Erfolge
der gothischen Bauweise in der Befreiung des Gewölbebaues, indem
er die Gewölbe in ein Netz, eine Sternfläche, auflöst, den Stützen
jede Selbständigkeit raubt, die Gurten und Rippen unmittelbar aus
den Diensten hervorgehen lässt, die Pfeiler durch concave Einschnitte
gliedert; er hebt weiter das organische Verhalten der dekorativen
Glieder auf, indem er zum Füllwerke willkürlich ersonnene Formen,
z.B. die sogen. Fischblase (Fig. 83), anwendet, die
einzelnen dekorativen Glieder mechanisch aneinander
knüpft, die Rundstäbe an den Pfeilern durch spielendes
Stab- und Zweigwerk ersetzt, von der ursprünglichen
Bogenform abweicht und in geschweiften oder niedergedrückten
Linien (Eselsrücken, Frauenschuh, Tudorbogen) sich ergeht.
Bei dem Urtheile über die unorganischen Formen des spätgothischen
Styles darf aber nicht der Umstand vergessen werden,
dass er den kirchlichen Charakter der älteren gothischen Weise aufgegeben
hatte, und vorzugsweise an weltlichen Gebäuden zur Anwendung
kam, wo die wuchernde Dekoration, das leichte, aber oberflächliche
Formenspiel jedenfalls eine grössere Berechtigung ansprechen
konnte, als etwa an grossen Kathedralen.



Fig. 82. Fenster vom Kölner Dome.




Fig. 83. Fischblase.




Fig. 84.


Wir können uns nun mühelos ein Gesammtbild einer gothischen
Kathedrale (und nur unter grossartigen Raumverhältnissen übt der
gothische Styl seine volle Wirkung) entwerfen. Den Glanzpunkt
des äusseren Baues bildet die Façade, als mächtiges Giebelhaus geformt,
zu beiden Seiten von Thürmen eingefasst; über dem vertieften
und mit reichem Bildschmucke bedachten Portale erhebt sich
eine strahlende Rose oder ein Langfenster und darüber der Giebel,
die Kanten mit den eigenthümlichen Knollen oder Krabben geschmückt,
das Ganze mit der symbolischen Kreuzblume gekrönt. An den
Langseiten baut sich über den Abseiten das System der Strebepfeiler
und Strebebogen kühn empor, die einzelnen Abtheilungen durch die
Schrägen und tief unterschnittenen Gesimse (Fig. 84) scharf
und kräftig geschieden. Hat man die Thurmhalle durchschritten
und das Innere betreten, so geniesst man den
Reiz perspektivischer Wirkung, sowohl in der Richtung der
Höhe, wie in jener der Länge, wo man die lebendigen
Kreuzgewölbe im Chore abgeschlossen und in der Einheit zusammengehalten
gewahrt. Nicht wenig erhöht wird dieser Augenreiz durch
die gleichsam aus Sonnenfäden gesponnenen durchsichtigen Teppiche,
in welche die Fenster durch die Glasmalerei verwandelt werden,
und durch den polychromen Schmuck der wichtigsten Bautheile,
wie der Kapitäle u. s. w. Die Bildnerei ist eigentlich in der Baukunst
aufgegangen; nicht der Maurer, sondern der Steinmetz errichtet
den gothischen Dom; aber auch der selbständigen Skulptur
ist in den Portalen, an den Pfeilern, am Lettner — dem bühnenartigen
Schranke, welcher das Schiff vom Chore scheidet u. s. w.,
ein überreicher Raum gegönnt. Auf alles Kirchengeräthe: Kelche,
Monstranzen, Kreuze, Reliquienkästen, auf die kleineren Architekturen
der Kanzeln, Taufsteine, Altäre, Orgelbühnen u. s. w. wirkte
der gothische Styl befruchtend, Allem verlieh er den Stempel seiner
eigenthümlichen Grösse und Zierlichkeit. Und nicht allein in der
kirchlichen Welt kam er zur Herrschaft, auch das ritterliche und
städtische Leben fand in ihm den vollendeten architektonischen Ausdruck,
namentlich das letztere, welches gerade während der Blüthe
des gothischen Styles seinen höchsten Aufschwung nahm, und nun
denselben bei der Anlage der Rathhäuser, der Kaufhallen, der
städtischen Wachthürme, sowie bei den Privatbauten verwendete.
Die Wartburg, das Schloss zu Gelnhausen, Goslar, die Burg zu
Reichenberg am Rhein, noch aus der romanischen Periode, das
Schloss Marienburg, Meissen u. a. aus der der gothischen Zeit, dann
die Reihe prunkvoller Rathhäuser in Belgien und Nordfrankreich,
das Kaufhaus Gürzenich zu Köln, die malerischen Stadt- und Brückenthürme
zu Prag, die Rathhäuser so vieler deutscher Städte, die zahlreichen
Brunnen (Nürnberg, Ulm), Hochkreuze (Godesberg), die
Privatarchitekturen zu Köln, Münster, Frankfurt a. M., Ulm, Nürnberg,
die reizenden Holzbauten am Harz (Halberstadt) mögen als
nächstgelegene Beispiele für alle anderen dienen.

§. 79.

Nicht allein die Hauptländer Europas, romanischen, germanischen
und slavischen Stammes, sondern in diesen wieder die einzelnen
Bezirke, ja selbst ganz enge begrenzte Lokalitäten, haben
ihre eigene, oft ganz selbständige Baugeschichte. Eine vollständige
Erkenntniss der Schicksale der mittelalterlichen Baukunst kann nur
durch das Studium der verschiedenen Lokalarchitekturen gefördert
werden, wozu glücklicher Weise der Stoff tagtäglich sich mehrt.
Die Mannigfaltigkeit der baugeschichtlichen Gruppen wird aber überdies
durch den Zusammenhang zwischen den Kirchen der einzelnen
Mönchsorden vermehrt, auf welchen zu achten erst die jüngste Zeit
sich angelegen sein liess. Von den Benediktinerkirchen wissen wir,
dass wenigstens das Kloster zu Cluny für weite Kreise das architektonische
Vorbild abgab; die Cistercienserkirchen haben beinahe alle
die gleiche Signatur, und so weite Räume sie auch vom Mutterkloster
trennen mögen, überall stossen wir auf französische Bautraditionen,
die eben jene des Ordens waren; auch die Dominikanerkirchen
und jene der Bettelmönche besitzen unter einander eine
grosse Verwandtschaft. Nach dem Gesagten ist es begreiflich, dass
eine vollständige und erschöpfende Darstellung der mittelalterlichen
Baugeschichte vorläufig den frommen Wünschen der Wissenschaft
beigezählt werden muss.

In Frankreich scheidet sich scharf der römische vom germanischen
Boden. An der Rhone und Saône blieb die römische
Kultur traditionell, die römische Baukunst in einer grossen Zahl
von Denkmälern erhalten. Hier bewahren daher auch die romanischen
Kirchen das antike Gepräge (K. zu Thor, Venasque, Pernes,
die Portale von Notre-Dame zu Avignon, S. Trophime zu Arles und
S. Gilles), welches in einzelnen Fällen mit byzantinischen Elementen,
wie z. B. mit einem Kuppelbau, versetzt wird (Poitiers, Angers). Die
gothische Architektur wird auf diesem Boden entweder sehr spät
oder gar nicht (Auvergne, Provence) heimisch; die baugeschichtliche
Entwicklung überspringt den gothischen Styl und geht aus
dem romanischen unmittelbar in den neueren, gleichfalls der Antike
nachgebildeten Renaissancestyl über. Erklärt wird diese auffallende
Thatsache ausser aus der lebendigen antiken Tradition auch aus den
Religionskriegen, welche im 13. und 14. Jahrhundert Südfrankreich
verheerten und alle Bauthätigkeit hemmten. Diesen Unruhen ist auch
das militärische Aussehen so mancher Kirchen- und Klosteranlagen
Südfrankreichs (Alby, Béziers, Narbonne), die geringe Fensterzahl,
die versteckten Seitenthore, die Zinnenthürme zuzuschreiben.
Der Gewölbebau wird in mannigfacher Weise angebahnt; in der
Provence (Kathedrale von Marseille, Fréjus, Alby) ist das Mittelschiff
von Kreuzgewölben bedeckt, welche nach innen gezogene
Strebepfeiler stützen; in Auvergne sind Tonnengewölbe heimisch,
Poitou lässt die Seitenschiffe beinahe die Höhe des Mittelschiffes
erreichen.

Viel regsamer und selbständiger ist der germanische Norden
Frankreichs. Die Einfalle der Normannen machten seit dem 11. Jahrhundert
neue Kirchenbauten zum Bedürfniss. Von keiner festhaftenden
Tradition beengt, konnten der germanische Formensinn in den
Ornamenten, die Bemühungen um ein ausgebildetes Gewölbesystem
im reichsten Maasse sich entwickeln. Die Pfeiler sind durch vorgelegte
Halbsäulen gegliedert, die Kreuzgewölbe auf einem quadratischen
Plane aufgeführt, den einzelnen Travéen zwei oder drei
Arkaden untergeordnet. Auch an der äusseren Architektur sind interessante
Neubildungen bemerkbar. Mit der Façade werden gewöhnlich
zwei schlanke Thürme enge verbunden, über der Mitte
der Kirche überdies ein massiver Hauptthurm emporgeführt. Die
Kirche zu Bernay, Jumièges, Cerisy aus dem 11., jene zu Bocherville,
die Kirche S. Etienne, Nicola und Trinité zu Caen und schliesslich
die teppichartig im Innern dekorirte Kathedrale von Bayeux
sind die wichtigsten Denkmäler des normannischen Styles, aus welchem
der ältere englische und theilweise der belgische Baustyl
(Tournay) als Nebenreis hervorgehen.

Die französische Architektur des 12. Jahrhunderts besitzt ihren
Mittelpunkt in der königlichen Domäne (Isle de France u. s. w.).
Hier namentlich wurde der Gewölbebau mit Macht in Angriff genommen
und in ununterbrochener Entwicklung bis zur Feststellung
des gothischen Styles fortgesetzt. Die volkreichen Städte der Domäne
verlangten bei den Kirchenbauten eine besondere Bedachtnahme auf
angemessen ausgedehnte Raum Verhältnisse, auf die sorgfältige Benützung
aller Räumlichkeiten, helle Erleuchtung u. s. w. Gewölbte
Galerien über den Seitenschiffen kommen in den Kirchen der königlichen
Domäne zahlreich vor, frühzeitig werden luftige und weite
Oberfenster angeordnet; auch der Spitzbogen an der Wölbung war
unter den mannigfachen Wölbungsversuchen in Gebrauch gekommen.
Als nun am Schlusse des 12. Jahrhunderts fast gleichzeitig die
grossen Kathedralen des Nordens (Paris, Chartres, Bourges, Laon,
Meaux, Noyon, Amiens, Cambrai, Coutances, Rouen) in Angriff genommen
wurden, konnte es nicht fehlen, dass für alle die erwähnten
Bedürfnisse der passende architektonische Ausdruck gewonnen und
gleichzeitig aus der Hülle der mannigfachen romanischen Bauformen
der gothische Styl herausgeschält wurde. Rasch folgen die architektonischen
Entdeckungen seit der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts
aufeinander, rascher, als es die nicht gleichmässig fortgeschrittene
und nun mit eilfertiger Hast betriebene Maurertechnik
eigentlich verstattete. Ein Blick auf die wechselnde Gestalt der
Stützen, des Grundrisses, namentlich im Chorumgange, der Höhengliederung
der Widerlager seit dem Baue der Pariser Kathedrale
(1163) bis zur Errichtung der Kathedrale von Amiens (1220–1288)
überzeugt von dem reichen Erfindungsgeiste der Baumeister. In
der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts kann man acht Bauschulen
des nördlichen Frankreichs unterscheiden. Diese Gliederung bezieht
sich aber nicht auf die Verschiedenheit der Lokalstyle, sondern auf
die raschere oder langsamere Aufnahme der gothischen Bauweise.
Die Provincialschulen, welche in der romanischen Periode eine so
lebhafte Thätigkeit entwickeln, verschwinden seit der Feststellung
der Gothik vom Schauplatze und machen einem allgemein gültigen
Nationalstyle Raum, als dessen wichtigste Merkmale das längere
Beharren auf der Säule als Gewölbestütze, eine flache Bogenprofilirung,
der Kapellenkranz um das Chorhaupt, eine mehr in horizontaler als
in vertikaler Linie angelegte Façadendekoration (Rosen über dem
Portale, Nischenreihen, Galerien) hervorgehoben werden. Die hervorragendsten
Monumente der französisch-gothischen Baukunst liegen
in einem verhältnissmässig engen Umkreise beisammen. An die
Kathedrale von Paris und die Kathedrale zu S. Denys reihen sich
die Kathedralen von Soissons (1175), Meaux, Laon, Rouen (1200),
Auxerre (1213), Rheims (1216), Bourges, Amiens (1220), Chartres,
Beauvais, die sainte chapelle im Pariser Justizpalaste (1242) an,
welchen für die spätere Zeit die Kathedrale S. Ouen zu Rouen (1318),
die Kathedrale von Brou (1511) und jene von Orleans (1601) hinzuzufügen
sind.[58]

In verwandter Weise, wenn auch unabhängig von den baugeschichtlichen
Mittelpunkten Frankreichs, entwickelte sich die mittelalterliche
Architektur in den Bisthümern von Genf, Lausanne
und Sion. Die Kirche zu Romainmôtier tritt uns als eine
Säulenbasilika mit Tonnengewölben, einem schweren Mittelthurme und
primitiv roher Dekoration entgegen. Nach der äusseren Architektur
zu schliessen, fällt ihre Bauzeit in das 11. Jahrhundert. S. Philibert
zu Tournus, durch zwei Säulenreihen in drei Schiffe getheilt, mit
einfacher aber wirksamer Parade, S. Johann zu Grandson mit
Tonnen- und Halbtonnengewölben, S. Pierre zu Clages (Sitten)
mit einer Kuppel und Kreuzgewölben, Notredame zu Neufchâtel,
die Abteikirche zu Payerne mit fünf Apsiden und einem Tonnengewölbe
über dem Mittelschiffe sind weitere Beispiele des romanischen,
die Kathedralen von Genf und Lausanne des frühgothischen
Styles auf diesem wenig bekannten, aber kunstreichen Boden.[59]

§. 80.

Abhängiger von der französischen Kunst, nebenbei mit maurischen
Einflüssen versetzt, gestaltete sich die mittelalterliche Baukunst
in Spanien.[60] Französische Bischöfe und normannische Baumeister
werden als verdient um die Einführung des romanischen Styles angeführt.
Noch aus dem 10. Jahrhundert stammen die Kathedrale
S. Pablo del Campo und S. Pere de las Puellas zu Barcelona;
die alte Kathedrale von Salamanca (1102) und jene von Zamora
wurden von einem französischen Bischofe, Geronimo, dem Beichtvater
des Cid errichtet und nach romanischem Muster erbaut,
von welcher letzteren Bauweise auch andere Kirchen von Salamanca
in der Dekoration Spuren aufweisen. Die Kathedrale zu
Avila (1107) erhielt durch die Zinnenbekrönung am Chore und
Thurme ein schlossartiges Aussehen, die Kathedrale S. Pedro ebendort,
aus dem Schlusse des 12. Jahrhunderts, besitzt eine ähnlich
reiche Pfeilergliederung wie der Dom zu Salamanca, und am
Portale das den meisten spanischen Kirchen eigenthümliche Zickzack-
und Kugelornament. An der Spitze der gothischen Bauwerke steht
die Kathedrale von Burgos (1221), deren Thürme und Façade
im 15. Jahrhundert ein deutscher Baumeister, Johann von Köln,
emporführte. Deutscher Arbeit verdankt auch das Südportal und
der Glockenthurm von S. Peter zu Valencia (1418), das Kloster
Miraflores bei Burgos (1488) und angeblich auch die Façade
der Kathedrale von Barcelona (1444), deren Arkaden noch im
Rundbogen geschlossen sind, obgleich der Bau erst 1298 seinen
Anfang nahm, ihre Entstehung. Die Façade von S. Maria del
Mar zu Barcelona (1318) ist derjenigen von Arles offenbar nachgebildet,
also auch in dem Zeitalter der germanischen Kunst der
französische Einfluss neben dem deutschen bestehend. Der späteren
Zeit gehören die Kathedrale von Toledo (1300–1492) an, sowie
jene von Sevilla (1480–1519), fünfschiffig, von auffallender Breite,
da sie den Raum einer Moschee bedecken sollte, deren Bauformen
wohl auch die fast gleiche Höhe aller Schiffe bewirkten, die neue
Kathedrale von Salamanca 1513, von Segovia 1525 u. a. In Portugal
ist die Klosterkirche zu Batalha (1385) wegen ihrer zierlichen
und harmonischen Bildung besonders hervorzuheben.

§. 81.

Ohne Zweifel besassen die brittischen Inseln,[61] England
sowohl wie Irland, schon im vorigen Jahrtausend eine ausgebildete
Baukunst, und fehlt es dem erstgenannten Lande ebensowenig an
der Kenntniss römischer Bauformen, als der irischen Insel an einer
eigenthümlichen architektonischen Ornamentik, deren Wesen wir
nach Analogie der Miniaturen und nach einzelnen Bauresten zu
schliessen, in flachen, aber reich verschlungenen Linien vermuthen.
Doch ist von der altirischen und angelsächsischen Architektur nichts
bekannt; die wenigen Reste, die der letzteren zugeschrieben werden:
der Thurm von Wearmouth (Durham), die Krypten von Ripon und
Hexham, die Kirche in Brixworth, Kirkdale (Yorkshire), Deerhurst
(Gloucester) u. a., sowie die schriftlichen Nachrichten von dem römischen
Steinbau, den gallische Handwerker hier einführten, von dem
heimischen schottischen Holzbaue sind nicht geeignet, uns über den
angelsächsischen Styl näher zu belehren. Wenn wir von der alten
sächsischen Bauweise absehen, so erhalten wir über die Entwicklung
der englischen Architektur seit dem 11. Jahrhundert durch
folgende zwei Thatsachen ein genaueres Licht: Sowohl der romanische,
als auch der gothische Styl wurden in England durch französische
Baumeister eingeführt. Es gibt wenige englische Kathedralen,
von welchen nicht die Chroniken die Wiederherstellung oder
den Neubau durch die ersten normannischen Bischöfe anführten und
weiter bemerkten, dieselben wären in einer neuen Bauweise errichtet.
Die Männer, an welche die erhöhte Bauthätigkeit im 11. Jahrhundert
sich knüpft: Lanfranc, Gundulph, Ernulph, Roger Poor,
sind sämmtlich Normannen, aus Caen gebürtig. Aber auch das
älteste gothische Werk in England, die Canterburykathedrale, wurde
nach dem Brande von 1174 durch den Franzosen Wilhelm von
Sens nach dem Muster der Kathedrale von Sens neu erbaut. Diesen
äusserlichen Ursprung kann auch die englische Architektur keineswegs
verläugnen. Die älteren Kirchen zeigen ein sehr schlechtes Mauerwerk,
wie es überall vorkommt, wo die schaffende und ausübende
Thätigkeit nicht Hand in Hand geht; plötzlich und ohne Uebergänge
wird ein weiterer Fortschritt im Bauwesen, z. B. die Gewölbeanlage,
angenommen und an zahlreichen Punkten gleichzeitig eingeführt; die
Richtung geht nicht auf die organische Durchbildung des Baues,
dieser bleibt vielmehr roh und schwerfällig, sondern auf die reiche
Dekoration.

Die Geschichte der einzelnen englischen Bauwerke bedarf fast
durchgängig einer kritischen Revision. Aus dem 11. Jahrhundert
hat sich schwerlich ein vollständiger Bau erhalten. Die meisten
Denkmäler des englisch-romanischen oder normannischen Styles
rühren aus dem 12. Jahrhundert her, in welcher Zeit das System
bereits eine gleichmässigere Ausbildung erreicht hatte. Die Kathedralen
von Rochester (1080), Peterborough (1117), Ely haben alle
ein ungewölbtes Mittelschiff; die Kathedrale von Norwich (1096),
mit dem seltsam dekorirten Mittelthurme, jene von Gloucester, Oxford,
Durham sind durch die schwerfällige Anlage (die massiven Rundpfeiler)
charakterisirt, die letztere übrigens in glänzender Weise
verziert. Unter den germanischen Bauten, welche die unorganische
Anordnung der Pfeiler und des Fenstermaass- und Stabwerkes, die
Anlage eines mächtigen Mittelthurmes und eines doppelten Querschiffes
zu unterscheidenden Merkmalen haben, ragen nebst den
ältesten Bauwerken: dem Chor von Canterbury und der Londoner
Templerkirche (h. Grabkirche), 1185 gegründet, hervor: die Kathedrale
von Salisbury (1220–1258), Wells, Exeter (1280), Lincoln,
die Londoner Westminsterabtei (1270), die Kathedrale von York
(1291), mit Ausnahme des späteren Chores und der Façade, die
Abtei Melrose, Bristol u. s. w. Die brittischen Archäologen haben
für jedes Jahrhundert einen besonderen Stylnamen erfunden, und
dem 14. Jahrhundert den zierlichen, dem 15. den perpendikulären
Styl zugeeignet. Der letztere ist in der That eine Eigenthümlichkeit
der englischen Architektur, und durch glänzendere Denkmäler vertreten,
als sonst die Verfallzeit der Gothik aufzuweisen hat. Den
Charakter des Perpendikulärstyles deutet schon der Name an. Namentlich
an den Fenstern macht sich die perpendikuläre Richtung der
Gliederung bemerklich; dazu kommt die niedergedrückte Form des
Bogens (Tudorbogen), die complicirten, palmenartigen, mit hängenden
Zapfen versehenen Gewölbe, an deren Stelle wohl auch das zierliche
offene Dachwerk tritt, und die Ueberfülle der Dekoration. Die
Kapelle Heinrichs VII. in Westminster, die New-College-Kapelle
zu Oxford (1380), die Halle des Christ-Church-College ebendort,
die Kapelle des Kings-College in Cambridge, die Bauten dieser
beiden Universitätsstädte überhaupt sind die wichtigsten Beispiele
dieser Bauweise, die erst unter der Regierung der Königin Elisabeth
italienischen Formen wich.

§. 82.

Eine selbständige Bauregion im Mittelalter bildet Deutschland,
obgleich die energische Bemühung um die Entwicklung des Gewölbebaues
keineswegs so kräftig an den Tag tritt, wie in Frankreich, und
die Resultate jenes Strebens wahrscheinlich als eine fertige Thatsache
aus dem letztgenannten Lande übernommen wurden; denn
was als der sogenannte Uebergangsstyl (am Rheine) bezeichnet
wird, zeigt mehr eine freie, ungebundene Handhabung der romanischen
Formen, als den ernsten Ansatz zur Begründung des gothischen
Stylprincipes. Das 11. Jahrhundert zeigt die Form der Basiliken,
sei es der Pfeiler- oder der Säulenbasilika, allgemein giltig;
im 12. Jahrhundert wird der Gewölbebau in Angriff genommen und
in übereinstimmender Weise so durchgeführt, dass über quadratischen
Plänen Kreuzgewölbe gespannt werden. Natürlich kommt der quadratische
Raum der Seitenschiffe jenen des Mittelschiffes nicht gleich,
was zur Folge hat, dass ein Gewölbefeld des letzteren zwei Travéen
der Seitenschiffe in sich begreift, erst jeder zweite Arkadenpfeiler
des Mittelschiffes als Gewölbeträger fungirt. Die Bauschulen sondern
sich nach den Landschaften ab und bilden, mit Ausnahme einzelner
Ordenskirchen, z. B. der Cistercienserkirchen, welche regelmässig
nach dem Muster des Mutterklosters Citeaux den Chor in einer geraden
Linie abschliessen lassen, und auch sonst eine eigenthümliche
Stylweise entwickeln, fest zusammenhängende Gruppen.

In den sächsischen Ländern waren bereits im 11. Jahrhundert
zahlreiche Kulturstoffe angesammelt, um schon jetzt eine
zierliche Gliederung und consequente Anlage der Basiliken zu versuchen.
Dieselben besitzen regelmässig ein Querschiff und einen
verlängerten Chor; diesem gegenüber an der Westseite eine doppelgeschossige
Empore; Pfeiler wechseln mit Säulen; der Gewölbebau
tritt nicht in den Vordergrund; dagegen erhält sich in den Detailbildungen
die antike Tradition, und reift im 12. Jahrhundert der
Formensinn, bezüglich des plastischen Schmuckes, einer staunenswerthen
Vollendung entgegen. Zunächst sind die Schlosskirche zu
Quedlinburg zu nennen (997–1021, nach Andern 1070–1129)
und die ihr verwandten Kirchen zu Wester-Gröningen bei Halberstadt,
Gernrode, Frose und Gandersheim. Der rhythmische Wechsel
von Säulen und Pfeilern kommt bei den letztgenannten Kirchen,
reicher ausgebildet und organischer bei den Kirchen von Hecklingen,
Heiningen bei Wolfenbüttel, Ilsenburg (1087 gew.), Drübeck und
Huysburg (1121 gew.) bei Halberstadt vor. In dem kunstreichen
Hildesheim wird der sächsische Basilikenbau festgehalten, aller
Nachdruck dann auf die architektonische Dekoration der Kapitäle,
Gesimse u. s. w. gelegt. Ausser der verbauten Moritzkirche sind
der Dom, vorzüglich aber die Godehards- und Michaelskirche
(Fig. 85), beide aus dem 12. Jahrhundert, hervorzuheben. Als
kleine Pfeilerbasiliken erscheinen in Halberstadt die Liebfrauenkirche
(grösstentheils 12. Jahrhundert) und Burkhardskirche; dann die
Wipertikirche bei Quedlinburg, Ulrichskirche zu Sangerhausen; eine
weitere Entwicklung zeigen die Schlosskirche zu Wechselburg (1184)
und Thalbürgel bei Jena. Schon
ursprünglich auf den Gewölbebau
angelegt finden wir die Katharinenkirche
(1173) und die Martinikirche
in Braunschweig, während
derselbe bei der prachtvollen
Abteikirche von Königslutter
(1135) und den Pfeilerbasiliken
von Riddagshausen und
Loccum (1145 und 1240) erst
später angefügt wurde.[62]



Fig. 85. Michaeliskirche in Hildesheim.


Die zweite deutsche Bauschule
entwickelt sich am Rheine.[63]
Von Bauten, welche über das
11. Jahrhundert hinausgehen, haben
sich nur geringe Beste erhalten
(Trierer Dom, S. Pantaleon
[Vorhalle] und Gereon [Unterbau
des Polygons] in Köln). Selbst
das 11. Jahrhundert ist durch vorhandene Denkmäler karg vertreten,
an den meisten Bauwerken im 12. Jahrhundert, nach Einführung des
Gewölbebaues, eine gründliche Umwandlung vor sich gegangen.
Die Adalbertskirche in Aachen (1005), die Georgskirche in Köln
(1067) bewahren noch am besten ihre Basilikenform; auch der
Westchor von S. Gereon und des Bonner Münsters verrathen an der
äusseren Architektur ihren Ursprung im 11. Jahrhundert. Derselben
Zeit gehört auch, mit Ausnahme der Gewölbe und der Gewölbestützen,
die Kirche Maria auf dem Kapitol (1049) an. Dem durch Pfeiler
gegliederten Schiffe ist ein mächtiger Chor- und Querbau vorgestellt;
die schon ursprünglich auf ein Kreuzgewölbe berechneten
Nebenschiffe werden als Umgang um jene herumgeführt, und eine
verwandte Anordnung bei der Apostelkirche (u. 1150) und der
Martinskirche wiederholt. Aus einer einzigen Bauzeit stammt, mit
Ausnahme der S. Cunibertskirche (1248 gew.), kein einziger Kölner
Bau; bei den meisten bemerken wir Baureste aus dem 11. Jahrhundert
(die deutlichsten Spuren gewahrt man gewöhnlich an der
alten Fensteranordnung), welche aber im folgenden Jahrhundert durch
den Pfeilern vorgesetzte Halbsäulen, durch ein erhöhtes Mittelschiff,
eine andere Fenstereintheilung, und den Gewölbebau in allem Wesentlichen
verändert wurden (Spuren der älteren äusseren Architektur:
an S. Gereon, Aposteln, Maria im Cap., S. Ursula, Bonner Münster
u.s.w.). Durch einen strengen Organismus und eine einheitliche
Gliederung zeichnet sich die gewölbte Laacher Abteikirche aus,
fünfthürmig mit doppeltem Chore und Querschiff (1156 voll.). Das
Triersche Gebiet besitzt in der westlichen Erweiterung des Domes
durch Bischof Poppo (1049) und in der Abteikirche S. Willibrord
zu Echternach (mit korinthischen Säulenkapitälen) Denkmäler des
11. Jahrhunderts; etwas jünger ist die Pfeilerbasilika S. Matthias zu
Trier (1148). Am Mittelrheine nahm die baugeschichtliche Entwicklung
eine andere Richtung, als in der Kölner Schule. Während
diese auf die Ausbildung der Kuppelform über der Vierung hinstrebt,
geht dort die Tendenz auf die Durchführung des Gewölbebaues
innerhalb der romanischen Grenzen und eine ungewöhnliche
Steigerung der räumlichen Verhältnisse. Auch am Mittelrheine bildet
die Basilika den Ausgangspunkt: Limburg an der Haardt (1030–1042),
Justinuskirche in Höchst (1090), durch die Neubildung der antiken
Tradition bemerkenswerth, u. a. Nach den neuesten Untersuchungen
bildeten die Dome zu Mainz (1009 zum erstenmal geweiht), zu Speier
(1030 gegr.) und zu Worms (1016) gleichfalls ursprüngliche Pfeilerbasiliken,
welche später (Mainzer Dom jedenfalls nach 1081, der
Speyrer Dom 1137 oder 1195, der Wormser bis 1181), im Laufe
des 12. Jahrhunderts, nach einer gemeinsamen Grundidee umgebaut
wurden. Dieses gemeinschaftliche Element offenbart sich in dem
Grundrisse, in dem Kuppelbaue zu beiden Seiten des Langhauses,
in der Höhengliederung und in der Travéenanlage. Die hier gegebenen
Anregungen zum Gewölbebaue wirkten in weiten Kreisen nach;
die Kirche in Arnsburg in der Wetterau, Otterberg bei Kaiserslautern,
Eberbach (1186 gew.), die Martinskirche in Worms zeigen
eine verwandte Anordnung der Travéen und des Grundrisses. Auch
Elsass und Lothringen befolgen im Allgemeinen den rheinischen
Typus. Die Aufklärungen, welche neuerlich über die Geschichte
der mittelrheinischen Dome gegeben wurden,[64] sind, abgesehen von
ihrer Wichtigkeit für die lokale Baugeschichte, auch dadurch von
grösstem Werthe, dass sie die Beruhigung der deutschen Kunst bei
dem romanischen Style, das Nichtvorhandensein jener zahlreichen
constructiven Versuche, aus den Grenzen des romanischen Styles
herauszukommen, unzweifelhaft aufweisen, welche an der älteren
französischen Architektur bemerkt werden. Dafür sprechen auch die
Eigenthümlichkeiten des sogen. deutschen Uebergangsstyles. Im
westlichen Theile von Deutschland, sonst aber auch in Sachsen,
Thüringen und Franken, werden seit dem Beginne des 13. Jahrhunderts
zahlreiche Bauwerke errichtet, welche einzelne Merkmale
des germanischen Styles, also namentlich den Spitzbogen in den
Arkaden und im Gewölbe, an sich tragen, und auf solche Weise die
Gothik vorzubereiten scheinen. Sieht man aber genauer zu, so gewahrt
man nur die Auflösung des romanischen Bauorganismus, das
Streben nach reicheren, dekorativen Formen, aber nicht das nähere
Eingehen auf die Grundlagen der gothischen Architektur. Die runde
Apsis verwandelt sich in eine polygone; die Fenster erweitern sich,
nehmen die Form von Fächern an, oder stellen sich zu grösseren
Gruppen zusammen; die Arkaden gewinnen an Höhe, die Pfeiler an
Gliederung, die Säulen an Schlankheit; aber es bleibt in vielen
Fällen die Trennung des Schiffes durch den Triumphbogen von der
Apsis, in anderen die quadratische Grundlage der Wölbung;
es bleibt die Thurmanlage neben der Apsis, die Ueberkuppelung der
Vierung, die Dekoration der äusseren Wände durch Felder u. s. w.
Neben diesen wesentlich romanischen Eigenschaften verschwindet
das vereinzelte Merkmal des Spitzbogens, also auch das Verdienst,
den gothischen Styl begründet zu haben, der überdies schon früher
festgestellt war, als die meisten dieser sogen. Uebergangsbauten
datiren. Die wichtigsten derselben sind: Eine Gruppe am Niederrhein,
von der kölnischen Bauschule abhängig; S. Cunibert, S. Andreas
(Schiff) in Köln, das Langhaus des Bonner Münsters, S. Quirin
in Neuss (1209), die Kirchen zu Sinzig, Remagen, Heimersheim,
Andernach, Bacharach u. a.; dann die Domkirche zu Limburg an der
Lahn, die Kirche zu Gelnhausen, das Basler Münster, der Bamberger
Dom, das Schiff der Sebalduskirche in Nürnberg, die Kirche
zu Memleben, und theilweise der Dom zu Naumburg und die Kirche
in Freyburg an der Unstrut u. a.

Andere Bauschulen von minder allgemeiner Bedeutung finden
sich in Westfalen, Schwaben, Bayern und Böhmen. In Westfalen
ist das zähe Festhalten am romanischen Typus bis spät in
das 13. Jahrhundert, die frühe Ausbildung des Gewölbestyles, der
geringe dekorative Reichthum auffällig, die Vorliebe für gleich hohe
Schiffe (Hallenkirchen) schon in der romanischen Periode bemerkbar.
Den Anknüpfungspunkt für die westfälische Kunst bildet gleichfalls
die karolingische Bauweise (Corvey, westlicher Unterbau). Säulenbasiliken
kennt man u. a. in Paderborn (Bartholomäuskirche), alle
Schiffe unter einem Dache, mit romanischen Spitzbogen und tonnengewölbter
Vorhalle, Neuenheerse, Harthausen; Pfeilerbasiliken: Die
Dome in Soest, Osnabrück, Paderborn, die Ludgerikirche in Münster,
Marienkirche in Dortmund, alle in der Folgezeit verändert und überwölbt;
den sächsischen Stützenwechsel zeigt die Petruskirche in
Soest; ganz oder fast gleich hohe Schiffe und ein fensterloses
Mittelschiff: die Marienkirche in Lippstadt, Herforder Münster, Maria
auf der Höhe in Soest, Johanneskirche in Osnabrück, die Kirche zu
Methler bei Dortmund u. a. Die in Deutschland und namentlich in
Böhmen nicht seltenen Rundbauten (Kapelle auf dem Krukenberge
in Hessen, Matthiaskapelle bei Kobern [sechseckig], Loning, Steingaden
in Bayern, Tulln, Znaim, Groitsch, Prag) werden in Westfalen
durch die zwölfeckige Kapelle zu Drüggelte bei Soest vertreten.[65]

Die schwäbische Architektur und jene der Donauebene[66]
überhaupt zeigt keine besondere Eigenthümlichkeit. Bauwerke des
11. Jahrhunderts kommen nur sehr selten vor, jene des folgenden
Jahrhunderts halten sich nicht auf gleicher Stufe mit den früher genannten
Landschaften, und nehmen den Gewölbebau in sehr später
Zeit an. Nicht durch Formschönheit, wohl aber durch den räthselhaften
Inhalt anziehend sind mehrfach die plastischen Ornamente
der Kirchen (Belsen und Schwärzloch bei Tübingen, die Portale der
Jakobskirche in Regensburg aus dem 13. Jahrhundert). Unter den
Beispielen von Säulenbasiliken heben wir hervor, jene zu Hirschau
(1071), Kleinkomburg, Faurndau (12. Jahrhundert), Alpirsbach
(1098), Konstanz (1052), Heilsbronn bei Nürnberg (12. Jahrhundert),
S. Jakob in Regensburg und Bamberg; Pfeilerbasiliken
sind der Augsburger Dom in seiner ursprünglichen Gestalt (1065),
S. Michaelskirche in Altenstadt bei Schongau und in Bamberg (1121),
Sindelfingen (1083), Denkendorf, Maulbronn (1178) mit ausgedehnten
Klosteranlagen, das verwandte Stift von Bebenhausen u. a.
Den schwäbischen Bauten schliessen sich jene der Nordschweiz
(Schaffhausen u. a.) enge an. Stützenwechsel kommt im Süden
Deutschlands nur ausnahmsweise vor: Burkhardikirche in Würzburg,
Rossheim und Lauterbach im Elsass.

Der skandinavische Norden sondert sich bereits durch das
Material von dem Kunstkreise anderer Länder ab. Die hiesigen
Holzkirchen können wohl im Allgemeinen dem Basilikenschema
sich unterordnen, die besondere Formenbildung ist aber nothwendig
vom Holzmateriale abhängig, wozu noch die verschiedene (byzantinische)
Tradition bestimmend einwirkt. Die Kirchen (Urnes, Borgund,
Hitterdal, Tind, Wang, 1842 nach Brückenberg in Schlesien
übertragen u. a.) sind von Portiken umgeben, mit einem Brettergewölbe
bedeckt, der Chor durch eine Bretterwand vom Langhause
getrennt, dieses durch Säulenarkaden gegliedert, die ganze Anlage
durch treppenartiges Aufsteigen der verschiedenen Giebel thurmartig
behandelt. Unter den Steinbauten Skandinaviens hat der Dom
zu Drontheim die grösste Wichtigkeit. Er ist im lateinischen
Kreuze errichtet, im Osten mit einem achtseitigen Kuppelbaue unorganisch
abgeschlossen, und mit demselben die ältere Klemenskirche
verbunden, welche, wie die Kreuzflügel des Domes, noch den
Rundbogen aufweist, während die übrigen Theile mit dem Spitzbogen
geschlossen sind, und in Wahrheit schon in die folgende Bauperiode
gehören. Dass das Ornament hier wie anderwärts dem normannischen
verwandt ist, bedarf keines Beweises.[67]

§. 83.

Nach dieser Abschweifung zur Baugeschichte Deutschlands zurückkehrend,
haben wir die Verbreitung des gothischen Styles und
seine Schicksale auf deutschem Boden zu schildern. Dass derselbe
bereits als eine fertige Thatsache bekannt war, als er in Deutschland
eingeführt wurde, dafür spricht der Umstand, dass mehrere der
ältesten Bauten (Liebfrauenkirche in Trier 1227–1244, Gereonsdom
1212–1227) ihn auf ältere Grundformen anwenden; für das specielle
französische Vorbild der deutschen Gothik (welche aber keineswegs
als mechanische Nachahmung angesehen werden darf, die
französischen Motive vielmehr rasch in selbständiger Weise zu entwickeln
lernt und einen eigenthümlichen, streng deutschen Styl schafft,
wie dies die Elisabethkirche zu Marburg 1231–83 bereits darthut),
lassen sich die Gründe aus der verwandten Anlage des Magdeburger
Domes (1211–1363) und des Kölner Domes (Amiens), so wie
aus dem in Deutschland gebräuchlichen Namen: französischer Styl
(opus francigenum) ableiten. An der Spitze der deutsch-gothischen
Bauten, ja der germanischen Architektur überhaupt, steht der
Kölner Dom.[68] Durch Erzbischof Konrad von Hochstaden wurde
1248 der Grundstein zum Chorbaue gelegt; der alte Bau blieb bis
in das 14. Jahrhundert unversehrt und dem gottesdienstlichen Gebrauche
gewidmet, und wurde erst nach der Vollendung und vorläufigen
Abschliessung des Chores (1322) allmälig niedergerissen, um dem
langsam vorrückenden Baue des Langhauses zu weichen, woran sich
zuletzt der Bau der Querschiffe anschliessen sollte. Bei dem einen
derselben kam es nicht einmal zur Grundsteinlegung. Das Langhaus
selbst wurde im 14. und 15. Jahrhundert bis zur Höhe der Seitenschiffe
vollendet, die nördlichen Seitenschiffe eingewölbt, der südliche
Thurm auf ein Dritttheil seiner Höhe gebracht. Die lange Bauzeit
selbst, dann die innere Entwicklung der Gothik konnten nicht anders
als in den einzelnen Bauformen Veränderungen hervorrufen: die
Pfeilerbündel im Chore haben noch nicht das lebendige Profil der
Schiffspfeiler, die Knäufe der letzteren einen reicheren Schmuck;
die gleiche Verschiedenheit bemerkt man im Stab- und Maasswerke
des nördlichen Seitenschiffes und der unteren und oberen Fenster des
Chores; dieser selbst ist in seinem Oberbaue glänzender angelegt,
als es ursprünglich wohl beabsichtigt war. Der Entwurf der Façade
und der Thürme, der sich durch einen glücklichen Zufall im Originale
erhalten hat, ist nicht im 13., sondern im 14. Jahrhundert
(von Meister Johann?) geschaffen, ja selbst die hässlichen Formen
der spätesten Gothik haben sich an dem ersten nördlichen Strebepfeiler
verewigt. Dennoch ist die Grundeinheit der Anlage vollkommen
gewahrt und der Gedanke zu dem Riesenbau unstreitig eine That
des 13. Jahrhunderts. Wer diesen Gedanken zuerst in seinem Kopfe
getragen, darüber ist kein Licht verbreitet. Als erster Werkmeister
angeführt zu werden, hat noch immer Gerhard von Rile das grösste
Anrecht. Die Maasse des Kölner Domes sind für die Gesammtbreite
und Höhe 161' (köln. Maass), jene auf das Mittelschiff und vier
Seitenschiffe vertheilt, und für die äussere Länge und die Thurmhöhe
532'.

In Köln selbst wird der frühgothische Styl durch die ernste
Minoritenkirche (1260), die spätere Weise durch das Schiff der
Severinskirche (1394) und den Chor von S. Andreas (1414) vertreten.
Nach dem Muster des Kölner Domes, nur einfacher gehalten,
wurde die Cistercienserkirche zu Altenberg bei Köln (1255–1379)
errichtet. Die übrigen wichtigeren gothischen Bauwerke der Rheinlande
sind folgende: Der Dom zu Xanten 1263, im 16. Jahrhundert
vollendet; der Münsterchor zu Aachen, im glänzenden Style des
14. Jahrhunderts (1353); die Stadtkirche zu Ahrweiler 1260; die
Katharinenkirche zu Oppenheim 1262–1317, im Stabwerke schon
dem dekorativen Style genähert; der Dom zu Frankfurt (1315
bis in das 16. Jahrhundert); das Strassburger Münster, dessen
Schiff noch die einfachen Formen des 13. Jahrhunderts zeigt, während
die von Ervin von Steinbach 1277 entworfene Façade französische
Baumotive in der glänzendsten Weise verarbeitet. Der südliche
Thurm wurde von Johann Hültz aus Köln 1439 in den damals üblichen
Formen vollendet. Das Münster zu Freiburg vom 13.-15. Jahrhundert
(die Thurmpyramide stammt ans dem 14. Jahrhundert); das
Basler Münster (1363 wieder hergestellt) u. a.

In Westfalen herrscht die Hallenform vor, das Mittelschiff,
selbst im Falle der Ueberhöhung, entbehrt der selbständigen Beleuchtung;
die Aufnahme der gothischen Bauweise geschieht nur
zögernd; erst im 14. Jahrhundert gewinnt sie eine allgemeine Gültigkeit.
Der Dom zu Minden mit drei gleich hohen Schiffen gehört zu
den ältesten gothischen Bauten Westfalens; die Johanniskirche zu
Osnabrück, ebendort die Marienkirche (1306–1420) und Katharinenkirche;
die Ueberwasser-, Liebfrauen- und Lambertikirche (1335)
zu Münster, die Dominikanerkirche zu Dortmund (1354), die Wiesenkirche
zu Soest (1337) u. a.

Die Niederlande, theilweise von Frankreich, theilweise von
Deutschland abhängig, entwickelten den gothischen Kirchenstyl mit
verhältnissmässig geringem Glücke. Durch die Anlage hölzerner
Scheingewölbe ging das eigentliche Wesen der Gothik verloren, und
auch sonst wurde der nüchterne Formensinn selten überwunden.
Die regsamste Bauzeit fällt in das 14. und 15. Jahrhundert. Prachtbauten
sind: S. Gudula in Brüssel (1220), der Dom zu Antwerpen
(1352–1411), S. Johann in Bois le Duc, S. Peter zu Löwen
(15. Jahrhundert), S. Michael zu Gent 1440 u. a. Desto glänzender
gestaltet sich die bürgerliche Baukunst in den Beffrois (Tournay,
Gent, Brügge u. a.), in Rathhäusern und Kaufhallen (Ypern, Brügge,
Brüssel (1401), Löwen(1448–1463), Gent, Audenarde (1530) u. s. w.).

Im inneren und östlichen Deutschland hatte die gothische
Baukunst gleichfalls erst im 14. Jahrhundert ihren vollen Glanz
entwickelt. Die hervorragendsten Dome: Ulmer Münster mit sechseckigen
Pfeilern im Mittelschiffe, dienstlosen Säulen in den Seitenschiffen,
niedrigem einschiffigen Chore und reich dekorirter Vorhalle
(1377–1507); der Stephansdom in Wien, mit drei gleich hohen
Schiffen im Chore und einem fensterlosen Mittelschiffe, und dem über
Verdienst gepriesenen 432' hohen Thurme, in den Haupttheilen von
1359–1519 gebaut; der Prager Domchor zu S. Veit (1343–1385);
der Regensburger Dom, mit Ausnahme des älteren Chores, im
14. und 15. Jahrhundert errichtet, der Meissner Dom u. a. stammen
alle aus verhältnissmässig späterer Zeit. Neben den genannten Kirchen
sind noch anzuführen: Die Lorenzkirche in Nürnberg von 1280–1447;
die Frauenkirche und Sebalduschor aus dem 14. Jahrhundert; die
Stiftskirche von Wimpfen im Thale (1262); der Dom zu Halberstadt im
13. und 14. Jahrhundert; die Martinskirche in Landshut (1392–1478),
ein Backsteinbau in Hallenform; die Frauenkirche in München (1468);
die hallenförmige Stiftskirche in Stuttgart (1444); die Liebfrauenkirche
in Esslingen (der Thurm vom Jahre 1440); der Dom zu Erfurt
(Chor 1349, Langhaus 1456); die Marktkirche in Halle a. d. S.
(16. Jahrhundert); die gleichbenannte zu Hannover, beide Hallenkirchen;
die fünfschiffige Petri-Paulikirche in Görlitz (1423) und
zahlreiche andere, die grösstentheils dem späteren gothischen Zeitalter
angehören, und bald als roher Massenbau, bald als überzierlicher
Dekorationsbau erscheinen. Die später beliebte Hallenform wich
nicht allein von der ursprünglichen Constructionsweise ab, sondern
veränderte auch wesentlich die ästhetische Wirkung der Bauwerke;
es werden die Verhältnisse der einzelnen Bautheile anders bestimmt;
was der Bau im Innern an Helle, Uebersichtlichkeit gewinnt, geht
an dem lebendigen Aufbaue wieder verloren. In dem Absehen von
der traditionellen Gliederung, von der architektonischen Hierarchie,
kann man mit Recht eines der ersten Zeichen der beginnenden Geisteskämpfe
vermuthen.

Die norddeutsche Ebene trat erst spät in den romanischen Kunstkreis
ein.[69] Nicht früher als in der Mitte des 12. Jahrhunderts regt
sich die Bauthätigkeit, welche durch den Mangel an einer bindenden
Bautradition und das eigenthümliche Backsteinmaterial zu selbständigen
Formen gelangt. Nur die Grundform der Basilika wird
beibehalten, die Details aber, wie das Säulenkapitäl (eckige statt
runder Formen), der Bogenfries, dem Backsteinmaterial entsprechend
verändert. Noch aus der romanischen Periode rühren die Pfeilerbasiliken:
Dom zu Brandenburg (1179), die Kirchen zu Dobrilugk,
Jüterbog, Arendsee, der Dom zu Lübeck und die Säulenbasiliken zu
Jerichow. Den norddeutschen gothischen Styl charakterisirt die vereinfachte
Dekoration, das Verschwinden der Strebebogen, welche bei
den Hallenformen nothwendig wegfallen, des Maasswerkes, der durchbrochenen
Galerien, die Anordnung nackter achteckiger Pfeiler im
Innern, ferner das Streben, die Monotonie der mechanischen geformten
Glieder durch wechselnde Farbenschichten zu brechen und (für das
preussische Ordensland wenigstens giltig) der gerade Abschluss des
Chores. Innerhalb dieses gemeinsamen Kreises entwickeln sich mehrere
Lokalschulen: die niederrheinische, pommersche, preussische; die
nähere Bekanntschaft mit Hausteinkirchen lässt in einzelnen Fällen vom
schlichten Backsteintypus abweichen und reichere Dekorationsformen
ersinnen (Katharinenkirche in Brandenburg (1401), Marienkirche
in Stargard, Jakobikirche in Thorn (1309)); im Ganzen bleibt aber
die baugeschichtliche Bewegung auf einen engen Kreis beschränkt,
und die hier gewonnenen Resultate greifen auf die allgemeinen Schicksale
der Baukunst nicht ein. Die Hauptdenkmäler sind: Am Niederrheine
die Kirche von Calcar und Cleve (1354); ferner die Marienkirche
zu Lübeck (1276–1310), in der Form eines Kreuzes mit
niedrigen Seitenschiffen; der Dom zu Schwerin (1350–1370), von
ähnlicher Anlage; die Marienkirche zu Rostock (1398–1472); die
Cistercienserkirche zu Dobberan (1368), abweichend vom landesüblichen
Typus; der Dom zu Stendal (1461); die Klosterkirche zu
Berlin (1290); die fünfschiffige Marienkirche zu Frankfurt a. d. O.
(u. 1350); die Marienkirche zu Prenzlau (1340–1375), in Einzelnheiten
die Hausteinarchitektur nachbildend; die Nikolaikirche zu
Stralsund (1311); die fünfschiffige Hallenkirche (Marienkirche) in
Colberg (1316–1410); die Marienkirche zu Danzig (1343–1502) u. a.

Den eigentlichen Glanzpunkt der norddeutschen Architektur bilden
die preussischen Ordensschlösser, deren Typus im 14. Jahrhundert
festgestellt wurde. Die Mitte des quadratischen, von Eckthürmen
flankirten Baues, nimmt gewöhnlich ein geräumiger Hof ein.
Denselben umgibt ein bedeckter, gegen den Hof offener Kreuzgang
in zwei bis drei Geschossen übereinander. Diese Galerien sind aus
Holzwerk, mit einer flachen Decke versehen (Rastenburg, Gollub), und
zur Stütze der letzteren Steinpfeiler, durch Bogen verbunden, aufgerichtet
(Rossel) oder im Kreuzgewölbe geschlossen (Marienburg
1309, Marienwerder, Rheden, Regnitz, Heilsberg). In der Fensterbildung
ist die horizontale Richtung herrschend, die Gewölbe der
Refektorien und Kapitelsäle breiten sich palmenartig aus, das kriegerische
Aussehen ist mit glänzender Pracht glücklich verbunden.

§. 84.

Während die germanischen Stämme mit steigendem Erfolge
nationale Grundlagen der Kunst feststellten und die Ausdrucksmittel
der heimischen Kunstweise vermehrten, lastete auf Italien die unverwischbare
antike Tradition.[70] Sie konnte nicht mehr zu einem frischen
und reinen Leben gebracht werden, und liess doch für Neuschöpfungen
keinen Raum. So kam es, dass das Zeitalter vom 11. bis zum
13. Jahrhundert in Italien verhältnissmässig nur eine geringe Kunstthätigkeit
aufweist, zumal in der Architektur, welche seit der Begründung
des gothischen Styles sich im schärfsten Gegensatze zur
Antike bewegte. Die romanische Baukunst stand Italien nicht fern, in
ihrem Kreise wurden auch grössere Erfolge erzielt; aber der gothische
Styl blieb jenseits der Alpen eine unbegriffene Grösse, der man
einzelne äusserliche Merkmale, den dekorativen Theil, absah, deren
Grund und Wesen jedoch unbekannt blieb. Nicht wenige unter den
gothischen Bauwerken Italiens verdanken nordischen Meistern ihre
Errichtung, aber selbst im Angesichte trefflicher Vorbilder bewahrte
die italienische Gothik keine Reinheit und sank zum Dekorationsbaue
zurück.

Ober- und Mittelitalien entwickeln die grösste, Rom die geringste
Rührigkeit in der Baukunst. In der Lombardei erfuhr der
Gewölbebau eine consequente Anwendung, wie frühe, ist noch nicht
ermittelt, wie denn überhaupt die italienische Baugeschichte gar sehr
im Argen liegt; doch ist dafür die grösste Wahrscheinlichkeit vorhanden,
dass er auf römischen Reminiscenzen weiter entwickelt wurde.
Auf die Longobarden kann er in keiner Weise zurückgeführt werden,
wohl aber nahmen auf die Detailbildung, auf das Dekorative die
germanische Phantasie und nordischer Formensinn Einfluss. Während
das Innere der lombardischen Kirchen über doppelten Rundbogenarkaden
schwere Kreuzgewölbe zeigt, den Chor im Halbkreise abschliessen
lässt und über der Vierung eine Kuppel spannt, erscheint der Façadenbau
als eine einfache, mit einem Giebel geschlossene Wand, welche die
innere Kirchengliederung nothdürftig verrathet. Zierlich gewundene
Säulen bezeichnen die Scheidung in mehrere Schiffe; offene Arkaden
durchschneiden in horizontaler Richtung die Façade; über dem mittleren,
in Rundbogen geschlossenen oder mit einem Giebel bedeckten
Portale ist eine mächtige Fensterrose angebracht; der Giebel steigt
in Stufen empor und hat bald einen Bogenfries, bald offene Arkaden
(Arkadengalerien am Aussenbaue kommen häufig vor) zum Schmucke.

Die meisten Kirchen, welche wir der romanischen Periode zuschreiben,
werden gewöhnlich, aber grundlos, in das altlongobardische
Zeitalter versetzt: S. Michele in Pavia, durch schwerfällige Pfeilermassen
in drei Schiffe gegliedert; S. Ambrogio in Mailand von verwandter
Anlage, die gegenüberstehenden Pfeiler durch Spitzbogen
verbunden; S. Zeno in Verona, wie alle lombardischen Kirchen mit
einem isolirten Glockenthurme; S. Fedele in Como. In das zwölfte
Jahrhundert fällt die Errichtung der Dome von Piacenza (1122 begonnen),
Parma, Modena, Cremona, Lucca u. a. Die zahlreichen,
bald runden, bald polygonen Taufkirchen in der Lombardei (Parma,
Bergamo, Brescia) folgen im Allgemeinen dem für diese Bauwerke
giltigen Typus.

Die Basilikenform ist auch in Mittelitalien maassgebend. Am
grossartigsten und reichsten entwickelt sie der Dom zu Pisa. Das
fünfschiffige Langhaus wird von einem dreischiffigen Querbaue durchschnitten,
über dem Durchschneidungspunkte eine Kuppel gewölbt,
das Mittelschiff ist flach, die Seitenschiffe mit einem Kreuzgewölbe eingedeckt.
Die Säulen der Doppelarkaden sind römischen nachgebildet,
wodurch ebenso, wie durch die Detailgliederung in der benachbarten
Kirche S. Piero in grado, die Lebendigkeit der antiken Tradition bewiesen
ist, die Aussenseiten durch Wechsellagen von schwarzem
und weissem Marmor, Säulen- und Pfeilerarkaden dekorirt. Der
isolirte Thurm (1174 von dem Pisaner Bonanno und Wilhelm aus
Innspruck errichtet) hat, wie der Unterbau des Baptisteriums, von
Diotisalvi 1153 erbaut, einen ähnlichen Arkadenschmuck. Seine
schiefe Stellung wurde wahrscheinlich durch anfängliches Ungeschick
und späteren Starrsinn hervorgerufen, und fand, von der Liebe zum
Seltsamen freudig begrüsst, auch anderwärts (Bologna, Ferrara)
Nachahmung. Noch entschiedener als in Pisa und den verwandten
Bauten von Pistoja und Volterra zeigt sich die Anlehnung an die
Antike in florentinischen Bauten: im Baptisterium, S. Apostoli und
der Basilika S. Miniato aus dem Ende des 12. Jahrhunderts. Das
musivische Täfelwerk spielt auch hier eine Hauptrolle; die Gesimsprofile,
die Kapitäle, das gerade Gebälke über den Pilastern und der
Façade sind in römischen Formen durchgeführt. Gleiches gilt von
S. Maria in Toscanella (1206) in Bezug auf die innere Gliederung;
dagegen ist das rundbogige Portal in rein romanischer Weise angeordnet
und geschmückt. Für die Fortdauer der antiken Tradition
auch im 13. Jahrhundert sprechen die brillanten Kreuzgänge von
S. Paul und S. Lorenzo bei Rom. Zwar können der musivische Schmuck,
die Skulpturen in den Bogenzwickeln, die mannigfach gewundenen
Säulen nicht auf diese Quelle zurückgeführt werden, wohl aber ist die
Form des Gebälkes in römischer Weise gebildet; die übrigen Kirchenbauten
Roms vom 11. bis 13. Jahrhundert (S. Bartolomeo, Quattro
santi, S. Maria in Trastevere, S. Lorenzo) wiederholen den altchristlichen
Basilikentypus mit geringen Modifikationen.

Als im 13. Jahrhundert der germanische Styl in Italien eindrang,
wurde die bis dahin übliche Bauweise in den Hintergrund
gedrängt, aber keineswegs überwunden. Ja es ist überhaupt fraglich,
ob die Uebung der romanischen Architektur jemals auf längere
Zeit in Stocken gerieth. Der früheste bis jetzt bekannte gothische
Bau in Italien ist die Klosterkirche zu Assisi, 1218 von einem
deutschen Meister Jakob erbaut. Noch aus dem 13. Jahrhundert
stammen der Dom zu Siena mit doppelfarbigem Façadenschmucke,
aber Rundbogen im Innern, der formverwandte Dom von Orvieto
(1290), der Dom von Arezzo; in Florenz die Kirche S. Maria Novella
(1279), S. Croce und der Dom (1296). Als Baumeister der beiden
letztgenannten Kirchen wird Arnolfo, Sohn des Cambio aus Colle, angeführt.
Weder die Anordnung des Grundrisses, die gewaltige Breite
des Mittelschiffes, noch die Anlage der Kuppel über dem Chore geschah
im Geiste des gothischen Styles, welchem nur die in ein glänzendes
Spiel übertragenen dekorativen Formen der Aussenseite entlehnt
sind. Der isolirte Glockenthurm von ähnlicher Beschaffenheit, nämlich
nur oberflächlicher Gothik, ist ein Werk des Malers Giotto im
14. Jahrhundert. Pisa besitzt in Campo santo, in der kleinen Kirche
S. Maria della Spina und dem Oberbaue der Taufkirche gothische
Bauwerke. In Norditalien nimmt der Dom zu Mailand, 1386 von
einem Deutschen gegründet, die erste Stelle ein. Den kolossalen
Verhältnissen und der glänzenden Dekoration entspricht schlecht die
schwächliche Gliederung der Pfeiler. Einen günstigeren Boden fand
die gothische Architektur in Venedig (ai frari [1250], S. Giovanni e
Paolo [1246–1430]), die geringste Pflege dagegen in Rom (S. Maria
sopra Minerva, 14. Jahrhundert) und Unteritalien.

Das vorherrschende dekorative Element in der mittelalterlichen
Architektur Italiens hinderte einerseits den Aufschwung der kirchlichen
Baukunst, andererseits wirkte es aber auf die zierliche und
elegante Ausbildung des weltlichen Baustyles unendlich belebend.
Für die romanische Periode sind namentlich einzelne Palastbauten
in Venedig (Fondaco dei Turchi, Pal. Loredan) hervorzuheben;
ebendort hat der gothische Styl in dem Dogenpalaste (u. 1350 von
Filippo Calendario errichtet), in den kleineren Palästen Foscari,
Sagredi, Ca' d'Oro u. a. die anziehendsten und reichsten Musterbilder
weltlicher Architektur geschaffen. Auch der Backsteinbau wurde
in Oberitalien heimisch und in Mailand (das grosse Hospital des
Antonio Filarete 1456), Bologna u. a. in der glücklichsten Weise geübt.
In Florenz entwickelte sich unter dem Einflusse der Gothik im
eigenthümlichen Hallen- und Palaststyl: die sogenannte Loggia dei
Lanzi, 1374 von Andrea Orcagna erbaut, die alten Paläste in Florenz
und Siena, deren Motive, des schwerfälligen Charakters entkleidet,
auch nach dem Verlassen der germanischen Bauweise mannigfach
benützt wurden. Rom und Unteritalien bewahrten in dem sogenannten
Hause Cola Rienzis, in dem Palaste Friedrichs II. zu Foggia und
seiner Burg Castel del Monte die wichtigsten Reste frühmittelalterlicher
Privatarchitektur.

§. 85.

Die dekorative Architektur war namentlich in der gothischen
Periode nicht allein auf den Hauptbau beschränkt, sondern auch im
Innern der Kirchen im reichsten Maasse angewendet. Wir rechnen
zu diesen kleineren Architekturen: Die Ciborien und Baldachine über
den Altären, die Sakramentshäuschen, Ambonen, Kanzeln, Lettner,
Orgelbauten u. s. w. Altarbaldachine sowohl romanischer wie gothischer
Art trifft man in Deutschland in Hamersleben und Fredelsloh (Niedersachsen),
im Dome zu Regensburg, im Stephansdome, besonders häufig
aber in Italien an, in Rom z. B. in S. Lorenzo, S. Clemente, S. Paolo
vor den Mauern, im Lateran, S. Cecilia u. s. w. Diese letzteren
Werke werden an den Namen der Cosmaten angeknüpft, eine in
mehreren Generationen thätige römische Künstlerfamilie des 13. Jahrhunderts,
welcher auch die Anlage der reichen Klosterhöfe von S. Paul,
im Lateran, in Subiaco, die Vorhalle in Civita Castellana verdankt
wird. Den Sakramentshäuschen verlieh der gothische Styl eine thurmartige
Form; das 14. und 15. Jahrhundert brachte sie in allgemeine
Aufnahme. Weltberühmt ist das Sakramentshäuschen Adam Krafts
in der Lorenzkirche zu Nürnberg, 64' hoch, aus dem Ende des
15. Jahrhunderts; neben diesem sind noch die Tabernakel zu Kaschau
in Ungarn, in den Domen zu Ulm, Regensburg, Fürstenwalde, in
S. Severin zu Köln, in Löwen (S. Peter), Courtrai u. a. nennenswerth.
Die mit einer Empore versehene Scheidewand zwischen Chor
und Schiff, der sogenannte Lettner (lectorium), erhielt gleichfalls
erst in der gothischen Periode ihre grösste Verbreitung. Romanische
Lettner sind selten (Maulbronn, Zell im Pinzgau, Ostchor in Naumburg);
gothische Lettner dagegen waren namentlich vor den Zerstörungen,
welche das vorige Jahrhundert in mittelalterlichen Kirchen
verübte, in grosser Zahl vorhanden (Naumburg, Halberstadt, Basel,
Münster, Wetzlar, Löwen, Troyes u. s. w.). Kanzeln in der Form der alten
Ambonen haben sich ausserhalb Italien nur an wenigen Orten (Wechselburg)
erhalten; auch hier wie bei den Orgelbauten (Strassburg), bei
den emporartigen Einbauten an der Westseite (S. Pantaleon in Köln)
war für die Gesammtanlage und für die besondere Dekoration das
gothische Formgefühl maassgebend, und namentlich die spätgothische
Zeit von dem grössten schöpferischen Reichthume. Das zierliche
Spiel, zu welchem die letztere die architektonische Grundform vereinigte,
musste sie für die kleinere Architektur nicht wenig geschickt,
und diese besonders beliebt machen, daher denn auch die architektonische
Einrichtung der Kirchen so häufig die Kunstthätigkeit des
14. und 15. Jahrhunderts ausfüllt. Man muss, um den dekorativen
Reichthum der späteren Gothik vollkommen zu übersehen, ausser den
früher genannten Gegenständen, namentlich auch das Chorgestühl
betrachten, an welchem die Rückwand, die Seitenlehnen und die
Sitzklappe (an der unteren Seite) die reichste Gelegenheit zur Befriedigung
der dekorativen Phantasie, und in einzelnen Fällen auch
des plastischen Sinnes, boten. Das Chorgestühl im Ulmer Dome, von
Georg Syrlin d. Aelt. 1469–1474 gearbeitet, besitzt den weit verbreiteten
Ruhm, neben ihm jenes im Stephansdome zu Wien, Altenburg
an der Pleisse, Blaubeuren und Geisslingen in Schwaben,
Apostel- und Pantaleonskirche in Köln, Kathedrale von Amiens u. s. w.
Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass in diesen dekorativen Werken
die üppigen, ausschweifenden Formen der späteren Gothik eine viel
grössere Berechtigung besitzen, als in den grossen Monumentalbauten,
obgleich auch dort das Uebermaass der Dekoration (Taufstein
der Severinskirche in Erfurt) betäubend wirken kann, und
zuletzt in ein ermüdendes flaches Spiel sich verliert.



3. Die Bildnerei und Malerei.[71]

§. 86.

In den Händen der Kirche ruhte die Baukenntniss, ihrer Pflege
waren auch die Künste der Malerei und Bildnerei anvertraut. Neben
den Gegenständen, welche das religiöse Bewusstsein der künstlerischen
Phantasie zuführte, traten alle übrigen in den Hintergrund
zurück, ebenso wurde die Auffassung, die formelle Seite der Phantasie,
von dem christlichen Geiste geregelt, und schliesslich auch die
Technik vorzugsweise in geistlichen Kreisen bewahrt, und fortgebildet.
Kam auf solche Art, namentlich in die frühmittelalterliche
Kunst, eine lebendige Einheit, so fehlte es dennoch nicht an einer
Mannigfaltigkeit des Styles, an scharfen Gegensätzen der verschiedenen
Kunstkreise. Auch wurden die verschiedenen Gattungen der
bildenden Künste nicht überall mit dem gleichen Erfolge geübt, vielmehr
eine fast ausschliessliche Vorliebe bald der einen, bald der
anderen Kunstgattung zugewendet. Zunächst muss die italienische
Kunst von der deutschen oder germanischen überhaupt streng geschieden
werden. Dort ist gerade diejenige Periode, welche in der
germanischen Kunstwelt an selbständigen Bestrebungen den grössten
Reichthum entwickelt, die Zeit vom 11.-13. Jahrhundert, ohne alle
grössere Regsamkeit, getheilt zwischen byzantinischen Einflüssen
und einem verwilderten einheimischen Style. Der letztere macht
sich besonders in den Hochreliefs (Bronzethüren in Trani von
Barisanus, in Monreale von Bonannus, einem Pisaner, 1186, im
lateranensischen Baptisterium von Hubertus und Petrus aus Piacenza
1203 gefertigt) und in Steinskulpturen geltend. Diesseits der Alpen
hat das grössere oder geringere Festhalten an der römischen Tradition,
das verschiedene Maass byzantinischer Einwirkungen, der
Einfluss hervorragender kirchlicher Persönlichkeiten, welche Kunstweisen
der einen Landschaft in die andere verpflanzten, und schliesslich
die höhere oder niedere Kunstbegabung der einzelnen Stämme
eine grosse Zahl von Kunstschulen geschaffen, deren Entwicklung
und nähere Geschichte leider noch in das grösste Dunkel gehüllt ist.

Ob auch auf dem Gebiete der Bildnerei und Malerei in Frankreich
der Norden und der Süden scharf gesondert sind, und in der
letzteren Landschaft eine lokale byzantinische Schule sich behauptet,
ist nicht genauer nachgewiesen, aber sehr wahrscheinlich. Für die
letztere Thatsache spricht namentlich der Umstand, dass in Limousin,
dem Hauptsitze byzantinischer Architektur, sich die Emailmalerei als
besondere Specialität entwickelte, deren Pflege bekanntlich Byzanz
sich angelegen sein liess, und welche durch Venedigs Vermittlung
leicht in Limousin heimisch werden konnte. Für zwei Gattungen der
Emailmalerei wenigstens: für die émaux de niellure (Ausfüllung der
vertieften Umrisse durch einen schwarzen Schmelz) und für die
émaux cloisonnés (Zwischenfäden aus Gold zwischen den Farben)
muss das byzantinische Vorbild festgehalten werden.[72] Auch darüber
sind wir im Unklaren, in wie weit die anderen Hauptstätten der
Email- und Goldschmiedkunst: Nanzig und Köln, von Limoges abhängig
sind, und ob die byzantinischen Vorbilder hier überall eine
altbestehende Kunstübung nur auffrischten (denn die Emailmalerei
war bereits den Aegyptern bekannt) oder den Kunstzweig neu schufen;
dagegen ist die selbständige Entwickelung der nordfranzösischen Kunst
und der grosse Reichthum nordfranzösischer Kirchen an bildnerischem
und malerischem Schmucke eine unbestrittene Thatsache. Unmittelbar
an karolingische Werke reihen sich die Wandgemälde von Auxerre,
S. Venne, Rheims, Clugny, S. Savin, und weiter S. Denys, Vezelay,
Charlieu, S. Jean in Poitiers, Alby u. s. w. an. Die Fülle plastischer
Werke, namentlich an den französischen Kathedralen (Chartres, Paris,
Amiens, Rheims u. a.), aus dem 13. und 14. Jahrhundert trotzt jedem
Versuche einer vollständigen Aufzählung.

Die mittelalterliche Kunst in England ist, mit Ausnahme der
Architektur, noch keiner näheren Untersuchung gewürdigt worden.
Wie überall, so gab auch hier der gothische Styl den Impuls zu
einer erhöhten bildnerischen Thätigkeit, und wurden seit dem 13. Jahrhundert
die Kathedralen mit Statuen und Reliefs geschmückt. Es
scheint jedoch die Bildnerei nicht ausschliesslich aus heimischen
Wurzeln sich entwickelt zu haben, vielmehr werden besonders unter
Heinrich III. italienische Künstler in England thätig angeführt. Ausser
Lincoln, Wells, Salisbury, Canterbury ist die Westminsterabtei für
die Erkenntniss der altenglischen Bildnerei von grosser Wichtigkeit
(Grabstatuen König Heinrichs III. und der Königin Eleonore von
William Forel, jene Eduards III. und die Skulpturen in der Kapelle
Heinrichs VIII.). Für die spätere Zeit des Mittelalters (14. u. 15. Jahrhundert)
sind als charakteristisch die gravirten Bronzeplatten auf
Gräbern anzuführen, deren bekannte Zahl bereits mehrere Hundert
übersteigt, und welche sämmtlich so gearbeitet erscheinen, dass die
figürlichen und ornamentalen Theile im äusseren Umrisse ausgeschnitten,
in einen steinernen Grund eingelassen werden.[73] Ganz die
gleiche Technik ist am Rheine üblich, mit der einzigen Ausnahme,
dass statt Bronze Marmor angewendet ist, welcher gleichfalls in eine
andere steinerne Platte eingelegt wird (Maria im Capitol, Bonn u. s. w.),
während die nicht minder zahlreichen Metallplatten Norddeutschlands
(Verden, Lübeck, Schwerin
Grabplatte Bischof Friedrichs
[v. J. 1315], Stralsund, Thorn,
Wismar, Lüneburg, Leubus
a. d. Oder und ähnliche in Dänemark
und Schweden [Aker im
Upland, Dom in Upsala bei Abo]),
ein solches Einlassen nicht kennen.[74]
Von der Meinung, als
hätten diese gravirten Grabplatten,
welche auch in Frankreich
(Paris und Umgebung)
zahlreich vorkommen (Fig. 86),
den Bilderdruck und Kupferstich
vorbereitet, ist billig abzusehen,
der Gebrauch gravirter Zeichnungen
auf Metall auch um
mehrere Jahrhunderte älter, als
die oben angeführten Metallplatten.
Als Beispiele seien hier
angeführt, die gravirte Rückseite
eines goldenen Kreuzes
des Bischofs Bernward in Hildesheim
(Magdalenenkirche)
aus dem 11., und die 16 gravirten
Tafeln an dem Kronleuchter,
welchen Friedrich
Barbarossa in das Aachener
Münster schenkte, aus dem
12. Jahrhundert.



Fig. 86. Gravirte Grabplatte (XIII. Jahrh.) in Reims.


Von englischen Wandgemälden
des 12. und 13. Jahrhunderts
haben sich Reste in
der Grafschaft Norfolk erhalten;
andere wurden in Penally (bei Tenby), Stedham aufgedeckt. Die
Westminsterabtei bewahrt die Reste eines Altarbildes aus dem Ende
des 13. Jahrhunderts, auf Goldgrund musivisch ausgelegt, aus welchen
Angaben wenigstens die regsame Pflege der Malerei erhellt, wenn
auch über den Werth dieser Werke und die Entwicklung der Schule
nichts Näheres bekannt ist.

Aehnlich, wie in Limousin, begegnet uns auf wallonischem Boden,
in Dinant bei Namur, eine Spezialität: der Metallguss. Nicht allein
die Technik war hier in hohem Grade entwickelt, auch der Formsinn
zeigt eine Vollendung, wie sie nur bei inniger Bekanntschaft
mit der antiken Tradition erreicht werden konnten (Taufbecken in
S. Barthélemy zu Lüttich vom Jahre 1112, von Lambert Patras
aus Dinant angefertigt). Wandgemälde sind bis jetzt in den Niederlanden
in geringer Zahl aufgedeckt worden (Hôpital de la Biloque
zu Gent (13. Jahrhundert), Schloss zu Nieuport, Gorkum); ihr Styl
und die Darstellung soll jener von Glasgemälden entsprechen. In
Holland kennt man Wandgemälde in der Petrikirche zu Löwen, in
Botsward, in der Buurkerke zu Utrecht u. a. Ueber die deutschen
Kunstschulen des tieferen Mittelalters gilt im Allgemeinen Folgendes:
Am Rheine zeigt die Bildnerei keineswegs die antike Tradition so
lebendig, als man auf diesem mit römischer Kultur gesättigten Boden
vermuthen sollte. Für die barbarische Rohheit des Pfarrthores zu
Remagen aus dem 11. Jahrhundert muss das Ungeschick des Künstlers
einstehen. Dagegen können wohl die fast rund gearbeiteten
Reliefs (das Leben Jesu) an der Holzthüre in Maria auf dem Kapitol
(u. 1050) als ein Beispiel des damals gültigen Styles dienen. Sie
zeigen das Studium des menschlichen Körpers in gröbster Weise vernachlässigt,
und selbst das Ornament in den primitiven Zustand zurück
versetzt. Auch die Relieffigur der Plektrudis an der Aussenseite
derselben Kirche eingemauert (12. Jahrhundert) ist von keinem
individuellen Leben durchweht. Wunderbar gross und vom reinsten
Formengefühle durchdrungen, erscheint daneben die Wandmalerei.
Der Aberglaube, als wäre das tiefere Mittelalter in der Malerei gänzlich
unfruchtbar geblieben, schwindet immer mehr im Angesichte der
täglich wachsenden Entdeckungen alter Wandgemälde des 12. und
13. Jahrhunderts. Die Liebfrauenkirche zu Halberstadt, die Klosterkirche
Neuwerk bei Goslar, die Krypta der Stiftskirche in Quedlinburg,
der Dom zu Bamberg, jener zu Braunschweig, die
Decke in S. Michael zu Hildesheim, Methler bei Dortmund, der
Kapitelsaal in Brauweiler, ehemals Ramersdorf bei Bonn,
zeigen mehr oder weniger gut erhaltene Reste monumentaler Malerei
aus der romanischen und gothischen Periode. Als das vorzüglichste
Werk müssen aber die erst jüngst gänzlich aufgedeckten
Wandgemälde in der Unterkirche zu Schwarzrheindorf bei Bonn,
aus der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts, gelten. Sie haben hinsichtlich
der Gedankenfülle und der Einheit der Composition gleichen
Rang mit den Brauweiler Fresken, überragen sie aber noch in der
Reinheit der Zeichnung und Lebendigkeit des Ausdruckes. Ueber
den Ursprung und die Entwicklung dieser rheinischen Malerschule,
mit deren Werken sich weder gleichzeitige italienische, noch spätere
deutsche Werke messen können, haben wir eben so wenig eine
nähere Kunde, als über die Bildnergruppe in Sachsen aus dem Ende
des 12. Jahrhunderts, welche mit Unrecht von italienischen Meistern
abgeleitet wurde. Den ältesten Werken der sächsischen Bildhauerschule
sind beizuzählen die Reliefs in der Liebfrauenkirche zu Halberstadt:
Madonna, Christus und die 12 Apostel in einer Gypsmasse
gearbeitet, dann die Hochreliefs über den Kapitälen der Seitenschiffe
und an der Mauer, welche den Chor von den Querflügeln trennt, in
S. Michael zu Hildesheim, die Engel über den Bogenarkaden in
Hecklingen, die Reliefs im Dome zu Bamberg (Georgschor). Die
vollendetsten Werke sind aber nicht in Niedersachsen, sondern östlicher
in Wechselburg und Freiberg im Erzgeb. zu suchen.[75]
Die Reliefs an der Kanzelbrüstung zu Wechselburg (eigentlich Kloster
Zschillen), deren Entstehung ungefähr in das Jahr 1184 fällt, stellen
Christus thronend und von den Evangelistenthieren umgeben vor,
ihm zur Seite Maria und Johannes, in den andern Feldern Abrahams
Opfer, die Aufrichtung der ehernen Schlange, und unter dem letzteren
Bilde das erste Brandopfer Abels und Kains. Die geringe Kenntniss
des Nackten erscheint ebenso auffallend, als die Schönheit der Motive
in den Köpfen und Gewändern. Nur wenig jünger ist die goldene
Pforte in Freiberg. Zwischen den Säulen des Portals erheben sich
freie Statuen: Noah, David, Salomon, Daniel, Johannes d. T. u. s. w.;
in der Lunette ist die Anbetung der heiligen drei Könige (Fig. 87)
dargestellt, und auch die Bogenwölbungen
mit Figurenreihen
ausgefüllt. Composition und
Ausführung des früher vergoldeten
und bemalten Werkes ist
von gleicher Vortrefflichkeit, der
Styl der Gewänder im Geiste
vollendeter Plastik. Das gleiche
Lob gilt von einem überlebensgrossen
Kruzifix (aus Holz),
von Maria und Johannes umgeben,
im Museum für mittelalterliche
Kunst in Dresden, von
den Reliefs am Altare zu Wechselburg
u.a. Wie wenig aber
diese lokale Kunstblüthe geeignet
ist, den allgemeinen Zustand
der deutschen Bildnerei
zu versinnlichen, zeigen die
Externsteine bei Horn im
Lippischen aus dem Anfange
des 12. Jahrhunderts (Kreuzabnahme
und der Sündenfall, in den lebendigen Felsen gemeisselt),
und die überaus barbarischen Reliefs am Portale von S. Jakob in
Regensburg, welche in die gleiche Zeit mit den Freiburger Skulpturen
fallen, im Inhalte wie in der Form aber einer ganz verschiedenen
Kunstwelt angehören. Ueber den Styl des neuentdeckten Reliefs
im Georgskloster zu Prag (1150) fehlen nähere Nachrichten.



Fig. 87. Skulptur von der goldenen Pforte in Freiberg.


§. 87.

Der kirchlichen Einheit, welche die mittelalterliche Kunst durchweht,
wurde die Mannigfaltigkeit der National- und Lokalschulen
gegenüber gestellt. Mit jener Einheit ist aber noch keineswegs der
gemeinsame Charakter, namentlich der Bildnerei des Mittelalters, erschöpft.
Als durchgreifend bemerkt man auch noch die Abhängigkeit
der letzteren von der Architektur und die Identität der Gesetze, welche
hier wie dort den Entwickelungsgang bestimmen. Die Abhängigkeit
von der Architektur zeigt sich darin, dass der Bildnerei selten eine
selbständige Stelle gegönnt, ihre Werke grossentheils als architektonischer
Schmuck behandelt werden. Die Bedeutsamkeit des architektonischen
Raumes, wie z. B. des Portales, wird in den Bildwerken
näher erklärt, jener liefert den Stoff und die Motive für die letzteren.
Zum architektonischen Organismus gehörig, erhalten die Skulpturen
auch eine architektonische Form; als Bildungsgesetz gilt eine allgemeine
Regelmässigkeit, gleichsam ein geometrisches Schema, ohne
Bedachtnahme auf die besonderen Gesetze der plastischen Leiblichkeit.
Auch dies ist ein Ausfluss des architektonischen Verhaltens,
dass die Formenbildung zuweilen an das Ornamentale streift. Bei
diesem engen Zusammenhange war es natürlich, dass die Schicksale
der Baukunst in dem Fortgange der Bildnerei und Malerei sich treu
und deutlich abspiegeln. Die der romanischen Baukunst anhaftende
antike Tradition taucht auch und in noch viel stärkerem Grade in
den Schwesterkünsten auf, und kommt hier sowohl in zahlreichen
symbolischen Vorstellungen, wie in äusseren Formen nach. Die
strenge Gebundenheit in den romanischen Bauformen kommt in den
bildenden Künsten als Mangel an freiem Natursinne vor, und charakterisirt
namentlich die Bildwerke des 11. Jahrhunderts. Der Aufschwung
der deutsch-romanischen Architektur am Schlusse des
12. Jahrhunderts theilt sich der Bildnerei mit, besonders ist beiden
Kunstgattungen in dieser Periode der nähere Anschluss an die Antike
gemeinsam. Diese Identität des Entwicklungsganges der Architektur
und der anderen Künste lässt sich sogar in den einzelnen Landschaften
nachweisen, wie z. B. in Sachsen, in der rheinischen, süddeutschen
Kunst. Die Blüthe der Plastik in der erstgenannten Landschaft
wurde durch die Richtung, welche der romanische Baustyl
daselbst nahm, wirksam vorbereitet; die geringe Bedeutung der Plastik
am Mittelrheine erklärt sich aus dem Charakter der dortigen Architektur,
der ausschliesslichen Entwickelung des Gewölbebaues, ohne
Rücksicht auf die Durchbildung des Details und die dekorative Schönheit.
Im 13. Jahrhundert tritt ein neues Bauprincip die Herrschaft
an; demselben entsprechend, verändert sich der Formenkanon der
Malerei und Bildnerei. Die Gestalten werden gestreckter, schärfer in
den Bewegungen, individueller im Ausdrucke; ein freier Natursinn
vermehrt nicht nur die Motive, die nun zur künstlerischen Darstellung
gelangen, und lässt auch weltliche Gegenstände die Phantasie bevölkern,
sondern bringt auch in die Körperformen, in die Gewandung,
in die Köpfe der Gestalten ein neues, individuelles Leben. Dies gilt
nun freilich nicht von allen Kunstwerken der gothischen Periode
(1250–1400); im Gegentheil ist die Mehrzahl derselben in der
Ausführung von keinem erheblichen Werthe; es trifft aber bei den
mit der Architektur unmittelbar verbundenen Skulpturen häufig zu
(Naumburg, Meissen, Bamberg, Liebfrauenkirche in Trier, Kölner
Dom, Strassburger Münster, Nürnberger Lorenzkirche). Die einzelnen
Werke dieser Periode einzeln vorzuführen, ist nicht zulässig;
die Angabe der Gattungen, in welchen sich der Kunstsinn der gothischen
Periode vorzugsweise bethätigte, muss genügen. Dass die Portale,
die Nischen der Façade, die Tabernakel an den krönenden Thürmchen
mit statuarischem Schmucke reich bedacht waren, wurde bereits oben
erwähnt. Auch im Innern der Kirchen fanden Statuen an den Pfeilern
eine passende Stelle. Um sie in Harmonie mit dem Farbenreichthume
der architektonischen Glieder zu bringen — denn auch das Mittelalter
kannte und übte die Polychromie in der Architektur — wurden
dieselben vollständig bemalt, bei der Bemalung aber nicht das Hervorheben
der plastischen Formen, sondern die Annäherung an die
natürliche Wirklichkeit zum Gesetze genommen. Die reichsten und
glänzendsten Beispiele polychromischer Skulptur liefern die
Statuen an den Chorpfeilern im Kölner Dom und Aachener Münster
aus dem 14. Jahrhundert; die ersteren besitzen noch die andere
Bedeutung, dass sie Zeugniss ablegen für die hohe Blüthe der Goldschmiedkunst
und Emailmalerei im alten Köln. Nur wo diese Künste
blühen, konnte die an den Gewändern der Statuen bemerkte Technik:
Glasflüsse auf Goldgrund u. s. w., angewendet werden. Der Holzschnitzerei
bot sich in den grossen Altarwerken des späteren Mittelalters
ein weiter Spielraum dar. Sie wurden als Flügelschreine gebildet,
das Innere mit Relieftafeln ausgefüllt, die Aussenseiten mit Gemälden
geschmückt. Die Composition ging stets über die Grenzen der Plastik
hinaus, und schweifte in das Gebiet der Malerei hinüber. Sie legte
einen Hintergrund an, ordnete die Figuren über und hinter einander,
und verlieh auch den einzelnen Gestalten in der Haltung und im
Ausdrucke einen malerischen Schein. Die Rücksicht auf das Holzmaterial,
auf die architektonische und malerische Umgebung, und
das immer stärker auftauchende realistische Kunstprincip führte zur
durchgängigen Bemalung der Altarschreine. Derartige Holzskulpturen
sind besonders seit dem 14. Jahrhundert in allen deutschen Landschaften
heimisch; zu vorzugsweiser Vollendung scheinen sie aber
in Pommern[76] gelangt zu sein. Als das bedeutendste Werk wird der
Altarschrein in Tribsees (Regierungsbezirk Stralsund) genannt, aus
dem Ende des 14. Jahrhunderts, die symbolische Verherrlichung der
Transsubstantiation darstellend, roh in den Gedanken, von grosser
Schönheit jedoch in Linien und Formen. Andere Schreine sind in
Treptow a. d. R., in der Nikolaikirche zu Stralsund, in Stargard u. s. w.
vorhanden. Von älteren Werken dieser Gattung bleibt noch der Clarenaltar
im Kölner Dome aus dem 14. Jahrhundert zu erwähnen.

Auch Grabsteine bildeten einen reichen Stoff für die bildnerische
Thätigkeit. Jene der gothischen Periode unterscheiden sich
von der romanischen vorzugsweise durch den verschiedenen Formenkanon
an den figürlichen Gestalten, dann aber auch durch die grössere
Einförmigkeit des Stoffes: Sandstein und Metall, während in den
früheren Jahrhunderten auch emaillirte Grabplatten (S. Maurice in
Angers 1149, Abtei Fontevraud, jetzt Museum in Mans, 1190)
und musivisch ausgelegt (jene des Laacher Abtes Giselbert im Bonner
Museum) vorkommen, und später wenigstens durch die gleichmässige
Anlage: ein Sarkophag mit gothischer Dekoration, auf welchem die
fast rund gearbeitete Gestalt des Todten ausgestreckt ruht. Die Bemalung
der Figuren ist keineswegs auf die gothische Periode beschränkt;
man kennt polychromisch behandelte Grabplatten auch aus
dem 12. Jahrhundert: Grabstein des Grafen von Gleichen und seiner
Frauen im Dome zu Erfurt; die Porträtstatue auf dem Grabe des
Richard Löwenherz in Fontevraud u. s. w. Die wichtigsten gothischen
Grabdenkmäler befanden sich im Dome zu Köln (Konrad von Hochstaden
aus Erz), Mainz (Erzbischof Siegfried und Peter), Elisabethkirche
zu Marburg, Dom zu Bamberg, Vincenz- und Kreuzkirche zu
Breslau (Grab Heinrichs II. und Heinrichs IV. aus gebranntem Thone),
Münster zu Basel (Königin Anna), Reinhardsbrunn, Frankfurter Dom,
S. Denys, Dom zu Amiens, Narbonne u. s. w.

Unter den Gattungen der Malerei erscheint die Glasmalerei[77]
im innigsten Zusammenhange mit der Architektur. Dieselbe war zwar
schon im 10. Jahrhundert in Deutschland (Tegernsee) bekannt, und
schon im Anfange des 13. Jahrhunderts wird die dabei anzuwendende
Technik systematisirt (diversarum artium schedula des Theophilus
Presbyter). So lange man sich aber damit begnügte, die Fenstergemälde
aus farbigen Gläsern musivisch zusammenzusetzen, und
bloss die Contouren mit Schwarzloth zu zeichnen, konnte die Glasmalerei
vorzugsweise nur in ihren dekorativen Theilen einen grossen
Kunstwerth beanspruchen. Darin leistete sie aber auch, wie namentlich
die zahlreichen französischen Glasmalereien des 13. und
14. Jahrhunderts, und in Deutschland die gemalten Fenster in
S. Cunibert und im Dome zu Köln, im Strassburger Münster, an
der Elisabethkirche zu Marburg u. a. darthun, Ausserordentliches.
Nicht allein die Gluth der einzelnen Farbentöne, auch die Zusammenstellung
der Farben, ihr reicher Wechsel und die Verbindung heller
mit dunkeln Farben ist der grössten Bewunderung werth und zeugt
von einem ausgebildeten Schönheitssinne. Im 15. Jahrhundert wurde
die Technik zur grössten Vollkommenheit gebracht, grössere Scheiben,
zahlreichere Farben angewendet, die Kunst, mehrere Farben auf
einer Scheibe zu schmelzen erfunden, der figürliche Theil besser
bedacht, doch ging darüber das echte und alte Princip, welches in
den Glasgemälden nur durchscheinende Teppiche, nicht ausgeführte
Bilder schaffen wollte, bald verloren.

Alle oben angeführten Werke der Bildnerei und Malerei haben
den architektonischen Hintergrund gemeinsam, von welchem sie sich
zwar abheben, aber keineswegs zur Selbständigkeit ablösen. Isolirte
Bildwerke, wie sie die spätere Antike und die neuere Zeit so überaus
reichlich vorbringt, waren dem Mittelalter verhältnissmässig fremd.
Selbst der seit dem Ende des 10. Jahrhunderts wieder emporblühende
Erzguss wurde selten zur Darstellung selbständiger Statuen
und Bildwerke verwendet (Bernwardssäule zu Hildesheim, eine verjüngte
Nachahmung der Trajanssäule) (11. Jahrhundert), der eherne
Löwe auf dem Domplatze in Braunschweig (12. Jahrhundert), die
Georgsstatue auf dem Domplatze in Prag (1373); desto häufiger
aber bei der Anfertigung von Taufbecken (Dom in Hildesheim,
11. Jahrhundert), Grabplatten (die älteste in Merseburg: Grabmal
Rudolphs von Schwaben u. 1080) und Thürflügeln (Mainz 1007,
Hildesheim 1015, Augsburg 1070, Gnesen, Nowgorod) geübt.

Die grösste Betriebsamkeit herrscht jedoch in jenen Zweigen
der Kunst, wo auf dem technischen Theile das Schwergewicht ruht,
und das Handwerk die grössere Hälfte der Arbeit übernimmt. Von
dieser innigen Verbindung des Handwerkes mit der Kunst haben
wir den rechten Begriff verloren; für die künstlerische Würdigung
des Mittelalters aber ist gerade dieser, aus den damaligen Kulturverhältnissen
leicht erklärliche Umstand von der grössten Bedeutung.
Hierher sind zu rechnen, die zahllosen Werke der Goldschmiedkunst,
sowohl in getriebener Arbeit, wie mit Emailschmuck versehen.
Altartafeln (jene König Heinrichs II. aus dem Basler Münster, jetzt
im Museum Clugny, später umgearbeitet), Antependien (Komburg in
Schwaben), Reliquienkästen (überaus zahlreich in den Rheinlanden:
Aachener Münster, Kölner Dom, S. Ursula, Andreas u. s. w. in Köln,
Deutz, Siegburg, Kaiserswerth, Trier; in Hildesheim, Marburg, Maastricht,
Jouarre, Namur u. s. w.), Kronleuchter (Aachen, Hildesheim),
kleine Kandelaber, Kruzifixe, Monstranzen, Kelche, Bischofsstäbe,
Bücherdeckel u. a. beschäftigten reichlich die im Dienste der
Kirche thätigen Goldschmiede. Dazu kommen die Elfenbeinschnitzereien,
die Teppichweberei und Stickerei, die letztere in Klöstern
und von Frauen betrieben, und in England und Deutschland zu besonderer
Vollendung gebracht. Die Schatzkammern vieler Kirchen
bergen noch in Fülle derartige Werke (Halberstadt, Aachen u. s. w.),
doch mögen nur wenige die Grösse des Teppiches erreichen, welchen
angeblich die Königin Mathilde zum Andenken an die Eroberung
Englands durch ihren Gemahl, Wilhelm, sticken liess, und welcher
zu Bayeux bewahrt wird. Er misst in der Höhe nur 19 Zoll, in der
Länge aber 210 Fuss.

Schliesslich kommt noch die Miniaturmalerei[78] in Betracht.
Es hat zwar dieselbe nur in wenigen Fällen einen schöpferischen
Formensinn aufzuweisen, und überschreitet selten die Grenzen des
zur Zeit üblichen Kunststyles, ja hinkt vielfach demselben nach;
doch bildet sie wegen der festen Zeitbestimmung der einzelnen Handschriften
den grössten Urkundenschatz der Kunstgeschichte, ganz
abgesehen von dem Verdienste, welchen sie sich um die Bewahrung
der künstlerischen Tradition und die Erweiterung des Darstellungskreises
erwirbt. Im 11. und 12. Jahrhundert nehmen die deutschen
Miniaturen den ersten Rang ein, und in Deutschland selbst wieder
bilden bayrische Klöster (Tegernsee) den wichtigsten Schauplatz
künstlerischer Thätigkeit. Noch fehlt es aber an einem ausgebildeten
Formensinne, an einer frischen Auffassung der Wirklichkeit. Wie
alle übrigen Künste, so nähert sich auch die Miniaturmalerei am
Ende der romanischen Periode der Vollendung und knüpft enger
an die antike Tradition an. Daneben kommt auch die Wirklichkeit
im Kostüme, in den Waffen und Gerätschaften zu grösserem Rechte;
die noch mangelnde dramatische Belebung wird durch eine eigenthümliche
Geberdensprache, eine festgestellte überaus kräftige Mimik,
besonders der Hände, ersetzt, im ornamentalen Theile, z. B. bei
den Initialen, ein seltener Reichthum der Phantasie offenbar. Das
Machwerk ist übrigens äusserst mannigfach, jeder Grad der technischen
Ausführung von einfachen Umrisszeichnungen bis zu förmlichen
Malereien vertreten. Die wichtigsten Denkmäler der deutschen
Miniaturkunst des 11. und 12. sind in Berlin (Werinher's Gedicht
vom Leben der Maria aus Tegernsee, Veldecks Eneidt, gleichfalls
aus Bayern stammend), München (ausser mehreren Bamberger Missalen
und Evangelarien des 11. Jahrhunderts, ein Evangel. aus
Kl. Niedermünster in Regensburg [12. Jahrhundert] und das Evangelarium
und Lectionarium des Konrad von Scheuern), Stuttgart
(Weingartner und Zwiefaltner Codices), Trier (Evangelarien aus
Kesselstadts Vermächtniss), Strassburg (hortus deliciarum der
Herrad von Landsberg) u. s. w. aufbewahrt.

Seit der Mitte des 13. Jahrhunderts gewinnt die Pariser Illuminirschule
den unbestrittenen Vorrang, sowohl hinsichtlich der
Technik, wie in Beziehung auf den Erfindungsgeist und die feinere
Charakteristik der Vorgänge, ohne aber die niederländischen Miniaturen
des 14. Jahrhunderts in der Naturwahrheit und in der kräftigen
Färbung zu erreichen. Von den deutschen Denkmälern des
14. Jahrhunderts ist die Manessesche Minnesängerhandschrift (in
Paris) unbedingt die bedeutendste.

Als dasjenige Land jedoch, in welchem die Miniaturmalerei
verhältnissmässig die grösste Blüthe erreichte, muss Böhmen bezeichnet
werden. Nur die Anfänge dieser Kunst im 11. Jahrhundert
(Evangelarien in der Dom- und Universitätsbibliothek zu Prag) weisen
byzantinische Quellen auf; im 14. Jahrhundert machen sich französisch-niederländische
Einflüsse bemerkbar, sonst ging die Entwicklung
selbständig und namentlich von der deutschen Kunstweise
unabhängig vor sich. Die wichtigsten Monumente sind: die mater
verborum, 1102 von Miroslav illuminirt, das Evangel. Sobieslavs 1060,
biblia pictorata (Bibl. des F. Lobkowitz
in Prag), die Bibel von
Jaromierz 1258 (Maler Bohusch),
das Passionale der Abtissin Kunigunde
1312 (Fig. 88) und dann
die überaus zahlreichen Codices
aus der Zeit Karl IV., unter anderem
zwei Gebetbücher des Erzbischofs
Ernst 1350, der liber viaticus
des Bischofs Johann von Leitomischl,
das Missale des Bischofs
Johann von Olmütz, Thomas Stitnys
Bücher von der christlichen Wahrheit
1376, sämmtlich mit ausgeführten
Gemälden und reichem Arabeskenschmucke. Die Zeichnung
ist frühzeitig entwickelt, scharf und lebendig, von besonderer Schönheit
jedoch das Colorit.[79] Der grösste Ruhm sammelt sich um den
Namen des Sbisco von Trotina.



Fig. 88. Passionale d. Kunigunde.


§. 88.

Die Betrachtung der formellen Entwicklung der mittelalterlichen
Kunst schob den Inhalt der Kunstvorstellungen in den Hintergrund.
Irrthümlich hält man denselben für unbedeutend und zerfahren, und
meint sein Wesen mit der Hinweisung auf das phantastisch-unklare
Element in der mittelalterlichen Kunstwelt ergründet zu haben. Das
Fremdartige und für uns Unverständliche sehr vieler künstlerischen
Motive und Gestalten kann nicht abgeläugnet werden, ebensowenig
aber die Thatsache, dass gerade nach dieser Seite die grösste Regsamkeit
und das frischeste Leben herrscht. Aus dem christlichen
Geiste hervorgegangen, von der kirchlichen Bildung gepflegt und
getragen, nimmt die Kunst des Mittelalters den symbolischen
Zug in sich auf, und lässt diesen an die Stelle der vollen historischen
Realität treten. Symbolisch wird die einzelne Gestalt aufgefasst,
in der Schilderung über die leiblichen Zustände hinausgegangen
und das innere religiöse Seelenleben, so gut es die beschränkten
Mittel gestatten, dargestellt, symbolisch ist die Geberdensprache
der mittelalterlichen Kunst, ebenso wie der Nimbus, die
Glorie und Aureole. Ein symbolisches Gesetz bestimmt ferner die
Gruppirung und Anordnung der Einzelgestalten und durchweht selbst
ausgedehnte Bilderkreise. Der noch ungebrochene Zusammenhang
mit der altchristlichen Zeit und durch diese mit der Antike bringt
eine ganze Welt selbsterschaffener Gestalten allegorischer Natur
besonders in die romanische Kunst, welche sie weiter bearbeitet und
vermehrt. Es behalten noch bis in das 14. Jahrhundert die einzelnen
historischen Scenen ihre symbolische Geltung, und wird namentlich
das alte Testament als Vorbild des neuen Bundes dargestellt (Wandgemälde
in Emaus zu Prag, 14. Jahrhundert). Eine reiche, eigenthümliche
Symbolik tritt in der Darstellung der Thierwelt auf, deren
Verständniss aber noch sehr mangelhaft ist. Die mystische Zoologie
des Mittelalters, in den sogenannten Bestiarien niedergelegt, und
bereits im 11. und 12. Jahrhundert in Deutschland und Frankreich
(nach einem griechischen Originale) verbreitet, gibt in manchen
Fällen die richtigen Fingerzeige zur Erklärung der symbolischen
Thiergestalten. Die Löwen und Basilisken sind Masken des Teufels
und werden demgemäss auch in Portalskulpturen von den Füssen
des Heilandes getreten. Der Phönix bedeutet wie das Einhorn und
der Pelikan Christus, die Eule (niticorax) Juden u. s. w. In den
meisten Fällen muss man aber auf den altgermanischen Natursinn
zurückgehen und in der deutschen Mythenwelt die Bedeutung der
mittelalterlichen Thiergestalten suchen. Auf dieselbe Quelle, nur
weniger unmittelbar, muss auch die humoristische Auffassung der
Thierwelt zurückgeführt werden, die bekanntlich in der germanischen
Poesie noch kräftiger auftritt, als in den bildenden Künsten, hier
aber, besonders in der späteren Zeit, eine derbe satyrische Färbung
annimmt (Brandenburg, Freiburg, Strassburg u. s. w.). Wie sehr
dieser symbolische Charakter der mittelalterlichen Kunst die Idealität
des Styles befördern musste, liegt auf der Hand; auf der anderen
Seite freilich lag die Gefahr einer Verwilderung der Gedanken, einer
Willkür in der Feststellung symbolischer Beziehungen nahe, welche
auch seit dem 14. Jahrhundert vielfach bemerkt wird.

§. 89.

Seit der Mitte des 14. Jahrhunderts bereitet sich im Kreise
der bildenden Künste ein Umschwung vor, welchen wir zunächst,
allerdings nur an äusseren Zeichen: Vortritt der Tafelmalerei, Entstehung
von Malerschulen, erkennen, welcher sich aber auch an
wesentlichen inneren Merkmalen: Ablösung der Malerei und Plastik
von der Architektur, Verfeinerung der Formen, Streben nach idealer
Schönheit u. s. w. kundgibt. Dieser Umschwung geht in Italien und
Deutschland beinahe gleichzeitig vor sich, verfolgt aber hier und
dort verschiedene Wege. Italien kann es nicht vergessen, dass
Natur und Geschichte ihm die Antike als heimathliche Kunst bestimmen;
es nimmt die antike Tradition nicht als ein einzelnes Bildungsmoment
an, sondern sieht in der Rückkehr zur antiken Formenwelt
das Ziel seiner Entwicklung; es macht mit der plastischen
Auffassung der Natur und des Christenthums Ernst und bindet auch
die Malerei an plastische Gesetze. Die Idealgestalten des Glaubens,
nicht die in inniger Verehrung beharrende gläubige Gemeinde, sind
der gewöhnliche Vorwurf der italienischen Kunst; für die Zeichnung
der einzelnen Gestalten, für die Gewandung, den Ausdruck der
Köpfe gilt vorzugsweise das plastische Maass, die Linie herrscht
vor der Farbe vor, die Freskotechnik, welche mehr zeichnet als
malt, ist hier zu Hause, ebenso wie der sogen. Styl in der Malerei,
d.h. das Beharren auf einer allgemein giltigen Bildung der Gestalten,
das Absehen von der zwar farbenreichen, aber zufälligen
Individualität, das Begrenzen des Bildwerkes durch architektonische
Gesetze. Die nordische Kunst dagegen hat schon ursprünglich eine
streng malerische Richtung; wo sie ideal auftritt, geschieht dies nicht
aus bewusstem plastischen Formensinne, sondern durch das Vorheben
seelenhafter Innigkeit und durch die schüchtern-naive Formengebung.
Der Idealismus ist für die nordische Kunst am Schlusse
des Mittelalters ein blosser Durchgangspunkt; das rasch erreichte,
aber nicht haltbare Ziel wird in der malerischen Schilderung der
realen Wirklichkeit gefunden, die selbst dort nicht ausbleibt, wo der
Gedanke des Kunstwerkes ein ideales Vorgehen bedingte.

§. 90.

Die älteste zusammenhängende Künstlergruppe im Norden bildet
die Prager Schule des 14. Jahrhunderts. Der Stiftungsbrief der
Prager Malerzeche datirt vom Jahre 1348. Wir besitzen wohl einzelne
Namen: Theodorich von Prag, Nikolaus Wurmser von Strassburg,
beide auf der Burg Karlstein thätig, Kunz, Thomas von Mutina
(aus Italien eingewandert), ohne aber im Stande zu sein, die
zahlreich genug vorhandenen Werke (Fresken und Tafelbilder auf
Karlstein, die Wandgemälde im Kloster Emaus, Tafelbilder in anderen
Prager Kirchen und Prager und Wiener Galerien) auf die
einzelnen Künstler zu vertheilen. Mit den gleichzeitigen deutschen
Schulen ist kein Zusammenhang ersichtlich, die übermässige Weichheit
der Formen ohne Kenntniss der Modellirung; der verhältnissmässig
grosse Farbenschmelz, die Anmuth der Frauenbilder und
andere Eigenschaften lassen sich theilweise aus dem reichen Betriebe
der Miniaturmalerei erklären. Eine zweite Kunstschule tritt
uns in Nürnberg entgegen. Hier hatte um die Mitte des 14. Jahrhunderts
Sebald Schonhover die germanische Bildnerei zu einer
eigenthümlichen Höhe herausgebildet, die weiche Formengebung mit
einem lebendigen Natursinne vereinigt (Vorhalle der Frauenkirche,
der schöne Brunnen). Die Malerei folgte dieser Richtung und verband
mit der der Bildnerei abgelernten scharfen Modellirung und
sicherer Zeichnung ein reges Streben nach idealer Schönheit der
Köpfe und anmuthiger Bildung der Gestalten. (Tucher'scher Altar
in der Frauenkirche 1385, der Haller'sche Altar in der S. Sebalduskirche,
der Imhof'sche Altar 1420, der Volkamer'sche u. a. in der
Lorenzkirche.)[80]

Die sonst in Deutschland aus dem 14. Jahrhundert geretteten
Malerwerke in Schwaben, Norddeutschland lassen sich nicht auf
bestimmte Schulen zurückführen; auch tritt ihr Werth gegen die
Werke der Kölner Schule gewaltig in den Hintergrund. Hier hat
die selbständige altdeutsche Malerei seit dem letzten Dritttheile des
14. Jahrhunderts ihren Hauptsitz aufgeschlagen, und die ältere ideale
Richtung der deutschen Kunst, durch das Milde und Seelische im
Ausdruck, die weichen Formen und Linien charakterisirt, ihre grösste
Blüthe erreicht. Zu den zwei Namen, die man früher ausschliesslich
kannte: Meister Wilhelm (von Herle), in der Limburger Chronik
zum Jahre 1380 angeführt, und Meister Stephan (Lothener), dessen
Existenz Dürers Tagebuch über seine niederländische Reise uns bewahrte,
haben neuere Forschungen[81] zahlreiche neue Namen hinzugefügt,
ohne aber unsere kunstgeschichtliche Kenntniss im Geringsten
zu vermehren.



Von den Wandmalereien an den Brüstungswänden des Domchores
(u. 1320) bis zu den Bildern, die nach allgemeiner Uebereinkunft
Meister Wilhelm zugeschrieben werden, ist eine bis jetzt
noch unausgefüllte Lücke vorhanden. Die Vollendung seiner Arbeiten
erscheint daher unvorbereitet und unerklärlich. Dass wir es
aber keineswegs mit einer vereinzelten Erscheinung zu thun haben,
vielmehr die gesammte Kölner Schule am Ende des 14. Jahrhunderts
an dem Ruhme Meister Wilhelms Theil nimmt, beweisen die Werke
anderer Hände, die man in Kölner Kirchen (Krypta S. Severin) und
in Kölner Privatgalerien (Ruhl, Merlo, Fromm, Seydel u. s. w.)
antrifft, und welche unzweifelhaft der gleichen Zeit angehören. Als
Werke Meister Wilhelms werden genannt: Christus am Kreuze mit
6 Heiligen, Wandgemälde in der Sakristei von S. Severin, das Wandgemälde
über dem Grabe Erzb. Kunos in S. Castor zu Koblenz,
eine Madonna im Kölner Museum, der Clarenaltar im Kölner Dome,
die Veronika in der Münchner Pinakothek u. a. Eigenthümlich ist
Meister Wilhelm der zarte Schmelz der Färbung, eine rundliche
Form der Köpfe, ein fliessender Faltenwurf, eine ruhige Anmuth in
der Haltung. Bilder, welche die Entwicklung der Kölner Schule von
Meister Wilhelm zu Meister Stephan (u. 1440) charakterisiren, sind
in grösserer Zahl vorhanden. Des Letzteren grösster Ruhm beruht
auf der Schöpfung des Dombildes: Anbetung der Könige als Mittelbild,
innere Flügel: die hh. Gereon und Ursula mit ihrem Gefolge,
äussere Flügel: die Verkündigung. Die Composition bewahrt die
Ruhe der älteren Werke; auch in den Frauenköpfen ist noch die alte
rundliche Form und durch sie die naive Anmuth erhalten; dagegen ist
in den männlichen Köpfen eine viel grössere Kraft und Individualität
schon bemerkbar, das Kostüme und alles Nebenwerk mit lebendiger
Naturwahrheit gearbeitet. Weniger Rühmliches lässt sich von der
Carnation sagen. Ein zweites Hauptwerk, welches Meister Stephan
zugeschrieben wird, wahrscheinlich aber einem anderen Meister gehört,
die lebensgrosse Madonna im Priesterseminar (u. 1420), hält
sich mehr an die ältere Weise, bildet sie jedoch in eigenthümlich weicher
Anmuth weiter. Im Dombild regt sich zuerst der innere Zwiespalt
zwischen dem naiven Idealismus und dem lebendigen, echt malerischen
Realismus. Der erstere, von keinen plastischen Studien gestützt,
muss dem letzteren weichen, damit geht aber für die deutsche
Malerei auch der selbständige Boden verloren. Sie entwickelt den
Realismus nicht unabhängig, sondern nimmt die Grundlage für die
weitere Kunstbildung von der niederländischen Malerschule an.

§. 91.

Die Geschichte der bildenden Künste in Italien[82] während des
tieferen Mittelalters (11. bis 14. Jahrhundert) wurde früher, um den
Zusammenhang nicht allzu sehr zu zerreissen, nicht erörtert, und
mag hier, als Einleitung zur Darstellung der italienischen Kunst ihre
Stelle finden. Das 11. und 12. Jahrhundert verging für Italien in
trostloser Barbarei. Es erscheint als Uebermuth, dass die Meister
ihre Namen auf ihren Werken verewigten, da dieselben fast durchgängig
in roher Formlosigkeit verharren, und in keiner Weise einen
lebendigen Kunstsinn verrathen.

Wir besitzen auf dem Gebiete der Bildnerei aus dem 12. Jahrhundert
die Namen eines Wilhelm von Modena, Nikolaus in Verona
und Ferrara, Benedikt in Parma, Robertus in Lucca, Gruamons in
Pistoja, Biduinus in Pisa und Lucca, bemerken aber erst im Beginne
des 13. Jahrhunderts, und zwar plötzlich und für uns wenigstens
unvermittelt, den Aufschwung zum Besseren. Denselben bewirkt
der etwa 1200 geborene Nicola Pisano. Ueber seine persönliche
Entwicklung sind wir völlig im Dunkeln. Von den Werken
älterer Zeitgenossen konnte er wenig lernen (Benedict Antelami in
Parma 1176, Kanzelbrüstung in S. Pietro in Florenz); die allerdings
wahrscheinliche Einwirkung der sächsischen Schule lässt sich nicht
beweisen, auch das Studium der Antike nur im Allgemeinen vermuthen.
Die sichergestellten Werke dieses vom Geiste idealer
Plastik tief durchdrungenen Meisters, den man für einen unmittelbaren
Vorfahren Michelangelos halten möchte, sind das Relief der
Kreuzabnahme im Dome zu Lucca 1233, die Figuren und Reliefs
an der Kanzel im Baptisterium zu Pisa 1260, und an jener im Dome
zu Siena 1266. Verloren ging der Altar im Dome zu Pistoja 1273;
dagegen beruht Nicolas Betheiligung an dem Sarkophag des hl. Dominik
in Bologna auf einer irrigen Annahme, da derselbe 1267 unter
der Mitwirkung des Fra Guglielmo da Pisa ausgeführt wurde. Die
italienische Bildnerei des 13. und 14. Jahrhunderts erhielt sich nicht
auf der von Nicola erklommenen Höhe; die an die Antike streifende
Formenreinheit geht wieder verloren und macht einem mehr germanischen
Stylgefühle Platz. Als bleibende Errungenschaft zeigt
sich nur die Unabhängigkeit der Skulptur von der Baukunst. Bemerkenswerth
sind der Sohn Nicola's: Giovanni Pisano 1240–1320
(der Brunnen auf dem Domplatze in Perugia, Kanzeln in Pisa und
Pistoja); zwei Sienenser Agostino und Angelo (das Grab Guido
Tarlatis in Arezzo 1330); Lanfrani in Bologna und Imola; Giotto
(1276–1336), der zwar nicht häufig den Meissel führte, aber
dennoch auch in dem Fache der Bildnerei thätig auftrat und wie die
Architektur, so auch den Bilderschmuck für den Glockenthurm neben
dem Florentinischen Dome entwarf; Andrea Pisano (1280–1345)
Giottos Gehülfe (Bronzethüren am Baptisterium in Florenz), seine
Söhne Nino und Tommaso, Andrea di Cione (1329–1389) (Altaraufsatz
in Or S. Michele in Florenz), und neben diesen mittelitalienischen
Meistern mehrere Bildhauer in der Lombardei und in Venedig
(Fil. Calendario am Dogenpalaste). Wenn die Nachfolger Nicola
Pisano's die Naturwahrheit einseitig hervorheben, so wird dies durch
das Streben begründet, sich eine Sicherheit in der Formenbildung
zu verschaffen, ohne welche eine ideale Auffassung nur durch einen
zufälligen glücklichen Griff, wie dies bei Nicola der Fall war, möglich
ist.

§. 92.

Auch die italienische Malerei hebt sich aus der nationalen
Barbarei und der verkümmerten Nachahmung byzantinischer Vorbilder
erst am Anfange des 13. Jahrhunderts. Die Vergleichung
römischer Mosaiken des 12. Jahrhunderts (S. Maria Trastevere, Clemente
u.s.w.) mit jenen des 13. in Florenz (Baptisterium von
Jacobus und Andrea Tafi) spricht deutlich für diese Thatsache;
doch selbst dann noch ist der Fortschritt nur bedächtig, und der
Ruhm, den einzelne Maler genossen, wie z. B. Giunta von Pisa,
vom Lokalpatriotismus über Gebühr erhöht worden. Gute Beispiele
der italienischen Malerei im Anfange des 13. Jahrhunderts bieten
die Wandgemälde im Baptisterium zu Parma und jene in S. Pietro
in Grado bei Pisa. In Florenz und Siena sammelt sich, wie
schon die zahlreichen uns bewahrten Malernamen bekunden, die
grösste Kunstthätigkeit; namentlich die erstere Stadt wird für zwei
Jahrhunderte der Hauptsitz der italienischen Malerei. Wenn von
den alten Schriftstellern Giovanni Cimabue (1240–1303) an die
Spitze der italienischen Maler gestellt wird, so kann dies keineswegs
so gemeint sein, als ob Cimabue zuerst und allein einer neuen
Richtung, welche sich durch eine naturgemässere Behandlung der
byzantinischen Typen, eine flüssigere Färbung, im Gegensatze zur
gestrichelten Pinselführung der Byzantiner, und lebendigeren Ausdruck
auszeichnet, Bahn gebrochen hätte. So verdienstlich Cimabue's
Werke (Christus thronend zwischen Maria und Johannes, Mosaikbild
im Pisaner Dome, Madonna in S. Maria Novella und in der Akademie
zu Florenz, die Wandmalereien in der Oberkirche zu Assisi [?])
in dieser Beziehung sind, so gross auch sein Ruhm und sein Einfluss
auf die näheren Zeitgenossen, z. B. römische und florentinische
Mosaicisten, erscheint, so gewinnt dennoch neben Cimabue und der
florintinischen Schule die Gruppe gleichzeitiger Sienenser Künstler
die gleiche, wenn nicht grössere Bedeutung.

Ein Guido von Siena wird bereits unter dem Jahre 1221 angeführt;
von anderen Malern, die in Siena im Laufe des 13. Jahrhunderts
thätig waren, sind wenigstens die Namen erhalten. Die
höchste Stelle gebührt aber dem Duccio di Buoninsegna, von
1282–1311 in Siena thätig.[83] Sein Hauptwerk, eine auf beiden
Seiten bemalte Altartafel (Vorderseite: Madonna von Heiligen umgeben,
Rückseite: 24 Tafeln aus der Passionsgeschichte) zeigt ihn
hinsichtlich der lebendigen Umformung byzantinischer Motive mit
Cimabue auf gleicher Stufe, aber ihn noch weit überragend in Beziehung
auf die Kenntniss des Nackten, den Fluss der Gewänder
und die Schönheit der Linien. Aehnlich, wie es bei Nicola Pisano
bemerkt wurde, halten sich auch die folgenden Maler von Siena nicht
auf Duccios Höhe; sie bewahren aber gegenüber der florentinischen
Schule noch lange Zeit ihre volle Selbständigkeit. Nebst Ugolino
da Siena († 1339) steht an der Spitze der Sienenser im 14. Jahrhundert
Simone di Martino (1276–1344). Dieser Meister will
nicht die Schranken der künstlerischen Tradition durchbrechen, er
weiss aber dieselbe durch einen idealen Schönheitssinn, eine bezaubernde
naive Innigkeit des Ausdruckes und eine ernste Ruhe
der Haltung zu verklären. Die Technik in seinen Temperabildern,
der Fluss und Schmelz der Farben bei scharfen Contouren und
überaus feiner Zeichnung der Haare, ist vollendeter als bei allen
übrigen Zeitgenossen. Hauptwerke: Fragmente eines grossen Altarwerkes
von Ernst Förster in Siena entdeckt; ein Wandgemälde, die
Madonna von Heiligen umgeben, im Gerichtssaale von Siena (1330),
die Heimkehr des 12jährigen Knaben Christus zu seinen Eltern, in
Liverpool (1342) und die Verkündigung, von Simone di Martino
und Lippo Memmi gemeinschaftlich gemalt, in den Uffizi zu Florenz.

Nicht bei den Sienensern aber, sondern bei den Florentinern
ist die stetige Entwicklung der italienischen Kunst zu suchen. Die
letzteren, an ihrer Spitze Giotto di Bondone (1276–1336), sind
die Neuerer, welche die Technik vernachlässigen, auf die Einzelheiten
in der Ausführung keinen Nachdruck legen, weder in der Zeichnung
noch im Colorite mit den Sienensern verglichen werden können,
welche den Mangel an Schönheitssinn gar häufig fühlen lassen, aber
in der Composition eine neue Bahn brechen, hier eine bis dahin
wenig gekannte poetische Schöpferkraft aufweisen, und die individuellen
Gedanken, welche sie ihren Werken zu Grunde legen, mit
Rücksicht auf Lebenswahrheit verkörpern. Nicht mit Unrecht wurde
auf die gleichzeitige Blüthe der italienischen Poesie hingewiesen
und die Verwandtschaft, sowie die Einwirkungen der letzteren auf
die bildenden Künste erörtert. Es ist derselbe Geist, welcher das
Leben und Wirken des grossen Nationalheiligen Franz von Assisi
und seiner Schüler, und die Werke Dantes durchweht, welchem auch
Giottos Schule dient. In allen Künsten wohlerfahren, als Maler von
Avignon bis Neapel hin thätig, hat Giotto einen allseitigen Einfluss
auf die italienische Kunst geübt, ausser der engeren florentinischen
Schule auch in den anderen italienischen Landschaften Schüler und
Nachahmer hinterlassen. Die Aufzählung der Werke Giotto's sollte
mit der kritischen Untersuchung, welche von den zahllosen auf
seinen Namen geschriebenen, Giotto nicht gehören, beginnen. Da
aber dieselbe uns zu weit führen würde, so mag die Angabe der
unzweifelhaften und sichergestellten Werke genügen. Die bedeutsamsten
sind die allegorischen Bilderkreise in der Unterkirche zu
Assisi: die drei Gelübde der Armuth, Keuschheit und des Gehorsams,
sowie die Apotheose des hl. Franciskus; in der Incoronata
zu Neapel die sieben Sakramente, in der Vorhalle der Peterskirche
das Schiff der Kirche (Mosaik). Gleicher Natur ist der früher erwähnte
Statuenkreis am Campanile zu Florenz, als dessen gemeinsamer
Gedanke die Entwicklungsgeschichte der menschlichen Bildung
angegeben wird. Von den gleichfalls allegorischen Wandgemälden
im Bargello zu Florenz sind neuerdings Fragmente, darunter Dantes
Bildniss, aufgedeckt worden. Das Hauptwerk Giottos aus seiner
Jugendzeit 1303 bilden die Wandgemälde in der Kirche dell' Arena
zu Padua: das Leben Christi und der Madonna mit allegorischen
Nebenscenen. Von Tafelbildern hat sich nur Weniges erhalten: die
Krönung der Madonna in S. Croce in Florenz, Madonna mit Heiligen
in Mailand, ein Parallelcyclus aus dem Leben Christi und des hl. Franciskus,
grösstentheils in der Galerie der florentinischen Akademie
bewahrt, und einige kleine Bilder im Privatbesitze.

Gross ist die Zahl der Nachfolger Giottos, welche bald das
allegorische Element, bald die lebendige Naturwahrheit in der Composition
weiter entwickeln, wie Taddeo Gaddi (Leben der Maria in
S. Croce), dessen Sohn Angnolo, Giovanni da Melano (Assisi,
Temperabilder in Florenz), Nicola di Pietro (Passion in S. Francesco
zu Pisa), Giottino (Florenz und Assisi), Lorenzo di Bicci u. A. Die
wichtigsten Werke aus der Nachfolge Giottos sind in der spanischen
Kapelle an der Kirche S. Maria Novella zu Florenz und in den
Hallen des Pisaner Campo santo vorhanden. Dort ist an der Altarwand
die Passion Christi in epischer Breite vom Ausgange aus
Jerusalem bis zur Höllenfahrt geschildert, nach einer auch später
beliebten Weise die aufeinanderfolgenden Scenen räumlich nebeneinandergstellt.
Nicht weniger charakteristisch ist der Bilderschmuck
der anstossenden Wände, rechts die Beschreibung der
kirchlichen Macht und Thätigkeit, links der Triumph der christlichen
Wissenschaft, mit besonderer Bezugnahme auf die Verdienste des
hl. Thomas von Aquino und der Dominikaner (als gefleckte Hunde,
domini canes, symbolisirt). Die Entstehung dieser Bilder fällt ungefähr
in das Jahr 1350, ihr Schöpfer ist ungewiss. Um dieselbe
Zeit wurden auch die Umgänge des Campo santo in Pisa mit Wandgemälden
geschmückt.[84] Für die ältesten Bilder gab die Bestimmung
des Raumes reiche und passende Motive: die Passion von Buonamico
Cristofano, genannt Buffalmacco, dessen Namen florentinische
Malerverzeichnisse zum Jahre 1351 anführen, der Triumph
des Todes, das Weltgericht und die (später übermalte) Hölle von
Andrea del Cione oder Orcagna, von welchem beglaubigtere und in
der Technik vollendetere Werke in S. Maria Novella zu Florenz:
Christus von Heiligen umgeben in Tempera 1357, und das jüngste
Gericht und das Paradies als Wandgemälde vorhanden sind, und
schliesslich das Leben der Einsiedler von Pietro Laureati (Lorenzetti?).
Die anderen Bilder haben das Leben der Pisaner Schutzheiligen
und alttestamentarische Scenen zum Gegenstande: das Leben
des h. Ranieri (1360–1386) theilweise von Antonio Veneziano gemalt,
das Leben der hh. Ephesus und Potitus von Spinello aus
Arezzo, welcher im Palaste zu Siena 1348 die Geschichte des
Papstes Alexander III., und in S. Miniato bei Florenz das Leben
des h. Benedikt malte, die Schicksale Hiobs von Francesco aus
Volterra (1372) und die Genesis von Pietro di Puccio aus Orvieto
(1390); diese letzteren dadurch berühmt, dass sie nicht in der bis
dahin üblichen Weise auf der trockenen Wand, sondern auf dem
frischen Kalke al fresco gemalt sind. Nicht wenige der aufgezählten
Bilder sind freie Erfindungen der Künstler, die meisten mit
dem sichtlichen Streben nach scharfer Charakteristik und lebenswahrer
Auffassung geschaffen. Giotto's Richtung entsprach viel zu
sehr der Zeitbildung, als dass sie nicht auch ausserhalb Florenz
Eingang gefunden hätte. So sehen wir einen jüngeren Sienenser
Ambrogio Lorenzetti (1342 thätig) in einem grossen Wandgemälde
im öffentlichen Palaste zu Siena sich in allegorischen Schilderungen
der guten und der schlechten Regierung, der glücklichen Folgen
der friedlichen Ordnung und der Nachwehen der Zwietracht und
herrschender Laster ergehen, ohne desshalb alle Eigenthümlichkeiten
der Sienenser Schule aufzugeben, die in den Werken des Pietro di
Bartolo (Leben der Madonna im öffentlichen Palaste zu Siena
[1407] u. a.) noch stärker vortreten. Auch in Oberitalien siegt
Giotto's Richtung und bringt in Aldighiero da Zevio und in d'Avanzo
aus Verona (Georgskapelle in Padua 1377) höchst bedeutende künstlerische
Erscheinungen hervor.[85] Der letztere gehört, wie Nicola
Pisano, Duccio zu den Pionieren der Kunst, welche ihrer Zeit voranschreitend,
neue Bahnen entdecken, zu deren stetigen Verfolgung
den nächsten Nachfolgern Muth und Geschick gebricht. D'Avanzo
unterscheidet sich durch die dramatische Auffassung, die tiefere
Färbung und die perspektivische Richtigkeit seiner Bilder überaus
günstig von seinen Zeitgenossen.

Neben der Hauptschule Giottos erscheinen im 14. Jahrhundert
noch zahlreiche Lokalschulen in Italien, welche aber auf den Entwicklungsgang
der Kunst keinen wesentlichen Einfluss üben, wie
z.B. in Neapel, in der Mark Ancona (Allegretto di Nuzio), in
Bologna, Modena (Thomas und Barnabas, dieser noch im byzantinischen
Typus befangen), Mailand, Verona, Venedig u. s. w.



Die Kunst des XV. und XVI. Jahrhunderts.

§. 93.

Die Umwälzungen in allen öffentlichen Verhältnissen Europas,
welche besonders seit der Mitte des 15. Jahrhunderts um sich greifen,
blieben auf den Entwicklungsgang der bildenden Künste nicht ohne
Einfluss. Die veränderte Organisation der Gesellschaft, die neue
Bildung zogen entsprechende Umwandlungen auf dem Gebiete der
Architektur und der anderen Künste nach sich, der engere Zusammenhang
der einzelnen Länder brachte neue Stoffe und Formen
in Aufnahme, zerstörte die alten, aus isolirten Kulturverhältnissen
herausgewachsenen, oder vermischte sie im besten Falle mit jenen.
Das Nähere über diesen historischen Prozess, über den Kultursieg
Italiens, die Wanderung italienischer Kunstformen über die Alpen,
ihren Kampf hier mit der einheimischen Kunstweise und die interessanten
Folgen dieses Kampfes, namentlich in Frankreich, muss
an anderen Orten nachgelesen werden;[86] hier bleibt bloss die innere
Entwicklungsgeschichte der Kunst zu betrachten. Das eigentliche
Mittelalter hatte die bildenden Künste durch die Stufen der allgemeinen,
idealen Typen, und der symbolischen Formen geführt, den
Rechten der individuellen Phantasie einen immer grösseren Spielraum
gegeben; es war die freie Erfindung der Motive, die schärfere
Auffassung der Natur, die genauere Schilderung der Seelenzustände
in der Kunst heimisch geworden. Auf diesem Wege fortschreitend,
konnte nur ein doppeltes Ziel erreicht werden. Entweder wurde die
reale Schilderung bis zur letzten Consequenz fortgesetzt, die Welt
der äusseren Erscheinungen mit liebender Innigkeit und treuem
Fleisse geschildert, oder es wurde der Nachdruck auf die Ausbildung
der schönen Form gelegt, der traditionelle Idealismus festgehalten,
aber mit Hülfe vollendeter Formenkenntniss verkörpert.
Jenes führt zum streng malerischen, dieses zum plastischen Style,
der malerische Realismus bildet das Wesen der germanischen, der
plastische Idealismus den Mittelpunkt der italienischen Kunst. Dort
schafft die neue Richtung ein neues Ausdrucksmittel: die Oelmalerei.
Obgleich der Gebrauch des Oeles als Bindemittel der Farben schon
längst bekannt war,[87] so wurde dasselbe doch erst in der niederländischen
Schule zuerst praktisch verwerthet, und erhielt erst hier
die Oelmalerei, welche an die Stelle der früher üblichen Temperamalerei
(Bindung der Farben mit Harz, Eiweiss, Feigenmilch, Wachs,
Pergamentleim und Harz) trat, eine ästhetische Bedeutung. In Italien
behält die Wandmalerei, in der nothwendig idealisirenden Freskotechnik
ausgeführt, ihre Geltung; dazu gesellt sich, als bestimmendes
Merkmal des italienischen Kunstcharakters, das bewusste Studium
der Antike als des vollendeten Formenkanons. Hier theilt aus
begreiflichen Gründen die Bildnerei gleichmässig mit der Malerei die
Blüthe, während im Norden unbedingt die Malerei die wichtigste
Stelle einnimmt.

Für die gerechte Würdigung der neueren Kunstgeschichte sind
noch folgende Thatsachen entscheidend. Die nordische Kunst entfernt
sich im 15. Jahrhundert weiter von der mittelalterlichen Kunsttradition
als die italienische; sie kommt überdies durch das energische
Herauskehren des Realismus theilweise in Widerspruch mit der
Natur der Ideen und Gestalten, deren Verherrlichung sie übernimmt.
Das Streben, den Schein der unmittelbaren Wirklichkeit ihren Bildwerken
zu verleihen, bringt die nordischen Künstler in Gefahr, den
christlichen Ideenkreis nur als äusseren Rahmen für einen ihm fremdartigen
Inhalt (die Schilderung der unmittelbaren Umgebung) zu
benützen, wozu sich das weitere Uebel gesellt, dass dem einbrechenden
derben Naturalismus und der phantastischen Formlosigkeit
keine feste Schranke gezogen ist. Die italienische Kunst des
15. und 16. Jahrhunderts bricht weder mit der Vergangenheit, noch
stellt sie einen Gegensatz gegen den christlichen Ideenkreis auf.
Die antike Tradition fand in Italien stets eine ungestörte Heimath
und blieb hier der christlichen Kunst niemals fremd. Die natürliche
Folge dieser Verhältnisse ist, dass die italienische Kunst sich einer
ununterbrochenen Entwicklung bis zu ihrer Vollendung erfreut, und
als die wahrhafte Erfüllung des mittelalterlichen Kunststrebens auftritt,
dass sie weit über ihre nationalen Grenzen hinaus eine Allgemeingültigkeit
erwirbt, während die germanische Kunst trotz ihrer
nationalen Grundlage und der vielfachen Schönheitszüge im Angesichte
der vollendeten italienischen Kunst plötzlich in ihrer geraden
Richtung abbricht, umbeugt und in dieser ihr Vorbild verehrt. Die
Architektur, die bis jetzt unbesprochen blieb, drückt den Umschwung
der künstlerischen Verhältnisse vielleicht am schärfsten aus, verliert
aber am meisten von ihrer früheren Geltung. Sie stützt sich nicht
auf ein neues Constructionsprincip, bildet den Styl also auch nicht
mit organischer Nothwendigkeit aus dem letzteren heraus; sie wird
zum Gegenstande berechnender Reflexion und schliesslich ganz im
Widerspruche zu ihrer Natur dahin gebracht, ihre Wirkung und
ihren Ausdruck den anderen Künsten abzulauschen, malerische Effekte
anzustreben und ihre eigenthümlichsten Gesetze zu übertreten.



A. Die italienische Kunst.

1. Baukunst.[88]

§. 94.

Die germanische Bauweise aufzugeben, hatte es in Italien, wo
dieselbe stets nur ein Scheinleben gefristet, ebensowenig Noth, als
die Grundlagen der römischen Architektur wieder in das Dasein zu
rufen, zu deren erweiterten Kenntniss der im 15. Jahrhundert wieder
aufgefundene Vitruv wesentlich beitrug. Ein allmäliges Hinübergleiten
aus dem germanischen in den Renaissancestyl, welchen
Namen bekanntlich der wiedergeborene antike Styl des 15. und
16. Jahrhunderts trägt, ist früh bemerklich. Am deutlichsten spricht
sich dasselbe in der Karthause bei Pavia (1396–1473) aus, wo
germanisches und italienisches Baugefühl mit einander kämpfen, bis
das letztere in der brillanten, aber rein dekorativen Façade den Sieg
davon trägt. Auch die toskanischen Palastbauten des 15. Jahrhunderts
in Florenz und Siena athmen noch theilweise einen germanischen
Geist, wenn gleich die Profilirung und die Gesimse gewöhnlich
nach antiken Vorbildern gearbeitet sind. Es spiegeln sich
in der massiven Anlage, in dem ernsten burgartigen Charakter derselben
die fehdereichen Zustände des mittelalterlichen Toskana ab.
Von den venetianischen Palästen kann man das Gleiche behaupten,
dass sie nicht nach einem abstrakten Scheine gearbeitet und bloss
dekorativ gehalten, sondern dem Lokalcharakter dieses städtischen
Staates angepasst sind und der künstlerischen Tradition (byzantinische
Formen) Rechnung tragen. Ueberhaupt hat der Renaissancestyl
in weltlichen Bauten grössere und dauerndere Erfolge erzielt,
als bei kirchlichen Anlagen, welche letztere den Mangel eines organischen
Zusammenhanges mit dem Kultus, das Absehen von der
üblichen und absolut berechtigten Tradition tief fühlen lassen. Im
Ganzen genommen nähern sich die Renaissancekirchen dem Basilikentypus,
nur dass sie häufig den Kuppelbau damit verbinden, die
Wölbekunst (Tonnengewölbe) fortführen, und nicht selten Pfeiler an
der Stelle der Säulen als Träger verwenden. Am störendsten erscheint
der Façadenbau, eine müssige Dekoration, ohne Zusammenhang
mit dem inneren Baue, selbständig gegliedert, an den Kirchenkörper
nur angelehnt, und ebenso auch zur Bedeutung des Bauwerkes
gleichgültig. Nichts bezeichnet schärfer das Wesen des
Renaissancestyles, als dass man seine Erfinder benennen kann. Dieser
Ruhm gebührt den Florentinern Filippo Brunelleschi (1375–1444)
und Leo Baptista Alberti (1404–1472). Brunelleschi wollte, wie
Vasari erzählt, die gute, durch den »barbarischen deutschen« Styl
verdrängte Bauweise wieder in ihr Recht einsetzen. Er wanderte
nach Rom, wo er Gesimse maass, die Grundrisse der antiken Gebäude
aufnahm, die Wölbungsweise der Alten untersuchte, die verschiedenen
Säulenordnungen studirte und auf diese Weise den Grundstein
zum Renaissancestyl legte. In seiner praktischen Thätigkeit
als Baumeister (die Kuppel am Dome zu Florenz, deren Baugeschichte
einen seltenen novellistischen Reiz besitzt, die Kirche
S. Lorenzo und S. Spirito, der Palast Pitti ebendort) ging er jedoch
nicht mit der Halsstörrigkeit eines Theoretikers vor, wusste vielmehr
mit seltenem Geschicke die durch das Studium der Antike erworbenen
technischen Erfahrungen den traditionellen Bauformen anzupassen.
Viel systematischer und einseitiger ist Alberti's Wirken,
welchem die wissenschaftliche Begründung des Renaissancestyles,
die gründliche, aber desshalb auch nüchterne Nachbildung der römischen
Bauweise verdankt wird. Die Künstlergeschichte und die
Geschichte der Bautechnik räumt dem allseitig gebildeten, rastlos
thätigen Meister einen hervorragenderen Platz ein, als die Kunstgeschichte,
welche ihn wegen seiner abstrakt-gelehrten Richtung tief
unter Brunelleschi stellen muss. Seine unbedingte Verehrung der
römischen Antike hatte zwar in der Baukunst weniger unglückliche
Folgen, als in der Poesie, wo er das antike Versmaass auf italienische
Gedichte zu übertragen versuchte, führte ihn aber auch
hier zu mannigfachen Missgriffen, so wenn er z. B. die Façade an der
im gothischen Style begonnenen Kirche S. Francesco in Rimini einem
römischen Triumphbogen nachbildet (1450), und dieser Kirche eine
nach dem Muster des Pantheon errichtete Kuppel aufzusetzen beabsichtigt,
oder wenn er die Kirche S. Andrea in Mantua (erst nach seinem
Tode vollendet) mit einem kassettirten Tonnengewölbe bedeckt. Ausser
diesen und anderen Kirchenbauten verdankt Alberti auch der Palast
Ruccellai in Florenz die Entstehung, seinen Schriften aber: de re
ædificatoria, l. X, de pictura l. III. und breve compendium de componenda
statua, die neuere Kunst ihre erste wissenschaftliche Begründung.

Die Bauthätigkeit der florentinischen Zeitgenossen Brunelleschi's
umfasst die mannigfachsten Gegenstände. Kirchen: S. Bernardino in
Perugia von Agostino di Duccio, dessen Ungeschick als Bildner
Michelangelo die Gelegenheit gab, seine technische Meisterschaft zu
beweisen; Madonna del Calcinajo bei Cortona von Francesco di
Giorgio Martini (geb. 1439); die Kirchen in der Stadt Pienza,
deren Bauwerke in einer Zeit und wie aus einem Gusse hervorgegangen,
treffliche Beispiele der neueren italienischen Architektur
bieten, von Bernardo Rossellini; mehrere römische Kirchen: S. Maria
del Popolo, die sixtinische Kapelle (1473), S. Agostino, sämmtlich
von Baccio Pintelli, welcher, wie alle früher genannten Meister,
auch als Civilbaumeister (Palast in Urbino, an welchem auch ein
Slavonier, Luciano Laurana, arbeitete, Ponte S. Sisto) eine grosse
Thätigkeit entwickelte, und ähnlich, wie Brunelleschi, noch in Einzelnheiten
die mittelalterliche Bautradition (Kreuzgewölbe, Fensterrosen)
festhielt; Klosterbauten und Kapellen, S. Marco in Florenz
von Michelozzo Michelozzi († nach 1472); andere Werke von demselben
Meister in Fiesole, Assisi; Paläste: in Florenz von Michelozzo,
Simone Cronaca († 1508), Benedetto da Majano, in Pienza
von Rossellini, in Siena, Urbino, Rom (venetianischer Palast von
Giuliano da Majano); Triumphbogen; Thore, Befestigungsbauten
u.s.w.

Alle diese Meister bilden zusammen eine verwandte Künstlergruppe;
sie beschränken ihre Thätigkeit nicht auf einen Ort, sondern
wirken in einem weit ausgedehnten Kreise; doch bleiben neben ihnen,
besonders in Oberitalien, noch einzelne Lokalschulen bestehen, so
in Bologna (Laubengänge), in Venedig (Familie der Lombardi),
dessen Kirchen zahlreiche Motive dem byzantinischen Markusbaue
entlehnen, und auch in den Renaissancebauten (S. Zaccaria) eine
eigenthümliche Ornamentik bekunden, Verona (die Geburtsstätte des
Fra Giocondo [g. 1453], dessen Thätigkeit als Baukünstler über
Verona, Venedig [Entwurf zur Rialtobrücke, welche aber nach dem
Plane des Scarpagnino und 1588 nach jenem des Giovanni da
Ponte ausgeführt wurde], Rom, Paris sich erstreckt, dessen Namen
auch in der antiquarischen und philologischen Welt ruhmvoll klingt),
Mailand u. s. w.

§. 95.

Die weitere Entwicklung der Architektur über diesen älteren
Renaissancestyl hinaus führt nicht zur fortschreitenden Vollendung.
Die Beziehungen zum unmittelbaren Leben und zur Tradition,
die wir an der Baukunst des 15. Jahrhunderts bemerkten, der berechtigte
Rückhalt gegen die unbedingte Aufnahme der Antike verschwinden,
der Styl wird schematischer, strenger den römischen
Formen nachgebildet, die Zusammenstellung und Anordnung der
einzelnen Bauglieder noch mehr dem individuellen Ermessen überlassen,
der Composition hier die gleiche Bedeutung wie in den
Schwesterkünsten gegeben. Ein nicht minder bezeichnendes Merkmal
der italienischen Baukunst des 16. Jahrhunderts ist die Fülle
architektonischer Theorien, das nachhaltige Streben, der neuen Bauweise
eine wissenschaftliche Grundlage zu geben, wie es sich in
den Lehrbüchern Vignolas, Serlios und Palladios, in der Lehre von
den fünf Säulenordnungen (die sogenannte toskanische ist die fünfte)
kundgibt. Nirgend besser als an der Baugeschichte der Peterskirche
in Rom lassen sich die Wandlungen des Renaissancestyles verfolgen.



Fig. 89. Grundriss der Peterskirche.


Das fünfzehnte Jahrhundert hatte die Macht des Papstthums zu
neuer Blüthe gebracht, der päpstliche Hof seit Nikolaus V. und
Sixtus IV. der nationalen Bildung die gleiche Theilnahme zugewendet,
wie die anderen italienischen Fürsten. Rom, welches seit Jahrhunderten
neben Florenz, Siena, Pisa nur eine untergeordnete Stellung in der
italienischen Kunstgeschichte einnimmt, schickt sich an, den Kunstreigen
zu führen. Mit einer erhöhten Bauthätigkeit wird begonnen;
der Mittelpunkt der letzteren bleibt aber für mehr als ein Jahrhundert
die Peterskirche. Bereits unter Nikolaus V. entwarf Rossellini den
Plan zum Neubau, und es wurde hinter der alten Basilika der Grund
zu demselben gegraben. Nach einer Unterbrechung von fünfzig
Jahren wurde (1506) an die Fortsetzung des Begonnenen gedacht,
Rossellinis Plan aber nicht im Geringsten beachtet, sondern von
Donato Bramante (1444–1514), welcher schon früher in Mailand
und in Rom selbst (Belvedere im Vatikan) grössere Bauten geleitet,
ein neuer Plan ausgearbeitet. Nach demselben erhielt die Kirche
die Form eines griechischen Kreuzes mit einer Kuppel in der Mitte
zwischen zwei Glockenthürmen, und einem sechssäuligen Portikus
an der Vorderseite. Die Hauptpfeiler der Vierung, die Tribüne und
das südliche Querschiff, wurden noch zu Bramantes Lebzeiten, und
zwar hastiger, als es für die Dauerhaftigkeit des Baues gut war,
in die Höhe gebracht, der Bau dann unter der Leitung Giulianos
da San Gallo (di Bartolo), von welchem unter anderen die Umwandlung
des Mausoleums Hadrians in das Castell S. Angelo herrührt,
des Giocondo da Verona und Raphael, dessen Privatbauten in
Rom (P. Vidoni) und Florenz (P. Pandolfini) noch erhalten sind, fortgesetzt,
dabei aber der Entwurf Bramantes wenig beachtet. Was
Raphael vorgeschlagen, stürzte wieder sein Nachfolger im Amte:
Balthasar Peruzzi aus Siena (1480–1536); dieser ging vom
lateinischen Kreuze im Grundrisse auf das griechische zurück, gab
jedem Arme die Form eines Halbkreises, setzte über die vier Winkel
des Kreuzes Glockenthürme, und umgab die grosse Kuppel mit vier
kleineren. Die schwierigen Zeitverhältnisse verhinderten den raschen
Aufbau, und gaben den Nachfolgern Peruzzis Gelegenheit zu neuen
Plänen. Jene waren Antonio da San Gallo d. j. († 1546), dessen
überladenes Modell der Peterskirche sich erhalten hat, aber weniger
zu Gunsten seines Schöpfers spricht, als der von ihm begonnene
und von Michelangelo vollendete Palast Farnese und Michelangelo
selbst. Ihm verdankt das gegenwärtige Gebäude vorzugsweise seine
Entstehung (Fig. 89); seine Vollendung aber, wieder mit beträchtlichen
Abweichungen von dem Entwurfe Michelangelos, fällt erst in
das 17. Jahrhundert. Die Kuppel wurde 1590 geschlossen, später
durch Carlo Maderno der Westarm verlängert, also doch endlich
die Form des lateinischen Kreuzes durchgeführt, und von Bernini
der Bau der Glockenthürme zu beiden Seiten der Vorhalle begonnen.
Dieselbe Leichtfertigkeit, welche den Kuppelbau charakterisirt, — fast
alle Nachfolger Bramantes begannen ihre Thätigkeit mit der Verstärkung
der Kuppelstützen, — zeigte sich auch hier, und verhinderte
den Aufbau derselben. Auch fertig geworden, hätten sie das
nichtssagende Wesen der Façade wenig verändert. Wenn man mit
dieser mäkelnden Willkür, dieser unruhigen Planmacherei die Baugeschichte
des anderen Riesenwerkes der christlichen Kunst, jene
des Kölner Domes, vergleicht, so fühlt man rasch den Hauptmangel
des Renaissancestyles heraus, nämlich den Mangel an organischer
Nothwendigkeit. Am wenigsten trifft diese Rüge die Palastanlagen,
bei welchen die glückliche Massenwirkung, der regelmässige Wechsel
der Säulenordnungen, das reine Verhältniss der einzelnen Bauglieder
zu einander und die reiche Dekoration auch im 16. Jahrhundert vorherrscht.
Rom zählt zahlreiche Paläste und Villen aus dieser Zeit,
z.B. den Palast Farnese von A. Sangallo, die Farnesina von Peruzzi,
die Cancelleria von Bramante, die Villa Pia von Pirro Ligorio, den
Lateran von D. Fontana (1543–1607), andere Bauten von Vignola,
Giulio Romano u. s. w. Auch Florenz (Ausbau des Pittipalastes durch
B. Ammanati [1510–1592], Baccio d'Agnolo) und Genua, der Hauptschauplatz
der Thätigkeit Galeazzo Alessis aus Perugia (1500–1572),
welchem die Strada nuova, die Kirche S. Maria di Carignano, ein quadratischer
Kuppelbau, der Palast Sauli ihre Anlage verdanken, gehen
auf die durch Bramante angeregte Richtung ein. Der venetianische
Palaststyl des 16. Jahrhunderts schliesst sich gleichfalls der antiken
Formenbildung an, weiss sie aber mit der traditionellen offenen
Façadenarchitektur glücklich zu verbinden. Neben der Schule Bramantes
und Michelangelos wird die venetianische Bauschule als Vorbild
für die folgenden Zeitalter maassgebend. Sie zählt zu ihren
Häuptern Sansovino (eigentlich Jacopo Tatti aus Florenz [1479–1570],
dessen Künstlerruhm und persönliches Leiden sich an den Bau der
Markusbibliothek knüpft), Sanmicheli, Giov. da Ponte, und namentlich
Andrea Palladio (1518–1580). Der Stadt, welche ihn geboren,
Vicenza, widmete er auch seine grösste Thätigkeit. Ausser dem von
ihm restaurirten Rathhause zählt man noch die Paläste Prefettizio,
Chiericati, Tiene, Ca' del Diavolo, Barbarano, Valmarana, Capitanale,
das Teatro Olimpico nach römischen Mustern und die nahe gelegene,
von Goethe gepriesene Rotonda Palladiana, ein Kuppelraum mit vier
Portiken, als seine Werke auf. Anderes baute er oder wurde nach
seinen Rissen in Florenz, Venedig gebaut. Hier stammt auch ein vielbenütztes
neueres Kirchenmuster: il Redentore, von ihm (Fig. 90).
Die Kirche ist einschiffig, mit Seitenkapellen, das Querschiff im Halbkreise
geschlossen, über der Vierung eine Kuppel errichtet. Halbkreisfenster
schneiden in das Tonnengewölbe,
ein Giebelbau römischer Ordnung
bildet die Mitte der Façade, und
wird unorganisch genug von zwei Halbgiebeln,
die für das Auge sich hinter
dem Mittelbaue ergänzen sollen, begrenzt.
Im Gegensatze zu den älteren Renaissancekirchen
und den Palastanlagen wird
nur eine Säulenordnung angebracht, die
Sitte, mehrere Säulenreihen übereinander
zu setzen, aufgegeben. Auch die Façade
zu der von Sansovino gebauten Kirche
Franc. della Vigna ist Palladios Werk.
Dass ein Zeitgenosse den Plan Sansovinos
dahin abändern wollte, dass die Breite
des Schiffes = 9 sei, dem Quadrat der
heil. Dreizahl, und die Länge = 27, und
dies Gesetz aus Platon ableitete, kann
als Beweis für die Fortdauer der Zahlenmystik
gelten, welche man bekanntlich den mittelalterlichen Bauten
zu Grunde legen will. Aus Vicenza stammt auch der dritte Hauptmeister
der venetianischen Baukunst, Vincenzio Scamozzi, durch
seinen römischen Aufenthalt 1579 in der Liebe zur Antike befestigt,
ein scharfsinniger Erklärer des Vitruv und eifriger Geschichtsschreiber
seiner Kunst, dessen Bauentwürfe auch in Deutschland (Salzburg,
Prag) gesucht wurden. Die neuen Prokuratien in Venedig zeigen
ihn, einen Schüler Sansovinos, glücklicher darin, was er dem Meister
nachbildete, als worin er selbständige Formen versuchte. Noch zahlreicher
als Bramantes ist die Schule Palladios, und wenn auch im
Allgemeinen das Schicksal der Architektur theilend, so hält sie doch
länger an reinen Linien und geschmackvoller Einfachheit fest.



Fig. 90. Grundriss der Kirche il Redentore zu Venedig.






2. Bildnerei.

§. 96.

Die Betrachtung der italienischen Bildnerei seit dem 15. Jahrhundert
wird uns die meisten Namen, die wir in der Geschichte der
Baukunst kennen lernten, wieder vorführen. Es lag trotz der verschiedenen
Natur der einzelnen Kunstgattungen doch genug des Verwandten
und Einheitlichen in ihnen, um den Künstlern eine allseitige
Thätigkeit zu gestatten. Wie sehr diese Einheit der bildenden Künste
ihre Entwickelung förderte, wissen wir erst jetzt, nachdem dieselbe
verloren gegangen ist, und jede Kunstgattung ihren eigenen Weg
einschlägt, richtig zu würdigen. Die Architektur litt zwar unter dem
Einflusse der Schwesterkünste, doch bleibt gerade das malerische
Element ihr bester Schmuck; die Plastik und Malerei aber konnten
nur durch die gegenseitige Unterstützung und Wechselwirkung zu
der Höhe gebracht werden, auf welcher wir sie im 16. Jahrhunderte
erblicken.

Die Thatsache, dass Florenz und weiter Toskana die grösste
Summe von Künstlerkräften in sich vereinigt und für die Entwickelungsgeschichte
der italienischen Bildnerei den Mittelpunkt abgibt,
wird auch dann nicht wanken, wenn eine genauere Specialforschung
uns die Kenntniss der zahlreichen Lokalschulen eröffnet haben wird,
welche sowohl in Bologna, Ferrara, Venedig und im Lombardischen,
wie in Unteritalien thätig auftraten.

Die Bildnerei in Oberitalien wird häufig von Künstlerfamilien
getrieben, und vorzugsweise in Grabdenkmälern geübt. Eine solche
in Ferrara, Ravenna und Venedig thätige Bildnerfamilie sind die
Lombardi, Pietro mit seinen Söhnen Antonio und Tullio, und
andere im 16. Jahrhundert wirkende Namensverwandten. Von Pietro
Lombardi rührte das Grabmal Dantes in Ravenna her, so wie mehrere
in S. Francesco daselbst erhaltene Grabmäler der Polentas. Andere
Werke seiner Hand werden in Venedig bewahrt (S. Maria dei miracoli,
S. Stefano, Kap. Zeno in S. Marco), ebenso wie zahlreiche Arbeiten
seiner Söhne und Schüler (S. Francesco della Vigna, S. Giov. Crisostomo,
S. Martino, S. Sebastiano, und besonders S. Giovanni e
Paolo, ausserdem in S. Antonio zu Padua). Eine zweite venetianische
Bildnerfamilie bilden die Bregni: Lorenzo und Antonio (S. Maria
ai frari, S. Giov. e Paolo); unter den einzelnen Künstlern, bei
welchen eine Lokalfärbung sich bemerkbar macht, obzwar sie im
Allgemeinen der Entwickelung der italienischen Skulptur treu folgen,
sind hervorzuheben: Andrea Riccio aus Padua (Bronzekandelaber
in S. Antonio, Grabm. der Torriani in S. Fermo in Verona), Aless.
Leopardi u. A. Den Zustand der lombardischen Bildnerei im 15.
und 16. Jahrhundert kann man am besten an der Karthause bei
Pavia erkennen, deren Statuen- und Reliefschmuck bekanntlich so
gross ist, dass darüber die architektonische Wirkung des Baues verloren
geht, so wie an dem Mailänder Dome. Antonio Amadeo, Andrea
Fusina, il Gobbo, und später Ant. Begarelli und der übermüthige
Marco Agrate, der sich Praxiteles gegenüberstellte, sämmtlich
nebst vielen Anderen an der Karthause thätig, genossen bei
ihren Zeitgenossen den grössten Ruhm.

§. 97.

Wir kehren nach dieser Andeutung der ausgedehnten Blüthe
der italienischen Bildnerei zu den Florentinern zurück. Der Wettstreit,
welcher sich über die Anfertigung der Bronzethüren am
Baptisterium 1401 entspann, belehrt uns über den äusseren glänzenden
Zustand der florentinischen Kunst und die Namen der Hauptmeister.
Nach getroffener Auswahl unter den zahlreichen Bewerbern
wurden sechs Meister, alle Toskaner, zur Probearbeit zugelassen:
Brunelleschi, Jacopo della Quercia, Niccolo aus Arezzo, Francesco
di Valdambrina, Simone da Colle und Lorenzo Ghiberti. Der Letztere
trug den Preis davon. An der Tafel des Jacopo della Quercia setzte
man den Mangel an Zartheit, an jener des Niccolo († 1417) die
kurzen Verhältnisse aus — sie erschienen im Vergleiche zu Ghibertis
Arbeit alterthümlich. Und in der That, wenn man die Bildwerke
Jacopos, der auch den Namen della Fonte — nach den
Brunnenskulpturen in Siena (1416–19) führt, namentlich die Grabdenkmäler
in der Kathedrale und in S. Frediano zu Lucca (andere
Werke: Portal von S. Petronio in Bologna, Bronzereliefs in S. Giovanni
zu Siena) betrachtet, so stösst man noch in der Anlage und
Ausführung an Anklänge des älteren Styles, von welchen sich
Lorenzo Ghiberti (1378–1455), ursprünglich ein Goldschmied, vollkommen
befreite. Ghiberti that aber im Laufe seiner Entwickelung
noch mehr, als dass er in der Composition nach Klarheit und zierlicher
Gruppirung strebte, und die einzelnen Gestalten mit lebendigem
Ausdrucke und in der Form der Antike verwandt darstellte. Die
ältere Bronzethüre (1402–1424) bewahrt noch den einfachen plastischen
Styl; dagegen wollte er in der jüngeren (1424–1447) und
im Grabmale des heiligen Zenobius (1439), wie er selbst sagt,
»die Natur auf alle Weise nachahmen, im Maasse, in den Lineamenten,
in schönen Zusammensetzungen und im Reichthume der
Figuren.« Die Composition erhält ein malerisches Gepräge, die Ausführung
zeigt die perspektivischen Gesetze berücksichtigt, der Hintergrund
hat ein flacheres Relief als der Vorderplan, die nahestehenden
Figuren sind grösser, die entfernteren kleiner gearbeitet. Beruht
auch dieser malerische Styl in der Plastik auf einer Verirrung der
Phantasie, so lässt sich dennoch die grosse Wirkung der Ghibertischen
Arbeiten, namentlich der jüngeren, überaus reich dekorirten
Bronzethüre, welche Michelangelo würdig hielt, an den Pforten des
Paradieses zu stehen, nicht wegläugnen. Gleich den Reliefs sind
auch die Statuen Ghiberti's am Or S. Michele (heil. Stephan und
Matthäus) in Bronze gegossen.

Ghibertis Reliefstyl kann nur aus dem Anschluss an die zeitgenössische
Malweise erklärt werden. Wie die lombardischen Bildhauer
die Malereien ihrer Heimath wiedergeben, so befolgen auch
die florentinischen Bildner die Richtung, welche die Hauptkunst des
Zeitalters mit so grossem Erfolge eingeschlagen. Es galt aber in
der florentinischen Malerei der durchgreifende Realismus, die scharfe
und vollendete Auffassung der Natur als die nächste Aufgabe. Dasselbe
Streben offenbaren Ghibertis Compositionen, den gleichen Weg
schlägt auch Donatello (Donato di Betto Bardi 1383–1466) ein,
nur dass er den Hauptnachdruck auf die Charakteristik innerer Affekte
legt, und mit grosser Vorliebe bei der Schilderung leiblicher Bewegungen
und des äusseren Lebens verweilt. Er kommt dadurch
den antiken Formen näher, fällt aber gleichzeitig in die Gefahr, wie
z.B. bei dem in S. Croce bewahrten Holzkruzifixe, die ideale Wahrheit
vermissen zu lassen. Die wichtigsten Werke Donatellos, wie
bei allen Bildnern seiner Zeit, sind die Reliefarbeiten, in welchen
er den antiken Styl mit grossem Glücke wiedergab: Verkündigung
in S. Croce, tanzende und musizirende Kindergruppen bald in Marmor,
bald in Bronze (Dom und Uffizigalerie in Florenz, Kanzel in Prato
und Altarstaffeln in S. Antonio zu Padua), zahlreiche Reliefplatten an
Grabmälern (Neapel, Rom, Montepulciano), Kanzeln (S. Lorenzo in
Florenz) u. s. w. Donatellos Richtung brachte es mit sich, dass er
statuarische Werke mit grösserem Glücke als Ghiberti ausführte.
Die Kenntniss des äusseren Lebens, die Fähigkeit scharfer charakteristischer
Auffassung, das energische Studium der Antike, welcher
er nicht selten Motive für seine Darstellungen entlehnte (Schale mit
Silen und einer Bacchantin), und durch Anregung zu Sammlungen,
durch Restauration verstümmelter Werke (Marsyas) seine Anhänglichkeit
bezeigte, waren ebenso viele Bedingungen zu einem günstigen
Erfolge in der statuarischen Kunst. Der Kahlkopf (zuccone)
auf dem Kampanile neben dem Dom und der hl. Georg und Markus
am Or S. Michele, die Judith in der Loggia dei Lanzi (Bronze),
David in den Uffizi, haben als treffliche Charakterbilder voll Wahrheit
und Leben, sowie als Zeugnisse für den wohlberechnenden technischen
Verstand des Meisters (die Feinheit der Ausführung machte
er von der Entfernung des Standpunktes abhängig, und vermied alle
gespreizten Stellungen und ungestützten Bewegungen), mit Recht
einen grossen Ruhm erlangt. Weniger glücklich war er in seinem
Holzbilde der Magdalena (Baptist. zu Florenz) und in der Bronzestatue
Johannes d. T. im Dome zu Siena (auch sonst noch und
besser dargestellt), wo ihn sein realistisches Streben auf die Würde
der Erscheinung vergessen liess. Ausserdem rühren noch von Donatello
mehrere Büsten und die Reiterstatue Gattamelatas vor S. Antonio
in Padua, das erste in grossen Verhältnissen ausgeführte Gusswerk
Italiens, her. Sein längerer Aufenthalt in Padua verschaffte ihm
hier mehrere Schüler (Jac. Vellano, Giovanni aus Pisa); den grössten
Einfluss übte er jedoch auf seine Zeitgenossen und Nachfolger in
Florenz. Einzelne derselben, welche noch mit der älteren Richtung
des Andrea Pisano und Orcagna zusammenhängen, wurden bereits
oben genannt, so Niccolo aus Arezzo, in Florenz, Arezzo, Rom und
Bologna beschäftigt, und auch als Baumeister thätig. Gleichfalls der
älteren Richtung angehörig sind die Schüler des Jacopo della Quercia:
Niccolo aus Bologna oder Dalmatien († 1494) wegen seiner Betheiligung
am Grabmale des hl. Dominik in Bologna, dell'arca genannt,
und Lorenzo di Pietro aus Siena († 1482). Für eine andere
Gruppe von Bildnern können wir nur im Allgemeinen die Einwirkung
der florentinischen Hauptmeister annehmen und müssen sie denselben
nebengeordnet anführen: Nanni d'Antonio di Banco († 1421), eine
träge, aber bescheidene Natur, wie ihn Vasari charakterisirt, dessen
Statuen am Or San Michele ihn nur als einen untergeordneten Künstler
erscheinen lassen; auch musste seinem geringen technischen Geschicke
Donatello zu Hülfe kommen; Matteo Civitali aus Lucca
(1435–1501), ein Meister voll des liebenswürdigsten naiven Naturalismus,
den Malern des 15. Jahrhunderts innig verwandt (Hauptwerke
in Lucca, unter ihnen ein hl. Sebastian [Kapelle des Volto
santo], den angeblich Perugino kopirte), dann die Baumeister Brunelleschi
(Holzkruzifix in S. Maria Nov. und Relief der Opferung Isaaks
im Wettstreite mit Ghiberti), Benedetto da Majano, als Holzarbeiter
berühmt, aber auch als Marmorbildner (S. Maria Nov., S. Croce
und Misericordia) von zahlreichen Verdiensten, Francesco di Giorgia
in Siena, Michelozzo mit Donatello gemeinsam thätig, A. Filarete
in Rom u. A.

Eine selbständige Stellung nimmt auch die Künstlerfamilie der
Robbia in Anspruch, durch das Betreiben eines eigenthümlichen
Kunstzweiges, der bemalten und glasirten Terrakotten, bekannt, und
bis in das 16. Jahrhundert (Santi Buglioni) thätig. Der Stifter,
Lucca della Robbia († nach 1472), ist Ghiberti vielfach verwandt,
und übertrifft ihn noch in der Einfachheit der Gruppirung und der
Wahrheit der Bewegungen. Zu seinen früheren Arbeiten gehören
die Marmorreliefs an der Orgelbühne im Florentiner Dome, Musikchöre
darstellend und mit überraschender Lebendigkeit gearbeitet,
dann die Bronzethüren an der Sakristei daselbst (seit 1446), das
Grabmal des Bischof Ben. Federighi von Fiesole in S. Franc. di
Paola; seine Hauptthätigkeit bezog sich aber auf den Betrieb der
bald zum Handelsartikel gewordenen Terrakotten. Die ältesten derartigen
Werke fertigte er für den Dom: Auferstehung und Himmelfahrt
Christi (1446), zahllose andere sodann mit Hülfe seiner Brüder
und Neffen (Andrea, geb. 1444) für Kirchen und Privatwohnungen
in Florenz, für Spanien, Frankreich und Neapel. Die Terrakotten
sind entweder weiss glasirt auf blauem Grunde oder auch vollständiger
bemalt. Formenschärfe ist diesen, in den meisten Museen Europa's
vertretenen Thonreliefs selten eigen, wohl aber eine ausdrucksvolle
Zierlichkeit und Anmuth.

Wichtiger ist die Reihe jener florentinischen Bildner des 15. Jahrhunderts,
welche die von Ghiberti und Donatello eingeschlagene
Richtung weiter verfolgen, und namentlich durch die Verbindung
beider Stylarten eine höhere Entwickelung anstreben. Obgleich
Ghiberti von grossem Einflusse auf die Folgezeit blieb, so bildete
doch nur Donatello eine eigene Schule. Antonio Pollajuolo († 1498),
welcher mit Ghibertis Sohne, Bonaccorso, dem Meister an der Laubwerkeinfassung
der jüngeren Bronzethüre half, und gleich Ghiberti
das Goldschmiedhandwerk mit dem grössten Erfolge übte, kann als
Bildhauer (Grabm. Sixtus IV. und Innocenz VIII. in der Peterskirche)
unmöglich Ghiberti angereiht werden; dagegen zog Donatello
mehrere unmittelbare Schüler, so den vielseitigen Andrea Verrocchio
aus Florenz 1432–1488, Desiderio da Settignano (thätig 1453),
Bertoldo, der Leiter einer förmlichen, von Lorenzo Medici gestifteten
Kunstschule, Antonio Rossellino u. s. w. Von den Genannten besitzt
Verrocchio, ursprünglich Goldschmied, die grösste Bedeutung. Seine
Marmorarbeiten (Relief am Grabmale der Tornabuoni in der Uffizigal.)
zeugen zwar von keiner grossen technischen Uebung, und auch
einzelne seiner Gusswerke (Christus und Thomas am Or S. Michele)
verrathen eine gewisse Trockenheit und ängstliche Ausführung, doch
gehören andere, wie der geflügelte Knabe mit dem Delphin unter
dem Arme auf der Brunnenschale im Pal. vecchio zu Florenz, die
Reiterstatue des Colleoni in Venedig, zu den schönsten Werken des
Jahrhundertes, dessen künstlerische Richtung durch die strengen
Naturstudien Verrocchios wesentlich mitbestimmt wurde. Er hat zwar
den Gebrauch der Gypsabgüsse nach der Natur nicht erfunden, wohl
aber verbreitet und zu künstlerischen Zwecken benützt. Ant. Rossellino
konnte schon die von Donatello empfangenen Anregungen mit der
fortgeschrittenen Technik und den fliessenderen Formen Ghibertis
in seinen Werken (zahlreiche Grabmäler in Florenz, Neapel, Lyon,
anmuthiges Presepio in Maria di M. Oliveto in Neapel u. s. w.) verbinden.
Wie Antonio, so wurde auch sein Bruder Bernardo, dann
Desiderio und dessen Schüler Mino da Fiesole († 1486) zumeist
mit Grabskulpturen betraut, in welcher Gattung von Kunstwerken
die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts eine grosse Vollendung erreicht.
Sie übertreffen die älteren Grabmonumente in Technik und
Ausführung, und halten doch an der traditionellen Anordnung (Sarkophag
in einer mit christlichen Reliefs geschmückten Nische) fest;
von den jüngeren unterscheiden sie sich aber vortheilhaft durch die
grössere Naivetät der Gedanken, die unmittelbare Lebendigkeit der
übrigens fast durchgängig malerischen Composition. Nächst Florenz
sind auch die Grabskulpturen in Rom, wo im Anfange des Jahrhunderts
Paolo Romano mit mehreren Schülern blühte, und später
Mino da Fiesole einflussreich wurde, bemerkenswerth. Am Anfange
des 16. Jahrhunderts kommt die Richtung, welche namentlich Donatello
eingeschlagen, der bewegte, affektvolle Realismus, zum vollständigen
Durchbruche. Das malerische Element in der Bildnerei
geht keineswegs verloren, nur tritt es nicht mehr in der naiv reizenden
Weise der Ghiberti'schen Reliefkunst, sondern viel bewusster,
in leidenschaftlich bewegten, überkräftigen und überströmenden Formen
auf. Der Anschluss an die Antike schliesst bei aller Innigkeit das
Selbständige in den Gedanken und Formen der Bildnerei des Cinquecento
nicht aus; es werden ihr zahlreiche Motive der Darstellung
entlehnt, und die reinen plastischen Formen abgelauscht; was von
der Antike nicht gelernt wurde, worin sich die Zeit selbst produktiv
erwies, das ist die Herrschaft der Skulptur über die Baukunst, welche
letztere nur eine untergeordnete dekorative Geltung für sich in Anspruch
nimmt, das ist weiter die dramatische Tendenz in der Bildnerei,
der Ausdruck eines stürmisch erregten Lebens, die oft dämonische
Grösse, welche in den einzelnen Gestalten waltet. Den
Schlüssel zum Verständnisse dieser Kunstrichtung gibt die Geschichte
des Zeitalters, gibt namentlich die Lebensgeschichte des Mannes,
welcher ihr einen klassisch vollendeten Ausdruck gab — Michel
Angelo Buonarotti's. Darin, dass die Plastik des 16. Jahrhunderts
vorzugsweise der Ausfluss einer scharf ausgeprägten Individualität
ist, liegt ihre fesselnde Wahrheit, aber auch die Nothwendigkeit des
raschen Verfalles. In den Händen anderer Personen, welche zum
abstrakten Gesetze stempeln, was in dem einzigen schöpferischen
Individuum das Resultat innerster Lebensthätigkeit ist, musste sie zur
conventionellen Lüge werden.

Neben Michelangelo bemerken wir noch zahlreiche Künstler
wirkend, welche sich weniger scharf von dem Grunde der vorausgegangenen
Kunstentwicklung abheben, die ältere Richtung abschliessen,
die jüngere einleiten. Zu ihnen gehören Andrea di Ferrucci
aus Fiesole († 1522), Benedetto da Rovezzano († nach 1550), vielfach
in dekorativer Skulptur thätig, in den Reliefs zum Grabe des
hl. Gualberto (Uffizigalerie) noch an Ghiberti erinnernd, dessen
malerischen Styl er aber in dem Grabmale Soderinis (del Carmine)
zum Kunststücke übertrieb (er wollte in dem Baldachin schwarzes
Tuch nachahmen), Baccio da Montelupo (eigentlich Bartol. Lupi),
von welchem ausser zahlreichen Holzkruzifixen die Bronzestatue des
Ev. Johannes am Or S. Michele bewundert wird, Leonardo da Vinci,
wie Giovanni Rustici, Schüler des A. Verrocchio. Das harte Schicksal,
welches Leonardos Werke überhaupt traf, beraubte uns auch
der riesigen Reiterstatue des Herz. Franz I. Sforza, deren Modell
Leonardo zweimal fertigte, ohne zum Gusse desselben zu gelangen.
Doch sollen die drei berühmten Statuen über der Hauptthüre des
flor. Baptisteriums: Johann Bapt., ein Pharisäer und Levite, ein Werk
des in Frankreich verstorbenen Giov. Rustici, unter Leonardos Einfluss
entstanden sein. Sie gehören in der That zu den schönsten
Schöpfungen des 16. Jahrhunderts.

Aus der Schule A. Pollajuolos ging Andrea di Contucci aus
Sansovino (1460–1529) hervor. Weit zerstreut sind die zahlreichen
Werke dieses höchst bedeutsamen Meisters: in Portugal, Genua
(Domk.), Loreto, wo er die Marmorverzierung der santa casa leitete
und einzelne Reliefs selbst ausführte, Florenz (Taufe Christi in Statuen
in S. Giov. und Kap. Corbinelli in S. Spirito), Rom (S. Agostino:
Gruppe der hl. Anna und Madonna. Grabmäler in S. Maria del Popolo,
berühmt wegen der Schönheit der ornamentalen Theile) u. s. w.
Steht schon Andrea Sansovino dem Genius Buonarottis nahe, nur
dass er in dem Ausdrucke der Kraft noch Maass hält und eine
grössere Milde entfaltet, so geht sein Schüler Jacopo Tatti Sansovino
(1477–1570) noch tiefer in Michelangelos Formengebung ein. Tatti
machte seine Kunststudien zuerst in Florenz bei dem älteren Sansovino,
dessen Beinamen auch ihm beigelegt wurde, dann in Rom
(Kopie Laokoons); nach der Plünderung Roms durch den Connétable
von Bourbon 1527 wanderte er nach Venedig, wo er als Baumeister
und Bildner eine grossartige Thätigkeit entfaltete und eine zahlreiche
Schule hinterliess. Von seinen älteren Werken ist namentlich sein
Bacchus (Uffizigal.) durch sein Ebenmaass und die freie Haltung
bemerkenswerth; in Venedig ragen die Sakristeithüre in S. Marco,
nach dem Muster des Ghiberti'schen Werkes, nur kräftiger und freier
gearbeitet, die Kolosse an der Treppe des Dogenpalastes: Mars und
Neptun, S. Marcus über dem Portale von S. Giulia, die Kanzelreliefs
in S. Marco und in der Kap. del Santo (Antoniusk.) in Padua hervor,
wo der neuere plastische Styl bereits in aller Schärfe auftritt.
Seine Liebe zur Antike bewiesen ausser den bereits angeführten
Werken die Statue des Apollon an der Loggetta des Glockenthurmes
von S. Marco, die für den Herzog von Ferrara gearbeitete Statue
des Herkules und eine als ungemein schön gerühmte Statue der
Venus für den Herzog von Mantua. Die Zahl seiner Schüler aus
allen Theilen Italiens gibt Vasari, nur auf die berühmteren sich beschränkend,
auf zehn an, darunter den Baumeister Ammanati in
Florenz, Al. Vittoria, in der Ausführung von Marmorbildnissen geschickt,
Tizian aus Padua, Danese Cattaneo und Girolamo aus
Carrara, Niccolo Tribolo in Florenz, Luca Lancia aus Neapel u. s. w.
Unter den Zeitgenossen Michelangelos darf auch Raphael nicht unerwähnt
bleiben, von welchem, ausser dem Jonas in S. M. del
popolo in Rom, die wunderbar schön componirte Gruppe des vom
Delphin getragenen todten Kindes (zu Downhill in Irland) als Proben
seiner allseitigen Grösse erhalten sind.

§. 98.

Michelangelo Buonarotti (1474–1563), den wir bereits als
Baumeister kennen lernten und auch auf dem Gebiete der zuerst
erlernten Malerei verfolgen werden, bildet den Mittelpunkt der neuern
italienischen Bildnerei. Die Einheit in dieser bewunderungswürdig
reichen, fast alle Zweige des menschlichen Könnens und Wissens
umspannenden Thätigkeit gab sein gediegen ausgearbeiteter, nach
dem Maassstabe eines Helden zugeschnittener Charakter. Stürmisch
und leidenschaftlich in seinem Wollen und Dichten, ebenso wenig
unbekannt mit persönlichen Leiden, die ihn namentlich als Künstler
hart trafen, wie mit tragischen Conflikten, als es sich darum handelte,
zwischen dem kunstliebenden Fürsten und dem bedrohten Vaterlande
zu wählen, als Künstler stolz und vor keiner irdischen Grösse sich
beugend, als Freund der zartesten Regungen fähig, als Mensch erhaben
denkend und einsam lebend — so schauen wir die persönliche
Erscheinung des grossen Florentiners und finden darin den Schlüssel
zur Erkenntniss des Charakters seiner Werke. Die ruhige Schönheit und
Anmuth, den ungebrochenen Frieden zu schildern, in lyrischen Zügen
sich zu ergehen, am glänzenden äusseren Schein der Dinge zu verweilen,
war nicht seine Sache; er hatte, seiner persönlichen Entwicklung
entsprechend, nur Sinn für das dramatisch Erhabene, für die
Schilderung eines grossartig bewegten Lebens, für das energische
Erfassen der Grundzüge, welche hinter der zufälligen äusseren Erscheinung
lauschen. Dies erklärt Michelangelos Grösse als Bildhauer
und das vorherrschende plastische Element in seinen Malerwerken, seine
Bedeutung als Freskomaler, seine geringe Liebe für die Oelmalerei.



Michelangelo erhielt seinen ersten Unterricht in der Malerwerkstätte
des Dom. Ghirlandajo, seine Bildung in der Skulptur gemeinsam
mit dem abenteuernden Pietro Torrigiano (Hauptwerk: Grabmal
Heinrichs VI. in der Westminsterabtei) u. A. in der früher erwähnten
mediceischen Kunstschule. Die Erstlingswerke: Faunenkopf, Relief
der Centaurenschlacht in der Casa Buonarotti zu Florenz, ein Engel
und ein hl. Petronius am Grabmal des hl. Dominik in Bologna, zeigen
noch nicht den künstlerischen Charakter des Meisters in voller Entfaltung.
Aus seiner römischen Studienzeit (1496) stammen die vielbewunderte
Gruppe des Bacchus mit dem naschenden Satyr (Uffizigalerie),
und die gross gedachte und technisch vollendete Pietàs (Maria
mit dem Christusleichname) in der Peterskirche, aus dem Anfange
des 16. Jahrhunderts (1501), nachdem er nach Florenz zurückgekehrt,
der aus einem verdorbenen Blocke geschickt herausgehauene David
und die nur aus dem Gröbsten gearbeitete, aber meisterhaft angelegte
Statue des Ev. Matthäus (in der florentinischen Akademie).
Durch diese Werke und die gleichzeitige Thätigkeit in der Malerei
war Michelangelos Ruf schon zu grosser Höhe gelangt; der Auftrag,
den ihm der geistesverwandte Papst Julius II. gab, sollte denselben
noch steigern, der Richtung des Meisters genugthun und auch durch
die äussere Riesenhaftigkeit alles Vorhandene übertreffen. Es galt
das Grabmal dieses Papstes zu errichten. An dem dekorativen Unterbaue
sollten nach dem ursprünglichen Entwurfe (der aber mehrfach
umgeändert wurde), ausser den Bronzereliefs, 40 Statuen allegorischen,
christlichen und heidnischen Inhaltes angebracht werden, zuoberst
aber der Sarg des Papstes, von den Engeln der Trauer und
der Freude getragen, ruhen. Wiederholte Störungen verhinderten die
Ausführung, und schränkten die grossartige Anlage auf die gegenwärtige
Gestalt (S. Pietro in vincoli) ein. Zwei Gefesselte im Louvre,
eine andere Gruppe im Palazzo vecchio zu Florenz (ein Gefangener
zu den Füssen eines nackten jugendlichen Helden), die hart angefochtene,
jedenfalls gewaltsam ergreifende Statue des Moses, und jene
des thätigen und beschaulichen Lebens an dem Grabmale selbst, sind
allein aus der Hand des Meisters hervorgegangen. Eine Skizze des
Moses, in Thon gebrannt, noch reiner im Ausdruck als die grosse
Statue, befindet sich auf Bellevue bei Cöpenick. Ein kaum geringeres
Missgeschick traf andere Arbeiten Michelangelos, wie die Kolossalstatue
Julius II., später in eine Kanone umgegossen, der Kopf aber
spurlos verschwunden. Auch die Grabmäler der Julian und Lorenzo
di Medici in der Sakristei von S. Lorenzo zu Florenz kamen nicht
zur Vollendung. Man muss sich mit der Bewunderung der einzelnen
Gestalten begnügen, da der ideelle Zusammenhang derselben untereinander
und ihre Beziehung zum Denkmale unaufgeklärt bleibt. An
dem Sarkophage Lorenzos ruhen die Morgen- und Abenddämmerung,
an jenem Julians der Tag und die Nacht. Die Krone des Werkes,
an welchem mit Recht eine gewisse Absichtlichkeit der Stellungen
getadelt wird, ist die Statue Lorenzos, gedankenvoll sinnend (il
pensiero) in ruhiger, meisterhaft gedachter und ausgeführter Haltung.
Noch bleiben als Bildwerke Michelangelos zu erwähnen: Christus mit
dem Kreuze in S. M. sopra Minerva zu Rom, Apollo in der Uffizigalerie,
die Madonna in S. Lorenzo zwischen den oben angeführten
Grabmonumenten, die Kreuzabnahme im Dom zu Florenz, P. Paul III.
im Museum zu Neapel, und eine Madonna, das Christkind vor sich
haltend, in Notredame zu Brügge, ursprünglich für Genua bestimmt.

Neben Michelangelo konnte sich keine selbständige Richtung in
der Bildnerei erhalten. Sein Einfluss wurde für alle seine jüngeren
Zeitgenossen maassgebend und für das Schicksal der italienischen
Kunst entscheidend. Zum Guten konnte er nicht ausschlagen, da das
Grosse und Bedeutende an Michelangelos Kunst Sache der persönlichen
Entwickelung war. Seine Gestalten greifen mehr nur in der
Conception über das Plastische hinaus; in der äusseren Form wusste
er noch die Gesetze der Bildnerei meisterhaft zu wahren oder durch
den kühnen Gedankenwurf zu motiviren; bei seinen Nachfolgern ging
aber gerade in der äusseren Gestaltung das Verständniss des Plastischen
verloren, und es blieb bei dem Uebermaasse der äusserlichen
Hast und Bewegung, bei den anatomischen Schaugerichten. Von
seinen unmittelbaren Schülern sind Giacomo del Duca, ein Sizilianer,
Raphael da Montelupo, fra Giovanni Montorsoli zu nennen. Auch
Michelangelos böser Gegner, Baccio Bandinelli (1487–1559),
dessen Leben bereits die schlimmen Seiten des Künstlerdaseins offenbart,
den Neid, die Eifersucht, die Eitelkeit, die Geldgier, wovon
die folgenden Zeitalter so reich sind, musste sich dem Einflusse des
grossen Meisters beugen. Seine Werke oder wenigstens die Entwürfe
zu denselben sind sehr zahlreich (die wichtigsten: Hercules und
Cacus vor dem Pal. vecchio zu Florenz, das Grabmal Giov. di Medici
auf dem Platze S. Lorenzo, der Chorschmuck im Dome u. s. w.),
und noch immer den besseren Werken des Jahrhunderts beizuzählen.
Ausserdem gehören noch Pierino da Vinci, Guglielmo della Porta,
von welchem das geschätzteste Grabmonument in der Peterskirche,
jenes Paul III. herrührt, Vicenzio Danti, Giovanni da Bologna, ein
Niederländer von Geburt, und Benvenuto Cellini (1500–1572) zur
Nachfolge Michelangelos. Der letztgenannte Meister, durch seine ausführliche
Selbstbiographie genugsam bekannt, war zwar ursprünglich
ein Goldschmied und erwarb auch in diesem und den verwandten
Fächern den grössten Ruhm (ein Salzfass oder richtiger Tafelaufsatz,
Becher und Kanne in Wien, ein Schild in Windsor, Buchdeckel
in Neapel); doch wirkte er auch als Bildhauer, wie das Relief der
Nymphe von Fontainebleau (Louvre), die Bronzestatue des Perseus
in der Loggia dei Lanzi, die Kolossalbüste des hl. Cosimus in der
Uffizigalerie, ein Marmorkruzifix (in Spanien) u. a. beweisen.

Auf die durch Cellini so vortrefflich getriebene Goldschmiedkunst
und die verwandten Zweige der Medaillenkunst, des Gemmenschnittes,
der Waffenschmiede muss ein besonderer Nachdruck gelegt
werden, soll die ganze Ausdehnung der italienischen Kunstblüthe
richtig erkannt werden. Die grosse Zahl der Männer, welche von
Goldschmieden zu Kunstbildnern emporstiegen, beweist an sich dies
regsame Leben im Kunsthandwerke. Von den florentinischen Goldschmieden
des 15. Jahrhunderts führen wir nur Tommaso Finiguerra
(1426–1464) an; er war als geschickter Arbeiter in Niello (Metallplatten
mit gravirten Umrissen) berühmt, und soll nach Vasari zuerst
auf den Gedanken gekommen sein, von diesen gravirten Platten
Abdrücke in Schwefel und auf Papier zu machen, und so den Kupferstich
erfunden haben. Die erste zu diesem Zwecke benützte Platte
ist eine sogen. Pax (Platte, die bei feierlichen Messen zum Friedenskusse
herumgereicht wird) vom Jahre 1450. Der unmittelbar von
der Platte genommene Papierabdruck befindet sich im Pariser Kupferstichkabinet.
Gegen beide Thatsachen wurde von Rumohr Einsprache
erhoben. Es ist weder die Pax ein Werk Finiguerras, noch der
Pariser Abdruck von der Originalplatte genommen (?). Die berühmtesten
Medailleure des 15. Jahrhunderts sind in Oberitalien zu Hause:
Vittore Pisano, Matteo Pasti, Giulio della Torre, Giov. Pomedello aus
Verona, Giov. Fr. Enzola in Parma, Sperandio in Mantua, Fr. Francia
in Bologna, Nicc. Cavallerino aus Modena u. A., woran sich die
Steinschneider Giovanni delle Carniuole aus Florenz, Domenico de' Cammei
in Mailand, Pier Maria da Pescia anreihen. Beide
Kunstzweige wurden im 16. Jahrhundert, wie die Arbeiten des
Giov. Bernardi, Alessandro Cesati, Matteo dal Nasaro, Valerio
Vicentino u. A. beweisen, zur höchsten Blüthe getrieben.



3. Malerei.

§. 99.

Wir verliessen die italienische Malerei auf der Stufe freier individueller
Composition, aber noch wenig ausgebildeter Formen.
Wohl wird schon im 14. Jahrhundert auf die Naturwahrheit und die
reale Schilderung des Lebens Rücksicht genommen. Um dies
Streben aber zur Vollendung zu bringen, muss dem Künstler eine
reiche Formenfülle zu Gebote stehen, auch das tiefere Wesen der
malerischen Erscheinung mit feinem und eindringlichem Sinne erfasst
werden. Diese Formenfülle zu schaffen, durch das Studium des
Nackten und der Gewandung, durch die genauere Kenntniss der
Gesetze, welche den Körperformen an sich und in ihren bestimmten
Erscheinungen (Anatomie und Perspektive) zu Grunde liegen, die
Wirkungskraft der Bilder zu erhöhen und der Phantasie vollkommene
Ausdrucksmittel entgegenzuführen, ist die Aufgabe des 15. Jahrhunderts.
Natürlich muss die italienische Malerei bei solchen Bestrebungen
ein realistisches Gepräge annehmen und zuweilen die
ideale Wahrheit vermissen lassen. Es führen dieselben namentlich
zu einer behaglichen Breite der Composition, zum Herabziehen der
Darstellung in die nächste Gegenwart. Das Porträt findet Eingang
auch in religiöse Scenen; zu den handelnden Personen gesellt sich
ein weiter Zuschauerkreis, ausgefüllt durch die kräftigen Bürger des
15. Jahrhunderts. Die eigentliche Handlung wird in den Hintergrund
gerückt und nur als Motiv zur Schilderung zeitgenössischer
Sitte und weltlichen Lebens benützt. Diese Neigungen rufen eine
Verwandtschaft der florentinischen Malerei — denn Florenz ist auch
im 15. Jahrhundert der Vorort der italienischen Kunst — mit der
niederländischen hervor, welche auch äusserlich durch die Gunst
niederländischer Maler bei den Florentinern und durch die Annahme
der Oelmalerei kundgegeben wird. Der Maler Antonello da Messina
soll die letztere über die Alpen gebracht und zuerst dem Domenico
Veneziano mitgetheilt haben. Dieser machte sie in Florenz, und
zwar dem Andrea del Castagno, bekannt. Doch geht diese Verwandtschaft
über eine bestimmte Grenze nicht hinaus und erhält
durch die Liebe zu reinem Formenmaasse und durch den altheimischen
plastischen Sinn ein starkes Gegengewicht. Weder gewinnt
das landschaftliche Element eine so grosse Ausdehnung wie in der
nordischen Kunst (Alesso Baldovinetti 1425–1499 macht eine Ausnahme;
seine Geburt Christi im Vorhofe der Annunciata zu Florenz
wird wegen der fleissig-mühsamen Ausführung und der reichen
Landschaft gerühmt, aber eben desshalb hier ein direkter niederländischer
Einfluss vermuthet), noch siegt der formlose phantastische
Zug oder der um die Form unbekümmerte derbe Naturalismus
über die reinen Linien. Man braucht nur die Vorliebe für das
Nackte, die Eigenthümlichkeit der italienischen Gewandmotive, die
Sorge für den übersichtlichen Gruppenbau zu betrachten, um sich
von der Scheidewand zwischen nordischer und italienischer Kunst
zu überzeugen. So wenig als die Gegenwärtigkeit in der Composition,
d.h. das Uebertragen der Handlung auf den unmittelbar
heimischen Boden, kann das einseitige Verfolgen einzelner Formengesetze,
die ausschliessliche Betonung der Perspektive oder Anatomie
auffallen. Die erstere soll nach Vasari's Erzählung das Hauptaugenmerk
des Paolo Uccello (1389–1472) gebildet haben; später wird
Piero della Francesca (1408–1496) wegen seiner Kenntnisse in
der Perspektive und Geometrie, sowie wegen seiner Fertigkeit in
der Verkürzung der Figuren gerühmt. Die anatomische Richtung
in einseitiger Härte wird namentlich durch A. Verrocchio und
A. Pollajuolo, welche durch ihre plastische Thätigkeit in diese
Richtung getrieben wurden, sowie durch Andrea del Castagno
(† 1480) vertreten. Die bewusste und grundsätzliche Nachbildung
der Antike ist keineswegs im 15. Jahrhundert allgemein gültig, sie
erscheint vielmehr nur als Lokalcharakter der paduanischen
Malerschule. Nicht als ob hier die der Antike nachstrebende Kunstweise
traditionell gewesen wäre; als aber der Maler Jacopo Squarcione
(1394–1474) seine auf Reisen in Italien und Griechenland
gesammelten Antiken in seiner Vaterstadt aufstellte, und einen
regelmässigen Schulunterricht nach denselben einführte, musste diese
Richtung nothwendig eine Zeit lang vorherrschen. Sie hat ihren
Hauptvertreter in dem Paduaner Andrea Mantegna (1430–1506)
und zählt als Hauptwerk, in welchem sich das Einleben in die Antike
am schärfsten ausspricht, dessen Triumphzug Cäsars, in 9 Bildern
mit Leimfarbe gemalt (in Hamptoncourt bei London), auf. Nicht
darin allein, sondern auch in der überaus scharfen Auffassung der
Natur, welche ihn in seinen älteren Werken zu einer mageren
Härte verführte, in der energischen Durchführung der perspektivischen
und der Farbenwirkungen liegt Mantegna's Verdienst. Seine
ausgedehnteste Wirksamkeit fand er am Hofe der befreundeten Gonzagas
in Mantua, ohne dass sich jedoch Wesentliches hier von ihm
erhalten hätte. (Hauptwerke: Wandmalereien in der Eremitenkirche zu
Padua, Tafelbilder in Verona, Rom, Florenz, Paris, Berlin u. s. w.)
Die paduanische Schule bildet den Ferment in der Entwicklung der
meisten übrigen Schulen, von ihr ist ebensowohl die Schule von
Bologna (Marco Zoppo) wie die lombardische (Bramantino) abhängig;
sie übte auf die Venetianer (Jac. Bellini, B. Vivarini,
C. Crivelli), Ferraresen und wahrscheinlich auch Florentiner Einfluss,
und zählte sonst noch zahlreiche Künstler zu ihren mittelbaren
Nachfolgern, u. A. Melozzo da Forli (Himmelfahrt Christi in
S. Apostoli in Rom).

Während alle hier genannten Künstler und Künstlergruppen mit
raschem Schritte neue Bahnen aufsuchen, begegnen wir noch einzelnen
conservativen Künstlerkreisen, welche nur geringen Antheil
an der Formenentwicklung in der zeitgenössischen Kunst nehmen,
durch eine eigenthümliche Zartheit der Empfindung, durch naive
Heiterkeit oder stillvergnügte Frömmigkeit die ältere Richtung zu
einer zweiten, überaus anziehenden Blüthe bringen. An der Spitze
steht Gentile da Fabriano († 1450), ein Schüler des Allegretto
Nuzi da Gubbio. Es haben sich nur wenige Werke desselben erhalten
(Anbetung der Könige in der florentinischen Akademie 1423,
ein ähnliches Bild im Berliner Museum, Krönung der Madonna in
Mailand), sie genügen aber vollkommen, um den anmuthigen Sinn
des Meisters, seine Freude an heiteren Lebensschilderungen zu
charakterisiren. Vielleicht sein Schüler, jedenfalls auf das Innigste
mit ihm verwandt, nur eingeschränkter in der Phantasie, ist das
Ideal des kunstliebenden Klosterbruders: Fra Giovanni Angelico da
Fiesole, ein Dominikanermönch (1387–1455). Sein Beiname
Angelico charakterisirt ebenso gut seine Richtung, wie der Name
Gentile die künstlerischen Eigenschaften des früher genannten Meisters.
Die Gruppen in seinen Tafelbildern, die gleichartigen Kopfformen,
die Schüchternheit der Bewegungen, Alles spricht noch für seine
Anhänglichkeit an die ältere Kunstsitte; innerhalb dieser Schranken
weiss aber Fiesole durch das religiöse Pathos seiner Schilderungen,
durch den zarten und lieblichen Ausdruck der Köpfe, durch die
reiche heitere Färbung im höchsten Grade zu fesseln (Fig. 91). Er
ist der Vertreter der kirchlichen Kunst während des 15. Jahrhunderts,
er ist aber weiter der vollendetste und darum auch noch
in neuester Zeit nachgeahmte Träger der religiösen Malerei überhaupt.
Tafelbilder von Fiesole's Hand sind gar häufig (Galerie
der florentinischen Akademie, Louvre [Himmelfahrt Mariä], Perugia
u.s.w.); viel bedeutender sind die Freskobilder, mit welchen
er ausser der Kapelle des P. Nikolaus im Vatikan (Leben der
hh. Stephan und Laurenz) und dem Dome von Orvieto, die Zellen,
den Kapitelsaal und den Kreuzgang des Klosters S. Marco in Florenz
schmückte. Hier ist namentlich die rührende Darstellung der Kreuzigung
im Kapitelsaale der grössten Beachtung werth.



Fig. 91. Fra Giovanni Angelico.


Fiesole's Richtung konnte natürlich gegenüber den entgegengesetzten
Bestrebungen seiner Zeitgenossen nicht durchgreifen; selbst
seine unmittelbaren Schüler, wie Benozzo Gozzoli, wurden auf die
Bahn des Realismus gezogen, doch blieb er nicht ohne Einfluss auf
die Kunstweise seiner Zeit; er hält durch sein Beispiel das religiöse
Kunstelement aufrecht und bildet eine wohlthätige Ergänzung der
übrigen Bestrebungen; in ähnlicher Weise wie in der zweiten Hälfte
des 15. Jahrhunderts die umbrische von den Sienensern, von Gentile
u.A. angeregte Schule (Benedetto Bonfigli, Fiorenzo di Lorenzo,
Matteo da Gualdo, Pietro A. da Fuligno u. A. später zu nennende)
ergänzend den Florentinern entgegentritt.

§. 100.

Als das Haupt der Florentiner Schule gilt mit Recht Tommaso aus
der Familie der Guido, gewöhnlich Masaccio genannt (1402–1443).
Seine Künstlerbildung verdankt er dem Masolino da Panicale
(† ung. 1418), einem um die Freskotechnik verdienten Manne,
welcher wieder als der Schüler des wenig bekannten Starnina angeführt
wird. Man irrt nicht, wenn man der gleichzeitigen Skulptur
einen grossen bestimmenden Einfluss auf den florentinischen Malerstyl
zuschreibt, wodurch die unter den letzten Ausläufern Giottos
sinkende Kunst wieder aufgefrischt wurde, und die verbesserte
Technik, die dadurch gewonnene Möglichkeit harmonischer Färbung
und zarter Carnation als weiteres Förderungsmittel annimmt.

Masaccios Styl kann man nicht an den ihm zugeschriebenen
Fresken in S. Clemente in Rom, wohl aber an den Gemälden in der
Karmeliterkirche (Cap. Brancacci) zu Florenz erkennen. Masolino
hatte hier das Leben Petri begonnen, nach Masaccios frühem Tode
ein späterer Florentiner Filippino Lippi das Werk beschlossen.
Masaccios Bilder, ausgezeichnet durch die klare und würdige Lebendigkeit
der Composition, die treffliche Rundung der Körper, die
Durchbildung des Nackten, die feinere Berechnung der Lichtwirkungen
haben für das 15. Jahrhundert die gleiche Bedeutung, wie
zwei berühmte Cartone Vincis und Michelangelos für das 16. Sie
dienten den Zeitgenossen als unerschöpfliches Studium, und vererbten
Masaccios Weise nicht nur auf einzelne Nachfolger, sondern
auf die gesammte Schule.

Die Verdienste und Eigenthümlichkeiten der Letzteren lernt man
nicht an den Tafelbildern, die sie nur nebenbei fertigten, sondern
an den Freskogemälden erkennen. An diesen gewahrt man den
immer weiter vordringenden Realismus, das energische Streben nach
lebensvoller Auffassung und sinnlich wahren Formen, so schon an
den Werken eines jüngeren Zeitgenossen Masaccios, des abenteuernden
Fra Filippo Lippi († 1469) in Prato (Leben des h. Stephans
und Johannes des Täufers) und Spoleto (Scenen aus dem
Leben Maria's). Ungleich in der Ausführung, oft nur flüchtig und
sorglos bemüht, die Räume mit Gestalten auszufüllen, hält Lippi
daran fest, die unmittelbare Naturwahrheit der einzelnen Gestalten
durch eine lebhaft bewegte Handlung und affektreiche Schilderungen
zu unterstützen. Dieses Streben theilt sich seinen Schülern Francesco
di Pesello und Sandro Filippi, genannt Botticelli, 1437–1515
(Hauptwerk in der Sixtina: Leben Moses in zwei Bildern, jenes,
welches Moses Geschichte von der Tödtung des Aegypters bis zum
Auszuge schildert, ungemein grossartig in der Bewegung und im
Ausdrucke, und die Versuchung Christi) mit (Fig. 92), und durch
den Letzteren auch seinem Sohne Filippino Lippi (1460–1505).
Dieser oft flüchtig wie sein Vater und hastig bewegt wie sein Lehrer,
beweist in anderen Werken wieder einen Schönheitssinn von seltener
Reinheit (Madonnaköpfe) und eine schwungvoll dramatische Auffassung
(Fresken in del Carmine, S. Maria novella [Apostelgeschichte]
in Florenz und M. sopra Minerva [Leben des h. Thomas]
in Rom).



Fig. 92. A. Botticelli.


Verschieden von dieser Malergruppe, weniger auf bewegte
Handlungen und affektvolle Bewegungen, als auf die sinnliche Wahrscheinlichkeit
und Richtigkeit in der Charakteristik des Einzelnen
zielend, ist der Styl des mit dem Alter zurückschreitenden Cosimo
Roselli († 1506), dessen bestes Werk die Versetzung eines wunderthätigen
Kelches in S. Ambrogio zu Florenz darstellt (ausserdem
Fresken in der Sixtina und mehrere Tafelbilder). Das Höchste in
dieser ruhig gemessenen Auffassung des Lebens leistet Domenico
Ghirlandajo (1449–1495). Er vor Allen weiss den Darstellungen
der heiligen Geschichte eine unmittelbare gegenwärtige Wahrheit
zu verleihen, indem er sie im Kreise seiner Zeitgenossen, ruhigen,
aufmerksamen Zuschauern mit würdigen Köpfen und edel abgemessener
Haltung, sich ereignen und abwickeln lässt, und erwirbt in
stetigem Wetteifer mit sich selbst und den anderen Künstlern eine
immer grössere technische — seine Fresken sind unübertrefflich
gemalt — und künstlerische Vollendung. Die naive Unbefangenheit,
mit welcher er Porträtfiguren entfernten historischen Scenen einverleibt,
hat durchaus nichts Störendes, erhöht vielmehr nur den
Reiz der malerischen Behandlung. Hauptwerke: In der Sixtina:
Berufung der Apostel 1480, in Ognissanti zu Florenz: das Abendmahl
1480, Trinita: Leben des hl. Franciskus 1485, S. Maria Novella,
Leben der Maria 1490, Dom in Pisa: Engelreihen 1494.
Domenico's nächste Nachfolger sind seine Brüder David und Benedikt
und Francesco Granacci, sein grösster Schüler aber Michel
Angelo.

Neben diesen Hauptrichtungen nimmt Benozzo Gozzoli (1424
bis 1485) eine eigenthümliche Stellung ein. Er theilt mit seinen
Zeitgenossen, besonders mit Domenico, das freudige Behagen an
Schilderungen der unmittelbaren Wirklichkeit und ergeht sich in
wahrhaft epischer Breite; auch seine Werke sind durch den Reichthum
der Motive, die liebevolle Ausführung, die Fülle lebendiger
Episoden überaus anziehend, doch weiss er die plastischen Formen
minder gut handzuhaben, und wirkt mehr durch die Anmuth, mit
welcher er Körperbewegungen darzustellen und selbst rasch vorübergehende
Situationen festzuhalten weiss, und durch jene zarte
Physiognomik, welche Fra Angelico, sein Lehrer, zuerst in das
Leben gerufen hatte. An dem reichen Bilderschmucke in der Kapelle
des Palastes Riccardi (Verkündigung der Hirten und Zug der
Könige) und an den 24 Wandbildern aus dem alten Testamente,
welche er im Laufe von 16 Jahren (1469–1485) an der Nordwand
des Pisaner Campo santo fertigte, lernt man die liebenswürdigen
Eigenschaften des launigen Meisters am besten erkennen.

Wir sehen auf solche Weise am Schlusse des Jahrhunderts
unter überaus günstigen äusseren Verhältnissen eine allseitige Regsamkeit
in Florenz verbreitet, und die nahe Vollendung der künstlerischen
Entwicklung verkündigt. Nicht vergessen darf die bereits
früher erwähnte streng plastische Richtung einzelner Maler bleiben,
welche in Pier di Cosimo (1441–1521) und in dem Vorgänger
Michelangelos, Luca Signorelli aus Cortona (1440–1521), einem
Schüler des Pier della Francesca, aus ihrer Einseitigkeit gerissen
und mit den Resultaten der sonstigen Bestrebungen harmonisch vereinigt
wird. Lucas Hauptwerk im Dome zu Orvieto: die Geschichte
des Antichrist, die Auferstehung der Todten, die Hölle und das
Paradies ist durch die Gedankenfülle der Composition, und das
vollständige Beherrschen der Form, die Kenntniss des Nackten und
die Reinheit der Gewandmotive den edelsten Erzeugnissen der italienischen
Malerei ebenbürtig.

§. 101.

Die Vollendung, welcher die italienische Malerei am Ende des
15. Jahrhunderts raschen Schrittes entgegeneilt, konnte nur durch
das Zusammenfassen der bis dahin vereinzelten Vorzüge im Schoosse
einer schöpferischen Phantasie und durch den Rückgang zum Idealismus
bewirkt werden, welcher das Zufällige und nur Lokalgültige
in der Auffassung und Darstellung aufhebt, sich in den Gegenstand
vertieft, ihn in seinem ewigen Wesen und in allgemein gültigen
Formen wiedergibt. Die Männer, welche diesen Prozess vollführen,
gehen zwar aus Lokalschulen hervor, gehören aber in ihrer Wirksamkeit
denselben nicht mehr an und haben auch keine Lokalschulen
zur Nachfolge. Ihr Einfluss erstreckt sich auf die gesammte
italienische Kunst und bald noch darüber hinaus. Die Reihe derselben
beginnt mit dem allumfassendsten Talente Italiens, mit Leonardo
da Vinci (1452–1519). Gleich Lorenzo di Credi († 1536),
auf dessen Fortbildung der geniale Mitschüler den grössten Einfluss
übte, in der Werkstätte Verrocchio's erzogen, überbot er nach kurzer
Zeit den Meister, wie man aus der Taufe Christi des letzteren
(Florentiner Akademie) ersieht, in welchem Bilde ein Engel von
Leonardos Hand stammt. Sein grenzenloser Thätigkeitstrieb, welcher
jede Wissenschaft und Kunstfertigkeit sich anzueignen bemüht war,
hinderte die Anfertigung zahlreicher Malerwerke, welche überdies
noch hart vom Schicksale mitgenommen wurden. Von seinen Jugendwerken
hat sich nichts Sicheres erhalten, es sei denn, dass
man die vortrefflich gemalte Medusa (Uffizigalerie) und die Madonna
mit dem Blumenglase in der Sammlung Borghese für Originale ansieht.
Um das Jahr 1480 veränderte Leonardo seinen florentinischen
Aufenthalt mit Mailand, wo Lodovico Sforza einen reichen Kreis
von Künstlern und Gelehrten um sich sammelte. Der Ruf nach
Mailand galt nicht so sehr dem Maler als dem Musiker, oder vielmehr
dem praktischen Encyclopädisten, welcher in einer kurzen
Denkschrift an den Herzog freimüthig und bescheiden seine universelle
Befähigung entwickeln durfte, ohne Gefahr, Lügen gestraft zu
werden. Leonardo rühmt sich daselbst als Kriegs- und Civilbaumeister,
als Ingenieur und Artillerist, als Bildhauer und Maler. Wir
müssen als Ergänzung noch seine grossen Verdienste um die Naturforschung,
Geometrie, Anatomie anfügen. Wenn man aber aus
dieser weitausgreifenden Wirksamkeit den Schluss zieht, Vinci habe
an der Malerei eben auch nur das wissenschaftliche Interesse eines
Experimentators gehabt, so unterschätzt man seinen Geist. Die
grossen Verdienste, besonders um die Verbesserung der Oeltechnik
zum Schaden für die Dauer der eigenen Werke, seine epochemachenden
Beobachtungen über die Luftperspektive, das Colorit (er
hat zuerst die selbständige Poesie der Farbe aufgewiesen und das
Vorherrschen der Zeichnung über die Farbe beseitigt) zugegeben,
bleibt doch noch seine kunstgeschichtliche Bedeutung nicht vollständig
begriffen. Sie liegt in dem selbstthätigen Schöpferakte, mit
welchem er die ganze bisherige Kunstentwicklung organisch verband.
Man betrachte sein Hauptwerk, das Abendmahl im Refectorium des
Klosters delle grazie zu Mailand, welches nur als traurige Ruine auf
unsere Tage gekommen ist, nachdem die geringe Vorsicht des
Meisters (es ist in Oel auf einer feuchten Wand gemalt), die Wuth
der Elemente und die Barbarei der späteren Geschlechter an seinem
Verderben gearbeitet. Die Handlung ist aller naturalistischen Hüllen
entkleidet, in ihrer ewigen Wahrheit erfasst und mit ergreifendem
dramatischen Leben geschildert. Die Gruppen bauen sich frei und
dennoch in wohlgefügtem Rhythmus auf; die einzelnen Gestalten
sind ebenso sehr vom bloss allgemeinen Typus, wie von der zufälligen
Porträtwahrheit entfernt, vielmehr als historische Charaktere
gefasst.

Andere Malerwerke aus der Mailänder Periode sind das Porträt
des Herzogs Lodovico und das unter dem Namen la belle ferronière
bekannte Frauenbildniss, jetzt auf den Namen der Lucretia Crivelli,
einer Geliebten des Herzogs, geschrieben, im Louvre. Nach dem
Sturze Moros 1499 kehrte Vinci nach Florenz zurück, doch nicht
ohne bereits einen bleibenden Einfluss auf die weiteren Schicksale
der lombardischen Schule gewonnen zu haben. Der Carton, welchen
er in Florenz entwarf, die hl. Anna neben der Madonna mit dem
Kinde und dem kleinen Johannes ist unversehrt in der Londoner
Akademie erhalten; weniger günstig war das Schicksal einem andern
berühmteren Cartone. Michelangelo, der bis dahin nur wenig im
Malerfache gearbeitet, und Vinci erhielten den Auftrag, den Rathhaussaal
mit historischen Gemälden zu schmücken. Michelangelo
(1504) entwarf die Schilderung eines Ueberfalles der Florentiner,
die eben im Arno baden, durch die Pisaner; Vinci (1503) wählte
den Sieg der Florentiner über Piccinino bei Anghiari (1440) zum
Gegenstande. Wir besitzen ein eigenhändiges Programm des Meisters
über den Inhalt des Bildes, nach welchem dasselbe eine grosse
Verwandtschaft mit der Constantinsschlacht Raphaels aufwies; erhalten
hat sich jedoch nichts als eine Reitergruppe, um die Fahne
kämpfend, und auch diese nur in dem fremdartigen Gewande von
Nachbildungen. Das gleiche Schicksal, um so auffallender, als beide
Werke das Hauptstudium der Florentiner Künstler bildeten, fand
übrigens auch Michelangelos Werk, welches spurlos verschwunden
wäre, wenn nicht schon frühzeitig Kupferstecher einzelne Gruppen
gestochen und Bastiano Aristotile das Ganze skizzirt hätte. Die
Zeit vom Jahre 1502–1516 wurde durch mehrfache Reisen nach
Mailand, Rom ausgefüllt, und praktischen Beschäftigungen und
wissenschaftlichen Studien, welche den Meister nur selten zum Pinsel
greifen liessen, gewidmet. Der Ruf an den Hof Franz I. nach
Frankreich 1516 kam der Kunst wenig zu Gute, da Leonardo bereits
1519 zu S. Cloud starb.

Die Zahl kleinerer Bilder, die auf Vincis Namen in den verschiedenen
europäischen Galerien geschrieben werden, ist keineswegs
gering, doch gehört die Ausführung bei den meisten seinen Schülern
an. Unbestrittene Originale sind das leider verblasste Bild der
Mona Lisa und Johannes des Täufers im Louvre, die Madonna
unter dem Felsen in Charlton (das bekanntere Bild im Louvre ist
nur eine Kopie), eine Madonna in Wien (Esterhazy), eine hl. Familie
bei Woodburn in London, eine Madonna in Fresko in S. Onofrio
in Rom u. a. Dagegen gehören die vielgerühmte Flora (la
Colombine) in Petersburg, die Leda (Caritas) im Haage, die zwei
Halbfiguren (Modestia und Vanitas) in der Galerie Sciarra zu Rom,
die Vierge aux balances (von Ces. da Sesto) und Christus mit den
Schriftgelehrten (Londoner Galerie) nicht Vinci, sondern grösstentheils
seinem Schüler Bernardo Luini an. Dieser Meister, der den
besten Theil seiner Werke und mit ihnen auch seinen Ruhm an
Leonardo abgeben musste, hat mit seltener Innigkeit die Eigenthümlichkeiten
des Lehrers erfasst und in anmuthiger Weise, durch
einen glänzenden Farbensinn unterstützt, wenn auch die charaktervolle
Zeichnung abschwächend, weiter gebildet. Seine Hauptwerke
sind die Fresken in Lugano 1529 (Kreuzigung) und in Saronno
1530 (Leben der Madonna); auch Mailänder Kirchen und die Brera
bewahren zahlreiche Arbeiten Luini's, sowohl in Oel, wie in Fresko
ausgeführt, und die letzteren besonders durch die Farbengluth ausgezeichnet.
Es ist bezeichnend, dass die Technik Leonardos auf
die Lombarden eine so unwiderstehliche Wirkung übte, dass darüber
die Eigenthümlichkeit der einzelnen Künstler fast gänzlich in den
Hintergrund tritt, so bei Marco d'Oggiono († 1530), Andrea Salaino,
Beltraffio (1467–1516), Fr. Melzi (g. 1491), Cesare da Sesto u. A.
Nur der überaus fruchtbare Gaudenzio Ferrari (1484–1549) eignet
sich eine gewisse Selbständigkeit an, welche durch seine umbrischen
und römischen Studien begründet ist. Das blühende Colorit, auch
in der Freskomalerei, charakterisirt ihn, wie alle Lombarden; daran
knüpft sich aber eine grössere Erfindungskraft und freiere Composition,
als sonst bei seinen Landsleuten angetroffen wird.



§. 102.

Nicht minder fruchtbringend und folgenreich als der Mailänder
Aufenthalt war Vincis Wirksamkeit in Florenz. Ihm und der gleichzeitigen
Thätigkeit Michelangelos verdanken zahlreiche Florentiner
die idealere Formengebung, die weichere Modellirung und reizendere
Färbung. Unter diesen letzten Ausläufern der Florentiner Lokalschule
ist zuerst der Dominikaner Fra Bartolommeo della Porta
(1469–1517) zu nennen, in der Geschichte der Technik wegen
der Einführung des Gliedermannes und Ausbildung der Malerei mit
durchsichtigen Farben (Lasuren) berühmt. Leider ist sein grosses
Freskobild, das jüngste Gericht in S. Maria Novella, fast gänzlich
zu Grunde gegangen; dagegen haben sich zahlreiche Tafelbilder erhalten,
welche bei einfacher Composition durch das Würdige der
Bewegungen, den einfachen Fluss der Gewandmotive, den Schmelz
des Colorites eine grosse Anziehungskraft üben. Zu seinen berühmtesten
Werken gehört der hl. Markus in der Galerie Pitti, Madonna
in der Galerie der Akademie zu Florenz, Anderes in Lucca,
Paris, Besançon, Wien. In seiner Weise malten noch Mariotto
Albertinelli und Fra Paolo da Pistoja. Noch sichtlicher den Coloristenschulen
sich zuneigend, dabei aber auch von Michelangelo berührt,
erscheint ein jüngerer Florentiner Andrea Vanucchi del Sarto
(1488–1530). Unter seinen Freskowerken haben die Bilder aus dem
Leben des hl. Philipp in der Annunziata und besonders die Madonna del
Sacco, nach dem Sacke benannt, auf welchen der hl. Joseph lehnt,
den grössten Ruhm. Seine Staffeleibilder, meist Madonnen und
heilige Familien (Uffizigalerie des Marquis Hertford, und die Disputa-Heilige
in ruhiger Unterhaltung begriffen — in der Galerie Pitti),
sind durch frische Färbung bemerkenswerther als durch die Durchbildung
der Köpfe. Andrea arbeitete gleich wie Rosso Rossi (1496
bis 1551) längere Zeit in Frankreich, wohin Franz I. zahlreiche
italienische Künstler berief. Schüler del Sartos sind M. Franciabigio,
Jacopo da Pontormo und die Brüder Puligo. Noch bleiben
zwei Florentiner zu erwähnen, in welchen sich die Lokalkunst zu
einer eigenthümlichen Blüthe emporhob: Raffaellino del Garbo (1476
bis 1524) in seinen älteren Werken, ehe er sich an Michelangelo
und Raphael anschloss, und Ridolfo Ghirlandajo († 1560), des
Dominico Sohn. Seine Darstellungen aus dem Leben des hl. Zenobius
(Uffizi) athmen eine Lebensfrische, eine Kraft der Charakteristik,
wie sie nur von den ersten Meistern der Zeit erreicht
wurde.

§. 103.

Die Spitze der Entwicklung hat die italienische Malerei in keinem
der genannten Meister erreicht, bald fehlte es an den günstigen
äusseren Bedingungen, bald an der Tiefe und Vielseitigkeit der
Phantasie. Sie bildet erst Raphael Santi (1483–1520), welcher
eben immer machte, was Andere zu machen wünschten. Ohne
Vincis und Michelangelos Vorgang, ohne die Einwirkung Fra Bartolommeos
und anderer Florentiner ist Raphaels Grösse unbegreiflich.
Er steht aber nicht allein auf den Schultern dieser Männer, er
schliesst auch die Gegensätze, in welchen sich die italienische Kunst
bis dahin hauptsächlich bewegte, zusammen. Als Anhänger der
umbrischen Schule tritt er in Florenz auf, bemächtigt sich mit
energischer Kraft der Eigenthümlichkeiten dieser Schule und macht
auf diese Art als persönliche Entwicklungsstufen durch, was bis auf
seine Zeit die verschiedenen Richtungen trennte.

Die kunstgeschichtliche Stellung der umbrischen Schule wurde
bereits oben angedeutet. Zwar nicht der älteste, aber doch der
erste bedeutende Vertreter derselben ist Niccolo Alunno aus Fuligno
(u. 1460 thätig). Die Richtung, die Niccolo und seine Nachfolger
einschlugen, ist für die Entwicklung einer grösseren Gedankenfülle
und eines ausgedehnten Formenreichthums nicht günstig; der schwärmerisch-sehnsüchtige
Zug, der Ausdruck begeisterter Hingebung
und überirdischen Seelenfriedens kann nur bei einem eingeschränkten
Ideenkreise ungestört sich äussern. Damit hängt auch das besondere
Gelingen der Frauengestalten in der umbrischen Schule, die
Ausbildung der Madonnenmalerei und das häufige Verflachen der
Künstler nach dem Ausleben der jugendlichen Innigkeit zusammen.
Von Niccolo haben sich vorzugsweise Staffeleibilder erhalten, darunter
die Verkündigung in S. Maria nuova zu Perugia, Anbetung
des Kindes (1483) in Nocera u. a. Den von Niccolo gegebenen
Anregungen folgten: Bernardino di Betto, genannt Pinturicchio
(1454–1513), welcher in seiner besseren, früheren Zeit die Empfindungstiefe
der Umbrier mit reicherer Charakteristik und Formenkenntniss
glücklich verbindet (Hauptwerke: Fresken in Araceli
[Leben des hl. Bernardin], S. Croce [Kreuzerfindung] und im Vatikan
in Rom, Libreria zu Siena [Leben des Aeneas Sylvius], Dom zu
Spello und Tafelbilder: Madonna mit Heiligen in der Akademie zu
Perugia), Andrea di Luigi, genannt l'Ingegno (Madonna auf dem
Kapitol, anderes in Assisi) und der Lehrer Raphaels: Pietro Vannucci
Perugino (1446–1524), dessen voller Werth gleichfalls nur aus
seinen älteren Werken erkannt wird. Durch das Studium florentinischer
Meister (Verocchio) suchte er die Schranken der ihm früher angelernten
Richtung zu durchbrechen. Dass er es mit nicht geringem
Erfolge that, beweisen seine Fresken in der Sixtina (1480). Doch
kehrte er nach seiner Ansässigkeit in Perugia wieder zur älteren, nur
freier behandelten Kunstweise zurück. Seine Werke sind einförmig, ohne
besondere dramatische Lebendigkeit erfasst, aber überaus anziehend
durch die lyrische Innigkeit, den zarten Schmelz seiner jugendlichen
Köpfe und die reiche Wirkung des Colorites. Seine Madonnenbilder
(im Louvre aus der Haager Sammlung, Villa Albani bei Rom,
Vatikan, Uffizi, Fano, Münchner Pinakothek, Wiener Belvedere)
werden mit Recht als Ideale jungfräulicher Zartheit gerühmt; ausserdem
sind zu nennen: die Kreuzabnahme in der Galerie Pitti, Himmelfahrt
Christi in Lyon, Himmelfahrt Mariä und Christi am Oelberge
in der Florentiner Akademie, dann das Wandbild (Christus am
Kreuze) in der Kirche de' Pazzi zu Florenz und die Fresken im
C. d. Cambio zu Perugia.

Die Schüler Peruginos: Giovanni lo Spagna (Spoleto, Trevi,
Assisi), Eusebio di Giorgio, G. Manni, Adone Doni u. A. verfielen
theils in das Handwerksmässige, theils opferten sie ihre lokale
Eigenthümlichkeit der durch Raphael geschaffenen Weise, welche
hier wie überall alles neben ihr Bestehende aufzehrte. Der grossen
Stylverwandtschaft wegen muss noch ein Meister von Bologna, der
Goldschmied Francesco Francia (eigentlich Raibolini) (1450–1517),
der umbrischen Schule angereiht werden. Welchen Anregungen
Francia die Ausbildung seines anmuthig lebendigen Formen- und
kräftigen Farbensinnes, seines reinen Gefühles verdankt, lässt sich
geschichtlich nicht nachweisen; doch spricht die grösste Wahrscheinlichkeit
nächst den Venetianern für Perugino. Ausser in Bologna,
dessen Pinakothek mehrere treffliche Bilder von Francia bewahrt
(sowie die Kirche S. Cecilia theilweise von ihm selbst ausgeführte
Fresken, reich an lieblichen Formen), kommen auch in Dresden
(die hl. drei Könige), München, Köln, in der Londoner Nationalgalerie
(Christus von seiner Mutter und Engeln beweint) u. s. w.
Bilder von seiner Hand vor. Auch nach Siena reicht der umbrische
Einfluss (Pacchiarotto), ohne aber besondere kunstgeschichtliche
Folgen nach sich zu ziehen.

§. 104.

Im Schoosse der umbrischen Schule erhielt Raphael seine erste
Bildung.[89] Sein Vater Giovanni, in Urbino ansässig, selbst Künstler
und Schriftsteller, und als Künstler, wie seine Fresken zu Cagli
(Deleg. Urbino) und die in der ankonatischen Mark häufigen Tafelbilder
zeigen, nicht der Unbedeutendsten einer, leitete Raphaels
Unterricht bis in dessen elftes Jahr. Dass er bereits in diesem
Alter dem Vater werkthätige Hülfe geleistet, läuft als Sage um,
ohne dass aber darüber irgend ein sicherer Beleg vorhanden wäre.
Nach des Vaters Tod, und nachdem er eine Zeit lang den Unterricht
Luca Signorellis und Timoteo Vitis genossen, kam Raphael
1495 in die Werkstätte des Perugino. In mehreren Arbeiten Peruginos
wird die Theilnahme des Schülers vermuthet (der junge
Tobias in Mailand bei Duca Melzi, Anbetung des Christkindes im
Vatikan, Auferstehung ebendort, irrthümlich auch an den Fresken
im Wechselgericht zu Perugia); selbständige Werke, in der Anlage
Peruginos Styl überragend, in der Ausführung noch schülerhaft befangen,
kommen erst seit dem Jahre 1500 vor: Kirchenfahne (Dreieinigkeit
mit Heiligen) in Città di Castello, Kruzifix mit Heiligen
(früher in der Galerie Fesch), die Madonna mit dem Stieglitz in
Berlin, Madonna der Gräfin Alfani und im Hause Connestabile zu Perugia,
die Krönung der Maria (1503), und am Schlusse dieser ersten peruginischen
Periode die Vermählung der Maria (lo Sposalizio 1504) in
der Brera, anderer kleinerer Bilder und der Entwürfe zu den Bildern
in der Libreria zu Siena nicht zu erwähnen. Raphael folgte dem
Beispiele seines Lehrers, als er zu Ende des Jahres 1504, dem
Gonfaloniere P. Soderini als talentvoller Maler warm empfohlen,
Perugia mit Florenz vertauschte, wo bereits L. da Vinci und Michelangelo
der neuen Kunstrichtung Bahn gebrochen hatten. Sein
Aufenthalt währte nur wenige Monate, während welcher Zeit die
M. del Granduca in Florenz und einige Porträte entstanden sind.
In dieselbe Zeit versetzt eine übrigens bestrittene Unterschrift das
1845 entdeckte Freskobild: das Abendmahl in dem ehemaligen Kloster
S. Onofrio (Via Faenza). Das Auge jedes Beschauers entscheidet
sich unbedingt für Raphaels Urheberschaft; nicht allein, dass die
Mischung peruginischer und florentinischer Kunstbildung vollkommen
deutlich ist, so besitzen einzelne Köpfe (Thomas, Jakob d. J.) das
Gepräge der specifisch raphaelischen Formen, daher denn auch namentlich
in der Künstlerwelt jeder Zweifel an dem raphaelischen Ursprunge
verbannt ist. Auf der anderen Seite lassen sich gewichtige
historische Bedenken nicht wegläugnen. Gegen den gewöhnlichen
Fortgang in Künstlerstudien erscheint die Technik viel weiter vorgerückt,
als die Composition, welche sich noch streng an die ältere
Auffassung des Gegenstandes hält, und auch chronologisch ist das
Werk, nachdem die Kürze des ersten florentinischen Aufenthaltes
feststeht, schwer einzureihen. Im Jahre 1505 brachten mehrere
Bestellungen Raphael nach Perugia zurück, wo er eine Madonna
mit Heiligen (Neapel), eine Altartafel ähnlichen Inhaltes (Blenheim
bei Oxford) und in Fresko: Christus in der Glorie mit Heiligen
(S. Severo) malte. Schon im Herbste desselben Jahres kehrte er
nach Florenz zurück und verweilte hier mit Ausnahme kürzerer
Reisen nach Bologna, Urbino, Perugia, bis ihn der Ruf des Papstes
Julius II. im Jahre 1508 nach Rom führte. Seine Thätigkeit während
dieses zweiten Florentiner Aufenthaltes beschränkt sich auf die
Fertigung von Staffeleibildern, unter welchen ausser der pathetischen
Grablegung in der Galerie Borghese zu Rom (1507), den drei
Grazien (in England, wo?) und mehreren Porträten (Selbstporträt
in Florenz) die Madonnenbilder den grössten Ruhm geniessen: die
Jungfrau im Grünen (Wiener Belvedere), die Madonna mit dem
Stieglitz (Tribüne in Florenz), la belle jardinière (1507) im Louvre,
Madonna aus dem Hause Tempi in München, aus dem Hause Colonna
in Berlin, die hl. Familie aus dem Hause Canigiani, bemerkenswerth
wegen der festgeschlossenen Composition, in München,
Madonna del baldacchino mit Heiligen und Engeln im Palaste Pitti
zu Florenz, und die Himmelfahrt Mariä in England, beide Bilder
von anderer Hand vollendet.

Erst in Rom, mit der Schöpfung monumentaler Werke betraut,
fand Raphael den rechten Boden für die freie Entwicklung seines
Geistes. Er begann mit der Ausmalung der päpstlichen Prunkgemächer
im vatikanischen Palaste, den sogen. Stanzen, ohne jedoch
das Ende dieses ausgedehnten Werkes zu erleben. Die Macht des
Papstthumes und die göttliche Herrlichkeit der Kirche zu schildern,
dazu trieb die Bestimmung der Säle. Diese Macht und Herrlichkeit
offenbart sich für die Italiener des 16. Jahrhunderts nicht allein in
geschichtlichen Wunderthaten, im Siege über äussere Feinde, in der
Anerkennung durch die weltlichen Herrscher; für Raphaels Zeitalter
knüpft sich nothwendig daran die Wiedererweckung der Wissenschaften
und die Blüthe der Künste. So wird die Verherrlichung des
kirchlichen Wesens in der Phantasie des Künstlers gleichzeitig zur
Apotheose der Zeitbildung und ihrer doppelten Wurzeln im christlichen
Bewusstsein und in der antiken Tradition. Die Auffassungsweise
war nach der Richtung der Zeit und nach dem Vorgange der
Dichter die allegorisch-historische, zu welcher ohnedies die Gegenstände
der Darstellung selbst drängten. Was die besondere Anordnung
anbelangt, so enthalten die Wände die Hauptbilder, und unter denselben
grau in grau gemalte Sockelbilder, auf den Inhalt der Hauptbilder
bezügliche Nebenscenen; an der Decke wird jener zumeist in
symbolischen Darstellungen weiter geführt. Im Folgenden werden nur
die Hauptbilder angegeben.

1. Stanza della Segnatura (1508–1511): Allegorische Darstellung
der Grundlagen, auf welchen das geistige Leben des Jahrhunderts:
die religiöse und weltliche Wissenschaft, das Recht und die
Poesie beruhen. In der Disputa, dem zuerst ausgeführten Bilde,
ist die Basis des religiösen Wissens, das Sakrament, verherrlicht,
wie es offen angebetet wird im Himmel von den Männern des alten
und neuen Testamentes, und im Geheimniss auf Erden geschaut von
den Kirchenlehrern und Theologen; der Parnass feiert die Einheit
der älteren und neueren Poesie, gibt den Musenführer im Bilde des
Improvisators Giacomo Sansecondo, und reiht den Sängern des Alterthums
die italienischen Dichter an; in der Schule von Athen
sehen wir die Vorbilder der neueren Bildung, die Denker der Antike
in lebendiger Situation und meisterhaftem Style geschildert; als Fundament
der Jurisprudenz wird in einem Doppelbilde, welche
Anordnung durch das Wandfenster bedingt ist, die Uebergabe der
Dekretalen und des justinianischen Codex dargestellt.

2. Stanza d'Eliodoro (1512–1515): Rettung der Kirche vor
äusseren und inneren Feinden, mit Anspielungen auf Zeitereignisse,
welcher Umstand auch das Auftreten von Zeitgenossen in Scenen
der Vergangenheit erklärt: Vertreibung Heliodors aus dem Tempel
von Jerusalem, die wunderbare Messe von Bolsena, die Befreiung
Petri aus dem Kerker des Herodes (mit künstlichem Lichteffekte)
und die Befreiung Roms von Attila.

3. Stanza dell'Incendio (1515): Darstellungen aus dem Leben
der Namensverwandten des regierenden Papstes: Leo III. und IV.
mit ähnlicher apologetischer Tendenz, wie die Bilder des zweiten
Saales: die Löschung des Brandes in Borgo durch den päpstlichen
Segen, der Sieg bei Ostia über die Sarazenen, der Reinigungseid
Leos III. und die Krönung Karls d. Gr. durch den Papst.

4. Die Sala di Constantino (theilweise nach Raphaels Zeichnungen
von seinen Schülern 1520 ausgeführt) schildert die wunderbare
Gründung der Kirche: die Erscheinung des Kreuzes, die Constantinsschlacht
(Meistercomposition der allegorisch-historischen
Kunst), die Taufe Constantins und die Schenkung Roms an den Papst.

Die Erhaltung dieses grössten Werkes der neueren Kunst lässt
leider viel zu wünschen übrig, namentlich in den älteren, grösstentheils
von Raphael selbst ausgeführten Sälen.

Während Raphael noch an den Stanzen arbeitete, erhielt er
von Papst Leo X. den Auftrag zu zwei anderen ausgedehnten Malerwerken.
Um den älteren Theil des Vatikans ziehen sich offene Hallen
in drei Stockwerken, von welchen die mittleren ihren dekorativen
und figürlichen Schmuck Raphael verdanken. Die dreizehn Kuppelgewölbe
dieser Loggien enthalten (je 4) Darstellungen aus dem
alten und (in der letzten Kuppel) neuen Testamente in kleinen Bildern,
die sogen. Bibel Raphaels, nach den Entwürfen des Meisters
von seinen Schülern ausgeführt, die Pfeiler und Wände aber sind
mit geistreichen dekorativen, im Sinne der Antike behandelten Motiven,
Blumen-, Fruchtgewinden, Arabesken von der Hand des
in diesem Kunstfache vollendeten Giov. da Udine bedeckt. Die
Wichtigkeit, welche dieser Dekorationsstyl in den späteren Zeitaltern
erreichte, konnte leider das Verderben der Originale nicht hindern.
Das zweite Werk, welches Raphael im Auftrage des Papstes (1513–14)
fertigte, sind die Kartone zu den für die sixtinische Kapelle bestimmten
10 Tapeten. Sie wurden in Arras gewirkt und sind noch, obgleich
vielfach verletzt und verblichen, erhalten; von den Originalkartons
(in Hamptoncourt) gingen drei spurlos verloren. Ihr Inhalt ist aus
dem Leben der Apostelfürsten geschöpft, und in grossartigen dramatischen
Zügen, mit feiner Berechnung der Wirkungskraft des Materials,
in welchem die Zeichnungen ausgeführt wurden, dargestellt:
Petri Fischzug, Uebergabe der Schlüssel, Heilung des Lahmen, Tod
des Ananias, Bestrafung des Elymas, Paulus und Barnabas
von den Einwohnern von Lystra göttlich verehrt, und Pauli Predigt
in Athen.

Zwischen den früher und später ausgeführten Bildern Raphaels
bemerkt man mannigfache Unterschiede, zunächst jenen, dass die
ersteren meist von Raphaels eigener Hand ausgeführt sind, während
bei letzteren der technische Theil der Arbeit gewöhnlich den Schülern
überlassen bleibt; im Laufe der Zeit steigert sich auch die Compositionskraft
und die Ideenfülle; der Kreis des Einfachschönen, der
anmuthigen Innigkeit, in welchem sich die Jugendwerke Raphaels
bewegen, wird siegreich überschritten; die dem Meister eigenthümliche
Grazie verbindet sich mit epischem Reichthum und dramatischem
Leben; inhaltsvolle Gedanken durchziehen die Gruppen und einzelnen
Gestalten, und geben selbst ausgedehnten Bilderkreisen eine innere
Einheit. Auf diese Umwandlung der Raphael'schen Kunst, welche
eine Vergleichung früherer und späterer Werke, z. B. des Sposalizio
mit der sixtinischen Madonna und der Transfiguration, die Fresken
von S. Severo und selbst der ersten römischen Werke mit den Tapeten
und der Constantinsschlacht, mit der wünschenswerthesten
Deutlichkeit darlegt, hatte Michelangelo einen mitbestimmenden Einfluss.
Michelangelo war zwar zur Ausführung plastischer Werke
nach Rom berufen, aber bald zur Vertauschung des Meissels mit
dem Pinsel gezwungen worden. Er erhielt gegen seinen Wunsch
1508, wie man sagt, auf das hinterlistige Betreiben Bramantes, den
Auftrag, die Decke der sixtinischen Kapelle zu malen. Trotz seines
Widerwillens musste gerade dieses in wenigen Jahren vollendete
Werk den Ruhm des Meisters vorzugsweise begründen. Die Gemälde
der architektonischen Grundlage anzupassen, lag damals schon ausser
dem Geiste der Zeit. Michelangelo malte ein selbständiges architektonisches
Gerüste, getragen und gestützt von dekorativen Figuren,
und ordnete diesem Scheinbaue die Gemälde, deren allgemeinen Inhalt
die Vorgeschichte der Erlösung bildet, ein. Die flache Mitte der
Spiegelwölbung enthält die Geschichten der Genesis, eine Bilderreihe,
nicht minder gross durch den erhabenen Schauer, der ihn durchweht,
als durch die in ihm geoffenbarte Schöpferkraft des Künstlers.
Michelangelo stellte hier für ewige Zeiten den Typus Gott Vaters
fest, wie in den Propheten und Sibyllen am Gewölberande die allgemein
giltigen Charaktere für diesen Gestaltenkreis. Nicht minder reich,
die ganze Skala des Ausdruckes von erhabener Verzückung und
plastischer Kraft bis zur innigzarten Ruhe umfassend, sind die Vorfahren
Mariä und die Retter Israels: Judith, David, Moses, Ahasverus,
welche die Stichkappen und Gewölbeecken zieren.

Es konnte nicht fehlen, dass dieses grossartige Werk schon
durch seinen Gegensatz zur Geistesrichtung Raphaels auf den letzteren
einen tiefen Eindruck übte. Wo Raphael sich in unmittelbarer
Nachbildung versuchte, wie in dem Propheten Jesaias (S. Agostino),
blieb er hinter dem Gegner zurück, wo er aber die Auffassungsweise
des letzteren frei verarbeitete und mit seinem reinen Schönheitssinn
verwebte, wie in den vier Sibyllen (S. Maria del pace)
und in dem kleinen Oelbilde: Vision des Ezechiel (G. Pitti), in den
Kuppelbildern der Kap. Chigi (S.M. de popolo), erreicht er die
gleiche Vollendung. Seinen heiteren, reinen Schönheitssinn bewahrte
Raphael unter allen Umständen; er allein machte ihn fähig, mit Freiheit
den Geist der Antike zu erfassen und ihrem Kreise die reizendsten
Motive zu entlehnen. Den Beweis dafür liefern seine Fresken in der
Farnesina, die Meeresfahrt der Galathea und die Geschichte der Psyche
(1518), sowie in Bibienas Badezimmer im Vatikan: launige Schilderungen
aus dem Leben Amors und Venus; beide zuletzt genannten
Werke grösstentheils von seinen Schülern ausgeführt.

Die Bewunderung für Raphael steigt noch bei der Betrachtung
seiner Produktivität. Die Zahl seiner Werke, welche die gesammte
Stoffwelt ausbeuten und keine auch noch so geheime Falte der Phantasie
bei Raphael unvertreten zeigen, geht weit über ein halbes
Tausend (287 Bilder, 576 Zeichnungen und Entwürfe, also bei einer
20jährigen Thätigkeit 43 Werke in jedem Jahre) hinaus. Wir zählen
darunter: 14 Madonnen mit Heiligen, 35 hl. Familien mit 4 und mehr,
30 mit 3 Figuren, 37 einfache Madonnenbilder, 14 Darstellungen
aus dem Leben der Maria, 24 aus dem Leben anderer Heiligen,
80 Männer- und 15 Frauenbildnisse. Wir können nur die hervorragendsten
Staffeleiwerke, nach Möglichkeit chronologisch geordnet,
und alle zweifelhaften ausgeschieden, angeben.

1508–1512: Die Porträte des Papstes Julius II. in mehreren
Exemplaren (Gal. Pitti), des Bindo Altoviti (München), die fälschlich
sogen. Fornarina in der Tribuna, mit venetianischer Glut gemalt,
die ächte Fornarina im Pal. Barberini in Rom. Die Madonna aus dem
Hause Alba (Petersburg), Madonna aus dem Hause Aldobrandini
(Privatbes. in London), die Madonna mit dem Diadem, vom schlafenden
Kinde den Schleier hebend (Louvre), M. di Fuligno (1511) im
Vatikan, M. dell' impanata (Pitti), Mad. in der Sammlung Rogers
in London.

1512–1515: Die Madonna mit dem Fische in Madrid, die hl.
Cäcilia in Bologna, von vollendeter Farbenharmonie, la vierge aux
candelabres in England.

1515–1520. Porträte: Gf. Castiglione (1515) im Louvre,
Johanna von Arragonien (in vielen Exemplaren), Papst Leo X. mit
zwei Cardinälen (1518) in der Gal. Pitti, der Violinspieler
(1518) im Pal. Sciarra zu Rom, Card. Bibbiena und F. Inghirami in
der Gal. Pitti u. A. Die M. della Sedia 1516, Rundbild im Pal.
Pitti, M. della tenda, mit dem Vorhange (München und Turin), die
hl. Familie (Perle) in Madrid, die grosse und kleine hl. Familie
im Louvre, der hl. Michael 1517 und die hl. Margaretha ebendort,
die sixtinische Madonna, nach Rumohrs Muthmassung ein
Fahnenbild (1518), in Dresden; die Kreuztragung in Madrid, von
welcher neuerdings behauptet wird, dass ihr bloss eine flüchtige
Skizze Raphaels zu Grunde liege, und Raphaels Schwanengesang,
die erst nach seinem Tode vollendete Verklärung im Vatikan.
Dem Entwickelungsgange Raphaels vollkommen entsprechend, fallen
die reichen componirten Staffeleibilder und die das lyrische Maass
überschreitenden Madonnen vorzugsweise in sein späteres Alter. In
der Transfiguration droht der dem Bilde eingehauchte Gedankengehalt,
die tiefsinnige Symbolik, beinahe den Rahmen zu sprengen.
Ob Raphael, wäre er nicht vom Schicksale mitten in seiner Jugendblüthe
der Erde entrissen worden, die Gefahr einer berechnenden,
mehr an den Verstand und die äusseren Sinne, als an die Phantasie
gerichteten Reflexion von sich fern gehalten hätte, wer kann dies
entscheiden? Seine Schule entspricht nicht der vollendeten Grösse
des Meisters, und zeigt bereits die italienische Kunst von ihrem
Gipfel herabgleitend. Doch liegt die Ursache davon auch in der
Unmöglichkeit, die graziöse Schönheit des Raphael'schen Styles auf
dem Wege des Lernens zu erwerben.

An der Spitze der Schule steht Giulio (Pippi) Romano (1492
bis 1546), dessen Theilnahme an zahlreichen Werken Raphaels,
gemeinschaftlich mit Gian Fr. Penni il fattore, bereits früher gedacht
wurde, dessen Styl jenem des Lehrers auch am nächsten kommt,
ohne jedoch eine nüchterne Auffassung und Künstlichkeit der Composition
zu vermeiden. Seine bedeutendste Thätigkeit entwickelte er
seit 1524 in Mantua, wo er im älteren Palaste die Jagd der Diana
und den trojanischen Krieg, in dem von ihm erbauten Palaste del
Te den Gigantensturz, reich an theatralischen Effekten, und die Geschichte
der Psyche malte. Hier schon beginnt die Gedankenlosigkeit,
der leere Formalismus sich geltend zu machen, woran nach wenigen
Menschenaltern die gesammte italienische Kunst krankt. Unter
seinen wenig zahlreichen Staffeleibildern verdienen die älteren (Tod
des hl. Stephan in S. Stefano zu Genua) unbedingt den Vorzug. Je
höher Raphaels Ruhm stieg, desto grösser wurde auch die Zahl
seiner Schüler und Gehülfen. Sie kamen von den mannigfachsten
Lokalschulen herbeigeströmt, aus Florenz (Perino del Vaga † 1547),
Bologna (Timoteo Viti 1470–1523, Bart. Ramenghi, genannt Bagnacavallo
1484–1542), Ferrara (Benvenuto Tisio, genannt Garofalo
1481–1559), Venedig (Giov. da Udine † 1564), Neapel (Andrea
Sabbatini aus Salerno 1480–1545) und verbreiteten nach der Auflösung
der römischen Kunstgenossenschaft die erworbene Manier in
allen Gauen Italiens. So stossen wir ausser den genannten Schülern
auf Raphaelisten in Florenz, Neapel (Polidoro da Caravaggio),
Bologna (Innoc. da Imola), Ferrara (Dosso Dossi), Mantua (Fr.
Primaticcio † 1570), Genua u. a.

§. 105.

Michelangelos Namen wurde unter den Begründern der italienischen
Kunstblüthe aufgezählt; er trat uns als Zeitgenosse Raphaels,
als einer der Doppelgipfel des Cinquecento entgegen; auch jetzt bei
der Schilderung des Verfalles der italienischen Kunst muss wieder
mit ihm begonnen werden. Kein Vorwurf haftet an dem grossen
Manne, weil aus seinen Gebilden oft ein herber Geist spricht, oder
weil er in der Oelmalerei nicht das rechte Ausdrucksmittel seiner
Fantasie fand. Abgesehen davon, dass dieser scheinbare Mangel
dadurch gehoben würde, dass er seine Zeichnungen von farbenkundigen
Meistern (Marcello Venusti, Sebastiano da Piombo) ausführen
liess, so ist selbst Michelangelos geringes Geschick als Oelmaler
mehr als zweifelhaft geworden, nachdem zu dem Rundbilde
der hl. Familie in Tempera (Tribüne) neuerdings das Porträt der
Vittoria Colonna (seit 1851 in Rom) als ein Originalwerk hinzukam.
Wohl aber muss ihm als Schuld angerechnet werden: das Verleiten
zur willkürlichen Behandlung der Ideen, zur unbedingten Ueberordnung
der künstlerischen Laune über den objektiven Inhalt der
Darstellung, zum virtuosen Formalismus und zur Bravourcomposition.
Ganz leise klingen schon diese Irrungen in den späteren Werken
Michelangelos an. Er schritt, gleichzeitig in der paulinischen Kapelle
im Vatikan mit der Darstellung der Bekehrung Pauli und Kreuzigung
Petri beschäftigt, im Jahre 1531 an das jüngste Gericht, welches
die Altarwand der sixtinischen Kapelle einnimmt, und vollendete das
Werk als 67jähriger Mann. Die gewaltig erschütternde Wirkung
der Composition, die an die Worte des berühmten Dies iræ mahnt,
die unübertreffliche Vollendung in der Zeichnung, die siegreiche Bewältigung
aller Formenschwierigkeiten, dies Alles hat dem Riesenbilde
die wohlverdiente Unsterblichkeit gesichert; doch kann nicht verhehlt
werden, dass eine erschöpfende Darstellung der Idee hier nicht erreicht
ist, und Michelangelos Kunst der Gruppirung, in ein äusserliches
Schulgewand gekleidet, zum Verderben führen musste. In der
That ist es die in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts vorherrschende
Schule Michelangelos in Florenz und Rom, welche uns plötzlich
in den tiefsten Kunstverfall führt. Schnellmaler, mit der Hand
über die Mauer oder Tafel fliegend, als »wären sie mit den Türken
im Handgemenge«, nur äusserlichen Effekten nachhaschend, in Wahrheit
aber ebenso roh in der Zeichnung und matt in der Farbe, als
gedankenlos, können sie weder der Einwirkung der grossen Meister,
die wie ein Alp auf ihnen lastet, sich entschlagen, noch das Wesen
der letzteren in Wahrheit erfassen. Sie schaffen nicht, sie machen
nur, sie haben keinen Styl, nur Manier, der abstrakten Kunstregeln
und kritischen Meinungen die Fülle, aber an poetischer Empfindung
und malerischem Sinne den grössten Mangel. Die unmittelbaren
Schüler Michelangelos, wie Fra Sebastiano da Piombo 1485–1547,
welcher die Vorzüge der Venetianer Schule (Altarblatt in S. Crisostomo
in Venedig) mitbrachte, und in seinem Hauptwerke (Auferweckung
des Lazarus im Wettstreite mit Raphael, gegenwärtig in
der Londoner Nationalgalerie), die Compositionskraft seines zweiten
Lehrers nur frei benützte, oder Daniel von Volterra (Kreuzabnahme
in S. Trinità in Rom), lassen noch wenig von dem Verfalle
ahnen, welcher in der zweiten Generation desto greller auftritt.
Diese bilden der bekannte Kunstschriftsteller Giorgio Vasari aus
Arezzo (1512–1574), Angiolo Bronzino, Santi Titi und die römischen
Maler Girol. Sermoneta, Taddeo und Feder. Zuccaro (Kuppel
des Florentiner Domes), Cavaliere d'Arpino, die Bologneser Pr. Fontona,
Dion. Fiammingo (Calvart aus Antwerpen), Luca Longhi u. A.

Dort, wo die erdrückenden Einwirkungen der grossen Künstler
des Cinquecento weniger unmittelbar vorherrschen, wie in Siena
und Neapel, tritt auch der Manierismus weniger grell auf. Siena
erfreute sich in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts einer
höheren Blüthe, als die anderen, sich auslebenden Lokalschulen. Es
verdankt dieselbe dem Lombarden il Sodoma (eigentlich Gianantonio
Razzi, † 1549), welcher in seinen Werken den Einfluss Vinci's durchblicken
lässt, und an Anmuth und Liebreiz mit den besten Künstlern
wetteifert (Hauptwerke: Hochzeit der Roxane und Alexander im Zelte
des Darius in der Farnesina, und die Fresken in S. Domenico und
Bernardino zu Siena). Neben ihm erscheinen Domen. Beccafumi
(Mosaikboden im Domchore), Balth. Peruzzi, Arcangiolo Salimbeni,
Fr. Vanni u. A. thätig. Auch Neapel, wo seit dem Beginne des
15. Jahrhunderts eine abgesonderte realistische Richtung auftaucht
und ein unmittelbarer flandrischer Einfluss sich geltend macht (Col
Antonio da Fiore, † 1444, Ant. Solario, genannt lo Zingaro, die
Brüder Donzelli), widersteht glücklich den ärgsten Verirrungen des
Manierismus.

§. 106.

Oberitalien nimmt neben Florenz und Rom eine selbständige
Stellung in Anspruch. Weniger berührt von antiken Traditionen, findet
es auch nicht in der Ausbildung des plastischen Styles das unmittelbare
Ziel der Kunst, sondern entwickelt eine strenger malerische,
im Colorite wirkungsreiche Richtung. Die übrigens rasch verfallende
Schule von Parma nimmt von Antonio Allegri da Correggio
(1494–1534) ihren Ausgangspunkt. Auf seinen Bildungsgang nahm
sowohl die Schule Mantegnas und die ältere lombardische (Fr.
Bianchi Ferrari), namentlich aber Leonardo da Vinci's Farbengebung
Einfluss. Ob er Rom gesehen, ist eine vielfach bezweifelte,
neuerdings jedoch wieder wahrscheinlich gemachte Thatsache. Correggios
Idealismus beruht auf der erhöhten Stimmung, welche er seinen
Gestalten verleiht; sie treten aus dem Kreise der ruhigen Empfindung
und des gemessenen Ausdruckes heraus, geben sich unbeschränkt
einer begeisterten Aufregung, einer jubelnden Bewegung hin, und
athmen eine leidenschaftliche Innigkeit, welche, wenn sie auch oft
der objektiven Wahrheit zu nahe tritt, doch niemals ohne ergreifenden
Eindruck bleibt. Aus dieser Grundrichtung entwickelt Coreggio
eine eigenthümliche Formengebung. Ruhige, übersichtliche Formen
hätten jener schlecht entsprochen; die bewegte Stimmung theilt sich
den Körpern mit, und zeigt dieselben in den mannigfachsten perspektivischen
Verkürzungen, eine Vorliebe, welche schon bei Coreggio
zur gänzlichen Vernachlässigung der architektonischen Gesetze führte
und bei seinen Nachfolgern in eine widerliche Affektirtheit ausartet.
Die wesentlichste Unterstützung seiner Gefühlsweise fand er aber in
der Ausbildung des Helldunkels. Coreggio pflegte seine Bilder hell
zu untermalen und dann in der Farbe noch höher zu stimmen, wobei
er das reine weisse Licht, wie den farblosen Schatten vermied, Licht
und Schatten in feinen Abstufungen ineinander verschmelzen liess,
ihre Gegensätze aufhob, und so den seiner künstlerischen Stimmung
entsprechenden, fast überirdischen Lichtschimmer erreichte.[90] An
den zahlreichen Tafelbildern tritt die Eigenthümlichkeit seiner Farbengebung
besonders deutlich hervor. Noch nicht völlig ausgebildet erscheint
sie in seinen Jugendwerken: Mad. mit dem hl. Franziskus
(1514) in Dresden und vier Heilige in der Galerie Ashburtons in
London. Vollendet entwickelt ist sie in der Vermählung der hl. Katharina
(Louvre), Ruhe in Aegypten oder la Zingarella (Neapel), Madonna
mit dem hl. Hieronymus (Parma), und in den herrlichen Bilderschätzen,
welche die Dresdener Galerie von Coreggios Hand bewahrt:
Die Anbetung der Hirten oder hl. Nacht, die thronende Madonna von
Heiligen umgeben, nach den Hauptfiguren des hl. Sebastian und Georg
genannt, und die liegende Magdalena. Andere Werke von gleicher
Schönheit bewahren Londoner Galerien: Ecce homo, Christus am
Oelberge, hl. Familie (la v. au panier). Nicht minder wirkungsvoll
weiss Coreggio den Liebreiz und Lustschauer in mythologischen
Genrebildern zu schildern: Erziehung Amors durch Venus und Merkur
(Londoner Nationalgalerie), Ganymed (Wien), Diana (G. Borghese),
Antiope (Louvre), Leda (Wien und Berlin), Jo (Berlin) u. a. Die
überwältigende Kraft des Ausdruckes, welches Coreggio diesen Schilderungen
verleiht, beweist am besten das Schicksal der (stark erneuerten)
Berliner Bilder, als sie noch in der Galerie Orleans zu
Paris sich befanden. Coreggios Thätigkeit als Freskomaler beschränkt
sich auf Parma, wohin er 1518 berufen wurde: Mythologische
Malereien im Nonnenkloster S. Paolo, die Kuppel in S. Giov. Bapt.
(Himmelfahrt Christi), und die Domkuppel (Himmelfahrt Mariä); das
letztere Werk, trotz der durch das Ganze waltenden begeisterten
Stimmung, wegen der verworrenen Anordnung (Froschragout) minder
erfreulich. Dagegen zeigt ein kleineres Freskogemälde: Madonna mit
dem Kinde in der Galerie zu Parma, alle Reize seiner Auffassungsweise
in hohem Grade.

Coreggios Schüler brachten die von dem Meister ererbte Richtung
zum raschen Falle. Seine poetische Empfindungskraft liess
sich nicht auf mechanischem Wege aneignen und führte, wo sie ohne
innere Befähigung nachgeahmt wurde, zur widerlichen Manier; hinsichtlich
der Formenreinheit stand schon Correggio selbst dem Abwege
nahe, und wie es bei Schulüberlieferungen stets vorkommt,
dass die Schüler die Fehler des Meisters am besten lernen, übersprangen
die Nachfolger diese Grenzlinie zuerst. Durch die Aufnahme
des römischen Styles aber die heimische Weise zu verbessern,
war bei dem schroffen Gegensatze beider Richtungen unthunlich.
Franc. Mazzuoli, il Parmegianino (1503–1540) erlangte
noch den grössten Ruhm und besitzt in seinen Jugendwerken
(Mad. mit Johannes d. T. und Hieronymus in der Londoner Nationalgalerie)
das grösste Verdienst; später weiss er nur durch übertrieben
gestreckte Verhältnisse und eine affektirte Beweglichkeit zu
wirken. Doch weist bei ihm, wie bei den anderen unmittelbaren
Nachfolgern (Fr. Rondani, Bern. Gatti, Lelio Orsi u. A.), die meisterhafte
Handhabung des Colorites noch den Zusammenhang mit Coreggio
auf; dagegen übertrifft in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts die
Schule von Parma alle anderen an Manierirtheit.

§. 107.

Venedig stellt geographisch und politisch eine Welt für sich
vor. Abgesperrt von der Terra ferma, auf den Handelsverkehr mit
dem fernen Osten, als seine Machtquelle, angewiesen, im Besitze
einer eigenthümlichen selbständig entwickelten Verfassung, welche
mit dem Leben und Denken des Volkes eins geworden ist, nimmt
Venedig auch in der Kunstwelt eine entsprechende unabhängige
Stellung ein. Hier hat sich die byzantinische Weise nicht allein
lange Zeit — bis tief in das 14. Jahrhundert — erhalten, sondern
auch, obzwar nicht auf die Dauer, eine lebendige innere Entwickelung
erfahren (Mosaiken in der Kap. Zeno in S. Marco). Und als sie endlich,
nicht ohne einen zähen Widerstand, wich, da geschah es nicht
in Folge der Einwirkung der mittelitalienischen Schulen, sondern weil
bereits die Lokalbildung auch für den künstlerischen Ausdruck reif
geworden war. Dieser altvenetianische Styl lässt in dem warmen,
durchsichtigen Colorite das Wesen der späteren Kunst ahnen; er ist
zierlich glänzend, in der Composition einfach, oft alterthümlich, in der
Ausführung durchgebildet, eine ernste Würde der Gestalten, einen
weichen Linienfluss erstrebend. Von byzantinischen Einflüssen noch
nicht völlig befreit, erscheint Niccolo Semitecolo (ung. 1350), vorgeschritten
in der Behandlung der Gewänder und Köpfe: Lorenzo
Veneziano (1367), Michele Mattei aus Bologna, Niccolò di Pietro
(1397), Mich. Giambono (1430), von welchem der Mosaikschmuck
in der Kap. di mascoli in S. Marco herrührt, und auch durch den
Realismus der Darstellung anziehend, zwei muranische Künstler,
Giovanni (ein Deutscher?) und Antonio Vivarini (1440). Ein jüngerer
Vivarini, Bartolomeo, bringt ein neues Element in die Schule,
indem er in der Zeichnung den Styl Mantegnas wiedergibt und eine
schärfere Charakteristik anstrebt; doch wird dieser Einfluss durch
die eigenthümliche Lokaltradition und die Gegenwirkung Gentiles vor
jeder einseitigen Geltung bewahrt, und bald darauf durch die Kenntniss
der Oelmalerei der altheimischen Kunstweise eine grossartige,
stetige Entwickelung verliehen.

Antonello aus Messina hatte diese Technik, wie schon früher
erwähnt wurde, den Niederländern, deren Styl in seinen älteren
Werken (Museum in Palermo und Berlin) deutlich durchscheint, abgesehen
und nach Venedig verpflanzt. Erst im Besitze dieses Ausdrucksmittels
konnten die Venetianer ihrer Liebe zur leuchtenden
Farbe genugthun, das wirkliche Leben, welchem sie weder in der
Composition, noch in der Formgebung sich entfremdeten, im schmucken
Glanze und üppigen Reichthume wiederspiegeln und die einzelnen Gestalten
mit gehobener, adeliger Würde, dem Gepräge ernster Tüchtigkeit
und kräftigen Sinnes bekleiden. Um die Mitte des 15. Jahrhunderts
beginnt die zweite Periode der venetianischen Malerei, eingeleitet
durch Gentile Bellini (1421–1501) und Marco Basaiti (-1520),
vorzugsweise vertreten durch Giovanni Bellini (1426–1516),
dessen Künstlergrösse auch im höchsten Alter nicht sinkt, welchen
noch A. Dürer 1506 als den »pest im gemell« preist. Seine in
venetianischen Kirchen und Galerien (Madonna in der Kirche ai frari
1486, andere in der Akademie, S. Giov. e Paolo, Zaccaria 1505,
Chr. in Emaus in S. Salvatore u. a.) überaus zahlreichen Werke
zeigen seine Compositionen von jener in Venedig gewöhnlichen ruhigen
Art, welche dem Künstler gestattet, auf die Durchbildung der einzelnen
Gestalten allen Nachdruck zu legen, verbunden mit einer
überaus wirksamen Kraft und Tiefe des Colorites. An Giov. Bellini
reiht sich eine grosse Schaar von Schülern und Nachfolgern (Girolamo
di S. Croce, Giambattista Cima da Conegliano, Andrea Previtali,
Vinc. Catena u. A.); auch ausserhalb Venedigs, in der Lombardei,
wird sein Einfluss, verbunden mit den Nachwirkungen Mantegnas,
ersichtlich, z. B. in Verona (Girolamo dai Libri), Como u. s. w.
Von der Bellini'schen Kunstweise unabhängig, aber nichts desto
weniger vom venetianischen Geiste vollkommen durchdrungen, sind
Vittore Carpaccio's (-1522) Sittenschilderungen im Rahmen religiöser
Vorgänge. Sein Auge hat sich an den Bauten, Trachten und
Gestalten Venedigs gesättigt, seine Phantasie in diesem Kreise sich
eingeschlossen, so dass sich seine Darstellungen aus dem Leben
der Heiligen (Ursula, Wunder des Kreuzpartikels u. s. w.) zu reichen
Schilderungen altvenetianischen Lebens gestalten. Diese Vorliebe, die
religiösen Geschichten der venetianischen Oertlichkeit anzupassen und
sich in glänzenden Schilderungen zeitgenössischer Sitte zu ergehen,
haftet auch in der Folgezeit an der venetianischen Kunst; doch knüpft
die Blütheperiode der Venetianer keineswegs aus diesem Grunde etwa
an Carpaccio an, sie geht aus der Schule Bellinis, welcher alle
Häupter der venetianischen Kunst: Giorgione, Palma, Tizian zu seinen
Schülern zählt, hervor.

Mag es die Sinnenfreude und befriedigte Lebenslust sein, welche
die Venetianer schildern, oder das leidenschaftliche religiöse Pathos,
die Charakterkraft und die vornehme Selbstbeherrschung in den
männlichen, die üppige Schönheit in den weiblichen Bildnissen, mögen
sie einzelne Gestalten in ruhig ansprechender Situation vereinigt malen,
oder ihnen einen allegorischen Gedanken zu Grunde legen, oder schliesslich
historische Scenen beschreiben, immer bleibt die Farbe das vorzugsweise
Ausdrucksmittel ihrer Phantasie. Sie führen die breite
Pinselführung, den pastosen Farbenauftrag ein, wissen durch die
Farbe den Formen Rundung und Leben zu geben. Meister in der
Farbenharmonie und ebenso sehr befähigt, durch Combinationen der
Töne die lebhafteste wie die zarteste Wirkung hervorzurufen, haben
sie auch für die Wirkung des Lichtes, namentlich auf nackte Formen,
einen überaus feinen Beobachtungssinn. Obgleich sie die starken
Schatten und grellen Gegensätze vermeiden, und gleichsam nur »mit
Licht malen,« fehlt es weder dem Colorite an Tiefe, noch den Formen
an Modellirung. Durch die Farbenpoesie entfernen die Venetianer
sich von der naturalistischen Auffassung, welcher sie auch in den
Gewandmotiven keineswegs huldigen, und verleihen ihren Bildern eine
der Antike verwandte ungebrochene Schönheit.

Giorgio Barbarelli, gen. Giorgione (1477–1511), eröffnet den
Reigen der venetianischen Farbenkünstler. Noch wirft der weltliche
Glanz, welchen die venetianischen Bilder so vollendet schildern,
keinen Reflex auf die Lebensverhältnisse der Künstler. Nach herkömmlicher
Sitte beginnt Giorgione seine Thätigkeit mit der Fertigung
von Betteneinfassungen und Vertäfelungen für Kabinete; er
errichtet selbst eine Malerbude, in welcher er Schilder, Schränke,
Kisten mit Gemälden schmückt, und dekorirt Häuserfaçaden mit Fresken.
Dies hindert ihn keineswegs, in seinen leider seltenen Tafelbildern
eine ergreifende Poesie zu entfalten und selbst gleichgiltigen und uns
unverständlich gewordenen Vorgängen eine unwiderstehliche Anziehungskraft
zu entlocken, so z. B. dem sogen. Astrologen (ehemalige
Galerie Manfrini), dem Conzerte (Galerie Pitti) u. a. Die
Porträte fasst Giorgione häufig als Charakterköpfe auf und versetzt
sie in eine besondere Situation (Lautenschlägerin, der Musikmeister);
in anderen Bildern erfindet er nach Novellistenart die Motive und gibt
unterhaltende Schilderungen aus dem Leben, psychologische Gemälde.
Historische Bilder von Giorgione sind selten, und die meisten dafür
ausgegebenen Galeriestücke unächt, die vorhandenen aber, hinsichtlich
der Technik, der innigen Poesie und der reichen lebendigen
Motive, von dem grössten Reize: Findung Moses in der Brera, Seesturm
in der venetianischen Akademie, Jakob und Rahel in Dresden.

In Tizian Vecelli aus Cadore, dem »Könige der Maler« (1477
bis 1576), findet Giorgiones Richtung, wie die venetianische Kunst
überhaupt, ihre Vollendung; in ihm erscheint auch Alles, was die
letztere auszeichnet, persönliches Eigenthum. Die Geschichte seines
Lebens ist auch schon die Geschichte der venetianischen Kunst.[91]



Nur der Mann, welcher mit Kaisern und Königen im Briefwechsel
stand und hoch genug auf der socialen Stufenleiter gerückt war, um
die Würde eines Grafen des lateranensischen Palastes führen und
für seinen Freund Pietro Aretino wegen des Cardinalhutes unterhandeln
zu können, nur dieser feine und kluge Weltmann war im
Stande, die Porträtbilder zu Werken wahrhaft geschichtlichen Inhaltes
zu erhöhen, sie ebenso scharf psychologisch zu zeichnen, wie ihnen
das Gepräge edler, sicherer Ruhe zu verleihen. Nur der eigene
Genuss eines glänzenden glücklichen Lebens befähigte ihn zu den
glänzenden Farbenschilderungen eines genussvollen, über den Kreis
der Gewöhnlichkeit weit hinaus gerückten Daseins, wie auch nur der
Mann, der es liebte, mit schönen Frauen und heiteren Freunden beim
üppigen Mahle zu weilen, während das Auge über das Meer und
die Inseln schweifte, und Musik und Gesang von den fernziehenden
Gondeln das Ohr beseligte, die Züge jener feinen Sinnlichkeit treffen
konnte, die an seinen Frauengestalten und mythologischen Bildern
bewundert wird. Das religiöse Element tritt natürlich in Tizians
Werken in den Hintergrund; auch hier zeigt sich bald der ruhige
Ernst eines befriedigten Daseins, wie in den sogen. Conversationen
(Heilige im Gespräche begriffen) und den Madonnenbildern, bald eine,
wenn auch feierliche und begeisterte, doch weltlich freie Stimmung
(Himmelfahrt Mariä in der Akademie zu Venedig) herrschend. Bald
benützt er die Gelegenheit zu genreartigen Schilderungen (Tempelgang
Mariä in der Akademie zu Venedig), bald wirkt er durch die
Entfaltung eines grossartigen dramatischen Lebens (Grablegung Christi
in der Galerie Manfrini, Tod des Petrus (Märtyrer) in S. Giov. und
Paolo, Marter des hl. Lorenz in der Jesuitenkirche, berühmt durch den
Lichteffekt). Zu den besten religiösen Bildern Tizians gehören Christus
mit dem Zinsgroschen aus seiner früheren Zeit (in Dresden), Mad.
mit der Familie Pesaro (Kirche ai frari), der hl. Hieronymus (im
Louvre) u. a. Zahlreich sind die mythologischen Bilder Tizians, von
ihm als passende Motive zur Schaustellung nackter weiblicher Gestalten
benützt, wie die vielfach vorhandenen sogen. Venusbilder,
welche die Sage auf Porträtfiguren, z. B. die Prinzessin von Eboli,
zurückführt. Um ein charakteristisches Erfassen des mythologischen
Inhaltes ist es dem Meister keineswegs zu thun, sondern nach
eigenem Geständnisse um die Wiederholung schöner Körperformen
in mannigfaltigen Lagen und Situationen. (Zwei Venusbilder in der
Tribüne zu Florenz, ähnliche in Wien, Neapel, Dresden, England,
Madrid, Ausrüstung Amors in der Galerie Borghese, Bacchus und
Ariadne in der National-Galerie zu London, Bacchanale in Madrid
u.s.w.) Allegorischer Natur sind die drei Lebensalter in mehreren
Exemplaren und die sogenannte irdische und himmlische Liebe in
der Galerie Borghese. Porträtbilder von Tizians Hand, unübertreffliche
Muster dieser Kunstgattung, werden in allen bedeutenderen
Sammlungen Europas angetroffen; berühmt sind vor allen die Geliebte
Tizians, wiederholt gemalt (Louvre, Uffizi, Pittipalast, Galerie Sciarra),
die Tochter Tizians Lavinia(?) im Berliner Museum, die Familie
Cornaro in London u. s. w. Von seinen historischen Bildern im
Dogenpalaste ging leider das Meiste mit zahlreichen älteren Werken
im Brande 1577 zu Grunde; erhalten haben sich die Fresken in der
Gerichtshalle zu Vicenza (Urtheil Salomo's) und jene in der Schule
von S. Antonio zu Padua. Schliesslich bleibt noch der nach Tizian
gearbeitete Riesenholzschnitt: der Triumph des Glaubens, zu erwähnen.

Für die Lebenskraft der venetianischen Malerschule gibt es kein
sprechenderes Zeugniss, als die verhältnissmässige Selbständigkeit der
Zeitgenossen Giorgiones und Tizians. Dieselben üben zwar einen weitgreifenden
Einfluss und erzwingen eine allgemeine Aenderung des bis
dahin giltigen Styles, haben aber keine blinden Nachahmer und manierirte
Schulen im Gefolge. Zu den älteren Meistern, die sich nach Giorgione
bildeten, gehört der farbenglänzende Jac. Palma vecchio (g. 1476),
dessen Madonnen und h. Familien eine eigenthümliche Milde athmen
(Hauptwerk in M. formosa zu Venedig), dann Rocco Marconi,
Lorenzo Lotto u. A. Tizian schliessen sich an: Bonifazio Veneziano
(1494–1563), Andrea Schiavone, der in religiöser Innigkeit mit
Fiesole verwandte Moretto (1524–75). Die Vaterstadt Brescia
besitzt von ihm zahlreiche Werke, ausserdem Frankfurt, Wien und
Berlin. Entfernter stehen schon der Schüler des Letztgenannten, der
Porträtmaler Moroni, dann Giov. Ant. Licinio Regillo aus Pordenone
(1484–1539), berühmt durch den weichen Farbenschmelz und die
harmonische Gesammtwirkung seiner Porträtgruppen (Ehebrecherin
im Berliner Museum), der ebenfalls im Porträtfache ausgezeichnete
Paris Bordone (1500–1570) und Batt. Franco, il Semolei, welcher,
ohne die Eigenthümlichkeit der Venetianer aufzugeben, dem Style der
römischen Schule nachgeht. Nach zwei Seiten konnte die durch
Tizian zur höchsten Vollkommenheit gebrachte Richtung eine weitere
Fortbildung erfahren, durch eine Annäherung an den Naturalismus
und durch die Verbindung mit den Errungenschaften anderer Schulen.
Im ersten Falle blieb die Grundlage der Schule unberührt; nach wie
vor behauptet das Colorit seine Schönheit und seine Geltung, nur
wird es materiell prächtiger, in der Stoff- und Gefässmalerei sein
Glanz mit Vorliebe entwickelt; auch die Schilderungen des gehäbig-geniessenden
Daseins sind sinnlicher und prunkvoller, ohne den
poetischen Reiz, welchen ihnen Tizian zu leihen weiss. Der Hauptvertreter
dieser Richtung ist Paolo Cagliari Veronese (1528–1588).
Seine allegorischen und mythologischen Bilder im Dogenpalast fesseln
nur durch Einzelschönheiten; dagegen sind die Gemälde in der K.
S. Sebastian in Venedig wahre Meisterwerke in der Farbengebung,
dessgleichen die zahlreichen Schilderungen von Festzügen und Gelagen
(Hochz. zu Cana im Louvre, Gastmahl im Hause Levi's in der
Venet. Akad. u. a.), welche die Richtung des Meisters am schärfsten
aussprechen und auch seinen Ruhm am weitesten verbreiteten. Sowohl
die dargestellten Motive, wie die feierliche Stimmung und der
schimmernde Glanz, der eben der Ausdruck eines höheren Daseins
ist, trennen Paolo Veronese von dem eigentlichen Naturalisten der
Schule von Jac. da Ponte, gen. Bassano 1510–1592, welchem
Mythe und heilige Geschichte nur als zufällige und gleichgiltige Motive
dienen, um seiner Lieblingsneigung, der Schilderung der gemeinen
Wirklichkeit, bald in Genrebildern, bald im sog. Stillleben nachzugehen.
Bei ihm vermittelt nur noch die Farbentechnik den Zusammenhang
mit der älteren Schule.

Die andere, oben angedeutete Richtung, die venetianische Eigenthümlichkeit
durch ein näheres Eingehen auf die Formengebung
Michelangelos zu ergänzen, entwickelte Jac. Robusti, gen. Tintoretto
(1512–1594). Seine Studien führten ihn aber nur zu einer unnützen
Ueberfüllung des Bildraumes mit nackten und verkürzten
Gestalten, zu einer schärferen Schattengebung, als bei Tizian üblich
war, und merkwürdiger Weise zu einem übertriebenen, geistlosen
Naturalismus (Abendmahl in S. M. dell' Orto). Nicht sein riesiges
Oelbild im Dogenpalaste: das Paradies (74' lang und 30' hoch),
sondern nebst mehreren älteren Werken seine Porträte bilden seine
verdienstlichsten Arbeiten. Noch weniger als Tintoretto konnten
jüngere Künstler fremden Einflüssen sich entziehen und vor der
allgemein einreissenden Manierirtheit sich retten; doch war des Unverwüstlichen
in der venetianischen Schule noch genug vorhanden, um
selbst im 17. Jahrhundert (Palma giovine, Aless. Varotari il Padovanino
u.A.) durchzubrechen, und die Schönheit der alten Meister, wenn
auch nur theilweise, wieder aufleben zu lassen.



B. Die Kunst diesseits der Alpen.

§. 108.

Gleichzeitig mit Italien vollführt auch der Norden in der ersten
Hälfte des 15. Jahrhunderts den Uebergang zum Realismus. Die
Verschiedenheit in der Entwickelung und im Ziele hier und dort
wurde bereits früher angedeutet, und das Wesen der nordischen Kunst
in der Ausbildung des streng malerischen Styles gefunden. Als Folge
desselben erscheint das individualisirende Element in der Composition
und in der Behandlung der einzelnen Gestalten. Der Gegenstand der
Darstellung wird in eine bestimmte Zeit und in einen bestimmten
Raum versetzt; dieser letztere mit allen Mitteln der Schilderung ausgemalt;
in den Köpfen herrscht die porträtartige Auffassung vor; in
den Gewändern wird stets der bestimmte Stoff zur Anschauung gebracht.
Noch entfernt sich aber diese Richtung von dem späteren
Naturalismus durch den symbolischen Gedankengehalt, welchen sie
im Anfange nicht nur beibehält, sondern auch in tiefsinniger Weise
weiter entwickelt, sowie auch der auf die Ausmalung der Reichthümer
der Erde und der mannigfaltigen menschlichen Zustände verwendete
innige Fleiss einen idealistischen Zug verrathet. In diesem Reichthume
und dieser Mannigfaltigkeit soll sich die Macht des göttlichen
Geistes spiegeln, das allumfassende Wesen des göttlichen Reiches in
der bunten Gestaltenfülle zum Ausdrucke gelangen. Menschen und
Natur ziehen ein Festkleid an, die Innigkeit der Andacht, die Begeisterung
des Glaubens bilden das vereinigende Band der Individuen,
und der Sieg der christlichen Idee strahlt nur um so glänzender, je
verschiedenartiger die Natur ihrer Bekenner, je ausgedehnter der
Kreis ist, welchen sie belebend durchdringt. Kein Bild versinnlicht
daher die Richtung der nordischen Kunst so deutlich, als der Pilgerzug
der Magier und ihres Gefolges zur Krippe des Christkindes, keinem
Motive begegnen wir desshalb auch häufiger und mit grösserer
Vollendung geschildert, als diesem. Wenn nun aber trotz des
malerischen Styles keine den Venetianern oder Correggio und da Vinci
verwandte Coloristenschule sich ausbildet, so wird dies durch den
Mangel an Formstudien begründet, wodurch die Gelegenheit mit der
Farbe zu modelliren und durch Abtönung und Verschmelzung den
Gestalten den Schein plastischer Rundung zu leihen, benommen ist.
Die letzteren erscheinen vielmehr in den Umrissen scharf, oft eckig;
ebenso die Gewänder kleingebrochen und knitterig.

Nicht in Deutschland, sondern in Flandern wurde die neue
Kunstweise begründet.[92] Es fehlte hier nicht an günstigen äusseren
Bedingungen zur raschen Kunstentwickelung; die reiche Blüthe der
flandrischen Handelsstädte Brügge und Gent, die glänzende Pracht am
burgundischen Hofe nährten Auge und Phantasie; die vorangegangene
kampfreiche Zeit hatte dem Künstler eine Welt männlicher Kraft und
festen Bürgersinnes eröffnet, welche für die eingeschlagene Kunstrichtung
vortrefflich passte. Auch können die Leistungen in verwandten
Kunstfächern, welche in benachbarten Landschaften im 14. und
am Beginn des 15. Jahrhunderts angetroffen werden, als Vorbereitung
des flandrischen Realismus gelten. Schon im Anfange des 14. Jahrhunderts
zeigen niederländische Miniaturen das Streben zu individualisiren,
eine sorgfältigere Angabe von Schatten, frische und
mannigfaltige Farben; in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts steigert
sich die Individualisirung und die Naturwahrheit, launige Darstellungen
aus dem Kreise des gewöhnlichen Lebens sind beliebt und werden
mit hellen glänzenden Farben ausgeführt. Die alte Kunstschule zu
Dinant, die neu emporblühende zu Dijon (dort Jehan dos Joses
(1372) hier der Bildhauer Claus Sluter und Claux de Vousonne,
der Bildschnitzer Jack Baerze, der Maler Melchior Broederlam u. A.)
gehen gleichfalls auf den Realismus der Darstellung ein, welcher in
der Bildhauerschule zu Tournay zu hoher Vollkommenheit gebracht
wird, und hier bereits im 14. Jahrhundert den gleichen Kunststyl
erzeugt, welcher im 15. Jahrhundert in Brügge die Malerei beherrscht.
(Wir kennen den Künstlernamen: Guillaume du Gardin (1341),
Colard de Feclin (1341)); die wichtigsten Denkmale der Schule sind
die Grabmonumente in Tournay, theils im Privatbesitze, theils in den
Kirchen bewahrt. Der spezielle Entwickelungsgang der flandrischen
Malerschule, bis sie in den Brüdern Hubert und Johann van Eyck
zu wunderbarer, scheinbar unerklärlichen Vollendung gelangt, ist
aber noch immer in Dunkel gehüllt. Die Brüder Eyck stammen von der
Maas; wie viel verdanken sie den schon von Wolfram von Eschenbach
besungenen Schilderern von Maestricht, welche Anregungen
erhielten sie in Brügge, wohin der ältere Hubert im Anfange des
15. Jahrhunderts wanderte? Wesentlich unterstützt wurde die wunderbare
Raschheit der Entwickelung durch die Verbesserung der
Technik, die Anwendung des Oeles als Bindemittel, durch dessen
längere Flüssigkeit der pastose Farbenauftrag, die Verbindung und
Verschmelzung der Farbentinten auf dem Bilde selbst möglich wurde,
sowie die Mischung des Oeles mit einem unbekannten Harze den
Farben einen tiefen Glanz und unzerstörbare Dauer verschaffte.
Ohne diese technischen Hülfsmittel musste das ganze Streben der
flandrischen Schule erfolglos bleiben. Schon Hubert, dem etwa
30 Jahre älteren Bruder (1366–1426?) wird die unrichtig sogenannte
Erfindung der Oelmalerei (denn sie war nicht allein den Bildhauern
von Tournay, sondern auch nach Aetius den Vergoldern und Wachsmalern
des 6. Jahrhunderts bekannt) zugeschrieben; den grössten
Ruhm jedoch erwarb der auch historisch besser bekannte Jan van Eyck
(um 1400–1441). Bereits am Hofe Johanns von Bayern werthgehalten
und als »peintre et valet de chambre« (1425) angestellt,
fand er auch an Philipp dem Guten einen warmen Gönner, in dessen
Auftrage er sich der Gesandtschaft des Herrn von Roubaix nach
Portugal (1428) anschloss, um die Herzogsbraut, die Infantin Isabella
zu conterfeien. Das Hauptwerk der Brüder Eyck, das berühmte
Genter Altarbild (1432 vollendet) und theils in Gent — S. Bavo — theils
in Berlin bewahrt, belehrt uns am sichersten über die Stylverschiedenheit
zwischen beiden Brüdern. Hubert hatte es begonnen,
Jan fortgesetzt und vollendet. Aus 12 Tafeln bestehend, zeigt es,
wenn die Flügel geöffnet werden, im Hauptbild die Anbetung des
Lammes durch die Erzväter, Propheten, Apostel und Märtyrer,
welchen sich auf den Seitentafeln die Streiter Christi und die gerechten
Richter, die Pilger und Einsiedler anschliessen. Die inneren oberen
Tafeln, zum Theile Hubert zugeschrieben, zeigen Gott Vater mit
Maria und Johannes d. T., musizirende Engelchöre und Adam und
Eva. Die weichere Behandlung, der idealisirende Faltenwurf, der
tiefe bräunliche Farbenton in diesen letzten Tafeln stimmt mit dem
Charakter eines anderen Bildwerkes von gleichem symbolischen Inhalt
in der Galerie S. Trinidad zu Madrid: der Born des lebendigen
Wassers, überein, welches aus diesem Grunde gleichfalls Hubert
zugeschrieben wird. Auch ein hl. Hieronymus in den Studii zu
Neapel, gewöhnlich Col Antonio getauft, gilt für ein Werk Huberts
van Eyck, dessen Theilnahme, sowie die seiner Schwester Margaretha,
auch in mehreren Bilderhandschriften (Messbuch und Brevier des
Herzogs von Bedford u. A.) vermuthet wird. Datirte Werke Jan
van Eycks besitzen wir folgende: die Weihe des Thomas Becket
zum Bischofe 1421 (bei der Hz. von Devonshire), Mad. unter
dem Schirmdache 1432 (Liverpool, bei Blundell), das Ehegelöbniss,
genremässig behandeltes Porträtbild 1434 (Nat.-Galerie in London),
thronende Madonna mit Heiligen und Donataren 1436 (im Brügger
Museum), Bildniss des Jan de Leeuw 1436 (Belvéder Galerie), die
hl. Barbara grau in grau 1437 (Antwerpener Museum), Christuskopf
1438 (Berliner Museum), das Bildniss seiner Frau 1439 (Brügger
Museum?), stehende Madonna 1439 (Antwerenper Museum). Grösser
ist die Zahl der undatirten Bilder, und unter diesen allerdings die
Mehrzahl ohne allen Anspruch auf den Namen des Meisters. Unbestrittene
Originale sind: Zwei kleine Flügel (Kreuzigung und jüngstes
Gericht) ehemals in Spanien, Bildniss des Jodocus Vyts in der
Belvéder Galerie, Madonnenbilder ebendort, in Dresden, Louvre,
Antwerpen (Privatbesitz), Haag, der hl. Hieronymus (Stratton,
Hampshire) u. a.

Theils die äusseren Verhältnisse, in welchen die nordischen
Künstler lebten, theils der Umstand, dass sie keine in dem Gedächtniss
der Zeitgenossen und Nachkommen festhaftenden Monumentalwerke,
sondern kleine Tafelbilder fertigten, haben einen traurigen Mangel
an sicherer historischer Kunde zur Folge. Es fehlt weder an Namen,
noch an Werken, aber beide zu verbinden hält bei den nothwendigen
Schwankungen aller Urtheile, die sich auf das Stylgefühl
gründen, überaus schwer. Auch fehlt es bei der gleichmässigen
Technik in der Eyck'schen Schule und dem geringen Hervortreten
der subjektiven Weise der Künstler an übersichtlichen inneren Unterschieden.
An Hubert van Eyck reihen sich Peter Christophsen, von
welchem eine Madonna in Frankfurt a. M. 1417, der hl. Eligius als
Goldschmied (in Köln bei Oppenheim) vom Jahr 1449 und zwei
Altarflügel im Berliner Museum, vom Jahr 1452 datirt, vorkommen,
Gerhard van der Meere in Gent und ein sonst unbekannter Jodocus
von Gent an. Ausserdem besitzen die Münchner Pinakothek (Melchisedech
und Mannasammeln, die Gefangennehmung Christi), das
Berliner Museum (Elias und das Passafest, mit den erstgenannten
in München ein Werk bildend, wozu die Mitteltafel: das Abendmahl
in der Peterskirche zu Löwen bewahrt wird), das Madrider Museum
(zwei Flügelbilder vom Jahr 1438 mit dem Donator Werlis aus Köln),
das Antwerpner Museum (7 Sakramente), Werke, welche jedenfalls
der älteren Schule der Eycks angehören, mag schon über ihren
bestimmten Urheber Streit und Zweifel herrschen. Nach dem Stifter
der Schule besitzt den weitest verbreiteten Ruhm der ältere Roger
van der Weyden (u. 1400–1464) in Brüssel sesshaft und längere
Zeit in Italien thätig. Authentische Bilder dieses Meisters, dessen
scharfe Charakteristik innerer Seelenzustände, graziöse Malerei und
treffliche Zeichnung von alten Schriftstellern gerühmt wird, besitzen
wir nicht; doch haben die Madonnen mit Heiligen im Städel'schen
Museum, und der sogenannte Reisealtar Karl des V., welchen König
Johann der Karthause von Miraflores schenkte, im Berliner Museum
mit der Kreuzabnahme als Hauptbild (nur Kopie?) den grössten
Anspruch auf den Namen Rogers. Von einem grossen Werke im
Brüsseler Rathhaus, welches heroische Akte der Gerechtigkeit: Herkenbald
und Trajan in 4 Bildern behandelte, und Dürers Bewunderung
erregte, haben wir nur schriftliche Nachrichten. Ausserdem werden
ihm der Johannesaltar (im Berliner Museum), das jüngste Gericht
im Hospital zu Beaune, der hl. Lukas (Münchner Pinakothek), die
Anbetung des Kindes (in München und Berlin), Bathseba und David
(Stuttgart) mit grösserem oder geringerem Rechte zugeschrieben.
Aehnlich wie Roger haben auch zwei andere Zeitgenossen, Hugo
van der Goes aus Gent (u. 1420–1473) und ein Justus von Gent
(1474 thätig) in Italien Werke aufzuweisen, jener in S. M. nuova
zu Florenz: die Geburt Christi mit Flügeln, und dieser in S. Agata
zu Urbino: die Einsetzung des Abendmahles; doch folgt daraus keineswegs
ein längerer Aufenthalt dieser Künstler jenseits der Alpen, da
zwischen den flandrischen Städten und dem Süden ein eifriger Handelsverkehr
herrschte, und die Bestellungen in Brügge oder Gent
selbst erfolgen konnten.

Die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts brachte die Eyck'sche
Kunstrichtung zur allgemeinen Herrschaft in den Niederlanden und
den benachbarten Reichen, und zeigt einen staunenswerthen Reichthum
an Künstlernamen. Als Karl der Kühne 1467 seine Hochzeit
in Brügge feierte, konnte er behufs dekorativer Arbeiten über hundert
aus Tournay, Brüssel, Antwerpen, Cambray, Arras, Valenciennes,
Löwen, Ypern herbeigeeilte Maler und Kunsthandwerker gebieten;
wir werden den flandrischen Einfluss in Frankreich, Spanien, Deutschland
waltend erblicken, und stossen auch im benachbarten Holland
und Brabant auf Schüler und Nachfolger der Brüder Eycks. In
Holland lernen wir Dirck Stuerbout von Harlem (thätig 1462) kennen,
welcher im Rathhause zu Löwen ähnliche historische Schilderungen
ausgezeichneter Gerechtigkeitspflege malte wie Roger in Brüssel, dann
Gerhard von Harlem und Albert Ouwater. Von den zahlreichen
Bildern, welche früher dieser holländischen, in der Färbung kühleren,
in der Composition oft trockenen Schule zugeschrieben wurden, ist
das Danziger Altarbild das berühmteste. Es wurde 1467 gemalt
und kam 1473 als Kriegsbeute nach Danzig. Auf dem Mittelbilde
wird das jüngste Gericht (Hauptfigur des hl. Michael), auf den
Flügeln die Hölle und das Paradies mit Aufwand aller Farbenpracht,
ausgestattet mit humoristischen Zügen in lebendiger, überaus naturwahrer
Weise, zur Darstellung gebracht. Die Urheberschaft wird
bald Ouwater, bald Justus von Gent, bald Hemling zugemessen.
Der letztgenannte Meister hat den grössten Anspruch darauf.

Während die Eyck'sche Kunst siegreich nach aussen sich verbreitete,
blieb sie auch in ihrer eigentlichen Heimath nicht ohne
Fortbildung. Sie knüpft an den Namen Hans Hemling oder Memling
an und führt den Realismus in der Composition wie in der Ausführung
siegreich durch. Das symbolische Element tritt zurück, die Vorliebe
für die ausführliche Schilderung der Erscheinungswelt steigt. Der
landschaftliche Hintergrund wird selbständiger und reicher behandelt,
die Haupthandlung durch mannigfache Nebenscenen belebt, die Färbung
ist weicher, in der Gruppirung noch häufig die architektonische Symmetrie
festgehalten, aber die Bewegung der Einzelgestalten freier und
mannigfacher. Ueber Hemlings Bildungsgang und Lebensverhältnisse
belehrt uns nur eine flüchtige Tradition. Sie gibt ihm zum Lehrer
Roger v. d. W. und lässt den Künstler nach der Schlacht bei Nancy
(1477) krank und hülflos nach Brügge zurückkehren, wo er im
Johanneshospitale freundliche Aufnahme und Heilung fand. Als das Land,
wo er starb, gilt, obwohl unbegründet, Spanien. Durch die Namensunterschrift
beglaubigte Bilder sind bis jetzt bloss zwei entdeckt
worden, beide im Johanneshospitale bewahrt, und im Jahre 1479
gearbeitet. Das eine stellt die Anbetung der Könige mit der Geburt
Christi und der Darstellung im Tempel auf den Flügeln, das andere
die Vermählung der hl. Catharina (Johannesaltar) vor. Ebendort befindet
sich ein anderes Hauptwerk des Meisters, der Kasten der hl.
Ursula, mit 6 Bildern aus der Legende der Heiligen. Gerade die
kleinen Verhältnisse der Tafeln gestatteten Hemling eine freie Entfaltung
seiner Vorzüge, und liessen ihn hier ein Werk schaffen,
welches in der einfachen Klarheit der Erfindung, in der zarten, ausdrucksvollen
Ausführung und in der Schönheit des Colorites seinesgleichen
sucht. Hemlings Name besitzt einen viel zu guten Klang,
als dass nicht eine endlose Zahl von Bildern mit demselben geschmückt
würde. Mit verhältnissmässiger Sicherheit dürfen folgende Werke
auf ihn zurückgeführt werden: Das grosse Flügelbild mit der Passion
im Lübecker Dome (1491), die sogenannten 7 Freuden Mariä in
München und die 7 Leiden in Turin, die Kreuzabnahme im Johanneshospitale
zu Brügge, eine Madonna mit dem Stifter Martin von Niewenhoven
ebendort, eine andere im Strassburger Museum und der Reisealtar
Karl V. im Madrider Museum: Anbetung der Könige mit der
Geburt Christi und der Darstellung im Tempel auf den Flügeln. Die
blosse Inhaltsangabe reicht hin, die Eigenthümlichkeit Hemling'scher
Bilder, dass nicht allein eine zusammengehörige Geschichtenfolge
auf mehreren Tafeln vertheilt ist, sondern eine Tafel die mannigfachsten
Momente einer Begebenheit in epischer Breite vor die Augen
stellt, zu verdeutlichen. Dieselbe kommt zwar auch anderwärts vor,
nirgends jedoch ist sie von so grossem Einflusse auf den Styl und
Charakter des Künstlers. Ergänzend muss noch Hemlings Thätigkeit
als Miniaturmaler erwähnt werden. Das bedeutendste Werk dieser
Gattung ist das Gebetbuch des Cardinal Grimaldi in der Markusbibliothek
zu Venedig, von Hemling mit Hülfe des Livin von Antwerpen
und Gerhard von Gent mit Randzeichnungen und selbständigen
Gemälden geschmückt.

Obgleich uns kein Name von Schülern Hemlings erhalten ist,
so unterliegt doch der nachhaltige Einfluss auf seine Zeitgenossen
keinem Zweifel. Dass aber schon das nächste Geschlecht, von einer
geistigen Unruhe weiter getrieben, sich mit der Eyck'schen Kunstweise
nicht mehr begnügte und nach neuen Bahnen suchte, lag in
der Nothwendigkeit, den Realismus in allen Consequenzen zu vollenden.
Dieser barg ein doppeltes Element in sich, er zerstörte die
mittelalterliche Anschauungsweise und verweltlichte die Kunst, sei es,
dass er die Unterordnung der äusseren Erscheinungswelt unter allgemeingiltige
geistige Ideen verwarf, sei es, dass er die letzteren
in phantastischer Willkür sich auflösen liess; er wollte aber auch
auf entgegengesetztem Wege den älteren Idealismus durch die dramatische
Composition und die Grösse und Gewalt der äusseren Formen
erreichen. Den ersten Weg schlug die jüngere holländische,
den anderen die Brabanter Schule ein.

Lucas von Leyden (1494–1533), der Schüler des wenig bedeutenden
Cornelius Engelbrechtsen (1468–1533), mehr Kupferstecher
als Maler, bricht der weltlichen Kunst, welche das gemeine
Leben zum Vorwurfe ihrer Darstellungen nimmt, und auch religiöse
Scenen als Genrebilder behandelt, Bahn. Sein jüngstes Gericht im
Rathhause zu Leyden besitzt keine grossen Verdienste; dagegen sind
sein Zahnbrecher (Devonshirehouse in London), seine Spieler (Wiltonhouse)
ebenso charakteristisch für die Richtung des Künstlers, als
folgenreich für die spätere holländische Kunst. Das phantastische
Element wird vorzugsweise durch Hieronymus Bosch aus Herzogenbusch
ausgebildet, für dessen Zerrbilder seltsamer Weise Philipp II.
von Spanien eine besondere Vorliebe besass. Noch jetzt bewahrt
Spanien seine wichtigsten Werke: Anbetung der Könige, wo das
Landschaftliche vor den Figuren vorherrscht, Versuchung des hl.
Antonius, Sturz der Engel, Triumph des Todes, die Eitelkeit der
Welt, sämmtlich im Madrider Museum und durch die wunderlichsten
Spukgestalten und Karikaturen ausgezeichnet. Auch das Berliner
Museum bewahrt eine von reicher Erfindungskraft zeugende, aber
durch die Hässlichkeit der Formen anwidernde Darstellung der Hölle.

An der Spitze der wenig bekannten Brabanter Schule steht
Quintin Messys, der Schmied von Antwerpen († 1529). Er verwarf
die kleinen Verhältnisse des flandrischen Styles, ebenso wie die
Zersplitterung des Raumes durch endlose Schilderungen und den
Detailreichthum, suchte durch die dramatische Kraft der abgeschlossenen
Composition, durch mächtige und ausdrucksvolle Formen zu
wirken. Seine Hauptwerke sind die Kreuzabnahme im Antwerpener
Museum, mit den Martyrien Johannes d. T. und des Evangelisten auf
den Flügeln, und ein Flügelaltar (Anna und Maria) in der Peterskirche
zu Löwen. Ausserdem schuf er ein vielbeliebtes und oft
kopirtes Genrebild: die beiden Geizhälse. (Mehrere Exemplare dieses,
sowie andere gewöhnlich auf Quintin geschriebene Sittenbilder rühren
von seinem Sohne Johann Messys her.) Es konnte aber dieses
Streben nicht ohne Umwege zur Vollendung gelangen, da den
Künstlern dieses Zeitalters die Formstudien fehlten und sie auf ihrer
Bahn nothwendig an die italienische Kunst anstreifen mussten. Dann
lag aber das Eingehen auf den Idealismus des Cinquecento näher
und bequemer, als die abgeschlossene Entwickelung eines verwandten
Styles. In der That kehren auch die niederländischen Meister des
16. Jahrhunderts der heimischen Weise den Rücken und werden
Anhänger der römischen Schule, so Joh. Gossaert oder Mabuse
(u. 1469–1532), Bernhard van Orley aus Brüssel (1490–1560),
Johann Schoreel aus Holland (1495–1562), Michael Coxcie aus
Mecheln (1497–1592), Martin van Veen oder Heemskerk (1498 bis
1574), bei welchen Meistern zwischen den Werken, welche sie vor
und nach ihrer italienischen Studienzeit fertigten, wohl unterschieden
werden muss. Die italienisirende Richtung und Vorliebe bald für
Raphael, bald für Michelangelo steigert sich im Laufe des 16. Jahrhunderts
und lässt bei der jüngeren Künstlerfolge die heimische
Tradition vollkommen zurücktreten: Lambert Suterman oder L. Lombard
(1506–1560), Frans Vriendt oder Floris (1520–1570), der
»flandrische Raphael« (Loth mit seinen Töchtern im Berliner Museum),
die Brüder Franck, Fr. Pourbus d. ä., ebenso wie sein Sohn gleichen
Namens, beide als Porträtmaler verdienstlich, Martin de Vos 1534 bis
1604 (Schlosskapelle in Celle), nach Floris Tode das Haupt der
niederländischen Schule und gleich diesem von einer grossen Zahl
von Schülern umringt, Carl van Mander, Barthol. Spranger, Goltzius
und zahlreiche Andere. Dass die Werke dieser Meister zu den unerfreulicheren
Erscheinungen der Kunstgeschichte gehören, und namentlich
alle Wahrheit und Poesie vermissen lassen, ist bei der herrschenden
Manierirtheit in ihren italienischen Vorbildern doppelt begreiflich, dennoch
aber der Glaube, diese ganze Richtung sei eine blosse Abirrung
ohne Nothwendigkeit und Gesetz, in keiner Weise gerechtfertigt.

§. 109.

Auch die deutsche Malerei des 15. Jahrhunderts vollzog den
Uebergang zum unmittelbar lebendigen Realismus, und sagte sich
vom typischen Idealismus los; sie vollzog ihn aber nicht in selbständiger
Abgeschlossenheit, sondern unter der Einwirkung der flandrischen
Schule. Am frühesten und beinahe ohne Gegengewicht zeigt
sich dieser Einfluss in den benachbarten rheinischen Schulen; später
und bedingter taucht er im inneren Deutschland auf. Hier findet
auch die deutsche Kunst ihre weitere Fortbildung, und im 16. Jahrhundert
ihren Gipfelpunkt, ohne dass wir im Stande wären, mehr
als die Spitzen der künstlerischen Thätigkeit in Deutschland zu erkennen.
Die geringe Kunde von deutschen Künstlern, die Namenlosigkeit
so vieler Werke, der auffallende Umstand, dass viele Schulen
nur durch einen einzigen Namen oder eine Künstlerfamilie vertreten
sind, vor und nach welchen wieder dunkle Nacht herrscht, hat seinen
Hauptgrund in den inneren Zuständen der deutschen Kunst. Sie hält
am festesten am Handwerksboden und lebt in dem engsten Zunftverbande.
Allerdings theilt sie alle Vortheile, welche den bildenden
Künsten aus dem Zusammenhange mit dem Handwerke entwachsen:
die sichere Technik, die lebendige Tradition, das feste Beherrschen
des Erworbenen; aber sie muss auch die Nachtheile, welche aus der
Abgeschlossenheit in einer engbegrenzten Bildungssphäre hervorgehen,
tragen. Andere Sammelplätze künstlerischer Thätigkeit, in den Niederlanden,
in Italien, entgehen der letzteren durch häufigere Berührungspunkte
nach aussen, einen erweiterten Wirkungskreis der Künstler,
und ein vielseitigeres Leben derselben, während die deutschen
Reichsstädte die Anschauungen und den Formensinn ihrer »Stadtmaler«
nur in beschränkter Weise anregen konnten. Gerade der durch
das Colorit, die Mächtigkeit und den Adel der Formen wirkende
Realismus der Malerei aber muss ein weites Gebiet der Erscheinungswelt
beherrschen, und den Reichthum der Erde selbst schauen und
geniessen. Kein Wunder, wenn bei der Mehrzahl der deutschen
Werke dieser Periode das Harte, Eckige, oft Hässliche der Formen
vorwaltend gefunden, und bei den Künstlern das Bewusstsein der
Grenzlinie vermisst wird, welche die Phantasie von der Phantastik,
die lebendige Wahrheit von Verzerrungen und Uebertreibungen des
Ausdruckes scheidet. Diese Mängel fallen in den ausgeführten Tafelbildern
am grellsten auf. Zum Glücke beschränkt sich aber die Thätigkeit
der altdeutschen Schulen nicht auf die Fertigung derselben; neben
der Oelmalerei wird der Holzschnitt und Kupferstich eifrig gepflegt,
und in diesen Kunstgattungen die positive Seite der altdeutschen
Kunst glänzend entwickelt. Man irrt, wenn man den altdeutschen
Malern Phantasiearmuth vorwirft, und sie unfähig erachtet, geistige
Zustände mit Wahrheit und lebendiger Kraft zu schildern. Ihre
Phantasie überschreitet im Gegentheile oft die Schranken der malerischen
Ausdrucksmittel, und lässt die äusseren Formen der Gedankenfülle
nachhinken; ebenso gross sind ihre Verdienste als Physiognomiker
und Charakterzeichner. Um nun diese Eigenthümlichkeiten
frei entwickeln zu können, bedurfte es eines absolut gefügigen, jeder
Wendung der Phantasie folgenden Materiales, welches keinen Anspruch
darauf macht, das Auge zu einem längeren Beharren bei den
äusseren Formen zu zwingen, auf den Schein glanzvoller Realität
verzichtet, und einen Ueberschuss des Inhaltes über die Form aufweist.
Dieses Material ist der Holzschnitt und der Kupferstich, Kunstgattungen,
welche gegenwärtig meist nur zur Vervielfältigung grösserer
Bildwerke dienen, ursprünglich aber die gleiche Selbständigkeit, wie
z.B. die Oelmalerei, besassen. Der Holzschneider und Kupferstecher
war nicht Kopist, sondern auch der Erfinder seiner Tafeln.

Unter diesen Umständen ist es begreiflich, dass die Erfindung
und die Ausbildung dieser Kunstgattungen vorzugsweise dem germanischen
Norden anheim fällt. Unbestritten ist der Holzschnitt ein
deutsches Produkt. Bereits das 14. Jahrhundert kannte in Ulm Briefmaler
(Verfertiger illuminirter Holzschnitte) und Formenschneider; aus
dem Beginne des 15. Jahrhunderts (1407) hat sich in Augsburg
ein Holzschnitt (hl. Mauritius) erhalten; der gleichen Zeit entstammen
mehrere Blätter aus Tegernsee; andere tragen das Gepräge der altkölnischen
Schule (hl. Barbara und Katharina im Berliner Kupferstichkabinet),
können daher auch nur im Anfange des 15. Jahrhunderts
entstanden sein. Schliesslich wäre noch der Buxheimer Christoph (im
Louvre), mit dem Jahre 1423 bezeichnet, welcher lange Zeit vor allen
anderen Schnitten das höchste Alter für sich in Anspruch nahm, zu
erwähnen. In Bezug auf den Kupferstich streiten Italien und der Norden
um den Vorrang der Erfindung. Nach Vasaris Erzählung soll der
Goldschmied Maso Finiguerra die Kunst, von vertieften Zeichnungen
Abdrücke zu nehmen, zuerst erfunden haben. Auch zeigen die ältesten
italienischen Kupferstiche eine nielloartige Behandlung, so dass die
Ableitung der Kupferstiche von den Nielloplatten nicht unbegründet
erscheint. Während aber kein italienischer Kupferstich das Jahr 1471,
wo Baccio Baldini und Sandro Botticelli den Monte santo di Dio
herausgaben, überragt, kommen in Deutschland bereits im Jahre
1461 (maître aux banderoles in der Basler Bibliothek) und 1466 (der
niederdeutsche Meister E. S.) von längerer Kunstübung zeugende Blätter
vor. Für das höhere Alter der deutschen und niederländischen Kupferstichkunst
spricht ferner eine alte Tradition, welche den berühmten
Martin Schön in Colmar als ihren Erfinder preist. Die Wahrscheinlichkeit
spricht dafür, dass Martin Schön, ein Schüler des älteren
Roger, diese Kunst in den Niederlanden erlernte, aus welcher Landschaft
mehrere der ältesten Kupferstiche, ganz in der Weise der Eycks
gearbeitet, stammen. Von den Niederlanden wandert mit der Malweise
die Kupferstichkunst nach Deutschland; während aber die erstere
in den Händen der deutschen Nacheiferer an Werth verliert, wird
die letztere erst auf deutschem Boden zur Vollendung entwickelt.

§. 110.

Wir beginnen die Aufzählung der deutschen Malerschulen des
15. Jahrhunderts mit der Niederrheinischen und Kölnischen.
Die unmittelbare Schule Meister Stephans tritt uns in dem Maler der
Ursulalegende (Ursulak.) in ihrer gänzlichen Verflachung entgegen.
Desto energischer erscheint der Fortschritt zum Realismus, desto
eingehender das Studium der Niederländer in dem namenlosen Meister
der Lyversberg'schen Passion oder Pseudoisrael (u. 1463), und zahlreichen
verwandten Künstlern. Der genaueren Specialforschung bleibt
es vorbehalten, die erhaltenen Werke zu sondern und der einreissenden
Sucht, Alles auf denselben Namen zurückzuführen, eine Grenze zu
setzen. Wesentlich verschieden von dem hell und bunt färbenden,
übertrieben ausdrucksvollen Meister der Passion (8 Tafeln, ehemals
im Besitze Lyversbergs, jetzt des Herrn Baumeister in Köln), von
dessen Hand auch die Altarbilder in Linz und Sinzig am Rheine
angeführt werden, sind die Scenen aus dem Leben Mariä (in der
Münchner Pinakothek und bei Herrn Neven in Köln), und andere
im Museum und im Privatbesitze zu Köln befindliche Bilder. In den
Werken zweier namenloser Meister (die hl. Katharina und Barbara
mit Donataren bei Herrn Dormagen, und drei weibliche Heilige bei
Herrn Clave in Köln, sowie die Legende des hl. Sebastian im städtischen
Museum) wird mit Glück der lebendigen Naturwahrheit eine anmuthige
Kopfbildung verknüpft; in dem letztgenannten grell gefärbten Bilde
aber auch schon der knitterige Faltenwurf beliebt. Die gleiche Grundlage
der flandrischen Einwirkung offenbaren auch Calcarer Werke,
welche auf den Namen eines älteren und jüngeren Meisters von
Calcar geschrieben werden (Hauptaltar in Calcar, Mater dolorosa
in der Münchner Pinakothek u. a.), und durch die formengerechte
Zeichnung, die Mannigfaltigkeit des Ausdruckes, den gesteigerten
Naturalismus in der Composition hervorragen. Aus dem letzteren zu
einem höheren Style sich emporzuringen und der äusseren Lebendigkeit
auch ein tieferes inneres Leben beizugesellen, ist das Ziel
zweier Kölner Künstler um das Jahr 1500, des Pseudolukas und des
Pseudoschoreel, welche gegenwärtig nach ihren Hauptwerken: Meister
des Bartholomäus oder Thomas und Meister vom Tode Mariä, benannt
werden. Dass auch dieselben nur die Spitzen einer zahlreichen
Künstlergruppe vorstellen, unterliegt keinem Zweifel. Der Erstgenannte,
auch Meister Christoph betitelt, suchte dies Ziel durch Zierlichkeit
der Wendungen, durch den Reichthum äusserlicher Motive zu erreichen
(Hauptwerke: in der Münchner Pinakothek, Bilder mit Heiligenfiguren,
im Privatbesitz zu Köln, die Kreuzigung, und Thomas, die
Wundmale berührend, beide Flügelbilder); der andere bedeutendere
Meister durch eine feinere Charakteristik innerer Zustände und affektvolle
Darstellung (Hauptwerke: Tod der Maria in der M. Pinakothek,
Klage um den Leichnam Christi im Städel'schen Museum, Ausgiessung
des hl. Geistes in der Abel'schen Sammlung zu Stuttgart u. a.). Die
Vorliebe, welche diese jüngere Kölner Schule für Passionsscenen hat,
ist ebenso bedeutsam, als ihr Zusammenhang mit der späteren niederländischen
Kunst (Quintin Messys) unbestreitbar. Noch bleiben mehrere
Kölner Maler des 16. Jahrhunderts anzuführen, wie Johann v. Melem,
der als Formschneider berühmte Anton von Worms (Prospektus von
Köln) und Barthol. Bruyn (-1560), mit welchem die selbständige
Kölner Schule abschliesst, um sich in die Nachahmung der italienischen
Manier zu verlieren. Sein Hauptwerk ist der Hochaltar im Xantener
Dome; zu seinen besseren Leistungen gehören mehrere Bildnisse.
Die Identität des Kölner Styles in der Malerei und Bildnerei wird
ersichtlich in den Orgeldekorationen zu S. Pantaleon und Maria auf
dem Kapitol.

Bedeutender und anziehender ist die Entwickelung der Malerei
in Westfalen. Der conservative Kunstcharakter dieser Landschaft
liess noch einzelne Züge der älteren Weise bestehen und die flandrische
Lebendigkeit mit einer eigenthümlichen idealen Anschauung
sich verbinden. Als Hauptmeister dieser Richtung erscheint ein
Künstler, von welchem die Fragmente des Liesborner Altares
(aus dem Schlusse des 15. Jahrhunderts), gegenwärtig in England,
herrühren. Andere im Privatbesitze befindliche Bilder deuten eine
zahlreiche Schule an, welche sich um diesen deutschen Fiesole gruppirte,
ohne dass der immer mächtigere Realismus auf die Dauer
abgewehrt werden konnte. Er zeigte sich in den Werken der Soester
Malerschule (Flügelaltar in der Marienkirche, Triptychon des Meisters
Suelnmeigr, Altar des Jarenus (?) im Berliner Museum) und in den
Werken des Victor und Heinrich Dunnwegge zu Dortmund. In der
späteren Zeit des 16. Jahrhunderts tritt die Künstlerfamilie zum Ring
in Münster (Ludger d. Ä. u. J., Hermann) thätig auf, theilweise, wie
noch andere namenlose westfälische Bilder an die jüngere Kölner
Schule anmahnend.

Tiefer in Deutschland tritt uns der niederländische Einfluss am
Oberrheine und in Schwaben entgegen. Dort bethätigt ihn Martin
Schön oder Schongauer, zu Colmar thätig, einer Ulmer Künstlerfamilie
entsprossen, aber in den Niederlanden (durch den älteren
Roger) gebildet (u. 1420–1488 oder 1499?). Geringer ist die Zahl
und auch der Ruhm seiner Oelgemälde, als jener der von ihm gefertigten
Kupferstiche, deren man 119 Blätter religiösen und sittenbildlichen
Inhaltes kennt. Die ersteren sind vorzugsweise in Colmar
verwahrt (die Madonna im Rosenhage, Anbetung des Christkindes u. a.),
sonst auch in München (Davids Einzug), in Rom (Tod der Maria
in P. Sciarra) vorhanden. Sie zeigen bei mageren Formen einen
tiefen Ausdruck, einen mehr nach innen gekehrten, als mit der ausführlichen
Schilderung von Aeusserlichkeiten beschäftigten Sinn, eine
mehr zeichnende als malende Behandlung, und im Ganzen einen
Meister, der sich im freien Kupferstiche wohler fühlt, als in der
gebundenen Oelmalerei. Ueber seine gewiss zahlreiche Schule fehlen
uns alle Nachrichten.

In Schwaben, wo noch im 15. Jahrhundert der typische Idealismus
sich herrschend erhielt, die Künstlerfamilien der Beham, Acker,
Schön, Lindenmayer, Stocker, Knechtelmann blühten, und die Werke
des Lukas Moser (Tiefenbronn), Ulrich zu Maulbronn, eine verwandte
Richtung mit der gleichzeitigen Kölner Schule aufweisen,
brachte Friedrich Herlen, in Ulm und Nördlingen thätig († 1491),
die niederländische Weise in Aufnahme. Man kann unter niederländischer
Arbeit schwerlich die bunt gefärbten Altarschnitzwerke verstehen,
da dieselben schon viel früher in Deutschland bekannt waren,
wohl aber hat das realistische Kunstprincip der flandrischen Schule
diesen eigenthümlichen Kunstzweig, der Skulptur und Malerei äusserlich
aneinander knüpfte, und auch innerlich verwebte, zu reicher
Entwicklung gebracht. Schwaben ist vor den meisten deutschen Landschaften
an polychromer Holzbildnerei reich bedacht. Nur Pommern
besitzt eine ähnliche Fülle mit der Malerei verbundener Skulpturen
(ausserdem verdient Brüggemans Altar in Schleswig eine besondere
Erwähnung). Von dem oben erwähnten Friedrich Herlen rührt der
Altarschrein in der Jakobskirche zu Rothenburg a. d. T. 1466 her;
ähnliche Werke sind in Nördlingen, Bopfingen, Herrenberg (v. 1450),
Gmünd, Hall, Kreglingen, Blaubeuren u. a. vorhanden. Künstlernamen
kommen, wie es diese Kunstgattung mit sich bringt, selten
vor. Den besten Klang besitzt jener Jörg Syrlin's d. Ä. zu Ulm
(u. 1458–1482 thätig), von dessen Hand zwar keine bemalten Altäre
aufgewiesen werden können; wohl aber waren die Steinskulpturen
am sogen. Fischkasten (Marktbrunnen) farbig behandelt, und nehmen
seine Holzarbeiten eine gewisse Mustergiltigkeit in Anspruch. Syrlins
Einfluss erstreckte sich über seine Familie hinaus, und würde die
Blüthe der Holzschnitzerei in Oesterreich miterklären, wenn sein Aufenthalt
in Wien beglaubigt wäre. Das ihm zugeschriebene Chorgestühl
im Stephansdome war von Wilh. Rollinger (1484) verfertigt worden.
Auch ist eine selbständige Entwickelung einer österreichischen Maler-
und Bildhauerschule, vertreten durch Mich. Pacher von Brauneck
(Flügelaltar in S. Wolfgang, in Gries bei Botzen und im Privatbes.
in München), Ruheland, mehrere durch blosse Monogramme bezeichnete
Meister, Meister Pilgram (Kanzel im Stephansdome), N. Lerch
und Michael Dichter (Grabmal Friedrichs III.), nicht unwahrscheinlich.

Fritz Herlen und seine Familie weichen vor dem Ruhme zurück,
welcher um die Ulmer Malerschule sich sammelt. Hans
Schülein (Tiefenbronn bei Calw), namentlich aber Barthol. Zeilbloom
(1468–1517 thätig), bilden ihre Spitze. Des Letzteren Werke (ausser
dem Altarwerke auf dem Heerberge bei Gaildorf, meist im Privatbesitze
[Abel] zu Stuttgart), zeigen den Meister mit sinniger Phantasie
begabt und der Farbengebung nicht wenig kundig; weniger
naturalistisch als sein Nachfolger Martin Schaffner (1499–1535
thätig), auf welchen bereits Italien zu wirken begann, fesselte er
durch die biedere Schlichtheit des Ausdruckes, und musste, nach der
grossen Zahl der in seinem Geiste gemalten Werke zu schliessen, bei
seinen Zeitgenossen grosses Gefallen erregt haben. Die Schicksale der
Augsburger Malerschule in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts
sind wenig bekannt; ebenso gering ist unsere Kenntniss der späteren
Zustände, wenn wir die beiden Künstlerfamilien der Holbein und
Burgkmaier ausnehmen, deren Ruhm weit über ihre Vaterstadt
hinaus reicht. In drei Generationen üben diese Familien ihre Kunst;
während aber die Holbeins im jüngsten Gliede die höchste Bedeutung
erringen, ist die jüngste Generation der Burgkmaier unbedeutend,
und der manierirten Nachahmung der Italiener verfallen. Ein Denkmal
gemeinsamer Thätigkeit beider Familien bewahrt die Augsburger
Galerie in den Darstellungen der 7 Hauptkirchen Roms, deren untere
Hälfte die Kirchen abbildet, die obere die betreffenden Kirchenheiligen
verherrlicht. Von Hans Holbein, dem Grossvater, stammt
die Kirche S. Maria Magg. mit der Krönung der Madonna (1499),
ein Bild von anmuthigen Formen und harmonischer Färbung, weniger
berührt von naturalistischen Uebertreibungen, als die Werke seines
Sohnes Hans Holbein d. Aelt. (1460–1526), von welchem die
Augsburger Galerie, nebst dem hl. Paulus, noch die Dreieinigkeit
und die Verklärung Christi besitzt. Thomas Burgkmaier († 1523),
fertigte die hl. Sebastian und Laurentius, in derber, geschmackloser
Lebendigkeit; sein berühmterer Sohn, Hans Burgkmaier (1472–1599?),
arbeitete die Kreuzigung, den hl. Petrus und Johannes d. Evang. für
den oben angeführten Bilderkreis. Die Stärke des letztgenannten
Meisters liegt aber nicht in seinen, oft an Schnitzwerk erinnernden
Oelbildern, sondern in seinen überaus zahlreichen, technisch und
poetisch gleichbedeutenden Holzschnitten (Triumphzug Kaiser Maximilians,
Weisskunig, die östreichischen Heiligen, Neues Testament,
im Ganzen 700 Blätter). Unter seinen Oelbildern wird, bezeichnend
für die Richtung der Zeit, ein kleines Kabinetstück in Nürnberg:
Maria mit der Traube, am meisten gerühmt. Hans Holbein d. J.
gehört wohl nach Geburt und erster Bildung zur Augsburger Schule.
Doch behielt er keineswegs in seinen Werken den Lokalcharakter
bei, und vertauschte auch Augsburg mit Basel als Aufenthalt, wohin
sein Vater, ung. 1508, als Malermeister zur Ausschmückung
des Rathhauses berufen wurde.

Idealistisch, wie allerwärts in Deutschland, war der ältere fränkische
Kunststyl, ehe theils der niederländische Einfluss, theils die
veränderte Zeitrichtung eine Gegenwirkung hervorrief und die Schule
auf die Seite des grellen, oft formlosen Naturalismus herüberbrachte.
Ein leiser Uebergang, der Weise des Kölner Meisters Stephan vergleichbar,
kündigt sich bereits im Imhofschen Altare vom Jahre 1420
an, sowie in der Waldburgischen Gedächtnisstafel in der Frauenkirche
zu Nürnberg (1430); der flandrischen Richtung verwandt,
aber noch maassvoll in der Schilderung, ist der Löffelholzische Altar
in der Sebalduskirche (1443). Dann tritt uns aber plötzlich in den
Werken des Meisters Michael Wohlgemuth (1434–1519) der neue
Styl handwerksmässig zugeschnitten, geistig verkümmert und grell
übertreibend entgegen; es schwindet unter dem mechanischen Gewerbsbetriebe
die technische Tüchtigkeit, mit dem verschlechterten
Machwerke sinkt auch die Phantasiebildung. Zu den besseren Werken
Wohlgemuths gehören der Zwickauer Altar (1479), die Flügel des
Chemnitzer Altares im Dresdener Alterthumsmuseum, der Peringsdorfer
Altar in der Moritzkapelle zu Nürnberg (1487), die Altäre zu
Schwabach (1506), Heilsbronn u. a. Tüchtiger als seine Bildtafeln,
und durch die naive Ausführlichkeit der Formenschilderung anziehend,
sind die bemalten Schnitzwerke, welche in der Regel die Mitte der
Altarwerke ausfüllen. Ueberhaupt bilden die Leistungen in der Skulptur
die Glanzseite der fränkischen Schule. Viele und darunter treffliche
Werke, wie die betende Maria in dem Landauer Brüderhause (Schnitzwerk)
und die ehemals bunt bemalte Rosenkranztafel auf der Burg
(7' hoch, 5' breit) sind namenlos. Von namhaften Meistern sind
anzuführen: der früher in Krakau thätige Veit Stoss († 1533), von
welchem ausser einem Entwurfe zum Sebaldusgrabe der berühmte
englische Gruss (Schnitzwerk) in der Lorenzkirche (1518), ein Kruzifix
in der Sebalduskirche und eine Anbetung der Hirten in der oberen
Pfarre zu Bamberg herrühren; Tilman Riemenschneider (geb. zu
Osterode † als Bürgermeister zu Würzburg 1531), ein handwerksmässiger
Naturalist von weitverbreitetem Rufe (Grabmal König Heinrichs
im Bamberger Dome, Grabmonument in Würzburg); Loyen
Hering in Eichstädt; Seb. Lindenast, der kunstreiche Kupferschmied
von Nürnberg; Adam Kraft († 1507) in Nürnberg. Fleissig und betriebsam,
in den Formen peinlich ausführlich, aber im Machwerke
sorgfältig und gediegen, jedem Idealismus fremd, erscheint A. Kraft
als der würdigste Vertreter der Nürnberger Kunstbildung. Seine
Hauptwerke in Stein, sämmtlich in Nürnberg aufgestellt, sind die
7 Fälle Christi an den Stationen zum Johanniskirchhofe, die Grablegung
Christi auf dem letzteren selbst, die Passion oder das Schreier'sche
Begräbniss (34' lang) an der Sebalduskirche, das Relief über der
Stadtwage, ein vortreffliches Genrebild, und das 64' hohe Sakramentshäuschen
in der Lorenzkirche. Die höchste Blüthe erreicht die
Nürnberger Bildnerei in der Rothgiesserfamilie der Vischer. Von dem
älteren Namensgenossen, Hermann Vischer († 1487), stammt das
Taufbecken in der Wittenberger Stadtkirche; dem berühmteren Sohne,
Peter Vischer (thätig 1489–1529), aber verdankt die deutsche
Skulptur ihre bedeutendsten Werke. Obgleich er in seinem persönlichen
Wirken sich keineswegs von seinen Nürnberger Fachgenossen
unterscheidet, und gleich diesen die Kunstthätigkeit mit dem Handwerksbetriebe
naiv verbindet, so kann dennoch seine Richtung nicht
aus der Nürnberger Lokalbildung erklärt werden. Auf welchem Wege
er sich von der lokalen Manier befreite, und es erlernte, frisches,
naturwahres Leben seinen Gestalten einzuverleiben, ohne in das
Harte und Eckige zu verfallen, und antike Motive zu verwerthen, ohne
seine deutsche Eigenthümlichkeit aufzugeben, ist unbekannt; desshalb
aber seine Verdienste gering anzuschlagen und ihn zu einem
blossen Giesser nach fremden (Veit Stossens) Modellen herabzuwürdigen,
unbegründet und thöricht. Die Zahl der von ihm gefertigten
oder ihm zugeschriebenen, im Werthe ungleichen Grabplatten,
ist sehr bedeutend. Sie befinden sich in Römhild (Grafschaft Henneberg),
Magdeburg, Breslau, Bamberg, Krakau, Nürnberg, und zeigen,
soweit sie aus seiner früheren Zeit stammen, noch Anklänge an die
zeitgenössische Nürnberger Kunstweise. Erst in seinen späteren
Werken gelangt er zur vollen Selbständigkeit. Dieselbe und die
Eigenthümlichkeit des Vischer'schen Styles lernt man besser als an
dem berühmten Sebaldusgrabe (1508–1519) mit seinen 12 Aposteln,
zahlreichen Reliefbildern und Dekorationsfiguren in den Reliefbildern
zu Regensburg (Christus bei Lazarus Schwestern im Dome), zu
Wittenberg (Krönung Mariä in der Schlosskirche und Denkmal
Friedrichs des Weisen ebendort), zu Berlin (Orpheus und Eurydike
in der Kunstkammer) und in der kleinen Apollostatue im Landauer
Brüderhause kennen. Von seinen fünf Söhnen, welche am Sebaldusgrabe
thätig zugriffen, erreicht keiner eine besondere Höhe, dagegen
offenbart sich als ein tüchtiger Schüler Peter Vischers der Schöpfer
des bekannten Gänsemännchens: Pancr. Labenwolf (1492–1563).



§. 111.

Alle bis jetzt betrachteten deutschen Kunstschulen ermangeln nicht
der Entwickelungsfähigkeit, werden aber durch ungünstige äussere
Verhältnisse an raschen Fortschritten gehindert. Wenn die spätere
geniale Sonderstellung der Künstler den Verfall der Kunst bedingte,
so hat die knappe Einordnung der alten deutschen Meister in den
Handwerksverband das Zusammenwirken in weiten Kreisen, den freien
Aufschwung zur Vollendung abgewehrt. Wir erfahren selten von
Schülern, desto häufiger von Gesellen, und scheiden die einzelnen
Werke richtiger nach Lokalgruppen, als nach besonderen Individuen.
Dass trotz dieser mannigfaltigen Schranken einzelne Meister zu grosser
Vollendung sich erheben und ihren Schöpfungen einen allgemein
giltigen Werth zu verleihen wissen, verdient nur eine desto höhere
Bewunderung. Wir zollen sie auch gegenwärtig, nachdem unser
Kunsturtheil eine heilsame Läuterung erfahren, in vollem Maasse dem
Nürnberger Goldschmiedsohne Albrecht Dürer (1471–1528) und
dem vielwandernden Hans Holbein d. J. (1498–1554).

Dürers Ausgangspunkt ist die fränkische Schule. Fünfzehnjährig
kam er zu Meister Wohlgemuth in die Lehre, blieb in dessen Werkstätte,
weidlich von den »Mitknechten« geplagt, drei Jahre, und ergriff
sodann, der Handwerkssitte gemäss, den Wanderstab. Im Jahre 1494
heimgekehrt, wurde er Meister, heirathete und begann seine selbständige
Wirksamkeit. Aus der ersten Periode derselben (1505)
wissen wir, charakteristisch genug, nur von wenigen Oelbildern, und
diese sind beinahe durchgängig Porträte (Selbstporträte vom Jahr 1498
in der Uffizigalerie, ein anderes, in ausgebildeter Technik vom Jahr
1500 in der Münchner Pinakothek u. a.) Die grösste Thätigkeit entfaltet
er auf dem Gebiete des Holzschnittes und Kupferstiches (Offenbarung
Johannes 1498, Adam und Eva, Kupferstich 1502). Es
erklärt sich diese freiwillige Einschränkung aus der richtigen Selbsterkenntniss
und Abschätzung seiner Kräfte. Dürer verläugnet nicht
den deutschen Kunstcharakter; die Tüchtigkeit als Charakterzeichner,
die geringe Beachtung der formellen Schönheit, ein unüberwindlicher
Hang, sich im Gedankenspiel zu ergehen, wodurch die Formen zum
unselbständigen Ausdrucke herabgesetzt werden, und die Darstellbarkeit
dem poetischen und phantastischen Reize, der im Inhalte
liegt, zum Opfer wird, sind Kennzeichen, welche Dürer eben so
sehr als seinen Fachgenossen ankleben. Auch darin kommt er mit
den letzteren überein, dass ihn bei der Feststellung der Kopfformen
häufig subjektive Willkür leitet, und seine Gewandmotive selten
günstig für die Entwickelung der Körperformen sich gestalten. Bei
aller Schärfe der Auffassung gilt ihm doch nicht die Natur als ausschliessliche
Richtschnur. Auch die Farbe, so glänzend sie auch
strahlt, folgt vielfach mehr der Eingebung der Phantasie, als dass
sie die äussere Erscheinung wiedergäbe, sie ist erfunden, wie jene
Kopfformen. Wodurch aber Dürer die meisten Künstler überragt,
das ist die unerschöpfliche Fülle dichterischer Gedanken, sein tiefer
Humor. Das Bewusstsein dieser Gaben musste ihn nothwendig das
gefügige Material des Stiches und Schnittes, diese Schnellschrift der
Kunst, den spröderen malerischen Formen so lange vorziehen lassen,
bis er auch nach dieser Seite seine Entwickelung vollendete. Dieselbe
beförderten zwei Reisen, welche er in längeren Zwischenräumen,
1506 nach Venedig, 1520 (in Geschäftsangelegenheiten)
nach den Niederlanden vollführte. Die tiefe Einwirkung der venetianischen
Malweise spricht sich besonders deutlich in dem (am
Strahov in Prag verwahrten) sogenannten Rosenkranzbilde aus. Die
Madonna, von Engeln gekrönt, ertheilt an den Kaiser, das Christkind
an den Papst einen Rosenkranz; die gleiche Handlung vollziehen an
den umstehenden Personen der hl. Dominik und mehrere Engel.
Dieses Werk wurde in Venedig 1506 verfertigt, und so weit die
traurige Uebermalung einen Schluss auf den ursprünglichen Zustand
gestattet, auch in venetianischer Weise, ganz verschieden in der
Farbenharmonie und im Farbenauftrag von seinen früheren Werken
ausgeführt. Eine ähnliche Einwirkung der Niederländer wird in einzelnen
seiner letzten Werke offenbar. Nicht wenig gewinnt Dürers
Künstlergrösse durch die Einsicht in sein stetiges Fortschreiten, in
sein unablässiges Streben nach Vollendung. Hat Dürer seine Entwickelungskraft
erschöpft? Er selbst in einem merkwürdigen Geständnisse
(von Melanchthon überliefert) verneint es und beklagt die
Unmöglichkeit, die erst als Greis gewonnene Erkenntniss künstlerisch
zu verwerthen. Wohin dieselbe ihn geführt hätte, bezeichnet er
selbst, indem er die simplicitas als das höchste Ziel der Kunst aufstellt,
und seine älteren bunten Bilder verdammt.

Mit der Rückkehr aus Venedig beginnt Dürers fruchtbarste und
beste Zeit. Wir zählen aus dem Gebiete der religiösen Malerei folgende
Hauptwerke auf: die Marter der Zehntausend 1508 (Belvederegalerie),
in der Composition zerstreut und unerquicklich, in der
Ausführung überaus fleissig; die Dreifaltigkeit von Heiligen angebetet
1511 (ebendort); die Geburt Christi und die Klage um Christus in der
Münchner Pinakothek; der Tod der Maria in Porträtgestalten wiedergegeben
(Belvedere), und schliesslich die vier lebensgrossen Charakterfiguren
des Johannes, Petrus und Markus, Paulus (Pinakothek) 1526,
auch als die vier Temperamente bezeichnet, und von Dürer unter
dem Einflusse der herrschenden Zeitideen, in einem wahrhaft monumentalen
Style, unendlich verschieden von seiner älteren Manier
geschaffen. Unter den zahlreichen Bildnissen, welche Dürer malte,
hat das überaus scharf gezeichnete Porträt des Hieronymus Holzschuher
in Nürnberg (1526) den grössten Ruhm erlangt; nicht minder bedeutend
sind aber auch die in Köpfen gestochenen Bildnisse (Melanchthon,
Pirkheimer, Erasmus von Rotterdam u. A.), wie denn überhaupt in
den Dürer'schen Stichen und grossen Holzschnittwerken die Eigenthümlichkeit
des Meisters hell strahlt und seine sprudelnde Phantasie
unsterbliche Denkmale sich setzte. Sein Ritter und der Tod, die
Melancholie, die hl. Hubertus und Hieronymus, woran sich die köstlichen
Randzeichnungen zum Gebetbuche K. Maximilian anreihen lassen,
charakterisiren vortrefflich Dürers selbständigen Dichtersinn und allseitige
Phantasiebildung. Unter den von ihm herausgegebenen Holzschnittwerken
verdienen die grosse und die kleine Passion, das Leben
der Maria (1511), die Ehrenpforte des K. Maximilian (1515) und
der Triumphwagen des Kaisers (1522) besondere Erwähnung. Auch
die Leichtigkeit des Schaffens darf nicht bei der Beurtheilung Dürers
übersehen werden. Er war als Schnellmaler berühmt und in allen
Zweigen der Kunst, auch als Miniaturmaler, Bildhauer und theoretischer
Schriftsteller thätig. Die Zahl der von ihm gefertigten Kupferstiche
beläuft sich auf 108, der Holzschnitte (d.h. der Zeichnungen
zu Holzschnitten) auf 170. Einer so ausgedehnten Thätigkeit musste
auch ein entsprechend ausgedehnter Einfluss auf seine Kunstgenossen
zur Seite gehen. In der That lenkte Dürer zahlreiche Künstler in
seine Bahn und besass eine reiche Nachfolge. Dass sich dieselbe
nicht über die zweite Generation hinaus erstreckte, daran trugen
theils die allgemeinen deutschen Kunstverhältnisse, theils die Zeitstürme
und die ihnen folgende Erschlaffung des deutschen Geistes die
Schuld.

Den zweiten deutschen Grossmeister lernen wir im jüngeren
Hans Holbein kennen. Frühreif, elastischen Geistes, unter günstigen
Bedingungen gebildet, und in verhältnissmässig glänzenden Verhältnissen
lebend, schliesst er seine Laufbahn als Porträtmaler. Nicht
als ob diese Kunstgattung den Stempel der Unbedeutendheit an sich
trüge, oder Holbeins individuelle Grösse dadurch beeinträchtigt würde,
aber immerhin bezeichnet es das Wesen der deutschen Kunst, dass
Dürers und Holbeins berühmteste Malerwerke, die vier Apostel und
die Madonna mit der Familie Meyer, das eine einzelne Charaktergestalten
gibt, das andere förmlich in die Porträtsphäre herabsteigt, und dass
auch die grössten deutschen Künstler, theils durch äussere Umstände
gehindert, theils durch den eigenen Bildungsgang gehemmt, an reiche
historische Compositionen nicht herankommen. Einen Schlüssel zur
Erklärung dieser Thatsache liefert auch die Stellung derselben zu der
bis dahin allgemein giltigen Weltanschauung. Namentlich Holbein
zeigt sich dem traditionellen Ideenkreise fremd, und in den neuen
Anschauungen heimisch. Die symbolische Auffassung weicht der
dramatischen, eine derbe Spottlust, oft zum Humor gesteigert, bricht
sich Bahn, die Antike tritt auch im Stoffkreise berechtigt auf, freie
allegorische Erfindungen lassen die Einwirkung der Zeitströmungen
bemerken. Auch Holbein muss den Einfluss Italiens über sich ergehen
lassen. Sind wir auch über seinen näheren Bildungsgang im
Dunkeln, so bleibt doch sein Studium oberitalienischer Meister unbestritten.
Holbein ist aber der einzige und erste Deutsche, welcher
sich ungestraft der Fremde zuwendet, und die völlige Freiheit, die
Fähigkeit, zu sich selbst zurückzukehren, sich wahrt. Noch aus Holbeins
frühester, in Augsburg verlebter Jugend, stammen mehrere, theils
in Augsburg, theils in München verwahrte Bilder (Märtyrium des
hl. Sebastian); während seines Aufenthaltes in Basel fertigte er das
Aushängeschild eines Schulmeisters, zwei vortreffliche Sittenbilder,
die Geburt Christi und die Anbetung der Könige (Freiburger Münster),
die fast gänzlich zerstörten Fresken im Basler Rathhause (römische
und griechische Geschichten) und nach einer in Italien unternommenen
Studienreise den Leichnam Christi und die dramatisch überaus wirksamen
acht (kleinen) Bilder der Passion (sämmtlich in der Basler
Sammlung). Aus dem Jahre 1529 stammt die Madonna als Schutzfrau
der Familie Meyer (in zwei Exemplaren: im k. Schlosse zu Berlin
und in der Dresdner Galerie), ein Bild, welches weniger durch den
Reiz der Farben, als durch den Ernst der Auffassung und die kräftige
Wahrheit wirkt. In England, wohin er 1526 berufen wurde und
mit wenigen Unterbrechungen bis zu seinem Tode verweilte, widmete
er seine Thätigkeit, mit geringen Ausnahmen (Triumph des Reichthumes
und der Armuth, eine verloren gegangene Freske im Hansahofe),
dem Bildnissfache, in welchem er nur von wenigen Künstlern
erreicht wird. Dass das Porträt Moretts in Dresden lange Zeit auf
L. da Vinci geschrieben werden konnte, ist in mehrfacher Hinsicht
bedeutungsvoll.

Holbeins Wirken würde unvollständig beurtheilt werden, wenn
man seine Zeichnungen zum Todtentanze zu erwähnen vergässe.
Schwerlich gab es eine Idee, welche dem Zeitgeiste und dem phantastischen
Zuge der deutschen Kunst besser entsprach, als die alle
Stände und Alter unerbittlich ergreifende Gewalt des Sensenmannes.
Während aber in den gewöhnlichen Darstellungen (Dominikanerkloster
in Basel, Lübeck, Dresden) die Vorstellung in trockener
Wörtlichkeit wiedergegeben wird, hat Holbein (und gleich ihm der
Berner Dichter, Maler, Krieger, Politiker und Reformator, Niclas
Manuel [1484–1530], in den nur in Kopien erhaltenen Fresken
im Dominikanerkloster zu Bern), des Todes Thätigkeit mit beissendem
Humore in geistreich gedachten lebendigen Zügen geschildert. Schon
in diesem Bilderkreise klingt das Tendentiöse der deutschen Kunst
des 16. Jahrhunderts durch, welches in den fliegenden Blättern der
nächstfolgenden Zeit noch stärker ausgebeutet wurde, und die Kunst
zu einem wirksamen Agitationsmittel machte, aber ihr die Gelegenheit
zur ruhigen Ausbildung anübte.

Diesen beiden eben geschilderten Meistern schliesst sich, weniger
weil er die deutsche Kunst zur Vollendung, als vielmehr zum Ende
brachte, Lucas (Sunder?) von Cranach (1472–1553) an. Ein
treffliches Beispiel der Vielgeschäftigkeit deutscher Künstler — er
trieb auch das Apotheker- und Buchhandelgeschäft, sowie den
Papierhandel, als Gewerbe — in die Zeitereignisse innig verflochten,
und an der kirchlichen Polemik auch als Künstler (Passional Christi
und Antichristi) betheiligt, bewahrt Cranach die Formenbeschränktheit
seiner älteren Genossen, bricht aber gleichzeitig mit der bis dahin
giltigen Kunsttradition. Die Einführung von Bildnissen in seinen Altartafeln
ist keineswegs der Ausfluss eines naiven Naturalismus, sondern
Tendenzsache, und soll eine den Zeiterscheinungen entsprechende
neue Symbolik liefern. Seine antiken Schilderungen (Apollo und
Diana, Venus, Herkules und Omphale) scheiterten, wie die Darstellungen
des Nackten überhaupt (Adam und Eva), an seiner mangelhaften
Formenkenntniss, und verletzen oft durch den unreinen Sinn.
Anziehender sind Cranachs volksthümlich derbe Uebertragungen alter
Mythen und Sagen (Simson und Delila in Augsburg, Prinz Paris oder
Alfred und Albonak in Wörlitz, der Mund der Wahrheit in Schleisheim,
der Jugendbrunnen in Berlin), in welchen die Verwandtschaft
mit gleichzeitigen Volksdichtungen deutlich durchschlägt, und reiche
kulturgeschichtliche Beziehungen aufgewiesen werden können. Bei
seinem handwerksmässigen Betriebe der Kunst fällt es oft schwer,
die eigenhändigen Werke von der Gesellenarbeit zu scheiden; auch
wurde in jüngster Zeit gegen die Authentizität mehrerer Altartafeln
Einsprache erhoben, wie z. B. gegen das grosse Schneeberger Altarwerk,
jenes zu Wittenberg und Halle. Auch das berühmte Altargemälde
in der Stadtkirche zu Weimar: Christus am Kreuze mit
Johannes d. T., Luther und Cranach rührt nur theilweise von dem
Letzteren her. Andere Werke sind im Dome zu Glogau, Meissen und
in den verschiedenen deutschen Galerien vorhanden. Unter seinen
zahlreichen Schülern, welche Cranachs Weise das ganze 16. Jahrhundert
festhielten, erscheint sein Sohn und Nachfolger im Bürgermeisteramte
zu Wittenberg, Lucas Cranach d. J., als der bedeutendste.

Auch an den jüngeren Holbein und A. Dürer schlossen sich
mehrere Künstler an, an jenen Hans Asper in Zürich und Chr. Amberger,
ein guter Bildnissmaler in Augsburg; Dürers Weise beherrschte
vorzugsweise die Nürnberger Kunst: Hans (Wagner) von
Kulmbach († 1545), Hans Schäuffelein († 1539) aus Nördlingen,
Alb. Aldegrever († 1562) aus Soest, Alb. Altdorfer († 1538), dessen
Alexanderschlacht und Susanna in der Münchner Pinakothek die
Richtung der deutschen Kunst trefflich charakterisiren und die Unmöglichkeit
einer Fortentwickelung auf diesem Wege, wo die Naivität
in eine kindische Auffassung ausartet, darthun, Melch. Fesele, Barthol.
und Hans Beham, der erstere, sowie Georg Pencz († zu Breslau 1550),
in der Folgezeit italienischen Einflüssen unterworfen, Jak. Bink, der
Miniaturmaler Nic. Glockendon (Aschaffenburg und Wolfenbüttel),
nahmen sämmtlich von Dürer ihren Ausgangspunkt. Die Mehrzahl
dieser Meister waren auch Kupferstecher und arbeiteten Zeichnungen
für den Holzschnitt, welcher in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts,
so lange er den Charakter der Federzeichnung bewahrte, zu grosser
Blüthe emporstieg und in den Kämpfen der Zeit eine wirksame Waffe
darbot. Zu den berühmtesten Formschneidern des 16. Jahrhunderts
gehört Hans Lützelburger, mit dem jüngeren Holbein enge verbunden;
in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts entwickelt namentlich
der vielseitige Jost Amman aus Zürich (1539–1591) eine
staunenswerthe Thätigkeit. Die Zahl der von ihm gezeichneten Holzstöcke
konnte kaum auf einem Lastwagen fortgeschafft werden.

Zwar nicht zur Schule Dürers gehörig, doch seinem Einflusse
unterworfen, erscheinen der oberdeutsche Maler Hans Baldung Grien
(† 1552 zu Strassburg) und Matthias Grünewald von Aschaffenburg
(u. 1516 thätig). Das Hauptwerk des ersteren ist der Hochaltar im
Freiburger Münster, dessen äussere Seitentafel (Geb. Chr.) durch
den glücklich angebrachten Lichteffekt anzieht, wie die andere (Flucht
nach Aegypten) durch die durchwehende poetische Stimmung. Grünewald,
welcher wohl auch als Lehrer Cranachs gilt, überragt seine
Zeitgenossen in merkwürdiger Weise durch die harmonische Kraft
der Farbe und ein feineres Formengefühl, ohne aber eine scharfe
Charakterzeichnung zu besitzen. Seine Werke sind in der Frauenkirche
zu Halle, in Annaberg, Münchner Pinak., Colmarer Galerie
(Isenheimer Altar) u. a. vorhanden.

§. 112.

Der flandrische Einfluss, welcher die Entwickelung der deutschen
Kunst des 15. Jahrhunderts so wesentlich bestimmte, durchzog auch
das französische Gebiet. Ehe die italienische Kunst hier herrschend
auftrat, wirkte, unter dem oben erwähnten Einflusse, den
neueren Styl vorbereitend, und blühte besonders in Tours, eine
selbständige französische Schule. Namen und Werke dieser Schule
sind uns bewahrt worden: Jean Fouquet, der Hofmaler Ludwigs XI.
(Miniaturbilder), Jean Hesdin, Pierre Valence, Pinaigrier, Claude
Vignon, Abr. Bosse, J. Clouet (Porträtmaler), Mich. Colomb (Brunnen
in Tours 1510) u. A. Als unmittelbarer Schüler der flandrischen
Meister gilt der König René von Anjou (1408–1480), welcher ausnahmsweise
vom italienischen zum flandrischen Style überging, und
den letzteren in seinen Altarwerken (Villeneuve bei Avignon, Aix),
wie in seinen Miniaturbildern treu befolgte.

In Spanien[93] gelangte das nationale Element stets nur in grösseren
Unterbrechungen zum künstlerischen Ausdrucke; mehr als in
anderen Landschaften herrschten hier fremde, bald italienische, bald
flandrische Einflüsse. Die älteren Skulpturen vom 11.-13. Jahrhundert
zeigen den in der romanischen und germanischen Periode
allgemein herrschenden Styl. Auch der Styl des 14. Jahrhunderts
(Skulpturen im Kreuzgange und in der Sakristei zu Burgos) entspricht
dem gleichzeitigen nordischen; seit dem 15. Jahrhundert
mischen sich durch eingewanderte flandrische und italienische Künstler
fremde Weisen der heimischen Kunst bei. Die Grabmonumente in
Avila, Toledo, Sevilla, Granada u. a. sind häufig von italienischen
Künstlern ausgeführt (M. Domenico, Alexandro, Miguel, Torregiano
aus Florenz, Leoni aus Arezzo, Th. Torné, Ad. Vuibaldo, Peralta
aus Genua); auch Alonso Berruguete machte im 16. Jahrhundert
seine Studien in Italien, welche seltsam genug in Holzskulpturen
(Valladolid) von ihm verwerthet wurden. An letzteren ist Spanien
ausnehmend reich. Noch im 17. Jahrhundert wurde die Holzschnitzerei
in Verbindung mit der Polychromie mit grossem technischen Geschicke
(Emailschein der Färbung) geübt, und die in der früheren Zeit erworbene
Tüchtigkeit festgehalten. Ob nicht nordischer Einfluss auch
hier sich geltend machte, ist nicht entschieden. Im 15. Jahrhundert
werden deutsche Künstler nach Sevilla berufen, um den grossen
Altar in der Kathedrale zu Sevilla zu fertigen: Dankart, Jorge Fernandez
und dessen Bruder Alexo. Im 16. Jahrhundert werden Felipe
de Vigarny aus Burgund (Granada und Toledo), Diego Copin aus
Holland (Toledo), Gregorio Fernandez, geb. 1566 (Valladolid),
Juan de Juni († 1614) und Estévan Jordan besonders gerühmt.

Die spanischen Gemälde des 15. Jahrhunderts (Kathedrale von
Salamanca, Barcelona) entsprechen dem gleichzeitigen italienischen
Style, welcher in einem einzelnen Falle (Alhambra) schon im
14. Jahrhundert auf spanischem Boden auftritt; seit der zweiten
Hälfte des 15. Jahrhunderts geht neben dieser italienischen Weise
die Eyck'sche Schulrichtung einher, vertreten sowohl durch eingewanderte
Niederländer, wie durch eingeborene Künstler: Juan Sanchez
de Castro in Sevilla, Fernando Gallegos in Salamanca, Antonio del
Rincon (1446–1500) in Granada u. A. Im 16. Jahrhundert kam hier
wie überall die italienische Manier zur grössten Geltung. Die Miniaturmalerei,
welche bis zum Schlusse des 16. Jahrhunderts in der Verzierung
von Missalen und Chorbüchern die reichste Pflege fand, befolgt im
Ganzen das gleiche Entwickelungsgesetz, wie die Tafelmalerei.



C. Der Renaissancestyl ausserhalb Italiens.

§. 113.

Theils die inneren Zustände der nordischen Kunst, theils äussere
Kulturverhältnisse riefen im 16. Jahrhundert auf germanischem Boden
eine Krisis hervor, welche die heimische Kunstsitte verwerfen liess
und mit dem unbedingten Siege der italienischen Bildung schloss.
Italien beherrschte nicht allein auf dem Gebiete der bildenden Künste
die nordischen Völker; auf allen Wegen und Stegen, im öffentlichen
Leben eben so wohl, wie auf geistigem Boden, machte sich italienischer
Einfluss geltend. Das italienische Volk mochte über die Bedrückung
seines Daseins klagen, aber seine formgewandten, klugen
Söhne, die allein das Geheimniss zu herrschen und das Leben mit
poetischem Glanze zu färben verstanden, rächten ähnlich, wie die
alten Griechen an den Römern, den Niedergang ihrer Nationalität,
indem sie ihre Besieger der italienischen, damals vorzugsweise
höfischen Bildung unterwarfen. Von der officiellen italienischen Kunst
des Nordens, vertreten durch eine reiche Schaar diesseits der Alpen
Geld und Ruhm suchender Italiener, ist die im Schoosse der nordischen
Kunst unabhängig entstandene Neigung zu italienischen Kunstformen
wesentlich zu unterscheiden. Das Gesetz, welches dieselbe
hervorrief, wurde bereits früher angegeben; hier muss noch hinzugefügt
werden, dass bei aller Nothwendigkeit des Ueberganges zum
Renaissancestyl doch die altheimische Kunstweise keineswegs widerstandslos
beseitigt wurde, diese vielmehr, namentlich im Kreise der
Architektur, theils noch lange ein abgesondertes Dasein forttrieb,
theils einzelne Motive dem neuen Style aufdrang. Dieser Kampf lässt
sich am deutlichsten und schärfsten in Frankreich beobachten,
wo die italienische Einwirkung, Dank den zahlreichen Berufungen
italienischer Künstler an den Hof Franz I. (L. da Vinci, A. del Sarto,
Rosso Rossi, Primaticcio, Vignola, Serlio, Ang. Montorsoli, Benvenuto
Cellini u. A.), mit besonderer Macht auftrat und eine entsprechende
Gegenthätigkeit weckte. Es entwickelte sich an den
Palastbauten, welche Franz I. selbst aufführte, oder nach seinem
Vorgange von den Grossen des Reiches aufgeführt wurden: Fontainebleau,
Chambord, Blois, Chenonceaux, Madrid, Azay-le-Rideau,
Louvre u. a., ein eigenthümlicher, glücklich durchgeführter Mischstyl,
welcher bei grosser malerischer Wirkung die ältere Constructionsweise
und Grundanlage mit italienischen Motiven sinnreich verbunden
aufweist. Diese Werke unterscheiden sich noch vielfach von den
gleichzeitigen, nüchternen italienischen Bauten, und lassen sich eher
älteren italienischen Schöpfungen des 15. Jahrhunderts anreihen.
Uebrigens fehlte es auch nicht an systematischen Reproduktionen der
wiedererstandenen Antike (Philibert Delorme, Pierre Lescot, Jean
Bullant, du Cerceau). Zu diesen Meistern müssen, um die »Schule
von Fontainebleau« vollständig aufzuführen, Pierre Nepveu aus Blois
(Erbauer von Chambord) und Semblançay (Erbauer von Azay-le-Rideau)
hinzugefügt werden. Von Lescot rührt die westliche Hoffaçade
des Louvre, vom technisch durchgebildeten Delorme das Schloss
Anet und der älteste Theil der Tuilerien her. Auch die dekorative
Architektur und Skulptur Frankreichs schloss sich nur mit einer
gewissen Zurückhaltung der neuen Weise an, und hielt, während sie
für Detail das Vorbild der Antike benützte, in der Gesammtanordnung
zuerst noch an dem germanischen Style fest. Den Beweis dafür liefert
das prachtvolle Denkmal der Familie Amboise zu Rouen (1516–1524),
von Roulland le Roux. Doch machte sich auch gleichzeitig ein strengerer
Anschluss an die Antike in den Werken des Jean Juste (Grabmal
Ludwigs XII. in S. Denys, des Dauphins in der Kathedrale zu
Tours) geltend. Die zweite Hälfte des 16. Jahrhunderts zeigt die
französische Bildnerschule in voller Blüthe, im Allgemeinen die Bahn
der Italiener befolgend, aber dennoch durch ein eigenthümliches
nationales Gefühl, das sich in den Werken ausspricht, durch einen
frischen naturalistischen Zug und die mehr zierlich-eleganten als
richtigen Formen, von einer blind nachahmenden Manier weit entfernt.
Der vorzüglichste Meister führt den Namen Jean Goujon,
(maistre tailleur d'ymages) aus der Normandie. Unter der Leitung
Pierre Lescots schmückte er 1544 den Lettner von S. Germain
l'Auxerrois mit Skulpturen, welche theilweise noch aus den Revolutionsstürmen
gerettet wurden; von ihm rühren noch ferner die
Najaden an der Fontaine des Innocents, die Karyatiden im Louvresaale,
das Marmorbild der Diana von Poitiers, neben dem Hirsche
ruhend, ein Basrelief, Christus am Kreuze u. a., her. Jean Cousin
aus Sens, dem berühmtesten Glasmaler seiner Zeit, werden die
Grabmonumente des Louis de Brézé in Rouen (?), jenes der Diana
von Poitiers, früher in Anet, jetzt in Neuilly, und des Admiral Chabot
im Louvre zugeschrieben. Andere namhafte Meister sind Germain
Pilon († 1590),
in dessen Hauptwerke: die drei Grazien im Louvre,
ehemals in einer Kirche aufgestellt, sich bereits die Dürftigkeit der
Phantasie einstellt, Pierre Bontems, am Mausoleum Franz I. beschäftigt,
Barth. Prieur, ein Schüler Pilons u. A. Die geringste
Bedeutung in dieser frühen Renaissanceperiode besitzt die Malerei,
die wesentlich nur als Dekoration geübt wird.

Bereits im fünfzehnten Jahrhundert sinkt der germanische Baustyl
in Spanien zur blossen Dekoration herab, und wird aus dem
monumentalen Steinbaue, theilweise unter dem Einflusse der von
den Mauren hinterlassenen Werke eine Silberschmiedarchitektur
(arch. plateresca), deren Wesen in einer sinnlosen Fülle das ganze
Gebäude überspinnender Ornamente, in den kühnsten, aber vollkommen
unberechtigten Constructionsformen besteht. (Beispiele sind
in den Patios, mit Laubgängen versehenen Höfen zu Valladolid,
Guadalajara, Salamanca u. a. zahlreich vorhanden). Unter diesem
dünnen Ornamentenschleier geht der Uebergang vom gothischen zum
Renaissancestyl unvermerkt vor sich. Während noch einzelne Kathedralen
des 16. Jahrhunderts in einer allerdings spielenden Gothik
aufgeführt werden, erscheint der neuitalienische Baustyl an der Façade
des Colegio mayor zu Valladolid (1494 gegründet), schon vorherrschend.
Der Baumeister Henrique de Egas aus Brüssel hat auch
das grosse Hospital zu Toledo (1504) geschaffen, hier aber ältere
Motive noch häufiger festgehalten. Für die Einführung des reineren
Renaissancestyles war Al. Berruguete, der Anführer einer zahlreichen
Schule, besonders thätig (Colegio mayor und jenes der Irländer in
Salamanca), nächst ihm in Sevilla Diego de Riaño und Martin de
Gainza, welcher Letztere aber auch noch im gothischen Style baute,
Mechuca, der Erbauer des Palastes Karls V. in der Alhambra und
der Hofarchitekt Philipps II., Juan de Herrera, ein Schüler des
Juan Bautista de Toledo. An den Werken Serlios und Palladios
gebildet, hielt er die Regeln und Stylgesetze der Renaissancekunst
zwar fest, wusste aber das Schwerfällige und Massive der Anlage
nicht zu gliedern, und einen anderen Eindruck als den des kalten
Pompes hervorzurufen. Ein charakteristisches Beispiel für den Geist,
der an Philipps Hofe herrschte, ist der von Herrera erbaute Escorial,
schwerfällig, finster, ohne allen architektonischen Schmuck, einem
Gefängnisse ähnlicher, als einem Palaste.

Sowohl durch die Reisen spanischer Künstler nach Italien, wie
durch die häufige Beschäftigung italienischer Künstler in Spanien
(Pablo aus Arezzo, Francisco aus Neapel) verbreitete sich im
16. Jahrhundert auch in der Malerei die italienische Weise. Noch
nicht ganz den heimischen Styl verdrängend, zeigt sich dieselbe in
den Werken des Alexo Fernandez, Pedro Fernandez de Guadalupe
Santos Cruz, vorherrschender in jenen des Juan de Borgoña. (Leben
der Madonna im Kapitelsaale des Rathhauses von Toledo.) Alonso
Berruguete (Toledo) folgte im Allgemeinen dem Style Vincis und
Sodomas; nach Raphael bildeten sich Blas de Prado (1497–1557),
Luis de Vargas aus Sevilla (1502–1568) in Fresko und Oel thätig,
in der Zeichnung dem Virtuosenthum sich zuneigend, Pedro de Villegas
(1520–1597 in Sevilla), Vicente Joanes (1523–1579 in Valencia),
der spanische Raphael genannt, gleich dem flandrischen aber nüchtern
und affektirt, Francesco Ribalta (1551–1628 in Valencia). Selbständiger
entwickelt, aber durchaus nicht bedeutend, ist Luis de Morales,
genannt el divino aus Badajoz († 1586), welcher fern von dem
gesunden Naturalismus der spanischen Schüler einem willkürlich
geschaffenen idealen Style nachstrebte, einen engbeschränkten Vorstellungskreis
besass, aber durch eine sorgfältige Technik sich
auszeichnet.

Von fremden Künstlern, die in späterer Zeit in Spanien wirkten,
nennen wir den Schüler Tizians Dom. Theotocopuli aus Griechenland
(-1625), Pedro Campaña aus Brüssel (1503–1580), ein Meister
von wirksamer Schilderungskraft, und Ferd. Sturm aus Zierikzee.

Der Verbreitung des Renaissancestyles im Norden nachspürend,
stossen wir auf den ersten Renaissancebau in Belgien bereits im
Jahr 1495 (Hôtel der Biskayer in Brügge); doch ist dies nur ein
vereinzeltes Beispiel, welches erst im dritten Jahrzehente des 16. Jahrhunderts
eine allgemeine Nachfolge findet. Die Stellung des germanischen
und des neuitalienischen Styles bezeichnet die Thatsache,
dass der erstere auch noch im 16. Jahrhundert ausschliesslich als
Kirchenstyl angewendet wird, der letztere, in seiner Ausbildung
übrigens durch den Bürgerkrieg unterbrochen, als Civilbaustyl auftritt.
Der Uebergangsstyl wird durch die schmalbrüstigen, fensterreichen
Zunfthäuser auf der grande place zu Antwerpen vertreten;
reiner tritt der Renaissancestyl in der Schützengilde zu Brügge, in
der Fischerzunft zu Mecheln auf; durch massive Verhältnisse und
Ausdehnung wirken das Rathhaus und der Hansahof zu Antwerpen,
beide von Corneille Vriendt, gen. Floris, 1561 erbaut, welcher auch
den Lettner in der Kathedrale zu Tournay fertigte.

Die Bauthätigkeit in Deutschland während des 16. Jahrhunderts
erscheint dürftig, wenn man nur grosse Monumentalwerke
berücksichtigt; sie lockt aber ein nicht geringes Interesse ab, wenn
man den eigenthümlichen Backstein- und Holzbau Norddeutschlands
mit in Betracht zieht. Ein Gang durch Halberstadt oder Hildesheim,
wo das glänzend hergestellte Gildenhaus der Knochenhauer vom Jahre
1529 wieder in heiterer Farbenfülle prangt, reicht hin, von dem
noch unverdorbenen (aber nur unverdorben, weil er an ältere Traditionen
anknüpft) Bausinne und einer gesunden dekorativen Phantasie
zu überzeugen. Den meisten Anspruch auf die früheste Ausbildung
des Renaissancestyles dürfte wohl Böhmen haben. Die verheerenden
Hussitenkriege hatten eine reiche Zahl von Bauaufgaben hinterlassen,
die spätgothische Periode zeichnet sich hier durch eine energische
und theilweise auch glückliche Bauthätigkeit aus, und vererbt dieselbe
auf das folgende Zeitalter. An Mathias Reysek reiht sich, bereits
zum neuen Style hinneigend, der Baumeister K. Wladislavs Benesch
von Laun (Hradschiner Schloss 1484); das 16. Jahrhundert sah
hier eine der zierlichsten Schöpfungen des Renaissancestyles, das
Ferdinandeische Lustschloss von Ferrabosco di Lagno, und grossartige
Saalbauten im k. Schlosse erstehen. Bedeutendere Schöpfungen des
Renaissancestyles sind ausserdem die Vorhalle des Kölner Rathhauses
(1569) und der ältere Theil (Otto-Heinrichsbau) des Heidelberger
Schlosses (1556).

Die Nachfolge der italienischen Malerei in Deutschland in der
zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts (Joh. v. Aachen, Chr. Schwarz,
J. Rottenhammer u. A.) brachte keinen grossen Gewinn; bedeutendere
Leistungen offenbaren sich in der Skulptur, welche durch zahlreiche
Façadenbildwerke (Köln, Heidelberg), Grabdenkmäler (Köln, Mainz,
Würzburg, Freiberg, Innsbruck), und im Fache des Broncegusses
ausserdem auch durch zahlreiche Brunnen (Nürnberg, Augsburg)
vertreten wird.





Die Baukunst im XVII. und XVIII. Jahrhundert

§. 114.

Die Baugeschichte der römischen Peterskirche, welche das
Vorbild für zahllose neuere Kirchen lieferte, den Kuppelbau über
der Kreuzführung, die angeklebten Façaden, die, Schmarotzerpflanzen
ähnlich wuchernde, Dekoration für zwei Jahrhunderte sanktionirte,
belehrt am besten über das Princip der neueren Architektur. Eine
organische Durchbildung der architektonischen Idee wurde in den
seltensten Fällen beabsichtigt, an eine Unterordnung der Formen
unter jene niemals gedacht. Aus den todtliegenden Baugliedern in
geistreicher Weise ein neues Ganzes zusammenzusetzen, nicht nach
innerer Nothwendigkeit, sondern nach der subjektiven Vorliebe des
Künstlers, den Reichthum der dekorativen Phantasie zu bethätigen,
durch eine Fülle bewegter Linien, die heftige Lebendigkeit der einzelnen
Formen, die sich nur gezwungen dem Hammer und der Kelle
fügen, und immer überfliessend und fliehend erscheinen, darin lag
das Ziel der Baukunst des 17. Jahrhunderts. Eine gewisse Verdienstlichkeit
lässt sich ihren Schöpfungen nicht absprechen. Sie
bestechen oft durch ihre Massenhaftigkeit und blenden durch den
sinnlichen Glanz der Dekoration; auf eine malerische Wirkung berechnet
und hie und da nach den Gesetzen der Perspektive aufgeführt,
sind sie vom Standpunkt der landschaftlichen Kunst lobenswerth
durchgeführt; nur haben diese Vorzüge mit dem Wesen der
Architektur wenig zu schaffen und verbergen nothdürftig den Mangel
eines inneren Lebens. Die kirchliche, mit reichen Kräften getriebene
Architektur hat dem Baueifer der Jesuiten das Meiste zu danken,
welche in ähnlicher Art, wie die Cisterzienser und Predigermönche
in früheren Jahrhunderten ihren Stiftungen ein festes Gepräge aufdrückten
und den sogenannten Jesuitenstyl schufen. Obgleich sie
in einzelnen Fällen noch der germanischen Bauweise (Koblenz, Köln,
Bonn) huldigten, so blieb doch der zeitgenössische Styl, welcher
der im Orden gepflegten eleganten Bildung so gut entsprach, vorzugsweise
bevorzugt. Die Kirche del Gesu in Rom, von Vignola 1568
begonnen und von Giac. della Porta fortgesetzt, beginnt den Reigen der
über die alte und neue Welt verbreiteten Jesuitenschöpfungen. Bis
in das 18. Jahrhundert setzt sich die Bauthätigkeit des Ordens fort,
im Verhältniss zu den gleichzeitigen Werken auch dann durch eine
klare Conception und einen kräftigen Formensinn ausgezeichnet. Wie
die Professhäuser in der Regel in der Grösse der Anlage und in den
massiven, einfachen Verhältnissen untereinander übereinstimmen, so
tragen auch die Ordenskirchen und Sodalitäten ein gemeinsames
Gepräge. Die Façaden zeigen wieder zwei Säulenordnungen übereinander
gestellt, die Säulen oder Pfeiler gekuppelt, das Gebälke
verkröpft, die Fenster und Thüren mit geraden oder geschweiften
Giebeln bekrönt, den Mittelbau über die Seiten erhoben und mit einem
Giebel geschlossen, mit schneckenförmigen Halbgiebeln (Fig. 93) zur
Seite, offenen Glockenthürmen; im Inneren wird
das Tonnengewölbe und die Kuppel beliebt, die
Gliederung des Raumes aber vorzugsweise durch
eine übermässig verschwendete malerische Dekoration
vollzogen. An den riesigen Altarbauten
(S. Peter, del Gesu u. a. in Rom) wird die
wüste Willkür der herrschenden Bauweise, die
nicht mehr Styl, sondern Mode ist, am traurigsten
offenbar. Die Natur derselben bringt es
mit sich, dass keine nationalen Schulen mehr
vorkommen, die Künstler aller Stämme und Länder mit gleichen
Mitteln das gleiche Ziel anstreben. Wohl ist die Zahl der ausserhalb
Italiens verwendeten Architekten nicht unbeträchtlich, sie unterscheiden
sich aber keineswegs von ihren nordischen Fachgenossen,
und auch diese letzteren zeigen sich jenseits der Alpen vollkommen
akklimatisirt.



Fig. 93. Halbgiebel.


Noch aus dem vorigen Zeitalter ragt in die Periode des beginnenden
Zopfstyles Carlo Maderno (1556–1629) herüber. Gleich
seinem Vorfahren im Amte eines Bauvorstehers an der Peterskirche,
bewahrt Lorenzo Bernini aus Neapel (1556–1629) eine gewisse
nüchterne Regelmässigkeit in seinen Bauwerken (Colonnaden am
Petersplatze, S. Andrea delle Fratte, Palast Barberini), während in
den Werken seines Gegners Francesco Borromini (1599–1667)
die Todfeindschaft gegen die geraden Linien anbricht und der willkürlichste
Dekorationsstyl Platz greift. (S. Agnese auf Piazza Navona,
Sapienza, Kirche und Colleg der Propaganda u. a.) Die zahlreichen
Nachfolger Borrominis in und ausserhalb Roms sind einer
namentlichen Anführung durchaus unwürdig, ebensowenig als die
schulmässigen italienischen Architekten des 18. Jahrhunderts eine
besondere Erörterung in Anspruch nehmen.

Spanien, welches keine nationale Bautradition der einreissenden
Mode als Damm entgegenstellen konnte und schon in früheren Zeitaltern
eine Neigung zum Barocken aufwies, that am Ende des 17. und
in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts das Seinige, die Baukunst
in eine sinnlose Dekoration zu verwandeln. Mit Pedro de Ribera beginnt
Verwilderung, in José Churriguera erreicht sie ihren Höhepunkt
(arquitetura churriguera z. B. Carmeliterkirche in Granada). Abgelöst
wird diese Baumanier unter der Einwirkung italienischer Künstler,
am Ende des vorigen Jahrhunderts, durch eine leblose Schulrichtung.

Auch in Frankreich hielt sie sich im 17. Jahrhundert nicht
auf der durch die Schule von Fontainebleau erklommenen Höhe.
Die kirchlichen Anlagen (S. Louis et S. Paul von Derand 1627,
S. Gervais et Protais von Jacques de Brosses 1616 in Paris) lassen
Vignolas Einfluss durchschauen und bilden den Jesuitenstyl nach,
und wenn sie auch von Uebertreibungen sich fern halten, wie die
Invalidenkirche von Bruant und Mansart (vollendet 1705), so vermögen
sie doch nicht den nüchtern-kalten Eindruck auszulöschen. Das
sogenannte Pantheon (S. Géneviève) von Soufflot nimmt unter allen
verwandten Werken den ersten Platz ein. Die Civilbaukunst wird
durch zahlreiche Palastanlagen vertreten, ohne dass sie aber von der
glänzenden Kunstblüthe des Reiches unter Louis XIV. ein günstiges
Zeugniss ablegten. (Pal. Luxembourg von J. de Brosses, Louvre
Façade von Cl. Perrault, Versailles von Mansart u. A.)

England hielt bekanntlich die längste Zeit am gothischen
Baustyle fest, es konnte sich auch einer ausgebildeten Holzbaukunst
(Chester, Hereford, Ludlow, Oswestry, John Abels Werke im westlichen
England 1650) rühmen, ging aber dessen ungeachtet auf die
Ausbildung der italienischen Manier gleichfalls ein, und fand die
Vorbilder für kirchliche und weltliche Werke jenseits der Alpen.
Der Palast von Whitehall, im Palladiostyle von Inigo Jones (1572 bis
1652) erbaut, ragt nebst dem im 18. Jahrhundert errichteten Somersethouse
(von Chambers) unter den Civilbauten ebensosehr hervor,
wie die Paulskirche unter den religiösen Anlagen. Sie wurde nach
dem grossen Londoner Brande 1666 von Christopher Wren in der Form
eines lateinischen Kreuzes mit einer überaus effektvollen Kuppel
(1675–1723) erbaut, und kommt an Grundfläche einem Dritttheil
der Peterskirche gleich. Richtiger componirt als die meisten gleichzeitigen
Bauten, in der Anlage des Querschiffes nicht ohne Anklang
an den älteren englischen Styl, kann sie den Vorwurf einer nur auf
den Schein berechneten Architektur nicht ganz von sich abwälzen.

Vortheilhaft unterscheidet sich Belgien von anderen Ländern
in seiner Bauthätigkeit. Ausser Italien und Böhmen erreicht hier
der Jesuitenstyl, getragen von den Architekten J. Franquart (geb. 1577),
Coeberger (geb. 1560), Fayd'herbe u. A. seine glänzendste Entwicklung;
die Civilarchitektur, welche in dem benachbarten Holland im
Amsterdamer Rathhause von Jac. Campen (1648 gegr.) ein technisches
Meisterwerk aufzuweisen hat, blieb dagegen in ihrer Entwickelung
und Ausbreitung weit zurück.

An den kleinen deutschen Fürsten- und Bischofshöfen, in den
theils neugegründeten, theils neu empor blühenden Residenzen fand
der Zopfstyl einen weiten Schauplatz für sein Auftreten. Einzelne
Rathhäuser (in Augsburg von Elias Holl 1615, in Nürnberg von
Holzschuher 1616) wurden noch im 17. Jahrhundert errichtet; die
grösste Zahl der Bauten diente aber kirchlichen und höfischen Zwecken.
Unter den Schloss- und Palastwerken zeichnen sich aus das Residenzschloss
zu Würzburg von Neumann (1720), Schönbrunner Schloss
von Pacassi und Valmagini (1744), der Dresdner Zwinger von
Pöppelmann (1711), die Bamberger Residenz von Leonh. Dientzenhofer
(1712), mehrere Prager Paläste (Czernin, Lobkowitz, Nostitz, Clam
Gallas von Fischer von Erlach 1707 u. A.), das königl. Schloss in
Berlin von Schlüter (1699–1706), das Zeughaus in Berlin von
Nehring und de Bodt (1685) u. A. In der kirchlichen Architektur
macht Prag allen anderen Städten den Vorrang streitig, und bewahrt
verhältnissmässig einen reineren, wirksameren Baustyl (Nikolauskirche
von Dientzenhofer (1628 beg., im 18. Jahrhundert vollendet), die
Kreuzherrnkirche 1671, K. Strahov im 17. Jahrhundert von Canevale
und Carloni erbaut u. A.) Bunter und ungebundener erscheinen die
Karlskirche in Wien von Fischer von Erlach 1716 mit zwei als Säulen
behandelten Glockenthürmen, und die katholische Kirche in Dresden
von Chiaveri 1756, während in Berlin (Kirchen auf dem Gensdarmenmarkte
von Gontard 1780) der Rückgang zu einfacheren Bauformen
versucht wird, welcher die Architektur am Schlusse des 18. Jahrhunderts
überhaupt charakterisirt und den reineren antiken Styl unseres
Zeitalters vorbereitet.





Die Bildnerei im XVII. und XVIII. Jahrhundert.

§. 115.

Noch rascher als in der Baukunst verliert die Schönheit und
Wahrheit in der Bildnerei alle Geltung. Die Antike erscheint den
Künstlern nicht reich, die Natur nicht lebendig genug, eine willkürliche
Manier voll Uebertreibungen und malerischer Scheineffekte
wird erfunden, die in der Technik erreichte Virtuosität meist dazu
benützt, dem bildnerischen Stoffe Gewalt anzuthun, und die seltsamsten
Einfälle einer geschmacklosen Einbildungskraft zu verkörpern. Die
weichsten und dünnsten Stoffe, Teppiche und Schleier werden nachgebildet,
die Gewänder flattern und bauschen sich ohne Sinn, die
Gestalten nehmen eine übermässige Schlankheit an, die Bewegungen
werden gewaltsam, der Ausdruck übertrieben, den Mangel an charaktervoller
Darstellung muss ein seichter allegorischer Prunk ersetzen,
selbst die architektonische Skulptur, wie z. B. Karyatiden, zeigen
Unruhe und eine widerspruchsvolle Lebendigkeit. Einzelne besser
organisirte Naturen versuchen zwar, sich dem schädlichen Einflusse
der Zeitrichtung zu entziehen und leisten in einzelnen Fällen Verdienstliches;
hie und da imponirt die Kräftigkeit der Formen, die
Keckheit der Anlage; der Mehrzahl nach haftet aber an den Bildwerken
eine unerquickliche, trockene Absichtlichkeit; sie sind lügenhaft
und oberflächlich. Ein ungebundener Naturalismus erscheint noch
als das geringste Uebel, wie dies der Vergleich der hl. Cäcilia
(gleichnam. K. in Rom) des Carlo Maderno mit den Werken seiner
Zeitgenossen, ja mit seinen anderen Werken selbst lehrt. Man wollte
aber über das Natürliche hinaus und erstrebte einen angeblichen
idealen Styl, der in Wahrheit nur als geistlose Manier erscheint.
Auch hier führt der frühreife Lor. Bernini in Rom den Reigen.
Dass die Statuen, mit welchen er die Engelsbrücke zu Rom schmückte,
für jüngere Künstler lange Zeit eine vielstudirte Schule abgaben,
spricht nicht für ihre Tüchtigkeit, sondern nur für die allgemein
herrschende Geschmacklosigkeit, ebenso wie die Lobsprüche, welche
seinem Tabernakel in der Peterskirche gespendet wurden, nur ein
ungläubiges Lächeln erregen können. Die Zahl seiner Werke ist
erstaunlich gross. Ausser mehreren öffentlichen Brunnen (piazza
Navona), Grabmonumenten (Urban VIII., Alexander VII.) führen wir
nur die von Bernini selbst seinen besten Schöpfungen beigezählte
hl. Theresia (K. della Vittoria) und die Reiterstatue K. Constantins
im Vatikan an. Minder begünstigt von den äusseren Verhältnissen
als Bernini erscheint Aless. Algardi (1602–1654), welcher längere
Zeit mit der Fertigung kleiner Modelle für Goldschmiede und Giesser
sich begnügen musste, und erst spät mit Monumentalwerken betraut
wurde. Keines der letzteren (Statue des Filippo Neri, P. Innocenz,
Grabmal Leo XI.) trug ihm einen so grossen Ruhm ein und ist für
die Kunstrichtung des 17. Jahrhunderts so vielsagend, wie das riesige
Marmorrelief: die Vertreibung Attilas in der Peterskirche. Aus
5 Marmorstücken zusammengefügt, misst es 32 Palmen in der Höhe
und 18 in der Breite. Alles hatte der Künstler in diesem Werke
berücksichtigt, die Perspektive, den malerischen Reiz, die Lehre von
den Verkürzungen, und nur eine Sache vergessen, diese aber ist
das Recht und die Grenzen der Plastik. Es ist ein künstlich auf
Stein übertragenes Gemälde, eine nur zufällig im plastischen Stoffe
verkörperte malerische Composition.

Die italienische Kunstweise beschränkte, wie schon früher bemerkt
wurde, ihre Herrschaft nicht auf ihre unmittelbare Heimath,
sondern zog auch den Norden in den Kreis ihrer Besitzungen. Als
Ersatz dafür erzwang sich der Norden in einzelnen seiner kunstgebildeten
Söhne in Italien selbst die unbedingteste Anerkennung, so
in François du Quesnoy aus Brüssel, gewöhnlich il Fiammingo
genannt, und neben Bernini in Rom thätig (1594–1644). Tizian'sche
Gemälde sollen ihm die Motive für seine heiteren Kindergestalten
geliefert haben, in welchen er sich so glücklich und so häufig versuchte,
und für die nächsten Künstlergeschlechter zum Vorbilde wurde
(Manneken-pis in Brüssel, in M. dell'anima in Rom, Neapel). Ausserdem
werden die Statuen der hl. Susanna (S. M. di Loreto) und
des hl. Andreas (Peterskirche) und die Mater dolorosa in S. Jakob
zu Antwerpen von ihm gerühmt.

Rom bildete fortan die hohe Schule, wie Italien das gelobte Land
für die Künstler, in Rom selbst war Bernini im Fache der Skulptur
das am meisten bewunderte Vorbild. Gehülfen und Nachahmer desselben
füllen den Bildnerkatalog des 17. Jahrhunderts aus; unter
ihnen sind noch am meisten bemerkenswerth: Ercole Ferrata, Melch.
Caffa (S. Rosa in Lima); G. Mazzuola; A. Razzi, il Lombardo,
beide an Bernini'schen Werken beschäftigt; G. Finelli und Andr. Bolgi
aus Ferrara; der Letztere ebenso wie Fr. Mocchi von Bernini zur
Fertigung einer der vier Kolossalstatuen unter der Kuppel der Peterskirche
zugelassen, u. A. Die anderen italienischen Städte liefern
eine noch geringere Ausbeute. In Florenz wird die Bildnerei selten
anders als zu Luxusmonumenten in Gärten (Boboli), Palasthöfen,
zur Aufstellung von Schaugerüsten bei öffentlichen Festen benützt.
Ausserdem können noch einzelne Grabdenkmäler in S. Croce zur
Beurtheilung der Kunstzustände in den zwei letzten Jahrhunderten
angezogen werden. Den grössten Lokalruhm genoss hier Foggini,
wie in Neapel C. Fansaga. Mit Rom wetteifert Venedig in dem
äusseren Reichthum an Bildwerken, zu welchen die noch immer
rege Bauthätigkeit eine stetige Gelegenheit bot. Massenhafte Grabdenkmäler
schufen B. Longhena (ai frari) und Tirali (Giov. und Paolo);
ausser ihnen wurden auch deutsche Künstler in grosser Zahl beschäftigt.
Auch A. Corradini, dessen Statue einer verschleierten
Frau im P. Manfrin ihrer Zeit ein so grosses Staunen erregte (ein
ähnliches Werk: Christus mit dem Grabtuche bedeckt, lieferte Sammartino
für Neapel (C. de' Sangri)), arbeitete in Venedig. Schon
hier scheint die Abirrung des Geschmackes den höchsten Grad erreicht
zu haben, und doch sind diese Werke noch einfach und
geschmackvoll zu nennen gegen den Menschenknäuel, welcher unter
dem Namen des Engelsturzes in Padua von der Hand A. Fasolatos
bewahrt wird. Darin werden alle monströsen Bildungen des vorigen
Jahrhunderts noch übertroffen.

Die spanische Bildnerschule, soweit sie die Tradition festhält,
und bei der Fertigung in estofado vollendeter Holzschnitzwerke beharrt,
lässt den Kunstverfall in keiner Weise merken. Im Gegentheil
nimmt die Bildnerei an der hohen Blüthe der Malerkunst im 17. Jahrhundert
Theil, und entzückt durch die Anmuth der Köpfe, die Feinheit
der Ausführung und die Schönheit der Zeichnung. Der Schauplatz
ihrer Thätigkeit ist vorzugsweise der Süden: S. Martinez Montañes
(† 1649) zu Sevilla, von welchem die Kathedrale eine fast lebensgrosse
Conceptio in Holz bewahrt; Alonso Cano aus Granada, Schüler
d. V. (1601–1667), der grösste Bildschnitzer Spaniens, und Pedro
Roldan aus Sevilla (1624–1700).

Das Zeitalter Louis XIV. zeigt uns die höfische Sitte zu Versailles
tonangebend, und als modische Bildung über ganz Europa
verbreitet; es sollte in der Schule von Versailles auch ein
künstlerischer Ausdruck dieser Bildung geschaffen werden. Doch
bleibt es bei einem kalten, nüchternen Pompe; an die Stelle der
idealen Formenbildung tritt eine gemachte, theatralische Manier, der
frische Naturalismus kann unter den Allongeperücken nur mühselig
sich entfalten. Die Bildnerei wie die Malerei tragen das deutliche
Gepräge der Versailler Scheingrösse und Unnatur. Unter den Bildnern
ragen hervor: Simon Guillain, Jacques Sarrazin (g. 1590), die
Brüder Michael und Franz Anguier, Fr. Girardon (1630–1715),
welcher nach Lebrun'schen Zeichnungen seine in Versailles und
Trianon zahlreichen Werke ausführte (Raub der Proserpina, Apollo von
Nymphen bedient in Relief, die Büste Boileaus). P. Puget (1622 bis
1694), von seinen Zeitgenossen Michelangelo gleichgestellt, während
wir in seinem Hauptwerke: Milon von Croton, von einem Löwen
zerrissen, nur einen melodramatischen Effekt finden; Desjardins,
eigentlich Mart. van den Bogaert († 1694), A. Coysevox († 1720)
aus Lyon (Grabmal Colberts in S. Eustache), N. Coustou, P. Legros
(1656–1719) in Rom, Turin und Paris thätig, in dessen marmorbunten
Denkmale des Stanislaus Kostka (S. Andrea di Monte) wir
ein trauriges Zeugniss des gröbsten Ungeschmackes erblicken u. A.
Doch sind diese vielbeschäftigten und meist in Rom gebildeten Künstler
noch ungleich anziehender als ihre Nachfolger im Zeitalter Louis XV.
Ausser Edm. Bouchardon (1698–1762), an dessen Werken (bogenschnitzender
Amor, Fontaine de Grenelles, Reiterstatue Louis XV.)
die verhältnissmässige Einfachheit und Strenge der Zeichnung gerühmt
wird, vertritt J. Pigalle (1714–1784) den bizarren und aufgeblasenen
Styl seiner Zeit. (Hauptwerk: das Grabmal Moriz von Sachsen
in Strassburg.)

Eine besondere Eigenthümlichkeit strebt weder die niederländische,
noch die deutsche Bildnerei an. Dort herrscht eine Zeit lang
(Arth. Quellinus) ein frischer Naturalismus vor, hier wird noch lange
die Holzschnitzkunst gepflegt; aber im Allgemeinen waltet überall
der unduldsame Berninische Einfluss. Grabdenkmäler, überaus zahlreich
vorhanden, bieten die beste Gelegenheit zur Erkenntniss des
giltigen barocken Styles. Kleinere Skulpturwerke, wenigstens reich
geputzt, wenn auch unrein in der Zeichnung, gerathen besser als
grössere Werke, an welchen nüchterne Allegorien und ein gänzliches
Verkennen der plastischen Gesetze sich übermässig breit
machen. Der vom Tod in das Grab zurückgewiesene General Lamberg
im Mainzer Dome (1680), die aus dem geborstenen Grabe
auferstehende Pastorin Langhans in Hindelbank bei Bern (1751)
sind bekannte und nicht die schlimmsten Beispiele des in der Bildnerei
wuchernden malerischen Geschmackes. Wir heben aus dem
17. Jahrhundert Balth. Lentz in Köln (Ursulakirche), G. Schweigger
in Nürnberg (Kastorkirche in Koblenz), die Giesser Seb. Kopp aus
Forchheim (Bamberger Dom), Wolf Herold und K. Enderlein in
Nürnberg, die Bildschnitzer Pronner aus Kärnthen (in Nürnberg
thätig) und Thamasch aus Tirol hervor. Im 18. Jahrhundert erwarben
sich eine reiche Wirksamkeit: J. Würth in Wien, Brokov
in Prag (Brückenstatuen), Permoser in Wien und Dresden, Nahl in
Bern und Kassel, und der unter seinen Zeitgenossen durch ein gesundes
Stylgefühl hervorragende Andr. Schlüter (1662–1714) in
Berlin.



Die italienische Malerei im XVII. Jahrhundert.

§. 116.

Wollte man von dem Zustande der Baukunst und Bildnerei in
den letzten Jahrhunderten auf den gleichmässigen Verfall der Malerei
schliessen, so würde man sich nicht wenig von der Wahrheit entfernen.
Die Bedingungen, welche den Rückgang in jenen Kunstgattungen
hervorriefen, waren hier nicht vorhanden, der Entwickelungskreis
der Malerei noch nicht geschlossen. Wohl fehlte der
religiöse Ernst der älteren Kunst, und das Bewusstsein der hohen
Würde, welche die Kunst unter den weltherrschenden Geistesmächten
einnimmt. Der Künstler besitzt nur selten mehr den keuschen Sinn,
um seine Persönlichkeit dem Werke zu unterordnen; diese tritt in
den Vordergrund und verlangt die unbedingteste Achtung. Des
Künstlers Wirken und Schaffen ist ausschliesslich darauf gerichtet,
seiner individuellen Grösse als Folie zu dienen, er bricht und beugt
willkürlich die Ideen und Motive, um sie seinen subjektiven Neigungen
mundgerecht zu machen; er sieht in seinen Genossen nicht
mehr Mitthätige im gleichen Dienst, sondern Gegner und Concurrenten.
Die Lichtseite dieses vorherrschenden Individualismus offenbart
sich in der bedeutenden technischen Tüchtigkeit der meisten
Künstler. Technische Fortschritte bildeten früher die Lebensaufgabe
der Individuen, jetzt ist ihre Kenntniss und leichte Handhabung nach
vollendeter Lehrzeit schon vorhanden, wie überhaupt der Künstlererziehung
die grösste Sorgfalt gewidmet wird. Zur gesteigerten
technischen Virtuosität gesellt sich eine freiere Stellung zu den
Meistern des Cinquecento. Ferner gerückt, üben diese keinen unmittelbaren
und unwiderstehlichen Druck aus, erzwingen nicht eine
blinde, geistlose Abhängigkeit, treten vielmehr in die Reihe der
Tradition zurück. Ihre Vorzüge und Eigenheiten können mit grösserer
Freiheit abgewogen, die Vorbilder unabhängiger ausgewählt werden.
Sie erdrücken nicht die natürliche Eigenthümlichkeit der lebendigen
Künstlergeschlechter, verleihen derselben nur eine bestimmte Färbung.
Es herrscht die Sitte, die italienischen Künstler des 17. Jahrhunderts
nach ihrem Verhältnisse zu ihren Vorfahren zu gliedern, eine
eklektische Schule den Naturalisten, welche sich von der
Tradition entschiedener lossagen und nur den unmittelbar gegebenen
Impulsen folgen, gegenüber zu stellen. Doch trifft diese Unterscheidung
nicht scharf zu. Die Berücksichtigung des Cinquecento, ähnlich
wie das Studium der Antike, wird bei keinem Künstler vermisst und
gehört wenigstens zur Schulbildung desselben. Auf der anderen
Seite bildet auch für die eifrigsten Verehrer der »Alten« der Naturalismus
die Grundlage ihrer Anschauungen. Derselbe muss schon
aus dieser Ursache eine allgemeine Geltung in Anspruch nehmen,
als eine lebendige leidenschaftliche Auffassung, ein dramatisch kräftiger
Ausdruck auch im religiösen Kreise galt, und der ehemals
herrschende reine Idealismus durch den Reichthum und die Mächtigkeit
der äusseren Formen, durch das Pathos der Schilderung ersetzt
werden sollte. Selbst die wüsten und gemeinen Gestalten der Naturalisten
geben sich noch als Nachkommen, wenn auch nur als »liederliche
Nachkommen des im plastisch hohen Style erzeugten Riesengeschlechtes«,
zu erkennen; die Eklektiker aber, die gleichfalls die
Ausbildung des malerischen Styles anstreben, konnten dieses ohne
Hingabe an naturalistische Formen nicht bewirken. Es zeigt sich in
dieser Berührung beider Richtungen der vermittelnde Einfluss der
praktischen Thätigkeit. Konnten auch die Werke nicht scharf nach
den beiden erwähnten Kategorien geschieden werden, so bleiben diese
doch in den theoretischen Grundsätzen geltend; die Schulansichten
allerdings stellen den Eklekticismus und Naturalismus in den Vordergrund,
die Künstlerparteien schreiben diese Worte auf ihre Fahne.
Wir besitzen ein Sonett des Agostino Carracci, worin er aus den
Charakterzügen sechs verschiedener Maler ein neues Ideal zusammenklaubt,
und dieses so gebraute Ideal mit antiker Zeichnung, venetianischem
Colorit und lombardischen Farbenschmelze versetzt; wir
kennen die Verachtung Caravaggios alles dessen, was nicht das
Gepräge unmittelbarer Wahrheit an sich trägt. Dennoch kommt der
schroffe Gegensatz mehr nur im Munde der Künstler vor, in ihren
Werken erscheint er verhältnissmässig abgeschwächt und gemildert.
Gemeinsam ist beiden Richtungen die Opposition gegen die namentlich
in Rom vorherrschende geistlose und trockene Manier, welche das
Verständniss der Bestimmung der Kunst verloren hatte, und auch
in der eigentlichen Technik die ärgste Verwahrlosung zur Schau
trug, weniger aus Unfähigkeit, als durch schiefe Ansichten vom
Schönen verleitet; verschieden sind aber in diesem Kampfe die Mittel
und das Ziel. Die Einen, geführt von der Künstlerfamilie der Carracci
aus Bologna, wollten nur das wuchernde Unkraut beschnitten haben,
und hielten an der alten Kunsttradition fest. Sie sind gleich den
älteren Meistern Stylisten, ein architektonisches Gefühl waltet noch
in ihrer Composition und Gruppirung, in der Wahl der Motive; in
der Zeichnung gehen sie nach den alten Regeln vor; auch die Freskotechnik,
welche doch vorzugsweise der älteren Kunstweise entspricht,
findet in ihrem Kreise noch eine gute Pflege, ja sogar eine glückliche
Fortbildung. Ihre Opposition gegen die Manier des 16. Jahrhunderts
ist keine prinzipielle; auch sie finden das Heil der Kunst
in dem Festhalten des bereits vollendeten Styles, nur dass sie freier
in der Nachbildung sich bewegen, die Auffrischung der Tradition
durch eine lebendige Naturwahrheit, namentlich in der Farbe, nicht
verschmähen; auch sie glauben an die Möglichkeit, die Kunstweise
der grossen Vorfahren in systematischer Lehre auf die kommenden
Geschlechter fortpflanzen zu können, und begründen die akademische
Richtung. Dagegen ist der Kampf der Naturalisten gegen die bisher
giltige Grundlage, den traditionellen Styl, selbst gerichtet, als Aufgabe
eine vollständige Umwälzung der alten Anschauung und Auffassung
der Natur hingestellt. Die Einen sind Reformer, die Andern Revolutionäre.
Damit ist die Bedeutung der Naturalisten noch keineswegs
erschöpft. Wir können nicht läugnen, dass auch die Eklektiker von
dem veränderten, mehr glänzenden als innigen religiösen Ideenkreise
berührt wurden; aber mit Energie der eigenen Zeit die ihr
innewohnenden künstlerischen Motive abgelauscht zu haben, dies
bleibt dennoch vorzugsweise das Verdienst der Naturalisten. Ihre
Werke, das Produkt des wild zerfahrenen, stürmischen 17. Jahrhunderts,
der Wiederschein der ausgehöhlten öffentlichen Ordnung,
die eben nur den weiten Tummelplatz persönlicher Leidenschaften und
Intriguen bildet, besitzen auch ein kulturgeschichtliches Interesse.
Damit hängt auch das bei den meisten Vertretern dieser Richtung
bemerkbare wüste, abenteuerliche Leben zusammen. Gleich der erste
Künstler, der die Fahne des Naturalismus aufpflanzte, Michelangelo
Amerighi da Caravaggio (1569–1609), ein Schüler des Cavaliere
d'Arpino, dessen manierirte Weise er aber bald überblickte und leidenschaftlich
bekämpfte, zählt unter seinen biographischen Zügen Mord,
Flucht, Verfolgungen und Elend; schon bei ihm kommt das Sonderlingswesen,
so charakteristisch für diese späte Kunstperiode, zum
Durchbruche. Sein Colorit, scharfe Lichtblitze auf den dunkel gehaltenen
Gestalten, kann nicht streng naturwahr genannt werden,
erscheint aber effektvoll und mit seiner Sinnesrichtung übereinstimmend.
Auch der Charakter vieler seiner Gestalten geht durch
das ihnen anklebende Pathos über die gewöhnliche Wirklichkeit
hinaus, nur steht derselbe, bei religiösen Scenen, in grossem Widerspruche
mit dem geistigen Wesen der dargestellten Personen, so in
der Grablegung (Vatikan), hl. Familie (Galerie Borghese), Tod der
Maria (Louvre), Christus am Oelberge (Berlin). Sittenbilder gelingen
besser, Schilderungen der Nachtseiten der Gesellschaft (falsche Spieler)
am besten. Schon diese Eigenheit beweist die Unzulänglichkeit seiner
Kunst für monumentale Zwecke, und erklärt die immer mehr einreissende
Neigung, für Bildersammlungen, für einen abstrakten Zweck,
die Gemälde zu arbeiten. In Rom selbst zählt Caravaggio zu Nachahmern
C. Sarazano aus Venedig, A. Caroselli, Tom. Luini u. A.
Auch M. Valentin († 1632) und Simon Vouet, beide Franzosen,
und der holländische Maler Gerh. Honthorst (1592–1662), durch
seine Nachtstücke berühmt, gehören zu seiner Schule, welche die
lebendigste Fortbildung in Neapel erhielt, und hier an den herrschenden
wilden Zuständen eine wesentliche Stütze fand. Gius.
Ribera, lo Spagnoletto (1588–1656), spanischen Ursprunges, führt
den Reigen. Wie alle Naturalisten ein tüchtiger Colorist, wobei ihm
das Studium der Venetianer Vorschub leistete, begnügt er sich in
der Regel, diesen Vorzug leuchten zu lassen, unbekümmert um die
übrigen Formen des Schönen. Seine Phantasie ergeht sich gern in
der Schilderung abgelebter, skelettartiger Gestalten (Anachoreten,
Philosophen) oder abstossender Gräuelthaten; nur in einzelnen Fällen
(Kreuzabnahme und Abendmahl in S. Martino zu Neapel) offenbaren
seine Werke einen tieferen poetischen Sinn. Nach Sicilien verpflanzte
Caravaggios Styl der Syrakusaner Mario Minniti.

Diesen Spitzen der naturalistischen Richtung sind die Häupter
des Eklekticismus gegenüber zu stellen. In Bologna, getragen von
den Carraccis, trat derselbe zuerst auf, um die Runde durch ganz
Italien zu machen und schliesslich den Entwickelungsgang der italienischen
Kunst zu beendigen. Die Begründung der Schule und die
systematische Ausbildung des akademischen Unterrichtes (Akademie
d. Incamminati zu Bologna) bildet das wichtigste Verdienst des
älteren Lodovico Carracci (1559–1619), sowie seines Neffen, des
auch als Kupferstecher berühmten Agostino Carracci (1558–1601).
Die grösste Produktivität aber und den höchsten Kunstruhm besitzt
der andere Neffe, Annibale Carracci (1560–1609). Das Streben,
den älteren Meistern ihr eigenthümliches Wesen abzulauschen, ist
an mehreren seiner Werke ersichtlich; oft erscheinen auf einem
einzigen Bilde verschiedene Malweisen neben einander gestellt (Mad.
mit Heiligen in der Pinakothek zu Bologna); doch erschöpft dieser
Eklekticismus nicht die Thätigkeit des Künstlers. Er geht in anderen
Fällen von einer freien Naturauffassung aus und übt gerade dann
den grössten Eindruck. Annibales Hauptwerk ist sein mythologischer
Bilderkreis im Palast Farnese zu Rom. Die technische Durchbildung
und virtuose Anordnung der Bilder erregen die grösste Bewunderung.
Dass dieselben darauf eingerichtet sind, am besten bei künstlichem
Kerzenscheine genossen zu werden, bezeichnet trefflich den
Standpunkt der damaligen Kunst. Die Zahl der Künstler, welche der
akademischen Lehre der Carraccis ihre Bildung verdanken, ist nicht
unbedeutend; kunstgeschichtlich wichtig und auf die Fortbildung der
italienischen Malerei von Einfluss sind aber nur folgende Schüler:
Domenico Zampieri oder Domenichino aus Bologna (1581–1641),
der trotz der eigenen Neigung zum Naturalismus den Verfolgungen
der selbstsüchtigen Anhänger dieser Richtung nicht entgehen konnte,
und durch Eifersucht sowohl in Rom wie in Neapel seine Wirksamkeit
beschränkt sah. Durch pathetischen Schwung zeichnet sich
der Evangelist Johannes, der die Offenbarung empfängt (in Petersburg?),
aus; ein grossartiger, rein idealer Styl durchzieht die al
Fresko ausgeführten Evangelisten in der Kuppel von S. Andrea della
Valle in Rom; sonst verfügt Domenichino ziemlich willkürlich mit
den religiösen und historischen Motiven, und lässt seinem schilderungskräftigen
farbenreichen Pinsel auf Kosten der Haupthandlung
freien Lauf. Die Darstellung des Lebens der hl. Cäcilia in S. Luigi
zu Rom, die Geisselung des hl. Andreas in der Kapelle zu S. Gregorio
in Rom und die Geschichten des hl. Nilus in Grottaferrata bei Frascati
sind zunächst nur äusserst lebendig gedachte und vollendet ausgeführte
Volksscenen. Seine fruchtbare Thätigkeit lernt man in römischen
Kirchen, dann in Fano, Viterbo, Neapel kennen; auch Oelbilder
lieferte er in grosser Zahl und mannigfachen Inhaltes. Zu den
hervorragendsten Werken in dieser Gattung gehören die Beichte des
hl. Hieronymus in der vatikanischen Galerie (nach dem gleichnamigen
Bilde Agost. Carraccis componirt), und die Diana mit Nymphen in
der Galerie Borghese. Der gleichen Schule entsprungen und mit
Domenichino wetteifernd, ist Guido Reni (1575–1642), von seinen
Zeitgenossen hochgepriesen, und in der That die meisten derselben
an Formensinn und Compositionskraft überragend, aber in seinem
idealistischen Streben, zu dessen Verwirklichung er antike Gestalten
oft unmittelbar benützte, unklar und unwahr, und zuletzt in der Arbeit
sich überstürzend, geistlos und leichtfertig. Das Schwankende und
Unsichere seiner Kunstweise, worin sich übrigens nur der Schulcharakter
der Eklektiker ausspricht, beweisen auch seine Versuche,
Caravaggio nachzuahmen (Kreuzigung Petri in der vatikanischen
Galerie) und die häufigen Wandlungen im Colorite, welches endlich
eine oberflächliche Weichheit, einen flauen Ton annimmt, aber nichts
desto weniger von seinen zahlreichen Schülern am eifrigsten nachgebildet
wurde. Unter Guidos Freskobildern stehen die Aurora und
Phöbus im Palast Rospigliosi, die Bilder in S. Gregorio zu Rom
und die Geburt Christi in S. Martino zu Neapel obenan; unter den
zahlreichen Oelgemälden besitzen aus der früheren, besseren Zeit
ein Kruzifix und der bethlehemitische Kindermord zu Bologna, aus
der späteren Periode die oft wiederholte Fortuna, die Himmelfahrt
der Madonna (Münchner Pinakothek) und das Fahnenbild (il pallione):
Madonna mit Heiligen in der Pinakothek zu Bologna, den grössten
Ruhm. Einförmiger und charakterloser erscheint der dritte grosse
Schüler der Carracci, der als Maler der Liebesgötter, oder wie ihn
seine Bewunderer auch nannten, als Horaz der Malerei wohlbekannte
Francesco Albani aus Bologna (1578–1660). Seinen gemalten
Pastoralen fehlt dasselbe, was den arkadischen Poesien der Italiener
abgeht, die naive Wahrheit. Innerhalb dieser Beschränkung, und wenn
man das häufige Durchscheinen der gebrauchten Modellfiguren übersieht,
aber entfaltet Albani einen regen Sinn für anmuthige oder
wenigstens zierliche Formen, eine blühende Färbung und heitere
Phantasie. Die Motive seiner meisten Bilder sind der antiken Mythe
(Venus, Diana, Danae, Galatea u. a.) entlehnt und von zierlichen
Amorettengruppen belebt; auch Gemälde allegorischer Natur (die vier
Elemente in Turin u. a.) kommen vor; im religiösen Kreise entsprach
das auf dem Kreuze schlafende Christkind und die Himmelfahrt der
Madonna (M. del pace zu Rom) am besten seiner Neigung. Die
anderen Schüler Carraccis, sowie die Anhänger der eben genannten
Meister: Lanfranco, Cavedone, dann Passeri (ein Schüler Domenichinos),
Cignani und Sacchi (Albanos Schüler), Cantarini, Sirani
(Guidos Schüler), erheben sich nicht über die Mittelmässigkeit,
andere, wie Spada, der Modenese Schedone, rücken dem Naturalismus
näher. Nicht im Schulverbande, aber doch unter dem Einfluss
Carraccis, steht Francesco Barbieri, gew. Guercino da Cento, genannt
(1590–1666). Auch er gelangte, von mannigfaltigen, oft
entgegengesetzten Einflüssen gedrängt, zu keinem festen Style, und
scheute, das Ideale mit dem Schwächlichen verwechselnd, die ursprünglich
ihm innewohnende Formen- und Farbenkraft. Seine Werke
sind in italienischen Galerien, zu Rom, Bologna, Mailand (Hagars
Verstossung), Florenz, Genua u. a. sehr häufig. Fresken von seltener
Farbentiefe schuf er im Casino der Villa Ludovisi und im Dome zu
Piacenza.

§. 117.

Der Richtung der Carracci verwandt, d. h. gleichfalls mit ernstem
Sinne um die Wiederherstellung der älteren Kunstweise bemüht, doch
in keinem Schulverbande mit jenen, treten uns mehrere, minder
bedeutende Künstlergruppen entgegen, so die Familie der Campi
zu Cremona, bereits im 16. Jahrhundert thätig, aber ohne allen
nachhaltigen Einfluss auf die folgenden Geschlechter, jene der Procaccini
zu Mailand, Nacheiferer Correggios, unter ihnen der bedeutendste
Camillo, das Geschlecht der Crespi aus Cerano, dessen
wichtigstes Glied Daniele Crespi († 1630) in Mailand wirkte und
die Schule der Procaccini besuchte. Ein anderer Eklektiker von
tüchtiger Kraft, dessen Bildungsgang noch nicht aufgehellt wurde,
ist Giov. Salvi aus Sassoferrato (1605–1685). Im Gegensatze
zu den nach dramatischen Effekten haschenden Zeitgenossen durch
ein lyrisches Gefühl ausgezeichnet, führten ihn seine Studien bis auf
Perugino zurück. Fleissig ausgeführte Copien nach raphaelischen
Madonnen trugen dazu bei, seiner Weise — er malte vorzugsweise
Madonnenbilder — das Gepräge der Innigkeit zu verleihen.

Die florentinische Schule, aus der im 15. Jahrhundert erklommenen
Höhe, im 16. tief herabgeschleudert, begann gleichfalls im
17. Jahrhundert sich einigermassen zu heben. Kulturmomente, welche
etwa der Kunst neue Keime zugeführt hätten, lagen nicht vor, so
verblieb es denn auch bei der blossen Verbesserung der Formen,
einem richtigeren Studium der Vorfahren, womit das Anstreben
grösserer Farbenwirkungen verbunden wurde. Durch die Anlehnung
an den römischen Maler Baroccio und an dessen Vorbild Correggio
kam die Restauration des guten Geschmackes zu Stande. Lodov. Cardi
aus Cigoli (1559–1613), durch ein lebhaftes Colorit und gute
Verwendung des Helldunkels ausgezeichnet, ist der erste, welcher
sich den Fesseln der bis dahin giltigen flachen Manier entzieht.
(Marter des hl. Stephan in Uffizi, hl. Franciskus in Pitti-Gal. u. a.).
Ihm folgten mehrere Schüler (Pagani, Dom. da Passignano); die
grösste Tüchtigkeit aber unter den jüngeren Florentinern offenbart
der Meister der Judith (Gal. Pitti), Cristofano Allori (1577–1621).
Die Schöpfung dieses ebenso technisch durchgebildeten als pathetisch
wirksamen Bildes gehört zu den gelungensten Thaten der neueren
Kunst, und lässt bis auf diesen Tag Alloris Lorbeeren nicht unbeneidet.
Noch bleiben als Vertreter der jüngeren florentinischen, durch
die Geschicklichkeit im Copiren ausgezeichneten Kunst, Jac. da
Empoli und der treffliche Schulhalter Matteo Roselli zu nennen.
Auch Carlo Dolce (1616–1686) gehört zu des letzteren Schülern.
In der Phantasie beschränkt, der Ausbildung einer sanften Anmuth
und leicht verständlichen, weil übertriebenen Sentimentalität beflissen,
hat er zu seinen Lebzeiten und später zahlreiche Verehrer gefunden.
Seine Bilder (Tochter des Herodias, hl. Cäcilia in Dresden, hl.
Sebastian in Pommersfelden bei Bamberg, Magdalena in München u. a.)
machen es dem religiösen Sinne unendlich leicht, verlangen keine
besondere Erhebung des Geistes, lullen vielmehr, modernen italienischen
Melodien, wie richtig bemerkt worden, ähnlich, das Gemüth
in einen leichten sinnlichen Rausch ein. Dies verleiht dem
Meister ein kulturgeschichtliches Interesse, obgleich dadurch eine
höhere ästhetische Stellung nicht begründet wird.

Wenn im römischen Künstlerkreise die Richtung der Carracci
nicht ausschliesslich herrschte, so hatte sie die Genugthuung, dem
Nebenbuhler auf neapolitanischem Boden Gleiches mit Gleichem zu
vergelten. Hier war zwar der Naturalismus vorzugsweise heimisch;
neben ihm galten aber auch eklektische Einflüsse. In venetianischer
Weise malte Belisario Corenzio, dem Annibale Carracci folgte
Giambatt. Caracciolo, beide natürlich dem Naturalismus nicht völlig
fremd, und überdies vorzugsweise durch ihre gehässige Feindseligkeit
gegen alle fremden Maler, die in Neapel einen Wirkungskreis
suchten, berüchtigt. Vor derselben bewahrte weder Ansehen, noch
eine befreundete Kunstrichtung, sie traf Ann. Carracci, Domenichino,
den Car. d'Arpino und andere römische Maler; sie richtete ihre Giftgeschosse
sogar auf jüngere einheimische Kräfte, wie auf den naturalistisch
gebildeten Massimo Stanzioni († 1656), den Hauptführer
der späteren neapolitanischen Schule, welche wieder ausschliesslicher
auf Spagnolettos Darstellungsweise eingeht und in Aniello Falcone
und Salvator Rosa (1615–1673) die letzte reichere Blüthe entwickelt.
Beide Künstler haben zwar in anderen, als in der religiös-historischen
Gattung, die grösste Bedeutung errungen, doch muss
namentlich Salvators Verschwörung des Catilina (Galerie Pitti) schon
hier als ein Denkmal des wirkungsreichsten Naturalismus angezogen
werden. (Andere historische Gemälde sind in der Grosvenorgalerie
[Demokritos] zu Corshamhouse [hl. Lorenz]). Mit dem Verständnisse
der idealen Formen ging auch das Interesse an idealem Inhalte verloren.
Der weitere Schritt von der Einkleidung religiöser Vorgänge
in derbe zeitgenössische Formen zur selbständigen Darstellung des
unmittelbaren weltlichen Lebens kostete keine Ueberwindung; er war
vielmehr ein nothwendiger, jenen Widerspruch glücklich beseitigender
Fortschritt. Wir bemerkten schon im Kreise der Venetianer die Neigung
zu sittenbildlichen Darstellungen, welche bei Bassano zu virtuosen
Schilderungen des menschlichen Werketaglebens führt. Noch
befreundeter erscheint das Sittenbild der naturalistischen Schule des
17. Jahrhunderts. Caravaggios Leistungen in diesem Fache wurden
oben erwähnt; unter seinen Nachfolgern in Neapel ragt der früher
angeführte An. Falcone (geb. 1600) als Schlachtenmaler hervor. Das
gleiche Fach übten Cerquozzi (der Schlachten-Michelangelo, geb. 1602)
und der römische Jesuite Jacques Courtois, gen. Bourguignon (1621
bis 1676). Die in Galerien nicht seltenen Werke des Letzteren sind
nicht immer richtig gezeichnet, aber stets lebendig gedacht und kühn
angeordnet; Cerquozzi ging später zur Darstellung von Volksscenen
über, in welcher Gattung seine leichtschaffende Phantasie und seine
scharfe Beobachtungsgabe mit Erfolg sich äusserten. (Masaniello, von
Lazzaronis beklatscht in der Gal. Spada?). Die Aufnahme des niedrigen
Volkstreibens, der Kesselflickerscenen, in den Darstellungskreis
wird gewöhnlich auf Peter Laar aus Holland (1613–1674) zurückgeführt,
welcher längere Zeit in Italien lebte, und nach dessen Spottnamen
Bamboccio die ganze Gattung Bambocciaden genannt wurde.
Doch ist die Sache in Italien älter als der Name, Laar selbst der
Einwirkung, namentlich Cerquozzis, unterworfen gewesen. Eine
nachhaltige Bedeutung für die italienische Kunstweise kann man den
Bambocciaden nicht zusprechen; dagegen ist die im 17. Jahrhundert
reichblühende Landschaftsmalerei für die Entwicklung der ästhetischen
Anschauungen in Italien von grossem Belange. In ihr spricht sich
der moderne Sinn am schärfsten aus, die Vertiefung in die landschaftliche
Schönheit, das Verständniss der Naturstimmungen erscheint
als das wichtigste und auch künstlerisch fruchtbarste Merkmal der
neueren Bildung. Die Venetianer, voran Tizian, beginnen den Reigen,
auf die Venetianer fusst Ann. Carracci und seine Schule (Grimaldi,
Albano, Domenichino u. A.), wozu sich des niederländischen Landschafters
Paul Brill (1554–1626) Einfluss gesellt. Dieser siedelte
sich am Schlusse des 16. Jahrhunderts in Italien an und begann
nicht allein antike Ruinen als Staffage zu verwerten und die Formen
der italienischen Natur mit Wahrheit zu reproduciren; er wusste auch
seinen Bildern eine elegisch-ruhige Stimmung anzuhauchen, welche
später einen so vielfachen und so vollendeten Ausdruck gewann.
Neben diesem Kreise von Landschaftsmalern, weniger durch die
ruhige Schönheit der Linien und klare Ausprägung der Formen ausgezeichnet,
als durch die geistreiche Auffassung einzelner Naturmomente
und die poetische Schilderung des finsteren Wald- und
Gebirgslebens berühmt, steht ziemlich selbständig der vielseitige
Salvador Rosa. Meisterhaft weiss er durch eine lebendige Staffage
und glücklich angebrachte Lichteffekte die Eigenthümlichkeit seiner
landschaftlichen Motive zu heben und zu charakterisiren. Auch die
klare Farbe und fleissige Durchführung fehlt seinen besseren (meist
in England bewahrten) Werken nicht.

§. 118.

Die italienische Kunstweise stirbt zwar in dem Zeitraume, den
wir betrachten, noch nicht vollständig ab, sie greift über ihren unmittelbaren
Schauplatz hinaus, und vererbt sich wenigstens theilweise
auf die französischen, spanischen und deutsch-niederländischen
Schulen, wie denn überhaupt eine bestimmte nationale Trennung der
verschiedenen Stylarten nicht mehr vorhanden ist; doch bricht die
unmittelbare selbständige Entwicklung schon am Schlusse des 17. Jahrhunderts
ab, und die eben beschriebene Blüthe weicht wieder dem
einreissenden Schlendrian und der oberflächlichen Manier. Den Keim
zur Verflachung bot das Kunstprinzip der Carraccis. Seine verkehrten
Folgen blieben, so lange tüchtige künstlerische Persönlichkeiten dasselbe
anwendeten, verborgen, weil diese von der consequenten
Durchführung zurücktraten; erst in den Händen des späteren Geschlechtes
machte sich das Verderbliche der abstrakten Kunstbildung
und des willkürlich erfundenen Idealismus geltend. Weder die Antike
noch die Meister des Cinquecento entgingen der schulmeisterlichen
Kritik der Akademiker, das Bessermachenwollen schloss aber das
Bessermachen keineswegs ein. Jene Gattungen, welche geringere
Ansprüche erhoben, die Wirklichkeit mit einfacher Treue wieder
gaben oder eingeständlich als blosse Dekoration auftraten, wie die
Architekturmalerei (Bern. Canal und sein Schüler Ant. Canal gen.
Canaletto zu Venedig) leisteten Besseres; auch die Restauration älterer
Werke hatte in einzelnen Fällen (Carlo Maratta in seinen Restaurationen
Raphael'scher Fresken) den erweiterten Kunstkenntnissen
Manches zu danken. Grössere Werke jedoch sind fast durchgängig
aller Wahrheit und alles Lebens bar, das dekorative Geschick an
denselben, die Fähigkeit, mit vielen Figuren Räume zu füllen und
eine zauberhafte Geschwindigkeit bei der Arbeit zu entwickeln, um
so widerwärtiger, je anspruchsvoller sie auftreten. Luca Giordano's
(1632–1705), Beiname Fa Presto, seine Fertigkeit in der Technik
und in der Nachahmung mannigfacher Kunstweisen, seine unbedingte
Unterwerfung unter die Meinungen der blinden Menge charakterisiren
den Geist des Zeitalters vollkommen. Neben ihm gilt Pietro Berrettini
da Cortona (1596–1669)

als der Hauptvertreter der wieder beginnenden
Manier. So wenig als ihm (Deckenbilder im P. Barberini
zu Rom) lässt sich seinen zahlreichen Schülern die grosse Handfertigkeit
und eine auf den Schein berechnete Virtuosität des Machwerkes
absprechen; eine namentliche Anführung der letzteren ist
aber bei der gänzlichen Bedeutungslosigkeit der einzelnen Individuen
hier durchaus nicht am Platze.



Die französische Malerei im XVII. Jahrhundert

§. 119.

Die Richtung der französischen Malerei im 17. Jahrhundert kann
zwar nicht in dem Sinne national heissen, als ob sie die Grundlagen
des französischen Volksthumes in sich fasste, sie entspricht aber
vollkommen der Tendenz, welche die höfische Bildung unter den
modernen Römern, wie die Franzosen wohl häufig genannt werden,
nahm. Das Urtheil über die französische Malerei der »klassischen
Periode« fällt gänzlich mit jenem über das klassische Drama des
Nachbarvolkes zusammen. Wer dieses preist und als vollendet anerkennt,
muss sich zu den Malerwerken N. Poussins u. A. gezogen
fühlen; wer in jenen nur ein leeres, aufgeputztes, conventionelles
Wesen erblickt, wird auch die klassischen Gemälde verdammen. Hier
wie dort tritt uns ein äusserer antiker Zuschnitt, eine glänzende
Rhetorik und ein merklicher Mangel an individueller Schilderung entgegen.
Aehnlich wie im 16. Jahrhundert ging auch im folgenden
die Anregung zur bestimmten Kunstweise von Italien aus. Rosso's
und Primaticcio's Einfluss sank erst im Anfange des 17. Jahrhunderts;
in diesem Zeitalter trafen wir schon wieder Vouet und Valentin im
Kreise der italienischen Naturalisten. Doch sind es nicht die letzteren,
sondern die älteren Italiener und mittelbar die Antike, welche die
französische klassische Kunst befruchten. Unter den Bestrebungen,
den sogenannten reinen Geschmack wieder herzustellen und im hohen
Style zu schaffen, ging die unbefangene Wahrheit der Darstellung,
die scharfe Charakteristik, verloren. Es mangelt den meisten Werken
die belebende und individualisirende Farbe; die Bewegungen und
Stellungen sind studirt, die Köpfe nach einem abstrakten Schönheitsgesetze
zugeschnitten, die Wärme der Erfindung wird von einer prunkvollen,
aber kalten Reflexion verdrängt. Dass daneben viel Verdienstliches
auch vorkommt, bedarf keiner Versicherung. Der
bedeutendste Meister ist der fast ausschliesslich in Rom thätige
Nicolas Poussin (1594–1665). Kein Ideenkreis ist ihm fremd,
Christliches und Antikes, Geschichte und Mythe behandelt er mit
gleicher Liebe; doch bleiben wegen des antiken Formenschnittes
seine allegorischen und mythologischen Darstellungen widerspruchsfreier,
als alle übrigen. Auch handlungsreiche Scenen, wie die Pest
zu Athen (Leigh-Court), die Mannalese (Louvre) u. a. gelingen ihm
trefflich, mag auch hie und da die Anordnung tableauartig erscheinen.
Zu Poussins berühmtesten Bildern gehört ferner der Besuch eines
Hirtengrabes (et in Arcadia ego, im Louvre), ein um so verdienstlicheres
Werk, als das Idyllische jenem Zeitalter äusserst fern lag,
und nur allzuleicht in manierirte Süsslichkeit überging. Poussins
Weise wurde von dem jüngeren Geschlechte: Jacques Stella (1596 bis
1657), Sebast. Bourdon (1616–1671), Noel Coypel (1628–1697),
Phil. Champagne aus Brüssel (1602–1674) fleissig befolgt. Des
Letzteren Porträte, frisch in der Färbung und geistreich in der Auffassung,
sind seinen historischen Bildern bei weitem vorzuziehen.
Das Gleiche gilt von Pierre Mignard, gen. le Romain (1610–1695),
dessen Studiengang, obgleich er wie die folgenden Künstler als
Schüler Vouet's angeführt wird, auf unmittelbare italienische Einflüsse
hinweist. Eustache Lesueur (1617–1655), von seinen Landsleuten
über Gebühr gepriesen, neigt sich bereits in der schwächlichen Anlage
und ermüdenden Einförmigkeit seiner Charaktere und marklosen
Färbung (Leben des hl. Bruno in 20 Bildern im Louvre) dem Style
Louis XIV. zu, dessen Hauptvertreter der bekannte Charles Lebrun
(1619–1690) wird. Die nothwendigste Eigenschaft eines Hofkünstlers,
die allzeit fertige Produktionskraft und zauberschnelle
Technik, besass er in hohem Grade. Damit hängt das Hauptübel der
Lebrun'schen Richtung, die nur an wenigen Bildern (Jabach'sches
Familienbild im Berliner Museum, Steinigung des hl. Stephan im Louvre)
nicht bemerkbare kalte theatralische Manier, die nüchterne dekorative
Auffassung (Alexanderbilder im Louvre) zusammen. Aber gerade
durch diese Mängel gewinnt die Schule Lebruns eine gewisse historische
Bedeutung, und erscheint sie als klassischer Ausdruck der am Versailler
Hofe und weiter an allen Höfen Europas herrschenden Bildung.
Uebrigens wäre es irrig, alle Nachfolger Lebruns über denselben
Leisten zu schlagen; so erscheinen namentlich Nicolas Colombel
(1646–1714) und Jean Jouvenet (1644–1714) als ansprechende
und verhältnissmässig gesunde Künstler, und auch Hyacinthe Rigaud
(1659–1743), der berühmte Porträtmaler, liefert nicht allein charakteristische,
sondern auch fleissig ausgeführte und wirkungsvolle
Bildnisse. Dass Sittenbilder, die humoristische Verherrlichung des
ungebundenen, jeder Form spottenden Lebens im pompösen Zeitalter
Louis XIV. keine Pflege fanden, und Jacques Callot's (1594–1635)
humoristische Harlekinaden, Teufelsscenen und zeitgeschichtliche
Skizzen, die meisten nur in Kupfer gestochen, ohne Nachfolge blieben,
kann nicht Wunder nehmen; nur entfernt vom Hofe (Le Nain in Laon)
oder durch eine glückliche Entdeckung des Malerischen, was in dem
gepuderten Arkadien dennoch verborgen lag (Ant. Watteau 1684 bis
1721), konnte das Sittenbild sich lebendig erhalten. Desto bedeutender,
frisch und kräftig ist die Thätigkeit der französischen Schule
in der Landschaftsmalerei. Auch hier ist eine Anlehnung an die
Italiener (Carracci) bemerkbar, auch hier minder das tiefe Eingehen
in das geheimnissvolle Leben der Natur, als der ernste gemessene
Styl, der reine Linienbau zu loben, und wenigstens in äusseren
Motiven, in der Architektur z. B., in der Staffage die Antike als
Vorbild benützt. Des früher erwähnten Nicolas Poussin grösster
Ruhm beruht, und zwar mit Recht, wie man sich in englischen
Kunstsammlungen (Grosvenorgalerie) überzeugen kann, auf seiner
landschaftlichen Thätigkeit. Er wird aber noch weit überstrahlt von
seinem Schwager Caspar Dughet, gen. Poussin (1613–1675), und
dem unvergleichlichen Claude Lorrain. Caspar Poussins Werke sind
von einem viel tieferen malerischen Gefühle beseelt, als jene seines
älteren Verwandten; die Schilderungen des Aufruhrs in der Natur
wetteifern an poetischer Wahrheit mit den Darstellungen grossartiger
Ruhe in der Landschaft. Ist auch die Farbe selten noch in frischem
Glanze vorhanden, so erfreut doch die Reinheit und Fülle der Formen,
die überaus wirkungsvolle Anlage namentlich der Mittelgründe, und
die warme, von Wolkenschatten unterbrochene Beleuchtung. Poussins
beste Arbeiten müssen in Rom (Gal. Doria, K. S. Martino a' monti)
und in England aufgesucht werden. Zur höchsten Vollendung brachte
diese, von italienischen Studien genährte sogenannte heroische Richtung
in der Landschaftsmalerei der bei Mirecourt 1600 geborene Claude
Gelée, nach seinem Stammlande Claude Lorrain genannt. Dem
Leben des Alterthumes entlehnte Staffagen, nach der Antike gezeichnete
Bauten und Ruinen kennzeichnen äusserlich seine Werke, welche
auch dort, wo die Nebendinge wie die Architekturen und Figuren
minder lobenswerth erscheinen, durch den Zauber der Beleuchtung
(Sonnenlicht) und die zarte Abtönung der Farben bis zur verschwindenden
Ferne eine ungewöhnliche Anziehungskraft üben. See- und
Hafenbilder, grenzenlose Flächen, im Vordergrunde durch schwungvoll
gezeichnete Eichengruppen belebt, stille Wasser von Felsen und
Bäumen eingefasst, schwüle Nachmittage und Sonnenuntergänge, alle
Erscheinungsformen der landschaftlichen Natur behandelte Claude mit
gleicher Meisterschaft. Kein Wunder daher, dass seine Werke der
Gegenstand eifriger Nachfrage wurden und noch bei Lebzeiten des
Meisters betrügerische Nachbildungen in den Handel kamen. Um
diesem zu steuern, sah sich Claude gezwungen, von seinen Originalgemälden
Skizzen zu zeichnen, und diese, gleichsam die Urkunden
der Aechtheit, zu bewahren. Sie befinden sich, 200 an der Zahl,
unter dem Namen des libro di verità gesammelt, im Besitze des
Herzogs von Devonshire zu London; die letztere Stadt, wie England
überhaupt, dann Rom (G. Doria), Wien und Paris bergen auch die
trefflichsten und meisten Oelgemälde Claude's, welcher 1682 mit
Hinterlassung einer zahlreichen Nachfolgerschaft starb.



Die spanische Malerei im XVII. Jahrhundert

§. 120.

Erst im 17. Jahrhunderte verliert sich das Abhängigkeitsverhältniss,
in welchem wir die spanische Kunst bis jetzt bald zu
Italien, bald zu den Niederlanden erblickten, und gewinnt das nationale
Element auch eine ästhetische Geltung. Die gleichzeitige Blüthe
der spanischen Poesie und Malerei ist keine zufällige Erscheinung,
vielmehr, wie schon die verwandte Grundstimmung in beiden Kunstgattungen
andeutet, unter gleichen Bedingungen hervorgerufen worden.
Die allgemeine Herrschaft des Naturalismus in der Malerei des 17. Jahrhunderts
begünstigte wesentlich den Aufschwung der spanischen
Kunst, welche bei allen äusseren Einflüssen strenge Beziehungen zum
Leben bewahrt, und trotz aller Kirchlichkeit der sinnlichen Gluth des
Südens sich nicht entfremdet hatte. In der erhöhten Seelenstimmung,
im flammenderen Ausdrucke, in der zum Ueberschwänglichen gesteigerten
Leidenschaft, welche nur den Gegenstand, nicht die Form
wechselt, findet der spanische Künstler die Mittel, auch religiöse
Motive zu verkörpern, darin unterstützt von der Richtung, welche
das katholisch-kirchliche Leben im 16. und 17. Jahrhundert überhaupt
nahm. Es kann daher nicht befremden, dass auch das Sittenbild
und namentlich das Porträt hier auf einen reichen Boden stiess, eine
streng und nur den Gedanken wiedergebende Compositionsweise seltener,
dagegen ein wirkungsreiches Colorit gewöhnlich angetroffen
wird. Auf das Letztere nahmen die Venetianer und die gleichzeitigen
Niederländer Einfluss, doch bleibt sowohl in der allgemeinen Behandlung
der Farbe, wie in den für die Carnation gewählten Tönen das
nationale Element vorherrschend.[94]

Nachdem im 16. Jahrhundert vorzugsweise der raphaelische Styl
als Vorbild gegolten hatte, bemerkt man am Schlusse dieses Zeitalters,
und zwar zunächst in Sevilla, die ersten Regungen der
national-naturalistischen Weise. Franc. Pacheco (1571–1654) wirkte
vorzugsweise als Lehrer des jüngeren Künstlergeschlechtes (Geschichte
des Dädalus, Deckengemälde in Sevilla, jüngstes Gericht
ebendort u. a.), wie er denn auch neben seiner praktischen Thätigkeit
gelehrte und kunsttheoretische Studien trieb, während seine beiden
Zeitgenossen, der nach Tintoretto gebildete Juan de las Roélas
(1558–1625) und Franc. de Herrera d. Ä. (1576–1656) schon
die eigenthümlichen Vorzüge der jüngeren Schule, das effektvolle
Helldunkel, die geschickte Vertheilung von Licht und Schatten, den
breiten, massigen Auftrag, den kecken und doch nicht gemeinen
Naturalismus an sich tragen. (Werke des Ersteren: S. Jakob in der
Schlacht bei Clavigo in der Kathedrale von Sevilla, Martyrium des
hl. Andreas im Museum zu Sevilla, Moses Wasserwunder im Museum
zu Madrid; Werke Herreras: Mannalesen in der Gal. S. Trinidad zu
Madrid, das jüngste Gericht in S. Bernardo zu Sevilla, Andreas im
Louvre u. s. w.) Den Genannten verwandt, werden drei Glieder der
Familie Castillo, und Alonso Vasquez angegeben; unbedeutend dagegen
erscheint der Sohn des Bravourmalers Herrera: H. el mozo,
von den Italienern, die ihn zu Rom sahen, als Fischmaler gerühmt.

Im Schoosse von Sevilla erstehen nach einander die berühmtesten
Maler Spaniens, so dass die Schule von Sevilla mit der spanischen
Kunst in ihrer höchsten Blüthe gleichbedeutend wird. In Francisco
Zurbaran (1598–1662), dem Schüler des Roelas, und in Diego
Velasquez da Silva (1599–1660), dem Hofmaler Philipp IV., lernen
wir die verschiedenen Richtungen des spanischen Naturalismus bereits
in grossartiger Vollendung kennen. Der Letztere, von welchem
das Madrider Museum 62 Bilder bewahrt, ist vorzugsweise Porträtmaler;
seine Werke fesseln aber nicht allein durch frische Lebenswahrheit
und die meisterhafte Behandlung des Helldunkels und der
gebrochenen Farben, sondern besitzen die Bedeutung historischer
Gemälde, so scharf ist seine Charakteristik, so reich das Leben
seiner Gestalten. Das berühmteste seiner Bilder, las meninas, zeigt den
Maler vor der Staffelei, wie er im Begriffe steht, die Bildnisse des
spanischen Königspaares zu malen, in der Mitte des Gemaches aber
die Infantin Margarita mit ihren Gespielinnen und zwei Zwergen. Unübertreffliche
Bildnisse sind ferner die Darstellungen des K. Philipp IV.,
seiner Gemahlinnen, des Herz. Olivarez und des Infanten Balthasar
zu Pferde. Reine Sittenbilder sind der Wasserverkäufer, wie alle
früheren Werke noch etwas trocken in der Farbe (in London, Privatbesitz)
und die Trinker (los borrachos). Gleichfalls durch die porträtartige
Schärfe ausgezeichnet ist ein anderes Madrider Bild: die
Uebergabe von Breda. Dagegen lassen ihn mythologische (Apollo
bei Vulkan) und religiöse Darstellungen (Anbetung der Könige,
Krönung Mariä, Steinigung Stephans u. a.) befangen und in einem
fremden Kreise sich bewegend erscheinen. Hier ist Zurbaran (Kathedrale
und Museum zu Sevilla) vorzugsweise heimisch, ein Künstler,
welcher die eigenthümliche Verbindung naturalistischer Anschauungen
mit religiösen Vorstellungen mit besonderer Deutlichkeit offenbart;
zwar als Colorist weniger bedeutend (doch wird seine Behandlung
weisser Gewänder mit Recht gerühmt); aber durch den Ausdruck
ekstatischer Begeisterung in seinen Gestalten ausgezeichnet. Ungleich
milder und ruhiger, tief empfunden in der Farbe, dabei sicher und
scharf in der Zeichnung treten uns die Werke des vielseitigen Alonso
Cano entgegen. Ausser mehreren Kruzifixen und Bildnissen gehören
zu seinen besten Arbeiten die Madonna in der Einsamkeit (Kathedrale
von Granada), die Madonna del rosario (Kathedrale zu Malaga) und
Christi Leichnam im Madrider Museum.

Wie die meisten spanischen Künstler, so kann auch ihr berühmtester
Genosse Bartolomeo Estéban Murillo aus Sevilla (1618
bis 1682) nur in seiner Heimath richtig erkannt werden. Gegen die
Fülle und Schönheit der in Spanien trotz aller Kunstplünderungen
vorhandenen Werke erscheinen die diesseits der Pyrenäen gebrachten
Proben, mit wenigen Ausnahmen, unbedeutend. Murillo, in seiner
Jugend mannigfachen Kunsteinflüssen ausgesetzt, ursprünglich ein
Schüler des Juan del Castillo, aber auch von Velasquez, Van Dyck
angezogen und später durch eine überhäufte Produktion zur Eilfertigkeit
verleitet, hat natürlich nicht immer und überall Tadelloses
geleistet. Es dauerte einige Zeit, ehe er die anfänglichen Schärfen und
Härten des Colorites überwand; er erreichte darin aber nach längerer
Uebung das Höchste. Wie Mondschein entzündet der Silberton seiner
Bilder die Seele zur milden Sehnsucht und schwärmerischen Liebe;
doch verliert er sich in der letzten Zeit in eine süssliche, unklare
Verblasenheit. Auch eine selbstgenügsame Ausbeutung des einmal
glücklich erfundenen Motives, eine ungleichmässige Ausführung der
Bilder kann tadelnd hervorgehoben werden. Dies hindert jedoch nicht,
an Murillo die Vielseitigkeit seiner Phantasie, die Tiefe seiner Farbenkenntniss
zu bewundern, und die stets edle und ergreifende Richtung
des Naturalismus in ihm anzuerkennen. Die Studien über Murillo
sind lange nicht ausgedehnt genug, um uns in den Stand zu setzen,
ein übersichtliches Bild seiner Entwicklung zu liefern. Wir müssen
uns mit einer summarischen Aufzählung seiner Werke, nach Gattungen
gesondert, begnügen. An der Spitze derselben stehen die
zahlreichen Darstellungen der verklärten Madonnen, die meistens
unter dem Namen der Conception bekannt sind, oft aber auch als
die Himmelfahrt der Madonna (auf der Mondsichel ruhend) angeführt
werden. Mit wunderbarer Vollendung erscheint hier der feierlich religiösen
Stimmung ein frischer Naturreiz vermählt, und bei aller blendenden
Farbenglut doch schliesslich ein ergreifender, ernster Eindruck
bewahrt. (Louvre, drei Bilder in der Galerie zu Sevilla, zwei Bilder
im Madrider Museum). Diesem Kreise schliessen sich die Schilderungen
ekstatischer Zustände ebenbürtig an: S. Franciscus, den
Gekreuzigten umarmend (Museum zu Sevilla), der hl. Joseph mit
dem Christkinde (ebendort), der hl. Antonios von Padua, welchem
die Jungfrau ihr Kind darreicht (Kathedrale in Sevilla), die Vision
des hl. Bernhard u. a. im Madrider Museum. Wie in mehreren dieser
Bilder, so greift Murillo auch in seiner Darstellung der Geburt Christi
(Museum zu Sevilla), vielleicht noch trefflicher als Correggio, den
Gegensatz des himmlischen und natürlichen Lichtes wirkungsreich
auf. Es bedarf aber nicht erst solcher kunstreichen Mittel, um Murillos
Werke anziehend zu machen. Seine historischen Darstellungen: das
Wasserwunder Moses (La Sete in S. Georg zu Sevilla) und andere
aus demselben Cyclus, theils noch am ursprünglichen Orte aufbewahrt
oder nach Madrid und Paris verpflanzt, erfreuen durch den Reichthum
der Composition und die frisch-lebendige Behandlung. Nur in
wenigen Fällen (der Grindkopf in der Pflege der Kranken durch die
hl. Elisabeth in der Madrider Akademie) überschreitet der Naturalismus
die ästhetischen Grenzen. Zahlreich sind ferner kleinere Heiligen-
und Madonnenbilder, sowie die auch in nordischen Kunstsammlungen
wohlbekannten Sittenbilder aus dem Sevillaner Strassenleben. Die
gleiche Verbreitung wäre seinen geistreich gefassten und kräftig
ausgeführten Porträten zu wünschen, von welchen in Berlin, im
Louvre (Selbstporträt), in der Kathedrale zu Sevilla und im Madrider
Museum treffliche Beispiele vorhanden sind.

Sowohl Velasquez, als auch Murillo hinterliessen Schüler und
Nachahmer. Unter Murillos späteren Nachfolgern kam Alonso Miguel
de Tobar des Meisters äusserem Verfahren am nächsten, so dass
seine Copien häufig für Originale gelten. Ein anderer Schüler, Don
Pedro Nuñez de Villavicencio, war namentlich in der Gattung des
Sittenbildes heimisch, ohne aber die göttliche Freiheit der Murilloschen
Strassenjungen zu erreichen. Velasquez' Anhang setzte sich
vorzugsweise in Madrid fest. Hier behaupteten im Anfange des Jahrhunderts
die Florentiner Bart. und Vic. Carducci und die Brüder
Ricci, gleichfalls italienischen Ursprunges, den ersten Rang. Auch
Antonio Pereda aus Valladolid (1599–1669), ein Schüler des Pedro
de las Cuevas, hatte in Madrid grossen Ruhm erworben (Hauptwerk:
die Kreuzabnahme im Madrider Museum) und als glänzenden
Coloristen sich bewährt. Zur unmittelbaren Schule des Velasquez
rechnet man Juan de Pareja (1606–1670), von Sklaveneltern
geboren, einen derben Naturalisten, Nicolas de Villacis, Juan de
Mazo u. A.

Es bildete bis jetzt vorzugsweise die Schule von Sevilla den
Gegenstand der Betrachtung; die Schule von Madrid, die vorzugsweise
im Porträtfache glänzende Hofschule, wurde nur nebenbei erwähnt.
Und auch von den Sevillaner Malern wurden nur die Spitzen
hervorgehoben. Zur Ergänzung mögen noch aus der Schule von Sevilla
die Namen: Pedro de Moya (1610–1666), theilweise nach Van
Dyck gebildet, und dessen Schüler Juan de Sevilla (1627–1695),
ausschliesslich in Granada thätig, und Valdes Leal (1630–1691),
dessen bis zum Widerlichen naturwahre Weise, sowie sein anmassendes
persönliches Auftreten den beginnenden Kunstverfall offenbart,
angeführt werden.

Zur Madrider Schule rechnet man ausser den früher Genannten
noch Juan Careño (1614–1685) und dessen Schüler Mateo Cerezo,
beide Nachahmer des Van Dyck, Juan Escalante (1630–1670)
und mehrere Schüler des Pedro de las Cuevas.

Unter den Malern, welche in Valencia thätig auftreten, ragen
die beiden Ribaltas (Vater und Sohn), Jacinto de Espinosa (1600
bis 1680) und Pedro Orrente (1550–1644) hervor. Bei allen ist
die Mischung der heimischen Weise mit italienischen Elementen (auch
Spagnoletto hat in Valencia seinen Ausgangspunkt) charakteristisch;
doch hat sich in Valencia ebenso wenig als in Toledo eine stetige
Lokalschule entwickelt, welche jener von Sevilla oder Madrid ebenbürtig
zur Seite gestellt werden konnte.

Der Betrieb der Landschaftsmalerei kann bei der deutlich ausgesprochenen
Vorliebe der spanischen Kunst für die Schilderung der
Wirklichkeit nicht befremden, noch weniger dann der streng nationale
Stempel der spanischen Landschaftsmalerei, durch Velasquez,
Iriarte, del Mazo vertreten, auffallen. Sie gibt den Charakter der
spanischen Landschaft treu wieder, und lässt auch hier die eigenthümlichen
Vorzüge in der Farbengebung und in der Behandlung
der Luftperspektive walten.

Ebenso rasch als in Italien ging auch in Spanien die Kunst
ihrem Untergange entgegen. Im eklektischen Zusammenfassen älterer
Vorbilder (Claudio Coello, † 1693) oder der äusseren Nachahmung
eines einzelnen Meisters (Miguel de Tobar) glaubte man eine Zeit
lang dies Heil zu erblicken, oder es sollte die theoretische Gelehrsamkeit
(Palomino, der spanische Vasari, 1653–1726) die Leichtfertigkeit
des Machwerkes verdecken. Aber auch diese Zustände
waren im Verhältnisse zu der folgenden akademischen Langweile zu
preisen, welche intolerant gegen das Alterthum, aufgeblasen in ihrer
Nichtigkeit, selbst bessere Talente, wie den Ant. Viladomat († 1755),
verdarb und erst im Beginne des 19. Jahrhunderts ihre Herrschaft
wanken gewahrte.



Die niederländische Malerei im XVII. Jahrhundert.

§. 121.

Die niederländische Malerei hatte im 16. Jahrhundert, wie wir
gesehen haben, in der allzu hastigen Nacheiferung der italienischen
Kunsthelden Ziel und Richtung verloren. Diese Thatsache, sowie das
herbe Urtheil, welches über die ihrer Zeit vielgepriesenen Manieristen
gefällt wurde, wird auch nicht durch die Erwägung wankend,
jener Abfall von sich selbst sei durch den allgemeinen Gang der
Bildung nothwendig bedingt gewesen. Es war eben, wie es im
Laufe der Geschichte nicht selten bemerkt wird, die herrschende
Kultur dem bestimmten Kunstgeiste eines Volkes minder günstig und
dieser daher zum Feiern verurtheilt. Nur die Porträtmalerei und das
Sittenbild blieb der nationalen Tradition treu und bewahrte eine anziehende
Frische. Im letztgenannten Fache ist es Peter Breughel d. Ä.
(geb. 1510?) zum Unterschiede von seinen Söhnen, dem als Landschaftsmaler
bekannten Sammtbreughel, und dem ähnlich wie H. Bosch
in phantastischen Nachtgebilden sich ergehenden Höllenbreughel, der
Bauernbreughel genannt, welcher in den Motiven sowohl, wie in
der Auffassung und den Formen an der Heimath festhält und von
seiner italienischen Reise nur landschaftliche Eindrücke mitbringt. Ja
die historische Malerei blieb selbst dann noch unter italienischem
Einflusse, als die Alleinherrschaft der Manieristen in Italien zu brechen
begann. Erst am Schlusse des Jahrhunderts begann die Erinnerung
an die heimische Weise zu tagen und zunächst die technische Seite
der Kunst ausgebildet zu werden. Des grossen Rubens dritter Lehrer,
Otto van Veen oder Venius (1556–1634), bahnte in dieser Beziehung
den berühmten Malern Antwerpens im 17. Jahrhundert den
Weg. Ein siebenjähriger Aufenthalt in Italien machte ihn mit den
musterhaften Leistungen der früheren Zeitalter bekannt; seine gelehrte
Erziehung befähigte ihn, der herrschenden Zeitbildung, welche mit
wenigen Ausnahmen das Poetische im Allegorischen erblickte und mit
dem Verstande dichtete, einen ausgedehnten Raum auch in der Malerei
zu verschaffen. Verständige Berechnung der technischen Mittel, namentlich
eine wirkungsvolle Benützung des Helldunkels, bilden noch die
grössten Verdienste seiner in Belgien zahlreichen Bilder; eine höhere
geistige Begabung leuchtet aus ihnen keineswegs heraus.

Peter Paul Rubens, der Vollender der neueren Richtung, wurde
wahrscheinlich zu Siegen 1577 geboren († 1640), wo sein Vater,
der rechtsgelehrte Antwerpner Schöffe, Johannes Rubens, die schwerbeleidigte
Familienehre Wilhelms von Oranien mit langjähriger Haft
büssen musste. Die ersten Lebensjahre verbrachte er in der rheinischen
Hauptstadt, bis die spanische Gnade die Rückkehr der verbannten Familie
in die flandrische Heimath 1588 gestattete. Die gelehrte und höfische
Erziehung, welche Rubens anfangs zu Theil wurde, blieb nicht ohne
Einfluss auf seine spätere geistige Richtung, unterdrückte jedoch
keineswegs die früh in ihm erwachten künstlerischen Keime. Um sie
zu pflegen, wurde er zu Tobias Verhaegt, dann zu Adam van Noort
in die Lehre gegeben; die grösste Ausbildung verdankt er seinem
dritten und eigentlichen Lehrer, Otto Venius. Es waren aber weder
der Einfluss des Letztgenannten, noch die 1600–1609 nach Italien
und Spanien unternommene Reise im Stande, die künstlerische Sinnesweise
Rubens von ihrem ursprünglichen Wesen dauernd abzulenken.
Die vor der italienischen Reise gefertigten Bilder (hl. Familie bei
Herrn Wuyts in Antwerpen, Christus im Schoosse Gott Vaters im
Antwerpner Museum) zeigen schon dem angelernten Style kräftige
selbständige Züge beigemischt; ebenso sind seine italienischen Werke
(in römischen Kirchen und Palästen) zwar in der Färbung, aber
nicht in den Formen und in der Composition den Einwirkungen der
italienischen Kunst unterworfen. Dass nächst Venedig besonders Genua
und dessen stolze Prachtbauten Rubens Phantasie am meisten fesselten,
dass er seine Vorbilder überhaupt nicht im 16. Jahrhundert, sondern
unter seinen näheren Zeitgenossen, dem P. Veronese und den
Carraccis aufsuchte, erscheint in hohem Grade für den Wandel in den
ästhetischen Anschauungen bezeichnend. Rubens selbst entging auf
diese Weise der Gefahr, seine flandrische Natur, ähnlich wie so viele
Vorgänger, einzubüssen. Und dass dieselbe bei ihm in starken Zügen
ausgeprägt war, dies zeigt nicht nur das von ihm angenommene
Frauenideal, die Vorliebe für derbe, fleischige Formen, und die
Farbenstimmung seiner Bilder, dafür spricht auch der heitere Natursinn,
die freie Weltliebe, die seine Phantasie durchdringt. So knüpft
er an die ältere heimische Kunstweise wieder an. Nur war in der
Eyck'schen Schule die Naturfreude, die heitere Weltanschauung durchaus
naiv, man möchte sagen unbewusst, und überdies unmittelbar
mit der tiefsten religiösen Innigkeit verbunden, von einem kirchlichen
Hauche durchweht. Dies ändert sich. Bei Rubens und seiner
Schule sind die Anschauungen bewusster, sinnlicher; die Einheit
des Irdischen und Ueberirdischen erscheint aufgehoben. Die landschaftliche
Schönheit, die Zustände und Ereignisse des Werktagslebens
bilden selbständige Motive der künstlerischen Darstellung.
Rubens ist ein ausgezeichneter Landschaftsmaler; auch seine Genrebilder
(Louvre) und Thierstücke bekunden seine Meisterschaft und
seine Heimath auch in diesen Daseinskreisen. Dass die Porträtmalerei
eine wichtige Stelle in seiner künstlerischen Wirksamkeit einnimmt,
kann nicht auffallen. Das kräftige Individualisiren lag ohnehin in der
Richtung der niederländischen Kunst, noch mehr aber förderten die
zeitgenössischen Zustände die grossartige Entwicklung der Bildnissmalerei.
Die Stürme des 17. Jahrhunderts brachten alles Gemeinsame
und Oeffentliche in Schwanken und Gährung; was fest blieb, gerade
jetzt eine gewaltige Kraft, eine Fülle geistiger Ressourcen, hier Trotz,
dort Klugheit und fein berechnete Schmiegsamkeit, hier Willensstärke,
dort Leichtsinn offenbarte, in Leidenschaften und in keckem Lebensgenusse
gleich sehr sich auszeichnete, das war das Individuum, dessen
Schilderung nun ungleich dankbarer für den Künstler erschien, als
in den früheren Perioden des Gattungslebens. Rubens Porträte sind
überaus zahlreich und natürlich von verschiedenem Werthe. Ausser
den oft und mit besonderer Vorliebe behandelten Bildnissen der
eigenen Familie verdient wegen der technischen Vollendung das
Mädchen mit dem spanischen Hut (irrig chapeau de paille benannt),
im Besitz der Familie Peel, eine namentliche Erwähnung. In den
religiösen Bildern macht sich das affektreiche, pathetische Element
vorzugsweise geltend. Die Schilderung ruhiger Momente fesselt durch
den Glanz der Farbe und die äussere Vollendung; schöpferische Kraft
offenbaren nur jene Bilder, in welchen die Leidenschaft, das, auch das
leibliche Leben durchdringende Pathos, wirksam auftritt. Die religiösen
Anschauungen der Zeit hatten eine eigenthümliche Färbung
erlangt, das kirchliche Leben einen neuen Impuls erhalten. Im Angesichte
des feindlichen Gegensatzes bemühte man sich, den Kultus
durch äusseren Glanz, durch die Anregung heisser Empfindungen
eindringlicher zu gestalten. Das Wallfahren, die Verehrung wunderthätiger
Bilder nimmt einen neuen Aufschwung, die Verbreitung der
Lehre in fernen Welttheilen, unter wilden Völkern, lässt die Macht
der Kirche neu bewundern und steigert die andächtige Volksstimmung.
Dabei bewahrt die Liebe für das klassische Alterthum ihre Lebendigkeit,
und es werden im Wetteifer mit den kirchlichen Gegnern humane Studien
gepflegt. Den künstlerischen Ausdruck dieser Kulturzustände bieten
die neuaufblühende Kirchenmusik, in der Architektur der jüngere
üppige Renaissancestyl, in der Malerei mit besonderer Vollendung
Rubens Werke. Wie schon erwähnt, sind die Darstellungen ruhiger
Situationen gewöhnlich nur technische Meisterstücke; ausser der
funkelnden Pracht der Farbe fesselt die lebendige Wahrheit der angebrachten
Bildnisse, so z. B. bei der Uebergabe des Messgewandes
durch die Madonna an den hl. Ildephons (Wien), bei der Darstellung
des ungläubigen Thomas (Antwerpen). Ueberaus ergreifend und
wahr sind dagegen die dramatischen Bilder, welche sich in Kreisen
gesteigerter Empfindungen bewegen, ein furchtbares Leiden, eine gewaltige
Kraftentwicklung zum Gegenstande haben, so z. B. die
Wunder des heil. Franziskus und Ignatius (Wien), die Kreuzigung,
Christe à la paille (Antwerpen), die Bekehrung Pauli (Leight court),
das Wunder der ehernen Schlange (Madrid), namentlich aber die
jüngst erst wieder zum alten Glanze hergestellte Kreuzaufrichtung
und Kreuzabnahme im Antwerpner Dome. Das letztgenannte Werk
gilt mit Fug und Recht als eine wahre Mustercomposition, durch unmittelbares
dramatisches Leben und vollendetes Colorit zu noch
grösserer Wirksamkeit erhoben. Die Gestalten sind so angeordnet,
dass sie eine durchaus geschlossene Gruppe bilden und doch die
vollkommenste Freiheit und Natürlichkeit der Bewegung bewahren,
und bei aller Mannigfaltigkeit der Aktion eine dem Auge wohlthuende
Symmetrie offenbaren. Das wuchtige Niederfallen des todten Körpers,
der eben vom Kreuze abgelöst wurde, die gewaltsame Anstrengung
der beiden Männer oben am Kreuze, den Körper von dem plötzlichen
Sturze abzuhalten, die Sorge der Umstehenden, den Leichnam aufzufangen,
der sie den eigenen Schmerz vergessen und ganz und
gar, die wehmüthig aufblickende Mutter ausgenommen, bei der
äusseren Beschäftigung verharren lässt: dies Alles ist mit einer unübertrefflichen
Kraft und Wahrheit geschildert. Aus der profanen
Sphäre gehören die Löwenjagd (München), die Amazonenschlacht,
der »Quos ego« (Dresden) hierher.

Rubens wäre kein Sohn seiner Zeit gewesen, hätte er nicht der
Allegorie gehuldigt, nach der damals beliebten Sitte abstrakte Vorstellungen,
wie den Krieg und die Zwietracht, körperlich bekleidet,
mythologische Gestalten als Dekoration zur Verherrlichung zeitgenössischer
Ereignisse benützt. Das Unlebendige und Willkürliche,
was in der spielenden Allegorie liegt, konnte Rubens nicht überwinden;
doch lässt er es in einzelnen Bildern, durch die Kraft der
Charakteristik und das schäumende Leben, das er in seine Gestalten
legt, vergessen. Erst in der Folgezeit tritt das Seichte und Müssige
der allegorischen Kunst nackt an den Tag, bei Rubens verbirgt es
sich noch theilweise hinter seiner grossartigen, malerischen Begabung.
Seine Nachfolger hätten aus dem berühmten Bilderkreise, welcher das
Leben der Maria von Medici in 21 theilweise allegorischen Gemälden
(Paris) feiert, eine unendlich langweilige Dekoration gemacht, während
Rubens wenigstens theilweise (Geburt Ludwig's XIII., die Ankunft in
Marseille, die Versöhnung) dem Werke ein frisches Leben einzuhauchen
verstand.

Die künstlerische Thätigkeit des grossen Antwerpner Meisters
überschreitet beinahe die Grenzen des Möglichen, und kann nur
durch die Art und Weise, wie er später bei der Ausführung (mit
Hülfe seiner Schüler) vorging, erklärt werden. Seine 1200 Bilder
vertheilen sich in alle europäischen Galerien, den Löwenantheil aber
besitzen Antwerpen und Wien. Rubens äusseres Leben, sein persönliches
Auftreten und Erscheinen bilden ein wesentliches Moment
in der Erkenntniss seiner Künstlerschaft; ähnlich, wie Tizian, verdankt
auch Rubens den glänzenden Lebensverhältnissen, in welchen
er sich bewegte, einen gewichtigen Halt seiner Phantasie. Man muss
auf den Urheber der Bilder zurückgehen, auf den schönen, kräftigen
Mann, mit den klugen Augen, die von dem keck auf das eine Ohr
gedrückten, breitkrempigen Hute beschattet werden, auf seine Liebe
zu einem schmucken Auftreten — eine reiche Goldschnur muss den
Hut umschlingen, eine schwer goldene Gnadenkette ruht auf der
breiten Brust, ein feiner Spitzenkragen umschliesst den Hals, ein
glänzender Sammtmantel fällt von der Schulter — um den Geist,
die Lebenslust, die geschmackvolle Sinnlichkeit, die männliche Kraft,
die in den Bildern ruht, vollständig zu begreifen. Auch über Rubens
besten Schüler, Anton van Dyck (1599–1641), dessen künstlerische
Natur und Abweichungen vom Rubensstyle, gibt die Künstlergeschichte
allein ausreichende Auskunft. Seine Phantasie ist einförmiger, der
Kreis seiner Thätigkeit minder ausgedehnt. Wie der bereits im
Schoosse des Reichthumes geborene Sohn eines Emporkömmlings,
meidet er das gewaltsame Ringen, die wuchtigen Leidenschaften,
welche Rubens Gestalten beseelen; er bewegt sich in ruhigen Kreisen;
der Charakter des Schmerzes, wo er diesen malt, nimmt eine elegische
Färbung an; die Giganten sind wieder Menschen, graziöse
Menschen geworden. Was van Dycks schöpferische Kraft in historischen
Werken beschränkte, stempelte ihn zum unübertrefflichen
Porträtmaler. Niemand verstand sich besser auf die feinsinnige Auffassung
individueller Charaktere, auf das treue Wiedergeben eleganter
Formen, auf die lebenswahre Charakteristik nobler Cavaliere, Niemand
hatte die Menschen seiner Zeit mit so tiefem Auge durchforscht,
als der Künstlercavalier, dessen kostspielige höfische Passionen ihn bekanntlich
am Hofe Karls I. von England frühzeitig in das Grab brachten.
Es sind auch vorzugsweise (von religiösen Bildern sind die oft wiederholten
Scenen des Christus am Kreuze, und namentlich der Klage
um den Leichnam Christi, ausgezeichnet) die zumeist noch in England
vorhandenen Bildnisse seiner Zeitgenossen, welche van Dycks
Ruhm sichern. Dieselben liefern, verbunden mit den zahlreichen,
nach van Dyck gravirten Porträten, mit richtigem Auge geschaut,
eine vollständige Geschichte des Jahrhunderts; sie sind aber auch
von rein artistischem Standpunkt, was Stellung, Zeichnung, Farbenharmonie,
elegante und sorgsame Ausführung (Hände) anbelangt,
unbedingt vollendete Werke.

Neben van Dyck treten alle übrigen Schüler Rubens in den
Hintergrund; neben der Schule selbst verschwinden die mannigfachen
Antagonisten, die Epigonen der älteren Schule, wie M. Pepyn
(1575- nach 1643), A. Francken, Corn. de Vos († 1651), die
zwischen Altem und Neuem Schwankenden, wie Abr. Janssens
(1567–1627), Wenc. Koeberger, und die Manieristen, wie Cornel.
Schut (1589–1655). Eine persönliche Bedeutung gewinnen von
allen Schülern (Er. Quellyn, van Hoek, van Thulden, Diepenbeck, van
Egmont, van Uden, Wouters) eigentlich nur J. Jordaens (1593–1678),
in seinen älteren religiösen Darstellungen durch Kraft des Ausdruckes
und Schönheit der Farbe dem Meister nahestehend, sonst auch durch
seine grossen komischen Sittenbilder (Bohnenkönig; wie die Alten
sungen, so zwitschern die Jungen) bekannt, dann der Mitarbeiter an
einzelnen Werken Rubens, der treffliche Thiermaler Fr. Snyders
(1579–1657) und der jüngere David Teniers (1610–1690). Er
verfolgt die von Rubens angeregte Richtung, und schildert die Freuden
und behaglichen Stimmungen des Privatlebens, die Lust der Kirmessen,
das Glück des Rauchers, das Trinkvergnügen mit fleissiger
Sorgfalt, klarer Farbe und zuweilen wenigstens mit komischer Kraft.
Auch die Kriegsereignisse entlocken seinem Pinsel mannigfache Erzählungen
von Marodeuren und Schnapphähnen. Die phantastischen
Motive der Versuchungen des hl. Antonius, der Hexen und Zauberer
finden sich gleichfalls bei Teniers wieder vor, der hier, wie auch in
anderer Beziehung, die Thätigkeit der Breughels, des sogenannten
Bauernbreughels, wie des Höllenbreughels, zweier älterer Antwerpner
Künstler, fortsetzt. Teniers Bilder sind in den meisten Galerien in
genügender Zahl anzutreffen. Zu den von Rubens wenigstens mittelbar
angeregten Künstlern gehören Casp. de Crayer (1584–1669)
Gerh. Seghers († 1651), van Oost, van Obstal († 1714) u. A.

§. 122.

Die religiösen Kämpfe des 16. Jahrhunderts in den Niederlanden
übten im südlichen wie im nördlichen Gebiete einen mächtigen Einfluss
auf die Kunstentwicklung, und bedingten theilweise den bewunderungswürdigen
Aufschwung der Malerei im folgenden Zeitalter.
Während aber in den südlichen Landschaften der alte Glauben aus
den Wirren und Kämpfen mit neuer Macht emporstieg, und die
Malerei in der Verherrlichung desselben noch immer ihre wichtigste
Aufgabe fand, trat in Holland auch auf künstlerischem Boden der
Bruch mit der Tradition ein. Der bildscheue Kultus duldete keine
religiöse Malerei; wo die gothischen Kirchen zu gross, zu mächtig
erschienen, und mit nüchternem Geiste schonungslos verschalt und
mit Brettern verschlagen wurden, konnte die Liebe für spiritualistische
Richtung nicht bestehen. Aus anderen Quellen schöpfte die Künstlerphantasie.
Die Landesverhältnisse, die wichtigsten Volksbeschäftigungen,
die Zeitereignisse steigerten den Werth jedes einzelnen
Augenblickes, liessen, was das Leben bot, voll geniessen, verliehen
auch den untergeordneten Daseinskreisen einen besonderen Reiz. Es
ist nicht das Rauchen und Trinken, es ist die köstliche Ungebundenheit,
die freie Lebenslust, die Selbstgewissheit der Menschen, die
sich darin abspiegelt, welche den holländischen Sittenbildern ihre
besondere Anziehungskraft verleiht. Bereit, im nächsten Augenblicke
Alles aufzugeben, ungewiss, wie lange das gegenwärtige Glück
dauern wird, eilt das aus derbem Holze geschnitzte Volk, dasselbe
in tiefen Zügen zu leeren, und zeigt darin denselben Ungestüm,
die gleiche unerschöpfliche Kraft, die es für die ernsten Kämpfe der
Zeit bereit hält. Darin liegt die tiefere Bedeutung der zahllosen
holländischen Sittenbilder, die im 17. Jahrhundert gefertigt wurden,
und wie es bei diesem Fache natürlich, ja nothwendig ist, durch
eine tüchtige, ausgebildete Farbentechnik sich auszeichnen. Die sorgfältige
Behandlung seitens des Künstlers, die feine Beachtung und
das Wiedergeben auch des geringsten Details mit allem Ernste gehört
wesentlich dazu, um die ursprüngliche Unbedeutendheit des Stoffes
vergessen zu lassen und seine poetischen Seiten hervorzukehren. Dies
bedingte aber wieder eine innige Vertrautheit des Künstlers mit den
Lebenskreisen, welchen jene Motive angehörten, wodurch das Vorherrschen
des Vagabundenelementes in der Künstlergeschichte dieses
Zeitraumes nur allzu deutlich erklärt wird. Wir finden es z. B. in hohem
Grade bei Adrian Brouwer (1608–1640), dem virtuosen Schilderer
des Kneipenlebens, und auch Jan Steen von Leyden (1636–1689)
wird nachgesagt, dass sein künstlerischer Enthusiasmus sich bald in
eine materielle Neigung zu den Gegenständen seiner Bilder, den
Kneipen, verwandelte. Jan Steen, der »lustige Schenkwirth«, nimmt
unter den holländischen Sittenmalern durch den bis zum Humor zugespitzten
satirischen Zug in seinen Werken eine besondere Stelle
ein. Er schildert die Ursachen und Wirkungen bei einer trinklustigen
Gesellschaft, malt nichtsnutzige Streiche, die sich innerhalb der Grenzen
des Komischen noch halten, beschreibt die Hauswirthschaft des in
abstrakten Nebeln lebenden Alchymisten u. s. w. Doch läuft es dabei
nicht, wie bei Hogarth, bloss auf eine tendenziöse Moral hinaus,
es bleibt das frische ästhetische Interesse gewahrt, der künstlerische
Standpunkt, auch in der Technik, festgehalten. Steens übrigens nicht
zahlreiche Bilder finden sich vorzugsweise im Haag und in Amsterdam,
und dann in England. Andere Sittenmaler der Periode, harmloser
als der Leydner Schenkwirth, meist auf Bauern- und Wirthshausscenen
eingeschränkt, gesunde Farbenkünstler, sind der Lübecker
Adrian van Ostade (1610–1685) und sein Bruder Isaak, W. Kalf
(† 1694), Brakenburg, Breckelenkamp, Corn. Bega u. A., die sich
an Ostade; Tilburg, H. Martensz. (Zorg) u. A., die sich an den
jüngeren Teniers anschliessen. In Verbindung mit dieser Künstlergruppe,
selbst ein ausgezeichneter Sittenmaler, aber seine Genossen
an Fülle der Phantasie, und namentlich an Virtuosität in der Farbe
überragend, steht Paul Rembrandt van Ryn, geb. zu Leyden (1608
bis 1669). Die gesammte holländische Schule stand im Widerspruche
zu der künstlerischen Tradition des vergangenen Zeitalters, ihr ungeschminkter
Naturalismus, die geschwärzten Mauern, niedrige, qualmende
Stuben, wettergeprüfte Gesichter, schmutzige Kleider u. s. w.
waren der grellste Gegensatz zu dem bis dahin herrschenden Idealismus.
Aber Niemand hatte denselben in scharfer bewusster Weise
ausgedrückt, Niemand den alten Idealen offenen Krieg erklärt, bis
Rembrandt kam, der Curiositätensammler, der Gegner der Antike,
der die griechische Grazie entzauberte, Ganymed in einen flennenden
Buben verwandelte und die christlichen Glaubensgestalten in die
Synagoge und den Orient zurückwarf. Eine solche negative Richtung
hätte keineswegs Rembrandt den Anspruch auf einen bedeutenden
Künstlerruhm verschafft (in der That sind auch alle jene Werke, wo
sie grell auftritt, widerlich), wenn er nicht eine grossartige Kenntniss
der Farbenwirkungen, eine meisterhafte Auffassung individueller
Charaktere als Ersatz geboten hätte. Sein Farbenprinzip, dem leuchtenden
Glanze des Lichtes bei Correggio gleichmässig verwandt und
entgegengesetzt, ein zauberhaftes Helldunkel, das keine Analyse der
Einzelformen bildet, aber für den Gesammteindruck überaus fein berechnet
ist, ist häufig der nothwendige materielle Träger seiner phantastischen
Gedanken, die nur auf diese Art verkörpert werden konnten, häufig
aber auch die innere Wahrheit der Darstellung beeinträchtigend; wie
denn überhaupt bei der willkürlichen Weise, mit welcher Rembrandt
in Bezug auf innere und äussere Charakteristik verfuhr, die Bestimmung
des Gegenstandes eines Bildes nicht selten zweifelhaft bleibt,
da derselbe ebenso gut dem alten Testamente, wie der Zeitgeschichte,
dem Oriente, wie der Synagoge von Amsterdam angehören könnte.
Den reinsten und vollsten Genuss gewähren Rembrandts Porträte und
Porträtgruppen. Doch hat er in diesem Fache an Miereveldt (1567
bis 1641), Franz Hals (1584–1666), und namentlich an Barthol.
van der Helst (1613–1670) [Gastmahl in Amsterdam] würdige
Nebenbuhler. Rembrandts beste Porträte sind in seinem Vaterlande
und in England zu finden, auch seine berühmtesten Porträtgruppen:
Der Anatom Tulp mit seinen Zuhörern, und die sogenannte Nachtwache,
ein Schützenauszug, werden im Amsterdamer Museum bewahrt. Sonst
lieferte ihm namentlich das alte Testament die Vorwürfe für seine
Bilder, an welchen das Costüme und der derbe Naturalismus der
Auffassung auffallend, die Lichteffekte aber, wo sie vorkommen, in
hohem Grade wirksam und anziehend erscheinen. (Moses in Berlin,
Familie des Tobias im Louvre, Christus vor Pilatus bei Esterhazy
in Wien, Passion Chr. in München, Ehebrecherin in London u. s. w.).
Rembrandts zahlreiche Radirungen dürfen nicht unbeachtet bleiben,
will man ein vollständiges Urtheil über seine Richtung und die Kraft
des malerischen Ausdruckes gewinnen. Rembrandts Weise wurde
durch Ger. van den Eeckhout, Gov. Flink, Ferd. Bol, Salom.
Koning u. A. zum Theile, namentlich im Porträtfache, in tüchtiger
Weise fortgesetzt.

An Rembrandt lehnen sich, theils als Schüler, theils weil sie
die technische Virtuosität und die Malerei ausschliesslich bilden,
mehrere holländische Meister an, welche übrigens in der Richtung
der Phantasie nichts mit ihm gemein haben. Sie steigen vielmehr
aus den dämonischen oder wenigstens phantastischen Kreisen in die
unmittelbare Wirklichkeit herab, und feiern mit ihrem Pinsel die
Glanzseiten des wohlhäbigen Verkehres und Daseins unter den
Menschen; sie führen uns in stille Familienkreise, zu Kranken und
Aerzten, zu lebenslustigen Frauen, wohl auch in Kramladen und
Küche, und können oft alle Virtuosität an die Malerei eines Atlasgewandes,
oder des Küchengeräthes, der Zimmereinrichtung verschwenden.
Die Bilder des einen Künstlers, köstliche Cabinetsstücke:
Gerhard Terburg (1608–1681) schauen sich wie kleine Novellen an;
auch hat man mit grossem Geschicke zu einzelnen die novellistische
Einkleidung hinzugedichtet, wohl auch hineingedichtet. (Hauptbilder
im Haag, Amsterdam, Paris, München, Wien, London.) Der eigentliche
Stoffmaler und glänzendste Detailist Gerhard Dow (1598? bis
1674?) wurde in Rembrandts Schule gebildet, von welcher ihm auch
die glückliche Behandlung von Lichteffekten (Mädchenschule in
Amsterdam) anklebt. Seine Bilder sind in der Situation minder ansprechend,
als jene Terburgs, aber durch die zierliche und doch auch
im Gesammteindrucke wirksame Behandlung alles Einzelnen überaus
anziehend. Gabr. Metsu (g. 1615), Casp. Netzcher (1639–1684),
Fr. von Mieris (1635–1681), Dow's Schüler, Slingelandt, de Hoogh
und A. folgen dieser Richtung, die allmählig in eine seichte, glatte
Eleganz, ein oberflächliches Virtuosenthum bei den beiden Werffs,
Adrian (1659–1722) und Peter sich verliert.

Näher und inniger mit den zeitgenössischen Zuständen verknüpft,
als ein unmittelbarer künstlerischer Wiederschein der eben
gegenwärtigen Ereignisse, treten uns die Schlachtenbilder entgegen.
Gemalte Commentare des Simplizissimus, erscheinen diese Bilder noch
als der letzte Nachhall der den ganzen Mann erfordernden, mehr
individuellen Kampfweise der vergangenen Zeit, und erfreuen durch
die Frische, die bewegte Lebendigkeit der Darstellung. Palamedes
Stevens (1604–1680) ist der Hauptvertreter dieser Kunstgattung;
neben ihm treten noch Jean le Ducq (1636–1671), van der Meulen,
Rugendas von Augsburg (1666–1742), und der auch sonst als
Pferdemaler berühmte Philipp Wouwerman (1620–1668), einer der
besten Sittenschilderer des 17. Jahrhunderts (Hauptwerke in Dresden
und England) in den Vordergrund.

Gegen das Ende des Jahrhunderts erlahmte die künstlerische
Bewegung in den Niederlanden, deren Reflexe auch auf Deutschland
fielen, und welche die vereinzelten Anhänger der italienischen Kunst:
Gerh. Honthorst (1592–1662), den Maler künstlicher, aber roher
Lichteffekte, J. Sustermans ohne Einfluss liess. In Deutschland
huldigten der italienischen Weise: der Kunstschriftsteller Joachim
von Sandrart (1606–1685), M. Merian, die Böhmen Karl Skreta,
Brandel, Rainer, der Ungar Kupetzky u. A. In Balth. Denner
(1685–1749) kann man das Ausleben der künstlerischen Phantasie,
den Bodensatz des Naturalismus, von dem nur noch das geistlose
Nachäffen der äusseren Wirklichkeit zurückbleibt, beobachten.

§. 123.

Auch die Landschaftsmalerei gewann, getragen von der
eigenthümlichen Kulturrichtung, im 17. Jahrhundert in den Niederlanden
einen mächtigen Aufschwung. Man kann die Wurzeln der
Landschaftsmalerei in den Niederlanden, wie in Deutschland ziemlich
weit zurückverfolgen, und bereits in der Schule der Eycks die Keime
der späteren Verherrlichung der nordischen Natur entdecken. Die
Zwischenglieder bis zur selbständigen vollendeten Entfaltung der
Landschaftsmalerei sind: J. Patenier und Herri de Bles im Anfange
des 16., der sogenannte Sammt- oder Blumenbreughel im Anfange
des 17. Jahrhunderts. Noch fehlt aber die Stimmung, die poetische
Grundempfindung, das Zusammenwirken der Einzelheiten zu einem
Gesammteindrucke in diesen Bildern. Sie wird bemerkbarer bereits
in den Werken des Roland Savery (1576–1639) und Dav. Vinckebooms
(g. 1578), bis sie, nicht ohne Einwirkung von Rubens (seine
Schüler in diesem Fache sind Jod. Momper und Luc. van Uden)
zur selbständigen Vollendung sich erhebt. Wie in den übrigen
Kunstfächern, so finden wir auch hier einzelne Meister in Italien
heimisch, und der nordischen Heimath vergessend, so z. B. Paul Brill
(1554–1626), einflussreich auf die italienische Landschaftsmalerei,
Corn. Poelenburg, auch Ad. Elsheimer aus Frankfurt (1574–1620)
u.s.w. Andere Niederländer schliessen sich an C. Poussin (Bloemen,
Glauber, Rysbraeck), andere an Claude Lorrain (Swanevelt, J. Both,
Pynacker u. s. w.) an. Daneben bildet sich aber eine selbständige
niederländische Schule der Landschaftsmalerei aus, schärfer an die
wirkliche Natur sich anlehnend, empfindungsreicher, weniger berechnend
in den Linien, aber, wenn der Ausdruck erlaubt ist, musikalischer
wirkend als die Anhänger der »heroischen« Schule. Nur durch
eine sorgfältige Einzelbetrachtung ist es möglich, über den Charakter,
die Lieblingsmotive dieser Meister ein klares Urtheil zu fassen, ja
wie bei lyrischen Gedichten entschlüpft die Schönheit, wenn man
sie umschreiben und den unsagbaren Reiz der Farbenstimmung in
Worten ausdrücken will; daher hier nicht füglich mehr, als die trockene
Nomenklatur gegeben werden kann. An der Spitze der nordischen
Landschaftsschule stehen Jacob Ruysdael (1635–1681), dessen
Bilder häufig eine tiefe elegische Stimmung hervorrufen, und der
in der norwegischen Natur wohlbewanderte Alb. von Everdingen
(1621–1675). Neben ihnen machen sich die etwas älteren J. G.
Kuyp, van Goyen, van der Kabel, J. Wynants, A. Waterloo, Artus
van der Neer, und Ruysdaels Schüler Hobbema bemerkbar. In der
verwandten Marinemalerei müssen wenigstens van der Velde d. j.
(† 1707) und L. Backhuysen († 1709), in der Architekturmalerei
Peter Neefs d. ä., in der Blumenmalerei de Heem († 1674), Rachel
Ruysch († 1705) und van Huysum († 1749) genannt werden. Als
Thiermaler werden, ausser den schon angeführten Snyders und Ph. Wouverman,
noch J. Fyt († 1700), J. Weenix († 1719), Melch.
Hondekoeter (Hühnerhof) und der Augsburger Elias Ridinger († 1767)
am meisten geschätzt.

Viele Künstler verbinden die einzelnen Zweige, beleben die
Landschaft mit Staffage, wobei bald die letztere, wie bei dem Meister
in der naturwahren Darstellung des Rindes: Paul Potter (1625 bis
1654) die Hauptrolle spielt, bald der modischen Liebe für das
Idyllische Rechnung getragen wird. Der Mehrzahl nach werden dann
die Motive der italienischen Natur entlehnt, und durch klassische
Ruinen, Hirten und Hirtinnen belebt. (J. B. Weenix († 1660), N. Berchem
(† 1683), Adr. van der Velde († 1622), J. H. Roos († 1685), sein
Sohn Philipp, gen. Rosa di Tivoli u. s. w.) Jedenfalls hat die Landschaftsmalerei
und die ihr verwandten Zweige die grösste Lebensdauer
bewährt und eine verhältnissmässig gesunde Blüthe geoffenbart,
während alle übrigen Gattungen bereits dem Siechthum verfallen
waren. Man kann diesen Umstand nur aus dem erst der neueren
Zeit angehörigen bewussten Sinne für landschaftliche Schönheit zuschreiben;
man muss in der Landschaftsmalerei die eigentliche und
wahre moderne Kunst, wenigstens diejenige, die den geringsten
Gefahren ausgesetzt, der modernen Natur am meisten verwandt ist,
anerkennen.





Schlussbetrachtung.

§. 124.

Das 18. Jahrhundert verging ohne Thaten und Ereignisse; im
Kupferstichfache allein, wo seit dem 17. Jahrhundert die technische
Vollendung Alles in Allem wurde (Hauptmeister neben vielen niederländischen
Malern, die in Rubens Schule ausgebildeten Soutman,
Vorstermann, Paul Pontius, Bolswert, Hondius; in Frankreich: Cl.
Melan, Masson, Nanteuil, Audran, Dorigny, Drevet und [wenigstens
nach französischen Meistern gebildet] Gerh. Edelinck; in Deutschland:
W. Hollar aus Böhmen), macht sich noch ein innerer Zusammenhang,
eine gesunde Bildung geltend, die freilich auf jede schöpferische
Thätigkeit verzichtete, aber in dem geschickten Wiedergeben der älteren
Meisterwerke ein grosses Verdienst um die Ausbreitung des Kunstsinnes
erlangte. Italien führt uns P. Aquila, Cunego († 1794), G. Volpato
(† 1803), Anderloni, Bettelini, R. Morghen (1756–1833) vor;
Deutschland wird namentlich durch G. F. Schmidt und Chodowiecki,
England durch Strange, Sharpe, Townley u. A. vertreten. Auf dem
Gebiete der Malerei begegnen uns nur vereinzelte Talente, welche
in der grossen Masse der seichten Manieristen und oberflächlichen
Farbenkenner sich verlieren und ohne Einfluss bleiben. Höchstens
in England wird ein regeres Kunststreben bemerkbar, und scheidet
keine tiefe Kluft das moderne Kunstleben von der Thätigkeit des
18. Jahrhunderts. Josua Reynolds († 1792) ist in vielfacher Beziehung
der Gründer der gegenwärtigen englischen Malerei, und auch auf
W. Hogarth († 1764) können einzelne Eigenthümlichkeiten der gegenwärtigen
Kunst jenseits des Kanals zurückgeführt werden.

Erst gegen das Ende des Jahrhunderts beginnt unter dem Einflusse
eines gesteigerten und reineren Studiums der Antike, nachdem
schon Raphael Mengs (1728–1779) und Pompeo Batoni († 1787)
den Kampf gegen den Manierismus glücklich angefangen hatten, ein
besserer Geist im Kreise der bildenden Künste zu walten und die
Bahn des positiven Fortschrittes sich zu eröffnen. Unterstützt von
den gesellschaftlichen Kämpfen in Frankreich, getragen von der nach
dem Römerthum und der antiken Republik sich zurücksehnenden
Bildung im Revolutionszeitalter erhob Jacques L. David (1748–1825)
die Fahne des Klassizismus in der Malerei. Er lässt freilich die Antike
gewöhnlich mit dem rhetorischen Pathos, das auf der französischen
Bühne üblich war und ist, auftreten, und besitzt einen matten Farbensinn;
immerhin fesseln seine Werke durch den Ideenreichthum, die
grossartige Anordnung und den leidenschaftlichen Ausdruck. Das
gleiche Ziel, die Wiederbelebung des antiken Geistes, nur mit einfacheren
und reineren Mitteln, verfolgte Asmus J. Carstens in
Deutschland, er blieb jedoch unverstanden, und die von ihm eingeschlagene
Richtung erst einige Jahrzehnte später in ihrem ganzen
Masse gewürdigt. Was Carstens nicht gelang, die Neubelebung der
deutschen Malerei, wurde das Werk der romantischen Bildung, die
im Anfange des Jahrhunderts auch die Künstlerkreise ergriff, und
den tieferen Ideengehalt in den Bildern, das Hervorholen der Frescotechnik
zu unmittelbaren Resultaten hatte. Die letzten zwanzig Jahre
haben uns von dieser Richtung schon wieder weit entfernt, andere
Anschauungen, andere Grundsätze und andere Neigungen gelten.
Auch in Frankreich ist Davids Schule von der sogenannten romantischen
abgelöst, in den Niederlanden eine erfolgreiche Wiederbelebung
der nationalen Kunsttradition versucht worden. Wohin diese
Bestrebungen führen werden, entzieht sich noch dem sicheren Urtheile.
Die Architektur, die Bildnerei, die religiöse Malerei, die eine
geringere Originalität anstreben, an die klassischen Vorbilder der
Antike oder des Mittelalters sich fest anschliessen, durcheilen im
Ganzen eine sichere Bahn; verschlungener und verworrener ist der
von der Malerei betretene Weg. Lässt man das Auge nur bei den
Spitzen der modernen Kunst weilen, dann erscheint jeder Zweifel
an dem kräftigen Aufschwunge der gegenwärtigen Malerei thöricht,
beobachtet man aber das Kunsttreiben in den zahlreichen untergeordneten
Kunstkreisen, wie dort die leichtfertige Charge den Styl
ersetzt und den gesunden Formen- und Farbensinn verdrängt, anderwärts
wieder eine inhaltlose, bloss äusserlich glänzende Technik als
höchstes Ziel geschaut wird, noch anderwärts wieder das Ungeschick
im Handwerke hinter einer vorgeblichen Gedankentiefe sich birgt,
und die Malerei aus ihrer natürlichen Stellung verjagt wird, um mit
der Wissenschaft zu concurriren, wie vollends im wirklichen Volksleben,
im Kreise der Mode und des Kunsthandwerkes noch überall
der barocke Styl des 17. und 18. Jahrhunderts herrscht, so erscheint
die Zukunft der Kunst keineswegs vollkommen sichergestellt. Die
Entscheidung ruht übrigens, auch wenn diese den besten Willen
hätten, nicht bei den Künstlern, sondern bei dem Volke und der
Richtung, welche dessen Bildung und Zustände einschlagen werden.



Fußnoten.


[1] Literatur: Allgemeine kunstgeschichtliche Werke: Kugler's Handbuch
der Kunstgeschichte, Stuttgart 1848; Schnaase's Geschichte der bildenden Künste
(bis jetzt 5 Bände), Düsseldorf 1843 ff.; Springer's kunsthistorische Briefe,
Prag 1854. Vergl. auch Vischer's Aesthetik; dritter Theil 1–3 Heft. Als Bilderatlas
für das gesammte Kunstgebiet dienen Voit's Denkmale der Kunst, fortgesetzt
von Guhl und Caspar, Stuttgart 1853.



[2] Vergl. H. Hettner: Der Ursprung der Kunst im deutschen Museum 1852.
II. S. 172.



[3] Literatur: Recherches sur les Tumuli in Bullet. de la soc. sc. et lit. du
Limbourg. T. I. fasc. 3. 1853.



[4] Squier's Nicaragua.



[5] Literatur: C. Ritter, die Stupas der indobaktrischen Königsstrasse.
Berlin 1838; Ariana antiqua by H. N. Wilson. London 1841; Memoir on the
topes of Afghanistan by C. Masson. ibid.



[6] Lassen, indische Alterthumskunde II. S. 1172.



[7] Rich, Memoir on the Ruins of Babylon, London 1816, Ker Porter Travels
T. II. London 1821, Layard, Niniveh and Babylon, London 1853.



[8] Literatur: A. Humboldt, Versuch über den politischen Zustand des Königreichs
Neuspanien und Vues des Cordillères; Braunschweig, über die altamerikanischen
Denkmäler, Berlin 1840; Kingsborough Antiquities of Mexico;
Stephens, Incidents of travel in Yucatan, London 1843 u. s. w.



[9] Journal of the Bombay Branch of the asiatic society. 1853.



[10] Schoolcraft, the Indian in his Wigwam S. 296.



[11] Squier Nicaragua.



[12] Literatur: Ausser den Prachtwerken Botta's, Flandin's und Layard's
vergl. Lettres à M. Mohl im Journal asiat. 1843 u. 44; Layard, Niniveh and
its remains. 2 Bde. London 1849; Layard, Niniveh and Babylon, London 1853.
Eine gute Uebersicht der neuesten Entdeckungen gibt: Vaux, Niniveh and Persepolis,
London 1850; Bonomi, Nineveh and its palaces, London 1852, und der
von Layard selbst bearbeitete Katalog des Assyrian court im Krystallpalaste,
London 1854. Layard's populärer Bericht über die Ausgrabungen zu Niniveh
und Vaux's Uebersicht sind auch in deutscher Uebersetzung (Leipzig, Dyk) erschienen.



[13] Literatur: Ker Porter, R. Travels in Georgia, Persia etc. London 1821;
Heeren, Ideen über die Politik, den Verkehr und Handel d. vorz. Völker der
a. W. I. Göttingen 1824; Texier, Description de l'Arménie, de la Perse etc.
Paris 1842; Coste et Flandin, Voyage en Perse. Paris 1844.



[14] Literatur: Description de l'Egypte (v. der Napoleonischen Commission); Gau,
neuentdeckte Denkm. von Nubien; Rosellini, i monumenti dell'Egitto e della Nubia;
Wilkinson, Topography of Thebes and general view of the Egypt, London 1835;
ders., Manners and customs of the ancient Egyptians. 5 Bde. London 1851.
Hauptwerk: Lepsius, Denkmäler aus Aegypten und Aethiopien, nach den Zeichnungen
der preussischen Commission. Berlin (bis jetzt) 50 Liefrg.



[15] Literatur: Gerhard, Kunst der Phöniker in Abh. d. Berl. Akad. 1846.
Barth, zur Kunst der Phöniker in Archäol. Zeit. 1848 und 1850. Della Marmora,
Voyage en Sardaigne. Barth, Wanderungen durch die Küstenländer des
Mittelmeeres.



[16] Literatur: Keil, der Tempel Salomos, 1839; Krafft, die Topographie
Jerusalems, 1846; Robinson, Palästina und die südlich angrenzenden Länder,
1841; Kunstblatt 1831, 1834 und 1844.



[17] Literatur: Texier, description de l'Asie Mineure; Steuart, description
of some ancient monuments in Lydia and Phrygia; Fellows Journal written during
an excursion in Asia Minor und ders. an account of discoveries in Lycia.



[18] Literatur: Winckelmann, Geschichte der Kunst des Alterthums (sämmtl.
Werke 1. Bd.), Dresden 1839; O. Müller, Handbuch der Archäologie der Kunst.
3. Aufl. 1850; Hettner, Vorschule zur bildenden Kunst der Alten, Oldenburg 1848;
Brunn, Geschichte der griechischen Künstler, Braunschweig 1853. Ueber die
zahlreiche monographische Literatur vergl. Weigels Kunstkatalog und Gerhards
archäologische Zeitung.



[19] Literatur: Gell, Probestücke von Städtemauern des alten Griechenland,
München 1831; Dodwell, views and descriptions of cyclopean or pelasgic remains
in Greece and Italy, London 1834.



[20] Literatur: K. Fr. Hermann, die Hypäthraltempel des Alterthums;
C. Bötticher, der Hypäthraltempel der Alten, Potsdam 1846; L. Ross, Hellenica,
1846; Raoul-Rochette im Journal des savants, 1846.



[21] Literatur: C. Bötticher, die Tektonik der Hellenen, 2 Bände mit Atlas.
Potsdam 1849.



[22] Literatur: Semper, Vorläufige Bemerkungen über die bemalte Architektur
und Plastik bei den Alten; ders., die vier Elemente in der Baukunst, Braunschweig
1851; Hittorff, Restitution du temple d'Empedocle etc. Paris 1851; Kugler,
über die Polychromie d. gr. Arch. u. s. w. in kl. Schr. u. Stud. z. Kunstgesch. I.
Stuttgart 1853; Hettner, griechische Reiseskizzen, S. 185, Braunschweig 1853.



[23] Literatur: A. Feuerbach, Geschichte der griechischen Plastik, herausgegeben
von H. Hettner, Braunschweig 1853; Brunn, Geschichte der griechischen
Künstler, 1. Band. Ein übersichtlicher Bilderatlas ist Ol. Müllers Handbuch
der Archäologie beigegeben: Denkmäler der alten Kunst von Oesterlein
und Wieseler, 2 Bände, Göttingen 1853. Die monographische Literatur ist in den
oben angeführten Quellen nachzulesen.



[24] Eine Nachbildung desselben in Marmor findet sich in der Villa Massimo
zu Rom.



[25] Reconstruktionsversuche des Werkes haben Quatremère de Quincy:
Jupiter Olympien, Rathgeber in Ersch und Gruber und jüngst Brunn in den
Ann. des arch. Inst. 1851 geliefert.



[26] Nachbildungen: Jupitersbüste aus Otricoli im Vatikan, die Statue des
Jupiter Verospi ebendort.



[27] Nachbildungen des Parthenons: Minervastatue im Augusteum zu Dresden,
eine andere im Kasseler Museum und die Pallas von Velletri im Louvre.



[28] Nachbildungen der Hera in den Münzen von Argos. Ausser der Kolossalbüste
in Villa Ludovisi wird noch eine andere in Zarskoje Selo und im Mus. zu
Neapel gerühmt. Nachb. des Hermes: Antinous von Belvedere.



[29] Nachbildungen des Diadumenos im Palast Farnese zu Rom.




[30] Nachbildungen der Mänade auf Reliefs, des Apollo im vatik. Museum.



[31] Nachbildungen des ruhenden Faunes im vatik. und kapitol. Museum; des
Ap. Sauroktonos im Vatikan, Nachb. der knidischen Venus im vatik. Magazin
(früher in den vatik. Bädern), eine verwandte Statue in der Glyptothek (Nr. 135).
Vrgl. Levezow: Ob die Mediceische Venus ein Bild der knidischen sei? Berl. 1808.



[32] Nachbildungen des ruhenden Herkules: der farnesische Herkules im Vatikan,
eine roh gearbeitete Statue im Hofe des Palastes Pitti zu Florenz.



[33] Literatur: Inghirami, Monumenti etruschi; Monum. inediti dell'instituto
di corrispondenza archeologica. Rom. Musei etrusci in aedibus Vaticanis monumenta,
Rom 1842; Dennis, Städte und Begräbnissplätze Etruriens. Aus dem
Engl. übers. Leipzig 1852.



[34] Literatur: Bunsen und Platner, Beschreibung von Rom; Canina, Architettura
antica (Sez. Rom); Braun, die Ruinen und Museen Roms.



[35] Literatur: Zestermann, de basilicis libri tres, Leipzig 1847; Urlichs,
die Apsis der alten Basiliken, Greifswald 1849.



[36] Literatur: Catacombes de Rome etc. par L. Perret, Paris 1851 (bis jetzt
65 Liefrgn.); Marchi, monumenti delle arti cristiane primitive, Roma 1844.



[37] Literatur: Bunsen, die Basiliken des christlichen Roms, München 1840.



[38] Literatur: Quast, die altchristlichen Bauwerke von Ravenna, Berlin 1840.



[39] Literatur: Salzenberg, die altchristlichen Baudenkmale in Constantinopel.
Berlin 1854.



[40] Literatur: Waagen, Kunstwerke und Künstler in England und Paris,
Leipzig 1837.



[41] Literatur: On the Rock-cut temples of India by J. Fergusson im VIII. B.
des J. of the R. As. S.; ebendort die Abhandl. von Prinsep, Cunningham u. A.
Ein veraltetes Werk: Langlès, mon. anciens et modernes de l'Hindoustan. Longpérier,
Antiquités de la Perse, Paris 1854; Texier, Descr. de l'Arménie, de
la Perse etc., Paris 1843.



[42] Literatur: Dubois de Montpéreux, Voyage en Caucase; Texier, Armenie
et Perse.



[43] Literatur: Daniell, Oriental scenery.



[44] Literatur: Coste, Arch. arabe ou monuments du Caire, Paris 1823.



[45] Literatur: Girault de Prangey, Essai sur l'arch. des Arabes et des
Mores en Espagne, en Sicile et en Barbarie, Paris 1841.



[46] Literatur: Murphy, Arabian antiquities of Spain, London 1813.



[47] Literatur: Plans, elevations and details of the Alhambra from drawings
taken by J. Goury and Owen Jones, London 1842.



[48] Literatur: Alb. Lenoir, Archit. Byzantine (Revue de l'archit. Bd. I.),
Paris 1840; Couchaud, églises byzantines dans la Grèce, Paris 1842 u. s. w.



[49] Literatur: Dubois de Montpéreux, Voyage autour du Caucase, Paris 1839;
Texier, Description de l'Arménie etc.



[50] Literatur: Kreutz, die Markuskirche in Venedig, Venedig 1843.



[51] Literatur: Architecture moderne de la Sicile par Hittorff et Zanth,
Paris 1835; Gally Knight, Saracenic and Norman remains, London.



[52] Vergl. Waagen's periegetische Werke.



[53] Literatur: Chr. Schmidt, Baudenkm. in Trier.



[54] Literatur: Keller, Bauriss des Klosters S. Gallen vom Jahre 820,
Zürich 1844.



[55] Literatur: Waagen, Kunstw. u. Künstler in England u. Paris, Lpzg. 1839,
I. Bd. S. 132 ff. III. Bd. S. 332 ff.; Keller, Bilder und Schriftzüge in den irischen
Mnskr. der Schweiz. Biblioth., Zürich 1850; Kugler, kl. Schriften und Studien
z. Kunstg., Stuttgart 1853, I. Bd. S. 76 u. ff.



[56] Literatur: Vergl. Lübke, Vorschule zur Gesch. der Kirchenbaukunst des
Mittelalters, 3. Aufl., Dortmund 1852; Springer, die Baukunst des christl. Mittelalters
mit 300 Fig., Bonn 1854.



[57] Vgl. Blavignac, Histoire de l'arch. sacrée dans les anciens evèchés de
Genève, Lausanne, Sion. Lausanne 1853, S. 221 ff.



[58] Literatur: Ausser zahlreichen monograph. Werken vgl. Caumont, histoire
de l'architecture; de Laborde, les monuments de la France; Chapuy, le moyen âge
pittoresque; Viollet le Duc, dictionnaire raisonné de l'arch. française.



[59] Blavignac, s. o.



[60] Literatur: Villa-Amil, España artistica y monumental, Paris 1842.



[61] Literatur: John Britton, the cathedral antiquities of England u. a. Uebersichtlich:
Introduction to the gothic architecture, Oxford 1849; Bloxam, die
mittelalterl. Baukunst in England, Leipzig.



[62] Literatur: Puttrich, Denkmale der Baukunst in Sachsen, Leipzig; Kugler's
kl. Schriften und Studien zur Kunstgeschichte, Stuttgart 1854; Deutsches Kunstblatt,
Berlin 1850 ff.



[63] Literatur: Boisserée, Denkm. der Baukunst am Niederrhein; Geier und
Görz, Denkm. romanischer Baukunst am Rhein; Moller-Gladbach, Denkm. der
deutschen Baukunst; Schmidt, Baudenkmale in Trier.



[64] Literatur: Quast, die romanischen Dome des Mittelrheines, Berlin 1853,
nebst den Berichtigungen Kugler's und Schnaase's im deutschen Kunstblatte
1853 und 1854.



[65] Literatur: Lübke, die mittelalterliche Kunst in Westfalen, Leipzig 1854.



[66] Literatur: Manch, die mittelalterliche Bauk. in Schwaben; Stillfried,
Alterthümer des Hauses Hohenzollern; Deutsches Kunstblatt.



[67]  Literatur: Dahl, Denkm. einer sehr ausgebildeten Holzbaukunst in Norwegen,
1837; Alex. Minutoli, der Dom zu Drontheim, Berlin 1852.



[68] Literatur: Boisserée, Gesch. u. Beschreibung des Kölner Domes, München
1842; ders., Ansichten, Risse des Doms zu Köln, 18 Kupfertafeln.



[69] Literatur: Kugler, Pommersche Kunstgeschichte in kl. Schr. und Studien
zur Kunstgesch. I. Bd. S. 659; Minutoli, Denkm. d. Altmark Brandenburg;
Quast, Denkm. d. Architektur in Preussen; deutsches Kunstblatt, 1850.



[70] Literatur: Gally Knight: Ecclesiastical architecture in Italy 1840; Willis
Remarks on the architecture of the middle ages especially in Italy, London 1835,
und zahlreiche Sammelwerke und Monographien.



[71] Literatur: Schnaase, Gesch. der bildenden Künste im Mittelalter. Düsseldorf
1850; Kugler, Gesch. d. Malerei, Berlin 1847; Em. David, Histoire de la
peinture au moyen âge. Paris 1842. Periegetische Werke von Schnaase, Kugler,
Waagen, Passavant; deutsches Kunstblatt; Didron, Annales archéologiques.



[72] Literatur: Notices des Émaux exposés dans les galeries du Musée du
Louvre par M. de Laborde. Paris 1852.



[73] Literatur: The monumental brasses of England by Ch. Boutell, London 1849.



[74] Literatur: Deutsches Kunstblatt 1851, Nro. 3, 4; 1852 Nro. 35, 43.



[75] Literatur: Puttrich, Denkm. d. Bauk. des Mittelalters in Sachsen, Leipzig
1836. Förster, Denkmale der deutschen Kunst, Leipzig 1854. Waagen, Künstler
und Kunstwerke in Deutschland. I. Bd. S. 9. Leipzig 1843.



[76] Literatur: Kugler, Pommersche Kunstgesch. in kl. Schr. u. Stud. zur
Kunstgeschichte. I. Bd. S. 796. Stuttgart 1854.



[77] Literatur: Gessert, Gesch. d. Glasmalerei. Stuttgart u. Tübingen 1839.
Lasteyrie, Histoire de la peinture sur verre. Paris. Martin et Cahier, Monographie
de la Cathédrale de Bourges.



[78] Literatur: Waagen u. a. O.; Kugler, kl. Schr. u. Stud. z. Kunstgesch.
I. Bd.; Dibdin, a bibliographical tour in France and Germany; v. d. Hagen:
Ueber die Gemälde in den Sammlungen altdeutscher lyrischer Dichter. Bastard.



[79] Literatur: O starobylé české malbě od Popova; Wocel, Grundzüge der
böhmischen Alterthumskunde. Die wohlverdiente kunstgeschichtliche Würdigung
dieser Werke bleibt noch immer ein frommer Wunsch.



[80] Literatur: Rettberg, Nürnbergs Kunstleben, Stuttgart 1854.



[81] Literatur: Merlo, die Meister der altkölnischen Malerschule, Köln 1852.



[82] Literatur: Rosini, storia della pittura italiana, Pisa 1838; Lanzi, Gesch.
der Malerei in Italien, übersetzt von Quandt, 1830; Cicognara, storia della
scultura, Venedig 1818; Kugler, Gesch. der Malerei, 1848; Rumohr, italienische
Forschungen, Berlin 1827; Förster, Beiträge zur neueren Kunstgeschichte,
Leipzig 1835; Vasari, vite de piu eccellenti arch. pitt. et scult. italiani, letzte
Florentiner und die Schorn-Förstersche deutsche Ausgabe. Ranalli, storia delle
belle arti in Italia, Firenze 1846.



[83] Literatur: Braun, la passione di G. Chr. etc. 27 Bl. in Fol., Rom 1847.



[84] Literatur: Lasinio, pitture a fresco del campo santo di Pisa, Firenze 1832.



[85] Literatur: Förster, die Wandgemälde der S. Georgskapelle zu Padua.
Berlin 1841.



[86] Literatur: Vergl. Springer, kunsthistorische Briefe, viertes Buch.



[87] Literatur: Eastlake, Material for a history of oil painting, London 1847;
Deutsches Kunstblatt 1851.



[88] Literatur: Quatremère de Quincy, hist. de la vie et des ouvrages des
plus cel. Architect. Rumohr, Gay, Vasari u. a. O.



[89] Literatur: Passavant, Raphael von Urbino, 2 Bde., Leipzig 1839.



[90] Literatur: Vgl. Quandt in Lanzi, Gesch. d. ital. Mal. II. 319, und Unger,
das Wesen der Malerei, Berlin 1851.



[91] Literatur: Vgl. Guhl, Künstlerbriefe, Berlin 1853. S. 260.



[92] Literatur: C. van Mander, het Schilderboeck. Amsterdam 1618; Schnaase,
niederländische Briefe, Stuttgart 1834; Hotho, Geschichte der deutschen und
niederländischen Malerei, Berlin 1842; Michiels, Histoire de la peinture flamande
et hollandaise, Bruxelles 1846; de Laborde, les ducs de Bourgogne, Paris 1851 u. A.



[93] Literatur: Passavant, die christliche Kunst in Spanien. Leipzig 1853.



[94] Literatur: Vergl. Passavant, die christliche Kunst in Spanien 1853; Ceán
Bermúdez, Diccionario historico de los mas ilustres profesores de las bellas
artes en España. Madrid, 1800; Viardot Notices sur les principaux peintres
de l'Espagne, Paris 1839 u. A.






Kunsthistorischer Wegweiser

auf der Reise

durch Deutschland, Italien, Spanien, Frankreich,

Niederlande und England.



 
 

 
 

Wegweiser.

Abkürzungen: A. = Architektur. D. = Dekorative Architektur und Sculptur.
B. = Bildnerei. M. = Malerei. W. = Wand. T. = Tafel. Mi. = Miniatur.
Mo. = Mosaik. Gl. = Glasmalerei. Grabpl. = Grabplatten. Grabm. = Grabmal.
Grabt. = Grabtafel. Altarschr. = Altarschrein. b. = byzantinisch. r. = romanisch.
g. = gothisch. ren. = Renaissance. fr. = früh. sp. = spät. —
Die römische Zahl bedeutet das Jahrhundert der Entstehung des Werkes.

I. Deutschland.


	Aachen.

	Münster. A. Karol. VIII.

	Chor. g. XIV.

	Kreuzgang. r. XII.

	D. Schranken, Thüren, karol.;

	Kronleuchter. r. XII.;

	B. Karol. Kanzelreliefs;

	Schatzkammer (Prachtgeräthe, Reliquare, Teppiche).

	S. Adalbert. A. r. XI.

	Franciskanerkirche. A. sp. g.

	Adenau.

	Kirche. A. r.-g.

	D. r. Taufst.

	B. Schnitzalt. XVI.

	Agram.

	Dom. A. g.

	Ahrweiler.

	Stadtkirche. A. g. XIV.

	B. Grabst. XVI.

	Alpirsbach.

	Klosterk. A. r. XI. B. r.

	Altenahr.

	Kirche. A. r.

	Chor. g.

	Altenberg bei Köln.

	Abteik. A. g. XIII.

	B. Grabstatuen. g.;

	Holzstat. XVI.;

	Grabpl. XV.

	M. Gl. XV.

	Altenberg a. d. Lahn.

	Klosterk. A. g. XIII. B.

	Grabm. d. Gertrud. XIV.

	Altarschr. XIV.

	Altenfurt.

	Rundk. A. r.

	Andernach.

	Pfarrk. A. r. XII.

	D. Taufst. sp. r.

	B. r. Relief am Portale;

	Franziskanerk. A. g. XIV.

	Pfalz. A. g.

	Rathhaus. A. g.

	Anklam.

	Marienk. A. g. XIII.

	B. Altarschr.

	Nicolaik. A. g. XIV.

	B. Altarschr.

	Annaberg.

	Annak. A. g. XVI.

	B. XVI. Altarschr.;

	M. T. v. Grünewald.

	Arnstadt.

	Frauenk. A. r. g. B. XIV.

	Aschaffenburg.

	Stiftsk.

	B. Grabm. v. P. Vischer.

	M. T. v. Grünewald.

	Domschatz.

	Biblioth.

	M. Mi. IX. XII. XV.

	Missale v. N. Glockendon.

	Galerie:

	Gemälde v. Grünewald.

	Augsburg.

	Dom. A. r. g. XI.-XV. B. r. XI.

	Erzthüre.

	M. Gl. XII.-XV.

	Annak.

	M. T. v. H. Burgkmaier, L. Cranach, Amberger;

	Rathhaus. A. ren. XVII.;

	Augustus- u. Herkulesbrunnen. XVI.;

	Galerie.

	Die 7 Hauptkirchen Roms v. Holbein.

	Grossv. u. Vater. Th. u. H. Burgkmaier;

	h. Valentin v. Zeitbloom,

	Verklärung Chr. v. Holbein d. Aelt.,

	Chr. mit Maria u. Anna, Kreuzigung Petri, h. Sebast., h. Kathar. v. H. Holbein d. J.,

	betende Maria v. Dürer,

	Anbetung d. K. v. Schaffner.

	Gute italienische und spanische Bilder.

	Bacharach.

	Pfarrk. A. r.

	Wernerk. A. g. XIV.

	Bamberg.

	Dom. A. r. XII. B. XII. XIII.;

	Grabm. XIII., XVI. v. T. Riemenschneider u. L. Hering;

	Grabpl. v. P. Vischer.

	Jakobskirche. A. r. XII.

	Michaelkirche. A. r. XII.

	Biblioth.

	Elfenbeindeckel.

	M. Mi. XI.

	Basel.

	Münster. A. r. g. XI.-XVI.

	B. r.

	Biblioth.

	Gemälde u. Handzeichn. v. H. Holbein d. J.;

	Enthauptung Joh. v. N. Manuel.

	Heiligenbilder v. Schongauer.

	Bebenhausen.

	Abteik. A. r.

	Belsen.

	Kap. A. r.

	Bendorf.

	Kirche. A. sp. r.

	Bergen (Rügen).

	Marienk. A. r. g. XII.-XV.

	Berlin.

	Klosterk. A. g. XIII.

	Schloss u. Zeugh. A. XVII.

	Museum.

	Galerie Mad. v. F. Lippi,

	Venus v. A. Botticelli,

	Pietà v. A. Castagna,

	Venus v. Pier di  Cosimo,

	Anbetung d. K. v. Gent. da Fabriano,

	h. Sebast. v. Antonello da Messina,

	Leichn. Chr. v. Mantegna,

	Anbetung d. K., Mad. a. d. Hause Colonna, Mad. m. d. Stieglitz v. Raphael,

	Kreuztragung v. Solario,

	Jo, Leda v. Correggio,

	Mad. v. A. del Sarto,

	Porträts (Lavinia) aus d. Tizian'schen Schule,

	Carolus Borr. v. L. Carracci,

	h. Familie v. A. Carracci,

	h. Einsiedler v. G. Reni,

	Joh. Ev. v. C. Dolce.

	Flügel d. Genter Altars von J. van Eyck;

	Verkündigung, jüngstes Gericht v. P. Christophsen,

	Passah aus d. Eyck'schen Schule,

	Hölle v. H. Bosch,

	Flügelalt. a. d. Sch. v. Calcar,

	Flügelalt. v. Jarenus,

	Portr., Apollo u. Diana, Jugendbrunnen v. L. Cranach d. Aelt.

	Dornenkrönung, Portr. v. van Dyck,

	Adolf v. Geldern, Moses, Selbstporträt v. Rembrandt,

	Porträte von F. Bol, väterliche Ermahnung v. Terburg,

	Senekas Tod v. Sandrart,

	Familie Jabach v. Lebrun,

	Menuet v. Watteau.

	Das ägypt. Museum und die Kupferstichsammlung im neuen Museum.

	Die Kunstkammer im k. Schlosse (elfenbeinsche Emailarb. Reliq. des h. Patroklus, Holzschn.).

	Bibliothek:

	M. Min. XII.

	Bernau.

	Marienk. A. g.

	B. Altarschr.

	Bernburg.

	Marienk. A. sp.r.

	Bingen.

	Pfarrk. A. sp.g.

	Krypta. r.

	Blaubeuren.

	Klosterk.

	B. Altarschr. XV.

	Bonn.

	Münster. A. r. XI.-XIII. B.

	Grabm. XIV. M.

	W. Helenakap. A. r.

	Friedhofkap. (Ramersdorf). A. sp.r.

	Boppard.

	Pfarrk. A. r. XII.

	Franziskanerk.

	D. Chorgestühl.

	B. XIV.

	Bopfingen.

	Blasiuskirche.

	Altarschr. v. Herlen. XV.

	Brandenburg.

	Dom. A. r. XII.

	B. Altarschrein. XVI.

	Katharinenk. A. g. XIV.

	Braunschweig.

	Dom. A. r. XII.

	M. W. XIII.

	Katharinenk. r. g. XII.-XVI.

	Martinik. A. r. g. XII.-XVI.

	Aegidik. A. g. XIII.-XV.

	Domplatz. B. XII.

	Brauweiler.

	Abtei. A. r. XIII.

	M. W. im Chore. XIII.

	Kapitelsaal. M. W. XIII.

	Bremen.

	Dom. A. r. XI.-XIII.

	Liebfrauenk. A. sp.r.

	Anschariusk. A. sp.r. XIII.

	Martinik. A. sp.r. XIII. (Chor). g.

	Rathh. A. g. XV. ren. XVII.

	Breslau.

	Dom.

	Grabpl. v. P. Fischer.

	Kreuzk. A. g. XIII.

	B. Grabm. Heinrichs IV. XIII.

	Martinik. A. g. XIII.

	Brilon.

	Pfarrk. A. sp.r.




	Calcar.

	Stiftsk. A. sp.g.

	D. Chorgestühl.

	M. T. Joh. v. Calcar.

	Cammin.

	Dom. A. g. XIII.

	Prachtgeräthe. X.-XII.

	Altarschr. XV.

	Carden.

	Stiftsk. A. r. g. D. r. Taufst.

	Altarschr. XV.

	Reliquar. XV.

	Cassel.

	Martinsk. A. g. XIV.

	Biblioth. M. Mi. XI.-XIV.

	Galerie.

	Portr. v. Rembrandt, gute niederl. u. venet. Bilder.

	Celle.

	Schlosskap. M. T. v. M. Vos.

	Cleve.

	Kapitelk. A. g. XIV.

	Cobern.

	Mathiaskap. A. r.

	Coblenz.

	Castork. A. r. XI.-XIII.

	M. W. XIII. und Meister Wilhelm. XIV.

	B. XIV.

	Liebfrauenk. A. g. XIII.

	Florinusk. A. r. g. XII.-XIV.

	Gymnasialbibl. u. Provinzialarchiv. M. Min.

	Coburg.

	Burg. A. sp.g.

	Cöslin.

	B.

	Altarschr. XV.

	Colbatz.

	Dom. A. sp.r.g.

	B. XIII.

	Colberg.

	Marienk. A. g. XIV.

	D. Bronzeleuchter, Kandelaber.

	M. W. XIV.

	Colmar.

	Münster. A. g. XIV.

	M. T. Mad. im Rosenhage v. Schongauer.

	Bibliothek.

	M. T. v. Schongauer u. B. Grien.

	Conradsburg.

	Klosterk. A. r. XII.

	Conradsdorf. (Nidderthal).

	Klosterk. A. r.

	Constanz.

	Dom. A. r. XI.

	Corvey.

	Klosterk. (Vorhalle). A. fr.r.

	Cotbus.

	Hauptk. A. g.

	Cues.

	Hospitalk. A. g. XV.

	B. Grabpl. XV.

	M. T. v. Pseudoisrael.

	Danzig.

	Marienk. A. g. XV.

	M. T. Jüngstes Gericht v. Hemling.

	B. Altarschrein.

	Katharinenk. A. g. XIV.

	Trinitatis- u. Johanneskirche. A. g. XIV.

	Rathhaus. A. g. XV.

	Artushof. A. sp.g.

	Darmstadt.

	Galerie.

	M. T. aus der kölnischen Schule. XIV. u. XV.

	B. Reliq.

	Denkendorf.

	A. r. XII.

	M. W. XV.

	Deutz.

	Pfarrk. A. sp.r.g.

	B. u. M. Email: Reliquar. r. XII.

	Dinkelsbühl.

	Georgsk. A. g. XV.

	B. Altarschr. XV.

	Dobberan.

	Cisterzienserk. A. g. XIV.

	Dobrilugk.

	Kirche. A. r. XII.

	Dortmund.

	Reinoldik. A. sp.r.g.

	Marienk. A. r.

	Dresden.

	Frauenk. A. XVIII.

	Kathol. K. A. XVIII.

	M. T. Himmelfahrt Chr. v. Mengs.

	Zwinger. A. XVIII.

	Antikensammlung.

	Kupferstichkabin.

	Museum vaterl. Alterth. im gr. Garten:

	Altarflügel (aus Chemnitz) v. Wohlgemuth.

	Galerie.

	Geburt Chr. v. A. Veneziano.

	Vermählung d. h. Kathar. v. A. del Sarto.

	Anbetung der Magier von Francia;

	Mad. di S. Sisto v. Raphael.

	Maria mit dem Becken von Giulio Romano;

	Mad. in Glorie v. Bognacavallo;

	Bacchus u. Ariadne v. Garofalo;

	Disputa v. Dosso Dossi;

	Mad. mit d. hl. Franziskus, Mad. mit h. Sebastian, Mad. mit h. Georg, h. Nacht, Magdalena, Portr. des Arztes Grillenzoni v. Correggio;

	Mad. della rosa v. Parmagianino;

	Mad. v. Mazzuoli.

	Bilder v. Giov. Bellini;

	Jakob und Rahel v. Giorgione;

	Chr. mit d. Zinsgroschen, Anbetung des Christkindes, Venusbilder u. Portr. v. Tizian;

	h. Familie v. Palma vecchio;

	Ehebrecherin v. Tintoretto;

	Darbringung im Tempel, Hochzeit zu Kana v. Paolo Veronese.

	Maria lesend v. Maratta;

	Magdalena v. Batoni;

	Himmelf. Mariä v. A. Carracci;

	Bilder v. Guido Reni u. Albano;

	h. Cäcilia u. Herodias Tochter v. C. Dolce.

	Spieler v. Caravaggio.

	Mad. v. J. van Eyck;

	Mad. mit dem Bürgermeister Meyer u. Portr. des Goldschmiedes Morett v. Holbein d. J.

	Löwenjagd, Quos ego, Liebesgarten u. Porträte v. Rubens;

	Danae u. Porträte v. van Dyck;

	Portr. v. F. Hals;

	Ganymed, die Hexe v. Endor u. Porträte v. Rembrandt.

	Genrebilder v. Teniers, Ostade, Dow, Metsu u. Mieris;

	Reitergefecht, Marketenderzelt, Rückkehr von der Jagd von Wouwermans;

	Landschaft mit d. Blockhause v. Everdingen;

	Kirchhof, die einsame Fichte, der Wasserfall v. Ruysdael.

	Sizilische Küstengegend v. Claude Lorrain;

	Mad. v. Murillo.

	Drübeck.

	Klosterk. A. r.

	Drüggelte.

	Kap. A. r. XII.

	Duisburg.

	Salvatork. A. sp.g.

	Eberbach.

	Cistercienserk. A. r. XII.

	Echternach.

	Willibrordk. A. fr.r.

	Eger.

	Burgkap. A. r. XII.

	Niklask. A. g.

	Annaberg. B. Holzschnitz. XVI.

	Eisenach.

	Nikolaikirche. A. r.

	Wartburg. A. r.

	Eldena.

	Klosterk. B. Grabpl. XIV.

	Ellwangen.

	Stiftsk. A. r. XII.

	Emmerich.

	Münster. A. fr.r. B. Reliquar. VIII.

	Ems.

	Kirche. A. sp.r.

	Erfurt.

	Dom. A. sp.g. B.

	Leuchterträger XII.

	Grabm. (Gf. Gleichen). XIII.

	M. T. Vermählung der h. Kathar. von L. Cranach.

	Severik.

	D. Tabernakel. sp.g.

	Reylerk.

	Altarschr. v. Wohlgemuth.

	Essen.

	Münster. A. fr.r. Prachtgeräthe.

	Esslingen.

	Dionysk. A. r. g.

	D. Sakramentshäuschen, Lettner. g. XV.

	Holzschnitz.

	Frauenk. A. sp.g.

	Euskirchen.

	Pfarrk. A. r.

	D. Taufst. r.

	B. Altarschr. XVI.

	Extersteine bei Horn.

	B. r. XII.




	Faurndau.

	Pfarrk. A. r.

	Forchheim bei Bamberg. M. W. XIII.

	Frankfurt a. M.

	Dom. A. g. XIV.-XVI.

	B. Grabm. XIV.

	M. W. Kölnische Sch.

	Leonhardik. A. g. XIV.

	Städelsches Institut.

	Klage um d. Leichnam Chr. v. Pseudoschoreel;

	h. Familie v. C. Fyoll;

	Hiob v. Dürer.

	Conception v. Murillo.

	Moderne Gemälde v. Overbeck, Veit, Schwind u. Lessing.

	Bei G. Brentano:

	M. Min. v. Fouquet.

	Bei Schöff Brentano:

	Grablegung v. van Dyck.

	Frankfurt a. d. O.

	Nikolaik. A. sp.r.

	Marienk. A. g.

	Freiberg.

	Dom. B. Goldene Pforte. r. XIII.

	Freiburg im Breisgau.

	Münster. A. r. g. XIII.-XVI.

	B. XIV.

	M. T. Leben Jesu v. B. Grien;

	Kreuzigung v. demselben.

	Geburt Chr. v. Holbein d. J.

	Freiburg a. d. Unstrutt.

	Stadtk. A. sp.r.

	Schlosskap. A. r. XII.

	Freienwalde.

	Marienk. A. g.

	Freising.

	Dom. Krypta. A. r. XII.

	B. XII.

	Friedberg.

	Hauptk. A. g. XIV.

	Fritzlar.

	Stiftsk. A. r. XII.

	Frose.

	Kirche. A. r.

	Fulda auf d. Michelsb. A. r. XI.

	Fürth.

	Kirche. D. Sakramentsh. g. XV.

	Gaildorf.

	Kirche. M. T. v. B. Zeilbloom.

	Gandersheim.

	Klosterk. A. v. XII.

	Gelnhausen.

	Pfarrk. A. r. XIII.

	Kaiserpalast. A. XII.

	Geisslingen.

	Kirche. B.

	Holzschnitzerei v. J. Syrlin d. J. XVI.

	Gernrode.

	Stiftsk. A. Fr. r.

	Gladbach.

	Benediktinerabtei. A. sp. r. XIII.

	Glogau.

	Dom. M.

	T. Mad. v. L. Cranach d. Aelt.

	Gmünd.

	Kreuzk. A. g. XIV.

	Godesberg b. Bonn.

	Hochkreuz. XIV.

	Göppingen.

	Stiftsk. M. W. XV.

	Görlitz.

	Petrik. A. g. XV.

	Goslar.

	Vorhalle des Domes. A. r. B.

	Krodoaltar. r.

	Gotha.

	Schloss.

	M. Min. mit Deckel. X.

	Graz.

	Lerchk. A. g. XIII.

	Greifswalde.

	Jakobik. A. g.

	Marienk. A. g.

	Nikolaik. A. g. XIV.

	Grimma.

	Marienk. A. r.

	Gurk.

	Dom. A. r.

	Hagenau (Elsass).

	Kirche. A. r. XII.

	Halberstadt.

	Liebfrauenk. A. r. XI. bis XIII.

	B. Grabst. XII.

	M. W. XIII. XIV.

	Dom. A. g. XIII.-XV.

	D. Lettner.

	Teppiche. XII. Domschatz; im Kapitelsaal

	M. T. Kreuzigung v. Raphon. Holzhäuser XV.-XVI.

	Hall.

	Michaelsk. A. g. XV.

	B. Altarschr. aus d. Ulmer Sch. XV.

	Halle a. d. S.

	Marktk. A. g. XVI.

	Ulrichsk. A. g. XVI.

	B. Altarschr.

	Frauenk.

	M. T. v. M. Grünewald.

	Hamersleben.

	Augustinerk. A. r.

	Hannover.

	Marktk. A. g. XIV.

	Aegidik. A. g. D.

	Rathhaus. A. sp. g. XV.

	Im Schlosse

	 Reliquienkästen.

	 Goldschmiedarb.

	Hecklingen.

	Klosterk. A. r. XII. B. XII.

	Heidelberg.

	Schloss. A. ren.

	Biblioth. M. Min.

	Heiligenkreuz in Niederöstr.

	Abteik. A. r. XII.

	Chor g. XIII.

	Heiligenstadt.

	Aegidik. A. g.

	Heilsbronn.

	Klosterk. A. r. XII.

	B. Altarschr. XVI.

	Ecce homo v. Veit Stoss.

	M. T. XIII.

	Altarb. v. Wohlgemuth u. Grünewald.

	Heimersheim.

	Kirche. A. sp. r.

	M. Gl. XIII.

	Heiningen.

	Klosterk. A. r.

	Hersfeld.

	Kirche. A. r.

	Herspruck.

	Kirche. M.

	T. v. Wohlgemuth.

	Hildesheim.

	Dom. A. r. XII.

	B. Taufst. Thüre. XI.

	Reliquar. XII.

	Godehardsk. A. r. B. r. XII.

	Michaelsk. A. r. XII. B. r.

	M. Decke. XIII.

	Moritzk. A. r.

	Magdalenenk.

	D. Leuchter.

	B. Kreuz Bernwards.

	Bernwardssäule. XI.

	Beinhauerhaus. A. XVI.

	Himmelskron (Orlamünde).

	Kirche.

	B. Grabst. XIV.

	Hirschau.

	Aureliusk. A. r. XI.

	Hirzenach.

	Kirche. A. r. XII.

	Höchst.

	Justinusk. A. r. XI.

	Höningen (Pfalz).

	Jakobsk. A. r.

	Hohenzollern.

	Michaelsk. B. XI.

	Huyseburg.

	Benediktinerk. A. r. XII.

	Jena.

	Stadtk. A. g. XIV.

	Jerichow.

	Klosterk. A. r. XII.

	Ilbenstadt.

	Klosterk. A. r. XII.

	Ilsen.

	Pfarrk. A. r.

	Ilsenburg.

	Klosterk. A. r.

	Imbach.

	Kirche. A. g. XIII.

	Ingelheim.

	Reste eines karoling. Palastes.

	Kirche. A. r. XII.

	Ingolstadt.

	Frauenk. A. g. XV.

	Innspruck.

	Hofk.

	B. Grabm. XVI. v. Godl u. Lendenstrauch.




	Jüterbogk.

	Frauenk. A. r. g.

	Nikolaik. A. g. XIV.

	Rathh. A. sp. g.

	Kaiserswerth.

	Stiftskirche. A. r. B. Reliquar. r.

	Karlstein.

	Burg. A. XIV.

	Kreuzkap.

	M. T. böhm. Sch. Thomas Mutina.

	Marienk. M. W.

	Katharinak. M.

	 T. böhm. Sch. XIV.

	Kemberg.

	Stadtkirche. M.

	T. v. L. Cranach d. J.

	Klausen.

	Kirche. A. sp. g.

	B. Altarschrein. XV.

	Klosterneuburg.

	Stiftsk. A. r.

	B. Verduner Altar. XII.

	Königslutter.

	Abteik. A. r. XIII.

	Knechtsteden.

	Klosterk. A. r.

	Köln.

	Dom. A. g. XIII.-XVI.

	D. Tabernakel in d. Sakristei, Chorgest.

	B. Statuen am Portale. g. XV.

	Statuen an den Chorpfeilern. g. XIV.

	Grabmon. Philipp v. Heinsberg, Conr. von Hochsteden, Walram v. Jülich, Engelbert III., Wilh. v. Gennep. g. XIV.

	Friedr. v. Saarwerden. g. XV.

	Adolf v. Schaumburg. ren. XVI.

	Hochaltar. g. XIV.

	Altarschr. in d. Johanniskapelle.g. XIV.

	Kreuzaltar. XVI.

	Altarschr. in d. Nikolauskap.

	Mausoleum d. h. 3 Könige. XVII.

	M. W. Ueber d. Brüstungswänden des Chores XIV.;

	an d. Scheidewand des Chores (übermalt);

	M. T. Flügelbilder in d. Johanniskap. v. M. Wilhelm;

	Dombild v. M. Stephan in der Agneskap.;

	Flügelbilder in der Nikolauskap. aus der Kölner Sch. XVI.

	M. Gl. im Chore. XIV.;

	im nördl. Seitensch. XVI.

	Domschatzkammer. Reliquar des h. Engelbert. ren. XVII.

	Maria im Capitol. A. r. XI.

	D. Orgelbühne, ehem. Lettner. ren. XVI.

	B. Grabst. aus der fränk. Per. in der Vorhalle; Grabpl. XIV. u. XVI.

	Marienstatue im nördl. Seitensch. r. XIII.,

	aussen am Chore, Reliefbild d. Plektrudis. r.

	M. W. in d. Herdenrath'schen Kapelle. XV.

	Pantaleonk. A. r. X.-XII. Chor g.

	D. Orgelbühne. sp.g. XVI. Chorgest. g.

	Cäciliak. A. r. Relief über der Thüre. r.

	Georgsk. A. r. XI.

	Taufkapelle. A. r. XII.

	D. Taufst. r. Tabernakel. g.

	Apostelk. A. r. XI. XII.

	D. Chorgest. g.

	M. Min. in Chorbüchern. XV.

	Gereon. A.

	Reste des alten Kuppelbaues, in Privathöfen sichtbar;

	niederer Chor r. XI.

	Hochchor r. XII.

	Kuppelbau sp.r. XIII.

	M. Mos. in d. Krypta fr. r.

	M. W. in der Krypta, über dem Eingang in der Taufkap. XIV.

	Altchristl. Begräbnisstafeln in der Vorhalle.

	Gross Martinsk. A. r. XII.

	Mauritiusk. A. r. XII.

	B. Crucifix an der Aussenseite. XVI.

	Ursulak. A. r.

	Chor. g.

	B. Kreuztragung in der Vorhalle. XVI.

	M. W. XIII.

	T. 10 Apostel auf Schiefertafeln. XIII.

	Schatzkammer: R. Hippolytuskasten.

	r. Elfenbeinkästchen. XIII.

	Monstranz. r.

	Andreask. A. r. XIII.

	Chor. g. XV.

	D. Chorgestühl. g.

	B. Makkabäerkasten. XVI.

	M. Min. in Chorbüchern. XV.

	Kunibertk. A. r. XIII.

	B. Maria u. Gabriel. Statuen. XV.

	M. T. Heiligengestalten aus d. Sch. M. Wilhelms.

	M. Gl. im Chor. XIII.

	M. Min. XV.

	Maria in Lyskirchen. A. sp.r.

	B. Madonnenstat. aussen an d. Apsis. XV.

	M. Gl. XVI.

	Severink. A.

	Krypta u. ehem. Querschiff. r.

	Chor. sp.r.

	Schiff u. Thürme. g. XV.

	D. Tabernak. g. XIV.

	Severinsarkoph. r.

	B. Reliquar.

	M. W. In der Krypta. XIV.

	In der Sakristei von M. Wilhelm.

	M. T. Heiligenbilder aus der Kölner Sch. XV.

	Minoritenk. A. g. XIII.

	B. Grabmäler. XVI.

	Columbak. A. g. (aus einem älteren r. Baue verwandelt.)

	B. Marienstat. XVI.

	Petersk. A. g. XVI.

	B. Altarschr. in der Taufkap. XVI.

	M. T. Kreuzigung Petri von Rubens.

	M. Gl. XVI.

	Evangel.-K. A. g. XIV. (sp. umgewandelt.)

	Jesuitenk. A. ren. XVII.

	Gürzenich. A. g. XV.

	Rathhaus. A. (Thurm) g. XV.

	Portikus. ren. XVI.

	Hansasaal.

	B. Statuen. g.

	Rathhauskap. A. g.

	Templerhaus in d. Rheing. A. r.

	Bonner Hof in d. Georgenstr. A. r.

	Maria in d. Schnurgasse.

	D. Reliq. r.

	Museum. Architekt. Fragm. röm. u. rom.

	M. T. Flügelalt. mit Kreuzigung. XIV.

	Vier Tafeln auf Goldgrund. XIV.

	Mad. v. M. Wilhelm.

	Crucifix mit 7 Heiligen, Tod Mariä, Kreuzigung, Verkündigung, aus d. Sch. u. Zeit d. M. Wilhelm;

	h. Ursula, aus d. Köln. Sch. XV.

	Jüngstes Gericht v. M. Stephan (?);

	Crucifix v. J. 1458. Köln. Sch.;

	Kreuzabnahme v. Pseudoisrael. 1480.

	Jüngstes Gericht von einem Zeitgen. d. Pseudoisrael;

	Mad. mit dem Kinde aus der Köln. Sch. XVI.

	Legende des h. Sebastian aus der Köln. Schule. XVI.

	Tod der Maria von Pseudoschoreel.

	Zwei Spielleute von Dürer.

	Christkind und Joh. mit dem Lamm von Cranach.

	Priesterseminar.

	M. T. Mad. mit den Veilchen. Köln. Sch. XV.

	Bei Hrn. Baumeister:

	die Passion v. Pseudoisrael;

	Anbetung d. Madonna mit dem deutschen Grossmeister, Köln. Sch. XV.

	Bei Hrn. Bourel:

	Kreuzigung von Schoreel. XVI.

	Bei Hrn. Dormagen:

	hl. Katharina u. Barbara. Köln. Sch. XV.

	Maria mit dem Kinde, Sch. d. M. Wilhelm.

	Bei Hrn. Haan:

	hl. Thomas von Pseudolukas.

	Bei Hrn. Merlo:

	Krönung Marias. Köln. Schule. XVI.

	Bei Hrn. Neven:

	Mad. mit den Aposteln, gleichzeitig mit Pseudoisrael.

	Bei Hrn. Oppenheim:

	hl. Eligius von P. Christophsen. XV.

	Bei Hrn. Ruhl:

	Mad. von Meister Wilhelm.

	Bei Hrn. Weyer:

	Veronika v. Meister Wilhelm und V. A.

	Bei Hrn. Geyer (in Unkel):

	vortreffliche Bilder aus d. altkölnischen Schule.

	Kolin.

	Hauptk. A. g. XIV.

	Königsberg in Pr.

	Dom. A. g. XIV.

	Komburg.

	Benediktinerabtei.

	D. Kronleuchter, Antipendium. r.

	Krukenberg bei Herstelle.

	Kap. A. r.

	Kuttenberg.

	Barbarak. A. g. XV.

	Kyllburg.

	Stiftsk. A. g.

	Laach.

	Abteik. A. r. XII.

	B. Sarkoph. g.

	Landsberg bei Halle.

	Doppelkapelle. A. r. XII.

	Landshut.

	Georgenkap. auf Schloss Traussnitz. A. r. XIII.

	B. Statuen.

	Martinsk. A. g. XV.

	B. XVI.

	Liegnitz.

	Petersk.

	D. Taufbecken.

	Lilienfeld.

	Kirche. A. r. XIII.

	Limburg a. d. Haardt.

	Abteik. A. r. XI.

	Limburg a. d. Lahn.

	Dom. A. sp.r. XIII.

	Linz a. Rh.

	Pfarrk. A. sp.r.

	M. T. Köln. Sch. XV.

	Lippstadt.

	Marienk. A. r. g.

	Loccum.

	Cistercienserk. A. sp. r.

	Lövenich.

	Kirche. A. r.

	Lonnig.

	Rundkap. A. f. r.

	Lorch bei Hohenstaufen.

	Kirche. M. W. XV.

	Lorsch.

	Vorhalle. A. Karol. IX.

	Luckau.

	Stadtk. A. g. XV.

	Lübeck.

	Dom. A. r. g. XII.-XIV.

	B. Grabpl. XIV.

	M. T. Passion v. Hemling,

	Flügelalt. v. Mabuse.

	Katharinenk. M. W. XIV.

	Marienk. Todtentanz. XV.

	M. T. Anbetung d. Magier v. Mostaert.

	Lüdingshausen.

	Kirche. A. g. XVI.

	Lügde bei Pyrmont.

	Kirche. A. r.

	Lüne bei Lüneburg.

	Kirche.

	M. T. Antipendium; Kreuzigung. XIII.

	Lutenbach.

	Kirche. A. r.




	Magdeburg.

	Liebfrauenkirche. A. r. XI.-XIII.

	Dom. A. g. XIII.-XVI.

	D. Lettner. XV.

	B. Grabpl. XII.

	Grabm. von P. Vischer.

	Mainz.

	Dom. A. r. XI.-XIII.

	D. Bronzeth. Taufst. XIII.

	B. Grabmäler XIII.-XVI.

	Stephansk. A. g. XIV.

	Städt. Galerie.

	Andreas u. Ursula v. Köln. Sch. (Pseudolukas.)

	Adam u. Eva v. Dürer.

	Marburg.

	Elisabethk. A. XIII.

	B. Grabm. XIII. XIV.

	Altarsch. Reliq.

	Marienburg.

	Schloss. A. g. XIV.

	Marienfeld.

	Cisterc.-K. A. r. XII.

	Marienstadt bei Nassau.

	Kirche. A. fr. r.

	Marienthal.

	Cisterc.-K. A. r. XIII.

	Marienwerder.

	Dom. A. g. XIV.

	Maulbronn.

	Cisterc.-K. A. r.

	M. W. von Ulrich. XV.

	Mayen.

	Frauenk. A. sp. r.

	D. Tabernakel. g. XV.

	Meissen.

	Dom. A. g. XIII.-XV.

	B. Statuen. XIII.

	M. T. Anbetung der Magier v. Herlen,

	Kreuzigung Chr. v. Cranach d. Aelt.

	Schloss. A. g. XV.

	Memleben.

	Klosterkirche. A. r. XIII.

	M. W. XIII.

	Merseburg.

	Dom. A. r. XI.-XIII. g.

	B. Grabm. XI.

	M. T. Vermählung der hl. Katharina und Kreuzigung aus Cranachs Sch.

	Merzig a. d. Saar.

	Kirche. A. sp. r.

	Mettlach.

	Kap. A. r. XI.

	Mettler bei Dortmund.

	Dorfk. A. sp. r.

	Mödling.

	Kap. A. r.

	Mühlhausen.

	Marienk. A. g. XIV.

	Mühlhausen am Neckar.

	Veitsk. A. g. XIV.

	M. W. XIV.

	München.

	Frauenk. A. g. XV.

	Glyptothek.

	Die Giebelgruppen aus Aegina;

	Apollo Kitharödos;

	der barberinische Faun;

	Niobiden;

	Jason.

	Vasensammlung

	in der Pinakothek.

	Pinakothek.

	Veronika von M. Wilhelm;

	Bilder aus Wilhelms und Stephans Schule;

	Melchisedeck.

	Mannasammeln und Gefangennehmung Chr. aus Eycks Sch.;

	h. Lukas, Anbetung der Magier v. Roger d. Aelt.

	Sieben Freuden Mar. von Hemmling;

	Leben Mar. von Pseudoisrael;

	Mater dolorosa von M. v. Calcar;

	h. Bartholomäus von Pseudolucas;

	Tod Mar. von Pseudoschoreel;

	David von M. Schongauer;

	Selbstportr. Bildn. eines jungen Mannes, Geburt Chr., Flügel mit h. h. Joseph, Joachim, Simon und Lazarus, die vier Apostel oder Temperamente von Dürer;

	Alexanderschlacht v. Altdorfer;

	Bekehrung der h. Mauritius von Grünewald;

	die Ehebrecherin von Cranach d. Aelt.;

	Bildnisse von Holbein d. J.

	Mad. im Rosenhage v. Francia,

	Mad. a. d. Hause Tempi, Mad. della Tenda, Portr. des Bindo Altoviti von Raphael;

	Selbstportr. von Giorgione;

	Venus n. d. Bacchanten von Tizian;

	Himmelfahrt Mar. v. C. Cignani;

	dieselbe v. G. Reni;

	Die Amazonenschlacht, Bekehrung Pauli, Delilas Verrath, Löwenkampf, jüngstes Gericht, Portr. u. Landschaften von Rubens;

	Leben Chr. Portr. und Herbstlandsch. von Rembrandt.

	Hofbiblioth. Elfenbeinschn.

	M. Min. IX.

	(Wessobrunner Handschrift. Codex aureus Karl d. K.) X. XI.-XIV.

	Handzeichn. von Dürer und Cranach.

	Münster.

	Dom. A. sp. r. XIII.

	D. Apostelgang.

	Ludgerikirche. A. r.

	Liebfrauenk.

	A. g. XIV.

	Lambertik.

	A. g. XIV.

	Münstereifel.

	Pfarrk. A. r. XII.

	D. Tabernakel XV.

	B. Sarkophag. XIV.

	M. T. Köln. Sch. XV.

	Münstermaifeld.

	Kirche. A. sp. r.

	M. T. Köln. Sch. XVI.

	Murrhardt.

	Walderichkap. A. r.

	Namedy.

	Klosterk. A. g. XV.

	B. Grabsteine. XII.

	Naugardt.

	Marienk. A. g.

	Naumburg.

	Dom. A. r.

	Westchor. g.

	D. Lettner. r.

	B. XIII.

	M. T. Bekehrung Pauli, Chr. mit der Dornenkrone von Cranach d. J.

	Neuenherse.

	Stiftsk. A. r.

	Neuss.

	Quirinusk. A. r. XIII.

	Neustadt bei Wien.

	Pfarrk. A. r. XIII.

	Niederlahnstein.

	Johanneskirche. A. r.

	Niederweissel bei Friedberg.

	Kapelle. A. r.

	M. W. r.

	Nivelles.

	Klosterk. A. r. XI.

	Nördlingen.

	Hauptk. A. g. XV.

	D. Sakramentshäuschen. XVI.

	B. Altarschr.

	M. T. v. Fr. Herlen.

	Ecce homo v. Zeitbloom;

	Klage um Chr. v. H. Schäuffelein.

	Nordhausen.

	Dom. A. sp. r.

	Nossendorf bei Demmin.

	Dorfk. B. Grabpl. XIII.

	Nürnberg.

	Egidienk.

	B. (in d. Tetzelkapelle).

	Krönung Mariä von A. Kraft;

	Relief d. Grablegung aus P. Vischers

	Werkstätte. In der Euchariuskap. A. sp. r.

	B. Altarschnitz. v. V. Stoss (?).

	Frauenkirche. A. g. XIV.

	B. An d. Vorhalle v. Schonhofer. XIV.;

	Pergenstorfersches Relief: Krönung Mariä v. A. Kraft;

	Rehbecksches Relief: Krönung Mariä von dems. (?).

	M. T. Hochaltar. Crucifix mit Flügeln. XIV.;

	Messe d. h. Gregor v. Wohlgemuth.

	Lorenzk. A. g. XIII. Chor. XV.

	D. u. B. Sakramentshäuschen v. A. Kraft.

	B. Rosenkranz v. Veit Stoss.

	Grabtafel des Kress. XVI.;

	M. Altar hinter dem Hochaltar v. Wohlgemuth;

	Volkamerscher Altar. XV.;

	Imhofscher Altar. XV.

	Nicolaus- und Annenaltar. Flügel von H. v. Kulmbach.

	Sebaldusk. A. Schiff. r. Chor. g. XIV.

	D. Chorgest. g. Kanzel. XVII.

	B. Taufk. XIV. Kreuztragung (an einem Pfeiler), Abendmahl, Oelberg, Gefangennehmung (Chorwand) v. A. Kraft.

	Crucifix v. V. Stoss.

	Sebaldusgrab v. P. Vischer.

	M. T. Hallerscher Altar. XV.

	Tucherscher Altar m. Flügeln v. H. v. Kulmbach;

	M. Gl. v. Kirschvogel. XVI.

	Aussen: Grablegung Chr. (Schreyers Begräbniss) v. A. Kraft. XV.

	Schlosskapelle auf der Burg (Doppelkap.). A. r.

	B. Rosenkranztafel. Flügelb. v. Wohlgemuth.

	Johanniskirchhof.

	B. Stationen v. A. Kraft.

	Holzschuhersche Begräbnisskap.

	B. Grablegung v. A. Kraft.

	Frohnwaage.

	B. Der Wägemeister v. A. Kraft (?).

	Rathhaus. A. ren. XVII. v. E. Holzschuher.

	Schöner Brunnen. B. g. XIV. v. Schonhofer.

	Brunnen h. d. Frauenk. B. Gänsemännchen v. Labenwolf.

	Bildersammlung in dem Landauer Brüderhause.

	H. Magdalena und Lucie, Damian u. Kosmas, h. Veit v. Wohlgemuth u. s. Schule.

	Bildn. K. Karl d. Gr. u. K. Sigismund (übermalt) v. Dürer.

	H. Kosmas und Damian, h. Barbara, Verkündigung u. Geb. Chr. v. H. Kulmbach,

	Belagerung von Bethulia (Skizze) v. H. Schäuffelein;

	drei Jünglinge im Feuerofen von A. Altegrever.

	Bildn. d. General Schirmer v. G. Pencz.

	Venus und Amor v. L. Cranach;

	Anbetung d. Hirten, Mutter mit Kindern v. H. Burgkmaier.

	Galerie auf der Burg.

	Chr. als Weltrichter. XV.

	Jüngstes Gericht, Leb. d. h. Veit, Anbetung d. Könige (?), Familie Chr. v. Wohlgemuth.

	Passion v. Hans v. Kulmbach;

	Verspottung Chr. v. H. Schäuffelein;

	Bildn. Friedrichs von Sachsen v. H. Burgkmaier (?).

	Galerie i. d. Moritzkap.

	Weibl. Heilige v. Wilhelm v. Köln.

	Bilder aus d. Sch. M. Stephans.

	Portr. des Cardinals v. Bourbon v. Schüler Rogiers (?).

	Kreuzabnahme aus d. Sch. v. Calcar;

	Peringsdorfer Altar von Wohlgemuth.

	Grablegung von Dürer.

	Ecce homo von dems. (?);

	Joachim u. Anna, Willibald u. Benedikt v. H. v. Kulmbach;

	h. Brigitta v. H. Schäuffelein;

	Kreuztragung v. B. Beham;

	h. Hieronymus v. G. Pencz;

	die Klugheit v. B. Grien;

	h. Sebastian, h. Christoph, Mad. mit d. Traube von H. Burgkmaier;

	Anbet. d. Könige v. M. Schaffner;

	Ehebrecherin von Cranach d. Aelt. (?).

	Bei Holzschuher:

	Bildn. d. Hieronymus Holzschuher v. Dürer.




	Oberbreisig.

	Kirche. A. sp. r.

	Oberwesel.

	Stiftsk. A. g. XIV.

	D. Lettn. g.

	B. Altarschr.; Grabm. XVI.

	M. T. aus der Kölner Sch. XVI.

	Oberwittighausen.

	Kapelle. B. r.

	Offenbach am Glan.

	Kirche. A. fr. g.

	Oliva.

	Klosterk. A. r. XIII.

	Oppenheim.

	Katharinenkirche. A. g. XIII.-XV.

	M. W. Mad. XIV.

	M. Gl. XIV.

	Osnabrück.

	Dom. A. sp. r.

	Johannisk. A. sp. r.

	Marienk. A. g. XIV.

	Otterberg.

	Abteik. A. sp. r.

	Ottmarsheim.

	Kirche. A. fr. r. XI.

	Oybin.

	Klosterk. A. g. XIV.

	Paderborn.

	Dom. A. r. XII.-XIV.

	Bartholomäuskap. A. r. XI.

	Pasewalk.

	Marienk. A. g.

	Paulinzelle.

	Klosterk. A. r. XII.

	Perleberg.

	Jakobik. A. g. XIV.

	Petershausen b. Konstanz.

	Klosterk. A. r. XII.

	Pforzheim.

	 Schlossk. A. sp. r.-g.

	Pforta.

	Abtskap. A. sp. r.

	Cistercienserk. A. g. XIII.-XIV.

	Plieningen b. Stuttgart.

	Kirche. A. r.

	Pommersfelden.

	Galerie d. Gfn. Schönborn:

	Mad. mit d. Aschenkruge aus der Lombard. Sch.;

	Chr. mit d. Dornenkrone v. Guido Reni;

	h. Sebastian u. Mad. v. C. Dolce.

	Bildn. d. Joh. Muffel v. Dürer;

	Lucretia v. Cranach d. Aelt.;

	h. Franz v. Assisi v. Rubens;

	Hexe von Endor v. Eckhout;

	Pferdestücke v. Wouverman.

	Posen.

	Dom. A. g. XV.

	Prag.

	Georgsk. A. r. XII.

	B. Relief. XII.

	Grabm. d. h. Ludmila. XIV.

	Agnesk. A. sp.r. XIII.

	Dom. A. g. XIV.

	D. Jerusalem. Leuchter.

	B. Grabmäl. XVI.

	M. W. aus d. böhm. Sch. XIV.

	M. Mos. Jüngstes Gericht (südl. Aussenwand). XIV.

	Auf d. Domplatze Georgsstatue. XIV.

	Synagoge. A. g. XIV.

	Emausk. A. g. XIV.

	M. W. Böhm. Sch. XIV.

	Teynk. A. g. XV.

	D. Kanzel, g. XV.

	M. T. aus d. böhm. Sch. XIV.

	Hradschiner Burg. g. XV. und ren. XVII.

	Brückenthürme u. Pulverthurm. A. g. XV.

	Lustschloss. A. ren. XVI.

	Gemäldegal. auf der Hradschin.

	Bilder aus d. böhm. Sch. XIV. u. XVII.

	Flügelbilder v. Holbein d. Aelt.;

	Relief, angebl. v. Dürer.

	Galerie am Strahof:

	Rosenkranzfest v. Dürer.

	Galerie des Grafen Nostitz:

	Verspottung Chr. von Dürer.

	Universitätsbibliothek.

	M. Min. XI.-XV.

	Museum.

	M. Min. XII.

	Thomask.

	M. T. Marter d. h. Thomas v. Rubens.

	Prenzlau.

	Johanneskirche. A. r. XIII.

	Marienk. A. g. XIV.

	Pyritz.

	Moritzk. A. g.

	Quedlinburg.

	Schlossk. A. r. XI.-XII.

	B. Grabst. XIII.

	Im Zitter:

	M. Mi. X. XI. (jüngere Deckel).

	Reliq. X.-XII.

	Teppiche. XIII.

	In der Krypta.

	M. W.

	Wipertik. A. r.

	Querfurt.

	Schlossk. A. r.

	Ratzeburg.

	Dom. A. sp.r. XIII.

	Ravengiersburg.

	Kirche. A. sp.r.

	Rees (Niederrhein).

	Kirche.

	M. T. Joh. v. Calcar.

	Regensburg.

	Der alte Dom (Stephanskirche). A. r. XI.

	S. Emmeran. A. r.

	B. Grabst. XI.

	Relief in der Vorhalle. XI.

	S. Jakob. A. XII.-XIII.

	B. XIII.

	Dominikanerk. A. g. XIII.

	Dom. A. g. XIII.-XV.

	D. Sakramentshäuschen g. XIV.

	B. Chr. bei Lazarus, Relief v. P. Vischer.

	Reichenau bei Konstanz, Ober-, Mittel-, Niederzell.

	Kirchen. A. r.

	Reichenberg bei Goarshausen.

	Burgkapelle. A. r.

	Reichenhall.

	Kloster.

	B. Relief Barbarossas. XII.

	Reinhardsbrunn.

	Klosterk. A. r.

	B. Grabst. g. XIV.

	Remagen.

	Pfarrk. A. sp.r.

	D. Tabernakel. g.

	Pfarrthor.

	B. XI.

	Riddagshausen.

	Cistercienserk. A. r. XII.-XIII.

	Reutlingen.

	Marienk. A. g. XIV.

	D. Taufst. g.

	Römhild in Meiningen.

	Stiftsk. A. g. XV.

	B. Grabd. von P. Vischer?

	Rosheim.

	Kirche. A. r.

	Rostock.

	Marienk. A. g. XV.

	Petrik. A. g.

	Rothenburg.

	Jakobik. A. g. XV.

	M. T. Flügelaltar von F. Herlen;

	Altar des h. Blutes;

	Spitalk. B. Altarsch. XVI.

	Rathhaus.

	M. T. Mad. von F. Herlen.

	Rottweil.

	Kreuzk. A. g. XV.

	Rügenwalde.

	Marienk. A. g.

	B. Crucifix. XV.

	Rouffach.

	Kirche. A. r.-fr. g.

	Rynern bei Hamm.

	Kirche.

	M. T. Leben Jesu. Westphäl. Sch. XV.

	Saalfeld.

	Münzk. A. g.

	Stadtk. A. g. XV.

	Salzburg.

	Petersk. A. r. XII.

	Rupertuskap. A. altchr.

	Pfarrk. A. r.-g.

	Dom. A. ren. XVI.

	Marienk. am Nonnenberge.

	M. W. XI.

	S. Gallen.

	Biblioth.

	B. Elfenbeinsch. IX.

	M. Min. IX.

	S. Goar.

	Stiftsk. A. g. XIV.

	D. Kanzel. XVI.

	B. Grabst. g.

	M. T. Mad. im Rosenkranze von Seghers.

	Sangerhausen.

	Ulrichkirche. A. r.

	Jakobsk. A. g.

	Sayn.

	Abteik. A. r.

	D. Taufst. sp.r.

	Reliquar.

	B. Grabst. XV.

	Schaffhausen.

	Münster. A. r.

	Scheiblingkirchen.

	Rundkap. A. r. XII.

	Schleswig.

	Dom.

	B. Altarschr. Passion von H. Brüggeman. XVI.

	Schlettstadt.

	Fidesk. A. r.




	Schneeberg.

	Pfarrk.

	M. T. Kreuzigung von Cranach d. Aelt.

	Schöngrabern.

	Kirche. A. r. XIII.

	B. XIII.

	Schwabach.

	Kirche. A. g. XV.

	D. Tabernakel. XVI.

	M. T. Passion v. Wohlgemuth;

	Rosenkranzbild a. d. Ulmer Sch.

	Schwärzloch.

	Kap. A. r.

	Schwarzach.

	Abteik. A. r. XII.

	Schwarzrheindorf.

	Doppelk. A. r. XII.

	M. W. XII.

	Schwerin.

	Dom. A. g. XIV.

	B. Grabpl.

	Seebach (Pfalz).

	Dorfk. A. sp. r.

	Sekkau.

	Dom. A. r.

	Siegburg.

	Abteik. (Krypta.) A. r. XI.

	Pfarrk.

	B. Reliq.

	Sindelfingen.

	Stiftsk. A. r.

	Sinzig.

	Pfarrk. A. r. B. Madonnast. f. g.

	M. T. Kreuzigung von Pseudoisrael.

	Soest.

	Dom. A. r.

	Petrik. A. r. XII.

	Wiesenk. A. g. XIV.-XVI.

	M. W. Westph. Sch.

	Speier.

	Dom. A. r. XI.-XII.

	Stargard.

	Johannes- u. Marienk. A. g.

	Steingaden.

	Rundkap. A. r.

	Stendal.

	Dom. A. g. XIV.

	Marienk. A. g.

	Rathh. A. sp. g. XVI.

	Stettin.

	Johannesk. A. g.

	B. Altarschr. XV.

	Jakobik. A. g.;

	Petrik.

	B. Altarschr. XVI.

	Reliefs: Petrus u. Paulus. XIV.

	Schlossk.

	B. Grabpl. XIV.

	Stolp.

	Marienk. A. g.

	B. Holzsch. XVI.

	Stralsund.

	Nikolaik. A. g. XIV.

	B. Altarschr.;

	Grabpl. XIV.

	Gruppe d. Anna mit Maria;

	Marienk. A. g. XV.

	B. Holzsch.

	Jakobik. A. g. XIV.

	B. Altarsch. XVI.

	Strassburg.

	Münster. A. g. XIII-XV.

	D. Kanzel. XV.

	B. Statuen. XIII.

	M. Gl. XIV.

	S. Thomask.

	B. Grabm. XVIII.

	Biblioth.

	M. Min. Hortus deliciarum. XII.

	Straubing.

	Bernauerkap. auf d. Friedhofe.

	B. Grabm. d. Bernauerin. g. XIV.

	Stuttgart.

	Stiftsk. A. sp. g. XV.

	D. Kanzel.

	B. Grabm. XIII.

	Leonhardtsk. A. g. XV.

	B. Oelberg. XVI.

	Spitalk. A. g. XV.

	D. Chorgest.

	Kunst- und Alterthumssamml.

	Reliquar. XII.

	Handzeichnungen v. Dürer.

	Württemberger Alterth.-Verein.

	Mühlhauser Altarbild aus d. böhm. Sch. XIV.

	Museum.

	Venetian. Bilder.

	Biblioth.

	M. Min. XII.-XIV.

	K. Privatbibliothek.

	M. Min. XII.

	Abels Sammlung:

	4 Tafeln mit Heil. von Zeitbloom;

	Verkündigung u. Geb. Chr. v. dems.

	2 Tafeln und Heil. von P. Tapgreth.

	Tangermünde.

	Nikolaikirche. A. r.

	Stephansk. A. g.

	Rathh. A. sp. g. XV.

	Tepl.

	Klosterschatz. Prachtgeräthe. XII.

	Thalbürgel bei Jena.

	Kirche. A. sp. r.

	Thann.

	Kirche. A. sp. g.

	Tholey.

	Kirche. A. fr. g.

	Thorn.

	Jakobik. A. g.

	Johannesk. B. Grabpl. XIV.

	Tiefenbronn.

	Kirche.

	M. T. Altarflügel von L. Moser und H. Schühlein.

	Treben bei Weissenfels.

	Kirche. A. fr. r.

	Treptow.

	Marienk. A. g. XIV.

	B. Altarschr. XV.

	M. W. XIV.

	Treuenbrietzen.

	Nikolaik. A. r.

	Triebsees.

	Kirche.

	B. Altarschr. XV.

	Trier.

	Römische Bauten: Basilika,

	sog. Thermen o. Kaiserpalast. Amphitheater.

	Porta nigra. A. altfränk.

	Dom. A. altchr. V. r. XI. Chor. r. XII.

	Schatzkammer:

	Reliquar.

	M. Min. X.

	Dombiblioth.

	M. Min. (Kesselstadt) angelsächs. X. XII.

	Liebfrauenk. A. g. XIII.

	B. Statuen am Portale. Altare portatile. XII.-XIV.

	Mathiask. A. r. XII.

	B. Reliquar. XII.

	Sog. Propugnacula (Friederichsgasse). A. r.

	Bibliothek.

	Reliquar.

	M. Min. VIII. X.

	Tübingen.

	Georgsk. A. g. XV.

	Schloss. (Portal.) A. fr. ren.

	Tulln.

	Kapelle. A. r.

	Ueckermünde.

	Kirche.

	B. Holzrelief. XV.

	Ulm.

	Münster. A. g. XIV.-XVI.

	D. Tabernakel, Taufstein, Weihkessel.

	B. Chorgest. v. J. Syrlin.

	M. W. Jüngstes Gericht v. J. Herlen.

	M. T. v. M. Schaffner.

	M. Gl.;

	Fischkasten auf dem Markte von Syrlin.

	Bei Hrn. Hassler

	Chr. am Oelberg von Zeitbloom.

	Unkel.

	Kirche. A. g.

	D. Taufst. r.

	Unna.

	Kirche. A. g.

	Urach.

	Amandusk.

	D. Betstuhl. XV.

	Usedom.

	Kirche. A. g.

	B. Altarsch. XV.

	Verden.

	Abteik. A. sp. r.

	B. Grabpl. (älteste bis jetzt bekannte.)

	Vessera.

	Klosterk. A. r.

	Vianden.

	Doppelkap. A. r.

	Wechselburg (Zschillen).

	Klosterk. A. r. XII.

	B. r. XII.

	Weilheim.

	Kirche.

	M. W. XV.

	Weimar.

	Stadtk.

	M. T. Christus am Kreuze von Cranach d. Aelt. (?)

	Bibliothek.

	Portr. v. Cranach d. J.

	Museum.

	Zeichnungen von Carstens.

	Weissenberg in Franken.

	Kirche. A. g. XIV.

	Wesel.

	Rathh.

	M. T. der falsche Zeuge von J. v. Calcar.

	Westergröningen b. Halberstadt.

	Kirche. A. r.

	B. Chr. mit den Aposteln. r. XII.

	Wetzlar.

	Dom. A. g.

	D. Lettner. g. XIV.

	B. am Südportale. XIII.

	Wien.

	Dom. A. r-g. XIV.-XVI.

	D. Kanzel. g. XVI.

	Chorgestühl. XV.

	Taufstein. XV.

	Grabm. Friedrichs IV. XV.

	Augustinerk. A. g. XIV.

	Maria-Stiegen-K. A. g. XV.

	Michaelsk. A. g. XIII.

	Belvederegalerie:

	Mad., Bildniss d. Jodok. Vyts u. Job. v. Löven von J. van Eyck;

	Mad. in throno aus d. Eyck'schen Sch.;

	Chr. Leichnam v. Ouwater;

	Kreuzabnahme von Gerh. v. Harlem;

	hl. Hieronym. v. Wohlgemuth;

	Mad., Portr. eines jungen Mannes, die 10,000 Märtyrer, Dreifaltigkeit, Maria mit dem Schleier, Mad. im Pelzmantel, Portr. des Kleeberger von Dürer;

	Portr. der Johanna Seymour v. Holbein d. J.;

	Mad. aus d. Köln. Sch. XVI.;

	Portr. d. K. Max von Lucas von Leyden;

	Ausgiessung d. hl. Geistes von B. van Orley.

	Darstellung im Tempel von Fra Bartolomeo;

	Mad. u. Pietà von A. del Sarto;

	Jungfr. im Grünen u. hl. Margaretha v. Raphael;

	Ruhe im Grünen von Guilio Romano;

	Jo u. Ganymed v. Correggio;

	Feldmesser und Scene aus der röm. Geschichte v. Giorgione;

	Grablegung, Mad. v. Palma vecchio;

	Grablegung, Ecce homo, hl. Familie, Mad., Danae, Portr. v. Tizian;

	hl. Justina v. Moretto;

	weibl. Bildnisse v. Paris Bordone;

	Adonis und Venus v. A. Carracci;

	Judith v. Allori;

	Darstellung im Tempel v. G. Reni;

	Büssende Krieger u. Röm. Reiterschlacht v. Salvator Rosa;

	Rosenkranzfest von Caravaggio;

	Porträte von Velasquez.

	Wunder des hl. Ignaz, Wunder des hl. Franz, die Mad. mit d. hl. Ildephons, d. hl. Ambrosius, die vier Welttheile, der Garten d. Liebe u. Portr. v. Rubens;

	die 7 Werke der Barmherzigkeit, Bauernhochzeit, die Wurstmacherin, die Galerie d. Erzh. Leopold von Teniers d. J.;

	die schlechte Haushaltung v. J. Steen;

	Landschaften von Ruysdael und Everdingen;

	Portr. eines Mannes und einer Frau in Spitzenhaube (Gegenstücke) von Rembrandt.

	Galerie Esterhazy.

	Selbstportr. v. Caravaggio;

	Landschaft aus Domenichinos Schule;

	Loths Töchter v. Domenichino;

	Mad. mit Katharina u. Barbara v. Luini;

	Ecce homo v. Rembrandt;

	Mad. mit Engeln, hl. Familie, Bauerntanz von Murillo;

	Mad. von Zurbaran;

	Moses von Pacheco;

	Chr. am Oelberge von L. de Vargas;

	Mariä Empfängniss von B. Garducho.

	Galerie Lichtenstein.

	Lautenschlägerin von Caravaggio;

	Gesch. des Decius Mus in 7 Bildern von Rubens;

	die Söhne des Rubens v. Rubens;

	Portr. von van Dyck (Gräfin Thurn).

	Galerie Czernin:

	Alfons v. Ferrara v. Tizian (?);

	Bauernaufruhr v. A. Carracci;

	betende Frau v. Holbein d. J.;

	der Engel am Grabe Chr. von Rubens;

	der Morgen v. P. Potter;

	Rinder v. Cuyp.

	Gal. Schönborn:

	Männl. Porträte v. Holbein d. J.;

	Neptun u. Amphitrite v. Rubens;

	Chr. mit d. Kindern, Hagar, Gefangennehmung Simsons von Rembrandt.

	Galerie d. Akad. d. bildenden Künste:

	Gute u. zahlr. venet. Schulbilder.

	Ambraser Sammlung:

	Portr. Karl V. v. Tizian;

	Portr. v. Holbein d. J.

	Mittelalterliche Prachtrüstungen.

	Sammlung d. Erzh. Albrecht:

	Kupferstiche u. Handzeichnungen: Studien zur Jungfrau im Grünen, zur Transfiguration, Schule von Athen, Messe von Bolsena, zu den Loggien u. Tapeten von Raphael;

	Gewandstudie zum Apostel Paulus v. Dürer;

	120,000 Kupferstiche;

	Abklatsch der Nielloplatte Finiguerras vom Jahr 1452.




	Wimpfen a. B.

	Stadtk. A. g. XV.

	Wimpfen i. Th.

	Stiftsk. A. g. XIII.

	D. Chorgest.

	Wismar.

	Marienk. A. g. XIV.

	Wittenberg.

	Stadtk. A. g. XV.

	B. Taufbecken v. H. Vischer. XV.

	M. T. Abendmahl v. Cranach d. Aelt.

	Chr. am Kreuze, der Weinberg d. Herrn v. Cranach d. J.

	Schlossk. A. g. XV.

	B. Grabmal Friedrich des Weisen. XVI.

	M. T. aus Cranachs Sch.

	Rathhaus.

	M. T. Zehn Gebote von Cranach d. Aelt.

	Wolgast.

	Petrik. A. g.

	Wörlitz.

	Gothisches Haus im Parke.

	M. T. v. Cranach d. Aelt., Wohlgemuth, Dürer (?).

	Worms.

	Dom. A. r. XII.

	B. Relief. XV.

	M. T. Flügelbilder. XII.

	Martinik. A. r. XIII.

	Paulsk. A. r.

	Wunsdorf.

	Kirche. A. r.

	Würzburg.

	Burkhardik. A. r.

	Schottenk. A. r. (modernisirt.)

	Marienk. A. g. XV.

	B. Statuen von T. Riemenschneider.

	Dom.

	D. Taufst. XIII.

	B. Grabd. von T. Riemenschneider.

	Neumünsterk.

	M. T. Anbetung d. Hirten u. Magier v. Wohlgemuth.

	Residenz. A. XVIII.

	Xanten.

	Collegiatk. A. g. XIII.-XVI.

	D. Chorgest. XV.

	M. T. Hochaltar von Barth. de Bruyn.

	Zerbst.

	Nikolaik. A. g. XV.

	D. Chorgest.

	Zinna.

	Cisterc.-K. A. r. XIII.

	Abtei. A. sp.r.

	Znaim.

	Wenzelsk. A. r.

	Zülpich.

	Pfarrk. A. r.

	D. Taufst. r. (Deckel g.)

	B. Altarschr. XVI.

	Zürich.

	Grossmünster. A. r.

	Frauenmünster. A. g.

	Zwettel.

	Abteik. A. g. XIII.

	Zwickau.

	Marienk. A. g. XV.

	M. T. Flügelaltar von Wohlgemuth.

	Katharinenkirche.

	M. T. Hauptaltar von H. v. Kulmbach.





II. Italien.


	Albano.

	A. röm. Grabm. d. Horatier.

	Amalfi.

	Dom. A. r. norman.

	B. b. Thüre.

	Ancona.

	Trajansbogen.

	Dom. A. r. XIII.

	Aquileja.

	Dom.

	M. Mos. IX.

	Arezzo.

	Dom. A. g. XIII.

	B. XIV.

	Grabm. Tarlati. XIV.;

	Hochaltar v. G. Pisano;

	Alt. d. Dreieinigkeit v. A. della Robbia.

	M. Gl.;

	S. Agostino.

	M. W. Mad. v. Spinello. XIV.;

	Abtei d. Cassinenser. A. ren. XVI.

	Pieve vecchia. A. r. XIII.

	Fraternita d. miseric. A. sp. g.

	B. v. Niccola Aretino. XIV.

	Ariccia.

	Kirche. A. sp. ren. XVII.

	Assisi.

	Minervatempel.

	S. Francesco. A. g. XIII.

	M. W. Oberk. v. Cimabue (zerstört). Unterk. v. Giotto u. s. Sch.;

	S. Chiara. A. g.

	M. W. v. Giottino;

	Dom. A. r.;

	Mad. degli angeli. A. ren. XVI.

	Asti.

	Dom. A. r. XIII. Taufk. A. altchr.

	B. altchr.

	Atrani.

	Salvator.

	B. b. XI. Thüre.

	Bari.

	Dom. A. r.

	Benevento.

	Trajansbogen.

	Dom.

	B. b. Thüre.

	Bergamo.

	S. Mar. Maggiore. Chor. A. r. XII.

	D. ren. Chorgest. In der angebauten Kap.

	B. Grabm. d. Colleoni. XV.

	S. Spirito.

	M. T. v. Previtali (venet. Sch.).

	Rathh. A. g.

	S. Tomaso in limine. Rundkirche. A. r. XII.

	S. Giulia. A. r. XII.

	Bologna.

	S. Petronio. A. g. XIV.-XVII.

	D. Marmorschranken. ren.; Chorg. XVI.

	B. (am Portal) v. J. d. Quercia.

	Stat. d. h. Anton v. Sansovino,

	Stat. u. Rel. v. Alf. Lombardi.

	M. T. Mad. in thr. von Lor. Costa (Ferrar. Sch. XV.).

	M. Gl. XV.

	S. Annunziata. A. g. XV.

	M. T. Verkündigung v. Francia.

	S. Domenico. A. g.

	D. Chorg. ren.

	B. Sarkoph. d. h. Dominik. v. Gugl. da Pisa (gewöhnl. auf Nic. Pisano zurückgeführt), spätere Arbeiten daran v. Nicc. dell'arca, Cortellini, A. Lombardi u. (hl. Petronius u. knieende Engel, rechts) Michelangelo.

	M. W. Glorie d. h. Dominik. v. Guido Reni.

	S. Giovanni in monte. A. g. XIII.

	S. Francesco. A. g.

	S. Stefano. Conglomerat v. 7 Kirchen aus der altchristl. Zeit — XV. Zahlreiche Paläste. A. g. u. fr. ren.

	Loggia dei mercanti. A. g. XIV.

	Schiefe Thürme: Garisenda, Asinelli. XII.

	S. Pietro.

	M. W. v. L. Carracci;

	S. Cecilia.

	M. W. v. Francia u. s. Schule.

	S. Giacomo (Kap. Bentivoglio).

	M. T. Mad. mit Heiligen von Francia.

	S. Giacomo maggiore.

	B. Relief v. Nicc. dell'arca.

	M. T. Krönung Mariä v. Jacobus Pauli. XIV.

	S. Michele in borgo.

	B. Grabm. v. Alf. Lombardi;

	M. W. v. L. Carracci.

	S. Vitale.

	M. T. Mad. v. Francia.

	Pinakothek.

	Bilder aus der Bologn. Sch. XIV.;

	Mad. mit Heil. v. Perugino;

	Mad. mit Heil. v. Francia;

	h. Cäcilia v. Raphael;

	Magdalena v. Timoteo della Vite;

	Mad. von Innoc. da Imola;

	Mad. u. h. Catharina v. Parmegianino;

	Geb. Chr. u. h. Dominik. v. L. Carracci

	Himmelf. Mariä v. Ann. Carracci;

	Communion d. h. Hieronymus v. Agost. Carracci;

	h. Andreas von G. Reni;

	Mad. della pietà u. bethleh. Kindermord von dems.;

	Mad. mit d. Karthäusern von Guercino;

	Marter d. h. Agnes von Domenichino.

	Borgo S. Sepolcro.

	S. Antonio.

	M. T. Fahne von L. Signorelli;

	S. Chiara.

	M. T. Himmelfahrt Chr. von Pier della Francesca. XV.

	Brescia.

	Alter Dom. A. fr.r.;

	S. Clemente.

	M. T. Hochaltar v. Moretto;

	S. Nazaro.

	M. T. Krönung Mariä von Moretto;

	S. Eufemia.

	M. T. Mad. von Moretto.

	S. Maria dei miracoli. A. fr. ren.

	Pal. Tosi.

	M. T. Chr. mit den Wundmalen v. Raphael.

	Canosa.

	S. Sabino. Grabkirche. A. b. XII.

	B. Thüre. b. XII.

	Caprarola.

	Schloss. A. ren. v. Vignola.

	M. W. v. Zuccaro.

	Capua.

	Dom. A. altchr.

	Casal-Monferrato.

	Vorhalle. A. Longob.

	Cefalu.

	Kathedr. A. r. norm. XII. A. Mos. XII.

	Chiaravalle.

	S. Bernardino. A. r. XII.

	Chiavenna.

	Taufk. A. altchr.

	Città di Castello.

	Dom. B. Altarbekleidung. r. XII.

	S. Trinita.

	M. T. Dreieinigkeit u. Taufe Chr. v. Raphael.

	Città della Pieve.

	S. Maria dè bianchi.

	M. W. Anbet. d. Magier v. Perugino.

	Como.

	Dom. A. g. XIV. (Chor ren.).

	B. Schule d. Lombardi. XV.

	M. T. Anbet. d. Hirten u. Magier v. Luini.

	S. Fedele. A. r.

	B. r.

	Palazzo publico. A. g.

	Corneto.

	S. Maria di Castello. A. r. XII.

	Cortona.

	Dom. A. ren. XV.

	M. T. Einsetzung d. Abendmahls v. L. Signorelli.

	Del Gesu.

	M. T. Predellen v. Fiesole.

	Anbet. d. Hirten v. L. Signorelli.

	Maria del Calcinajo. A. ren. XV.

	Cremona.

	Dom. A. r. XII.

	Taufkirche. A. r. XII.

	Die Kirchen S. Nazaro, Domenico, Sigismondo mit

	M. T. von der Familie Campi.

	Empoli.

	Collegiatk.

	M. T. v. Botticelli u. Rosellino.

	Faenza.

	Dom.

	M. T. Mad. in throno von Innoc. da Imola.

	Gemäldesammlung im Ginnasio communale.

	Fano.

	Dom.

	M. W. Leben Mariä von Domenichino.

	S. Maria nuova.

	M. T. Mad. von Perugino,

	Heimsuchung von Giovanni Santi.

	Collegio Folfi.

	M. T. David v. Domenichino.

	Ferrara.

	Dom. A. r. ren. XII.-XVIII.

	B. Mittelportal. r. XII. im Quersch. XV. v. Alf. Lombardi (bemalt).

	M. W. u. T. v. Garofalo.

	S. Domenico.

	M. W. von Garofalo.

	S. Domenico.

	M. W. Mad. XIV.

	Ateneo. A. ren. XVI.

	Gemäldesammlung.

	Bilder v. Garofalo u. Dosso Dossi.

	Fiesole.

	Dom. A. r. XI.

	B. über d. Portale v. Robbia,

	Grabm. v. Mino da Fiesole.

	Badia. A. ren. v. Brunelleschi.




	Florenz.

	Dom. A. g. v. Arnolfo del Cambio. XIII.

	Campanile. g. XIV. von Giotto.

	Kuppel. ren. XV. v. Brunelleschi.

	B. Mad. mit Engeln über d. südl. Seitenth. v. Giov. Pisano,

	Giebelrelief an d. nördl. Seitenth. v. Quercia.

	Reliquienschrein v. Ghiberti.

	Sakristeithüren u. die Lunetten über dens. v. L. della Robbia,

	h. Lukas Stat. v. Nanni di Banco,

	h. Andreas v. Ferucci. XVI.

	Ev. Johannes v. Ben. da Rovezzano,

	Jakobus d. Aelt. v. Sansovino,

	Petrus v. B. Bandinelli,

	Relieffig. an den Chorschranken v. dems.

	Kreuzabnahme v. Michelangelo.

	M. Mos. Krönung Mariä innen üb. d. Hauptport. v. Gaddo Gaddi.

	M. W. Apostel u. Heil. unter d. Kapellenfenstern v. L. di Bicci;

	Kuppel v. F. Zuccaro.

	M. Gl. XV.

	B. Am Campanile. Reliefs v. Giotto;

	die vier Evangelisten (Zuccone),

	Abraham von Donatello;

	zwei Propheten v. L. della Robbia (?);

	zwei Patriarchen v. Nicc. Aretino.

	Baptisterium S. Giovanni. A. r. auf altchr. Grundlage.

	B. Südthüre mit d. Leben Joh. d. T. v. A. Pisano. XIV.

	Nördliche Thüre mit d. Leben Jesu u. Hauptthüre mit alttestamentl. Scenen v. Ghiberti;

	drei christliche Tugenden am Grabm. Johannes. XIV. v. Michelozzo,

	die Grabstatue selbst v. Donatello;

	Magdalena v. Donatello;

	Predigt d. Täufers über d. Nordth. von Rustici. XV.

	Taufe Chr. über dem Hauptport. v. A. Sansovino;

	Enthauptung des Täuf. über d. Südth. v. V. Danti. XVI.;

	M. Mos. Chornische v. Jakobus. XIII.

	Kuppelraum v. A. Tafi. XIII. (Christus) u. Apollonius.

	S. Ambrogio.

	D. Altar in d. Kap. del Miracolo. XV.

	M. Säugende Mad. aus Giottos. Sch.

	M. W. Versetzung d. wunderthätigen Kelches v. C. Roselli.

	S. Annunziata. A. ren.

	D. Tabernakel. XV.

	Sakristeith. XV.

	B. Relief v. Giov. da Bologna.

	M. T. Das Wunderbild von Engeln gemalt. XIV.

	Mariä Geb. v. A. Allori.

	M. W. erste Kapelle rechts v. C. Roselli. XVII.

	Im Vorhofe:

	M. W. Geburt Chr. v. A. Baldovinetti,

	Heimsuchung v. Pontormo,

	Vermählung von Franciabigio,

	Himmelfahrt Mariä v. Rosso;

	Geburt Mariä, Anbetung der Magier u. Leben des h. Philipp v. A. del Sarto.

	(Eintritt d. Heiligen in d. Kloster v. C. Roselli).

	Im Kreuzgange: M. W.

	Madonna del Sacco von A. del Sarto.

	Capella dei pittori.

	B. Statuen des Moses und Paulus von Montorsoli. XVI.

	M. W. Mad. mit Heil. v. Pontormo.

	S. Apostoli. A. fr. r.

	D. Grabm. d O. Altoviti. ren.

	B. Tabernakel v. L. della Robbia.

	Badia.

	B. Mad. von Robbia,

	Relief d. Mad. über d. Thüre u. Grabm. des B. Giugni und Hugo v. Andeburg von Mino da Fiesole. XV.

	M. T. Vision d. h. Bernhard v. Filippino Lippi.

	Carmine. Kapelle Brancacci.

	M. W. Sündenfall, Vertreibung aus d. Parad., Findung des Groschens im Fischmund, Petrus taufend, Erweckung des Königssohnes, Joh. u. Petrus heilend und Almosen spendend von Masaccio,

	Predigt Petri, Heilung des Krüppels v. Masolino,

	Petrus vor dem Proconsul, Petrus im Kerker und seine Befreiung, von Filippino Lippi.

	Im Klosterrefektorium:

	M. W. Abendmahl v. D. Ghirlandajo.

	Certosa (vor P. Romana). Hauptk. ren. Nebenk. g. XIV.

	S. Croce. A. g. von Arn. del Cambio. XIV.

	D. Kanzel von Bened. da Majano.

	B. Grabm. g. XIV.

	In der Kapelle dei Medici:

	Mad. v. Robbia;

	vorletzte Kap. d. Quersch. Mad. mit Heil. v. Robbia;

	fünfter Altar rechts Relief d. Verkündig. v. Donatello;

	Kap. im Quersch., Crucifix v. Donatello.

	Statue d. h. Ludwig über d. Portale v. dems.;

	linkes Seitensch.: Grabm. d. Marsuppini v. Des. da Settignano;

	Kap. Baroncelli: Pietà v. Bandinelli.

	M. W. Im Chore: Kreuzfindung v. Agn. Gaddi;

	in den Chorkapellen: Heiligengeschichten v. Giotto u. s. Schule;

	Kap. Baroncelli.

	M. T. Krönung Mariä von Giotto.

	M. W. Leben Mariä von T. Gaddi.

	Kap. nebenan: Evangel. und Kirchenlehrer von Gh. Starnina und Taddeo Gaddi.

	Am Grabm. d. Cavalcanti.

	M. W. Joh. d. Täufer, Franz v. A. del Castagno.

	Im Gange vor der Sakristei: Crucifix von Giotto, Mad. XIV.

	In der Sakristei: M. W. Passion v. Nicc. di Pietro;

	Altarkap. daselbst. M. W. Schule Gaddis.

	Im Refektorium: M. W. Abendm. von Giotto (?).

	Klosterhof. B. Gott Vater v. B. Bandinelli.

	Im Kloster: Kap. Pazzi.

	B. Evangel. u. Apostel v. L. Robbia.

	S. Felice. A. fr. ren.

	M. T. Mad. v. R. Ghirlandajo.

	S. Felicita.

	B. Grabstat. von R. da Montelupo.

	M. T. Kreuzabnahme v. Pontormo.

	Im Klost.: M. W. aus Giottos Sch.

	S. Giovanni dello Scalzo. Vorhalle.

	M. W. von A. del Sarto.

	Im Refektorium: Abendmahl v. Franciabigio.

	Innocenti.

	M. T. Anbetung der Magier v. D. Ghirlandajo.

	Die Halle des Findelhauses: A. ren. XV. D. Robbia.

	In der Gemäldesamml. Bild. von Pier di Cosimo.

	S. Leonardo (vor P. S. Miniato).

	B. Kanzel. XII.

	S. Lorenzo. A. ren. v. Brunelleschi. XV.

	B. Kanzeln von Donatello.

	Tabernakel von Settignano.

	M. Kapelle dei operai. Verkündigung v. Fil. Lippi.

	Kap. d. Mediceer.

	B. Grabm. d. Lorenzo und Julian Medici und Mad. v. Michelangelo.

	Sakristei. Grabmal von A. Verrochio.

	Skulpturen v. Donatello.

	S. Lucia de' Magnoli.

	M. W. über d. Sakristei v. Domenico Veneziano.

	M. T. Verkündigung v. Fil. Lippi.

	S. Marco. A. ren. XV. Altarbilder:

	Mad. v. Fra Bartolomeo.

	Chorbuch mit Min. v. Fra Benedetto da Mugello.

	Kapitelsaal.

	M. W. Passion v. Fiesole. Kreuzgang.

	M. W. v. Fiesole. Refektorium.

	M. W. Abendmahl v. D. Ghirlandajo,

	Chr. nach Emaus v. Fra Bartolomeo.

	In den Gängen und Zellen des Klosters.

	M. W. v. Fiesole.

	Bibliothek.

	M. Min. v. Fiesole u. Fra Benedetto.

	S. M. Magdalena dei Pazzi.

	M. T. Verkündigung von S. Botticelli;

	Heimsuchung von D. Ghirlandajo.

	Mad. mit Heil. von Cosimo Roselli.

	Im Kapitelsaale: Andacht zum Kreuze v. Perugino.

	S. Maria novella. A. g. XIII.-XIV. v. Fra Sisto u. Ristoro.

	Façade v. Alberti. XV.

	B. Im Mittelsch. Grabpl. des Lion. Dati v. Ghiberti.

	In Kap. di Gondi: Crucifix von Brunelleschi.

	In Kap. des Quersch. Grabm. v. Ben. da Majano.

	Im l. Seitensch. Grabm. v. S. u. M. Boscoli. XV.

	M. T. Rechtes Quersch. Mad. v. Cimabue;

	M. W. l. Quersch. Weltgericht und Paradies von A. Orcagna;

	Hölle, von dessen Bruder Bernardo.

	Ebendort Altarb. v. A. Orcagna;

	neben der Chorkapelle: M. W. von Filippino Lippi.

	Im Chore: M. W. Leben Mariä v. D. Ghirlandajo.

	M. Gl. im Chor und Kap. Strozzi XV.

	Sakristei.

	B. Brunnen von Robbia;

	M. T. von Fiesole.

	Kreuzgang.

	M. W. Alttestam. Scenen v. P. Uccello.

	Spanische Kapelle.

	M. W. aus Giottos Schule.

	Im Kloster: M. W. v. Spinello Aretino. XIV.

	S. Maria nuova.

	B. Sakramentsh. v. Ghiberti;

	M. W. Aussen von Lor. di Bicci (XV.).

	M. T. Anbetung d. Hirten v. H. van der Goes.

	Neben d. K. M. W. Jüngstes Gericht v. Fra Bartolomeo.

	S. Martino.

	M. W. in d. Lunetten Masaccios Sch. XV.

	S. Miniato al monte. A. r. XI.

	D. Chorgest. ren.

	B. an d. Gewölben d.

	Kap. S. Jacopo v. Robbia,

	Grabm. v. Rosellini;

	M. Mos. in d. Tribüne. XIII.

	Sakristei.

	M. W. Leben d. hl. Benedikt v. Spinello Aretino.

	S. Niccolo.

	M. T. Mad. mit Heil. v. Gentile da Fabriano.

	Ognisanti. A. Façade. XVII.

	B. Krönung Mariä v. Robbia;

	M. W. heil. Augustus v. S. Botticelli;

	h. Hieronym. von D. Ghirlandajo.

	Sakristei.

	M. W. XIV.

	S. Onofrio (via Faenza Nro. 4771).

	M. W. Abendmahl v. Raphael oder Pinturrichio.

	Or san michele. A. g. v. Arnolfo u. T. Gaddi. XIII.-XIV.

	D. Tabernakel v. Orcagna.

	B. An d. Aussenseite: Joh. d. Täuf., h. Steph. v. Ghiberti;

	Matthäus v. Michelozzo, Marcus u. Petrus v. Donatello;

	Eligius, Jacobus Philippus und Heiligengruppe v. Nanni di Banco;

	Chr. mit Thomas v. Verocchio;

	Ev. Joh. v. Montelupo;

	Lucas von G. da Bologna.

	Madonna im Medaillon von L. Robbia.

	M. T. Im Tabernakel: Gnadenbild. XIV.

	Neben d. Orgel: Chr. im Tempel von T. Gaddi.

	S. Salvi.

	M. W. Im Refekt.: Abendmahl v. A. del Sarto.

	S. Spirito. A. ren. XV.

	B. linkes Quersch. v. A. Sansovino.

	M. T. Trinität von Fil. Lippi (?);

	Mad. mit Heil. von Ingegno (?).

	Kreuztragung v. R. Ghirlandajo.

	S. Trinitá. A. g. v. Nicc. Pisano. XIII.

	M. T. Kap. rechts. Verkündigung v. Don Lorenzo.

	Im rechten Quersch.:

	M. W. Leben d. h. Franciscus von D. Ghirlandajo.

	Bigallo. A. g. XIV.

	M. W. Giottos Schule. XIV.

	Paläste. Palazzo vecchio. A. g. XIII. v. Arnolfo.

	Innenbau v. Vasari.

	Im Hofe: B. v. Verocchio;

	Sala di Gigli.

	M. W. v. R. Ghirlandajo.

	Grosser Saal: B. Der Sieg v. Michelangelo.

	Adam und Eva v. Bandinelli;

	Tugend u. Laster v. G. da Bologna;

	Herkuleskämpfe von V. del Rossi;

	M. W. v. Vasari.

	P. del Podestá (Bargello). A. g. XIV.

	M. W. v. Giotto.

	P. Pitti. A. ren. v. Brunelleschi.

	Pfeilerhof v. Ammanati.

	P. Capponi. A. g. XIV.

	P. Giugni. A. fr. ren. (mit älteren Resten).

	P. Quaratesi. A. fr. ren. v. Brunelleschi.

	P. Riccardi. A. fr. ren. v. Michelozzo.

	Kap. M. W. Zug der Magier von B. Gozzoli.

	P. Strozzi. A. fr. ren. v. B. da Majano. XV.

	P. Gondi. A. fr. ren. v. Giul. di S. Gallo.

	P. Rucellai. A. fr. ren. v. Alberti.

	P. Pandolfini. A. ren. v. Raphael.

	P. Uguccioni. A. ren. XVI.

	P. Corsini. A. ren. XVII.

	Gemäldesamml. Flor. Sch.

	Loggia dei Lanzi. A. g. XIV. v. Orcagna.

	B. Antik: Sog. Vestalinen, sog. Thusnelda, Ajax u. Patroklus (restaur.), Löwe;

	Reliefmedaillons d. Tugenden v. Orcagna;

	Judith v. Donatello;

	Perseus v. Cellini;

	Raub d. Sabinerinnen, Herkules u. Nessus v. G. da Bologna.

	Casa Buonarotti.

	B. Relief: Herkules u. die Centauren v. Michelangelo.

	Säugende Madonna von dems.

	Galerie Uffizi.

	B. Antik: Dornauszieher, Ganymed, Apollino, mediceische Venus, tanzender Satyr;

	der Schleifer (?), die Ringkämpfer, Hermaphrodyt, Niobidengruppe;

	modern: Joh. d. Täuf., David, Kindertanz von Donatello;

	Marmorfries von L. Robbia;

	Relief mit Isaaks Opfer, Kasten des hl. Hyacinth von Ghiberti;

	David, Relief der Donna Tuornabuoni von Verocchio;

	Relief der Kreuzigung v. A. Pollajuolo;

	Madonnenreliefs von Rosellino;

	Joh. der Täufer, Büste des Mellini von B. da Majano;

	Relief mit Isaaks Opfer v. Brunelleschi;

	Sarkophagplatte von J. della Quercia;

	Thaten des hl. Gualbert, Relief v. Rovezzano;

	Bacchus von J. Sansovino;

	Bacchus, Apollo (?), Madonnenrelief, Adonis, Brutusbüste von Michelangelo;

	Büste des Cosimo von Cellini;

	Merkur von G. da Bologna, Prachtgeräthe im Style Cellinis.

	M. T. Verkündigung von S. di Martino und Lippo Memmi;

	Madonnenglorie, grössere Mad. v. Fiesole;

	Anbetung der Magier von Don Lorenzo;

	Porträte von Masaccio;

	Reiterschlacht von Uccello;

	Mad. mit Engeln von Fil. Lippi;

	Rundbild d. Madonna, Anbetung der Könige, Venus v. Sandro Botticelli;

	Mad. in thr. von Filippino Lippi;

	Mad. mit Heil. von Pier di Cosimo;

	Anbetung der Magier v. D. Ghirlandajo;

	Mad. mit d. hl. Thomas v. Granacci;

	Heilige von Pollajuolo;

	hl. Familie von L. di Credi;

	Porträt von dems.;

	Rundbild d. hl. Familie von L. Signorelli;

	Mad. u. Porträt von Mantegna;

	Selbstportr. v. G. Bellini;

	Portr. von Francia;

	Mad. u. Selbstportr. von Perugino;

	Portr. und Selbstportr., Anbetung der Könige (untermalt) von Vinci;

	Enthauptung Joh. v. Luini;

	Rundbild der hl. Familie von Michelangelo;

	Anbetung d. Könige u. Darst. im Tempel von Fra Bartolomeo;

	hl. Anna von demselben;

	Mad. u. Portr. von A. del Sarto;

	Portr. d. Cosimo v. Pontormo;

	Wunder u. Begräbn. d. h. Zenobius von R. Ghirlandajo;

	Mad. mit d. Stieglitz. Joh. der Täufer (?), Portr. d. Maddalena Doni, Papst Julius II. (?) u. der Beatrice (sog. Fornarina) v. Raphael;

	Mad. von G. Romano;

	hl. Sebastian u. Selbstportr. von Sodoma;

	Flucht nach Aegypten, Mad. vor dem Kinde knieend von Correggio;

	das Urtheil Salomons, Sc. aus d. Leben Moses, Heiligengruppe, der Geharnischte, der Johanniter von Giorgione;

	Portr. v. Seb. da Piombo;

	Flora, Venus mit Amor, Venus u. Portr. von Tizian;

	Venus mit Nymphen von Moretto;

	Kindermord v. Daniel v. Volterra;

	Bacchanale von A. Carracci;

	der schlafende Endymion u. Sibylle v. Guercino;

	Portr. des Card. Agucchia von Domenichino;

	Hieronym. von Spagnoletto;

	Ecce homo von L. v. Leyden;

	Porträt des Vaters, Anbetung d. Könige, Kreuzigung (Zeichnung), Apostelköpfe, Madonna v. Dürer;

	Bacchanale, Schlacht von Jvry, Einzug Heinrich IV. in Paris, Portr. v. Rubens.

	Galerie Pitti.

	Rundbild d. Mad. v. F. Lippi;

	Grablegung, Mad. das Kind anbetend v. Perugino;

	Bildn. d. Ginevra Benci und eines Goldschmieds von L. da Vinci;

	Kreuzabnahme, Ecce homo, Chr. mit Heiligen, hl. Markus, hl. Familie v. Fra Bartolomeo;

	Verkündigung, Joh. d. T., Kreuzabnahme, Disputa von A. del Sarto;

	Bildn. d. Hippolyt Medici von Pontormo;

	Frauenportr. v. R. Ghirlandajo;

	Mad. del Granduca, Mad. del baldacchino, Mad. della Sedia, Mad. del Impannata, Vision Ezechiels, Bildn. des Ang. u. Maddal. Doni, einer jungen Frau, Papst Julius II., Leo X. mit Cardinälen, Card. Bibiena von Raphael;

	Mad. mit dem langen Halse von Parmegianino;

	Faun u. Nymphe, das Concert von Giorgione;

	Chr. in Emaus, Mad. von Palma vecchio;

	sog. P. Aretino, la Bella, Magdalena, Christuskopf von Tizian;

	Bildn. von Bordone;

	Vulkan, Venus u. Amor v. Tintoretto;

	Kleopatra von G. Reni;

	hl. Sebastian von Guercino;

	Verschwörung des Catilina, Bildniss des Geharnischten, Schlachtbilder, Seelandschaften von S. Rosa;

	Porträt eines jungen Mannes von Carlo Dolce;

	Adam und Eva von Dürer (?);

	Nymphen und Satyren, die vier Juristen, Landschaften von Rubens;

	Mad. von Murillo.

	Akademie:

	Mad. von Cimabue;

	Leben Jesu von Giotto;

	Leben Jesu, jüngstes Gericht, Kreuzabnahme von Fiesole;

	Anbetung der Magier von Gentile da Fabriano;

	Anna mit Maria von Masaccio;

	Mad. mit 4 Heiligen, Krönung Mariä von F. Lippi;

	Venusgarten, Krönung Mariä von S. Botticelli;

	Anbetung der Hirten von D. Ghirlandajo;

	Himmelfahrt Mariä von Granacci;

	Taufe Christi von Verocchio (Engel von L. da Vinci);

	Mad. von L. Signorelli;

	Himmelfahrt Mariä von Perugino;

	Mad. mit dem hl. Bernhard, Mad. mit 7 Heiligen von Fra Bartolomeo;

	thronende Mad. von Albertinelli;

	Predella mit Heiligengeschichten von A. del Sarto;

	Mönchsportr. von Raphael.

	Im Garten Boboli:

	B. Statuen, angebl. vom Grabmale Julius II. von Michelangelo;

	Oceanus u. 3 Stromgötter, Wasserspeier von G. da Bologna.

	Piazza di granduca.

	B. David von Michelangelo;

	Herkules und Cacus von Bardinelli;

	Brunnen v. Ammanati;

	Reiterstatue Cosimos I. v. G. da Bologna.

	Piazza dell Annunziata.

	B. Reiterstatue Ferdinand I. von G. da Bologna.

	Biblioteca Laurenziana.

	M. Min. Syrisches Evangel. VI.

	Canzoniere XIV.

	Missale mit Min. v. Don Lorenzo. XIV.

	Foggia.

	Palastrest. Friedr. II. A. r.

	Forlì.

	Dom.

	D. Ciborium, angebl. von Michelangelo.

	Fuligno.

	S. Niccola.

	M. T. Altarbild und Krönung Mariä von N. Alunno.

	Gaeta.

	Röm. Grabm. d. Plancus.




	Genua.

	S. Maria di Castello. A. r.

	S. Donato. A. r. XII.

	S. Mar. di

	Carignano. A. ren. XVI. von Alessi.

	S. Giovanni. A. g. XIII.

	Dom. A. r. XII. Façade. g. XIV.

	B. am Hauptport. r. XIII.;

	Grabm. XIV.;

	Stat. d. Mad. u. Joh. v. Sansovino.

	S. Matteo.

	B. von Montorsoli;

	S. Ambrogio.

	M. T. Beschneidung, Wunder d. h. Ignaz v. Rubens;

	S. Stefano.

	M. T. Steinigung Stephans v. G. Romano.

	Zahlr. Paläste. A. ren. XVI.: P. Doria, Ducale, Imperiali, Serla, Doria Tursi.

	P. Brignole:

	Galerie: Cleopatra und Catos Tod von Guercino;

	Bacchanale v. Rubens;

	Portr. v. van Dyck.

	P. Durazzo:

	Kinderportr. v. van Dyck.

	P. Doria:

	M. W. u. Dekoration von P. del Vaga.

	S. Gimignano.

	Dom.

	M. v. Berna. XIV.

	S. Agostino.

	M. W. v. B. Gozzoli.

	Grotta ferrata.

	Klosterk.

	M. W. von Domenichino.

	Gualdo (bei Gubbio).

	S. Francesco.

	M. v. N. Alunno.

	Locarno.

	Mad. delle grazie.

	M. W. Lombard. Sch. XV.

	Lodi.

	Incoronata. A. ren. XV.

	M. T. v. Cal. Piazza (venet. Sch.).

	Loretto.

	S. Casa. A. ren. v. Bramante;

	B. von A. Sansovino, Montelupo u. A.

	Apotheke. A.

	300 Majolikagefässe von Raphael Ciarla.

	Lucca.

	Dom. (S. Martino.) A. r. g. XIII. bis XIV.

	D. Bodenmosaik; Kanzel;

	B. In der Vorhalle. XIII.;

	Kreuzabnahme daselbst v. Nicc. Pisano;

	Engel im rechten Quersch. u. Grabm. d. P. a Noceto u. Bertini v. Civitali;

	Grabm. d. Ilaria del Carretto l. Quersch. v. Quercia;

	M. T. Mad. mit Heil. v. Fra Bartolomeo.

	In d. Sakristei. Mad. v. D. Ghirlandajo;

	M. Gl. XV.

	S. Frediano. A. (ursprüngl. longob.?) r. XII.

	B. Taufbr. XII. v. Robertus;

	Mad. mit Heil. v. Jacobus Petri. XV.

	Lunette beim Taufbr. v. Robbia;

	M. W. Volto santo v. A. Aspertini.

	S. Giovanni. A. r. XII.

	S. Maria Forisportam. A. r. XII.

	S. Michele. A. urspr. longob. VIII.

	Façade. r. XIII.

	M. T. Mad. v. F. Lippi.

	S. Romano.

	M. T. Mad. della misericordia v. Fra Bartolomeo.

	S. Salvatore.

	B. Portalskulpt. XII. v. Biduinus.

	Lugano.

	Dom. A. fr. ren.

	B. an d. Façade. XV.

	S. M. degli angeli.

	M. W. Passion von Luini.

	Macerata.

	Dom.

	M. T. Mad. v. Gritto da Fabriano.

	Mailand.

	S. Lorenzo. Röm. od. altchristl.? renov. XVI. Cap. Aquilino.

	M. Mos. VI.

	Dom. A. g. XIV. v. Heinrich Arler.

	B. Statuen. XV. u. folg. Jahrh. Bronzekandelaber. XIII.

	h. Bartholomäus im Chorumgange v. M. Agrati. XVI.

	S. Ambrogio. A. fr. r. XII. (altchr. Reste.)

	D. Altarbekleidung. IX. v. Volfvinus.

	Kanzel altchr. u. r.

	M. Mos. im Chore. IX. u. in der Vorhalle;

	M. W. Kreuzabnahme v. G. Ferrari.

	S. Eufemia.

	M. T. Mad. in thr. v. M. d'Oggione.

	S. Eustorgio. A. g.

	B. Grabm. d. Petrus Martyr v. Balduccio. XIV.

	M. W. von D. Crespi.

	S. Giorgio in Palazzo.

	M. T. von Luini u. G. Ferrari.

	S. Maria del Carmine.

	M. T. v. Luini.

	S. Maria presso S. Celso. A. fr. ren.;

	M. W. von Appiani.

	M. T. Taufe Christi von Ferrari;

	Bekehrung Pauli von Morello.

	S. Maria delle grazie. Refektorium.

	M. W. Abendmahl v. L. da Vinci.

	S. Maria della passione.

	M. T. Pietà v. Luini;

	Abendm. v. G. Ferrari.

	S. Maurizio (monastero maggiore). A. fr. ren.

	M. W. Himmelfahrt Mariä von Luini.

	S. Nazaro. A. ren.

	B. deutscher Schnitzalt. M. W. v. Lanini.

	S. Simpliciano. A. g.

	M. T. von Borgognone.

	Ospedale maggiore. A. Façade. g. v. A. Filarete;

	rechter Hof. ren. von Bramante, grosser Hof v. Richini.

	Ospedale militare. A. ren. von Bramante.

	Porta romana. B. r. von Anselmus. XII.

	Gal. Brera.

	Krönung d. Maria von 4 Heiligenbildern v. Gentile da Fabriano;

	Mad. mit Heiligen von St. da Ferrara (paduan. Sch.);

	h. Bernardin v. Mantegna;

	h. Sebastian v. Liberale da Verona;

	h. Sebastian v. V. Foppa;

	Mad. v. Bramantino d. J.;

	Himmelfahrt Mariä v. Borgognone;

	thronende Mad. v. C. Crivelli;

	Predigt d. h. Markus von Gent. Bellini;

	Mad. v. G. Bellini;

	Mad. v. Cima da Conegliano;

	Mad. v. N. Alunno;

	Verkündigung v. Francia;

	Mad. (unvollendet), Christuskopf v. L. da Vinci;

	Freskobilder v. Luini u. G. Ferrari;

	Mad. v. Salaino;

	Vermählung Mariä v. Raphael; Verkündigung v. T. della Vite;

	Pietà v. Garofalo;

	Opfer Abrahams v. Sodoma;

	h. Sebastian, Findung Mosis von Giorgione;

	h. Hieronymus v. Tizian;

	h. Unterhaltung, Anbetung d. Magier, Hochzeit zu Kana v. P. Veronese;

	Hagar v. Quercino;

	Mad. v. Domenichino.

	Galerie der Ambrosiana. Federskizzen,

	Portr. des Lodov. Moro v. L. da Vinci;

	Bilder v. Luini, Salaino;

	Christuskopf v. Ces. da Sesto.

	Mantua.

	S. Andrea. A. ren. v. Alberti;

	M. W. Anbetung d. Magier v. L. di Costa;

	S. Barbara. A. ren. XVI.

	D. In der Sakristei: Becken angebl. von Cellini;

	S. Benedetto. A. ren. v. G. Romano;

	Dom. A. ren. XVI. v. G. Romano;

	Castello di Corte. M. W. Scenen

	aus d. Leben L. Gonzagas v. Mantegna;

	Palazzo ducale: A. ren. XVI.

	M. W. v. G. Romano.

	Palazzo del Te (abgek. aus Tajetto). A. ren. v. G. Romano;

	M. W. (darunter Gigantensturz) v. G. Romano.

	Messina.

	Dom. A. r. norm. XII.

	D. Chorgest. XVI.

	M. Mos. XII.

	Nuntiatella. A. r. norm. mit antiken Säulen.

	S. Francesco. A. r. norm. XIII.

	La Badia. A. r. norm.

	S. Marius della scala. A. r. norm.

	M. T. aus d. Sch. d. Polidoro da Caravaggio.

	Domplatz.

	B. Brunnen v. G. Angelo. XVI.

	Modena.

	Dom. A. r. XI.

	D. Chorgest. ren. XV. v. Lendenari;

	B. r. an d. Façade: Gesch. der ersten Menschen v. Nikolaus u. Guilelmus. XI.

	S. Domenico.

	B. Christus b. Martha. Gruppe v. Begarelli. XVI.

	S. Francesco.

	B. Kreuzabnahme von Begarelli.

	S. Pietro.

	B. Klage um Chr. v. Begarelli.

	M. T. Mariä Himmelfahrt von D. Dossi.

	Palazzo ducale.

	Galerie: Mad. v. Garofalo,

	Anbetung d. Magier v. D. Dossi;

	Genrebilder v. dems. Crucifix v. G. Reni.

	M. W. Ganymed v. Correggio.

	Pal. comunale.

	M. W. von N. dell'Abbate.

	Monreale.

	S. Maria nuova. A. r. norm. XII.

	B. Bronzethüre. XII. v. Bonannus;

	M. Mos. XII.

	Kreuzgang. A. r.

	Montecassino.

	Archiv.

	M. Min. longob.

	Montefalco bei Foligno.

	S. Francesco u. Fortunato.

	M. T. v. B. Gozzoli.

	Montefiascone.

	Dom. A. ren. XVI. v. M. Sanmicheli;

	S. Flaviano. Doppelk. A. r.

	Montefiore.

	Hospital.

	M. T. v. Giov. Santi.

	Monte Oliveto.

	Klosterhof.

	M. W. Leben d. h. Benedikt von L. Signorelli und Sodoma.

	Monte Pulciano.

	Madonnak. A. ren. v. A. di S. Gallo.

	Monza.

	Dom. A. g. XIV.

	Prachtgeräthe longob.; antike Diptycha im Domschatz.

	Narni.

	Dom. A. fr. r.

	Porticus. A. ren.




	Neapel.

	Dom. (S. Gennaro.) A. g.

	D. In der Krypta architekt. Ornamente. ren.

	B. Grabm. d. Familie Durazzo. XIV.

	Grabstatue Innocenz IV. XV.

	M. W. v. Tommaso degli Stephani. XIII.

	Im Tesoro M. von Domenichino.

	S. Restituta. A. r.

	B. Simson und Christus. r.

	M. Mos. Mad. XIII.

	S. Angelo e Nilo.

	B. Grabm. Brancaccio. XV.

	M. W. Thürlunette v. Colantonio.

	S. Antonio.

	M. T. Glorie d. h. Antonius v. Colantonio.

	S. Chiara. A. g.

	D. g. Grabm. des Hauses Anjou;

	B. antiker Sarkophag.

	M. W. von Giotto (unsichtbar).

	S. Domenico. A. g.

	B. Grabm. XIV.

	Grabm. in d. Kap. Caraffa. XVI.

	M. W. h. Magdalena. XIV.;

	M. T. Kreuztragung v. Zingaro.

	In der Sakristei. M. W. von Solimena.

	S. Gennaro di poveri. Katakomben.

	M. W. altchr. VII.

	S. Giovanni a Carbonara.

	D. Grabm. d. Hauses Anjou. g.

	B. Grabm. d. Königs Ladislaus. XV.

	Mad. XVI.

	S. Giacomo degli Spagnuoli.

	M. T. h. Familie v. A. del Sarto.

	Incoronata.

	M. W. Sieben Sakramente v. Giotto.

	S. Lorenzo. A. g. Thurm. ren. XV.

	B. g. Grabm. d. Durazzo;

	M. T. v. Mastro Simone. XIV.

	S. Maria delle grazie. A. ren. XVI.

	M. T. v. Sabatini. XVI.

	S. Martino.

	M. W. Gesch. d. Judith u. ehernen Schlange von L. Giordano;

	h. Bruno v. Stanzioni;

	M. T. Kreuzabnahme (in d. Schatzkammer) von Spagnoletto.

	Monte Oliveto. A. fr. ren. v. A. Cicione.

	B. Grabm. d. Maria v. Arragonien v. Rosellino. XV.

	S. Severino.

	B. Grabm. d. Cicara u. Sanseverino von Giov. da Nolla. XVI.

	Im Klosterhofe. M. W. Leben d. h. Benedikt v. Zingaro (?) XV.

	S. Severo.

	B. XVIII.

	Palazzo reale.

	M. T. Mad. mit Heiligen v. Raphael.

	Museo Borbonico: Antike

	B. Minerva und Diana (archaistisch);

	Rel. des Orpheus u. Eurydice.

	Venus Victrix (v. Capua), der melotischen verwandt;

	Flora (aus Rom), Herabüste, Adonis, Cupido, Venus Kallipygos, Psyche, tanzender Faun, der farnesische Stier, der farnesische Herkules, Tiberius Denkmal, Agrippina, zahlr. Bronzen;

	die Alexanderschlacht (Mosaik);

	bemalte Vasen u. Wandbilder aus Pompeji u. Herkulanum, Cameen (Apotheose des Ptolomäus I.), Münzen.

	Galerie:

	h. Eufemia v. Mantegna;

	Grableg. v. Mazzola (oberital. Sch. XV.);

	thron. Madonna von B. Vivarini;

	Mad. mit Barfüssern v. L. Vivarini;

	Verklärung Chr. von G. Bellini;

	Himmelfahrt Mariä von Pinturicchio;

	Mad. mit Heil. v. Zingaro;

	Anbetung d. Könige v. Ces. da Sesta;

	Himmelfahrt Mariä von Fra Bartolomeo;

	Kopie des Portr. Leo X. nach Raphael v. A. del Sarto;

	Mad. mit d. Schleier (réveil de l'enfant);

	Mad. col divino amore von Raphael;

	Kreuzabnahme, Anbetung d. Kön., h. Nikolaus v. Sabbatini;

	Kreuztragung v. Polid. da Caravaggio;

	Kreuzabnahme v. Garofalo;

	Auferstehung Chr. v. Sodoma;

	Vermählung d. h. Katharina, la Zingarella von Correggio;

	Bildnisse v. Parmegianino;

	Mad. v. Sebast. da Piombo;

	h. Unterhaltung von Palma vecchio;

	Magdalena, Bildn. Paul III. v. Tizian;

	Bacchus von Spagnoletto;

	Franz Xaver taufend v. L. Giordano;

	Pietà v. A. Carracci;

	Nausikaa v. G. Reni;

	Schlachtenbilder v. An. Falcone u. Salvator Rosa;

	h. Hieronym. v. H. van Eyck;

	Grablegung v. R. v. d. Weyde;

	Anbetung Christi, niederdeutsche Sch. XVI.

	Portr. des Erasmus v. Holbein d. J.

	Nocera bei Neapel.

	S. Maria maggiore. A. altchr.

	Nocera bei Fuligno.

	S. Maria maggiore.

	M. T. Anbetung d. Magier v. N. Alunno.

	Nochia.

	Etruskische Grabm.

	Novara.

	Dom. A. altchr.

	M. W. Leben Mariä v. G. Ferrari.

	Baptisterium. A. altchr.

	S. Gaudenzio.

	M. T. Maria u. Heil. v. G. Ferrari.

	Orvieto.

	Dom. A. g. XIII. v. Maitani.

	D. Weihbecken. XV. Chorgest.

	B. Reliefs an d. Façade, pisan. Sch. XIV.

	M. W. im Chore v. Ugolino di Prete Ilario.

	In d. Madonnenkap.: Propheten v. Fiesole;

	Mad., Apostel von B. Gozzoli;

	jüngstes Gericht v. L. Signorelli;

	Reliquar. mit M. Email v. Ugolino da Siena.

	Padua.

	S. Antonio. A. g. XIII.

	D. Weihbecken, Bronzekandelaber, ren. v. A. Riccio;

	Grabm. des A. de Roycellis. XV.

	B. Crucifix von Donatello;

	Relief am Hochaltare von dems.;

	Reliefs an den Chorwänden v. Vellano. XV.;

	ebendort v. A. Riccio;

	M. W. Kap. S. Felice v. d'Avanzo u. Aldighiero da Zevio;

	Kap. S. Lucca v. Giovanni u. Antonio. XIV.

	Capella del Santo. A. u. D. ren. v. Matteo und Tommaso Garvi. XV.

	B. Reliefs der lombard. Sch. Sansovino.

	Scuola del Santo.

	M. W. Leben d. h. Antonius v. Tizian u. s. Schule.

	Capella di S. Giorgio (vor dem Dome).

	M. W. Leb. Jesu, Legenden d. h. Georg, Lucia, Katharina v. d' Avanzo u. Aldighiero.

	Dom. A. ren. XVI.

	Baptisterium. A. r. XII.

	M. W. von Giovanni und Antonio. XIV.

	Eremitani.

	B. Altarrelief v. Giov. da Pisa. XV.

	M. W. Legenden d. h. Jakob und Christoph v. Mantegna.

	S. Francesco.

	B. Bronzerelief der Mad. (l. Quersch.), Grabm. (r. Quersch.), XV.

	M. T. Abendmahl von Girolamo da S. Croce (venet. Sch.).

	S. Giustina.

	M. T. Mad. mit Engeln u. Heiligen (im Kapitelsaale) v. Romanino (venet. Sch.). XVI.

	Marter der h. Justina v. P. Veronese.

	Mad. dell' arena.

	B. Grabm. des Errico Scrovegno von Giov. Pisano di Niccolo.

	M. W. Leben Mariä v. Giotto.

	Scuola del Carmine.

	M. W. Joachim u. Anna v. Tizian.

	Pal. Giustiniani. A. ren. v. Falconetto. XVI.

	Vor S. Antonio. Statue des Gattamelata v. Donatello.

	Pästum.

	Neptun u. Cerestempel. Basilika.

	Palermo.

	S. Rosalia. A. r. nor. XII.

	D. Grabm. norm. und hohenst. Fürsten.

	S. Agostino. A. r. norm. XIII.

	S. Domenico. Oratorium.

	M. T. Mad. del Rosario v. van Dyck.

	S. Giov. degli Eremiti: A. r. norm. XII.

	Martorana. A. r. nor. XII. M. Mos. XII.

	Palazzo reale. Capella palatina. A. r. norm. XII.

	M. Mos.

	In der Umgebung die arabischen Paläste Zisa u. Cuba (jetzt Kaserne). X.

	Palestrina.

	S. Rosalia.

	B. Pietà. XVI.

	Parenzo.

	Dom. A. altchr. VI.

	Parma.

	Dom. A. r. XII.

	D. Grabm. der Familie Carissimo. ren.;

	B. Relief der Kreuzabnahme v. Antelami. XII.

	M. W. in Kapellen. XIV. Kuppel v. Correggio.

	Baptisterium. A. r. XII.

	B. am Portale v. Benedictus (Antelami?) XII.

	Reliefs in der inneren Galerie: Die Monatsbeschäftigungen. XIII. (?)

	M. T. v. Mazzola.

	S. Annunziata.

	M. W. Verkündigung

	(Reste) v. Correggio.

	S. Giovanni evangel. A. ren. XVI.

	M. W. Kuppel. Glorie Chr. von Correggio.

	S. Paolo (aufgehob. Kloster).

	M. W. Diana u. Amoretten v. Correggio.

	Pal. del Giardino.

	M. W. v. L. Carracci.

	Galerie.

	Bekehr. Pauli v. F. Mozzola;

	Chr. segnend von Giov. Bellini;

	thronende Mad. v. Francia;

	Kreuztragung, Mad. della scodella, Mad. mit d. h. Hieronymus, Kreuzabnahme, Marter d. h. Plazidus u. Flavia v. Correggio.

	M. W. Mad. von Correggio.

	Bibliothek.

	Fragm. d. Fresken im Chor v. S. Giovanni;

	Chr. und Maria v. Correggio.

	Pavia.

	Dom.

	B. Arca di S. Agostino. g. XIV.

	S. Michele. A. r. XI.

	S. Agostino. A. r. XII.

	S. Francesco. A. g.

	Certosa. A. g. — ren. XIV. u. XV. v. Marco di Campione u. Ambr. Borgognone.

	D. an d. Façade. ren.

	B. an d. Façade. XV.-XVII.

	M. W. in d. Brunokap. v. Bramantino d. J. u. Borgognone.

	Perugia.

	Dom. A. g. XIII.

	M. T. Thronende Madonna (r. Quersch.) v. L. Signorelli;

	Kreuzabnahme von Baroccio.

	Brunnen auf d. Domplatze. A. g.

	B. von Giov. Pisano. XIII.

	S. Agostino.

	D. Chorgest. ren. XV.

	M. T. Geb. u. Taufe Chr. v. Perugino;

	in d. Sakristei 8 Taf. v. Perugino;

	in der Todtenkammer Ausgiessung d. h. Geistes v. Taddeo di Bartolo.

	S. Angelo. A. altchr. (?).

	S. Bernardino. A. ren.

	B. an d. Façade v. Agost. di Guccio. XV.

	S. Domenico. A. (Chor). g.

	D. Grab Benedikt XI. (l. Quersch.) v. Giov. Pisano;

	Chorgest. ren.

	M. T. Verkündigung (Sakristei) v. Fiesole;

	Geb. Chr. v. Bonfigli.

	S. Francesco di conventuali.

	M. T. hl. Sebastian v. Perugino.

	Lunette mit Gott Vater u. Engeln von Raphael (das Hauptbild: Grablegung, in d. Gal. Borghese) in d. Sakristei.

	M. T. u. Min. v. Pisanello, Fiorentino u. A.

	S. Francesco del monte.

	M. W. Anbet. d. Hirten v. Perugino.

	S. Maria nuova.

	M. T. Verkündigung (l. Quersch.) v. Alunno;

	Anbetung d. Könige v. Perugino.

	S. Pietro dei Cassinensi. A. altchr.

	D. Chorg. ren.

	M. T. Pietà v. Bonfigli;

	Verkündigung v. Pinturicchio.

	Anbetung d. Kön. von Ad. Doni.

	In der Sakristei: Tafeln von Perugino;

	Christuskind und Joh. Kopie von Raphael nach Perugino.

	S. Severo.

	Klosterkap. M. W. von Raphael. Die unteren Heilig. v. Perugino.

	Palazzo del Comune. A. g.

	M. W. Legenden v. Bonfigli.

	Il Cambio.

	M. W. v. Perugino.

	Academie.

	Bilder von Perugino, Pinturicchio.

	Pal. Conestabile.

	Mad. v. Raphael.




	Pesaro.

	S. Giovanni. A. ren. XVI. von Girol. Genga.

	M. T. von Giov. Bellini.

	Pescia.

	Dom.

	B. Grabm. v. Montelupo.

	Piacenza.

	Dom. A. r. XII.-XIII.

	M. W. Kuppel. Proph. u. Sibyllen v. Guercino;

	am Triumphbogen: Engel v. L. Carracci.

	S. Antonio. A. g.

	S. Francesco. A. g.

	Pal. comunale. A. g.

	P. Farnese. A. ren. v. Vignola.

	Pienza.

	Kirche, Hallen, Paläste. A. ren. XV. v. Cecco di Giorgio u. B. Rosellino.

	Pisa.

	Dom. A. r. XI.

	D. Weihbecken. ren.;

	B. Pforte v. Bonannus. XII.

	Kanzel v. Giov. Pisano. XIV.

	Hauptthüre von Giov. da Bologna;

	M. Mos. Chr. mit Mad. u. Joh. d. T. v. Cimabue;

	im Quersch. Mad. und Verkündigung. XIII.

	M. T. Einzelheilige im Chor v. A. d. Sarto;

	Opfer Abrahams und Grablegung von Sodoma;

	Mad. von Perin del Vaga;

	Schiefer Thurm. A. r. XII.

	Baptisterium. A. r. g. XII.-XIV. v. Diotisalvi.

	B. östl. Pforte. XII.

	Kanzel v. Niccol. Pisano.

	Campo Santo. A. g. XIII.

	B. antike Reliefs u. Sarkophage;

	Relief: Geb. Chr. von Nicc. Pisano (?);

	Petrus, Caritas, Herkules v. Giov. Pisano.

	M. W. Nordwand: Passion, Auferstehung, Himmelfahrt v. Buffalmacco (?). XIV.

	Südwand: Triumph d. Todes, Weltgericht v. Andrea Orcagna.

	Hölle v. Bern. Orcagna (?).

	Leben d. Einsiedler v. Ambr. u. Pietro Lorenzetti;

	Gesch. d. h. Ranierus, obere Bilder von Symon da Siena (?). XIV., untere von Ant. Veneziano;

	Gesch. d. Ephesus u. Potitus v. Spinello Aretino;

	Gesch. Hiobs von Franc. da Volterra.

	Nordwand: Weltschöpfung — Opfer Noahs v. Pietro di Puccio;

	Thurmbau v. Babel, d. Weinlese (Vergognosa da Pisa), Gesch. Abrahams, Jakobs, Josephs, Moses (23 Bilder) v. B. Gozzoli.

	S. Andrea. A. r.

	S. Catarina. A. g.

	B. Verkündigung v. Nino Pisano. XIV.

	S. Francesco. A. g. XIII.

	M. W. Chorgewölbe von Taddeo Gaddi.

	Im Kapitelsaale: Passion v. Niccoló di Pietro. XIV.

	S. Frediano. A. r. XII.

	S. Maria della Spina. A. g. von Giov. Pisano;

	B. an der Aussenseite: Pisanische Sch. XIV.

	Hauptalt. u. Reliefmadonna v. Nino Pisano;

	S. Michele in borgo. A. r.

	S. Paolo in ripa. A. r.;

	S. Raniero.

	M. T. Crucifix von Giunta Pisano. XIII.

	Akademie.

	Halbfig. von Heil. XIII.;

	Krönung Mariä v. Gent. da Fabriano (?);

	Mad. mit Heil. v. F. Lippi;

	altdeutsches Bild: h. Katharina.

	S. Pietro in Grado (auf d. Strasse nach Livorno). A. fr. r.

	M. W. XIV.

	Pistoja.

	Dom. A. r. XII.

	B. Silberaltar mit Reliefs. XIV. u. XV.

	Kassetten der Vorhalle v. Robbia;

	Mad. v. demselben.

	Grabm. des Forteguerra v. Verrocchio.

	Nische über dem Taufsteine v. A. Ferrucci. XVI.

	M. Mad. v. Lorenzo di Credi.

	Baptisterium. A. g. XIV.

	S. Andrea. A. r.

	B. über dem Portale von Gruamons. XII.;

	Kanzel v. Giov. Pisano.

	S. Bartolomeo.

	B. über d. Portale v. Rudolfinus. XII.;

	Kanzel v. Guido da Como. XIII.

	S. Giovanni Fuoricivitas. A. r. XII.;

	B. Kanzel. XIII.

	Pal. comunale u. P. de' Tribunali. A. g. XIV.

	Pola.

	Amphitheater röm.

	Dom. A. fr. r.

	S. Caterina. A. byz.

	Prato.

	Dom. A. r.-g. XII.-XIV.

	D. Gitter an der Gürtelkap. v. Simone. XV.

	B. Mad. mit Heil. v. Robbia;

	Kinderreigen an der Aussenkanzel v. Donatello.

	Innenkanzel v. Mino da Fiesole.

	M. W. Kap. della cintola, Leb. Mariä u. Gesch. des Gürtels v. Angelo Gaddi.

	Im Chore: Gesch. d. h. Joh. d. T. u. Stephan von F. Lippi.

	S. Domenico.

	Refektorium. M. T. Geb. Chr. v. F. Lippi.

	S. Francesco.

	Kapitelsaal. Passion und Legenden v. Nicc. di Pietro.

	Pal. Comunale.

	M. T. Mad. della Cintola v. F. Lippi.

	Ravello bei Amalfi.

	Klosterhof. A. r. norm.

	B. Bronzethüre. XII.

	Ravenna.

	Dom. ehem. altchr. Basil.

	D. Ambon. VI.

	In der Sakristei: Elfenbeinstuhl. VI.

	B. Relief d. h. Marcus v. Lombardo.

	Baptisterium. A. altchr. IV.

	M. Mos. V.

	S. Agata. A. altchr. V.

	D. Ambonen. altchr.

	S. Apollinare in classe. A. altchr. V.

	D. Altar. IX.

	Tabernakel. IX.

	M. Mos. in d. Tribüne. VII.

	S. Apollinare nuovo. A. altchr.

	D. Ambon.

	M. Mos. an d. Langwänden. VI.

	S. Francesco. A. altchr. V.

	B. Grabm. von Lombardo.

	S. Giovanni Evang. A. altchr. V. (modernis.).

	M. W. in einer Nebenkapelle aus d. Sch. Giottos.

	S. Maria in Cosmedin. A. altchr. VI.

	M. Mos. VI.

	S. Maria rotondo (Grabm. Theodorichs). A. altchr. VI.

	S. Nazaro e Celso

	(Grabmal Galla Placidias). A. altchr. V.

	M. Mos. V.

	S. Teodoro (oder S. Spirito). A. altchr. VI.

	S. Vitale. A. altchr. VI.

	D. Fussboden.

	M. Mos. VI.

	Kapelle des erzbischöfl. Pal.

	M. Mos. VI.

	Palast des Theodorich. A. VI.

	Basilika des Herkules. A. altchr. VI.

	Reggio.

	Dom.

	D. Chorgest. ren.

	B. Grabm. d. Ugo Ranconi v. Prosp. Clementi. XVI.

	M. W. an d. Façade, Heiligenfig. XIII.

	Rimini.

	Triumphbogen des Augustus.

	S. Francesco. A. fr. ren. v. Alberti.

	Rom. (Ueber d. antiken Monumente und Museen antiker Skulptur, s. Brauns Führer durch Rom 1854).

	Christliche Monumente.

	S. Agnese (hinter Porta Pia). A. altchr. VII.

	D. Wandbekleidung u. Sitz im Chore. VII.

	B. Christuskopf. XVI.

	M. Mos. in d. Tribüne. VII. Katakomben.

	S. Agnese (Piazza Navona). A. ren. XVII.

	S. Agostino. A. fr. ren. v. Baccio Pintelli.

	B. Kap. l. Anna u. Maria von A. Sansovino;

	neben d. Portal: Mad. v. J. Sansovino.

	Im Klosterhofe: Grabmal J. Piccolominis v. Mino da Fiesole.

	M. W. Am Pfeiler: Jesaias v. Raphael.

	S. Andrea della valle. A. ren.

	Façade v. Rinaldi, Inneres v. Maderna.

	B. Grabm. Pius II. v. Nicc. della Guardia u. P. da Todi. XV.

	M. W. Chorgewölbe u. Pendentifs v. Domenichino;

	Kuppel v. Lanfranco.

	S. Andrea (via del Quirinale). A. ren. von Bernini;

	B. h. Stanislaus von Legros.

	S. Apostoli. A. Façade. ren. von B. Pintelli.

	D. Grabm. des P. Riario. XV.

	Grabm. Clemens XIV. v. Canova.

	S. Bartolomeo. A. ursprüngl. IX. (modernis.).

	S. Bernardo (urspr. Thermensaal).

	S. Bibiana. B. h. Bibiana v. Bernini.

	S. Carlo à Catinari. A. ren. von Giac. della Porta.

	M. T. Tod d. h. Anna v. Sacchi.

	M. W. Pendentifs v. Domenichino.

	S. Cäcilia. A. altchr. IX. (modernis.)

	D. Tabernakel. XIII.

	B. Figuren und Tabernakel v. Arnolfo del Cambio.

	Grabm. des Card. Adam. XV.,

	h. Cäcilia v. Maderno.

	M. Mos. in d. Tribüne. IX.

	M. W. Sakristei v. Pinturicchio.

	S. Cesareo. D. Chorschranken, Bischofsstuhl,

	Altar, altchr.

	Chiesa nuova.

	M. T. Mad. und Heiligenbilder v. Rubens.

	M. W. Sakristei v. Cortona.

	S. Clemente. A. altchr. (XII. erneuert).

	D. Altar, Chorschranken, Ambonen.

	B. Grabm. Rovella's. XV.

	M. Mos. Chor. XII.

	M. W. Passion und Legende d. h. Katharina v. Masaccio.

	S. Cosma u. Damiano. A. Vorbau röm.

	M. Mos. VI.

	S. Costanza. A. altchr. IV.

	M. Mos. IV.

	S. Crisogono. A. XII.

	D. Decke. XVII.

	S. Croce in Gerusalemme. (A. ursprüngl. IV., im XVIII. modernis.).

	M. W. Chorgewölbe v. Pinturicchio.

	Kap. d. h. Helena.

	M. Mos. v. B. Peruzzi.

	S. Francesca Romana. A. Façade. ren. v. Maderna.

	M. Mos. IX. (?).

	S. Francesca in ripa.

	B. seliger L. Albertoni v. Bernini.

	il Gesu. A. ren. XVI. v. Vignola.

	D. Altar d. h. Ignaz. XVII.

	S. Giorgio in Velabro. A. altchr. VII. (Vorhalle jünger).

	D. Altar. VII.

	S. Giovanni in Laterano. A.

	Grundmauern. IX.

	Hochbau. XVI. von Borromini.

	Decke v. Michelangelo (?).

	Façade v. A. Galilei. XVIII.

	D. Tabernakel. g. XIV.

	B. In d. Vorhalle: Reiterstatue Constantins d. Gr.;

	Grabpl. Martin V. vor d. Confession v. Filarete;

	M. Mos. Tribüne. XIII. v. Jacob. Torriti;

	M. W. Im Nebenschiffe: Fragm. von Giotto;

	am Tabernakel v. Berna da Siena.

	Sakristei.

	Verkündig. nach Michelangelo.

	Baptisterium. A. urspr. V. modernis.

	M. Mos. Vorhalle. Fragment. V.

	Capella sancta. A. g. XIII.

	M. Mos. IX.

	Lateranensischer Palast.

	wichtige Sammlung antiker Skulpturen. (Sophokles, Antinous).

	S. Giovanni e Paolo. A. urspr. altchr. (Thüren). modernis. XVIII.

	S. Gregorio. A. urspr. altchr. (VII). modernis. XVIII.

	D. Grabm. in der Vorhalle;

	M. W. neben d. Kirche (Andreaskap.).

	Anbetung des Kreuzes von G. Reni;

	Geisselung von Domenichino;

	Sylviakap.: Gott Vater v. G. Reni.

	S. Ignazio. A. ren. XVII. Façade von Algardi, Inneres v. Domenichino.

	D. Altar. Gewölbemalereien von Pater Pozzo.

	B. h. Aloys v. Legros.

	(Im Collegio romano wichtige Antikensammlung: gravirte Ciste des N. Plautius).

	S. Lorenzo fuori le mure.

	Hinterkirche (jetzt Chor). A. altchr. VI.

	D. Ambo, Schranken, Bischofsstuhl v. Cosmaten.

	Altar. XII.

	M. Mos. VI.

	Vorderkirche. A. XIII.

	D. Fussboden. XII.

	M. W. (Vorhalle). XIII.

	S. Lorenzo in Panisperna.

	M. W. v. Pasq. Cati. XVI.

	S. Luca. A. ren. v. Borromini.

	In der Akademie di S. Luca: Mad. von Raphael (?).

	S. Luigi di Francesi. A. ren. v. Giac. della Porta.

	M. W. (r. Kap.), h. Cäcilia von Domenichino.

	Taufe Chlodwigs von Sermoneta.

	Deckenbilder von P. Tibaldi (links Kap.);

	Gesch. d. h. Mathäus v. Caravaggio.

	S. Marco. A. altchr. IX.

	(Vorhalle v. Giul. Majano).

	M. Mos. IX.

	S. Maria degli angeli. A. (Quersch. röm. Thermensaal) umgeb. XVII. v. Michelangelo u. XVIII.

	B. h. Bruno v. Houtton.

	M. T. Marter d. h. Sebastian v. Domenichino.

	Klosterhof. A. von Michelangelo.

	S. M. dell' anima. A. ren. XVI.

	B. Grabm. Hadrians VI. v. Tribolo.

	M. T. Mad. v. G. Romano.

	M. Gl. v. Wilh. v. Marseille. XVI.

	S. M. in araceli. A. altchr.

	D. Ambone v. Cosmaten.

	B. Grabm. d. Petr. de Vincentia. XVI.

	M. W. Wunder d. h. Bernardin v. Pinturicchio.

	S. M. in cosmedin. A. altchr. VIII.

	D. Fussboden. XII. Bischofssitz. Ambon. XII.

	S. M. di Loretto. A. ren. v. A. da S. Gallo.

	B. h. Susanna v. Duquesnoy.

	S. M. maggiore. A. urspr. IV. umgeb. XII., XVI., Façade. XVIII.

	D. Fussboden. XII.;

	Grabm. d. Consalvo v. Cosmaten. XIII.;

	Decke von Giul. da S. Gallo.

	B. Grabm. Pius VI., Sixtus V., Clemens VIII., Pauls V. ren. XVI.;

	M. Mos. Am Mittelsch. u. Triumphb. V., an der (alten) Façade v. Ph. Rusuti. XIII.

	Altartribüne v. J. Toviti. XIII.

	S. M. sopra Minerva. A. g. XIV.

	D. Grabm. d. Durandus v. Cosmaten;

	B. Grabm. d. Tornabuoni und Stat. Joh. d. T. u. Sebastians v. Mino da Fiesole;

	Grabm. d. Capranica und Coca. XV.

	Christus (Quersch.) von Michelangelo;

	Grabm. in Kap. Aldobrandini v. Giac. della Porta.

	M. W. (Kap. Caraffa) von Filippino Lippi u. Raf. del Garbo.

	S. M. della navicella. A. altchr. IX. (Vorhalle v. Raphael).

	M. Mos. IX.

	M. W. Fries im Innern von G. Romano u. P. del Vaga.

	S. M. della pace. A. ren. XV.

	Aeusseres. XVII. v. P. da Cortone;

	B. Grabm. S. Ponzetti. XI.

	M. W. Sibyllen v. Raphael;

	Propheten v. T. della Vite;

	M. T. Mad. mit Heil. v. Peruzzi.

	Geb. Chr. v. Sermoneta.

	Klosterhof. A. ren. v. Bramante. XVI.

	S. M. del popolo. A. ren. XV. (von Bernini umgeb.)

	B. Grabm. Albertoni. XV. Mellini. XV. Lonati, Rovere. XV. Pallavicini. XVI.;

	(im Chore) Grabm. Basso und Visconti von A. Sansovino.

	(Sakristei) Altar. XV.

	M. W. Kap. r. u. Chorgewölbe von Pinturicchio;

	Kap. Chigi.

	B. Jonas von Raphael.

	M. Mos. Planetenbilder v. Raphael.

	M. T. Altarbild v. S. da Piombo.

	S. M. rotonda. Pantheon.

	S. M. in Trastevere. A. XII.

	D. Fussboden. XII.

	B. Tabernakel v. Mino da Fiesole.

	Grabm. d. Stefaneschi v. Paolo Romano. XV.

	M. Mos. r. XII. Am unteren Theile d. Tribuna v. P. Cavallini. XIV.

	S. M. della vittoria.

	B. h. Theresia v. Bernini.

	S. Martino ai monti. A. altchr. IX. (XVII. modernis.)

	M. W. Seitensch. von C. Poussin.

	S. Nereo ed Achilles. A. altchr. IX. (XVI. umgeb.)

	D. Alte Choreinrichtung.

	M. Mos. IX.

	S. Onofrio.

	M. W. Chornische von Pinturicchio (?).

	Lunettenbilder in der Vorhalle von Domenichino.

	Chorwände v. Peruzzi.

	Im Klostergange: Mad. von L. da Vinci.

	S. Paolo (fuori).

	D. Tabernakel. XIII.

	M. Mos. am Triumphbogen V.

	Tribuna. XIII.

	Klosterhof. A. XIII.

	S. Pietro in montorio. A. ren. von B. Pintelli;

	B. Grabm. (l. Quersch.) von Ammanati.

	M. W. Geisselung Chr. von S. da Piombo.

	S. Pietro in Vaticano. A. ren. XVI.-XVII.

	Kolonnaden auf d. Platze v. Bernini. XVII.;

	Vorhalle:

	M. Mos. Navicella v. Giotto.

	Pforten v. Filarete. XV.

	Inneres:

	B. Statue d. h. Petrus. V.

	Tabernakel von Bernini.

	Cathedra von demselben, h. Longin von demselben.

	Andreas v. Duquesnoy.

	Pietà v. Michelangelo.

	Grabm.: Sixtus IV. (Sakramentskap.) v. Pallajuolo;

	Innocenz VIII. (l. Seitensch.) v. dems.;

	Paul III. (Chor) v. Giac. della Porta;

	Gräfin Mathilde v. Bernini;

	Urban VIII. (Chor) u. Alexander VII. von dems.

	Leo XI. von Algardi,

	Gregor XIII. v. Rusconi. XVIII.

	Benedict XIV. von P. Bracci;

	Clemens XIII. v. Canova;

	Pius VII. von Thorwaldsen;

	Jacob III. v. England v. dems.

	Die mosaicirten Altarbilder v. Cristofaris.

	Sakristei.

	M. T. von Giotto G. Romano.

	Archiv.

	M. Min. Leben d. h. Georg v. Giotto.

	Schatzkammer. Dalmatica byz. IX.

	Sagre grotte.

	B. Sarkoph. d. J. Bassus altchr. IV.

	Grabm. Paul II. (zerstreut) v. Mino de Fiesole;

	Sixtus IV. Alexander VI. ren. XVI.

	S. Pietro in vincoli. A. altchr. V. (umgeb.)

	Façade v. B. Pintelli.

	B. Grabm. Julius II. (Moses) von Michelangelo.

	M. Mos. (l. Altar.) h. Sebastian. VII.

	Sakristei.

	Schrankthüren v. A. Pallajuolo.

	S. Prassede. A. altchr. IX.

	B. Grabm. des Alanus. XV.

	M. Mos. IX.

	Sakristei.

	M. T. Geisselung Chr. von G. Romano.

	S. Pudenziana. A. altchr. (XVI. modernis.)

	D. Arabesken von D. da Volterra;

	M. Mos. altchr. (IV.?)

	S. Quattro Coronati. A. Concha. VII. Hauptbau. XII.

	M. W. Vorhof. XIII.

	Tribuna von Giov. di S. Giovanni. XVII.

	S. Saba. A. altchr. IX. (?)

	D. Thüreinfassung vom Cosimaten Jacobus.

	S. Sabina. A. altchr. V.

	Vorhalle. XII.

	B. Hölzerne Thüre. XII.

	M. T. Mad. del rosario v. Sassoferrato;

	Kreuzgang. A. r.

	S. Sebastiano.

	Katakomben.

	S. Silvestro a Monte Cavallo.

	M. W. (Ovale) v. Domenichino.

	Freskolandschaften von Polidoro u. Maturino.

	S. Spirito. A. ren.

	S. Stefano rotondo. A. altchr. V.

	M. Mos. Tribuna. VII.

	S. Teodoro.

	M. Mos. VII.

	Trinitá dei Monti.

	M. T. Kreuzabnahme v. D. da Volterra.

	Trinitá dei pellegrini.

	M. T. Dreieinigkeit (Hochaltar) von G. Reni.

	S. Urbano (ursprüngl. Tempel).

	M. W. XI.

	S. Vincenzo ed Anastasio.

	A. Façade von M. Lunghi.

	S. Vito ed Modesto.

	M. W. XV. (umbrische Sch.)

	Paläste und Sammlungen.

	Campidoglio.

	A. Treppen, Senatorenpalast, Standort für d. St. Mark Aurels nach Michelangelos Entwurf.

	Antikensamml.: verwundete Amazone;

	Dornauszieher;

	Satyr periböetos, Faun (rosso antico), der sterbende Fechter;

	die kapitolinische Venus;

	Oceanus und Marforius;

	Wölfin;

	Relief mit d. Einnahme v. Ilion;

	Sarkophage mit Gesch. Achills, Endymion.

	Fragmente des antiken Stadtplanes (auf der Treppe).

	Vatican. A. Hauptbau v. Bramante (nicht durchgeführt).

	Scala regia v. Bernini.

	B. Constantin v. dems.

	Sala regia. A. von Ant. da S. Gallo.

	M. W. von Vasari.

	Museum.

	Braccio nuovo: Nilgruppe, kämpfende Amazone, Giustinianische Pallas, Satyr mit der Flöte;

	Museo Chiaramonti. Belvedere:

	Sarkophag d. Scipio Barbatus;

	Torso, Meleager.

	Cortile ottagono:

	Sog. Antinous (Mercur), Laocoon;

	Apollo v. Belvedere.

	Sala degli animali. Galeria delle statue.

	Menander und Posidippus, Kleopatra (Ariadne), Eros, Bacchustorso, Ap. Sauroktonos, Niobide (Kephalos und Prokris).

	Stanza dei busti. Gabinetto delle maschere:

	kauernde Venus (V. Bupalos).

	Satyr mit der Traube;

	Sala delle Muse:

	Apollo Musenführer;

	Silen;

	Sala rotonda:

	Antinous.

	Galeria dei Candelabri.

	Sarkophage.

	Museo etrusco:

	Mars von Todi;

	Vasensammlung.

	Biblioteca.

	(Ausbau: der gute Hirte. Aldobrandinische Hochzeit.)

	M. Min. altchr. byz. ital. — XVI.

	Museo cristiano.

	Grabschriften, Gefässe, Diptycha u. s. w.

	Gemäldegalerie.

	Wunder d. h. Nicolaus v. Fiesole;

	Audienz Sixtus IV. (Fresco) v. Melozzo da Forli;

	Mad. mit Heil. v. Perugino, Auferstehung v. dems.;

	Anbetung d. Kindes v. umbr. Meister;

	Krönung Mariä, Mad. di Foligno;

	Transfiguration v. Raphael;

	Krönung Mariä v. G. Romano;

	Mad. mit Heil. v. Tizian;

	Messe d. h. Gregor, S. Romuald v. Sacchi;

	Comunion d. h. Hieronym. von Domenichino;

	Grablegung von Caravaggio;

	Thomas, Magdalena, Joh. d. T. v. Guercino;

	Mad. v. Guido Reni;

	Marter d. h. Erasmus v. N. Poussin. (Anstossend die raphaelischen Tapeten.)

	Stanzen.

	M. W. v. Raphael,

	Loggien

	mit d. Bibel Raphaels.

	Cap. Paolina. A. v. A. da S. Gallo.

	M. W. Bekehrung Pauli u. Kreuzigung Petri v. Michelangelo.

	Cap. Sixtina. A. v. Baccio Pintelli.

	M. W. Langwände: Moses Reise nach Aegypten v. L. Signorelli;

	Moses tödtet d. Aegypter v. A. Botticelli;

	Untergang Pharaos v. C. Roselli;

	Moses mit d. Gesetztafeln v. dems.;

	Bestrafung d. Rotte Korah von A. Botticelli;

	Tod Moses v. L. Signorelli;

	Taufe Chr. v. Perugino;

	Versuchung Chr. v. A. Botticelli;

	Berufung d. Apostel v. D. Ghirlandajo;

	Bergpredigt v. C. Roselli;

	Petrus empfängt d. Schlüssel v. P. Perugino u. B. della Gatta;

	Abendmahl v. C. Roselli;

	Deckenbilder u. jüngstes Gericht von Michelangelo.

	Cap. d. h. Laurentius.

	M. W. Leben d. h. Laurenz und Stephan von Fiesole.

	Appartamento Borgia.

	M. W. v. Pinturicchio.

	D. v. G. da Udine u. P. di Vaga.

	Badezimmer d. K. Bibiena.

	M. W. v. Raphael.

	Villa Pia,

	im vat. Garten. A. v. P. Ligorio.

	Pal. Barberini. A. ren. v. Bernini u. Maderna.

	Façade v. Ponzio.

	Galerie.

	Fornarina v. Raphael,

	Bildn. d. Beatrice Cenci v. G. Reni (?);

	Sündenfall v. Domenichino;

	Landschaft von Cl. Lorrain;

	Christus im Tempel v. Dürer?

	Deckengemälde von P. da Cortona.

	Casa Bartholdy.

	M. W. Allegorien v. Zuccaro.

	Gesch. Josephs v. Overbeck, Veit, Schadow u. Cornelius.

	Pal. Borghese. A. ren. von M. Lunghi d. Aelt.

	Galerie:

	Gesch. Josephs v. Pinturicchio.

	Mad. v. Francia;

	Mad. v. L. da Vinci (?);

	h. Familie von A. del Sarto;

	Grablegung v. Raphael;

	Mad. v. G. Romano;

	Kreuzabnahme v. Garofalo;

	Circe im Walde v. Dosso Dossi;

	h. Familie v. Sodoma;

	Danae v. Correggio;

	h. Katharina v. Parmegianino;

	Saul mit Goliaths Haupt v. Giorgione;

	h. Unterhaltung von Palma vecchio;

	Amors Ausrüstung, Liebe und Sprödigkeit v. Tizian;

	Klage um Chr. v. F. Zuccaro;

	Mad. v. Sassoferrato;

	h. Familie v. Caravaggio;

	Nymphen v. Domenichino;

	die Elemente (Rundbilder) v. Albano;

	Bildn. Pirkheimers v. Dürer (?);

	Grablegung von van Dyck.

	P. Braschi. An d. Ecke.

	B. Pasquino (Ajax mit Patroklus Leichnam).

	P. della Cancelleria. A. ren. von Bramante.

	P. Colonna. Galerie.

	Mad. mit Engeln v. G. da Fabriano;

	Dämonaustreibung v. N. Alunno;

	Hieronymus in d. Wüste v. lo Spagna;

	Mad. v. G. Romano;

	h. Unterhaltung v. Palma vecchio;

	Bildn. d. Panvinius v. Tizian;

	Bildn. d. Familie Colonna v. Giorgione;

	der Linsenesser v. A. Carracci;

	Landschaften v. Salv. Rosa;

	Landschaften v. G. Poussin;

	Reiterbild C. Colonnas v. van Dyck.

	P. Corsini. A. ren. v. Fuga.

	Galerie: jüngstes Gericht v. Fiesole;    h.

	Familie v. Fra Bartolomeo;

	Bildn. Philipp II. v. Tizian;

	Marter d. h. Bartholomäus v. L. Caracci;

	Pietà v. dems.;

	Tochter d. Herodias v. G. Reni;

	Portr. v. Domenichino;

	ecce homo v. C. Dolce;

	h. Sebastian v. Rubens;

	Mad. v. Murillo.

	P. Costaguti.

	M. W. Deckenbilder von Domenichino.

	Haus d. Crescentius (Casa di Pilato). A. fr.r. X.

	P. Doria. Galerie.

	Navagero u. Beazzano (Halbfig.) v. Raphael;

	Johanna von Arragonien nach Raphael;

	Heimsuchung, Anbetung d. Kindes v. Garofalo;

	Christus unter d. Schriftgelehrten von Mazzolino;

	Allegorie d. Tugend (Skizze) v. Correggio;

	Bildn. d. Andrea Doria von S. da Piombo;

	die Tochter d. Herodias v. Pordenone;

	Pietà u. Landschaften mit h. Staffage v. A. Carracci;

	h. Familie v. Sassoferrato;

	h. Familie v. Caravaggio;

	Franziskaner v. Rubens;

	Innocenz X. v. Velasquez;

	die Mühle u. d. Morgen v. Cl. Lorrain;

	die beiden Geizhälse v. Q. Messys (Schulbild).

	P. Farnese. A. ren. v. A. da S. Gallo;

	Hauptgesims u. Hof v. Michelangelo.

	Galerie.

	M. W. v. Ann. Carracci u. s. Sch.

	P. Giraud (Torlonia). A. ren. von Bramante.

	P. Giustiniani. A. ren. v. Fontana u. Borromini.

	P. Massimi. A. ren. von Peruzzi.

	Antikensamml. Diskobol.

	P. Mattei. A. ren. von Maderno.

	P. Quirinale. A. ren. v. Maderno.

	(Loggia v. Bernini.) Gemäldesammlung.

	Auf dem Platze die Rossebändiger.

	P. Rondanini.

	B. Pietà (verdorben) von Michelangelo.

	P. Rospigliosi. Casino:

	M. W. Deckengemälde: Aurora v. G. Reni;

	M. T. Sündenfall v. Domenichino;

	Magdalena u. todter Chr. von Rubens.

	P. Sacchetti. A. ren. v. A. da S. Gallo.

	P. Sciarra. Galerie:

	Eitelkeit u. Bescheidenheit v. Luini;

	Violinspieler v. Raphael;

	Familienporträt u. La bella di Tiziano v. Tizian;

	Mad. von dems.;

	Spieler v. Caravaggio;

	Reiter am Gestade, Flucht nach Aegypten von Cl. Lorrain;

	Tod Mariä von Schongauer.

	P. Spada. Galerie:

	David von Guercino;

	Portr. von dems.;

	Judith u. Lukretia v. G. Reni;

	Lautenspielerin u. Aufstand d. Masaniello v. Caravaggio;

	Porträt von Giorgione (?).

	P. di Venezia. A. ren. v. Giul. da Majano.

	P. Verospi (Torlonia).

	M. W. von Albano.

	P. Vidoni. A. ren. XVI. (v. Raphael ?).

	Villa Albani.

	Reiche Antikensammlung.

	(Relief d. Leucothea, Relief d. Orpheus u. d. Eurydice, Relief von Kämpfern.)

	Villa Borghese

	mit antiken und modernen (Canova) Skulpturen.

	Farnesina. A. ren. v. Peruzzi;

	M. W. Gesch. d. Psyche u. Galathea von Raphael;

	Alexander u. Roxane von Sodoma;

	Fries von G. Romano.

	Villa Ludovisi.

	Reiche Antikensammlung.

	(Ares, Herakopf, Arria u. Pätus, Orest u. Elektra.)

	Villa Madama. A. ren. v. G. Romano.

	W. M. Fries von dems.

	Villa Massimi.

	W. M. v. Koch, Schnorr, Overbeck u. Führich.

	Villa Negroni (Montalto). A. ren. XVII.

	Villa Spada (Mills) auf d. Palatin.

	Gartenhaus. W. M. raphael. Schule.

	Brunnen:

	Fontana di Termini von Pr. da Brescia;

	F. di Trevi. XVIII.

	F. Barberina v. Bernini;

	F. della Barcaccia (span. Platz) v. dems.;

	F. auf d. Piazza Navona v. dems.;

	F. di Ponte Sisto von Fontana;

	F. delle Tartarughe v. Landini;

	F. del Vaticano von Maderno.




	Salerno.

	Dom. A. r. XI.

	D. Ambonen, Schranken u. alte Choreinrichtung, r.

	B. Pforte. XI. Altar in d. Sakristei. XII.

	M. Mos. XI.

	Saranno.

	Kirche.

	M. W. v. Luini, in d. Kuppel von G. Ferrari.

	S. Leo (bei Marino).

	Kirche. A. r. XII.

	Sessa.

	Dom. A. altchr.

	S. Severino.

	S. Agostino.

	M. T. Mad. v. Pinturicchio;

	Kastellkirche.

	M. T. Mad. von N. Alunno.

	Siena.

	Dom. A. g. XII.-XIV.

	Façade XIII. von Giov. Pisano;

	D. Fussboden, Weihbecken, Wandbekleidung in d. Kap. S. Giovanni (l. Seitensch.).

	Kanzeltreppe ren. Chorgest. ren.

	B. Kanzel v. N. od. Giov. Pisano;

	Joh. d. Täufer (l. Seitensch.) v. Donatello;

	Chr. am Grabm. Bandinis (l. Seitensch.) XVI.

	M. T. Altarwerk (getrennt) v. Duccio.

	M. W. im Chore v. Salimbeni.

	M. Gl. XVI.

	Libreria.

	M. W. v. Pinturicchio;

	Unterk. S. Giovanni.

	B. Reliefs am Taufbr. v. Ghiberti (Taufe Chr. u. Joh. v. Herodes).

	P. Pollajuolo (Gastmahl d. Herodes). J. della Quercia (Geb. und Predigt Johannes).

	S. Agostino.

	M. W. Kap. d. h. Katharina von Sodoma.

	S. Bernardino.

	D. XVI.

	M. W. Leben Mariä v. Sodoma;

	Geburt Chr. u. Verkündigung v. Pacchiorotto;

	Vermählung u. Tod Mariä von Beccafumi.

	Carmine.

	M. T. Krönung Mariae v. B. Fungai. XVI.

	S. Catarina. A. Façade v. Cecco di Giorgio. XV.

	M. W. Wallfahrt d. h. Katharina v. Pacchiorotto;

	Verfolgung d. h. Kath. von Salimbeni.

	S. Cristoforo.

	M. T. Mad. von Pacchiorotto.

	S. Domenico. A. g. XIII.-XV.

	M. T. Mad. v. Guido da Siena (l. v. Chore);

	Mad. mit h. Barbara v. Matteo da Siena XV.;

	M. W. (Kap. d. h. Katharina) von Sodoma.

	Fontegiusta. A. ren. XV.

	D. u. B. Hauptaltar. XVI.

	M. T. Krönung Mariä v. Bern. Fungai.

	M. W. Augustus und Sibylle von Peruzzi.

	S. Francesco. A. g. Kreuzgang ren.

	M. T. Kreuzabnahme von Sodoma.

	Mad. delle Nevi. A. ren. Façade von Cecco di Giorgio.

	Servi (Concezione). A. Inneres ren. v. Peruzzi;

	M. T. Mad. v. Diotisalvi;

	Mad. (r. Quersch.) v. Lippo Memmi.

	S. Spirito.

	M. W. (r. Kap.) h. Jakob, Antonius u. Sebastian v. Sodoma;

	Krönung Mariä (l. Kap.) von Pacchiorotto.

	Palazzo pubblico. A. g. XIII. bis XIV.

	Sala di Balia: M. W. Geschichte Alexander III. u. Friedr. Barbar. v. Sp. Aretino.

	Sala del Consistora: M. W. v. Beccafumi.

	Sala delle palestre: M. W. Folgen des guten u. schlechten Regimentes v. Ambr. Lorenzetti.

	Sala del consiglio: M. W. Mad. mit Heil. v. Simone di Martino;

	Heilige v. Sodoma.

	Daranstossende Kapelle: M. W. v. Taddeo di Bartolo.

	Stanza del Gonfaloniere: M. W. Auferstehung v. Sodoma.

	Ospedale della scala. Kapelle.

	B. Chr. v. Vecchietta.

	M. W. Werke d. Barmherzigkeit v. Domenico di Bartolo. XV.

	Loggia dei Uffiziali. A. g. XV.

	B. Heiligenstatuen v. Urban da Cortona. XV.

	Pal. Buonisignori. A. g. XIV.

	Pal. Bandini-Piccolomini. A. fr. ren. v. Cecco di Giorgio.

	P. Nerucci. A. fr. ren. v. Rosellino.

	P. Piccolomini (del Governo). A. fr. ren. v. Cecco di Giorgio.

	P. Saracini. A. g. XIV.

	P. Spañochi. A. fr. ren. von Cecco di Giorgio.

	P. Tolomei. A. g. XIV.

	Brunnen (fonte gaia) auf d. piazza grande.

	B. von Jac. della Quercia.

	Akademie.

	Galerie (reich an altsienens. Bildern). Mad. von Guido da Siena;

	Mad. mit Heil. v. Duccio;

	Mad. v. Lippo Memmi;

	Altarwerk v. P. Lorenzetti;

	Verkündigung v. T. di Bartolo;

	Rettung aus d. trojan. Brande, Loskauf v. Gefangenen v. L. Signorelli;

	Krönung Mariä u. Anbetung d. Kindes v. Fr. di Giorgio;

	Himmelfahrt Mariä v. Fungai;

	Mad. v. dems. Ecce homo (urspr. auf d. Mauer gemalt) v. Sodoma;

	Mad. v. Andrea del Brescianino;

	Himmelfahrt Chr. von Pacchiorotto;

	Erscheinung d. Madonna, Engelsturz von Beccafumi.

	Spello.

	Dom.

	M. T. Pietà v. Perugino.

	M. W. Christi Geburt u. A. v. Pinturicchio.

	Spoleto.

	Dom. A. Hauptfaçade r. Vorhalle fr. ren. Inneres XVII.

	M. Mos. an d. Façade v. Solsernus. XIII.

	Im Chor M. W. Leben Mariä v. Lippi.

	Im Stadthause:

	Mad. mit Heil. von lo Spagna.

	Subiaco.

	Kloster. A. XIII.

	M. W. XV. Sagro speco.

	Sutri.

	Etrusk. Gräber.

	Tarquinii.

	Altital. Grabm.

	Terracina.

	Dom. A. r.

	D. Mosaikkanzel. Altäre.

	Tivoli.

	Vestatempel.

	Todi.

	S. Maria della Consolazione. A. ren. v. Bramante.

	Dom. A. g.

	M. W.

	Torcello.

	Dom. A. altchr.

	Baptisterium. A. XI.

	S. Fosca. A. byz.

	Toscanella.

	S. Maria. A. r. XIII.

	S. Pietro. A. r.

	Trani.

	A. (Reste.) r. XII.

	B. Bronzethüre von Barisanus.

	Trevi.

	Mad. delle lagrime.

	M. T. von Spagna.

	S. Martino.

	M. T. v. Spagna.

	Treviso.

	Dom (urspr. XII.) modernis.

	B. Hauptaltar v. P. u. Tullio Lombardi. XIV.

	Grabm. Zanetti von P. u. T. Lombardi.

	S. Niccolo.

	M. T. Hauptaltar von M. Pensaben. XVI.

	S. Maria maggiore. A. fr. ren. von Lombardi.

	Triest.

	Dom. A. altchr.

	M. Mos. altchr.

	Turin.

	Palazzo delle Tori. A. altchr.

	Galerie (in Pal. Madama)

	die 7 Leiden d. Maria v. Hemling;

	Geb. Chr., Grablegung, Kreuzigung v. G. Ferrari;

	Mad. della tenda von Raphael (?);

	Mad. von Palma vecchio;

	Gastmahl v. P. Veronese.

	Urbino.

	S. Agata.

	M. T. Einsetzung des Abendmahles v. Justus v. Gent.

	S. Bernardino und S. Francisco.

	M. T. Pietà u. Mad. v. Giov. Santi.

	S. Giov. Bapt.

	M. W. v. Lor. u. Giac. di S. Severino.

	S. Trinita.

	M. T. h. Apollonia v. Tim. delle Vite.

	Palazzo ducale. A. ren. v. Cecco di Giorgio u. L. Laurana.

	Varallo (in Piemont).

	Wallfahrtsk.

	B. u. M. W. von G. Ferrari.

	Venedig.

	Marcusk. A. byz. XI. (ausgebaut XVII.)

	D. Fussboden, Ambonen. Pala d'oro (Altarvorsatz) byz.

	B. Thüren.

	Mad. in d. Cap. Zeno byz.

	Tabernakelsäulen, Portalsculpt. r.

	Am Lettner Statuen v. Jac. u. P. delle Massegne. XIV.

	Bronzethüre an der Sakristei, Reliefs an der Brustwehr im Chore, Tabernakel im Chorende von J. Sansovino.

	Die vier Evangel. vor d. Hochaltar v. dems. Kap. Zeno. Grabm. XV. XVI.;

	M. Mos. über d. Thüre (innen) Chr. mit Maria u. Joh. X.

	Kuppeln XI.-XII.;

	Vorhalle XIII.;

	Taufkap. XIII. XIV.

	Kap. S. Isidoro. XIV.

	Kap. de' mascoli. XV.;

	Campanile. A. Obergeschoss. XVI.

	Loggia am Fusse ders. B. von J. Sansovino.

	S. Apostoli. A. ren. XVI.

	M. T. Mannaregen von P. Veronese.

	S. Cassiano.

	M. T. Joh. d. T. von Palma vecchio;

	Kreuzigung, Höllenf. u. Aufersteh. von Tintoretto.

	S. Caterina.

	M. T. Vermählung d. h. Kathar. von P. Veronese;

	Tobias von Tizian (?).

	S. Fantino. A. ren. XVI. Chor von J. Sansovino.

	S. Francesco della vigna. A. ren. Inneres v. Sansovino;

	Façade von Palladio.

	B. Kap. Giustiniani (l.) v. Lombardi;

	an d. Façade v. Aspetti. (Ende XVI.)

	M. T. Mad. mit Heil. v. G. Bellini;

	Pietà v. Basaiti;

	Abendmahl von Santa Croce;

	Taufe Chr. von Franco;

	Auferstehung u. Mad. in Glorie v. P. Veronese.

	In d. Sakristei: Mad. v. Negroponte.

	Gesuiti.

	M. T. Marter d. h. Laurenz. von Tizian.

	S. Giorgio de greci. A. ren. von S. Sansovino (?).

	S. Giorgio maggiore. A. ren. XVI. v. Palladio.

	B. Crucifix v. Michelozzo (?).

	M. T. von Tintoretto.

	S. Giov. in Bragora. A. g.

	M. T. Mad. in throno v. B. Vivarini;

	Auferstehung v. L. Vivarini;

	Taufe Chr. von Cima;

	Abendmahl v. P. Bordone.

	S. Giov. Chrisostomo. A. ren. XV. von Lombardo.

	B. Relief (2. Kap. l.) v. T. Lombardo;

	M. T. Hieronymus von G. Bellini;

	Joh. Chrysostomus mit Heil. von Seb. da Piombo.

	S. Giov. Elemosynario. A. ren. XVI.

	S. Giovanni e Paolo. A. g. XIII. (Portal später).

	B. Grabmäler: Doge Venier (l. Quersch.) v. Massegne. XIV.;

	Morosini, Corner (Chor), Steno (l. Seitensch.). XIV.;

	Mocenigo (l. Seitensch.) XV. v. Florentinern;

	Mocenigo (am Portale), Marcello (l. Seitensch.) v. Lombardo;

	Vendramin (im Chor) v. Leopardo;

	Capello (l. Quersch.) v. Dentone. XV.;

	Loredan von Cattaneo (Porträtstatue von Campagna).

	M. T. h. Augustin v. B. Vivarini;

	Krönung Mariä v. Carpaccio;

	Mad. in thr. von G. Bellini;

	h. Antonius von L. Lotto;

	Tod des Petrus Märtyrer von Tizian;

	Mad. mit Heil., Schlacht bei Curzolari v. Tintoretto.

	Vor d. Kirche:

	Statue d. Colleoni v. A. Leopardo. XV.

	S. Giuliano. A. ren. v. Sansovino.

	B. Ueber d. Portale v. Sansovino;

	Pietà v. Campagna.

	M. T. Abendmahl u. Pietà v. P. Veronese.

	S. Lucca. A. ren. v. Palladio.

	S. Maria del Carmine. A. (Reste). g.

	M. T. Geb. Chr. v. Conegliano;

	Beschneidung v. Tintoretto.

	S. M. formosa.

	M. T. Mad. von B. Vivarini;

	h. Barbara v. Palma vecchio.

	S. M. ai frari. A. g. v. Nicc. Pisano.

	B. am Portale: Mad. v. Nicc. Pisano (?).

	Lunette mit Mad. (l. Quersch.). XIV.

	Joh. d. T. v. Donatello;

	Apostel über Chorschranken. XV.;

	Joh. (über d. Taufbecken) v. Sansovino.

	Grabm.: Doge Foscari (r. Chor) von Ant. u. P. Bregno;

	Marcello (r. Quersch.) v. Lombardo;

	Trevisano (l. Seitensch.) v. Lombardi.

	M. T. h. Markus mit Heil. u. Mad. mit Heil. v. B. Vivarini;

	h. Ambrosius von Basaiti;

	Mad. in thr. v. G. Bellini;

	Mad. mit der Familie Pesaro v. Tizian;

	Mad. v. Bern. da Pordenone.

	S. M. dei miracoli. A. ren. XV. v. Lombardo;

	B. an d. Aussenseite von Lombardo;

	Mad. in d. Thürlunette von Pyrgoteles. XV.

	S. M. dell' orto. A. g.

	B. an der Façade von Mastro Bartolomeo.

	M. T. Jüngstes Gericht u. a. v. Tintoretto.

	S. M. della pietà.

	M. T. Christus bei d. Pharisäern v. Moretto.

	S. M. della salute.

	M. T. Tod d. h. Paraklet, in d. Sakristei: h. Markus u. Deckenbilder v. Tizian.

	S. Martino.

	B. Engel am Taufbecken v. T. Lombardo.

	S. Michele. A. ren. v. Moro Lombardo. XV.

	S. Pantaleone.

	M. T. Krönung Mariä v. Joh. u. A. Murano. XV.

	Il Redemtore. A. ren. v. Palladio.

	B. auf d. Hochaltar v. Campagna.

	In der Sakristei: M. T. Mad. v. Giov. Bellini.

	S. Rocco. A. ren.

	M. T. h. Sebastian u. Martin von Pordenone.

	Mehreres von Tintoretto.

	S. Salvatore. A. ren. v. Spavento u. T. Lombardo.

	B. Hoffnung am Grabe Venier v. J. Sansovino;

	h. Sebastian v. Vittore.

	M. T. Christ. in Emaus (l. v. Chore) v. Giov. Bellini;

	Verkündigung u. Transfiguration v. Tizian.

	S. Sebastiano.

	B. Grabm. d. Podacataro von Sansovino.

	M. T. im Chore v. P. Veronese.

	S. Stefano.

	B. h. Hieronymus (links) u. Heiligenbilder in der Sakristei von P. Lombardo.

	S. Tommaso.

	B. Petrus und Thomas (neben d. Hochalt.) v. Campagna.

	S. Vitale.

	M. T. Hauptaltarbild: h. Unterhaltung v. Carpaccio.

	S. Zaccaria. A. ren. XV. v. Lombardo.

	B. Grabm. (linkes Seitensch.) v. Vittoria.

	M. T. Heilige von A. u. Giov. Murano;

	Mad. und Beschneidung von G. Bellini;

	Mater dolorosa von Tizian;

	Geb. Chr. v. Tintoretto.

	Brüderschaftshäuser.

	Scuola di S. Marco. A. ren. XV.

	B. Lunette über d. Portale. XV.

	Giebelstatuen v. Lombardo.

	Scuola di S. Rocco. A. ren. XVI.

	M. T. v. Tintoretto. (56 Bilder).

	Sc. di S. Spirito. A. ren. v. Sansovino.

	Sc. di S. Giorgio. A. ren. von Vittoria.

	Paläste u. Sammlungen.

	Dogenpalast. A. g. XIV. von F. Calendario;

	B. Kapitäle u. Eckfiguren v. demselben.

	Hoffaçade. ren. XVI. v. A. Bregno u. A. Scarpagnino.

	Riesentreppe.

	B. von Sansovino.

	Vorraum der Kapelle (Antichiesetta):

	M. Vertreibung aus d. Tempel v. Bonifazio.

	Hinter der Kap. M. W. h. Christoph von Tizian;

	Atrio quadrato:

	M. Allegor. Bilder v. Tintoretto;

	Sala delle quattro porte:

	M. Doge Grimani vor d. Glauben v. Tizian;

	Sala dell' anticollegio.

	M. Raub d. Europa von P. Veronese.

	Mythol. Bilder v. Tintoretto.

	Sala del Collegio:

	Votivbilder v. Tintoretto;

	Allegor. Bilder (Hinterwand u. Decke) v. P. Veronese;

	Sala del Senato:

	Votivbilder v. Tintoretto (Deckenbild) u. Palma giov.

	Sala de dieci:

	Deckenbild von P. Veronese,

	Wandbilder von M. Vecellio u. Aliense.

	Sala del maggio consiglio.

	 Paradies von Tintoretto;

	Bibliothek.

	M. Min. v. Hemling.

	P. Reggio (Biblioteca). A. ren. von Sansovino.

	B. v. T. Lombardo, Catanea, Vittoria.

	Procuratie vecchie. A. ren. XV. v. Bart. Buono.

	Procuratie nuove. A. ren. XVI. v. Scamozzi.

	Arsenale. A. ren. XV.

	B. antike Löwen.

	Fabbriche vecchie. A. ren. v. Scarpagnino,

	nuove v. Sansovino.

	Fondaco de' Tedeschi (Dogana). A. ren. v. Fra Giocondo.

	Fondaco de' Turchi. A. r.

	Pal. Balbi. A. ren. XVI. v. Vittoria.

	P. Barbaro. A. g.

	P. Bembo. A. g.

	P. Ca' D'Oro. A. g.

	P. de' Camerlenghi. A. ren. XVI. v. Guglielmo da Bergamo.

	P. Cavalli. A. g.

	P. Contarini dagli scrigni. A. ren. XVI.

	P. Corner della Ca grande. A. ren. v. Sansovino.

	P. Corner Mocenigo. A. ren. v. Sanmicheli.

	P. Corner Spinelli. A. fr. ren.

	P. Dario. A. fr. ren. v. Lombardo.

	P. Farsetti (Municipio). A. r.

	P. Foscari. A. g.

	P. Giustiniani. A. g.

	P. Grimani (Post). A. ren. v. Sanmicheli.

	P. Loredan. A. r.

	P. Manin. A. ren. v. Sansovino.

	P. Pesaro. A. ren. v. Longhena.

	P. Pisani a S. Polo. A. g.

	P. Rezzonico. A. ren. v. Longhena.

	P. Sagredo. A. g.

	P. Vendramin. A. fr. ren.

	P. Manfrin (Gemäldegalerie).

	Academie.

	Galerie. Krönung Mariä v. N. Semitecolo;

	Chr. mit Heil. von Giambono;

	Krönung Mariä von G. und A. Murano;

	Altarbild v. Bart. Vivarini;

	Altarb. v. L. Vivarini;

	Heilige v. Basaiti;

	Wunder u. Prozession d. h. Kreuzes v. Gent. Bellini;

	Altarb. u. Madonnen von Giov. Bellini;

	Mad. mit Heil. v. Cima;

	Darstellung im Tempel;

	Heilung eines Besessenen;

	11,000 Jungfrauen v. Carpaccio;

	der Seesturm v. Giorgione,

	Heilung einer Besessenen, Himmelfahrt Mar. von Palma vecchio,

	Kreuzabnahme von Marconi;

	Himmelfahrt Mariä, Joh. d. T., Heimsuchung, Kreuzabnahme, Maria im Tempel, Bildn. des Sopranzo v. Tizian;

	Anbetung d. Könige von Bonifazio;

	h. Laurenzius mit Heil. v. Pordenone;

	Paradies u. Fischerring v. Bordone;

	Wunder d. h. Markus, Ehebrecherin v. Tintoretto;

	Mad. mit Heil., Gastmahl des Levi v. P. Veronese;

	Auferweckung des Lazarus von Leandro Bassano.

	Hochzeit zu Kana von Padovanino.




	Vercelli.

	S. Andrea. A. g. XIII.

	S. Cristoforo.

	M. W. Leben Mariä, Kreuzigung v. G. Ferrari;

	Leben d. Magdal. v. B. Lanini.

	S. Paolo.

	M. W. v. G. Ferrari.

	Verona.

	Dom. A. Façade r. Inneres g.

	M. W. Kuppel: Himmelf. Mariä v. Torbido, il moro;

	M. T. Himmelf. Mariä v. Tizian.

	S. Anastasia. A. g. XIII.

	M. W. Lunette: XIV.

	(rechts über 3. Altar) v. Liberale da Verona. XV.

	M. T. Mad. in thr. von Moroni.

	Dasselbe von Libri.

	S. Eufemia. A. g. (modernis.)

	M. W. über Seitenthüre von Stef. da Zevio.

	Bilder von Carotto.

	S. Fermo. A. g.

	M. W. aussen von Stef. da Zevio;

	innen: Verkündigung u. Anbetung der Könige v. Pisanello;

	M. T. Tobias v. Torbido;

	h. Antonius mit Heil. von Liberale;

	Mad. in Wolken mit Heil. von Carotto.

	S. Giovanni in fonte. A. r.

	B. Taufb. XII.

	S. Nazaro e Celso. A. g.-fr. ren.

	Im Chore M. W. longob.

	S. Zeno. A. r. XII.

	D. Chorgest.

	B. an der Façade. XII. von Nicolaus u. Guglielmus.

	Bronzeth. fr. r.

	M. W. XIV. unteren Felder XII.

	M. T. Hochaltar: Mad. mit Heil. von Mantegna.

	Municipio. A. (Hof.) r.-g.

	Pal. del consiglio. A. ren. von Fra Giocondo;

	Gemäldesammlung: Mad. mit Heil. von Stef. da Zevio;

	Mad. mit Engeln u. Heil. v. Pisanello;

	Anbetung d. Kindes u. Mad. von Girol. dai Libri;

	Anbetung der Hirten, h. Katharina von Carotto.

	Passion von Cavazzola.

	Bemalte Häuserfaçaden v. Mantegna u. A. (Casa Borella, Pal. Tedeschi.)

	P. Bevilacqua, Canossa, Pompei.

	A. ren. von Sanmicheli.

	Thore. A. ren. von Sanmicheli.

	Vicenza.

	Dom. A. g.

	S. Corona. A. g.

	M. T. Taufe Chr. von Giov. Bellini.

	S. Lorenzo. A. g.

	Basilica. (Rathhaus.) A. v. Palladio XVI. hergestellt.

	Gemäldesammlung.

	Teatro olympico. A. ren. von Palladio.

	Sog. Haus d. Palladio. A. ren. von Palladio.

	Paläste: Barbarano, Chiericati, Porto, Tiene (Ercole) von Palladio.

	Pal. Trento von Scamozzi.

	Rotonda. Villa Capra. A. ren. von Palladio.

	Villa Tornieri u. a. im Gebiete von Vicenza von Palladio.

	Viterbo.

	Dom. A. fr. r.

	B. Päpstl. Grabmonumente.

	Bischöfl. Palast. A. g.

	Fontana grande. g. XIII.

	Volterra.

	Dom. A. r. XIII. (Façade von Nicc. Pisano)

	B. Kanzel. Hochaltar von Mino da Fiesole.

	Baptisterium. A. r. XIII. von Geroldus da Lucano.

	Museum etruskischer Alterthümer.

	Vulci.

	Etrusk. Gräber.





III. Spanien.


	Aranjuez.

	Schloss. A. ren. XVI. von Herrera.

	Avila.

	Kathedrale. A. (Chor) r. XII.

	M. T. Hauptaltar von Santos Cruz. XVI.

	(Chr. auf d. Oelberge, Geisselung, Auferstehung, Vorhalle von P. Berruguete,

	Verkündigung, Geb., Verklärung, Kreuzigung v. J. de Borgoña).

	In d. Sakristei:

	Bilder am Gefässschrank. XV.

	S. Pedro. A. r. XII.

	S. Tomé.

	B. Grabm. d. Prinzen Juan v. Dom. Alexandro. XVI.

	M. T. Altar v. A. Rincon (?).

	Badajoz.

	Kathedr.

	M. T. von Morales.

	Baños (bei Palencia).

	Kirche. A. altchr. (?)

	Barcelona.

	S. Tablo del Campo. A. fr. r. X.

	S. Pere de las Puellas. A. fr. r. X.

	Kathedrale. A. g. XIII.

	D. Chorgest. g.;

	Kapellen im Kreuzgange:

	B. Grabpl. XV.

	M. T. XIV.;

	(in d. Taufkapelle) Verklärung Chr. XV.;

	(in der Kap. d. h. Kosmas) Altar. XVI.

	S. Maria del Mar. A. g. XIV.

	B. über d. Portale. XIV.

	Michaelsk.

	M. T. Mad. von L. Dalmau. XV.

	Provincialmuseum:

	Gemälde von Viladomat. XVII.

	Batalha in Portugal.

	Klosterk. A. g.

	Belem bei Lissabon.

	Kirche. A. g.

	Burgos.

	Kathedrale. A. g. XIII.-XV.

	B. über d. Portal. XIII.

	Kapelle Condestabile: M. T. Flügelaltar, Hemlings Sch.;

	Magdalena, lombard. Sch.;

	Kap. de Presentacion: Mad. nach Michelangelo;

	Sakristei: B. Mad. XV.

	Kreuzgang: Statuen. XV.

	S. Gil.

	M. T. Kreuzabnahme, Eycks Sch.

	S. Nicolaus.

	B. Hauptaltar. XV.

	Cadix.

	Franziskanerk.

	M. T. Mad. (Señora de Guadalupe) Nachbildung eines byzant. Werkes.

	Cordova.

	Moschee. A. maurisch. VIII. erweitert X., in eine Kirche umgew. XIII.

	Chor. g. verändert XVI.

	M. T. Verkündigung von Pedro de Cordova. XV.

	Escorial.

	A. ren. XVI. v. J. de Toledo u. Herrera.

	Laurenzk.

	Sakristei: Kreuzabnahme von Roger v. d. Weyde d. J.

	Bibliothek:

	Span. M. Min.

	Granada.

	Alhambra. A. maur. XIII. bis XIV.

	Palast daselbst. A. ren. XVI.

	Kathedrale.

	B. Grabmal Ferdinands u. Isabellas. XVI. v. Peralta.

	Statuen und Reliefs v. F. de Vigarny.

	In d. Sakristei: Mad. v. A. Cano.

	M. T. Kreuzigung, Abnahme u. Auferstehung v. Gallegos (?);

	h. Jungfrau in d. Einsamkeit v. A. Cano;

	Kuppelbilder von dems.;

	Mad., Hemlings Sch.

	In der Sakristei: Mad. v. L. da Vinci (?).

	Museum:

	Hausaltar mit Emailmalerei.

	Guadalajara.

	Patio del Duque del Infantado. A. ren. XVI.

	Jaen.

	Kathedrale. A. fr. ren. XVI.

	Madrid.

	Palast. A. XVIII.

	Königliches Museum:

	Galerie: h. Familie von Blas de Prado;

	Leben d. h. Stephan (5 B.) von V. Joannes;

	h. Sebastian von Alf. Santius (XVI.);

	Moses Wunder von J. de las Roélas;

	Maria egyptiaca, schlafender Jakob, Schändung d. Bartholomäus u. 50 and. B. v. J. da Ribera;

	Anbetung der Könige, Krönung Mariä, Apoll und Vulkan, die Ehrenmädchen (las meninas), Teppichwirkerinnen, Uebergabe von Breda, die Trinker, Bildnisse Philipp IV., Herz. von Olivares, Infant Don Carlos, Springbrunnen u. A. (62) v. Velasquez;

	h. Casilda u. A. von Zurbaran;

	Leichnam Chr. von

	A. Cano;

	h. Familie, Conceptio, h. Anna u. Maria, Vision d. h. Bernhard, Vision d. h. Ildephons, Marter d. h. Andreas, Bildn. eines Geistlichen u. A. (46) von Murillo;

	h. Hieronymus von Pereda;

	Würfelspieler v. Nuñez de Villa vicencia;

	Berufung d. h. Mathäus von Pareja, Landschaften von Mazo;

	Flügelb. (Joh. d. T. u. Barbara), Eyck'sche Sch.;

	Verkündigung, Heimsuchung, Geburt und Anbetung d. K. v. Christophsen;

	Anbetung d. K. (Reisealtar Karl V.) v. Hemling;

	Kreuzigung v. Roger v. d. Weyde d. J.;

	Anbetung der Kön., Triumph des Todes, die Welteitelkeit von H. Bosch;

	Mad. v. Luc. v. Leyden;

	Tod Mariä von Coxcie;

	Ruhe in Egypten v. Patenier;

	Adam u. Eva, männl. Bilder von Dürer;

	Ceres v. Elsheimer;

	Tod Mariä v. Mantegna;

	Geisselung Chr. nach Michelangelo;

	h. Familie v. A. del Sarto;

	Kreuztragung, Heimsuchung, Mad. mit dem Fische, h. Familie, Bildn. des Card. Bibiena von Raphael;

	d. h. Familie mit d. Rose, die Perle, unter dem Eichbaume nach Raphael;

	Danae, Venus, Venus u. Adonis, Venusgarten, Bacchanale, Anbetung d. Trinität, die Schlacht bei Lepanto, Karl V. zu Rosse, Philipp II. u. A. (46) von Tizian;

	Marter d. h. Gines von P. Veronese;

	die eherne Schlange, Liebesgarten, Bauerntanz, Portr. v. Rubens;

	Klage um Chr., Gefangennehmung Chr., Portr. von van Dyck.

	Nationalmuseum (Trinidad).

	Galerie:

	Bildn. von A. del Rincon (?);

	Leben Mariä, span. Sch. XV.;

	Beschneidung, ecce homo, Mater dolorosa von Morales;

	Mannalesen v. Herrera d. Aelt.;

	Geistliches Bildn. von A. Cano;

	Jubileo (Vision d. h. Franziskus) von Murillo;

	Einweihung eines Bischofes, Leben d. h. Bruno von V. Carduchi;

	Conceptio von Ricci;

	Kreuzabnahme von Pereda;

	Born d. lebendigen Wassers v. Hub. van Eyck;

	Anbetung der Hirten von Hemling (?);

	Madonna nach L. da Vinci.

	Galerie der Akademie:

	Christus am Kreuze von Morales;

	d. h. Elisabeth und 2 Lunetten von Murillo.

	Malaga.

	Kathedrale. A. ren. XVI.

	M. T. Altarblatt: Virgin del rosario von A. Cano.

	Miraflores (bei Burgos).

	Kloster. A. sp. g. XV. von Joh. von Cöln.

	B. königl. Grabmon. XV. von Gil de Silóe.

	Altarschrein von dems. und Diego de la Cruz.

	Oviedo.

	S. Salvator. A. g. XIV. (Camera santa. A. IX.)

	D. Fussboden. IX.

	B. Apostelstat. IX.

	Reliquarien u. Crucifixe. fr. r.

	Salamanca.

	Alte Kathedrale. A. r. XII.

	B. Grabm. XIII.

	Mad. (Holz) im Chore;

	M. W. XIII.

	M. T. in d. Chornische.

	Neue Kathedrale. A. sp. g. XVI.

	(In der Klemenskap.) M. T. Mad. von Gallegos.

	Universität. A. sp. g.

	B. (an der Façade). XVI.

	Collegio mayor. A. ren. XVI.

	Colleg. d. Irländer. A. ren.

	Augustinerk.

	M. T. Conceptio von Ribera.

	Santiponce.

	Isidork.

	M. T. Verkündigung von Sanchez de Castro. XV.

	Segovia.

	Kathedrale. A. g. XVI. von Juan und Rodr. Gil.

	Sevilla.

	Kathedrale. A. g. XV.-XVI.

	B. Reliquar (tabula Alfonsines) XIII.

	Grabm. (Kap. S. Jago). XV. Altarschr.

	(im Chore) v. Dankart u. A. XV.-XVI.

	Conceptio (Kap. d. h. Augustin) bemalt von J. Montañes.

	M. T. wunderthätige Mad. XIII.;

	Klage um Chr. (Annakap.) von Juan Nuñez. XV.

	Die Rückwand des Hochaltares v. Alexo Fernandez. XVI.

	Anbetung d. Hirten von Luis de Vargas.

	Verehrung d. Mad. durch d. Patriarchen (la gamba) v. dems.;

	Messe d. h. Gregor u. Auferstehung von Campaña;

	h. Jakob (Kap. S. Jago) v. J. de las Roélas;

	Altarb. von Zurbaran;

	Mad. von A. Cano;

	Vision d. h. Antonius u. Schutzengel v. Murillo;

	Vision d. h. Franz von Herrera d. Mittleren;

	h. Ildephons von Valdes Leal;

	Mad. von Tobar.

	Sakristei. A. ren. XVI.

	B. Kuppel; Holzthüre v. Guillen. XVI.;

	M. T. Kreuzabnahme von Campaña;

	h. Leander und Isidor von Murillo.

	Sala capitular. A. ren. XVI.

	Capella real. A. ren.

	B. Fries.

	Georgsk. (Caridad.)

	B. Grablegung (hint. d. Alt.) von Pedro Roldan. XVII.

	M. T. Moses Wunder (la sete), Bergpredigt, Verkündigung von Murillo;

	die Macht des Todes von Valdes Real.

	Universitätsk.

	B. Grabmal. XVI.

	(ital.) Crucifix von J. Montanes.

	S. Julian.

	M. T. Christophorus von Sanchez de Castro.

	Haus des Pilatus.

	Mytholog. Deckenbilder von Pacheco.

	Museum.

	Aus d. Leben d. h. Pedro Nolasco von Pacheco;

	Marter d. h. Andreas v. Juan de las Roélas;

	h. Thomas von Aquino v. Zurbaran;

	h. Thomas von Villanueva,

	Conceptio (3), Vision d. h. Franz, h. Felix, h. Joseph u. Antonius mit dem Christkinde von Murillo.

	Tarragona.

	Kathedr. A. r. XII.

	Toledo.

	Kathedr. A. g. XIV.-XV.

	B. am Portale;

	Choreinfassung XIV. Chorgestühl XV. Hauptaltar von Fel. de Vigarny;

	Ildefonsoaltar v. dems.;

	Grabm. (Kap. S. Jago) XV.;

	Grabm. (Capella de los reys) XVI. von Diego des Egas und Melch. de Salmeron.

	M. Altar (Kap. S. Jago) XV.;

	Chorbücher Min.-M.

	Kapitelsaal.

	M. W. v. Juan Borgoña.

	S. Juan. Kirche u. Kloster. A. g.

	Klosterhof. B. XIV.

	Moschee (Calle de Cristo).

	Zwei ehemal. Synagogen. A. maur.

	Am Thore del Cambron.

	B. h. Leocadia von Berruguete.

	Valencia.

	Petersk. A. (Portale) g.

	Kathedrale.

	M. T. Hauptaltar von Pablo de Aregio u. Fr. Neapoli;

	h. Cosmas u. Damian v. Pablo de Aregio;

	h. Dionys von Santos Cruz (?);

	Taufe Chr. von V. Joanes.

	Provinzialmuseum:

	Himmelfahrt Mariä v. V. Joanes;

	Krönung Mariä v. Ribalda;

	Crucifix von A. Cano;

	Passionsbilder von H. Bosch.

	Valladolid.

	Kathedr. A. ren. XVI. von Herrera (modernis.).

	S. Lorenzo.

	B. Mad. v. Grey Fernandez.

	Las Huelgas reales.

	B. Altarschr. (Himmelfahrt Mariä) von G. Fernandez.

	Nuestra Señora.

	B. Altarschr. v. Juan de Juni.

	Collegio mayor. A. g. XV. von H. de Egas.

	Museum d. Akademie.

	Schnitzwerke von Berreguete, G. Fernandez, Juan de Juni;

	M. T. h. Magdalena von Ribera.

	Zamora.

	Kathedrale. A. r. XII.





IV. Frankreich.


	Aigueperse (Puy de Dome).

	Kirche. (Chor). A. g. XIII.

	M. h. Sebastian von Mantegna,

	Geburt Chr. von Ben. Ghirlandajo.

	Airvault (Poitou).

	Kirche. A. r.

	Aix.

	Kathedrale. A. g. XIV.

	M. T. Moses im Dornbusche und Flügeln von René d'Anjou.

	Baptisterium. A. altchr.

	M. T. Taufe Christi altdeutsche Sch. XVI.

	Verkündigung Eyck'sche Sch.

	Alby.

	Kathedrale. A. g. XIII.-XVI.

	Alet (Roussillon).

	Kirche. A. r.

	Amboise.

	S. Florentin.

	B. Grabm. von M. Colombe.

	Amiens.

	Kathedrale. A. g. XIII.

	B. am Portale. XII.

	Andelys.

	Kathedrale. A. g. XIII.

	Angers.

	S. Martin. A. altchr. (Chor r. XII).

	S. Maurice. A. r. XII. (Querschiff XIII).

	S. Trinité. A. r. XII.

	Bibliothek.

	M. Min. Gebetbuch von René d'Anjou.

	Anguolême.

	Kathedrale. A. r. XII.

	Arles.

	S. Trophime. A. r. XII.

	Kreuzgang. A. r.

	Museum

	m. antiken Skulpturen u. altchristl. Sarkophagen.

	Arras.

	Stadthaus. A. g. XV.

	Auch.

	Kathedrale. A. g.

	M. Gl. XV.

	Autun.

	Kathedrale. A. r. XII.

	B. Relief am Portale. XII.

	M. W. XV.

	Auxerre.

	Kathedrale. A. g. XIII.

	M. W. (Krypta). Christus reitend.

	Avignon.

	Notredame. A. g. (Vorhalle fr. r.)

	M. T. von Simone di Martino.

	Päpstlicher Palast (Kaserne). A. g.

	Reste v. M. W. ital. Sch. XIV.

	Baillargues.

	Kirche. A. r. XI.

	Bayeux.

	Kathedrale. A. untere Arkaden. r. XII., oben g. XIV. Chor. g. XIII.

	Museum.

	Stickerei (sog. Teppich d. K. Mathilde). XI.

	Beaune.

	Hospital.

	M. Bilder aus d. altflandr. Sch.

	Bauvais.

	Le bas oeuvre. A. r. XI.

	Kathedrale. A. g. XIII.-XVI.

	S. Etienne. A. r. XI. (Schiff).

	Bernay (Normandie).

	Klosterk. A. r. XI.

	Besançon.

	Kathedr.

	M. T. v. Fra Bartolomeo.

	Béziers.

	Kathedrale. A. g.

	Blois.

	Schloss. A. fr. ren. (ältere Theile) von Fra Giocondo.

	Bocherville (Normandie).

	S. George. A. r.

	Bordeaux.

	S. Croix. A. r.

	S. Sernin. A. r.

	Kathedrale. A. g.

	S. Michel. A. g.

	Boury-Lastie.

	Kirche. A. r.

	Bouges.

	Kathedrale. A. g. XIII.

	M. Gl. XII., XIII.

	Haus des Jacques Coeur. A. g. XV.

	Bourg St. Andéol (Ardêche).

	Kirche. A. r.

	Brioude (Velay).

	Kirche. A. r.

	Brou (Burgund).

	Kathedrale. A. g. XVI.

	B. Grabm. Philiberts von Savoyen v. M. Colomb.

	Caen.

	S. Etienne. A. r. XI.-XII.

	S. Trinité. A. r. XI.-XII.

	S. Nicolas. A. r. XII.

	Cahors.

	Kathedrale. A. r. XII.

	Calma (Drôme).

	A. r. XIII.

	Carcassonne.

	S. Nazaire (Kathedr.). A.

	Schiff. r. Chor u. Quersch. g.

	S. Vincent. A. g.

	Carhaix.

	Kirche. A. g. XV.

	Cavaillon.

	Kirche. A. r.

	Chalons (Marne).

	Kathedr. A. (Schiff) r.

	Chambord.

	Schloss. A. fr. ren. XVI.

	Chantelles (Bourbonnais).

	Kirche. A. r.

	Charlieu.

	Abteik. A. sp. r.

	Charroux.

	Kirche. A. fr. r.

	Chartres.

	Kathedrale. A. (Westfronte r. XII.) g. XIII.-XVI.

	B. an den Portalen, Façade.

	M. Gl. XIII.

	Chateauneuf (Bretagne).

	Kirche. A. g. XV.

	Chateauneuf (Saône et Loire).

	Kirche. A. r. XII.

	Chatel-Montagne (Bourbonnais).

	A. r.

	Civray (Poitou).

	Kirche. A. r.

	Clermont.

	Notre-Dame du Port. A. r. XI.

	Conques (Aveyron).

	Kirche. A. r. XI.

	Coustouges (Roussillon).

	Kirche. A. r.

	Coutances.

	Kathedr. A. g. XIII.

	Die (Dauphiné).

	Kirche. A. r.

	Dijon.

	Notre-Dame. A. g. XIII.-XIV.

	Palais de justice. A. fr. ren. XVI.

	Karthause.

	B. Brunnen von Claux Sluter.

	Museum. Altarschr.

	B. von Jacq. de Boerze.

	M. von Melch. Broederlam.

	Dol.

	Kathedr. A. g. XIII.

	Ecouen.

	Schloss. . fr. ren. v. J. Bullant. XVI.

	Enghien.

	Schlosskap.

	B. Altarreliefs. XV. XVI.

	Entraigues (bei Angoulême).

	S. Michel. A. r.

	Espondeilhan.

	Kirche. A. r.

	Evreux.

	Kathedrale. A. (Schiffsarkaden r.) g.

	Ferriéres.

	Kirche.

	M. Gl.

	Fontainebleau.

	Schloss. A. fr. ren. XVI.

	M. W. von R. Rossi, Primaticcio, N. dell'Abbate.

	Fontevrault (Anjou).

	Klosterk. A. r. XII.

	B. Grabpl.

	Todtenkapelle auf dem Kirchhofe. A. r.

	Genf.

	Kathedrale. A. r.-g.

	Gennes (bei Saumur).

	S. Eusébe. A. altchristl.

	Germigny-le-Prè (Orleans).

	Kirche. A. r. XII.

	M. Mos.

	Grandson (Neufchatel).

	S. Jean. A. fr. r.

	Graville (Normandie).

	Kirche. A. r. XII.

	Grenoble.

	S. Laurent. (Krypta). A. altchr. VII.

	Guebwiller (Bas Rhin).

	Kirche. A. sp. r.

	Issoire (Auvergne).

	Kirche. A. r.

	Iveure (Bourbonnais).

	Kirche. A. r.

	Jumièges.

	Klosterk. (Ruinen). A. r. XI.

	La Charité-sur-Loire (Nevers).

	Klosterk. A. r. XII.

	Langres.

	Kathedrale. A. r. XII.

	Laon.

	Templerk. A. r. XII.

	La Roche.

	Kirche. A. g.

	Lausanne.

	Kathedrale. A. fr. g.

	Lessay (Normandie).

	Kirche. A. r. X.

	Liget (Indre et Loire).

	Kirche.

	M. W. XIII.

	Lille.

	Kathedrale. A. sp. g.

	Lisieux.

	Kathedrale. A. g.

	Loches.

	Klosterk. A. r.

	Loupiac (Gironde).

	Kirche. A. r.

	Louviers.

	Kathedrale. A. sp. g.

	Lusignan (Poitou).

	Kirche. A. r.

	Lyon.

	S. Irenée. (Krypta). A. altchr.

	Ainay. A. altchr.

	S. Jean. A. r.-g.

	Museum.

	Wiederholung des Rosenkranzfestes v. Dürer;

	oberdeutsche Bilder;

	Himmelfahrt Chr. von Perugino;

	Bilder von Rubens.

	Macon.

	S. Vincent. (Vorhalle). A. r. XII.

	Maguelon.

	Kathedr. A. r.

	Marseille.

	Museum. altchr. Sarkophage u. A.

	Meaux.

	S. Etienne.

	B. Grabplatte. g. XIII.

	Meillant.

	Schloss. A. sp. g.

	Metz.

	Kathedrale. A. g.

	Gewebe: Kasel Karl d. Gr.

	Moissac.

	Klosterk. A. r.

	B. am Portale und im Kreuzgang r.

	Monsempron (Aquitaine).

	Kirche. A. r.

	Montier en Der (Haute-Marne).

	Kirche. A. r. (Chor g.)

	Montivilliers (Normandie).

	Kirche. A. r. XII.

	Montmajour (bei Arles).

	Rundk. A. r. XI.

	Montmoreau (Charente).

	Kirche. A. r.

	Montmorillon (Poitou).

	Grabk. A. r. XII.

	Montpellier.

	Musée Fabre.

	Bildn. eines jungen Mannes und des Lorenzo Medici von Raphael (?);

	h. Familie von A. del Sarto;

	Kreuzabnahme v. P. Campaña;

	Anbetung d. Hirten v. Ricci;

	Bilder aus der niederländ. Sch. XVII. Portr. von Greuze.

	Mouzon (Ardennen).

	Kirche. A. g. XIV.

	Nantes.

	Notre-Dame.

	B. Grabm. des Herzogs François II. von M. Colomb.

	Schloss. A. sp. g.

	Gemäldesamml. Bild von J. van Eyck.

	Nantouillet.

	Schloss. fr. ren. XVI.

	Narbonne.

	Kathedr. A. g. XIII.-XIV.

	D. Erzbisch. Grabm.

	Palast. d. Erzbisch. A. g. XIII.

	Museum.

	Anbetung des Kindes, flor. Sch. XV.;

	Anbetung d. Magier und h. Familie, Eyck'sche Sch.;

	Mönch v. A. Cano;

	h. Joseph v. P. Carduccho;

	Christus bei Martha v. Rubens u. Snyders;

	Portr. v. Mignard u. Bourdon.

	Nevers.

	S. Etienne. A. r. XII.

	Neufchâtel.

	Stiftsk. A. r.

	Schloss. A. r.

	Neuvy St. Sépulcre (Indre).

	Kirche. A. r. XII.

	Neuwiller (Bas Rhin).

	Kirche. A. g. (mit roman. Resten.)

	Niederhaslach (Bas Rhin).

	Kirche. A. r.

	Nismes.

	Maison carrée. röm. Tempel, darin Museum und Bildersammlung.

	Notre-Dame de Valére (Sitten).

	Kirche. A. r.

	Noyon.

	Kathedrale. A. r-g.

	Orcival (Auvergne).

	Kirche. A. r.

	Orleans.

	S. Aignan. (Krypta), fr. r.

	Kathedrale. A. g. (gegr. XIII. u. neuerbaut XVII.).

	Hôtel de ville. A. sp. g.

	Museum

	mit mittelalterl. Skulpt., Holzschnitz., Emailarb., Bildn. von Clouet.

	Paray-le-Monial (Burgund).

	Abteik. A. r. XI.

	Paris.

	Kirchen.

	Notre-Dame. A. g. XII.-(Porte rouge) XV.

	B. an Portalen. XIII.

	In d. Vorhalle Relief: das jüngste Gericht. XV.

	An den Aussenseiten des Chores Reliefreste, Reliefs am Chorumgange.

	Chorgest. XVII.

	S. Germain-des-Près. A. r. XI. (Chor XII.)

	S. Germain l'Auxerrois. A. g. XV.

	S. Eustache. A. fr. ren. XVI.

	S. Méry. A. sp. g. XVI.

	S. Gervais. A. ren. XVI.

	M. Gl. XVI.

	S. Etienne du Mont. A. ren. XVI. (Thurm XIII.).

	S. Geneviéve. A. XVIII. v. Soufflot.

	Sainte Chapelle. Im Justizpalaste. A. g. XIII. v. P. von Montereau.

	M. Gl. XIII.

	Kirche auf dem Montmartre. A. altchr. (?)

	Bei Paris Abteik. S. Denys. A.

	Thurmhaus, Façade, Chor frühest g. XII.;

	Schiff g. XIII. von Eudes Clement und Mathieu de Vendome.

	B. Am Portale u. in den Lunetten XII.,

	Dagoberts Thron (in der Sakristei) theilw. röm.

	M. Gl. (Kapelle S. Eugene und de la vierge) XII.,

	mit Inschriften des Abtes Suger.

	Königliche Grabmonumente:

	In der Kirche:

	Grabm. Louis XII. v. Jean Juste. XVI.,

	Henri IX. v. Germ. Pilon,

	François I. v. P. Bontems u. A.

	Statuen Charles V. u. Jeanne de Bourbon (fälschlich S. Louis u. Marguerite de Provence getauft).

	In der Krypta:

	Falsche Statuen Clovis u. Clotilde, XII.;

	Grabtafel d. Fredegunde, XI.

	Grabm. Philipps und Louis (Bruder u. Sohn des h. Ludwig) XIII.

	Gedenktafeln der Schlacht von Bovines XIII.

	Grabstatuen Jean I. u. A. XIV.

	Grabm. Louis von Orleans u. Valentinens (ital. renaissance) XVI.

	(noch nicht aufgestellt: emaillirte Grabt. Jeans und Biancas, Kinder d. h. Louis, XIII.).

	Paläste und Sammlungen.

	Tuilerien. A. ältere Theile von Ph. Delorme. XVI.,

	erweitert und die Galerie vollendet v. Levaut und d'Orbay. XVII.

	Louvre. A. (le vieux Louvre) von P. Lescot. XVI.,

	erweitert unter Karl IX., Heinrich IV., Louis XIII.

	(Pavillon d'orloge v. Lemercier) und Louis XIV.

	(Colonnade von Cl. Perrault).

	Daselbst: Assyrisches Museum mit d. Monumenten von Khorsabad u. A.

	Antiken:

	Der Fürstenrath vor Troja (Relieffragm.), der Zwölfgötteraltar, die

	verwundete Amazone, altattisches Grabrelief,

	die Herkulesarbeiten (Metopen vom Zeustempel zu Olympia), Mänade,

	Venus v. Milo, Demosthenesbüste, der borghesische Fechter, Rednerstatue

	(Germanikus), Jason, Diana von Gabii, Diana von Versailles, Venus von Arles,

	Tiberstrom, Pallas von Velletri u. A.

	Moderne Skulpturen:

	Gefesselte Männer (vom Juliusdenkm.) von Michelangelo,

	Nymphe von Fontainebleau (Broncerelief) v. Benev. Cellini,

	Broncereliefs von A. Riccio.

	Die drei Grazien v. G. Pilon,

	Portraitstatue v. J. Cousin,

	Milo von Croton v. Pujet.

	Galerie:

	Krönung Mariä v. Fiesole;

	Glorie des h. Thomas von B. Gozzoli;

	Parnass, Kreuzigung, Mad. della Vittoria von Mantegna;

	Altarbild von Bianchi Ferrari;

	h. Stephan v. Carpaccio;

	Predella von N. Alunno;

	Vierge aux rochers nach Leonardo da Vinci;

	Täufer Johannes, Lucretia Crivelli (belle ferronière),

	Monna Lisa nach L. da Vinci;

	Mad. von Beltraffio;

	Mad. und Herodias von A. Solario;

	Mad. mit d. h. Sebastian von Correggio;

	Jupiter und Antiope v. Correggio;

	Altarbild von Fra Bartolommeo;

	Altarbild v. Rid. Ghirlandajo,

	Caritas von A. del Sarto;

	S. Michael und S. Georg, la belle jardinière, Bildniss eines jungen Mannes und eines blonden

	Jünglings, Vierge au diadème, kleine u. grosse h. Familie, Michael, h. Margaretha,

	Johanna v. Arragonien, Kardinal Julius v. Medici, Graf Castiglione von Raphael (theilweise nur Schulbilder);

	Parnass von Perin del Vaga;

	Bildn. des Gustav de Foix von Giorgione;

	Landschaft mit d. Wasserschöpferin v. Palma vecchio (?);

	h. Familie v. Palma vecch.;

	Raphael u. s. Fechtmeister von Seb. da Piombo;

	Vierge au lapin, Mad. mit Heil., Grablegung Christi, Gastmahl in Emaus, h. Hieronymus, Dornenkrönung, Venus del pardo (Jupiter und Antiope), Marchese del Guasto u. s. Geliebte, K. Franz I. von Tizian;

	Heiligenbilder von Moretto,

	Paradies (Skizze) von Tintoretto;

	h. Familie, Hochzeit zu Cana, Gastmahl in Emaus von P. Veronese;

	Mad., Anbetung d. Kindes von L. Caracci;

	Herkules der Schlangenwürger von Ag. Caracci;

	h. Familien, Landschaften mit histor. Staffage v. Ann. Caracci;

	Landschaften von Domenichino;

	Bilder von G. Reni;

	Mad. mit Heil. von Guercino;

	Pietà von Bern. Campi;

	Flucht nach Aegypten von Cigoli;

	Magdalena (?) v. D. Feti;

	Isabella von Mailand, Frieden bittend von Cr. Allori;

	Bildn. des Malteser-Grossmeisters v. Caravaggio;

	Anbetung der Hirten von Spagnoletto;

	Schlachtbild, Landschaft mit Soldatenstaffage von Salv. Rosa.

	Krönung der Mad. von Jan Eyck;

	Christuskopf von Rogier v. d. Weyde;

	Erzb. Warnham von Canterbury, Astronom N. Kratzer von H. Holbein d. J.;

	Anbetung der Könige von Mabuse;

	Anbetung der Könige, Flucht aus Sodoma, die Geschichte der Maria von Medici (21 Bilder), Bauerntanz, Landschaften (Regen bei Sonnenbeleuchtung, Windmühle) v. Rubens;

	Klage um Chr., hl. Sebastian, Mad. mit Donatoren, General Moncada, K. Karl I. im Jagdkleide v. van Dyck;

	les quatre bourgmestres (Schützenpreise) von van der Helst;

	Familie des Tobias, Gelehrte im Studirzimmer, h. Familie, Gastmahl in Emaus, barmherzige Samariter, Portr. von Rembrandt;

	Samuel und Eli von Eckhout;

	Bildnisse von F. Bol;

	der verlorene Sohn von Teniers d. J.;

	Kinderschule von Adr. van Ostade;

	der Liebesantrag von Terburg;

	Gewürzkrämerin, das Krankenzimmer von G. Dow;

	Conception von Murillo;

	italien. Landschaft von P. Bril;

	h. Familie in Mondscheinlandschaft von Elsheimer;

	Idyllen v. N. Berghem;

	Landschaften von van der Velde;

	Sturmlandschaft von Ruysdael;

	Portr. v. Clouet-Janet;

	Weltgericht v. J. Cousin;

	Bilder von S. Vouet;

	Pest, Mannalese, Et in arcadia ego (Landschaft mit Hirtengrab) von N. Poussin;

	Bildn. Richelieus u. A. v. Ph. Champaigne;

	Leben d. h. Bruno von Lesueur;

	Porträte v. Mignard;

	Leben Alexander d. Gr. v. Lebrun;

	Kreuzabnahme von Jouvenet;

	Wunder d. h. Hyacinth von N. Colombel;

	Portr. Bossuets u. A. v. Rigaud;

	Landschaften v. Claude Lorrain;

	der blinde Belisar, Schwur d. Horatier, Brutus von David.

	Zahlreiche Handzeichnungen, Kupferstiche, Rüstungen, Emailarbeiten.

	Palast Luxembourg. A. ren. XVII. von Jacques de Brosse;

	Galerie moderner Bilder.

	Hôtel de ville. A. ren. v. Boccadoro aus Cortona (später erweitert).

	École des beaux-arts.

	Eingebaute Façade des Schlosses Gaillon. A. ren. XVI.

	Portikus aus Schloss. Anet. v. Phil. Delorme.

	Hôtel de Cluny. A. g. XV.-XVI.

	Mittelalterliche Sammlungen: Architekt.

	Glieder, Gypsabgüsse, Holzschnitzereien, Glasgemälde, Elfenbeintafeln (altchr., byzant. u. roman. von Berthelot Heliot XIV.),

	Reliquienkasten d. h. Yvet XII.,

	Altartafel K. Heinrich II. XI. (?),

	Emailtafeln (aus Limonsin seit d. XII. Jahrh.), Relief mit d. Kreuzigung aus S. Germer. XIII.;

	Statuen d. Familie Ambois. XV.;

	Gemälde (Gentile da Fabriano?), Prachtgeräthe, Gothische u. Renaissencemeubles.

	Fontaine des Innocents. A. ren. XVI. v. P. Lescot.

	B. v. J. Goujon.

	Bibliotheque imperiale.

	M. Min. byz. angelsächs. frank. XI.-XVI.

	Bibl. des Arsenals.

	M.  Min. XIII.-XV.

	Parthenay.

	Kirche. A. r.

	Payerne (Neufchâtel).

	Abteik. A. r.

	Perigueux.

	S. Front. A. byzant. XI. bis XII.

	Kathedr. (S. Etienne). A. r. XII.

	Pernes.

	Dorfk. A. r.

	Plestin.

	Beinhaus. (Reliquare). A. g. XV.

	Poissy.

	Notre-Dame. A. r. XII.

	Poitiers.

	S. Jean (Baptist.). A. altchr.

	M. W. XII.;

	Notre-Dame la grande. A. r. XII.

	S. Radegunde. A. r-g.

	B. (Lesepult, altchr.).

	S. Hilaire. A. r. XII.

	S. Pierre (Kathedr.). A. g. XIV.

	Pradès (Roussillon).

	Dreieckige K. A. r.

	Puy en Velay.

	Kathedrale. A. r. XII.

	Quimper.

	Kathedr. A. g. XIII.

	Quimperle.

	S. Croix. (Rundk.) A. r.

	Rédes.

	Kirche. A. r.

	Rheims.

	S. Remy. (Reste.) A. r. XI.

	Kathedrale. A. g. XIII.

	B. am Portale.

	M. Gl. XIII.

	S. Nicaise. (Façade.) A. g. XIII.

	Stadthaus. A. ren. XVII.

	Rieux-Mérinville (bei Carcassonne).

	A. r. XII.

	Riez (Basses Alpes).

	Rundk. A. altchr.

	Rodez.

	Kathedr. A. sp. g.

	Romainmortier (Schweiz).

	Kirche. A. fr. r.

	Rouen.

	Kathedrale. A. g. XIII.-XVI.

	B. Grabm. von Jean Cousin;

	S. Ouen. A. g. XIV.-XVI.

	S. Vincent. A. g.

	Hôtel de Bourgtheroude. A. sp. g.

	Pal. de justice. A. sp. g.

	Museum. Predella von Perugino.

	Roulet.

	Kirche. A. r.

	Ruffec (Poitou).

	A. (Façade). r.

	Saintes.

	Kathedrale. A. r. XII.

	S. Marie des Dames. A. r.

	St. Aignan (Loire et Cher).

	Kirche. A. r. XII.

	St. Amand Montrond (Cher).

	Kirche. A. r.

	St. Aubaine de Guerande (Bretagne).

	Kirche. A. r.

	St. Benoit.

	Abteik. A. r. XI.

	St. Chef (Isére).

	Kirche. M. W. XII.

	St. Émilion.

	Kirche. A. r. XII.

	St. Jean de Col (Perigord).

	Kirche. A. r. XII.

	St. Gabriel (bei Tarascon).

	Kapelle. A. r. XII.

	St. Gabriel (bei Bayeux).

	Kirche. A. r.

	St. Generoux.

	Kirche. A. r.

	St. Genoux (Indre).

	Kirche. A. r. XII.

	St. Germain en laye.

	Schloss. A. ren. XVII.

	St. Germer (bei Beauvais).

	Abteik. A. r. XII.

	St. Gildas de Rhuys (Bretagne).

	Kirche. A. r.

	St. Gilles (Languedoc).

	Kirche. A. r.

	St. Guilhem du desert.

	Kirche. A. r.

	St. Lo.

	S. Croix. A. r. XII.

	St. Menoux.

	Abteik. A. r.

	St. Michel d'Aiguithe bei Puy (haute Loire).

	Kirche.

	M. W. X.-XIII.

	St. Pol de Leon.

	Kathedr. A. g. XIII.

	St. Paul de Varax (Dep. l'Ain).

	Kirche. A. r.

	St. Paul trois chateaux (Drome).

	Kirche. A. r. XI.

	St. Pierres in Clages (Sitten).

	Kirche. A. r.

	St. Quentin.

	Stadthaus. A. g. XVI.

	St. Restitut (Drome).

	Kirche. A. r.

	St. Savin (Vienne).

	Kirche. A. r. XI.

	M. W. XI.-XII.

	St. Thègonec.

	Beinhaus. A. g.

	Saumur.

	S. Pierre. A. r. XII.

	Saveniéres.

	Kirche. A. altchr.

	Savigny.

	Kirche. A. r.

	Séez.

	Kathedrale. A. g. XIII.

	Senlis.

	Kathedrale. A. g. XIII.

	Sens.

	Kathedrale. A. g. XIII.

	Synodalsaal. A. g.

	Soissons.

	S. Jean. A. g.

	Solignac.

	Abteik. A. r. XII.

	Solesme.

	Klosterbauten. A. ren. XV.

	Souillac.

	Abteik. A. r. XII.

	Souvigny.

	Abteik. A. r.

	Than (Normandie).

	Kirche. A. r.

	Toul.

	Kathedr. A. g. XVI.

	Toulouse.

	S. Sernin. A. r. XI.

	S. Pierre. A. r.

	S. Etienne. A. g.

	Jakobinerk. A. g.

	Museum.

	Antike Skulpt.;

	mittelalterl. Grabst. und Grabpl. XIV.-XV.

	Ital. u. span. Bilder.

	Tournus.

	S. Philibert. A. r. XI.

	M. W.

	Tours.

	Kathedr. sp. g.

	B. Grabm. des Sohnes Karl VIII. von J. und A. Juste. XV.

	Fontaine auf d. place du Marché v. M. Colomb.

	Fontaine de Beaune von J. und A. Juste.

	S. Saturnin.

	h. Grab v. M. Colomb.

	Vaison.

	Kathedrale. A. r. XI. oder XII.

	S. Quinine. A. r.

	Valence.

	Kathedrale. A. r.

	Valenciennes.

	Kirche. A. g.

	Valmagne (Languedoc).

	Kirche. A. r.

	Varengeville.

	Manoir d'Ango. A. fr. ren. XVI.

	Veauce (Bourbonnais).

	Benediktinerk. A. r.

	Venasque.

	Kirche. A. r.

	Vermeuil.

	Kirche. A. r.

	Versailles.

	Schloss. A. XVII. v. Mansart.

	Veteuil (Seine et Oise).

	Kirche. A. g.

	Vezelay.

	Abteik. A. r. XII.

	B. Relief am Westportale. XII.

	Vienne.

	Antiker Tempel. Korinth. Ordn.

	S. Maurice. A. r.

	Vignagoul (Languedoc).

	Kirche. A. r.

	Vignory.

	Abteik. A. r. XI.

	Villeneuve bei Avignon.

	Hospital.

	M. T. v. René d'Anjou.

	Volvic.

	Kirche. A. r.





V. Niederlande.


	Aerschot.

	Kirche.

	D. Chorgestühl und Lettner. XVI.

	Amsterdam.

	Rathh. A. ren. XVII.

	Museum.

	Gastmahl d. Schützengilde, Porträtgruppen u. Portr. v. van der Helst;

	die Nachtwache u. Portr. v. Rembrandt;

	Sittenbild v. J. Steen;

	Sittenbilder von Terburg, Dow u. A.

	Zahlr. Privatsammlungen mit Bildern aus der holländ. Sch.

	Anderlecht.

	Kirche (Krypta). A. r. XI.

	Antwerpen.

	Kathedr. A. g. XIV. bis XVI.

	M. (Kuppel) v. Corn. Schut;

	Auferstehung d. Lazarus, Todtenerweckung u. Abendmahl von O. Venius;

	Kreuzerrichtung u. Kreuzabnahme von Rubens.

	S. André. A. g. XVI.

	D. Kanzel.

	S. Antoniusk.

	M. T. Grablegung von v. Dyck.

	S. Jacques. A. g. XV.

	B. Mater dolorosa v. Duquesnoy.

	M. T. (in d. Grabkap. d. Meisters) h. Unterhaltung v. Rubens;

	Crucifix von van Dyck;

	Berufung Petri, Carl Borrom. von Jordaens;

	h. Rochus von Quellyn.

	S. Paul.

	M. T. Geisselung v. Rubens;

	die Werke d. Barmherzigkeit v. Teniers d. Aelt.

	Jesuitenk. A. ren. XVII. von Aguillon.

	Börse. A. sp. g. XVI.

	Rathh. A. ren. v. Corn. de Friendt;

	Gildenhäuser. A. XVI.

	Museum.

	Bilder aus der altflandrischen Sch.;

	Mad. am Springbrunnen v. Jan van Eyck;

	Mad. mit d. h. Georg nach J. v. Eyck;

	betender Karthäuser v. Justus v. Gent (?);

	die 7 Sakramente von Roger v. d. Weyde (?);

	Mad. in der goth. Kirche;

	die Verkündigung, Bildn. eines jungen Mannes v. Hemling;

	Glorie u. Portr. von Mostaert;

	Kreuzabnahme mit Flügeln v. Qu. Messys;

	Engelsturz v. F. Floris;

	Predigt d. h. Alois v. Porbus d. Aelt.;

	Versuchung d. h. Antonius v. M. Vos;

	Anbetung d. Könige u. A. v. O. Venius;

	h. Familie, Unterweisung d. Mad., h. Therese, h. Franziskus, Christ à la paille mit Flügeln, h. Thomas mit Flügeln, Christus am Kreuze, Anbetung d. Könige, Bildn. v. Rubens;

	Klage um Christus, Crucifix, Bildnisse v. van Dyck.

	Samml. d. Hrn. Wuyts u. a. Privaten.

	Brügge.

	S. Sauveur. A. r. XII. (Inneres XIV.)

	Kap. d. h. Blutes. A. r. XII. (Façade g. XVI.)

	Kap. von Jerusalem. A. g. XV.

	Kaufhalle. A. g. XIII. bis XIV.

	Rathh. A. g. XIV.

	Schützengilde. A. XVI.

	Johanneshospital.

	M. T. Vermählung d. h. Katharina mit Flügeln, Anbetung d. K. mit Flügeln, Kreuzabnahme mit Flügeln, Ursulakasten von Hemling;

	Sibylle v. Hemling (?).

	Museum der Akademie.

	Maria mit d. Papagey v. Jan van Eyck;

	weibl. Bildniss, Christuskopf von J. van Eyck (?);

	Taufe Chr. mit Flügeln, h. Christoph v. Hemling;

	Urtheil d. Cambyses v. Claessens d. Aelt.

	Privatsammlungen flandrischer Bilder.

	Brüssel.

	S. Gudule. A. g. XIII.-XV.

	M. Gl. XVI. (in d. Liebfrauenkap.

	M. Gl. v. Thulden. XVII.)

	Notre-Dame la Chapelle. A. Chor sp. r. III. Schiff g. XV.

	Notre-Dame du Sablon. A. g. XV.-XVI.

	Augustinerk. A. ren. XVII. v. Coeberger.

	Rathhaus. A. g. XV.

	Maison du Roi. A. sp. g. XVI.

	Museum.

	Klage um Chr. v. B. van Orley;

	Anbetung d. K., Himmelfahrt Mariä, h. Franzisk., Marter d. h. Livin, Krönung Mariä von Rubens;

	Bilder von Venius, Jordaens, Snyders;

	Portr. von Rembrandt.

	Courtrai.

	Notre-Dame.

	D. Tabernakel. g.

	M. Kreuzerrichtung von van Dyck.

	Rathhaus. A. g. XVI.

	Diest.

	Boucherie. A. g. XIV.

	Dinant.

	Notre-Dame. A. g. XIII.

	Dixmud.

	Pfarrk.

	D. Lettner. g. XV.

	Gent.

	S. Bavo. A. g. XVI.

	M. T. Anbetung d. Lammes von Hub. u. Jan van Eyck;

	h. Bavo v. Rubens;

	nebenan Kap. d. h. Makarius. A. r. XII.

	S. Michael. A. g. XV.

	M. T. Kreuzigung v. van Dyck;

	Marter d. h. Hadrian v. van Thulden;

	wunderthätige Heilung v. van Noort.

	S. Nicolas. A. g. XV.

	Dominikanerk. A. g. XIII.

	S. Sauveur.

	M. Flucht nach Aegypten v. Quellin.

	Hospital de la Biloque. A. Faç. u. Refekt. g.

	M. W. XIII.

	Halle au blé. A. r. XIV.

	Alte Tuchhalle. A. g. XV.

	Rathhaus. A. g. XV.-XVI. ren. XVII.

	Privatsamml. altflandrischer Bilder.

	Gorkum.

	Johannesk.

	M. W. XIII.

	Gouda.

	Johannesk.

	M. Gl. XVI.

	Haag.

	Museum.

	Der Anatom Tulp und Portr. von Rembrandt;

	Sittenbild (Darstellung des menschl. Lebens) v. J. Steen;

	der Offizier v. Terburg;

	der Säugling v. G. Dow;

	Sittenbilder v. Mieris, Schalken, Teniers;

	der junge Stier von P. Potter;

	Landschaften v. Ruysdael.

	Zahlr. Portr. aus d. holländ. Sch.

	Königl. Sammlung (jetzt grossentheils zerstreut und nach England gekommen.)

	Maison au bois mit M. von Jordaens u. A.

	Hal.

	Notre-Dame. A. g. XIV.

	B. Taufbr. XV. aus d. Sch. von Tournay.

	Herzogenbusch.

	S. Jean. A. g. XIV.

	Hoogstraten.

	Kirche. A. g. XVI.

	D. Chorgest. XVI.

	Gl. M. XVI.

	Huy.

	Notre-Dame. A. g. XIV.

	Leyden.

	Stadthaus.

	M. Kreuzigung mit Flügeln v. Corn. Engelbrechtsen;

	jüngstes Gericht von Luc. von Leyden.

	Lierre.

	S. Gommaire. A. g. XV.

	Lobes.

	St. Ursmer. A. r. XI.

	Löwen.

	S. Pierre. A. g. XV.

	D. Tabernakel und Lettner XV.;

	M. Marter d. h. Erasmus v. Hemling (?);

	Abendmahl v. Justus v. Gent (?);

	Kreuzabnahme von Roger van der Weyde d. J. (?);

	Mad. mit Heil. v. Qu. Messys.

	S. Jacques.

	D. Tabernakel.

	S. Gertrud.

	D. Chorgest. XVI.

	M. Hochaltar u. Mater dolorosa v. M. Coxcie.

	Dominikanerk. A. g. XIII.

	Kirche d. grand-beguinage. A. g. XIV.

	Jesuitenk. A. ren. v. Hesius.

	Tuchhalle. A. g. XIV.

	Rathhaus. A. g. XV.

	M. kl. Gemäldesammlung altflandr. Bilder.

	Lüttich.

	St. Jean. A. Karol. (urspr. X., restaurirt XVIII.)

	S. Barthélemy. A. r. XI.    D. Altarschr.

	B. Taufbecken v. Lamb. Patras aus Dinant. XII.

	S. Jacques. A. g. XVI. (Thurm r.)

	S. Denys. A. r. X. Chor g. XV.

	Bischofshof. A. XVI.

	In der Nähe S. Nicolas en glain. A. r. XII.

	Maestricht.

	S. Servais. A. r. XII.

	Notre-Dame. A. r.

	Mecheln.

	S. Rombaut. A. g. XIV. bis XVI.

	M. Crucifix v. van Dyck;

	Anbetung d. Kön. v. Quellyn.

	Notre-Dame. A. g. XIV.-XVI.

	M. Wunderbarer Fischzug v. Rubens;

	Grablegung v. van Hoeck.

	S. Jean.

	M. Anbetung d. Kön. mit Flügeln v. Rubens.

	Beguinenk. A. ren. XVII. von Franquart.

	Jesuitenk. A. ren. XVII. v. Faid'herbe.

	Tuchhalle. A. g. XIV.

	Museum.

	Mons.

	S. Waudru. A. g. XV.

	B. Grabreliefs XV.

	M. Gl. XVI.

	Rathhaus. A. g. XV.

	Nivelles.

	S. Gertrude. A. r. XI. (Innen modernis.)

	D. Reliquar. Kreuzgang. A. XIII.

	Oudenarde.

	Pfarrk. A. sp. r. XIII.

	Rathhaus. A. g. XVI.

	Roermundt.

	Notre-Dame. A. sp. r. XIII.

	Rotterdam.

	Kirche. A. g.

	Saventhem.

	Dorfk.

	M. T. h. Martin von van Dyck.

	Sluis.

	Kirche. A. r. XII.

	Soignies.

	S. Vincent. A. r. XI.

	Tongern.

	Notre-Dame. A. g. XIII.-XV.

	Tournay.

	Kathedrale. A. r. XI.-XII.

	Chor g. XIII.

	D. Lettner XVI. v. Cor. de Friendt.

	B. Grabst. XV.

	M. Gl. XVI.

	S. Pyat. A. sp. r.

	S. Quentin. A. sp. r.

	S. Jacques. A. sp. r. XIII.

	S. Eleuthére.

	D. Reliquar.

	Utrecht.

	Stadthaus.

	M. Mad. v. Schoreel und andere holländ. Bilder.

	Villers.

	Abteik. A. fr. g. XIII.

	Ypern.

	S. Martin. A. Chorsp. r. XIII.

	Schiff g. XIII.-XV.

	M. W. XIV.

	Rathhaus. A. g. XIII.

	Boucherie. A. g.

	Privathäuser. A. g. XIII.







VI. England.


(Ausführliche Nachrichten über die zahlreichen Privatsammlungen siehe in Waagens
»englischen Kunstschätzen«, neueste englische Ausgabe.)




	Aberdeen.

	Kirche. A. g. XVI.

	Kingscolleg. A. sp. g. XVI.

	Adderbury (Oxford).

	Kirche. A. g. XIV. (Holzdecke.)

	Althorp (Northampton) bei Gf. Spencer.

	Galerie:

	Portr. Heinrich VIII. v. H. Holbein d. J.

	Porträte von van Dyck.

	Portr. d. Card. Polus v. Perin del Vaga.

	Altontower (Stafford)  bei Gf. Shrewsbury.

	Galerie.

	Barronhill (Stafford) bei Whyte.

	Galerie.

	Klage um Christus von Raphael.

	Bath.

	Kathedr. g. XVI. bei Beckford.

	Galerie:

	h. Katharina von Raphael;

	lustige Wirthschaft von J. Steen u. A.

	Blenheim (Herzog v. Marlborough.)

	Galerie:

	Mad. mit Heiligen von Raphael;

	Rückkehr aus Aegypten, Flucht aus Sodoma, Christus mit den Aposteln, Raub d. Proserpina, Befreiung d. Andromeda, Venus und Adonis, Rubens und Helena Forman von Rubens;

	Bildniss Karl I., Staffords von van Dyck.

	Bowood (bei M. Lansdowne).

	Gal. Joh. d. T. von Raphael.

	Bristol.

	Kathedr. A. g. XIV.

	Redcliffchurch. A. g. XV.

	B. Grabst. XII.

	Brixworth.

	Kirche. A. angelsächs.

	Burleighhouse (Northampton) bei M. Exeter.

	Galerie:

	Findung Moses, Anbetung d. Kön. v. Pordenone;

	Mad. u. h. Barbara v. van Eyck;

	Geburt Chr. von Dürer;

	Bildniss Edwards VI. von Holbein d. J.

	Cambridge.

	S. Sepulchre. A. r. XII.

	Trinitychurch. A. g. XIV.

	Kingscollegchapel. A. g. XV.

	Fitzwilliammuseum:

	Anbetung der Hirten von Giorgione;

	Venus (Prinzessin Eboli) mit Philipp II. (?) von Tizian;

	der Schulmeister von G. Dow.

	Canterbury.

	Kathedrale. A. r. XI. bis XII. Chor g. XII.

	B. Grabstatue des schwarzen Prinzen. XIV.

	Chorgitter XIV.

	Cashle (Irland).

	Cormacskap. A. r. XII.

	Castle Chapel (Nottingham). A. r. XII.

	Castle Howard (York) bei G. Carlisle.

	Galerie:

	Zwei Frauenköpfe v. Giorgione;

	Herz. von Ferrara mit Gefolge, Isaaks Opferung, Versuchung Chr., Anbetung der Hirten von Tintoretto;

	Anbetung der Könige von Mabuse;

	Pietà (drei Marien), Landschaften v. Ann. Caracci;

	Joh. d. Evangel. (Halbfigur) von Domenichino;

	Bildniss Franz Snyders von van Dyck.

	Castle Rising.

	Kirche. A. r. XII.

	Castor (Northampton).

	Kirche. A. r. XII.

	Chatsworth (Derby) bei Herz. v. Devonshire.

	Min.-Mal. angelsächs. Weihung d. Thomas Becket von J. van Eyck;

	Bildniss d. Lady Riche u. A. von van Dyck.

	Chester.

	S. John. A. r.

	Chichester.

	Kathedr. A. (Schiff) r. XII.

	Thurm g. XIII.

	Chiswick (bei Herz. v. Devonshire).

	Mad. mit Engeln u. Donator. von Hemling;

	Porträt von van Dyck.

	Colchester.

	S. Botolph. (Ruine.) A. r. XII.

	Coleshill (Warwick).

	Kirche.

	B. Taufstein r. XII.

	Corshamhouse (Wilton).

	Gemälde-Galerie:

	Bildn. d. Franz v. Taxis, des Sir Bryan Tuke von Holbein d. J.;

	Anbetung der Könige von Luc. von Leyden (?);

	Liebesscenen von Schoreel;

	der Judaskuss von van Dyck.

	Coventry.

	Michaelsk. A. (Thurm) g. XIV.-XV.

	Croyland.

	Abteik. (Ruine.) A. r. XII.

	Devizes.

	S. John. A. r. XII.

	Dower.

	Kirche. (Ruine.) A. angelsächs.

	Durham.

	Kathedr. A. r. XII.

	Earls Barton (Northampton).

	Thurm. A. angelsächs.

	East Meon (Heats).

	Kirche.

	B. Taufstein. r. XII.

	Edinburg.

	S. Giles. A. g. XIV.

	Holyroodkap. A. g.

	Edmonsbury (Suffolk).

	Abteik. A. r. XII.

	Eltham.

	Palast. A. g. XV. (Holzdecke).

	Ely.

	Kathedrale. A. Kreuzschiff. r. XII.

	Langschiff sp. XII. Vorhalle g. XIII.

	Chor g. XIII. Ladychapel, Mittelthurm g. XIV.

	Exeter.

	Kathedrale. A. g. XIII. bis XIV.

	Seitenthurm. r. XII.

	Fove (Irland).

	Krypta. A. altchr.

	Freshford (Irland).

	Kirche. A. r.

	Gallerus (Irland).

	Kapelle. A. altchr.

	Geddington.

	Kirche.

	B. Statue d. K. Eleonore. XIV.

	Glendalough (Irland).

	Kirche. A. altchr.

	Gloucester.

	Kathedrale. A. Krypta. r. XI. Chor. g. XIV.

	B. Statue Edward II. XIV.

	Hamptoncourt.

	Galerie.

	Triumphzug Cäsars v. A. Mantegna;

	Kartons zu den vatikanischen Tapeten v. Raphael;

	Familienbild von Pordenone;

	Porträt von Mann u. Frau (Holbeins Eltern?), Bildn. des Erasmus von Rotterdam, des Buchdrucker Froben, des Lord Guilford von Holbein d. J.

	Holkham (Norfolk).

	Gemälde-Galerie.

	Kopie des Schlachtkartons von Michelangelo.

	Iffley (Oxford).

	Kirche. A. r. XII.

	Iniscaltra (Irland).

	Kirche. A. r.

	Kensington.

	Kön. Palast. Galerie.

	Venus von Amor geküsst, nach Michelangelo, ausgeführt von Pontormo.

	Kildare (Irland).

	Rundthurm. A. r.

	Killaloe (Irland).

	Kirche. A. r.

	Kirkstall.

	Klosterk. A. sp. r. XII.

	Leighcourt (bei Bristol).

	Bei H. Miles. Galerie.

	Kreuztragung v. Raphael;

	nackte Halbfigur v. Holbein d. J.;

	Mad. v. Velasquez;

	h. Familie von Murillo;

	Ehebrecherin, Bekehrung Pauli v. Rubens;

	Pest von Athen von N. Poussin;

	Landschaften v. Claude Lorrain.

	Liechfield.

	Kathedr. A. g. XIII.-XV.

	Lincoln.

	Kathedr. A. g. XII.-XIV.

	B. am Portale. XIII.

	Stat. d. K. Eleonore von William von Suffolk.

	Lindisfarne (Durham.)

	Klosterkirche. (Ruine.) A. r. XI.

	Liverpool.

	Liverpoolinstitution. Galerie:

	Zwölfjähriger Christus v. Simone di Martino;

	h. Sebastian u. h. Antonius v. Masaccio;

	Kreuzabnahme von Rogier v. d. Weyde d. J.;

	Bildn. v. Luc. v. Leyden;

	h. Familie v. B. van Orley;

	der verlorene Sohn, Frauenportr. von Holbein d. J.

	Bei Hrn. Blundell:

	Mad. vor einem grünen Schirmdache v. J. van Eyck.

	London.

	White Tower (im Tower). A. r. XI.

	Templerkirche. A. sp. r. XII.

	Westminsterabtei. A. g. XIII.

	(Chor)-XV. (Schiff.)

	B. Grabm. Heinrich III. XIII.

	Edward III. XIV.

	Grabm. von Torrigiano. XVI.

	Kapelle Heinrichs VII. A. g. XVI.

	B. Grabm. Heinrichs VII. XVI.

	Paulsk. A. ren. v. Chr. Wren. XVII.-XVIII.

	Crosley-Hall. A. g. XV.

	Whitehall. A. ren. von J. Jones. XVII.

	Brittisches Museum.

	Assyrische Skulpturen aus Niniveh.

	Aegyptisches Museum. Antike Skulpt.: Harpyendenkm. aus Xanthus in Lycien;

	Apollo (archuist.) Giebelgruppen, Metopen und die Friesreliefs vom Parthenon (Elgin marbles),

	Friesreliefs v. Tempel d. Nike Apteros;

	Karyatide v. Erechtheum, Reliefs vom Apollotempel zu Bassae;

	Erosstatue, Bacchusstatue vom choragischen Monumente des Thrasyllus, (Fries v. chorag. Monum. des Lysikrates).

	Harpyendenkm. aus Xanthus.

	Portlandvase u. s. w.

	Bibliothek.

	M. Min. angels. Sammlung von Kupferst. u. Handzeichnungen.

	Nationalgalerie.

	Grablegung v. Francia;

	Vision eines Ritters v. Raphael;

	Christus unter den Schriftgelehrten von B. Luini (gewöhnlich Vinci genannt);

	Auferweckung des Lazarus von Seb. da Piombo (Entwurf von Michelangelo),

	weibl. Bildniss von dems.;

	Ecce homo, h. Familie (vierge au panier), Erziehung des Amor v. Correggio;

	Mad. in Glorie v. Parmegianino;

	der Musikmeister, Tod d. Petrus Martyr v. Giorgione;

	Bacchus u. Ariadne v. Tizian;

	Landschaften von Ann. Caracci u. v. Domenichino;

	Porträt, bezeichnet 1434 v. J. v. Eyck;

	Altarwerk v. Liesborner Meister;

	Landschaft v. Rubens;

	Bildn. v. v. Dyck;

	Ehebrecherin, Kreuzabnahme v. Rembrandt;

	Bacchanale, Rinaldo u. Armida v. N. Poussin;

	Landsch. v. C. Poussin;

	Seelandsch. mit d. Königin v. Saba v. Cl. Lorrain;

	Anbetung Chr., Johannes d. T. v. Murillo;

	Portr. von Reynold;

	Abendmahl von B. West;

	Mariage à la mode v. Hogarth;

	Landschaften v. Gainsborough. (XVIII.)

	Akademie. Gal.

	Mad. mit d. h. Anna, Carton von L. da Vinci.

	Königl. Privatsammlung niederländischer Bilder.

	Bei Lord Ashburton:

	Vier Heilige (Jugendwerk) v. Correggio;

	Liebespaar v. Giorgione;

	Wolfsjagd v. Rubens;

	Sieben Werke d. Barmherzigkeit, Landschaft v. Teniers d. J.;

	Schenke, Kegelspiel von J. Steen;

	Bilder von Murillo.

	Bei Lord Cowper (in Pansanger bei London):

	Mad. mit Chr. u. Johannes von Fra Bartolomeo;

	Mad. vom Kinde umarmt, Mad. von Raphael;

	Familienporträt v. van Dyck;

	Marschall Turenne zu Pferd von Rembrandt.

	Bei d. Herz. von Devonshire:

	Predigt in d. Wüste v. Tizian;

	Portr. v. Holbein d. J.;

	der Zahnbrecher v. L. v. Leyden;

	Portr. v. van Dyck;

	h. Familie, Ansichten von röm. Forum von N. Poussin;

	Liber veritatis (200 Skizzen) von Claude Lorrain.

	Bei Lord Egerton (Bridgewater, Staffordgalerie):

	h. Familie m. d. Fächerpalme, Mad. del passeggio v. Raphael;

	Diana im Bade, Venus Anadyomene, die drei Lebensalter v. Tizian;

	Grablegung Chr. v. Tintoretto;

	Entdeckung v. Calistos Schwangerschaft, Landschaft v. Domenichino;

	Madonna v. van Dyck;

	die sieben Sakramente v. N. Poussin;

	Selbstporträt von G. Dow;

	Genrebilder von Teniers d. J. und A. v. Ostade.

	Bei Lord Garoagh: Mad. aus d.

	Hause Aldobrandini von Raphael.

	Bei d. Herzog v. Northumberland:

	Familie Cornaro von Tizian.

	Bei d. Familie Sir Rob. Peels:

	chapeau de paille v. Rubens;

	Dame am Klavier v. Jan Steen;

	Genrebilder von Teniers, Terbury u. A.

	Bei Hrn. S. Rogers:

	Mad. v. Raphael;

	Mad. v. J. van Eyck;

	Landschaft von Rembrandt.

	Bei dem Herz. v. Southerland

	(Staffordhouse): Packthiere (Wirthshausschild) von Correggio;

	Musikantengesellschaft v. Tintoretto;

	Bildniss des Grafen Arundel v. van Dyck;

	Aufnahme der drei Engel bei Abraham, Rückkehr des verlorenen Sohnes von Murillo.

	Sammlung des verst. Herzogs v. Wellington:

	Christus am Oelberge v. Correggio;

	der Wasserverkäufer von Velasquez;

	Genrebilder von J. Steen.

	Bei d. Marquis v. Westminster

	(Grosvenorgal.): Mad. mit d. h. Katharina von van Dyck;

	Portr. von Rembrandt;

	Diogenes u. Demokrit von Salv. Rosa;

	Landschaften von Claude Lorrain und Gainsborough.

	Dulwichscollege bei London:

	Madonna, Jakob und Rahel, Blumenmädchen, schlafendes Christkind von Murillo;

	Portr. von Rembrandt.

	Longfordcastle (Wilton) bei Gf. Radnor.

	Galerie:

	Portr. des Petrus Aegidus, Luther, zwei Männer (lebensgross) von Holbein d. J.

	Long-Corrib (Irland).

	Kirche. A. altchr.

	Malmesbury.

	Abteik. A. r.

	Mellifont (Irland).

	Baptisterium. (Ruine.) A. r.

	Melrose.

	Abteik. (Ruine.) A. g.

	Northampton.

	Heiligengrabk. A. r. XII.

	Petersk. A. r. XII.

	Norwich.

	Kathedr. A. Chor r. XI. Langhaus r. XII. Kreuzgang g. XIV.

	Oxford.

	Petersk. A. r. XII. (Krypta fr. r.)

	Christk. A. r. XII.

	B. Grabm. Heinrichs v. Bath. XIII.

	M. Gl. XIII.

	Marienk. A. g. XV. (Thurm XIV.)

	Magdalenencolleg u. A. A. g. XV.

	Peterborough.

	Kathedr. A. Schiff r. XII. Façade g. XIII.

	Ladychapel g. XIV.

	Ratass. (Irland.)

	Kirche. A. altchr.

	Riponminster.

	Kirche. A. g. XIV.

	Rochester.

	Kathedr. A. Schiff r. XII. Chor g. XIII.

	Kapitelhaus r. XII.

	Ruerdean (Gloucester.)

	Kirche.

	B. Portalskulpt. XII.

	Salisbury.

	Kathedr. A. g. XIII.

	B. Grabst. XII.-XV.

	St. Albans.

	Kathedrale. A. r-g. XII.-XIII.

	St. Dairbhile (Irland.)

	Kirche. A. altchr.

	Steining (Sussex).

	Kirche. A. r. XII.

	Stone (Kent).

	Kirche.

	D. Kanzel XIII.

	Stratton (Hampshire)

	bei Sir Th. Baring. Galerie:

	Tochter d. Herodias von Giorgione;

	h. Familie von Seb. da Piombo;

	Mad. v. Murillo;

	h. Hieronymus von J. v. Eyck;

	Landschaften von Claude Lorrain.

	Timahoe (Irland).

	Rundthürme. A. r.

	Tuam (Irland).

	Kathedr. A. r. XII.

	Waltham.

	Abteik. A. r. XII.

	Warwick.

	Beauchampkapelle. A. g. XV.

	B. Grabm. des Richard Beauchamp von W. Austin. XV.

	Warwickcastle.

	Galerie:

	Johanna von Arragonien von Raphael (?);

	K. Heinrich VIII. v. Holbein d. J.;

	Portr. von van Dyck.

	Wells.

	Kathedr. A. g. XIII. Kapitelhaus, Ladychapel g. XIV.

	Wiltonhouse.

	A. Halle v. H. Holbein d. J.

	Galerie:

	Portr. des Morus v. Holbein d. J.;

	Spielgesellschaft v. L. v. Leyden;

	Familienportr. v. van Dyck.

	Winchester.

	Kathedrale. A. Kreuzschiff r. XI. Chor g. XIII. Langhaus g. XIV.

	B. Taufstein r. XII.

	Windsorcastle.

	Georgskapelle. A. g. XIV.

	M. Gl. XVI.

	Gemäldesammlung:

	Portr. des Kaufmanns Stallhoff u. A. v. Holbein d. J.;

	Portr. v. Joas von Cleve, v. Dyck;

	Landschaften v. Rubens.

	Woburnabbey.

	Galerie: Porträte von van Dyck.

	York.

	Kathedrale. A. Kryptarest r. XI.

	Schiff und Kapitelhaus g. XIII.-XIV.

	Façade g. XV.

	M. Gl. XIV.



Anmerkungen zur Transkription

Satzzeichen wurden korrigiert, ohne hier im Einzelnen Erwähnung zu finden.
Umlaute wurden korrigiert, ohne hier im Einzelnen Erwähnung zu finden, da diese
vielfach durch mangelnde Druck- oder Scanqualität nicht erkennbar waren.

Fehler wurden nicht geändert, wenn die falsche Schreibweise gebräuchlich war, wie etwa:
	Michelangelo Buonarotti (Buonarroti)

	brittisch (britisch)

	Cordova (korrekt Córdoba)

	Fuligno (korrekt Foligno)

	Palma vecchio (Palma il Vecchio)

	Palma giovine (Palma il Giovane)

	Roger v. d. Weyde (Rogier v. d. Weyden)

	Upsala (Uppsala)

	Nymwegen (Nimwegen)




Inkonsistenzen wurden nicht geändert, wenn beide Schreibweisen mehrfach verwendet wurden oder gebräuchlich waren, wie:
	"allmählig" -- "allmälig"

	"Bronce" -- "Bronze"

	"Cambrai" -- "Cambray"

	"Cosmas" -- "Kosmas"

	"Einzelnheiten" -- "Einzelheiten"

	"Entwickelung" -- "Entwicklung"

	"giltig" -- "gültig"

	"Hephästos" -- "Hephaistos"

	"keltisch" -- "celtisch"

	"massgebend" -- "maassgebend"

	"Naivetät" -- "Naivität"

	"Nanzig" -- "Nancy"

	"Olivares" -- "Olivarez"

	"Provincial" -- "Provinzial"

	"Portrait" -- "Porträt"

	"Reims" -- "Rheims"

	"San Gallo" -- "Sangallo" -- "S. Gallo"

	"selbständig" -- "selbstständig"

	"Septimus" -- "Septimius"

	"Dom zu Speier" -- "Speyrer Dom"

	"Ulrichkirche" -- "Ulrichskirche"

	"Vatican" -- "Vatikan"

	"Westergröningen" -- "Wester-Gröningen"

	"Yucatan" -- "Yukatan"




Im Text vorgenommene Änderungen:

	S. VI   "Beweiss" in "Beweis" geändert.

	Inhalt  "Grossbrittanien" durch "Grossbritannien" ersetzt.

	Erklärung der Bildtafel:

"fleurs de lis" in "fleurs de lys" geändert.

"chateaux de Castille" in "château de Castille" geändert.

	S. 2    "jezt" in "jetzt" geändert (Fußnote).

	S. 3    "ungegliedeter" in "ungegliederter" geändert.

	S. 4    "unterstüzen" in "unterstützen" geändert.

	S. 4    "Sparrmann" in "Sparmann" geändert.

	S. 4    "Hottentoten" in "Hottentotten" geändert.

	S. 5    "Memoire" in "Memoir" geändert (Fußnote).

	S. 7    "Giseh" in "Gizeh" geändert.

	S. 8    "Locmariaker" in "Locmariaquer" geändert.

	S. 8    "Puy de Domes" in "Puy de Dôme" geändert.

	S. 9    "Helmstädt" in "Helmstedt" geändert.

	S. 9    "Oaxaka" in "Oaxaca" geändert.

	S. 11   "Wiskonsin" in "Wisconsin" geändert.

	S. 11   "Kabastein" in "Kaabastein" geändert.

	S. 12   "letztern" in "letzteren" geändert.

	S. 12   "Hondura" in "Honduras" geändert.

	S. 12   "Quatemala" in "Guatemala" geändert.

	S. 12   "Zapateros" in "Zapatero" geändert.

	S. 13   "Inkassprache" in "Inkasprache" geändert.

	S. 18   "Esarhaddon" in "Asarhaddon" geändert.

	S. 18   "Sennacheris" in "Sennacherib" geändert.

	S. 19   "Esarhaddons" in "Asarhaddons" geändert.

	S. 19   "Lettres a M. Mohl" in "Lettres à M. Mohl" geändert (Fußnote).

	S. 19   "Niniveh" in "Nineveh" geändert (Fußnote).

	S. 22   "Ferguson" in "Fergusson" geändert.

	S. 31   "Description de l'Armenie" in "Description de l'Arménie" geändert.

	S. 37   "Ptolomäerherrschaft" in "Ptolemäerherrschaft" geändert.

	S. 37   "Remeses" in "Ramses" geändert.

	S. 38   "Rosillini" in "Rosellini" geändert (Fußnote).

	S. 38   "Tuthmosis" in "Thutmosis" geändert.

	S. 39   "Zauiet el Meitîn" in "Zaouiet el-Meïtin" geändert.

	S. 39   "Benihassan" in "Beni Hassan" geändert.

	S. 39   "Remeses" in "Ramses" geändert.

	S. 40   "Nekrodole" in "Nekropole" geändert.

	S. 41   "Osymandyàs" in "Osymandyas" geändert.

	S. 41   "Menepthah" in "Merenptah" geändert.

	S. 41   "allmorgentlich" in "allmorgendlich" geändert.

	S. 42   "Philä" in "Philae" geändert.

	S. 42   "Ptolomäern" in "Ptolemäern" geändert.

	S. 42   "Gèrf Hussên" in "Gerf Hussên" geändert.

	S. 42   "Abusimbel" in "Abu Simbel" geändert.

	S. 42   "Wady Halfa" in "Wadi Halfa" geändert.

	S. 44   "durchschnitten" in "durchschritten" geändert.

	S. 44   "Philä" in "Philae" geändert.

	S. 45   "Benihassan" in "Beni Hassan" geändert.

	S. 46   "Benihassan" in "Beni Hassan" geändert.

	S. 49   "ptolomäische" in "ptolemäische" geändert.

	S. 51   "1848 und 1350" in "1848 und 1850" geändert (Fußnote).

	S. 52   "Talajots" in "Talayots" geändert.

	S. 55   "Jachim" in "Jachin" geändert.

	S. 57   "Dogan-lu" in "Doganlu" geändert.

	S. 59   "cyclopian" in "cyclopean" geändert (Fußnote).

	S. 60   "Tyrins" in "Tiryns" geändert.

	S. 61   "jüngern" in "jüngeren" geändert.

	S. 62   "savans" in "savants" geändert (Fußnote).

	S. 68   "Peripteron" in "Peripteros" geändert.

	S. 68   "Hittorp" in "Hittorff" geändert (Fußnote).

	S. 69   "Heräon" in "Heraion" geändert.

	S. 71   "Iktinus" in "Iktinos" geändert.

	S. 71   "Kallicrates" in "Kallikrates" geändert.

	S. 72   "Päonios" in "Päonius" geändert.

	S. 77   "barbarinischen" in "barberinischen" geändert.

	S. 78   "Philoklet" in "Philoktet" geändert.

	S. 78   "Massimi" in "Massimo" geändert (Fußnote).

	S. 79   "Chrysoelephantine" in "Chryselephantine" geändert.

	S. 79   "Virospi" in "Verospi" geändert.

	S. 80   "Agorakritus" in "Agorakritos" geändert.

	S. 80   "Rhamnos" in "Rhamnus" geändert.

	S. 80   "Hephästos" in "Hephaistos" geändert.

	S. 81   "Bassä" in "Bassae" geändert.

	S. 81   "chrysoelephantinen" in "chryselephantinen" geändert.

	S. 81   "Sarskoje" in "Zarskoje" geändert (Fußnote).

	S. 82   "Phokä" in "Phokäa" geändert.

	S. 83   "Kalikarnars" in "Halikarnas" geändert.

	S. 84   "Citharöde" in "Kitharöde" geändert.

	S. 84   "Menade" in "Mänade" geändert (Fußnote).

	S. 87   "Laokon"("-gruppe") in "Laokoon"(-"gruppe") geändert.

	S. 87   "Pätus" in "Paetus" geändert.

	S. 91   "Kampania" in "Kampanien" geändert.

	S. 91   "Vulcei" in "Vulci" geändert.

	S. 93   "Plateä" in "Platää" geändert.

	S. 93   "Thespiä" in "Thespiai" geändert.

	S. 98   "correspondenza" in "corrispondenza" geändert (Fußnote).

	S. 100  "Volkanius" in "Volcanius" geändert.

	S. 101  "fikoronische" in "ficoronische" geändert.

	S. 101  "Kirchnerianum" in "Kircherianum" geändert.

	S. 108  "Greifswalde" in "Greifswald" geändert (Fußnote).

	S. 110  "Cestus" in "Cestius" geändert.

	S. 110  "Cadini" in "Codini" geändert.

	S. 110  "auschweifenden" in "ausschweifenden" geändert.

	S. 110  "Baalbeck" in "Baalbek" geändert.

	S. 111  "Ptolomäer" in "Ptolemäer" geändert.

	S. 114  "Bythinien" in "Bithynien" geändert.

	S. 116  "losssagen" in "lossagen" geändert.

	S. 121  "kassetirte" in "kassettirte" geändert.

	S. 123  "Ursiania" in "Ursiana" geändert.

	S. 123  "in classi" in "in classe" geändert.

	S. 123  "pignatarra" in "pignattara" geändert.

	S. 127  "Cosma" in "Cosmas" geändert.

	S. 127  "Nazareo" in "Nazario" geändert.

	S. 127  "Nazanzi" in "Nazianz" geändert.

	S. 128  "Ferguson" in "Fergusson" geändert (Fußnote).

	S. 128  "Prinseps" in "Prinsep" geändert (Fußnote).

	S. 128  "Langlés" in "Langlès" geändert (Fußnote).

	S. 128  "Longperier" in "Longpérier" geändert (Fußnote).

	S. 128  "Armenie" in "Arménie" geändert (Fußnote).

	S. 129  "Duschtagânamis" in "Duschtagamanis" geändert.

	S. 129  "Lohaprâsada" in "Lohapasada" geändert.

	S. 129  "Mahastûpa" in "Mahastupa" geändert.

	S. 129  "Ruanelli" in "Ruanwelli" geändert.

	S. 130  "Aganta" in "Ajanta" geändert.

	S. 134  "Schapúr" in "Schapur" geändert.

	S. 134  "Kázerun" in "Kazerun" geändert.

	S. 134  "Naksch-i-Rustám" in "Naksch-i-Rustam" geändert.

	S. 136  "Makschura" in "Maksura" geändert.

	S. 136  "ausnahmlos" in "ausnahmslos" geändert.

	S. 136  "Platanendynastie" in "Paladynastie" geändert.

	S. 136  "Sekundra" in "Sikandra" geändert.

	S. 136  "Montpereux" in "Montpéreux" geändert.

	S. 137  "kassetirt" in "kassettirt" geändert.

	S. 138  "Kuba" in "Cuba" geändert.

	S. 138  "Stockwercke" in "Stockwerke" geändert.

	S. 139  "Abdelrahman" in "Abdel Rahman" geändert.

	S. 140  "Tones" in "Jones" geändert (Fußnote).

	S. 144  "eglises" in "églises" geändert.

	S. 144  "Gréce" in "Grèce" geändert.

	S. 145  "Gynekonitis" in "Gynaikonitis" geändert.

	S. 145  "Kaprikaréa" in "Kapnikarea" geändert.

	S. 148  "del Ammiraglio" in "dell'Ammiraglio" geändert.

	S. 148  "Perigueux" in "Périgueux" geändert.

	S. 148  "Hittorp" in "Hittorff" geändert (Fußnote).

	S. 149  "Teudelindas" in "Teodolindas" geändert.

	S. 150  "Aträni" in "Atrani" geändert.

	S. 154  "Casal-Montferrato" in "Casal-Monferrato" geändert.

	S. 157  "Géneviève" in "Geneviève" geändert.

	S. 164  "Neufchatel" in "Neufchâtel" geändert.

	S. 164  "Beaume" in "Beaune" geändert.

	S. 164  "Vezelay" in "Vézelay" geändert.

	S. 173  "Vénasques" in "Venasque" geändert.

	S. 173  "Frejus" in "Fréjus" geändert.

	S. 173  "Jumiéges" in "Jumièges" geändert.

	S. 173  "Bezières" in "Béziers" geändert.

	S. 175  "Romainmortier" in "Romainmôtier" geändert.

	S. 175  "Neufchatel" in "Neufchâtel" geändert.

	S. 175  "Prellas" in "Puellas" geändert.

	S. 175  "moyen-age" in "moyen âge" geändert (Fußnote).

	S. 175  "Espanna" in "España" geändert (Fußnote).

	S. 179  "Huyseburg" in "Huysburg" geändert.

	S. 181  "Mathias" in "Matthias" geändert.

	S. 181  "Willibrod" in "Willibrord" geändert.

	S. 183  "Freiburg an der Unstrutt" in "Freyburg an der Unstrut" geändert.

	S. 183  "Mathiaskapelle" in "Matthiaskapelle" geändert.

	S. 183  "Neuenherse" in "Neuenheerse" geändert.

	S. 183  "Hardhausen" in "Harthausen" geändert.

	S. 183  "Tuln" in "Tulln" geändert.

	S. 188  "Dobrilug" in "Dobrilugk" geändert.

	S. 188  "Jerichov" in "Jerichow" geändert.

	S. 189  "Gollup" in "Gollub" geändert.

	S. 189  "Wills" in "Willis" geändert (Fußnote).

	S. 192  "Cá Doro" in "Ca' d'Oro" geändert.

	S. 193  "Fredersloh" in "Fredelsloh" geändert.

	S. 193  "Pintzgau" in "Pinzgau" geändert.

	S. 194  Kapitel "2." in "3." geändert.

	S. 196  "Zwichenfäden" in "Zwischenfäden" geändert.

	S. 196  "Werden" in "Verden" geändert.

	S. 197  "Aachner" in "Aachener" geändert.

	S. 198  "Barthelémy" in "Barthélemy" geändert.

	S. 198  "Hospital de la Bilocque" in "Hôpital de la Biloque" geändert.

	S. 200  "Extersteine" in "Externsteine" geändert.

	S. 204  "Gnersen" in "Gnesen" geändert.

	S. 205  "Antipendien" in "Antependien" geändert.

	S. 205  "Aachner" in "Aachener" geändert.

	S. 205  "Marstricht" in "Maastricht" geändert.

	S. 205  "v. d. Haagen" in "v. d. Hagen" geändert (Fußnote).

	S. 206  "Darneben" in "Daneben" geändert.

	S. 206  "Lobkowiz" in "Lobkowitz" geändert.

	S. 207  "Zbinko von Trotina" in "Sbisco von Trotina" geändert.

	S. 207  "ceské malbé" in "české malbě" geändert (Fußnote).

	S. 207  "S. Zacharia" in "S. Zaccaria" geändert.

	S. 212  "Firenza" in "Firenze" geändert (Fußnote).

	S. 216  "Angiolo" in "Angnolo" geändert.

	S. 216  "Christophani" in "Cristofano" geändert.

	S. 216  "Buffalmaco" in "Buffalmacco" geändert.

	S. 218  "Ankona" in "Ancona" geändert.

	S. 219  "oilpainting" in "oil painting" geändert (Fußnote).

	S. 222  "kassetirten" in "kassettirten" geändert.

	S. 222  "Guccio" in "Duccio" geändert.

	S. 222  "Calcinajo" in "Calcinaio" geändert.

	S. 222  "Lucianus Lauranna" in "Luciano Laurana" geändert.

	S. 223  "Giccondo" in "Giocondo" geändert.

	S. 223  "Scarpagnins" in "Scarpagnino" geändert.

	S. 226  "Cá del Diabolo" in "Ca' del Diavolo" geändert.

	S. 226  "il Redemtore" in "il Redentore" geändert.

	S. 226  "Teatre" in "Teatro" geändert.

	S. 226  "Gœthe" in "Goethe" geändert.

	S. 227  "Geschichtschreiber" in "Geschichtsschreiber" geändert.

	S. 230  "Mathäus" in "Matthäus" geändert.

	S. 235  "Verrochio" in "Verrocchio" geändert.

	S. 235  "Laokons" in "Laokoons" geändert.

	S. 235  "Sansavino" in "Sansovino" geändert.

	S. 235  "Connetable" in "Connétable" geändert.

	S. 236  "da Carignano" in "di Carignano" geändert.

	S. 236  "Präfettizio" in "Prefettizio" geändert.

	S. 237  "Bellevüe" in "Bellevue" geändert.

	S. 239  "Benevenuto" in "Benvenuto" geändert.

	S. 243  "Himmelfahrt Maria" in "Himmelfahrt Mariä" geändert.

	S. 244  "di Gualdo" in "da Gualdo" geändert.

	S. 246  "Ambruogio" in "Ambrogio" geändert.

	S. 246  "Ognisanti" in "Ognissanti" geändert.

	S. 247  "Ricardi" in "Riccardi" geändert.

	S. 248  "Verochio" in "Verrocchio" geändert.

	S. 250  "Monna Lisa" in "Mona Lisa" geändert.

	S. 250  "Saranno" in "Saronno" geändert.

	S. 250  "Oggione" in "Oggiono" geändert.

	S. 251  "Rafaellino" in "Raffaellino" geändert.

	S. 253  "Vanucci" in "Vannucci" geändert.

	S. 254  "Pacchirotto" in "Pacchiarotto" geändert.

	S. 254  "Connetabile" in "Connestabile" geändert.

	S. 255  "Blendheim" in "Blenheim" geändert.

	S. 255  "baldachino" in "baldacchino" geändert.

	S. 255  "Himmelfahrt Maria" in "Himmelfahrt Mariä" geändert.

	S. 256  "Signatura" in "Segnatura" geändert.

	S. 260  "impannata" in "impanata" geändert.

	S. 260  "Bibiena" in "Bibbiena" geändert.

	S. 260  "Cagtiglione" in "Castiglione" geändert.

	S. 262  "Crysostomo" in "Crisostomo" geändert.

	S. 266  "Niccola" in "Niccolò" geändert.

	S. 266  "murenische" in "muranische" geändert.

	S. 267  "Giambatista" in "Giambattista" geändert.

	S. 267  "Zacaria" in "Zaccaria" geändert.

	S. 272  "Padovino" in "Padovanino" geändert.

	S. 273  "Claux" in "Claus" geändert.

	S. 273  "Delaborde" in "de Laborde" geändert (Fußnote).

	S. 275  "Blandell" in "Blundell" geändert.

	S. 275  "Antwerper" in "Antwerpener" geändert.

	S. 276  "Donatar" in "Donator" geändert.

	S. 276  "Herkenblad" in "Herkenbald" geändert.

	S. 279  "Antwerper" in "Antwerpener" geändert.

	S. 280  "Hemskeerk" in "Heemskerk" geändert.

	S. 280  "Franz" in "Frans" geändert.

	S. 283  Frakturschrift "E. S." in Fettschrift geändert.

	S. 284  "Xantner" in "Xantener" geändert.

	S. 285  "Tryptichon" in "Triptychon" geändert.

	S. 286  "Oestreich" in "Oesterreich" geändert.

	S. 289  "Euridice" in "Eurydike" geändert.

	S. 291  "Willkühr" in "Willkür" geändert.

	S. 295  "Glockenton" in "Glockendon" geändert.

	S. 299  "Ducerceau" in "du Cerceau" geändert.

	S. 299  "Roulant" in "Roulland" geändert.

	S. 300  "platresca" in "plateresca" geändert.

	S. 300  "Riano" in "Riaño" geändert.

	S. 300  "Mechuga" in "Mechuca" geändert.

	S. 300  "Buatista da Toledo" in "Bautista de Toledo" geändert.

	S. 300  "Eskorial" in "Escorial" geändert.

	S. 301  "Guadelupe" in "Guadalupe" geändert.

	S. 301  "Ribalda" in "Ribalta" geändert.

	S. 301  "Bajadoz" in "Badajoz" geändert.

	S. 301  "Borgona" in "Borgoña" geändert.

	S. 301  "Campana" in "Campaña" geändert.

	S. 301  "Zircksee" in "Zierikzee" geändert.

	S. 305  "Churriguerra" in "Churriguera" geändert.

	S. 305  "arquitettura churriguerca" in "arquitetura churriguera" geändert.

	S. 305  "Derrand" in "Derand" geändert.

	S. 305  "Mansard" in "Mansart" geändert.

	S. 305  "Paul Wren" in "Christopher Wren" geändert.

	S. 306  "Töpelmann" in "Pöppelmann" geändert.

	S. 306  "Dinzenhofer" in "Dientzenhofer" geändert.

	S. 306  "Nostiz" in "Nostitz" geändert.

	S. 306  "Lobkowiz" in "Lobkowitz" geändert.

	S. 306  "Strahof" in "Strahov" geändert.

	S. 306  "Chianevalle" in "Canevale" geändert.

	S. 309  "S. M. dil Loreto" in "S. M. di Loreto" geändert.

	S. 310  "Allongeperrücken" in "Allongeperücken" geändert.

	S. 310  "Pujet" in "Puget" geändert.

	S. 310  "Desjardin" in "Desjardins" geändert.

	S. 310  "van der Boguert" in "van den Bogaert" geändert.

	S. 310  "Coyserox" in "Coysevox" geändert.

	S. 311  "Hinkelbank" in "Hindelbank" geändert.

	S. 311  "Prokow" in "Brokov" geändert.

	S. 313  "Künslerparteien" in "Künstlerparteien" geändert.

	S. 314  "Spagneletto" in "Spagnoletto" geändert.

	S. 316  "Schwaukende" in "Schwankende" geändert.

	S. 320  "Bourgignon" in "Bourguignon" geändert.

	S. 321  "Canale" in "Canal" geändert.

	S. 321  "Giardono" in "Giordano" geändert.

	S. 321  "Berettini" in "Berrettini" geändert.

	S. 322  "Cartona" in "Cortona" geändert.

	S. 324  "Lenain" in "Le Nain" geändert.

	S. 326  "Zean Bermudez" in "Ceán Bermúdez" geändert (Fußnote).

	S. 326  "illustres professores" in "ilustres profesores" geändert (Fußnote).

	S. 327  "Roélas" in "Roelas" geändert.

	S. 329  "Villavicenzio" in "Villavicencio" geändert.

	S. 329  "Cueras" in "Cuevas" geändert.

	S. 330  "Cueras" in "Cuevas" geändert.

	S. 330  "Orronte" in "Orrente" geändert.

	S. 337  "van Hock" in "van Hoek" geändert.

	S. 339  "von Ostade" in "van Ostade" geändert.

	S. 340  "van der Eeckhout" in "van den Eeckhout" geändert.

	S. 341  "Metzu" in "Metsu" geändert.

	S. 341  "Wouverman" in "Wouwerman" geändert.

	S. 342  "Swanewelt" in "Swanevelt" geändert.

	S. 344  "Strange Sharps" in "Strange, Sharpe" geändert.

	S. 348  "Eyck-schen" in "Eyck'schen" geändert.

	S. 350  "Julich" in "Jülich" geändert.

	S. 350  "Wilh. v. Genep" in "Wilh. v. Gennep" geändert.

	S. 350  "Bernhards(säule)" in "Bernwards(säule)" geändert.

	S. 353  "Kosmos" in "Kosmas" geändert.

	S. 354  "Ruffac" in "Rouffach" geändert.

	S. 354  "Schaafhausen" in "Schaffhausen" geändert.

	S. 355  "Propugnakula" in "Propugnacula" geändert.

	S. 356  "Loths Tochter" in "Loths Töchter" geändert.

	S. 356  "Ferara" in "Ferrara" geändert.

	S. 356  "Amphiteyte" in "Amphitrite" geändert.

	S. 357  "Benevent-" in "Benevento" geändert.

	S. 358  "Citta di Castello" in "Città di Castello" geändert.

	S. 358  "Citta della Pieve" in "Città della Pieve" geändert.

	S. 359  "Branccaci" in "Brancacci" geändert.

	S. 359  "S. Lionardo" in "S. Leonardo" geändert.

	S. 360  "Mathäus" in "Matthäus" geändert.

	S. 360  "P. Ruccelai" in "P. Rucellai" geändert.

	S. 361  "Ocanus" in "Oceanus" geändert.

	S. 361  "Forli" in "Forlì" geändert.

	S. 362  "Micchele" in "Michele" geändert.

	S. 363  "Lodor. Moro" in "Lodov. Moro" geändert.

	S. 363  "Katacomben" in "Katakomben" geändert.

	S. 363  "Q. Reni" in "G. Reni" geändert.

	S. 363  "Tomasso degli Stephani" in "Tommaso degli Stephani" geändert.

	S. 364  "Leben Maria" in "Leben Mariä" geändert.

	S. 365  "Connestabile" in "Conestabile" geändert.

	S. 366  "fuoricivatas" in "Fuoricivitas" geändert.

	S. 366  "Pal. communale" in "Pal. Comunale" geändert.

	S. 368  "Pallajulo" in "Pallajuolo" geändert.

	S. 368  "Ozeanus" in "Oceanus" geändert.

	S. 372  "Barïsanus" in "Barisanus" geändert.

	S. 372  "Michelezzo" in "Michelozzo" geändert.

	S. 373  "Cataneo" in "Cattaneo" geändert.

	S. 373  "Carpaggio" in "Carpaccio" geändert.

	S. 373  "Sala del' collegio" in "Sala del Collegio" geändert.

	S. 374  "Gulielmus" in "Guglielmus" geändert.

	S. 374  "Munnicipio" in "Municipio" geändert.

	S. 375  "Chieregati" in "Chiericati" geändert.

	S. 376  "de las Roèlas" in "de las Roélas" geändert.

	S. 377  "Beziers" in "Béziers" geändert.

	S. 377  "Cosmus" in "Cosmas" geändert.

	S. 377  "Simon di Martino" in "Simone di Martino" geändert.

	S. 377  "Beziers" in "Béziers" geändert.

	S. 378  "Velai" in "Velay" geändert.

	S. 378  "Carcassone" in "Carcassonne" geändert.

	S. 378  "Charlieux" in "Charlieu" geändert.

	S. 378  "Coutanges" in "Coutances" geändert.

	S. 378  "Jumiéges" in "Jumièges" geändert.

	S. 378  "Saone" in "Saône" geändert.

	S. 379  "Buffalmaco" in "Buffalmacco" geändert.

	S. 379  "Francois" in "François" geändert.

	S. 380  "Ecole des beaux arts" in "École des beaux-arts" geändert.

	S. 380  "Hotel" in "Hôtel" geändert.

	S. 380  "Jnnocents" in "Innocents" geändert.

	S. 380  "Kanterbury" in "Canterbury" geändert.

	S. 381  "Hotel" in "Hôtel" geändert.

	S. 382  "Courtray" in "Courtrai" geändert.

	S. 382  "Rene d'Anjou" in "René d'Anjou" geändert.

	S. 383  "Franquardt" in "Franquart" geändert.

	S. 385  "Whitetower" in "White Tower" geändert.

	S. 386  "Kapitolhaus" in "Kapitelhaus" geändert.

	alle    "Pieta", "Pietá" in "Pietà" geändert.

	alle    "Brunnelleschi" in "Brunelleschi" geändert.




Folgende Fehler konnten nicht korrigiert werden:
	S.  28  "Aschurak-pal".

	S. 208  "niticorax".

	S. 358  doppelter Eintrag "S. Domenico" bei Ferrara.

	S. 380  "Reliquienkasten d. h. Yvet" (Yves ?).




Bemerkungen:

	S. 205  "Bastard." (in Fußnote) ist vermutlich ein Scherz des Setzers, es wurde so belassen.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HANDBUCH DER KUNSTGESCHICHTE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1002896194924098966_cover.jpg
HANDBUCH

der

KUNSTGESCHICHTE.

Tum Gebrauche fir Kinstler und Studirende
und als
Fihrer auf der Reise.
Von

Dr. A, H. SPRI

Privatdocent der Kunstgeschiehie an

ner Tniversct,

Mit einem Vorwort von Prof. Dr. Fr. Th. Vischer in Tibingen.

it 93 Ulustraonen, elner_chrom-Iithograpbischen Tafel und elnem
Kunsthistorischen Wegwelser auf der Reise durch Deutschland,
Halien, Spanien, Frankreich, Niederlande und England.

———rocfBo——

STUTTGART:
Rieger’sche Verlagsbuchhandlung.
(4. Bostit)

1855,





