
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Histoire de la musique

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Histoire de la musique


Author: Henri Lavoix



Release date: April 17, 2014 [eBook #45428]

                Most recently updated: October 24, 2024


Language: French


Credits: Produced by Claudine Corbasson, Hans Pieterse and the

        Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net

        (This file was produced from images generously made

        available by The Internet Archive/American Libraries.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HISTOIRE DE LA MUSIQUE ***






Au lecteur

Table des matières

Table des illustrations


Frontispice



COLLECTION PLACÉE SOUS LE HAUT PATRONAGE

DE

L'ADMINISTRATION DES BEAUX-ARTS

COURONNÉE PAR L'ACADÉMIE FRANÇAISE

(Prix Montyon)

ET

PAR L'ACADÉMIE DES BEAUX-ARTS

(Prix Bordin)



Tous droits réservés.




BIBLIOTHÈQUE DE L'ENSEIGNEMENT DES BEAUX-ARTS

PUBLIÉE

SOUS LA DIRECTION DE M. JULES COMTE



HISTOIRE

DE

LA MUSIQUE

PAR

H. LAVOIX FILS

ADMINISTRATEUR DE LA BIBLIOTHÈQUE SAINTE-GENEVIÈVE

LAURÉAT DE L'INSTITUT



NOUVELLE ÉDITION


Logo P & K

PARIS

Librairie d'Éducation nationale

ALCIDE PICARD & KAAN, ÉDITEURS

11, 18 ET 20, RUE SOUFFLOT







HISTOIRE DE LA MUSIQUE



INTRODUCTION

QUELQUES DÉFINITIONS EN FORME DE PRÉFACE

La musique.—Le son.—Le rythme.—L'accent.—L'harmonie.—Les
timbres.—Les instruments.—Plan sommaire de
cette histoire de la musique.

«La musique est l'art de combiner les sons d'une
manière agréable à l'oreille.» Cette définition, qui est
celle de J.-J. Rousseau, est la plus répandue; mais il
faut avouer qu'elle est aussi la plus incomplète et la
plus fausse. Si la musique ne consistait que dans la
sensation plus ou moins agréable qu'elle procure, elle
serait un art bien inférieur à tous les autres. Cette sensation
diffère suivant les époques, les âges, les individus.
Les dilettantes du moyen âge trouvaient fort
agréables des combinaisons sonores qui, aujourd'hui,
révoltent les oreilles les moins sensibles, et cependant
ces combinaisons, si barbares qu'elles nous paraissent,
sont de la musique; les amateurs exclusifs des anciens

maîtres trouvent intolérables les hardiesses et les
nouveautés que nous admirons dans les œuvres des
compositeurs contemporains, et cependant ces œuvres
sont de la musique. Bien plus, nous connaissons des
pages qui, non seulement n'ont pas été écrites dans le
but d'être agréables, mais dans l'intention bien formelle
d'éveiller des sensations douloureuses et pénibles, et
cependant ces pages, dont quelques-unes sont sublimes,
sont encore et toujours de la musique.—«Croyez-vous
donc que l'on écoute la musique pour son plaisir?»
disait Berlioz à Adolphe Adam, un musicien qui,
lui, n'avait cherché qu'à plaire. Sous cette boutade
exagérée, Berlioz cachait une vérité. La musique, telle
que nous la comprenons aujourd'hui, est souvent un
art de plaisir et d'agréables sensations, c'est vrai; mais
elle est surtout un puissant moyen d'expression.
Elle a pour but idéal et noble, non seulement de distraire
agréablement nos oreilles, mais d'éveiller en
nous les émotions les plus diverses. Les goûts se sont
modifiés bien des fois, les procédés matériels ont
changé; mais les seules œuvres vraiment durables sont
celles qui n'ont pas été conçues et écrites pour le
plaisir d'un moment. Aussi bien laissons de côté
toute définition, heureux si le lecteur, en fermant ce
livre, peut se faire une idée à la fois nette et grandiose
de cet art sublime et singulier de la musique, dont
le propre est de produire suivant les temps et les individus
des effets différents, tout en ayant une esthétique
à lui bien définie.

Il est dans la musique deux éléments premiers et
constitutifs sans lesquels elle n'existe pas, le son et le

rythme. Sous le rapport acoustique, le son est la vibration
des molécules des corps frappant régulièrement
notre oreille. Selon que ces vibrations sont plus ou
moins rapides, le son est plus aigu ou plus grave, ou
bien, comme on dit vulgairement par erreur, plus haut
ou plus bas. On appelle intervalle la différence des
vibrations par rapport les unes aux autres. Nous
n'avons à parler ici ni d'acoustique ni même de
théorie musicale; cependant il est nécessaire de savoir
que les sons, diversement disposés, constituent
ce que l'on appelle des gammes et que c'est le système
combiné de ces gammes qui est la tonalité. Les changements
de tonalité, aux différentes époques et chez les
différents peuples, ont donné naissance aux grandes
évolutions de l'histoire musicale.


Le rythme consiste à disposer les sons de telle façon
que, de distance en distance, régulière ou irrégulière,
un son apporte à l'oreille la sensation d'un repos ou
d'un arrêt[1]. Si nous comparons la musique à la langue
parlée, nous pouvons dire que les sons représentent les
mots, et que c'est au moyen du rythme que ces mots
sont reliés entre eux sous forme de phrases. De cette
union du rythme et du son naît l'accent, par lequel ces
mots et ces phrases prennent un sens précis et expressif:
la musique est de toutes les langues celle dont l'accent
est le plus souple et le plus délicat.


[1] Lussy (Matthis), le Rythme musical.





Ce sont les combinaisons des rythmes et des sons
multipliées à l'infini, et dont la variété est aujourd'hui
encore bien loin d'être épuisée, qui ont, de tout temps,

constitué la musique, depuis les essais les plus embryonnaires
jusqu'à l'art le plus raffiné.

Non contents de chanter successivement les sons en
les astreignant aux lois d'une tonalité et d'un rythme,
les musiciens eurent l'idée de superposer et de faire
entendre à la fois deux, trois, quatre, et même davantage
de ces sons; ils formèrent ainsi l'harmonie que l'on
pourrait définir de la sorte: L'harmonie est l'art de
combiner les sons, de manière à en faire entendre plusieurs
à la fois. Cet assemblage de sons superposés
présente deux caractères bien distincts: ou l'oreille
éprouve comme une sensation de repos, ou, au contraire,
certaines de ces combinaisons la laissent en suspens et
pour ainsi dire inquiète; elle exige alors impérieusement
ce repos qu'on lui a fait désirer. Dans le premier
cas, l'harmonie est dite consonante; dans le second, elle
est dissonante. L'histoire nous apprendra par quelles
péripéties les dissonances sont devenues consonances et
vice versa; mais, en principe, c'est toujours d'après
cette division que les superpositions de notes, dites
accords, ont été désignées.

A la tonalité, au rythme, à l'harmonie vient se
joindre un quatrième élément, le timbre, qui joue dans
la musique le rôle du coloris dans la peinture. Chanter
ne suffisant pas à l'homme, il voulut inventer des voix
factices permettant de varier les sons, et il trouva ce
que l'on appelle des instruments de musique. Si nombreux
qu'ils aient été, depuis la plus haute antiquité
jusqu'à nos jours, tous les instruments peuvent se
réduire à trois types principaux: 1o les instruments à
cordes; 2o les instruments à vent; 3o les instruments à

percussion. Les instruments dits à cordes se subdivisent
eux-mêmes en deux espèces: tantôt les cordes sont mises
en vibration au moyen d'un archet, comme dans le violon;
tantôt on arrive au même résultat en les pinçant avec le
doigt, comme dans la guitare. Il existe aussi des instruments
dont les cordes sont frappées avec des marteaux.

Dans les instruments dits à vent, on distingue trois
types principaux: ceux à bec, comme la flûte, dans laquelle
l'air vibre en se brisant contre un biseau; ceux à
anche simple ou double, comme le hautbois ou la clarinette,
dans lesquels une ou deux fines languettes de roseau
sont mises en vibration au moyen des lèvres et font résonner,
par conséquent, l'air contenu dans le corps de l'instrument.
Dans les instruments à embouchure, l'air,
poussé avec force dans une sorte de bocal, résonne en se
précipitant à travers une étroite ouverture dans un ou
plusieurs tuyaux. Ces tuyaux sont le plus souvent en
métal, ce qui fait que les instruments à embouchure,
comme la trompette, le cor, le trombone, etc., ont pour
désignation générale le nom d'instruments de cuivre.
Enfin les instruments de percussion sont ceux qui retentissent
quand on les frappe, soit avec la main, comme le
tambour de basque; soit avec des baguettes, comme le
tambour ou les timbales; soit au moyen de marteaux,
comme les cloches et clochettes; soit quand on les heurte
les uns contre les autres, comme les castagnettes et les
cymbales. Quelques transformations qu'aient subies
tous ces instruments, depuis la plus haute antiquité
jusqu'à nos jours, c'est toujours au moyen des cordes,
du bec, de l'anche, de l'embouchure ou de la percussion
qu'ils ont résonné.


Ces définitions sont, il faut l'avouer, assez fastidieuses,
mais indispensables. Le son, le rythme, le
timbre seront, en effet, les personnages principaux,
pour ainsi dire, de cette histoire, sous forme de mélodie,
de mesure, d'harmonie, d'instrumentation. Nous
laisserons de côté les origines primitives de la musique.
Outre que là le champ est ouvert à toutes les
hypothèses et que de tout temps on a fort abusé de la
permission, le sujet regarde plus la philosophie et
même l'anthropologie que l'histoire artistique, et nous
commencerons avec les anciens peuples de l'Orient,
c'est-à-dire les Égyptiens et les Assyriens, au moment
où un art musical nous apparaît véritablement constitué.
Passant à travers la Grèce et Rome, nous tenterons de
trouver les liens qui unissent la musique antique à l'art
moderne, car, il ne faut pas s'y tromper, il n'y a pas de
lacune dans l'histoire musicale, il n'y a que des ignorances.
Si les anneaux de la chaîne nous paraissent brisés,
c'est que les historiens n'ont pas su les rattacher.

Le moyen âge nous montrera les origines de la musique
moderne, de notre harmonie, de la tonalité qui
fait aujourd'hui le fond de notre langue musicale.
Des musiciens primitifs du moyen âge aux grands
maîtres qui, du XVIe au XVIIIe siècle, ont été les précurseurs
et les créateurs de notre art moderne, la transition
sera facile; enfin la musique contemporaine servira
de conclusion à cette histoire; elle sera le résultat
inévitable et logique de tous les faits qui se seront
rapidement déroulés devant nous, depuis l'antiquité
jusqu'à nos jours.

Nous l'avons dit, ceci est une histoire de la musique

et non des musiciens. Des noms, des dates, des
titres de compositions, voilà tout ce que nous pourrons
dire sur eux, à moins que quelques anecdotes, quelques
détails de leur vie se rattachent directement à l'historique
de leurs œuvres. Ce court volume ne suffirait pas
s'il fallait entreprendre, même en abrégé, la biographie
de chacun des maîtres qui ont successivement contribué
aux progrès de l'art musical.


Ambros. Geschichte der Musik. 5 vol. in-8o, 1880-1882 (s'arrête
au XVIe siècle).

Brendel (Franz). Geschichte der Musik, in-8o, 1878.

Burney. A general history of Music. 2 vol. in-4o, 1788-1801.

Clément. Dictionnaire lyrique, in-8o, 1869.

Fétis. Histoire générale de la Musique. 5 vol. in-8o, 1869-1876
(s'arrête au XIVe siècle).—Résumé philosophique de l'histoire de la
Musique (Ier vol. de la Biographie des Musiciens, 1re édition).—Biographie
des Musiciens (2e édition), 8 vol. in-8o, 1860-1865,
avec 2 vol. de supplément par A. Pougin, 1878-1880.

Forkel. Allgemeine Geschichte der Musik. 2 vol. in-4o, 1788-1801.

Grove. A dictionary of music and musicians, 1850-1880. In-8o,
1879.

Hawkins. History of the science and practice of music. 3 vol.
in-4o, 1777. Nouvelle édition, 1853.

Laborde. Essai sur la musique ancienne et moderne. 3 vol.
in-4o, 1780.

Langhans. Die Musikgeschichte in Zwölf Vorträgen. In-8o,
1879.

Marcillac. Histoire de la Musique et des Musiciens en Italie,
en Allemagne et en France, depuis l'ère chrétienne jusqu'à nos
jours. 1 vol. in-8o, 1879.

Mendel. Musikalisches Conversations-Lexicon. 10 vol. in-8o,
1870-1878.






LIVRE PREMIER

L'ANTIQUITÉ



CHAPITRE PREMIER

L'ANCIEN ORIENT

Les Égyptiens.—Les Assyriens.—Les Hébreux.

En parcourant nos musées, en ouvrant ces splendides
ouvrages qui font revivre sous nos yeux l'ancien
Orient de l'Égypte et de l'Assyrie, de Thèbes, de Ninive
et de Babylone, on est étonné de la place que tient
la musique dans toutes ces nombreuses représentations.
Chœurs de chanteurs, longues théories de danseuses, se
balançant voluptueusement au son des magadis et des
nables, marches triomphales dans lesquelles les rois sont
représentés traînant derrière leurs chars les peuples vaincus,
au son des tambours sonores et des harpes retentissantes,

toutes ces grandes cérémonies du culte, toutes
ces brillantes manifestations de la victoire chez ces nations
qui furent les plus anciennes et les plus puissantes
du vieux monde, se déroulent sur ces tableaux de
pierre et partout la musique y joue un rôle important.





Agrandir
FIG. 1.—ORCHESTRE ÉGYPTIEN.



C'est un art à jamais perdu pour nous, mais qui
dut être singulièrement florissant que celui dont il
nous reste de tels vestiges. Il faut bien l'avouer, nous
ne connaissons pour ainsi dire que l'extérieur musical
de ces peuples. Nous savons, à n'en point douter, qu'ils
avaient une musique d'un art fort avancé; nous savons
qu'ils l'employaient dans les fêtes religieuses, à la guerre
et dans les repas; nous savons qu'il se faisait force concerts
de voix et d'instruments chez les particuliers, que
ces peuples connaissaient les instruments à cordes, à
vent et à percussion, les plus simples comme les plus
compliqués. Mais arrêtons là notre science: pousser plus
avant serait entrer dans le domaine de l'hypothèse.

Rappelons donc rapidement, avant de les décrire
en détail, les principaux monuments sur lesquels nous
trouvons des représentations musicales, et commençons
par l'Égypte, car c'est elle qui renferme les plus riches
trésors.

Thèbes, le tombeau de Ramsès III (1250 avant J.-C.),
l'intérieur des pyramides et les grottes d'El Berseh,
avec les fresques, les sculptures, les papyrus, sont les
monuments qui nous ont le mieux instruit sur la musique
de ces peuples. Tantôt nous voyons pour tout orchestre
un chanteur accompagné par des hommes et des
femmes battant des mains, tantôt ce sont de nombreux
et splendides instruments.




Agrandir
FIG. 2.—HARPISTE ÉGYPTIEN.

(Thèbes, époque de Ramsès III.)



Les harpes se rencontrent le plus souvent sur les
monuments. Les unes sont grandes et ornées de magnifiques

décorations, d'autres sont petites et portatives,
mais toutes de formes élégantes et armées d'un nombre
très varié de cordes, depuis quatre jusqu'à vingt-deux.

On peut du reste distinguer trois genres de harpes.
D'abord les grands instruments, comme la splendide
harpe dont la figure a été trouvée par le voyageur Bruce,
au siècle dernier, dans le tombeau de Ramsès III (1250
environ avant J.-C.) (fig. 2).

L'instrument de Bruce a treize cordes et il est magnifiquement
orné; d'autres grandes harpes se trouvent
encore sur les monuments, ayant dix ou douze cordes.

Dans la seconde espèce il faut ranger les harpes de
petites dimensions; les unes se jouaient posées sur les
genoux ou sur un meuble, les autres étaient portées sur
une sorte de pied. Le nombre de leurs cordes était des
plus variés; un instrument de ce genre, au musée du
Louvre, paraît en avoir eu vingt et une. D'autres harpes,
plus petites encore, ayant trois, quatre et cinq cordes,
se portaient sur l'épaule droite.

Le troisième genre est celui du trigone; il procède
du même principe sonore que la harpe, dont il diffère
seulement par sa forme qui est triangulaire.

Les Égyptiens connaissaient aussi les lyres qui
furent si répandues en Grèce, mais les lyres égyptiennes,
dont il reste des modèles aux musées de
Leyde et de Berlin, étaient des espèces de harpes
d'une forme lourde et sans élégance; souvent les musiciens
les tenaient verticalement devant eux; elles
avaient de six à douze cordes.

Enfin les instruments à cordes pincées, qui semblent

avoir été l'apanage du moyen âge, comme le luth et la
guitare, existaient déjà chez les Égyptiens, sous le nom
de Tambourah et d'Eoud.



Agrandir
FIG. 3.—TAMBOURAH OU LUTH ÉGYPTIEN.

(Nécropole de Thèbes.)



Les figures de ces instruments sont nombreuses:
le musicien tient le tambourah appuyé sur sa poitrine,
pinçant de la main droite les cordes, qu'il presse de la
gauche sur le manche. Le nombre de ces cordes paraît
ne pas avoir dépassé quatre (fig. 3).


Si des instruments à cordes nous passons aux
instruments à vent, nous rencontrerons une moins
grande variété; cependant les flûtes sont encore assez
nombreuses. Les unes étaient fort longues et se jouaient
de côté, d'autres étaient très courtes et fort aiguës.
Quelquefois aussi on trouve des flûtes doubles. Les
trompettes, de forme droite, étaient en bois et en
cuivre (fig. 1).

Comme chez tous les peuples anciens, les instruments
de percussion qui servent à marquer le rythme
tenaient une place considérable chez les Égyptiens. Ils
avaient des tambours de toutes sortes, des tambourins,
des cymbales, des crotales et des sistres. Notez aussi
que le claquement des mains accompagnait souvent et
la danse et le chant.

Ils faisaient résonner leurs tambours, soit au moyen
de baguettes, soit simplement en les frappant avec le
poing. On a découvert à Thèbes en 1823, dans un tombeau,
une sorte de gros tambour à baguettes, absolument
semblable à celui dont les Arabes se servent encore sous
le nom de Daraboukkeh. Les tambourins, ou tambours
de petites dimensions, étaient aussi fort nombreux; il
y en avait de ronds et de carrés; d'autres, très petits,
étaient tenus de la main gauche, tandis que de la droite
on les faisait retentir.



Agrandir
FIG. 4.—SISTRE ÉGYPTIEN.

(Nécropole de Thèbes.)



Les clochettes et les cymbales n'étaient pas non plus
négligées, ainsi que les crotales ou sortes de castagnettes
en bois; mais l'instrument de percussion égyptien par
excellence était le sistre. Le sistre, composé de baguettes
de fer, rendues plus retentissantes au moyen de petits
anneaux d'airain, était fort répandu et jouait un rôle

important dans les sacrifices, ainsi que dans les fêtes
publiques et privées (fig. 4).

Pour abréger, voici la liste des groupes d'instruments les plus
curieux trouvés jusqu'à ce jour, sculptés ou peints sur les monuments
égyptiens. Quelques-unes de ces représentations sont de véritables
caricatures, qui ne manquent ni de piquant ni de fantaisie.

1o Deux harpes à six et sept cordes et une flûte.

2o Une harpe à douze cordes, deux tambourins, une femme
frappant dans ses mains.

3o Une harpe à huit cordes, un tambourah, une flûte double.

4o Une harpe à huit cordes, deux tambourahs, une double
flûte.

5o Une lyre à dix-huit cordes, une grande harpe à
quatorze, une double flûte, une musicienne frappant des mains.


6o Une petite harpe à sept cordes, cinq musiciens frappant
des mains, deux chanteurs. (Pyramide de Gizeh.)

7o Musique dans un sacrifice, une harpe à huit cordes, deux
flûtes, un tambourah.

8o Deux prêtresses tenant des sistres.

9o Petite bande militaire, un tambour à mains, une
trompette, des crotales.

10o Concert privé, composé d'une flûte double et de quatre
musiciens battant des mains.

11o Trois tambourins dont deux carrés et un rond.

12o Crocodiles donnant un concert.



Agrandir
FIG. 5.—CONCERT COMIQUE.

(Fragment de papyrus égyptien.)



13o Autre concert d'animaux: un singe joue de la
flûte double, un crocodile a un tambourah en bandoulière,
un lion joue de la lyre, un âne de la harpe (fig. 5).

14o Une grande fresque de la XVIIIe dynastie nous

montre un concert avec danse des plus curieux; l'orchestre
se compose de deux trigones, d'une grande
harpe, d'une lyre, d'une flûte double, d'un tambourah.

On le voit, les représentations sont nombreuses, et
nous n'avons cité que les principales; mais quelle musique
exécutaient tous ces instruments? C'est ce qu'il
nous est impossible de dire, sans entrer dans l'hypothèse.
L'Orient a peu changé depuis l'antiquité, malgré les
mille révolutions dont il a été le théâtre; plusieurs des
instruments que nous avons cités sont encore les mêmes
aujourd'hui qu'autrefois; qu'on nous permette donc de
citer un poétique tableau tracé par un historien moderne,
qui a pour ainsi dire entendu chanter l'Égypte et qui
aurait su comprendre le langage de la statue de Memmon,
saluant d'un murmure musical le lever du soleil.


«... La multiplicité des notes, qui est encore la caractéristique
de la musique actuellement préférée sur
les bords du Nil, exclut la possibilité des effets puissants
et donne avec exactitude, si l'effet en est prolongé,
l'impression des murmures harmoniques naturels dont
les Égyptiens jouissaient. Ces harmonies, très nettement
perceptibles, sont l'œuvre du soleil et des eaux.
Le matin, dès que les premiers rayons réchauffent la
terre d'Égypte, tout imprégnée de l'abondante rosée de
la nuit, l'humidité se vaporise rapidement, les myriades
de petites pierres, les grands blocs, les hauts rochers,
vibrent de toute part, et c'est, dans le grand silence d'une
aube blanche, comme un cantique. Dans les vallées
profondes, cette harmonie devient très puissante; elle
prend le cœur. Pendant le jour, c'est la plainte des
palmes interminable, la brise venant du Nord; la nuit,

c'est le concert des bestioles, intense, plein de notes
aiguës, mais qu'enveloppe le bruit lent et grave du
fleuve battant les rives[2].»


[2] Marius Fontane. Histoire universelle. Les Égyptes, p. 357.







Agrandir
FIG. 6.

HARPE ASSYRIENNE.



Si des bords du Nil nous passons au Tigre et à l'Euphrate, à Ninive
et à Babylone, nous voyons que les Assyriens étaient aussi riches en
instruments et en représentations musicales que les peuples de l'Égypte.

Les instruments nombreux qui sont représentés sur les bas-reliefs
assyriens sont loin d'avoir l'élégance et la richesse de l'art
égyptien, tout en étant pour la plupart moins anciens, car ils ne
datent que de dix siècles avant J.-C.; mais ils leur ressemblent et
paraissent provenir de la même origine.

Les harpes, sur lesquelles
on peut distinguer les cordes
et les chevilles qui les tiennent,
ont en général un plus grand nombre de cordes
que les harpes égyptiennes; mais leurs espèces sont
moins variées (fig. 6).

Le trigone est représenté chez les Assyriens par un
instrument assez compliqué appelé asor ou nable; cet
instrument est venu jusqu'à nous sous la forme du tympanon

des tziganes. Il possédait neuf cordes tendues
sur une sorte de cadre, ou corps sonore, en bois, placé
horizontalement devant le musicien, qui faisait résonner
les cordes en les frappant avec deux petits marteaux
(fig. 7).




Agrandir
FIG. 7.

ASOR ASSYRIEN.





Agrandir
FIG. 8.

FLUTE DOUBLE ASSYRIENNE.





Ainsi que les Égyptiens, les Assyriens connurent le
tambourah, ou sorte de guitare à cordes pincées. A Suse,
une image d'Astarté ou de Mélitta, déesse assyrienne de
la musique, nous montre un instrument de ce genre.

Les instruments à vent sont représentés par les flûtes
et les doubles flûtes, mais celles-ci diffèrent des flûtes
égyptiennes en ce qu'elles sont beaucoup moins longues
(fig. 8).

Le tambourin, deux petits tambours ou timbales qui
se frappent avec les mains, et dont les Persans font encore

usage, un tambour allongé, des cymbales; tels sont
les instruments de percussion trouvés à Ninive et à
Kouyunjik (fig. 9 et 10).

Une courte liste permettra de passer en revue d'un
seul coup d'œil les représentations les plus intéressantes,
découvertes dans les ruines de Ninive et de Babylone.

1. Sept harpes, un asor, une flûte double, un chœur
d'enfants.

2. Harpe et tambourah, à Kouyunjik.

3. Lyre, harpe et flûte double, à Kouyunjik.

4. Deux asors, à Nimroud et à Kouyunjik.

5. Un asor et un tambour, à Nimroud.

6. Quatre asors, à Kouyunjik.

7. Deux lyres et un tambourin, à Kouyunjik.

8. Trois lyres.

Pour avoir quelques notions sur la musique des
Assyriens et des Égyptiens, dont il ne reste pas de trace
de musique écrite, nous avons dû nous contenter des
représentations figurées; mais nous n'avons même plus
cette ressource avec les Hébreux. Ils n'ont laissé aucun
monument vraiment authentique de leur art musical,
et cependant ils ont bien souvent parlé de la musique
dans leurs livres sacrés.



Agrandir
FIG. 9.

TAMBOUR ASSYRIEN.



Il est regrettable qu'un peuple qui a possédé une
si belle littérature, un peuple si admirablement doué
sous le rapport de la poésie et de l'imagination, n'ait
rien pu nous léguer de sa musique. Cependant cet art
n'a pas été négligé par le peuple d'Israël, qui lui a
donné dans ses cérémonies publiques et dans sa vie
privée une importance capitale. Combien nous serions

désireux de savoir quelle fut la musique qui accompagnait
ces chants sublimes! Mais,
je l'ai dit, les monuments nous
manquent, qui pourraient la représenter,
et nous en sommes réduits
à fouiller les livres saints, retournant,
torturant, pour ainsi dire,
chacune de leurs expressions, nous
fatiguant en efforts infructueux pour
soulever le voile épais du passé.

En effet, à chacune de ses pages,
la Bible mentionne la musique. Je
laisse de côté les faits fabuleux, et
Tubal et Jubal, inventant les instruments,
et le cantique de Moïse,
chanté après le passage de la mer
Rouge. Une fois les douze tribus
établies en Palestine, on les voit
faire grand usage de la musique, lui donner large place
dans le culte et même dans le gouvernement.
Elle fit des progrès rapides
sous l'administration des Juges,
et Samuel, le dernier et le plus vénéré
d'entre eux, établit à Ramah
une école de prophètes et de musiciens.
Ce fut là que se réfugia un
jour David, pour échapper aux persécutions
de Saül.



Agrandir
FIG. 10.—CYMBALES ASSYRIENNES.



Lorsque David monta sur le
trône, on sait quelle exaltation lyrique
l'inspira; le peuple la partagea, et de ce jour la

musique eut place dans toutes les grandes manifestations
politiques et religieuses. David projetait de faire
construire un temple digne de contenir l'arche sainte;
il organisait en même temps un service musical considérable,
fait à tour de rôle par un corps de quatre
mille chanteurs et musiciens. Deux cent quatre-vingt-huit
furent choisis par lui pour instruire les autres et
leur enseigner la pratique du chant. Parmi ces maîtres,
trois sont devenus particulièrement célèbres, Asaph,
Eman, Edouthun, auxquels on en adjoint un quatrième,
Ethan. Cette troupe avait été choisie parmi les enfants
de Lévi et elle était sous les ordres d'un chef suprême,
Hananyah, qui ne relevait que du roi.

Le service divin était fait, dans les circonstances
ordinaires, par douze chanteurs et douze instrumentistes,
dont neuf harpistes, deux joueurs de cithare et
un de cymbales. Le nombre des musiciens était proportionné
à l'importance de la fête. D'après un texte du
Talmud, les voix féminines ne devaient pas se faire
entendre dans le sanctuaire; au temple, les femmes
étaient remplacées par de jeunes lévites; mais elles faisaient
leurs dévotions entre elles, sous la conduite d'une
coryphée. Des chanteuses étaient attachées à la cour
du roi et employées dans les réjouissances publiques,
dans les festins et dans les cérémonies funèbres.

Après le schisme qui suivit la mort de Salomon, la
musique du temple perdit de sa splendeur. En 721, le
royaume d'Israël était envahi par Salmanasar, et dix
tribus emmenées en esclavage; deux siècles plus tard,
le même coup frappait la Judée; le temple était pris et
détruit par Nebucadnetsar. On sait dans quels chants

sublimes les Hébreux captifs exhalèrent leurs plaintes,
mais on sait aussi «qu'ils suspendirent leurs harpes
aux saules de la rive sur le fleuve de Babylone». L'historien
avide de précision n'a plus pour tout renseignement
que quelques noms d'instruments cités par
Daniel lorsqu'il raconte comment le roi voulut forcer
les juifs à adorer l'idole d'or, et encore ces noms d'instruments
appartiennent-ils à la langue des vainqueurs.
C'est par ce passage du livre de Daniel que nous connaissons
les noms des instruments assyriens. Voici ces
versets: «Un héraut cria à haute voix, voici ce que
l'on vous ordonne, peuples, nations, hommes de toutes
langues! Au moment où vous entendrez le son de la
trompette, du chalumeau, du tambourah, de la sambuque,
du psaltérion, de la cornemuse et de toutes
sortes d'instruments de musique, vous vous prosternerez
et vous adorerez la statue d'or qu'a élevée le roi
Nebucadnetsar.»

On a dressé de nombreuses listes d'instruments hébreux.
En torturant les textes on est arrivé à les rendre
riches, mais elles ne diffèrent pas beaucoup de celles des
Égyptiens et des Assyriens. Parmi les plus célèbres instruments,
il faut compter le kinnor, qui semble avoir
été la harpe, le nebel, l'asor (psaltérion), l'ugab (cornemuse),
le schofar, corne ou trompette sacrée, encore
employée dans les synagogues, le hatsotserah, sorte de
trompette dont on n'a pu définir ni le genre ni le
timbre, ainsi que le tzeltzelem metzillut, le keren, le
psantir, etc. Dans le petit nombre des monuments juifs,
on a conservé quelques médailles de Simon Nasi et
de Simon Bar-Cockab, frappées à l'époque de la révolte

des juifs sous Adrien; ces médailles représentent des
lyres évidemment grecques, mais une autre médaille
du même Simon, portant deux trompettes, a un caractère
hébraïque plus marqué.

Voilà donc, en résumé, tout ce que nous donnent
les textes et les monuments sur l'art musical juif;
dans tout cela, rien ne nous est resté de la musique
proprement dite, ni un signe ni une note. Cependant,
si l'on songe à la prodigieuse ténacité de ce peuple
qui a vécu de par le monde pendant près de vingt
siècles sans se mêler aux autres nations, sans perdre
son idiome et ses traditions, on est autorisé à penser
que, malgré les transformations qu'elles ont pu subir,
les mélodies qui se chantent encore dans les synagogues
des différents rites, et dont quelques-unes sont
fort belles, doivent avoir conservé quelque chose des
anciens chants du temple, comme un parfum de la
Judée. Si mélangé que soit l'alliage, il y est peut-être
resté un peu de pur et vieux métal.


Chappel. The history of music, in-8o, 1874.

Engel. The music by the most ancient peoples. Londres,
in-8o, 1864.

Fétis. Histoire de la Musique, t. Ier.

Lepsius. Denkmäler aus Ægypten und Æthiopien. 12 vol. grand
in-folio.

Naumbourg. Zemiroth Israel, recueil de chants israélites,
in-4o, 1876.

Prisse d'Avennes. Histoire de l'art égyptien d'après les monuments.
Grand in-folio.






CHAPITRE II

LES GRECS

La musique grecque: théoriciens, philosophes et commentateurs.—Les
origines fabuleuses: la lyre et la flûte, Apollon
et Marsyas; la lyre et la cithare, Apollon et Mercure.—Système
musical des Grecs: les tons et les modes, les rythmes,
la notation.—Les chants grecs: l'éthos et le caractère des
mélodies, l'harmonie, la philosophie musicale.—Les instruments
de musique: les lyres, les flûtes, les trompettes, la
percussion.—Les chants Nomiques et les chœurs: le Péan,
le Dithyrambe, les fêtes, les jeux ou concours.—Le théâtre: la
tragédie, la comédie, les concerts privés.—Les musiciens:
poètes, virtuoses, aulètes et citharèdes, chanteurs.—Résumé.



«Les Grecs ont été les plus admirables artistes
du monde: grands sculpteurs, architectes de génie,
poètes sublimes, ils ont dû nécessairement être aussi
de grands musiciens.» Pour être spécieux, ce raisonnement
n'en est pas moins assez facile à réfuter.
Avec leur admirable goût, avec un sentiment
inné de la grande symétrie qui relie tous les arts, les
Grecs avaient bien deviné la puissance et la beauté de
la musique, ou pour mieux dire des arts de la musique,
car ils comprenaient dans la même trilogie la poésie, la

musique et la danse; donc ils connaissaient et pratiquaient
une musique, mais non point la musique, dans
le sens absolu que nous donnons à ce mot.

Notre musique est d'essence toute moderne; elle paraît
être un de ces monuments qui se sont élevés sur
les ruines du monde antique, à la suite des invasions
barbares. Il manquait à l'art musical des Grecs quelques-unes
des conditions qui font que notre musique
moderne est musique. La suite de ce récit démontrera
qu'en dehors du rythme et de la mélodie, que les Grecs
ont certainement possédés, il est d'autres formes musicales
qu'ils n'ont point connues, dont ils n'ont point
eu l'idée, si haute qu'ait été leur esthétique, par la raison
bien simple qu'il leur était impossible de l'avoir.
Mais leur architecture, mais leur sculpture, mais leur
poésie? J'entends bien; mais encore un coup, ce raisonnement
n'est que spécieux. Les XVe et XVIe siècles ne
comptent-ils pas parmi les grandes époques de l'art?
N'y admire-t-on point des peintres, comme Raphaël,
des sculpteurs comme Michel-Ange? Par conséquent, les
mêmes siècles auraient dû produire en même temps un
Glück, un Mozart, un Beethoven, un Weber; il n'en est
rien. Si grand que soit le plus grand des musiciens de
cette époque, il ne peut être comparé à ceux que nous
venons de nommer. Que les Grecs aient chanté, cela est
incontestable; qu'ils aient bien chanté, il faut le croire,
puisqu'ils le disent; mais, de ce qu'ils ont élevé le Parthénon,
de ce qu'ils ont taillé dans le marbre la Vénus
de Milo, de ce qu'ils nous font encore pleurer sur les
malheurs d'Œdipe, il ne s'ensuit pas que leur musique
ait égalé leur architecture, leur sculpture ou leur poésie.

De notre temps, un siècle à peine a suffi pour faire
naître Alceste, de Glück; Don Juan, de Mozart; la symphonie
en ut mineur de Beethoven; Freyschutz, de
Weber; Guillaume Tell, de Rossini; les Huguenots,
de Meyerbeer; Lohengrin, ou l'Anneau des Niebelungen,
de Wagner; que sais-je encore! Dans le même temps
les peintres nous donnaient-ils les loges de Raphaël,
les sculpteurs le Moïse ou le Pensieroso de Michel-Ange,
les poètes le Polyeucte de Corneille?

Ce que nous savons des Grecs nous vient de deux
sources. Ce sont d'abord les traités théoriques et philosophiques
qu'ils nous ont laissés et trois hymnes d'une
époque de décadence, plus quelques notes de cithare.
Puis, à partir du XVIe siècle de notre ère, des commentateurs
sont venus en grand nombre, ingénieux et savants,
qui, grâce à bien des hypothèses, ont fini par
découvrir quelques vérités.

Telles sont les sources auxquelles nous puisons aujourd'hui
notre connaissance de l'art grec; mais, vue
dans son ensemble, son histoire primitive a suivi tout
naturellement les péripéties des diverses invasions,
venues de tous côtés, et à la suite desquelles la presqu'île
hellénique s'est peuplée.

Ces nombreuses évolutions prirent dans la vive imagination
des Grecs la forme saisissable et poétique de
fables ou de mythes: aussi est-ce presque toujours par
un instrument que l'on peut symboliser, pour ainsi
dire, chacune des grandes luttes des peuples qui ont
contribué à former la musique grecque. Les plus anciens
mythes nous montrent la flûte phrygienne et
lydienne luttant contre la lyre dorienne. On voit l'apollonique

Orphée déchiré par les Ménades de Dionysios;
Apollon le venge cruellement sur Marsyas, mais force
reste cependant à ce dernier; en résumé, malgré la défaite
de la flûte, la lyre partage avec elle l'empire de la
musique, Midas avait bien jugé sans le savoir.

A peine cette première bataille était-elle terminée
d'un accord commun, qu'une autre commençait. Les
Doriens descendaient des montagnes de Thrace; au
sud de la Grèce, ils rencontraient des populations venues
d'Égypte et de Phénicie; Apollon, dieu de la lyre
simple, dut lutter contre Mercure, qui portait la cithare
aux nombreuses cordes. Combien de siècles dura la lutte?
Nul ne le sait. Sur bien des monuments, on voit Apollon
disputer à Mercure le trépied de Delphes; on sait que
là il resta vainqueur, mais il n'en fut pas de même pour
l'empire de la musique, et le dénouement de la grande
dispute de la lyre et de la cithare, si souvent représentée,
fut que le dieu du soleil dut partager encore
avec son rival. La lyre, la flûte et la cithare, Apollon,
Bacchus et Mercure, tels sont les grands symboles de
l'histoire musicale primitive de la Grèce (fig. 11).



Agrandir
FIG. 11.—DISPUTE DE LA LYRE.



Tout ce symbolisme est assez poétique; mais si de
l'aimable fable nous passons à la sévère réalité, c'est-à-dire
à la technique de la musique grecque, nous
nous trouverons en face de questions bien grosses
pour un livre du genre de celui-ci; aussi bien, devons-nous
nous contenter de quelques définitions et d'un
résumé plus que sommaire et, par conséquent, bien
incomplet.

Les Grecs prenaient pour base l'étendue générale de
la voix humaine, c'est-à-dire à peu près vingt-quatre

sons, car cette étendue a varié souvent. Ils divisaient
d'abord théoriquement cette étendue en fractions de
huit sons ou octaves qui, comme dit Aristoxène, comprenaient
toute la musique; puis, reprenant l'échelle générale,
ils la subdivisaient dans la pratique en petites
fractions de quatre sons ou tétracordes. L'ensemble
des tétracordes s'appelait Téleusis; ce mot représentait
ainsi le système musical des Grecs.

La nomenclature musicale des Grecs était, en réalité,
des plus compliquées; ils n'avaient pas comme nous
des syllabes pour nommer les notes. Dans la pratique,
ils se servaient des lettres, et dans la théorie ils désignaient
les notes par la place qu'elles occupaient dans
un tétracorde. Chaque tétracorde avait son nom: hypaton

signifiait grave; meson, celui du milieu; diezeugmenon,
conjoint; hyperboleon, aigu. Dans chacun, le
nom de la note rappelait le tétracorde auquel elle
appartenait: proslambanomenos (ajouté) indiquait celle
du point de départ; hypathypatos, par exemple, la
note grave du tétracorde grave; mese, celle du milieu
de toute l'échelle; nète, la note aiguë; paranète, celle
qui était le plus près de la plus aiguë; lichanos, qui
signifiait index, voulait dire que cette note était celle
que l'on touchait avec l'index dans la lyre, etc.

Les Grecs connaissaient tous les intervalles que nous
possédons, c'est-à-dire le ton, le demi-ton et même le
quart de ton. Le ton donnait naissance au système
diatonique, le demi-ton au système chromatique, le
quart de ton au système enharmonique.

Les différentes gammes formaient les modes et
chacun de ces modes avait une origine qui se rattachait
au nom d'un musicien célèbre, le plus souvent fabuleux.
Le Dorien était attribué à Polymneste de Thrace,
l'Ionien à Pitherme de Milet, l'Éolien à Lasos d'Hermione,
les modes Lydien et Phrygien aux divinités
et aux poètes de la Grèce asiatique qui avaient lutté
contre Apollon, c'est-à-dire à Hyagnis, à Marsyas, à
Cybèle, à Olympe. Parmi les modes secondaires et composés,
il en était un qui fut célèbre, le mixolydien, ton
compliqué et relativement récent, qui a été attribué à
Sapho et à Pythoclide. La musique du moyen âge a
conservé surtout le dorien, le phrygien et le mixolydien,
mais avec de profondes altérations, et aujourd'hui
encore ce sont ces modes qui se rapprochent le plus de
nos tons modernes.


Nous avons dit que la musique se composait de deux
parties essentielles, le son et le rythme; on pourrait
dire que le son est la matière et le rythme l'esprit de la
musique; mais, malgré toutes les évolutions de notre
art, c'est le rythme qui a subi le moins de changements.

La symétrie est au rythme ce que le chant est au son
musical; elle n'est autre chose que la combinaison des
mesures, comme le chant est la combinaison des sons;
seulement le rythme peut exister sans le chant, et il
n'est pas de chant qui ne possède un rythme quelconque.
Pour retrouver la symétrie rythmique des
anciens à défaut de mélodies, on a eu l'idée de mouler
la rythmique musicale sur la prosodie des vers
grecs.

Le moyen était ingénieux et a donné de bons résultats.
Cependant il est prudent de ne pas pousser jusqu'à
ses dernières conséquences ce système et de ne pas
confondre tout à fait le mètre poétique avec le rythme
musical. En exagérant un principe juste, on en arriverait
à vouloir refaire l'histoire de la musique avec les
chœurs d'Athalie ou des poèmes d'opéras.

C'est par la notation que le son et le rythme sont
représentés à l'œil et à l'esprit. Les Grecs sont les plus
anciens peuples, si l'on en excepte les Hindous et les
Chinois, qui nous aient laissé une écriture musicale.
Nous savons, à peu de choses près du moins, comment
les Grecs écrivaient leur musique, et cela à deux époques
différentes. Ils possédaient deux notations, l'une pour
le chant, l'autre pour la musique instrumentale; mais
toutes deux étaient basées sur le même principe, c'est-à-dire

que l'on employait les lettres de l'alphabet, soit
entières, soit tronquées, soit retournées. Dans la plus
ancienne écriture, les sons étaient représentés par des
combinaisons de lettres, les unes simples, les autres
doubles (fig. 12):



Agrandir
FIG. 12.



C'est dans Alypius, dans Bacchius le Vieux, dans un
manuscrit anonyme, contenant des exemples, malheureusement
trop peu nombreux de musique instrumentale,
et dans trois hymnes, que l'on retrouve des
traces de la double notation grecque, dite nouvelle, pour
voix et pour instruments. Ici encore ce sont des lettres
de l'alphabet qui servent de signes; mais pour suppléer
à leur insuffisance et afin de les distinguer les unes des
autres, on les employait droites, debout, couchées ou
renversées. Les lettres droites dominaient dans la

notation destinée aux voix, les lettres couchées ou renversées
étaient plus spécialement employées pour la
notation instrumentale (fig. 13):



Agrandir
FIG. 13.



Pour exprimer tous les sons de l'échelle musicale,
en comptant la musique instrumentale et la musique
vocale, il fallait employer au moins cent trente-huit
signes; ajoutez à cela ceux qui servaient à indiquer la
durée de ces notes et les silences, et vous verrez que le
nombre des lettres de la notation grecque devait s'élever
théoriquement à plus de cent cinquante. Aristoxène avait
raison de dire que la science de la musique était tout
entière dans la notation. C'est à Polymneste de Colophon
que l'on attribue l'invention de la notation grecque, vers
640, mais n'ajoutons pas plus de foi qu'il ne convient
à cette attribution, puisque Pythagore
est aussi regardé comme
un des inventeurs de la notation
par lettres.



Agrandir
FIG. 14.



Les signes de valeur indiquant
la durée des sons ou les
silences et complétant la notation
étaient ceux-ci (fig. 14):

Tel est le système de notation exposé par Aristoxène,
vers 320 avant J.-C. et par Alypius. Il est ingénieux et

assez complet, mais il manque de simplicité. Nous verrons,
du reste, en donnant un fac-similé des courts
fragments de musique grecque qui nous sont restés,
que, dans la pratique, cette écriture s'éloignait sensiblement
de la notation théorique (fig. 15).

Jusqu'ici nous ne nous sommes occupés que de la
théorie; mais en passant à la pratique, c'est-à-dire au
chant et à la mélodie, nous sommes dans une situation
assez analogue à celle où seraient dans vingt siècles nos
descendants, si tout à coup les œuvres musicales des
maîtres disparaissaient, et s'il ne restait de nous que
quelques traités théoriques, avec de rares exemples,
plus une quarantaine de lignes de musique à peu près.



Agrandir
FIG. 15.—FRAGMENT DE L'HYMNE A LA MUSE CALLIOPE.

(Ms. de la Bibliothèque nationale.)



Ce que nous avons encore de musique antique consiste
en trois chants hymniques, l'un à Calliope, l'autre
à Apollon, le troisième à Némésis. Ces trois chants sont
attribués à Mésomède, un musicien de décadence du
IIe siècle après J.-C. Il nous faut citer aussi les trois premiers
vers de la première pythique de Pindare, publiés

par Kircher dans sa Musurgia, et dont la musique
est attribuée au grand poète thébain; mais l'authenticité
de cette ode est fort discutée. Nous devons ajouter les
deux inscriptions musicales trouvées à Delphes en
1893 et 1894, sous la direction de M. Homolle.

Le rythme et le mode constituaient ce que l'on appelait
l'Éthos d'une mélodie, c'est-à-dire son caractère.
Suivant l'emploi que l'on en faisait ou les sentiments
qu'elle inspirait, la mélodie pouvait être tragique, comique,
dithyrambique, érotique, encosmatique (élogieuse),
systaltique (inspirant des sentiments de tristesse),
hésychastique (tranquille), diastaltique (excitante
et héroïque). Elle changeait de caractère, c'est-à-dire
de rythme ou de mode, au moyen de la métabole. La
métabole a pour analogue, dans la musique moderne,
les modulations et les changements de rythme. C'est
au poète Archiloque (vers 700 av. J.-C.) que l'on attribue
son invention, mais elle paraît lui être antérieure.

Chaque mode avait son caractère ou Éthos particulier;
cependant il faut avouer que les distinctions
esthétiques n'étaient pas toujours bien fixes et que des
grands philosophes, tels que Platon et Aristote, s'entendaient
quelquefois assez peu sur le sens expressif
d'un même mode, et pourtant le caractère des modes
n'était pas seulement une spéculation philosophique;
les musiciens l'appliquaient aussi de leur mieux dans
la pratique. Plutarque nous raconte qu'un jour Euripide,
faisant répéter un morceau de sa composition,
vit rire un des exécutants: «Si tu n'étais pas dénué de
toute intelligence artistique, lui dit-il, et de toute instruction,

tu ne rirais pas en entendant chanter du
mixolydien.»

Suivant nos idées modernes, la mélodie n'est pas
seule à composer toute la musique; l'emploi des sons
simultanés ou harmonie a aussi son importance, mais
écrire ces mots: harmonie des Grecs, c'est réveiller les
plus terribles controverses d'érudition. Le sens du mot
lui-même a changé depuis l'antiquité; il désignait, ou
l'ensemble de la musique, ou le mode dans lequel était
chantée une mélodie, et non, comme aujourd'hui, l'accord
des sons entendus simultanément. Les Grecs ont-ils,
oui ou non, employé les sons simultanés? Voici
quatre siècles que les historiens, musiciens et théoriciens
discutent sans relâche; tous les vingt ans il paraît sur
ce sujet un livre qui tranche la question sans la résoudre;
il est oublié, un autre paraît qui la tranche
d'une autre façon, mais sans la résoudre davantage.

En somme, pas un texte, pas un document authentique
ne constate avec évidence l'existence de l'harmonie
chez les Grecs. Il semble à peu près reconnu qu'ils
chantaient à l'unisson, ou bien à l'octave, lorsque les
voix d'hommes, d'enfants et de femmes étaient mêlées,
combinaison que la nature fournit d'elle-même. Si quelque
instrument accompagnait la voix, c'était à l'unisson,
ou bien il doublait le chant, à une octave au-dessus ou
au-dessous, ce qui s'appelait magadiser.

Aller plus loin dans les suppositions serait imprudent;
disons donc simplement que si les Grecs ont
eu la connaissance de l'harmonie, ils n'ont pu l'avoir
que d'une façon tout à fait rudimentaire. En revanche,
nous ne pouvons assez admirer avec quelle suprême

délicatesse les Grecs, ces sublimes artistes, considéraient
la philosophie et l'esthétique de l'art. Ils lui donnaient
place dans leur religion comme dans leurs lois; ils
entouraient la musique d'un rempart de lois divines et
humaines qu'il était sacrilège d'enfreindre; ils faisaient
d'elle la régulatrice de leur vie et de leurs plaisirs.
«Jamais, dit Platon, le style musical ne change, sans
que les principes de l'État ne se modifient.»

Les instruments de musique chez les Grecs participaient
de ce mélange de pratique théorique et de spéculation
philosophique. Une lyre était non seulement un
instrument dont on tirait des sons, mais le symbole de
la musique entière; elle aussi était sacrée, elle aussi était
associée aux lois des dieux et des hommes; en se servant
de la lyre, on protestait en faveur d'Apollon contre
la flûte de Bacchus et de Marsyas. Il est vrai de dire
que le procès de ce dernier avait été depuis longtemps
revisé par les Grecs eux-mêmes, car les Sicyoniens
montraient avec orgueil dans leur temple la flûte de
l'infortuné rival d'Apollon.

Le nombre des instruments représentés sur les monuments
laissés par les Grecs, vases, peintures, sculptures,
etc., est immense; cependant on peut toujours le
réduire à trois, les lyres, les cithares et les flûtes reproduites
à l'infini; tels sont les trois genres d'instruments
purement grecs; les autres sont asiatiques ou appartiennent
aux époques de décadence.

Le plus répandu de tous les instruments grecs est la
lyre à quatre cordes, qui fut d'abord l'ancienne lyre
d'Apollon, aux origines fabuleuses et divines. Ce ne fut
qu'à une époque plus avancée qu'elle se confondit avec

la cithare et de telle sorte qu'il est difficile de distinguer
les deux instruments, dans les représentations figurées,
et de les reconnaître sous les noms multiples que les
auteurs leur ont donnés. La lyre était un instrument
de moyenne ou même de petite dimension, armé de
peu de cordes en général, sept au plus; la cithare, plus
grande, mieux disposée pour la sonorité, était chargée
d'un grand nombre de cordes, qui pouvait aller jusqu'à
douze.

Le grammairien Pollux a laissé, au IIe siècle de notre
ère, une liste des instruments de musique de son temps;
sur les vingt-huit instruments à cordes qui sont cités, la
lyre et la cithare ont plus de dix synonymes; mais il ne
faut pas donner plus d'importance qu'il ne convient à la
multiplicité de ces noms; chaque pays, chaque ville
presque, désignait d'une façon spéciale un instrument
partout répandu qui, en somme, restait à peu près le
même.

La vieille lyre grecque dont parle Homère s'appelle
la phorminx. Elle est d'une construction fort simple.
Sur une écaille de tortue est tendue une peau qui sert
de table d'harmonie, puis s'élèvent parallèlement deux
bras, appelés cornes, reliés par une traverse; à cette
traverse sont attachés des anneaux de cuir, et à ces anneaux
de cuir des cordes qui, passant sur un chevalet,
viennent se rejoindre au bas de l'instrument et s'attachent
à un cordier; au moyen des doigts, ou d'un petit
plectrum en os ou en ivoire, le musicien fait résonner
les cordes (fig. 11).



Agrandir
FIG. 16.—CITHARE.



Le nombre de ces cordes fut d'abord en général de quatre,
mais successivement ce nombre fut porté à 
cinq, à sept, à neuf, à douze et même à quinze, lorsque la lyre en vint
à se confondre avec la cithare. Chacune de ces additions annonçait une
révolution dans l'art et soulevait une guerre musicale. 500 ans avant
J.-C., on connaissait déjà des lyres à huit et à neuf cordes; vers 450,
à onze et douze; cependant, dans les concours de chant, celle à quatre
cordes était seule admise; Terpandre, se présentant au concours avec
une lyre à sept cordes, dut retrancher celles qui étaient en trop. Vers
500 avant J.-C., Lasos d'Hermione se servait, dit-on, d'une lyre à neuf
cordes, dont chacune portait le nom d'une muse. En somme, la lyre type,
celle qui répond le mieux au système musical des Grecs, celle dont lord
Elgin a rapporté un modèle curieux qui est au British Museum, est à
sept cordes; l'instrument était en bois, en cuivre, et même en or.

La cithare était un instrument plus compliqué et
plus musical, mieux construit et plus sonore, mais
de la même famille que la lyre. Elle fut inventée,
dit-on, par Cépion, élève de Terpandre, au temps

d'Alexandre; elle avait sept et huit cordes; elle en eut
davantage, mais ce furent ces huit cordes qui donnèrent
leurs noms aux notes de l'octave.

Platon et les purs Athéniens de vieille race bannirent
la cithare d'Athènes au bénéfice de la lyre,
comme trop efféminée.

Cette opposition des philosophes était une réaction
contre les nombreux instruments orientaux qui avaient
fait invasion en Grèce, en même temps que le luxe
asiatique. Assez semblable à la lyre était le barbitos, dont
jouaient Anacréon et Sapho. Mais tout à fait asiatique
était la grande harpe, se rapprochant de celle des Assyriens
et des Égyptiens; elle avait jusqu'à trente-cinq
cordes, ce qui permettait de magadiser facilement,
c'est-à-dire de faire entendre en même temps deux octaves,
de là son nom de Magadis. Vers le VIe siècle
avant J.-C., un musicien d'Ambracie, Épigone, inventait,
ou empruntait aux Orientaux, un instrument à
nombreuses cordes, fort semblable à l'asor assyrien, et
auquel il donnait le nom d'epigonion. A la suite des
expéditions d'Alexandre, les Grecs connurent d'autres
instruments d'Orient tels que la pandourah, le monocorde,
le tricorde; mais ils les employèrent peu, restant
plutôt fidèles à la lyre et à la cithare. Les instruments
nouveaux se répandirent surtout dans les îles plus
asiatiques qu'hellènes. Les Grecs purs avaient conservé,
depuis les guerres persiques, une horreur patriotique
pour ce qui rappelait l'Asie et l'odieux souvenir de l'ennemi
séculaire (fig. 17).



Agrandir
FIG. 17.—MAGADIS GRECQUE D'ORIGINE ORIENTALE.



On comptait trente-sept espèces différentes de flûtes,
aussi l'aulétique, ou art de jouer de la flûte, était-elle une
science des plus compliquées. Mais il faut dire que ce
nombre de flûtes se réduit singulièrement, si l'on pense
que les Grecs comprenaient sous le nom d'auloi les instruments

à embouchure, à bec et à anche, c'est-à-dire
ce que nous appelons aujourd'hui les flûtes et les hautbois.
De plus, les flûtes prenaient leurs noms, non seulement
de leur grandeur, de leur forme et de leur timbre,
mais aussi de l'emploi spécial auquel elles étaient
destinées; la monaule n'avait qu'un tuyau, l'hémiope
possédait des trous qui devaient être bouchés à moitié,
la gingrine était une petite flûte au son triste, employée
dans les funérailles. Si les jeunes filles sortaient en procession, les
flûtes étaient dites parthéniennes; si les enfants allaient à l'école,
les mêmes flûtes devenaient païdiques; c'étaient les andries ou flûtes
graves qui accompagnaient les chœurs d'hommes. La facture n'étant
pas très avancée, on avait plusieurs flûtes pour les différents tons.
On les faisait en roseau, en lotus, en buis, en os, en bois de cerf, en
laurier, en ivoire, en métal d'or ou d'argent. Il ne nous reste, de ces
nombreux instruments, qu'un seul spécimen, rapporté par lord Elgin.



Agrandir
FIG. 18.

FLUTE DOUBLE AVEC LA PHORBEIA.



Deux flûtes sont caractéristiques, la flûte de Pan et
la flûte double. Pour emboucher cette dernière et la
faire résonner, de grands efforts étaient nécessaires;
aussi les Grecs avaient-ils eu l'idée de se garnir les joues
et les lèvres d'une sorte de monture, appelée phorbeia,

qui leur permettait de souffler avec force dans l'instrument,
sans déformer les traits du visage humain, ce qui
pour eux eût été un crime de lèse-esthétique (fig. 18).

Qui inventa ces flûtes si diverses et si ingénieuses?
Voilà ce que personne ne saura dire. On rapporte cependant
qu'Ardalas de Trézène, vers 850 avant J.-C., fixa
le premier les règles de l'aulétique ou l'art de jouer de la
flûte; Pronomos de Thèbes passe pour avoir, vers 450,
perfectionné ces instruments; mais, en attribuant aux
dieux toutes les inventions de ce genre, les anciens
étaient plus près de la vérité que nos archéologues les
plus érudits et s'épargnaient ainsi bien des recherches
inutiles.

Les Grecs connaissaient et employaient les trompettes,
moins pour la guerre cependant que pour les
sacrifices. Ils les construisaient en os, en bronze, en
argent. Ce furent les Romains qui portèrent les trompettes
à leur plus haut degré de perfection. Cependant
on avait créé à Olympie des concours de trompettes
pour les hérauts.

La percussion semble avoir été moins riche chez les
Grecs que chez les Égyptiens, les Assyriens et les Hébreux.
Elle se composait surtout de tambourins, de
cymbales, petites et grandes, de sistres et de triangles.
Ces instruments, venus vraisemblablement d'Asie,
étaient surtout destinés au culte de Bacchus, car ils
étaient les attributs des Bacchantes, des Dactyles, des
Corybantes, des Curètes, en un mot, de tous les prêtres
de Dionysios, de Cybèle, et des dieux de la nature.

La musique fut consacrée d'abord à la religion, et les
prières, ainsi que les hymnes, paraissent avoir été les

premières compositions régulières. Nous ne parlons
pas des chants épiques; s'ils étaient accompagnés de
musique, selon toute apparence, cette musique était une
sorte de cantillation monotone, plutôt qu'une mélodie.
Ces hymnes, ces chants sacrés portaient le nom de nomes
(lois). Le plus ancien nome connu est adressé par Olen
de Délos à Apollon et à Diane. Chacun des grands dieux
avait son chant, qui lui était spécialement attribué;
le dithyrambe était voué à Bacchus, le péan, que l'on
pourrait appeler le chant national grec, à Apollon, l'oupigès
à Diane, l'oulè à Cérès. Ces chants étaient accompagnés
de danses. Si les chœurs étaient tristes et lugubres,
ils étaient rangés dans la classe des thrénoi; s'ils étaient
joyeux, au contraire, ils appartenaient au genre de l'hyménée.
Nous avons dit que chaque dieu avait son chant,
pour chacun aussi on employait l'instrument qui lui
était le plus agréable; à Apollon étaient dédiées la lyre
et la cithare, à Bacchus la flûte, obligatoire, dit Aristote,
dans tous les chants dédiés à ce dieu. «On chante à
Dionysios des cantilènes dithyrambiques pleines de
pathétique et de transitions, exprimant je ne sais quoi
d'égaré et de désordonné... Pour Apollon, au contraire,
il faut le péan, hymne sévère et recueilli.» (Plutarque.)
Voici du reste la description de ces deux célèbres danses
nomiques: «Pour le dithyrambe, les chanteurs se placent
en rond. L'un des musiciens, tenant dans ses mains des
tuyaux sonores, fait entendre une mélodie qu'inspire
la fureur, l'autre entrechoque les cymbales d'airain.
Des sons semblables aux mugissements du taureau surgissent
on ne sait d'où, et le bruit du tambour roule en
répandant la terreur. Les murs sont affolés et les toits

pris d'ivresse?» Le péan, au contraire, est plein de dignité
et de noblesse. Des prêtres crétois abordèrent en
Grèce, après une périlleuse traversée, et rendirent
grâces aux dieux: «Devant eux marchait l'Anacte, fils
de Zeus Apollon; tenant en mains la phorminx, il en
jouait admirablement et levait le pied haut et avec grâce.
En bel ordre et marquant la cadence de leurs pas, les
Crétois suivaient et montaient vers Pytho. Ils chantaient
l'Io péan, chant pareil aux péans de la Crète.»

Les fêtes étaient nombreuses, soit pour honorer un
dieu, soit pour perpétuer le souvenir des grands événements.
Chacune servait de prétexte à des jeux dans
lesquels les Grecs concouraient pour l'agilité, la poésie et
la musique. On sait qu'il existait quatre grandes principales
fêtes de ce genre: les jeux olympiques à Olympie,
les jeux pythiques à Delphes, les jeux néméens à Argos,
et les jeux isthmiques à Corinthe; Pindare a écrit les
poétiques annales de ces luttes. Chaque cité avait aussi
ses jeux particuliers; les Panathénées, dédiées à Pallas,
protectrice d'Athènes, et représentées sur les frises du
Parthénon, comptent parmi les plus célèbres.

Nomes, sacrifices, processions, jeux, tout semble
être venu se concentrer sur un art qui fut une des plus
splendides manifestations du génie grec, et qui emprunta
à la musique une grande partie de sa sublime
beauté. Je veux parler du théâtre tragique et comique.

Assez d'autres ont raconté, et mieux que nous ne
pourrions le faire, les origines du théâtre antique;
arrêtons-nous seulement un instant sur ce qui regarde
la musique.

Dans l'ancienne tragédie, avec Eschyle, ce sont les

chœurs qui représentent l'élément musical. Dans la
moyenne, avec Sophocle, on voit apparaître le jeu des
instruments et la danse; enfin la tragédie d'Euripide
est tout à fait musicale. Cependant, partir de ce principe
juste que la musique tenait grande place dans le
théâtre grec, pour considérer, ainsi que l'ont fait plusieurs
auteurs, l'œuvre d'Euripide comme un recueil
d'opéras, avec des airs, des morceaux, des duos, etc.,
serait, nous le croyons du moins, défigurer complètement
le caractère de l'art tragique.

Dans l'orchestre de théâtre, on employait des chœurs
de voix, de cithares et de flûtes. Euripide fut le
poète qui donna le plus d'importance à la musique
dans ses œuvres, et Aristophane lui décocha plus
d'un de ses traits, pour avoir été trop musicien. Certain
duo d'Andromède fut tellement populaire que les
habitants d'Abdère en étaient obsédés. Douze chanteurs
suffisaient à Eschyle; Sophocle et Euripide en employèrent
vingt-cinq et même cinquante. On vit, à la
première représentation d'une tragédie, des femmes
tomber en pâmoison et des enfants mourir de peur.
Voilà qui est beau, mais peut-être cette anecdote a-t-elle
été enjolivée par quelques Crétois, ces Gascons de la
Grèce.

La comédie avait fait aussi grande place à la musique
dans ses premiers essais. Ce qui nous reste de
Phérécrate, de Platon le comique et d'autres, quelques-unes
des grandes pièces d'Aristophane, tout cela contient
des passages propres à la musique, et, pour ne citer
qu'un exemple, le chœur des Oiseaux d'Aristophane
semble appeler le chant imitatif. La comédie devenant

politique, la musique dut disparaître peu à peu; mais
lorsque, plus tard, les artistes Dionysiaques, véritables
troupes ambulantes, allèrent jouer la comédie par les
provinces, ils emmenèrent avec eux un aulète et un
joueur de cithare.

Tout cela était de la musique pour ainsi dire publique;
les Grecs avaient aussi des chants privés; chaque
métier avait sa chanson; il n'était point de repas sans
musique. Ne pas savoir chanter était honteux, et Thémistocle
l'apprit à ses dépens, un jour qu'il refusa la
lyre qu'on lui présentait pour jouer à son tour.

A l'époque de la décadence, avec les arts asiatiques,
s'introduisirent dans les festins les chanteurs de profession.
Un certain Amoïbé gagnait jusqu'à un talent
attique par jour pour aller chanter dans les repas. Mais,
à partir de ce moment, l'art grec pur était perdu, et on
peut lire dans Athénée (livre XII) à quelle débauche
de musique se livraient les dilettantes du temps
d'Alexandre.

Étant donnée la longueur de la période antique, nous
avons conservé peu de noms de musiciens. Cependant,
si l'on adopte ce principe assez discutable que tous les
auteurs lyriques ou dramatiques étaient à la fois chanteurs,
musiciens et poètes, cette liste s'augmentera considérablement,
et de noms illustres entre tous; on y
trouvera Pindare et Alcée, Sapho, Anacréon et Eschyle,
Sophocle et Euripide, Aristophane lui-même, en un
mot, presque tous les poètes, jusqu'à l'époque d'Alexandre.
Cependant il y eut aussi des musiciens proprement
dits, des chanteurs et des virtuoses de cithares
et de flûtes.


Beaucoup de villes grecques possédaient des écoles,
des espèces de conservatoires comme nous disons aujourd'hui.
Une des plus illustres était l'école de Thèbes,
qui vit naître Pronomos, un des inventeurs supposés de
la notation, et Pindare, dont Alexandre épargna la
maison, lorsqu'il détruisit la malheureuse cité qui avait
eu l'audace de lui résister.

Pergame fut célèbre aussi par son école qui produisait
surtout des joueurs de flûte, et les lauréats avaient
leurs noms inscrits dans le temple de la ville. A Argos,
c'était l'école d'Olympe, le grand aulode ou joueur de
flûte. Les écoles de Lesbos et de Samos formèrent Alcée,
Sapho et Anacréon.

A l'époque de la décadence grecque, on créa de véritables
conservatoires pour former des acteurs et des
musiciens qui allaient jouant et chantant de par le
monde. On a conservé les programmes des concours
de fin d'année et les noms des vainqueurs. L'école de
Théos, en ce genre, était la plus renommée; c'est de là
que sortirent les grandes troupes organisées sous le
nom d'artistes dionysiaques.

Les noms des musiciens primitifs de la Grèce sont
entourés de fables, d'anecdotes, de légendes mythologiques.
Sont-ce des dieux, sont-ce des hommes, que
ces musiciens mythiques comme Orphée, Amphion,
Eumolpos, Linus, Philamnon et son fils Thamyris, ou
Hyagnis, père de Marsyas? Tous sont dignes d'être placés
à côté de Demodocus, qui, dans Homère, chante la
chute d'Ilion, de Phémius qui, bien malgré lui, charme
au son de sa phorminx les prétendants de Pénélope.


Mais descendons des nuages mythologiques pour
entrer dans la réalité. Sans que cette division soit bien
absolue, on peut marquer cinq périodes dans l'histoire
de la musique grecque. Pendant les deux premières,
Sparte paraît avoir été le centre musical et artistique de
la Grèce. A partir de la seconde période, Athènes dispute
à Thèbes l'empire musical; toute la Grèce retentit
de musique, depuis les îles asiatiques jusqu'aux confins
des Barbares, et c'est la ville de Pallas qui semble
donner le signal; enfin, dans les dernières périodes,
l'art prend une prodigieuse extension: des artistes grecs
brillent en Égypte, en Italie, à Rome même, jusqu'au
moment où l'art hellène pur vient se perdre dans l'immensité
du monde romain, comme un fleuve dans
l'Océan.

Les musiciens de la première période, entre 730 et
665, se confondent presque avec les dieux. On ne sait
rien, en effet, de bien précis sur Terpandre, Clonas,
Archiloque et Olympe.

Mais, entre 665 et 510, le jour se fait un peu sur la
deuxième période: nous y trouvons Thaletas de Gortyne,
Xénodame de Cythère, Stésichore, Xénocrite de
Locres, Polymnaste de Colophon, et surtout Sacadas
d'Argos, le premier vainqueur aux jeux pythiques dont
le talent sur la flûte réconcilia Apollon avec la mémoire
de Marsyas.

Pendant la troisième période, de 510 à 450, l'ancien
art grec pur, je dirais presque religieux, paraît être arrivé
à son plus haut point de perfection. Nous rencontrons
Simonide de Céos, Phrynique, Mélanippide, Lampros,
Pythoclide, Agathocle d'Athènes, surtout Pronomos

de Thèbes et Lasos, le maître de Pindare, enfin
Pindare lui-même, peut-être aussi grand musicien que
sublime poète.

La quatrième période, de 430 à 338, est une époque
de lutte et d'évolutions. De hardis novateurs jettent le
trouble dans l'art ancien et hiératique, changent l'ordre
des tons, en inventent de nouveaux, ajoutent des cordes
à la lyre. Les philosophes, gardiens des traditions, fulminent
contre les impies qui attentent à la dignité de
l'art; les musiciens se font entre eux une guerre acharnée;
l'aulodie (fig. 19) (l'art de jouer de la flûte en solo
et en concert) et la citharodie, qui représentent la musique
instrumentale, prennent un immense développement.
Timothée, audacieux novateur, proclame bien
haut ses hardiesses; criblé de sarcasmes par ses ennemis,
il ne s'arrête pas et dit fièrement: «Je ne chante pas le
suranné, car le nouveau est de beaucoup préférable à
l'ancien. Place au jeune Zeus, adieu Cronos et la vieille
muse!» A côté de lui, dans la même période, on peut
compter Phrynis, Antigénide, Cinésias, Dorion, Téléphane,
etc.



Agrandir
FIG. 19.—AULODIE.



Le poète comique Phérécrate nous a laissé de ces
luttes et de ces révolutions artistiques un tableau qui
est une vraie page d'histoire musicale. Il montre en
scène la musique, couverte de haillons et le corps déchiré
de coups: «Qui t'a donc ainsi maltraitée? lui dit
la Justice.—Je te l'apprendrai volontiers, répond la
Musique. Celui que je considère comme la première
source de mes maux est Mélanippide, qui a commencé
à m'énerver par le moyen de ses douze cordes et
m'a rendue beaucoup plus lâche. Cependant cet homme

ne suffisait pas encore pour me réduire à l'état malheureux
où je suis maintenant. Mais Cinésias, ce maudit
Athénien, m'a perdue et défigurée, en introduisant dans
les strophes de ses dithyrambes des inflexions de voix
dépourvues de toute harmonie; Phrynis, par l'abus de
je ne sais quels roulements qui lui sont particuliers, me
faisant fléchir et pirouetter à son gré, m'a habilement
corrompue. Toutefois, ce n'était pas encore assez d'un

tel homme pour achever ma ruine, car s'il lui échappait
quelques fautes, du moins savait-il les réparer; mais il
fallait un Timothée, ma très chère, pour me mettre
au tombeau, après m'avoir honteusement déchirée.—La
Justice. Quel est donc ce Timothée?—La Musique.
C'est ce rousseau, c'est ce Milésien qui par mille outrages
nouveaux, et surtout par ses fredons extravagants,
a surpassé tous ceux dont je me plains. Me rencontrait-il
marchant seule en quelque lieu, il me démontait aussitôt
et me partageait en douze cordes.» (Plutarque,
Dialogue sur la musique, trad. Burette.)

Enfin la quatrième période, de 338 à 50 av. J.-C.,
est moins riche en artistes producteurs; mais nous y
trouvons d'habiles théoriciens, qui, avec les philosophes,
nous instruisent encore aujourd'hui sur l'état de l'art
antique. On connaît de reste Pythagore, Platon, Aristote;
mais, pour être moins universellement célèbres, les
théoriciens comme Aristoxène, Euclide, etc., n'en ont
pas été moins utiles. Plus tard, à l'époque romaine, la
Grèce nous donnait encore dans la science musicale
Alypius, Bacchius le vieux, Aristide Quintilien, Claude
Ptolémée, etc.

Nous avons résumé aussi rapidement que possible
l'histoire de la musique grecque, telle que nous l'ont
apprise les monuments figurés, les auteurs anciens et
les commentateurs modernes; mais, pour finir comme
nous avons commencé, nous devons avouer en toute
franchise qu'en dépit des textes les plus étendus et des
hypothèses les plus ingénieuses, tant que l'on n'aura
pas retrouvé quelque œuvre entière de musique antique
de la bonne époque, bien authentique, bien claire et

bien interprétée, nous ne saurons rien, ou du moins
nous saurons peu de chose sur le véritable art musical
grec.


Ambros. Geschichte der Musik, t. Ier.

Croiset (Alfred). La poésie de Pindare et les lois du lyrisme
grec, in-8o, 1880.

Fétis. Histoire de la musique, t. II.

Gevaert. Histoire et théorie de la musique grecque, 2 vol.
grand in-8o, 1875-1881.

Westphal (Rud.). Allgemeine Theorie der Musikalischen
Rhythmik, 1880.

Westphal (Rud.). Geschichte der alten Musik. 1865, in-8o.

Ruelle (Ch.-Em.). Collection des auteurs grecs relatifs à la
musique. Traduction française: 1o Aristoxène; 2o Nicomaque
de Gérase; 3o Cléonide et Euclide; 4o Aristote, problèmes musicaux;
5o Alypius, Gaudence, Bacchius l'ancien, 1870-1895.

Reinach (Théod.) et Weil (H.). Inscriptions de Delphes (Bulletin
de correspondance hellénique, 1894-1895).

Tiersot (J.). Musique antique. Les Nouvelles Découvertes de
Delphes (Ménestrel, 1896).

Bourgault-Ducoudray. Étude sur la musique ecclésiastique
grecque, in-4o, 1877.

Montargis. De Platone musico, in-8o, 1886.






CHAPITRE III

ROME ET LES PREMIERS CHANTS DE L'ÉGLISE

La musique romaine: les sacrifices, la flûte, la trompette.—Théâtres:
la musique dans les comédies de Térence, les
troupes dionysiaques; pantomimes et ballets, concerts publics
et privés.—Dilettantes: les amateurs, les empereurs, Néron.—Artistes:
chanteurs, virtuoses et théoriciens.—L'orgue.—Musique
chrétienne: ses origines, saint Ambroise, saint Grégoire.—Le
plain-chant: l'antiphonaire, la notation dite grégorienne,
fin de l'antiquité.



Si nous n'avions à parler que des Romains, quelques
lignes, ajoutées à l'histoire de la musique des
Grecs, suffiraient et au delà. Ce peuple de conquérants
aima les arts, mais en dilettante plutôt qu'en artiste,
je dirai presque en parvenu, fier de pouvoir tout acheter.
La musique, chez eux, fut comme l'épilogue de la
musique grecque, en décadence, piteux et triste dénouement
d'une histoire qui avait eu ses siècles glorieux. Mais
si les Romains dominent le monde antique, ils assistent
à la naissance du monde nouveau; parler des Romains
n'est pas raconter la musique d'un peuple, médiocrement

artiste en somme, c'est expliquer les origines
mêmes de notre art musical.



Agrandir
FIG. 20.—MUSIQUE DANS LES SACRIFICES.

(Tombeau étrusque.)



Placés entre les Étrusques, ce rameau puissant et
vivace de la civilisation asiatique, et les Grecs d'Italie,
les plus raffinés peut-être de tous les Hellènes, les Romains

empruntèrent d'abord leur musique aux premiers,
tant qu'ils furent pauvres; ils l'achetèrent aux
seconds, quand ils se sentirent riches.

C'est dans les cérémonies religieuses que la musique
fait sa première apparition à Rome. Les prêtres des
cultes les plus anciens de ce peuple de laboureurs et de
soldats, les Arvales et les Saliens, pontifièrent au son
de la flûte et de la double flûte. Les premiers célébraient
des sacrifices où l'on entendait résonner ces instruments;
les seconds frappaient en dansant sur leurs boucliers et
la flûte scandait leur chanson guerrière. Si, pour obéir
à la loi des Douze tables, on fait en public l'éloge des
hommes illustres, c'est la flûte qui accompagne les
chants traditionnels; que les femmes et les jeunes filles
pleurent un mort regretté, les flûtes, petites et grandes,
gémissent au milieu de leurs naenies funèbres et lamentables.
Tous les engins sonores de la Grèce, de l'Asie,
de l'Afrique, et même des pays barbares feront invasion
dans la ville immense à diverses époques; mais toujours
la flûte restera, avec la trompette, l'instrument essentiellement
romain.

Introduite en Italie par les Lydiens, dit-on, la trompette
devint l'instrument de guerre des Romains. Elle
s'appelait, suivant sa grandeur ou son emploi, lituus,
buccina, tuba ou cornu. On connaît les grandes trompettes
romaines: les unes sont droites, les autres courbées,
au pavillon béant, représentant la gueule d'un
horrifique dragon, lourdes et portées sur l'épaule; ce
sont les trompettes des triomphes, instruments bien
nationaux de ce peuple de soldats (fig. 21).



Agrandir
FIG. 21.—TROMPETTES ROMAINES, D'APRÈS LES ORIGINAUX DU MUSÉE DE NAPLES.

(Collection Mahillon.)



La trompette fut, avec la flûte, un instrument sacré

et il exista de bonne heure à Rome deux collèges, ou
congrégations, celui des joueurs de flûtes (tibicines) et
celui des joueurs de trompettes (cornicines). Les membres
du collège des joueurs de flûte avaient seuls le
droit de donner concert en public. Ce droit, ils l'avaient

conquis de singulière façon. En l'an 442 de Rome, les
flûtistes, indignés de n'avoir pas la permission de manger
dans le temple de Jupiter, se retirèrent à Gabies.
Eux partis, que faire? plus de sacrifices possibles, plus
de fêtes; plus de joyeux festins sans les tibicines et
leurs instruments. Des ambassadeurs allèrent à Gabies;
les pourparlers n'aboutissant pas, ces ambassadeurs
usèrent de ruse: ils enivrèrent les pauvres flûtistes et,
dans cet état, les rapportèrent à Rome dans un tombereau;
non seulement on leur accorda ce qu'ils demandaient,
non seulement on leur donna place dans le
temple, mais ils obtinrent le privilège d'être les seuls
à jouer de par la ville.

De la constitution de la musique romaine nous
n'avons rien à dire; elle est la même que celle des Grecs,
avec ses tons, ses modes, mais peut-être moins de variété
dans le rythme. Au théâtre, elle ne prit pas le développement
qu'elle avait dans la tragédie et dans la
comédie grecques; cependant, sans être aussi artistique,
l'emploi que les Romains firent de la musique sur la
scène mérite d'être signalé.

Quelques annotations curieuses sur les comédies de
Térence nous sont restées, qui nous apprennent, et le
genre des instruments employés dans les représentations
comiques et aussi le nom du compositeur qui écrivait
la musique des comédies de Térence. Le sens de ces
quelques notes n'est pas toujours des plus clairs; cependant,
si torturées qu'elles aient été par les commentateurs,
dont le premier fut Donat, grammairien du
IVe siècle, elles sont curieuses. Voici les inscriptions de
ces comédies:


«Andrienne. Flaccus, fils de Claudius, a composé
les modes pour flûtes égales, droites et gauches.

«L'Eunuque. Flaccus, fils de Claudius, a composé
les modes pour deux flûtes de la droite.

«Heautontimorumenos. Flaccus, fils de Claudius, a
composé les modes pour deux flûtes égales à la première
représentation, et pour deux de la droite aux suivantes.

«Les Adelphes. Flaccus, fils de Claudius, a fait les
modes pour des flûtes tyriennes.

«Hécyre. Flaccus, fils de Claudius, a composé les
modes pour deux flûtes égales.

«Phormion. Flaccus, fils de Claudius, a composé
les modes pour deux flûtes inégales.»

«Combien de choses nous échappent en musique?
disait Cicéron. Ne voyons-nous pas des connaisseurs
qui, dès les premières notes de l'instrument, peuvent dire
de suite: ceci est de l'Antiope de Pacuvius, ceci de l'Andromaque
d'Ennius?»

Ce fut un peu avant la destruction de Corinthe que
l'art grec fit invasion à Rome. Nous avons parlé des
troupes dionysiaques qui colportaient comédies et tragédies
grecques à travers le monde. En l'an 167 avant
J.-C., elles parurent pour la première fois à Rome,
appelées par Anicius pour célébrer son triomphe d'Illyrie.
Elles eurent peu de succès, et il fallut leur adjoindre
des lutteurs et des joueurs de trompettes pour les faire
admettre par le peuple romain.

Après la conquête de la Grèce, les Romains, on le
sait, se grécisèrent outre mesure; ils empruntèrent à
leurs vaincus l'art de jouer de la cithare et de la lyre,
des virtuoses vinrent chanter en grec des airs de concert,

il se forma des aulètes et des chanteurs romains
dont le premier célèbre fut Hermogène Tigellius, le
grand ami d'Horace et de Cicéron, le Bellus tibicen, le
beau joueur de flûte.

Vers l'an 30 avant J.-C. s'introduisit à Rome
un goût venu d'Égypte, qui se répandit chaque jour
davantage et donna un grand essor au développement
des forces musicales: celui de la pantomime, tragique
ou comique. Le ballet mimé remplaça peu à peu l'ancien
théâtre, et les danseurs furent accompagnés d'orchestres
nombreux et brillants. Pylade de Cilicie et Bathylle
d'Alexandrie, l'un sérieux, l'autre badin, furent les
grands promoteurs de la pantomime gréco-orientale à
Rome, avec tout son appareil musical. Ils faisaient de la
danse un instrument politique: «Il est de ton intérêt,
César, disait Pylade à Auguste, que le peuple s'occupe
de nous; pendant ce temps il ne pense pas à toi.»

Du reste, les concerts publics et privés s'étaient développés
sous les empereurs dans des conditions extraordinaires.
«Aux accents des hommes se mêlent les
voix des femmes, et les flûtes viennent se joindre au
chœur; dans les concerts actuels il y a plus d'exécutants
qu'il n'y avait autrefois d'auditeurs. Quoique les abords
soient remplis de chanteurs, que l'amphithéâtre soit
bordé de joueurs de trompettes, et que l'avant-scène retentisse
de toutes sortes d'instruments à vent et autres,
ces sonorités opposées entre elles engendrent un ensemble
agréable.» (Sénèque, lettre 84.)



Agrandir
FIG. 22.—MYROPNUS NANUS.—CHORAULE.



Plus riches que les plus riches princes de l'Orient,
les Romains voulurent avoir dans leurs maisons des
concerts de chœurs et d'orchestres; ils nourrissaient

chez eux des troupes d'esclaves musiciens, comme font
aujourd'hui les grands seigneurs russes. Ces artistes venaient

de tous les coins du monde; des Espagnoles
dansaient au son des castagnettes, des musiciennes
d'Orient s'accompagnaient avec le psaltérion. Horace
était heureux d'aller entendre chez Auguste la lyre dorienne
et les chalumeaux phrygiens (fig. 22).

La musique était, du reste, la distraction à la mode dans les plus
hauts rangs de la société romaine. Sylla était bon chanteur, Norbanus
Flaccus jouait fort bien de la trompette, Calpurnius Pison était un
cithariste remarquable. Non seulement Néron, mais beaucoup d'autres
empereurs savaient la musique. Titus était chanteur et instrumentiste;
Adrien (119) se vantait de son habileté à chanter et à jouer de la
cithare. Caligula fut chanteur et danseur, Héliogabale sonnait de la
trompette et touchait de l'orgue. Alexandre Sévère jouait de la lyre
et de la flûte, touchait de l'orgue et sonnait fort agréablement de la
trompette.



Agrandir
FIG. 23.—NÉRON, HABILLÉ EN FEMME,
  CHANTE EN S'ACCOMPAGNANT SUR LA LYRE.



Chacun sait que Néron était musicien, qu'il composait,
chantait et jouait de la lyre; on sait aussi qu'il inventa
la claque et poussa jusqu'à la perfection l'art de
se faire applaudir; qu'il rétablit les anciens jeux et en
institua de nouveaux, pour s'offrir le plaisir d'accumuler
les couronnes sur sa tête; on pense, et non sans raison,
que ce fut par jalousie d'artiste qu'il fit périr Britannicus;

on a dit qu'il s'était loué un jour à un préteur
romain, pour chanter chez lui, moyennant un million
de sesterces (177,900 francs); on sait tout cela, mais ce
que l'on sait moins, c'est, qu'en somme, Néron n'était
pas sans talent. Il avait travaillé très sérieusement son art
avec Terpnos; Martial cite avec grand éloge des chants
d'amour de sa composition, et Vitellius, un de ses successeurs,
aimait à faire exécuter sa musique (fig. 23).

Les artistes les plus célèbres de l'empire romain
furent en général Grecs, tels que Terpnos citharède
(54 ans après J.-C.), Ménécrate et Diodore; plus tard,
sous Domitien, Chrysogone, Pollion, Eschion et Glaphyros;
la décadence commença au IIe siècle; cependant
on cite encore, sous le règne de Galba, l'aulète
Canos, un harpiste égyptien célèbre nommé Alexandre
Mesomède, dont nous avons parlé au sujet de la musique
grecque. Longtemps après la mort de ce dernier,
Caracalla lui faisait élever, en 210, un magnifique tombeau,
en souvenir des progrès qu'il avait fait faire à l'art
de jouer des instruments à cordes.

Ce fut surtout comme théoriciens que les Romains
eurent droit à tenir rang dans la musique antique. Un
des plus célèbres fut Vitruve (Ier siècle ap. J.-C.), constructeur
de théâtres ingénieux et savant; il traita de la
musique avec intelligence. Au IIIe siècle, Censorinus,
dans le De die natali, parle longuement de cet art,
ainsi que Macrobe (Ve siècle) dans ses Saturnales.

Trois auteurs de la fin de l'empire romain ont été,
pour ainsi dire, les maîtres de musique du moyen
âge: saint Augustin (354-430), Martianus Capella,
vers 330, et Boèce. Saint Augustin philosopha plus

qu'il n'écrivit un traité, Martianus Capella entoura la
musique d'une enveloppe allégorique dans son livre
intitulé De nuptiis, etc.; à la fin du Ve siècle, Boèce,
l'infortuné ministre de Théodoric, mêlant la philosophie
de Platon à la théorie pythagoricienne, composa
un véritable traité de musique. Le moyen âge adopta
Boèce pour son maître et il fallut la grande évolution
musicale du XVIe siècle pour détrôner l'auteur du De
musicâ.

Pendant que l'ancien art grec marchait doucement
à sa décadence, on voyait naître et se développer un
instrument qui devait avoir la plus grande influence,
non seulement sur la musique du moyen âge, mais
même sur la musique moderne. Je veux parler de
l'orgue.



Agrandir
FIG. 24.—ORGUE, D'APRÈS LES MÉDAILLONS
  DITS CONTORNIATES.

(Cabinet des médailles.—Bibl. nat.)



C'est aux physiciens grecs et à Ctésibius d'abord que
l'on doit cet instrument, vers 145 avant J.-C. Bien
primitif au début, il fut perfectionné par le célèbre
Héron, fils de Ctésibius. La première mention que
nous trouvons de l'orgue est dans une description de
Héron lui-même; puis, un siècle à peu près avant Jésus-Christ,
l'orgue était cité par Vitruve; trois siècles plus
tard, Athénée en donnait une description; enfin saint
Augustin parlait longuement de l'hydraule ou orgue
hydraulique. Malgré de longs détails ces descriptions
sont peu claires.

Les premières représentations d'orgues que l'on
connaisse sont des orgues gallo-romaines et celles des
IIIe ou ive siècles qui furent gravées sur des
médaillons dits contorniates. Citons cette description pittoresque
de l'orgue, faite par l'empereur Julien dans ses poésies: «Des
 pipeaux d'une espèce
particulière se présentent à mes yeux, ils sont placés sur une caisse
d'airain. Un souffle impétueux les anime, mais ce n'est pas un souffle
humain. Le vent, lancé hors d'une peau de taureau qui l'emprisonne,
pénètre jusqu'au fond des tuyaux bien percés. Un habile artiste, aux
doigts agiles, dirige par son toucher errant les soupapes adaptées
aux tuyaux, lesquels, bondissant doucement sous l'action des touches,
exhalent une douce cantilène.» Les Byzantins ne tardèrent pas à être
fort habiles dans l'art de construire les orgues (fig. 24 et 25).



Agrandir
FIG. 25.—ORGUE, D'APRÈS LES MÉDAILLONS
  DITS CONTORNIATES.

(Musée Britannique.)



Mais, pendant que l'empire
brillait de toute son insolente
splendeur, pendant
que Rome retentissait de
chants éclatants et du son des instruments au-dessous de

la ville, dans les catacombes, dans des lieux écartés, poursuivis,
traqués, martyrisés, les chrétiens priaient leur
dieu en chantant, mais si bas, que nul ne pouvait les
entendre et que nul ne nous a dit ce qu'ils chantaient. Ces
humbles chants, que l'on croit avoir été des nomes grecs,
mêlés de formules hébraïques, devaient bientôt faire oublier
la musique antique, si pompeuse et si raffinée.

Les premiers siècles de l'histoire de la musique
chrétienne sont enveloppés d'un voile épais. Ce n'est
plus la pénombre de l'antiquité, c'est la nuit noire et
profonde, et cependant quelle lumière doit sortir quelques
siècles plus tard de cette obscurité! Après deux
siècles le jour naît, bien faible encore; mais saint Ambroise
et saint Grégoire surgissent au début du monde
nouveau, comme ces pics élevés qu'éclairent dans
l'ombre les premiers rayons du soleil levant. C'est grâce
à ces deux grands noms que la musique antique se relie
à celle du moyen âge, et, par le moyen âge, à la musique
moderne.

Lorsque les chrétiens eurent définitivement triomphé
du paganisme, ils pensèrent à constituer une musique
qui leur fût propre et qui répondît à leur idéal religieux
et artistique. Conservèrent-ils quelques chants
primitifs, transmis depuis les premiers martyrs? prirent-ils
uniquement, en la disposant à leur usage, la musique
qui se chantait autour d'eux? Nul ne le sait; mais
ce qui n'est pas douteux, c'est que la première organisation
de la musique religieuse en Occident est due à
l'illustre évêque de Milan, saint Ambroise (340-397),
et ce chant primitif, dont il nous reste encore quelques
traces, porte le nom d'ambrosien.


C'était le rythme qui, en somme, était le caractère
distinctif du chant de saint Ambroise; le manque à peu
près complet de rythme caractérise aujourd'hui le chant
qui lui a succédé et dont nous nous servons sous le
nom de plain-chant. Le schisme des églises d'Orient
avait produit une profonde scission dans la chrétienté.
Les chrétiens d'Occident voulaient un art moins
luxueux, moins riche, moins sensuel: il leur fallait
se séparer absolument des traditions antiques; ce fut le
pape Grégoire le Grand (542-604) qui fut le législateur,
sinon l'auteur, de la nouvelle musique religieuse. Il
reprit tous les chants employés à l'église, les examina,
en rejeta le plus grand nombre et ne conserva que ceux
qui lui paraissaient dignes du culte catholique et romain;
il composa de la sorte un centon, c'est-à-dire un
recueil des mélodies qui durent être seules admises. Ce
recueil, qui contenait tous les chants des offices, prit le
nom d'antiphonaire. Après douze siècles, et malgré
bien des altérations, c'est encore l'antiphonaire grégorien
qui est la base de notre musique religieuse.

Non content de condenser ainsi les mélodies de saint
Ambroise, de Paulin, de Licentius, saint Grégoire
voulut reconstituer aussi la théorie musicale; aux
quatre tons ambrosiens, qui prirent le nom d'authentiques,
il ajouta quatre tons correspondants qui furent
appelés plagaux. Ce sont les huit tons dont se compose
encore le plain-chant grégorien moderne.

Il institua à Rome une école pour perpétuer et propager
le chant nouveau; il la surveillait lui-même et
de si près, que l'on conserve, dit-on, encore le bâton
avec lequel il conduisait et châtiait tour à tour ses

élèves. De là il envoyait à travers le monde des chantres,
pour corriger et rectifier le chant des autres
églises, comme des apôtres de la musique nouvelle.

On se servait vers cette époque d'une écriture qui
porte encore le nom de boétienne, parce qu'on en attribue
l'invention au philosophe Boèce; elle se composait
des quinze lettres majuscules de l'alphabet latin, ainsi
disposées (fig. 26):



Agrandir
FIG. 26.



Saint Grégoire reprit la même notation, en la simplifiant;
et il réduisit à sept le nombre des lettres, retranchant
les cinq dernières.

Nous attribuerons, comme on l'a fait jusqu'ici, à
saint Grégoire la notation par lettres, dont il reste encore
de nombreux vestiges dans notre écriture musicale;
mais c'est pour nous conformer à la tradition et simplifier
notre récit.



Agrandir
FIG. 27.



Quoi qu'il en soit, cette notation fut complétée,
entre le VIIe et le IXe siècle, par l'emploi de petites lettres

et de lettres doubles, qui permirent ainsi de représenter
toute l'échelle musicale (fig. 27).

Cette manière d'écrire ne paraît pas avoir été très
usitée, mais on s'en servit beaucoup pour les démonstrations
théoriques; c'est aussi par la théorie qu'elle
est venue jusqu'à nous.

Saint Grégoire et l'établissement du chant grégorien
ferment complètement l'ère de la musique antique. Le
plain-chant est le dernier lien qui unit l'antiquité aux
temps modernes; cependant ce lien est assez fort
pour que la chaîne de l'histoire de la musique ne soit
pas interrompue. Les traditions se perdront, presque
tout le savant échafaudage de la musique grecque s'écroulera;
mais le plain-chant restera immuable comme ses
rythmes, servant de guide à l'historien pendant les premiers
siècles de l'histoire de la musique au moyen âge;
parvenu jusqu'à nous, il sera encore comme le dernier
témoin musical de l'antiquité.


Fétis. Histoire de la musique, t. II.

Ambros. Geschichte der Musik, t. I et II.

Gevaert. Histoire et théorie de la musique grecque, t. II.—Les
Origines du chant liturgique de l'Église latine, in-4o, 1890.—La
Mélopée antique dans le chant de l'Église latine, grand in-8o,
1895.

Augé de Lassus. Les Spectacles antiques (Bibl. des Merveilles),
in-16, 1888.

Allier. Aurifodina harmonica, in-4o, 1893.

Nisard. Archéologie musicale et le vrai chant grégorien, in-4o,
1890.





LIVRE II

LE MOYEN AGE



CHAPITRE PREMIER

DU VIIe AU XIIe SIÈCLE

La notation: les neumes, les clefs, les lignes.—L'harmonie:
diaphonie, organum, déchant.—Charlemagne.—Les théoriciens:
Hucbald, Reginon de Prum, Odon de Cluny, Guy
d'Arezzo et la gamme.—Musique profane: les bardes, les
scaldes, la musique publique et privée, les chansons de soldats,
les refrains à boire.

Au sortir de l'antiquité, nous entrons dans une
longue période qui doit nous conduire presque au
seuil de la musique moderne. Le moyen âge n'est pas
une époque isolée dans l'histoire; de même qu'il plonge
profondément ses racines dans les temps anciens, de
même il étend au loin ses branches vigoureuses jusqu'à
l'époque contemporaine. C'est la lutte de ces deux
éléments anciens et modernes qui fait précisément l'intérêt
philosophique de l'histoire musicale au moyen

âge. Malheureusement, pour l'étudier de bien près, il
faudrait entrer dans de longs détails techniques qui
pourraient paraître ardus à nos lecteurs; nous tenterons
de suivre les évolutions de l'histoire, en évitant les mots
et les théories que les musiciens seuls pourraient comprendre
et non sans difficulté.



Agrandir
FIG. 28.—NEUMES. NOTATION POINTUE, DITE SAXONNE.

(Bibl. nat., Xe siècle.)



Dès les premiers pas, nous sommes arrêtés. Du VIIe
au XIe siècle, l'écriture musicale présente de grandes
difficultés que les érudits n'ont pas encore complètement
surmontées. Nous avons parlé de la notation par
lettres, chez les Grecs et chez les Romains. Lorsque
les invasions barbares sont terminées, lorsque chacun
semble avoir pris de force sa place, il apparaît une
écriture, dite en neumes, dont l'existence ne laisse point
de doute, mais dont l'origine et le sens sont assez difficiles
à déterminer. Les uns donnent à la notation neumatique
une origine septentrionale; les autres la font

venir des Romains. Elle se présente à nous ayant pour
base quatre signes principaux qui servent à former les

autres: 1o le point; 2o la virgule; 3o l'accent grave;
4o l'accent circonflexe. Ces figures sont tantôt superposées,
tantôt placées les unes à côté des autres; ici,
elles sont fines et pointues et on les dit alors saxonnes;
là, elles sont lourdes et carrées, et on les dit lombardes
(fig. 28 et 29).



Agrandir
FIG. 29.—NEUMES. NOTATION CARRÉE, DITE LOMBARDE.

(Mss. du Liber Troporum. Bibl. nat., Xe siècle.)



Les premiers manuscrits où nous trouvons les
neumes sont du VIIIe siècle. Les signes sont disposés
à hauteurs inégales, au-dessus du texte. La distance
plus ou moins grande qui les sépare des mots chantés
indique quelle doit être la note.

Les musiciens du moyen âge s'aperçurent bientôt
eux-mêmes des inconvénients de cette écriture indécise.
Ils eurent l'idée d'indiquer, approximativement du
moins, la place des neumes au moyen de points de
repère. Ils empruntèrent à l'ancien alphabet musical
latin des lettres qu'ils placèrent au commencement de
chaque ligne, et tous les signes qui se trouvaient à la
hauteur de cette lettre durent représenter la même
note. Bientôt cette ligne imaginaire fut remplacée par
une ligne réelle, parallèle au texte, portant une lettre
indicatrice et sur laquelle devaient venir s'asseoir toutes
les notes du même son. Ce fut la lettre F que l'on
choisit d'abord pour représenter le fa, puis on lui
adjoignit le C, qui indiquait l'ut. La ligne du fa fut
peinte en vert, celle d'ut en jaune. Les neumes devenaient
déjà plus précis, et cette précision augmenta
encore lorsqu'on ajouta les lignes de sol (G), de la (A),
de ré (D), etc., marquées au trait dans le vélin. A partir
de ce moment notre écriture musicale était créée,
et les lettres romaines sont venues jusqu'à nous sous

la figure des clefs, dans leurs déformations successives
(fig. 30).



Agrandir
FIG. 30.



Comme tous les procédés vraiment pratiques, celui
des lignes et des clefs n'eut pas, à proprement parler,
d'inventeur. Le neume, avec ses formes multiples et
bizarres, eut une existence assez longue; cependant
l'invention de la portée changea et fixa son caractère;
il s'unifia, pour ainsi dire, en conservant les figures
principales du point, de la virgule et des deux accents
grave et circonflexe, et devint l'écriture carrée que
nous rencontrerons aux XIIe et XIIIe siècles. En Allemagne,
il ne disparut complètement qu'au XVIe siècle.

En même temps que l'écriture, la musique scientifique
se formait à son tour. On a pu douter si les Grecs
et les anciens avaient connu l'art des sons simultanés,
mais dès le VIIe siècle ce doute n'est plus permis pour le
moyen âge. A cette époque, un texte d'Isidore, évêque
de Séville, éveille d'abord notre attention; puis viennent
les manuscrits eux-mêmes, dans lesquels les

exemples notés complètent et affirment la théorie.

«La musique harmonique, dit Isidore de Séville
dans ses Sentences, est une modulation de la voix;
c'est aussi une concordance de plusieurs sons et leur
union simultanée.» C'est la première fois que dans
l'histoire musicale nous entendons parler avec quelque
précision de l'art de faire concorder les sons entre eux.
Les termes mêmes de la définition semblent prouver
que cette science n'était pas nouvelle au temps d'Isidore
de Séville; mais, faute d'être mieux renseignés, prenons
toujours cette phrase pour point de départ. Du VIIe au
XIe siècle, on trouve des traces de la musique harmonique
dans Aurélien, moine de Réomé (milieu du IXe),
et dans Scott Érigène. C'est à la fin du IXe qu'un moine
de Saint-Amand, nommé Hucbald, parle, sinon avec
clarté, du moins longuement et en s'appuyant d'exemples,
de la musique à deux ou plusieurs parties, qu'il
appelle diaphonia ou organum.

S'il nous fallait écouter aujourd'hui la cacophonie
singulière, décorée au IXe siècle du nom d'organum, ce
serait un supplice difficile à supporter. Il est défendu
dans la musique moderne, sauf de rares exceptions
que le génie seul peut se permettre, de faire entendre
simultanément, deux ou plusieurs fois de suite, des sons
placés à distance de quatre ou de cinq notes l'un de
l'autre; il suffirait au lecteur d'essayer sur un piano
pour juger de l'effet produit; il aurait comme la sensation
désagréable de deux mélodies chantées dans deux
tons différents. Ce qui révolte aujourd'hui notre oreille
était, au contraire, la règle dans la diaphonie, et cette
association barbare de sons se rencontre, non point

deux, mais jusqu'à douze et seize fois de suite. C'est
dans la disparition de ces intervalles, dits de quintes
ou de quartes, si connus des harmonistes, que consiste
une des péripéties principales de l'histoire de la
musique.

L'organum ou diaphonie était peu ou point rythmé;
on le rencontre à deux, trois, quatre ou cinq voix, ce qui
constitue déjà un art assez avancé; s'il n'avait que
deux parties, il s'appelait organum duplum ou simplement
organum; à trois il était dit triplum, à quatre
quadruplum, à cinq quintuplum; mais ce dernier se
rencontre fort rarement. Ce fut à l'église d'abord que
l'organum fut employé et au plain-chant grégorien qu'il
fut appliqué; peu à peu il se transforma, au contact de
la musique profane, pour faire place à un autre genre
de musique à plusieurs voix, appelé déchant ou discantus;
mais, outre que le déchant tend à perdre de plus
en plus son caractère primitif en se dégageant chaque
année davantage des formes barbares dont nous avons
parlé plus haut, il diffère surtout de l'organum en ce
qu'il est rythmé ou mesuré, tandis que l'organum ne
l'est pas, ou presque pas.

A partir du IXe siècle, les progrès de l'art musical
deviennent très sensibles, et il faut les attribuer, en
partie du moins, à l'empereur Charlemagne, qui veillait
avec grand soin sur sa musique et sur ses musiciens.
Ce prince institua des écoles dans lesquelles la musique
tenait une place importante, et constitua l'enseignement
musical. A ses yeux, il n'y avait de vraiment
instruits que ceux qui savaient chanter; non seulement
il exigeait que les prêtres fussent musiciens, mais il

avait fait interdire l'entrée de son palais à tout prêtre
qui ne savait point lire ou qui ignorait la musique.

On raconte à ce sujet force anecdotes; tantôt il
demandait deux chantres au pape, celui-ci les envoyait,
puis les deux ambassadeurs musicaux s'amusaient
malicieusement à enseigner chacun une méthode
différente, par jalousie des Francs, paraît-il. Devant un
pareil désarroi, on juge de la colère de l'irascible
empereur. Une autre fois, c'était Charles lui-même
qui emmenait ses chantres avec lui à Rome; à peine
étaient-ils arrivés que les Romains se moquaient d'eux
et de leurs voix de taureaux; plainte à l'empereur, qui
ordonnait que ses musiciens eussent à apprendre leur
métier auprès des chantres pontificaux, par la raison
«que l'eau étant plus pure à sa source que dans les
ruisseaux qui coulent loin d'elle, c'était en Gaule et
non à Rome que le chant romain s'était le plus corrompu».
Suivant une autre chronique, il envoyait
deux de ses clercs musiciens étudier leur art dans la
ville des papes. Lorsque ses deux émissaires furent de
retour, il en garda un près de lui, confiant à l'autre le
soin de créer une école à Metz.

Tous les moyens lui étaient bons pour réussir dans
ses projets de réforme et son autorité n'était pas toujours
des plus douces. Outre qu'il voulait assister trois
fois par jour aux offices en musique et exigeait de
ses chantres une assiduité fatigante, il avait quelquefois
de singuliers procédés. Un jour il entend le chant
des chapelains d'une ambassade byzantine; émerveillé
par cette musique inconnue, il ordonne à ses musiciens
de l'exécuter devant lui; ceux-ci, qui n'en peuvent mais,

restent cois. Il les fait incontinent enfermer dans une
salle du palais, sans boire ni manger, jusqu'à ce qu'ils
chantent de la même façon que leurs confrères d'Orient.
La méthode avait peut-être du bon, mais Charlemagne
ignorait évidemment le proverbe: «Ventre affamé n'a
pas d'oreilles.»

Quoi qu'il en soit de ces anecdotes, vraies ou fausses,
un fait reste évident: Charles fonda en France deux
écoles musicales: à Metz d'abord, puis à Soissons,
exemple bientôt suivi par la plupart des grandes villes
de l'empire; au palais impérial, l'école Palatine avait
pour maître de musique le grand Alcuin; ces écoles
furent une riche pépinière de musiciens habiles et de
théoriciens célèbres.

En effet, c'est vraisemblablement à ces institutions
que le moyen âge doit quelques-uns de ses premiers
théoriciens, comme Isidore de Séville au VIIe siècle,
Bède le Vénérable au VIIIe, Aurélien de Réomé, Remy
d'Auxerre, Reginon de Prum, Odon de Cluny, le célèbre
Hucbald aux IXe et Xe, Bernon et Hermann Contract
au XIe, dont les traités jettent une vive lumière sur la
musique de ce temps.

Nous avons hâte d'arriver au plus célèbre de tous ces
maîtres, à Guy d'Arezzo (fin du Xe siècle, mort vers 1050),
bénédictin, moine de Pompose, dont le nom semble
résumer tout le moyen âge musical. Il n'est pas d'invention
qui n'ait été attribuée à Guy d'Arezzo, depuis
celles dont on connaissait l'existence longtemps avant
lui, jusqu'à celles qui ont été trouvées bien des années
après sa mort. Dans ses deux ouvrages célèbres, la
Lettre au moine Michel et la Préface de l'Antiphonaire,

il a de fort bonne foi indiqué ce qui existait avant lui;
mais la clarté de ses démonstrations, son vrai génie
vulgarisateur, le grand nombre de copies de ses manuscrits
retrouvées dans toutes les abbayes, expliquent
comment il a été considéré comme l'inventeur de la
musique, en même temps qu'ils prouvent son immense
popularité (fig. 31).



Agrandir
FIG. 31.—GUY D'AREZZO ET SON ÉLÈVE L'ÉVÊQUE THÉODALD

  Xe ET XIe SIÈCLES.

(Ms. de la bibliothèque de Vienne.)



Il n'est pas besoin de le répéter, les clefs, les lignes
de la portée, la gamme étaient employées avant l'époque
du moine de Pompose. Que reste-t-il donc au maître
célèbre? deux inventions, mais capitales. D'abord il sut
bien et clairement expliquer la musique de son temps, ce
qui n'était pas chose facile; puis il donna un nom court
et aisé à retenir à chacune des notes de la gamme,
que l'on désignait le plus souvent jusqu'à lui par des
lettres, ou bien en indiquant leur place dans l'échelle.
Son invention fut un coup de maître; il recommanda de
nommer chaque note par la première syllabe de chacun
des vers qui commencent l'hymne à saint Jean. Chacune
de ces syllabes montant d'un ton ou d'un demi-ton,
six vers suffisaient pour fournir ainsi un moyen mnémonique
qui permettait de retenir facilement le nom et la
place des notes; voici ces vers:


ut queant laxis

resonare fibris,

mira gestorum

famuli tuorum,

solve polluti

labii reatum.

Sancte Johannes.



La gamme de Guy d'Arezzo n'a que six notes, mais
nous verrons plus tard d'où vient cette lacune.


C'était peu, en apparence, que d'inventer et de préconiser
un simple procédé mnémonique; mais en formulant
cette unique règle «que toutes les notes placées
sur la même ligne doivent avoir le même sens», il avait
posé la loi primordiale de la lecture musicale, il avait
remplacé la routine par la méthode, rendu la musique
accessible à tous. Tels sont les vrais services dont notre
art est redevable à Guy d'Arezzo. Ils sont assez glorieux
pour qu'il soit inutile de lui attribuer mille inventions
dont il n'est pas l'auteur.

Nous n'avons parlé jusqu'ici que de la musique
d'église; il ne faudrait pas croire pourtant que les
amateurs et dilettantes des premiers siècles du moyen
âge n'aient eu pour toute distraction que les mélodies
grégoriennes et quelques hymnes et antiennes.
Héritière, après les invasions, de tout ce qui restait en
Occident du trésor intellectuel des Grecs et des Romains,
l'Église s'était emparée des lettres, des arts et de la
musique, par conséquent; aussi admettait-elle peu qu'il
y eût des chants en dehors d'elle, et ses écrivains ne
parlent de la musique profane que pour la flétrir ou la
bannir. Mais, vivace comme tout ce qui vient du
peuple, cette musique, léguée par les Romains ou apportée
par les barbares de tous les coins du monde, n'en avait
pas moins continué sa route lentement, sourdement
presque, mais, en somme, sans interruption.

La chanson et la musique profanes (car toutes
deux sont de même essence) paraissent avoir eu, du VIIe
au XIe siècle, deux origines. Ou ce sont des refrains latins,
restés populaires en Gaule, ou bien les airs ont été
importés par les envahisseurs barbares. La musique

gréco-latine ne disparut jamais complètement, et de
plus elle resta toujours un art raffiné pour les hautes
classes de la société; c'est ainsi que vers l'an 500,
Clovis fit demander à Théodoric un citharède grec;
quelques chansons latines sont parvenues jusqu'à
nous.

Il en est d'un tour délicat et charmant, qui prouve
jusqu'à quel point le culte des lettres latines était encore
vivace en Gaule; témoin cette adorable berceuse dont
nous donnons quelques vers et qui paraît être un chant
dédié à la Vierge:



Dormi fili, dormi! mater

Cantat unigenito:

Dormi puer, dormi! pater

Nato clamat parvulo.

Millies tibi laudes canimus

Mille, mille, millies.




Dormi, nate! mi mellite!

Dormi, plene saccharo!

Dormi, vita meæ vitæ

Casto natus utero!

Millies tibi laudes canimus

Mille, mille, millies, etc.





Toutes les chansons, et surtout les chansons gauloises
et franques, n'étaient pas aussi littéraires; loin de
là; mais quelques-unes, guerrières et héroïques, ne manquent
ni de fierté ni d'allure. Charlemagne, tout en
considérant le plain-chant comme la seule musique
digne des oreilles d'un homme libre, ne méprisait pas
entre temps quelque refrain joyeux; c'est ainsi qu'un
jongleur lombard chanta devant lui, et avec succès, une

chanson de sa composition. En lisant quelques-uns des
panégyriques écrits en l'honneur de Charlemagne par
les historiens et les poètes que ce prince avait à sa
solde, on s'aperçoit rapidement que le saint empereur
n'était point tout à fait ennemi du profane.

Du reste, ces peuples barbares, qui changèrent la
face du monde antique, avaient pour la musique un
amour plus grand peut-être que celui des Grecs, plus
qu'un amour, un culte. Cet amour des Germains, des
Saxons, des Bretons et des Francs pour la musique
n'avait pas échappé aux Romains. César le constate
chez les Gaulois, Tacite chez les Germains. Dès les
débuts du moyen âge, nous trouvons la musique
constituée et pour ainsi dire réglementée; les musiciens
sont des sortes de prêtres en Grande-Bretagne;
en Armorique, ils portent le nom de bardes; en Norvège
et en Gothie (Danemark) celui de scaldes. Un lien
mystérieux les unissait tous, comme dans un vaste
sacerdoce.

La musique tenait une place d'honneur jusque dans
les plus humbles maisons. «Que faut-il à un noble Gallois?
un coussin sur sa chaise, une femme vertueuse et
une harpe bien accordée», disait naïvement la loi galloise.
La musique était chez ces peuples un puissant
moyen d'influence. On raconte qu'Aldhelm, évêque de
Sherbournes, entrant dans l'église pour prononcer un
sermon, ne trouva pas un fidèle. Sans se déconcerter, il
prit une harpe, sortit du temple, s'établit sur le pont
qui était près de l'église et chanta. Lorsqu'il eut réuni
ainsi autour de lui une foule considérable, il commença
son discours (fig. 32).




Agrandir
FIG. 32.

HARPE DES BARDES GALLOIS (IXe SIÈCLE).



Quelques chants militaires nous sont restés de
cette époque, comme celui qui fut composé en 841,
sur la bataille de Fontanet, par un certain Anglebert,
se disant témoin oculaire. Cette musique nous
a été conservée en neumes. On fit, au sujet de la
victoire de Clotaire contre les Saxons, un chant si
populaire «qu'il volait de bouche en bouche, et que
les femmes le chantaient, en dansant et en battant
des mains». La victoire de Louis le Germanique sur
les Normands donna naissance à un autre chant,

dont nous avons les paroles, mais dont la musique
est perdue. Les croisades ne se succédèrent pas
sans éveiller la muse populaire. On connaît les
paroles en langue vulgaire d'un chant de croisés du
XIe siècle.

C'était à table que les dilettantes du moyen âge,
ainsi que les Romains, aimaient à entendre de la musique,
à voir exécuter des danses variées. Écoutez ce
concert décrit par Aymeric, écrivain du Xe siècle: «Les
uns sonnaient dans de triples cornes, ceux-ci jouaient
du chorus, ceux-là, frappant sur de rustiques tambours,
remplissaient l'air de leur bruit. D'autres, venus de la
Gascogne, sautaient au son de la musette, tandis que
leurs compagnons pinçaient de la harpe et qu'un dernier
groupe, armé de l'archet recourbé, imitait la voix
des femmes, au moyen du rebec.» Une scène très curieuse,
sculptée sur un chapiteau de l'église de Bocherville
(XIe siècle), nous montre un nombreux orchestre,
accompagnant une ballerine qui danse sur la tête
(fig. 33).



Agrandir
FIG. 33.—CHAPITEAU DE L'ÉGLISE DE SAINT-GEORGES
  DE BOCHERVILLE (XIe SIÈCLE).



Plus heureux pour le moyen âge que pour l'antiquité,
nous avons conservé quelques-uns de ces chants
profanes, au moins à partir du Xe siècle. C'est dans un
manuscrit, dit de Saint-Martial de Limoges, et qui appartient
à la Bibliothèque nationale, que l'on trouve les
plus anciennes chansons, non religieuses, notées en
neumes. Ce manuscrit est un des plus précieux monuments
de l'histoire musicale. Citons encore un chant
sur Othon d'Allemagne, dans un manuscrit du Xe siècle,
à Wolffenbuttel, une chanson de table du Xe siècle que
possède la Bibliothèque nationale, les odes à Philis et

à Tibulle d'Horace, mises en musique par un compositeur
inconnu, et qui sont à la Bibliothèque de Montpellier.
Ces chants, écrits en neumes, sans lettres
indicatrices, et naturellement sans lignes, n'ont pu
encore être traduits en notation moderne d'une façon
satisfaisante.

En quittant le XIe siècle pour entrer dans le XIIe, nous

abordons une période plus connue, et qui est comme
le développement et la suite de celle que nous avons
esquissée en quelques pages: le moyen âge se prépare
à atteindre son apogée.


Brandi (Ant.). Guido Aretino, Monaco di S. Benedetto, della
sua vita. Turin, 1882.

David (E.) et Lussy (M.). Histoire de la notation musicale, in-fo,
1882.

David (E.). Études historiques sur la poésie et la musique de
la Cambrie, gr. in-8o, 1884.

De Coussemaker. Histoire de l'harmonie au moyen âge.
Paris, in-4o, 1842.—Mémoire sur Hucbald, in-4o, 1841.

Raillard. Explication des Neumes, in-4o.

Schubiger. Histoire de l'école de chant de Saint-Gall, du
VIIe au VIIIe siècle; gr. in-8o, 1866.

Musical Notation (The) of the Middle Ages,
Exemplified by Facsimiles of Manuscripts Written Between the 10th and
16th Centuries, grand in-4o, 1890 (photograv.).

Paléographie musicale publiée en fac-similé par les bénédictins
de Solesmes, in-4o, 1889-1895 (photograv.).






CHAPITRE II

LES XIIe ET XIIIe SIÈCLES

Le XIIIe siècle artistique et littéraire: les écoles, les maîtrises,
les écoles de ménestrandie.—Le Solfège: la notation proportionnelle,
les muances.—La Musique: les chansons et les
divers genres de musique, le déchant, la virtuosité, les instruments.—Le
Théâtre: mystères et jeux, Robin et Marion.—Les
Musiciens: trouvères, troubadours et minnesänger,
ménétriers et jongleurs.



Pendant cette longue période historique qui a nom
le moyen âge, le XIIIe siècle nous apparaît comme une
époque lumineuse et belle entre toutes. On commence
à sortir des sombres doutes de l'époque précédente; il
y a comme une sorte de respiration du monde étouffé. La
sublime folie des croisades a porté ses fruits; nous
avons appris à connaître l'Orient, les civilisations se
sont fondues. Aussi le XIIIe siècle est-il comme une première
renaissance, comme une éclosion du génie moderne,
non encore altéré par un retour pédantesque
vers l'antiquité. A partir du XIIe siècle, la sculpture,
l'architecture adoucissent leurs lignes encore raides et
barbares. Nous voyons apparaître la cathédrale de
Chartres et son portail magnifiquement sculpté, nous
pouvons admirer les délicates représentations de la

basilique de Saint-Denis. N'est-ce pas le même siècle
qui voit s'élever Notre-Dame de Paris, tandis que
s'élance vers le ciel la fine et hardie Sainte-Chapelle?
Partout l'esprit humain produit sans relâche. Dans la
littérature religieuse et la philosophie, voici saint
Bernard, saint Thomas, etc.; dans la littérature profane,
voici des historiens comme Joinville, puis d'innombrables
conteurs et poètes, enfin Dante, dont le
nom seul suffit pour illuminer deux siècles.

En musique, les XIIe et XIIIe siècles sont indissolublement
liés l'un à l'autre. C'est avec eux que se manifeste
ouvertement pour la première fois l'art populaire, l'art
libre qui cherche à se dégager des liens du plain-chant
de l'Église; la poésie nationale prend son essor,
portée sur les ailes de la musique. L'organisation de
cette dernière est fixée définitivement, et par les écoles
religieuses et profanes, et par l'institution des corporations
de ménétriers et de faiseurs d'instruments. En
Allemagne, en France, la même impulsion est donnée;
nous connaissions mal l'Italie artistique de cette époque,
assez cependant pour savoir que la musique
n'y était pas non plus négligée. Pendant les cinq siècles
précédents, nous en étions réduits aux tâtonnements et
aux hypothèses; aux XIIe et XIIIe, la musique bégaye
encore, mais elle parle et on peut la comprendre.

Durant la sombre période des Xe et XIe siècles, l'enseignement,
base de toute science, avait subi un temps
d'arrêt; mais bientôt il avait été remis en honneur. Aux
XIIe et XIIIe siècles, les écoles abondaient, où la musique
était enseignée avec soin. On en vit une à Soissons, qui
rivalisait avec Metz, d'autres à Poitiers, à Orléans, à

Clermont, à Aix, etc.; il n'était pas une cathédrale qui
n'eût sa maîtrise, pas une abbaye qui n'eût son école
de musique.

Il ne faudrait pas croire que seules les églises et les
abbayes eussent leur part dans ce fructueux labeur.
A peine établies, les universités avaient inscrit la musique
dans leurs programmes. L'art profane et populaire
avait aussi ses écoles; les trouvères et ménestrels,
voyageant par les villes, s'arrêtaient en temps de carême,
à l'époque où tout chant joyeux devait cesser, et là,
enseignaient, à qui voulait les apprendre, chansons et
refrains. Les plus grands seigneurs envoyaient leur
personnel chantant et musiquant à ces écoles, dites de
Ménestrandie ou Scholæ mimorum, pour renouveler
leur répertoire et apprendre de nouvelles mélodies.

Nous avons vu que dès la fin du XIe siècle les
neumes se trouvent assis sur les lignes de la portée,
leur forme est chaque jour de plus en plus accusée et
bientôt on voit les points et les virgules se transformer
et devenir la notation carrée, qui a été employée pendant
tout le moyen âge et dont nous nous servons
encore dans le plain-chant de l'Église. Quant au
nombre des lignes de la portée, il est absolument sans
importance: tantôt on en trouve trois, tantôt quatre,
tantôt cinq, quelquefois onze, qui représentent toute
l'étendue employée dans le chant. Ce n'est qu'à une
époque assez rapprochée de nous, vers la fin du
XVIe siècle, que le nombre des lignes de la portée est
fixé définitivement, à quatre pour le plain-chant, à cinq
pour la musique profane.

Mais si l'écriture des XIIe et XIIIe siècles paraît à

l'œil assez simple, il n'en est pas de même lorsqu'on
veut traduire le sens de chaque signe. Il ne suffisait pas
d'indiquer la hauteur des notes, il fallait aussi marquer
leur durée, c'est-à-dire le rythme; c'est pour le rythme
qu'a été créée une écriture particulière dite Notation
proportionnelle, parce que la valeur de chacun de ses
signes était proportionnée à la valeur de ceux qui le suivaient
ou le précédaient.

Pour exposer en détail la notation proportionnelle,
un chapitre ne suffirait pas: les signes se multiplient,
se nuisent les uns aux autres; les conventions annulent
d'autres conventions; traduire ces mélodies est un véritable
jeu de patience, et on pourrait définir ainsi cette
notation: une écriture dans laquelle le même signe
peut avoir plusieurs sens, en même temps qu'une seule
idée peut être représentée par plusieurs signes. Remarquons
bien qu'au XIVe siècle elle doit se compliquer
encore de nouvelles figures et de nouvelles inventions.
Voici les signes les plus employés dans la notation
proportionnelle:



NOTES SIMPLES


Agrandir
NOTES COMPOSÉES


Agrandir


FIG. 34.





Mais la notation n'était pas la seule difficulté de la
lecture musicale au moyen âge; on en trouvait une
autre dans la constitution même des tons, qui a duré
presque jusqu'au siècle dernier et qui n'a pas peu contribué
à rendre compliquée l'étude de notre art. Si peu
musicien que l'on soit, chacun sait que notre gamme se
compose de sept notes; en réalité, la gamme du moyen
âge, elle aussi, en avait sept; mais six seulement étaient
nommées, comme nous l'avons vu, en parlant de Guy
d'Arezzo. Exposer tout au long cette théorie, qui tient
cependant tant de place dans l'histoire de la musique,
conviendrait peu à cet abrégé, dans lequel nous voulons
éviter autant que possible ce qui pourrait paraître trop
technique à nos lecteurs; aussi bien nous nous contenterons
de signaler, en passant, l'existence du système
de solfège compliqué, connu sous le nom de Système
des muances. Il fut échafaudé à cette seule fin d'éviter
le triton ou quarte juste, qui était pour les musiciens
du moyen âge l'abomination de l'abomination,
le Diabolus in musica, et qui fait aujourd'hui partie de
notre langue musicale courante[3].


[3] On trouvera des détails sur la notation proportionnelle et sur
le Système des muances dans la Musique au siècle de saint Louis.
(IIe vol. des Motets français, publiés par Gaston Raynaud et
H. Lavoix fils.)





Malgré les difficultés de la notation et du solfège, il
est facile de se rendre compte de l'état de la musique
aux XIIe et XIIIe siècles. A partir de cette époque, les
monuments abondent; les manuscrits sont remplis de
chansons avec musique, sans compter les livres de
chants religieux. Pour n'en citer que quelques-uns,

la Bibliothèque nationale, à elle seule, possède plusieurs
magnifiques manuscrits, où sont renfermées
beaucoup de chansons notées des trouvères français;
on peut en voir un à la Bibliothèque de l'école de
médecine de Montpellier, dans lequel on trouve près
de quatre cents chansons profanes et religieuses, à deux,
trois et quatre voix. La mélodie du XIIIe siècle est
vague, ses rythmes sont chancelants; cependant cette
musique, si barbare qu'elle nous paraisse, n'est pas
plus improvisée au hasard que la nôtre; comme la
nôtre, elle a sa syntaxe et sa grammaire; on peut même
y retrouver, à l'état embryonnaire, les premiers éléments
de notre art moderne (fig. 35).



Agrandir
FIG. 35.—CHANSON DE THIBAUT DE NAVARRE.

(Chansonnier du roi, Bibliothèque nationale.)





Les musiciens de ce temps avaient deux manières
de composer. Tantôt ils trouvaient et cherchaient des
chants originaux, tantôt ils combinaient ensemble deux,
trois ou quatre mélodies déjà connues que l'on faisait
entendre simultanément, d'après les règles du déchant.
Beaucoup de ces compositions nous sont restées, qui
ont une saveur toute moderne, témoin ce petit morceau
de Thibaud de Navarre, dont le rythme rappelle singulièrement
l'air populaire de la Bonne aventure. Voici
le premier couplet de cette chanson:


L'autre jour en mon dormant,

Fui en grant doutance

D'un jeu parti[4] en chantant

Et en grant balance,

Quant amours me vint devant

Qui me dit: «que vas querant?

Trop a corage movant,

Ce te vient d'enfance.»




[4] On appelait «jeu parti» un genre de composition poétique
et souvent musical, dans lequel deux interlocuteurs dialoguaient
entre eux.





Chants profanes et populaires, paroles latines sacrées,
tout se trouvait mêlé de la plus singulière façon
dans cette musique à plusieurs voix, issue de l'organum
dont nous avons parlé, et qui avait nom déchant.
Mais, si l'organum était peu ou n'était point
rythmé, le déchant l'était, au contraire, et d'une manière
assez précise.

Ainsi nous rencontrons, dès les XIIe et XIIIe siècles,
la musique sous ses deux formes, soit que le chant se
présente seul, soit que plusieurs mélodies se fassent

entendre à la fois. Du reste, ces genres de compositions
étaient fort variés, malgré la pauvreté de la langue
musicale. On employait le plus souvent (sans que cette
règle fût pourtant absolue) le chant seul dans les
chansons de gestes, dans les romances, pastourelles,
serventois, lais et jeux partis. Au déchant étaient réservés
les motets, les rondeaux, les conduits; suivant
que ces compositions étaient à deux, trois, quatre ou
cinq voix, elles prenaient les noms de duplum, triplum,
quadruplum et même quintuplum.

Malgré leur titre de chansons, les romans héroïques
en vers, ou chansons de gestes, contenaient peu de musique;
ou, s'ils en avaient, c'était comme une sorte
de refrain, pour soutenir le débit du récitant. En revanche,
les romances, les pastourelles, petits poèmes
amoureux et villageois, étaient chantées sur des mélodies
d'un rythme facile, ainsi que le serventois, sorte de
poème souvent satirique. Venu de la Bretagne armoricaine,
le lai, récit pittoresque de quelque aventure
touchante ou comique, avait un genre de mélodie assez
développée qui lui était particulier. Il en était de même
du jeu parti, lorsqu'il comportait de la musique.

Le motet, le rondeau et le conduit étaient des compositions
artistement composées à plusieurs parties.
Souvent les conduits étaient sans paroles, ce qui permet
de supposer que beaucoup de ces compositions étaient
instrumentales.

S'il nous reste bon nombre de morceaux de tout
genre, il n'est point facile de nous imaginer comment
on les exécutait. Cependant nous savons que le chant
était un art important au XIIIe siècle, nous savons même

que la virtuosité était en grand honneur; dans les concerts,
comme à l'église, on entendait partout des chantres
et des ménestrels, hommes et femmes, lutter de vocalises
et de fioritures. Foudres papales, interdictions épiscopales,
rien ne pouvait arrêter le luxe des ornements
dans la musique. «Il faut, disait Jean XXIII, que les
hommes chantent d'une manière virile et non avec des
voix aiguës et factices, en imitant les femmes; il faut
qu'ils évitent de chanter d'une voix lascive et légère,
comme les histrions.» La parole pontificale était toujours
restée sans effet; et que pouvaient faire pareilles
défenses, lorsque les évêques eux-mêmes étaient complices?

Ces chanteurs habiles et exercés étaient accompagnés
par divers instruments. On est assez porté à croire
que les musiciens des époques reculées connaissaient
peu d'instruments de musique. C'est une erreur, et l'on
pourrait même dire que les instruments sont d'autant
plus nombreux que l'art est moins avancé. Pendant
tout le moyen âge, ce que nous appelons aujourd'hui
instrumentation, c'est-à-dire l'art de combiner les sonorités
d'après les rapports des timbres, n'existait réellement
pas; mais les instruments étaient en grand nombre.
Les miniatures, les sculptures, les bas-reliefs nous
en montrent une étonnante variété; les poètes et les
chroniqueurs en citent peut-être plus encore.

Avant d'entrer dans quelques détails, que le lecteur
nous permette de présenter dans un seul tableau les
instruments du XIIIe siècle. Des tableaux semblables à
la fin du XVIe et pour l'époque contemporaine nous
mettront à même de faire aisément la comparaison.



INSTRUMENTS DE MUSIQUE DU XIIIe SIÈCLE.




	INSTRUMENTS A CORDES.
	INSTRUMENTS A VENT.
	PERCUSSION.



	FROTTÉES.
	PINCÉES.
	FRAPPÉES.
	A BEC.
	A ANCHE.
	A RÉSERVOIR.
	A BOCAL.
	A BAGUETTES.
	SANS BAGUETTES.



	GENRE VIOLE
      
	Vièle.

	Gigue.

	Rebec.

	Crowth.



      GENRE VIELLE
      
	Organistrum.

	Chifonie.




	GENRE LUTH
      
	Luth.

	Mandore.

	Citole.



      GENRE GUITARE
      
	Guiterne.

	Guitare mauresque.



      GENRE HARPE
      
	Harpe.

	Harpe double ou irlandaise.




	

	Psaltérion.

	Canon.

	Dulcimer.




	

	Flûtes.

	Flûte droite.

	Flageolet.

	Flûte traversière.

	Fifre.

	Flûte Bréhaigne.




	

	Hautbois.

	Chalumeau.

	Muse.

	Pipe.

	Bombarde.

	Douçaine.




	
      GENRE CORNEMUSE
      
	Muse.

	Chevrette.

	Cornemuse.



      GENRE ORGUE
      
	Grandes orgues.

	Orgues portatives ou régales.




	
      GENRE TROMPETTE
      
	Trompette.

	Buccine.

	Trompe.



      GENRE CLAIRON
      
	Clairon.

	Grèle.



      GENRE COR ET CORNET
      
	Cor.

	Corne.

	Cornet.

	Oliphant.

	Cor sarrasinois.




	
      GENRE TAMBOUR
      
	Tambour.

	Tabor.

	Tympanon.

	Bedon.



      GENRE TIMBALES
      
	Nacaires.




	

	Clochettes.

	Cymbales.

	Grelots.

	Triangle.

	Carillon.



      GENRE CASTAGNETTES
      
	Eschelettes.

	Tartavelles.

	Taules.













	INSTRUMENTS A CORDES.



	FROTTÉES.
	PINCÉES.
	FRAPPÉES.



	GENRE VIOLE
      
	Vièle.

	Gigue.

	Rebec.

	Crowth.



      GENRE VIELLE
      
	Organistrum.

	Chifonie.




	GENRE LUTH
      
	Luth.

	Mandore.

	Citole.



      GENRE GUITARE
      
	Guiterne.

	Guitare mauresque.



      GENRE HARPE
      
	Harpe.

	Harpe double ou irlandaise.




	

	Psaltérion.

	Canon.

	Dulcimer.










	INSTRUMENTS A VENT.



	A BEC.
	A ANCHE.
	A RÉSERVOIR.
	A BOCAL.



	

	Flûtes.

	Flûte droite.

	Flageolet.

	Flûte traversière.

	Fifre.

	Flûte Bréhaigne.




	

	Hautbois.

	Chalumeau.

	Muse.

	Pipe.

	Bombarde.

	Douçaine.




	
      GENRE CORNEMUSE
      
	Muse.

	Chevrette.

	Cornemuse.



      GENRE ORGUE
      
	Grandes orgues.

	Orgues portatives ou régales.




	
      GENRE TROMPETTE
      
	Trompette.

	Buccine.

	Trompe.



      GENRE CLAIRON
      
	Clairon.

	Grèle.



      GENRE COR ET CORNET
      
	Cor.

	Corne.

	Cornet.

	Oliphant.

	Cor sarrasinois.










	PERCUSSION.



	A BAGUETTES.
	SANS BAGUETTES.



	
      GENRE TAMBOUR
      
	Tambour.

	Tabor.

	Tympanon.

	Bedon.



      GENRE TIMBALES
      
	Nacaires.




	

	Clochettes.

	Cymbales.

	Grelots.

	Triangle.

	Carillon.



      GENRE CASTAGNETTES
      
	Eschelettes.

	Tartavelles.

	Taules.











Nous n'avons pas tenu compte dans ce tableau des
nombreux noms donnés à chacun des instruments, suivant
les dialectes des diverses provinces.

Depuis les Xe et XIe siècles, les lyres et cithares antiques
paraissent avoir disparu, en Occident du moins,
ou s'être transformées, de telle sorte qu'elles sont
devenues méconnaissables; mais, en revanche, deux
instruments ont fait leur apparition, qui tiendront
une grande place dans l'histoire de la musique, la viole
et le luth.

La viole ou vièle, dont on fait vibrer les cordes au
moyen d'un archet, et qui a donné naissance au violon,
semble être venue elle-même du crowth, ou violon
barbare des populations bretonnes. Le crowth était
une sorte de violon à trois cordes d'une structure fort
grossière, qui, à une époque assez rapprochée de l'antiquité,
était déjà très usité, comme le prouvent ces deux
vers de Venantius Fortunatus:


Romanusque lyra plaudat tibi, barbarus harpa,

Græcus achilliaca, chrotta britanna canat.





Agrandir
FIG. 36.

VIOLE, XIIIe SIÈCLE.

(Cathédrale de Chartres.)



La vièle apparaît dès le XIe siècle. Fort répandue en
Angleterre, en France, en Allemagne, en Italie, elle
changea cent fois de formes, suivant les pays et les
époques. Ici elle est lourde, presque ronde, à ce point
que l'on ne peut comprendre comment le musicien pouvait
faire vibrer les cordes; là elle se rapproche du
crowth, ainsi qu'on peut le voir sur le portail de la
cathédrale de Chartres, mais avec un dessin plus élégant
(fig. 36); c'est, dès le XIIIe siècle, un magnifique instrument,

d'une riche et belle structure, comme dans le
portail de l'abbaye de Saint-Denis. Le nombre de ses
cordes variait de trois à six. La vièle fut l'instrument
préféré de tout le moyen âge: c'était elle qui accompagnait
le chant des lais, rondeaux,
chansons de geste. Jérôme
de Moravie, un écrivain de la fin
du XIIIe siècle, l'a décrite en détail,
donnant son accord et sa forme.

Il ne faut pas confondre la vièle à archet, ou viole, avec la vielle
à roue et à manivelle, dont nous nous servons encore aujourd'hui.
Les plus anciennes vielles à roue se trouvent sur le chapiteau de
Saint-Georges de Bocherville, que nous avons vu plus haut, et dans
un manuscrit du XIe siècle. Elle
est grande, et quelquefois jouée par deux personnes; cependant elle
diffère peu de notre vielle moderne (fig. 33). Elle portait le nom
d'organistrum pour les savants, celui de chifonie pour le vulgaire.
Le XIIIe siècle fut son époque de
gloire. Ornée de sculptures, de peintures, d'armoiries, enrichie de
pierreries, d'or et d'argent, la vielle lutta, et quelquefois avec
avantage, contre la viole. Nous la retrouverons plus tard, mais bien
déchue de sa gloire première.



Agrandir
FIG. 37.

MANDORE.

(Chansonnier, Bibliothèque nationale.)



Violes et chifonies eurent un terrible concurrent
 dans le luth. Élégant de
forme, difficile à jouer, mais facile à porter, le luth semble avoir
fait son apparition après les croisades et être d'origine orientale. A
côté de lui, orientale aussi, mais venant vraisemblablement des Maures
d'Espagne, la guitare fut bien vite à la mode. Le luth et la guitare
eurent d'abord quatre cordes et ne différaient que par leur forme;
mais bientôt le nombre des cordes du luth augmenta considérablement,
tandis que la guitare, dite guiterne mauresque, prenait et gardait les
six cordes doubles qu'elle possède encore aujourd'hui. Derrière ces
deux instruments venaient d'autres plus petits et plus maniables, la
gentille citole et la mandore, diminutif du luth, dont il est parlé
pour la première fois au XIIIe
siècle, dans les vers du troubadour Giraud de Calenson (fig. 37).



Agrandir
FIG. 38.

HARPE, XIIe ET XIIIe SIÈCLES.



Nous avons vu la harpe au XIe siècle. Telle elle était à cette
époque, telle nous la retrouvons dans toutes les miniatures
et dans toutes les sculptures des XIIe et XIIIe siècles.
Ses formes sont plus élégantes, l'instrument a pris de
plus grandes proportions, mais au fond il est resté
le même (fig. 38).

Le psaltérion, ou canon, est un des instruments les plus
caractéristiques du moyen âge. Avec ses dix ou vingt cordes, tendues
sur un cadre en bois et frappées au moyen de marteaux, ou pincées
avec les doigts, le 
psaltérion se rencontre fréquemment dans les représentations de
l'époque; ce qui le rend des plus intéressants pour nous, c'est qu'à
partir du XVe siècle il donna
naissance au manicordion, au virginal, à l'épinette, au clavecin et,
par suite, au piano moderne. Le dulcimer est une variété du psaltérion.
Cet instrument n'a pas disparu, et les tziganes s'en servent encore
sous le nom de tympanon (fig. 39).



Agrandir
FIG. 39.

PSALTÉRION OU CANON, XIIIe SIÈCLE.

(Chansonnier, Bibliothèque nationale.)



Les flûtes du moyen âge diffèrent peu de celles de l'antiquité.
Il faut toujours distinguer celles qui se jouent avec un bec, ou
flûtes droites, et celles dans lesquelles on introduit l'air
par une embouchure latérale. Celles-ci sont dites traversières
ou traversaines; plus tard, elles prirent le nom de flûtes
d'Allemagne. Chaque genre de flûte était représenté dans les registres
aigus par le  chalumeau
et le fifre, l'un pour les flûtes droites, l'autre pour les flûtes
traversières.

Comme la flûte, le hautbois, avec son anche double, resta des plus
primitifs. En passant de l'antiquité au moyen âge, il changea
fréquemment de nom, mais point de forme. Cependant nous trouvons, dès
le XIIIe siècle, les instruments
à anche, à sons graves, qui, sous le nom de bombardes ou de douçaines,
donnèrent plus tard naissance au basson.

Désignées par les noms de muse, chevrette, symphonie, etc., la
cornemuse et la musette, qui se composent en somme d'anches de
hautbois et de bombardes adaptées à des outres, jouèrent un grand rôle
pendant tout le moyen âge, sans différer beaucoup de celles que nous
connaissons aujourd'hui en Italie et dans les provinces de France, sous
les noms de zampogne, biniou, cornemuse, etc.

La cornemuse nous conduit tout naturellement à parler
de l'orgue, dont le principe sonore est, en résumé, le
même. Dans l'antiquité, nous avons laissé un orgue
embryonnaire; au moyen âge, il a déjà plus de quatre
cents tuyaux; le clavier se compose de touches de plus
d'un mètre, que l'organiste enfonce à grand renfort de
coups de poing. Le premier orgue connu en France

fut, dit-on, envoyé à Pépin le Bref par l'empereur de
Constantinople Constantin Copronyme; mais, en 951,
nous trouvons déjà la description d'un orgue immense,
construit par les soins de l'évêque Elphège, à Winchester.
Il avait quatre cents tuyaux et quarante touches; il
était joué par deux organistes et alimenté d'air par
vingt-six soufflets, que mettaient en mouvement soixante-dix
hommes. A cette époque, l'art de jouer de l'orgue
était déjà fort avancé, et les plus grands musiciens du
moyen âge étaient organistes.

Tout le monde ne pouvait posséder ces immenses
instruments; aussi avait-on inventé de petites orgues
portatives, qui furent en vogue pendant tout le
moyen âge et que l'on rencontre fréquemment dans les
miniatures et dans les monuments. Un ou deux rangs
de tuyaux, posés sur un sommier ou caisse à air, qu'un,
deux ou trois soufflets alimentaient, plus un clavier,
voilà de quoi se composaient ces orguettes, ces régales,
ces portatifs, auxquels les textes du moyen âge font
continuellement allusion. Nous retrouverons les régales
aux XVe et XVIe siècles.

Malgré la multiplicité des noms qui désignent la
trompette, cet instrument se réduit toujours à deux
espèces: la trompette militaire de grande dimension
et le clairon, graile et claronceau, à la voix aiguë.

Le cor suivit les mêmes transformations que la
trompette. Instrument légendaire de la chasse et de la
guerre, il se retrouve dans plus d'un manuscrit, dans
plus d'un texte. Il est en bois, en or, en argent, en
ivoire. Qu'il soit le cor magique d'Arthur ou l'oliphant
de Roland, toujours il est le même, droit ou à peine

courbé, donnant quelques notes de signal, plutôt qu'un
chant suivi. Il faudra encore plusieurs siècles pour
qu'il devienne l'instrument, à peu près musical, si connu
sous le nom de trompe de chasse.



Agrandir
FIG. 40.—BEDON OU GROSSE CAISSE.

(Stalles de la cathédrale de Rouen.)



La percussion est, de tout le matériel sonore, celui qui
est le moins sujet aux transformations. Aussi trouvons-nous,
dès le XIIIe siècle, les instruments de ce genre
dont nous nous servons encore aujourd'hui. Le tambour
change peu de forme, ainsi que le tambourin, qui
soutient de son rythme le chant du galoubet provençal.
Notre grand tambour de guerre n'est connu, en France
du moins, qu'à partir du siège de Calais par les Anglais;
mais, en revanche, nous rencontrons la grosse
caisse avec grelots, sous le nom de bedon. Les stalles
sculptées de la cathédrale de Rouen en offrent un

exemple curieux (fig. 40). Rapportées d'Orient par les
croisés, les naquaires remplacent les petits tambours
hémisphériques dont on se servait aux Xe et XIe siècles,
et parviennent jusqu'à nous, presque sans changement,
sous forme de timbales.



Agrandir
FIG. 41.

CARILLON, XIIIe SIÈCLE.

(Ms. de la Bibliothèque nationale.)



Les cymbales, grelots, triangles, castagnettes, cliquettes pour
les mains et pour les pieds, ou échelettes, ne changèrent point
depuis l'antiquité. Cependant, en unissant plusieurs clochettes
ensemble, on forma un instrument, dont on jouait en frappant les
cloches, au moyen de marteaux, et qui avait nom quadrillo.
Très répandu au moyen âge, il donna naissance aux grands
carillons des XVe et xvie siècles, encore en usage dans
nos villes du Nord et en Belgique, et aux petits jeux de clochettes à
clavier, dont se servent quelquefois nos compositeurs modernes (fig.
41).

Mélodie, déchant, instruments, tout était employé,
surtout dans les représentations dramatiques, car le

théâtre occupait déjà une place considérable à cette
époque. Nous n'avons pas l'intention de refaire l'histoire
de l'art théâtral au moyen âge. Rappelons seulement
que les premiers essais de ce genre furent des mystères,
ou la mise en action des récits de la Bible ou du Nouveau
Testament. L'apologue des Vierges sages et des
vierges folles est un des plus anciens drames liturgiques
de ce genre, et la Bibliothèque nationale en
possède un superbe manuscrit du XIe siècle; puis viennent
les Prophètes du Christ, la Résurrection et bien
d'autres encore. Aux XIIe et XIIIe siècles, voici, parmi
les plus connus, Daniel, le Fils de Gédron, le Juif volé,
moitié religieux, moitié comique, la complainte des
Trois Maries, et surtout le drame d'Adam.

La musique était tellement importante dans ces
drames, que l'on pourrait presque les considérer
comme des sortes d'opéras.

Nous avons cité les jeux partis, dialogues presque
dramatiques, qui étaient souvent chantés; mais le
XIIIe siècle vit naître les jeux, qui nous intéressent de
plus près encore que les mystères, puisque l'on a
retrouvé en eux les premiers essais de notre opéra-comique.

Ces jeux, qui étaient en assez grand nombre au
XIIIe siècle, gardaient encore quelques traces de l'influence
légendaire et religieuse, comme le Jeu Saint-Nicolas
de Jehan Bodel, le Miracle d'Amis et d'Amille. Mais
voici une petite pièce villageoise, le Jeu de Robin et
Marion, tout à fait en dehors du théâtre clérical et
liturgique. Elle est pleine de naïveté, cette scène dans
laquelle Marion se défend bravement contre les entreprises

du chevalier Aubert, pour se conserver à son ami
Robin, et où tout finit par des chansons et des danses.
La musique tient une grande place dans ce petit opéra-comique
primitif. Quelques-uns de ses refrains sont
restés populaires, comme celui de «Robin m'aime,
Robin m'a», dont la mélodie a un tour moderne, qui
n'est point sans charme. Tout, jusqu'à la mise en
scène, indique que le genre musical de l'opéra-comique
est né dès ce jour.

Le Jeu de Robin et Marion fut exécuté pour la première
fois à la cour de Naples en 1285. Il avait pour
auteur un trouvère d'Arras nommé Adam de la Halle,
dit le bossu d'Arras, que l'on peut considérer comme
le premier créateur de notre opéra-comique.

Le nom d'Adam de la Halle nous fait penser tout
naturellement aux trouvères et aux troubadours, ces
poètes musiciens qui créèrent en même temps la littérature
et l'art musical du moyen âge. En effet, si tous
ne composaient pas, presque tous chantaient leurs
vers, en s'accompagnant de la vièle; quelquefois, le
trouvère disait ses vers, pendant qu'un jongleur exécutait
la musique. On appelle trouvères les poètes musiciens
du Nord, depuis l'Artois jusqu'à la Loire, et
troubadours ceux du Midi, Gascogne, Provence, Auvergne,
etc. Depuis les artistes ambulants, comme
Ebles, Élias, Guy et Pierre d'Uissel, qui allaient
jouant, chantant et poétisant, pendant que l'un d'eux
faisait la recette, jusqu'au haut et puissant comte Thibaut
de Champagne, roi de Navarre, jusqu'au roi
Richard Cœur de Lion, ces poètes appartenaient
à toutes les classes de la société, célébrant l'amour,

payant d'une chanson l'hospitalité qui leur était libéralement
offerte, ou, s'ils étaient riches, entretenant à leur
cour des troupes de chanteurs et de musiciens (fig. 42).



Agrandir
FIG. 42.

TROUVÈRE JOUANT DE LA VIOLE, XIIIe SIÈCLE.

(Ms. de la Bibliothèque nationale.)



Citons quelques-uns des trouvères et troubadours les plus
célèbres, choisissant de préférence ceux qui semblent avoir été
musiciens, car il est assez difficile de distinguer parmi eux les
poètes des compositeurs, chanteurs et instrumentistes. Au
XIIe siècle, ce sont Arnault de Mareuil
(1170-1200), l'ardent Bertrand de Born, le Juvénal du moyen âge,
Folquet de Marseille, Gaucelm Faidit, Peyre Vidal, Pons de Capdueil,
troubadours; parmi les trouvères, Gillebert de Berneville, un vrai
poète, chantant ses vers sur de gracieuses mélodies.

Au XIIIe siècle, trouvères et troubadours abondent.
Sans compter Adam de la Halle, dont nous avons déjà
parlé, voici Aymeric de Peguilain, Albert de Gapençois,
Andrieus Contredit, Jean Bodel, auteur de jeux
dramatiques, Jean Perdigon, les deux Monniot, de
Paris et d'Arras, Pierre de Corbie, Perrin d'Angecourt,
Robert de Sabillon, puis Colin Muset et Marie de

France, musiciens-poètes, dont les œuvres se lisent
encore avec plaisir; Thibaut, comte de Champagne et
roi de Navarre, le roi d'Angleterre Richard Cœur de
Lion et Blondel de Nesles, dont le dévouement est
resté légendaire, quoique l'anecdote qui nous le montre
délivrant, au moyen d'une romance, son maître languissant
dans les prisons du duc d'Autriche, soit loin
d'être prouvée.

Il serait injuste d'oublier, à la même époque, les
théoriciens dont les œuvres jettent tant de jour sur la
musique du XIIIe siècle, comme Jérôme de Moravie,
Jean de Garlande, Jean Cotton, Francon de Paris,
Marchetto de Padoue, Walter Odington, Élie Salomon;
enfin des écrivains sacrés, comme saint Bernard,
des philosophes comme Abailard (1079-1142), qui était
aussi musicien et chanteur.

En Italie et en Allemagne, le même mouvement littéraire
et musical se faisait aussi puissamment sentir.
Dante, dans la Divine Comédie, nous a laissé les noms
de Casella, qui fut, paraît-il, son maître de musique, et
de Bellacqua, le célèbre joueur de luth. En Allemagne,
les musiciens-poètes formaient toute une caste, constituée
régulièrement. Ces artistes, auxquels on a donné
le nom de Minnesänger (chantres d'amour), composaient
leurs chants et leurs vers, concouraient entre
eux au château de la Warburg, pour le prix de la poésie
et de la musique. Richard Wagner, dans son magnifique
opéra du Tannhäuser, nous a montré les deux
minnesänger Tannhäuser et Wolfram d'Eschenbach
dans un de ces fameux concours. Parmi ces minnesänger,
les uns étaient riches, les autres pauvres, mais

tous nobles et chevaliers. Il faut citer au nombre des
plus célèbres Klingsor, Wolfram d'Eschenbach et
Tannhäuser, dont nous venons de parler, Walther von
Vogelweide, Ulrich de Lichtenstein, Nitthart, etc. Le

plus beau monument de cet art est le manuscrit
Manesse, contenant les portraits et les poésies des plus
célèbres minnesänger (fig. 43).



Agrandir
FIG. 43.—LES MINNESÄNGER, XIIIe SIÈCLE.

Wolfram d'Eschenbach.—Tannhäuser.

(Manuscrit Manesse.)



Tel a été le XIIIe siècle, l'époque la plus brillante et
la plus glorieuse du moyen âge. Si abrégé que soit notre
récit, nous pensons avoir montré combien furent actifs
et novateurs les artistes de cette belle période. Les musiciens
se multiplient de toutes parts, l'art se détache de
plus en plus de l'antiquité, pour devenir national et se
rapprocher de notre génie; on peut dire que c'est au
XIIIe siècle que nous voyons naître la musique moderne,
et particulièrement la musique profane.


Adam de la Halle. Œuvres complètes, publiées par De Coussemaker,
in-4o, 1872.

Clément (Félix). Les Chants de la Sainte-Chapelle, in-4o, 1875.

De Coussemaker. L'Art harmonique aux XIIe et XIIIe siècles,
in-4o, 1865.

De Coussemaker. Drames liturgiques du moyen âge, in-4o, 1860.

De Coussemaker. Histoire de l'harmonie au moyen âge, in-4o,
1852.

De Coussemaker. Scriptorum de musica medii ævi; nova series,
in-4o, 1864 et suivantes.

Dinaux (A.). Trouvères, Jongleurs et Ménestrels du nord de
la France, in-8o, 1836-43.

H. Lavoix fils. La Musique au siècle de saint Louis, IIe volume
du Recueil de motets français des XIIe et XIIIe siècles, publiés par
Gaston Raynaud, in-8o, 1883.

Riemann (Hugo). Studien zur Geschichte der Notenschrift,
in-8o, 1858.

Schultz (Alwin). Das Höfische Leben zur Zeit der Minnesänger,
in-8o, 1879.

Sepet (M.). Les Prophètes du Christ, études sur les origines du
théâtre au moyen âge, in-8o, 1878.

Von der Hagen. Minnesänger. Deutsche Liederdichter, 1834.
5 volumes.—(La musique en notation moderne et en fac-similé
de ces musiciens-poètes se trouve dans le quatrième volume.)






CHAPITRE III

DU XIVe AU XVIe SIÈCLE

La philosophie, la littérature et la musique.—Les Artistes: les
ménétriers, leur corporation et leur roi en France; les meistersänger
en Allemagne.—La notation: nouveaux signes,
prolations, l'impression musicale.—Musique: contrepoint,
canons et rébus, chansons et madrigaux.—Instruments: le
violon, le luth, le clavecin, les familles.—Représentations
musicales: bals, concerts et ballets; les mystères et le théâtre
profane, les premiers opéras.—La Réforme en Allemagne,
en Angleterre, en France.—Les Maîtres des XIVe, XVe et
XVIe siècles: l'école franco-belge, Guillaume de Machault,
Ockeghem, Josquin Desprez, Goudimel, Orlando de Lassus.—L'école
allemande: Gumpelzheimer, Senfl, Schulz, etc.—L'école
italienne: Gastoldi, Gesualdo, Merulo, Palestrina;
fin du moyen âge.



Ars nova, tel était le nom que les théoriciens donnaient
à la musique que le XIIIe siècle avait inaugurée.
Ce nouvel art, fondé par les vieux troubadours et trouvères
et par les gothiques harmoniseurs du déchant,
se transformera peu à peu, se dégagera des entraves de
la scolastique musicale, pour s'épanouir, après plus de
trois siècles, dans la forme calme, magnifique et sereine

de Palestrina, mais l'on ne pourra méconnaître qu'un
indissoluble lien unit les motets encore barbares des
déchanteurs du XIIIe siècle aux majestueuses compositions
du XVIe.

La voie que suivirent les musiciens des XIVe et
XVe siècles était tout indiquée. Ils devaient fatalement
tenter de perfectionner le déchant, légué par ceux qui les
avaient précédés; guidés inconsciemment par leur oreille,
ils devaient aussi accentuer de plus en plus la tendance
moderne, qui les éloignait des tons du plain-chant; le
mot restait toujours le même, mais la chose changeait à
chaque quart de siècle; malheureusement, cette lutte,
qu'il faut signaler, sous peine de manquer aux premières
lois de l'histoire, fut retardée par l'esprit même
de cette époque, esprit auquel les musiciens ne pouvaient
rester étrangers. On sait dans quelles entraves se
débattit l'esprit humain, pendant les deux siècles qui
précédèrent l'époque dite de la Renaissance. Pris entre
la rigide théologie et la raisonneuse scolastique, il luttait
pour apprendre, et après avoir appris il luttait
encore pour conquérir le droit de savoir. Les XIIe et
XIIIe siècles avaient été simples et grands: combien de
monuments impérissables sont là pour le prouver! Torturé,
le génie des XIVe et XVe siècles tortura de son côté
ses œuvres, usa ses forces dans des recherches ingénieuses,
aima le difficile jusqu'à la passion, fouilla
jusque dans l'impossible. Les musiciens, eux aussi,
entrèrent dans cette voie; ils rejetèrent l'invention naturelle
et facile, cette grâce ingénue de l'art; ils aimèrent
les combinaisons énigmatiques. Non contents de rechercher
les bizarreries, ils voulurent les rendre plus

bizarres encore par une écriture compliquée: renchérissant
à l'envi sur la notation proportionnelle, dont
nous avons indiqué les singularités, ils multiplièrent
les signes, en changèrent le sens, le cachant encore sous
des rébus, plus incompréhensibles qu'ingénieux; le
difficile devint leur idéal, et ce fut pendant près de
trois siècles comme un dédale d'inextricables subtilités.

Tel fut le caractère de la musique du XIVe au
XVIe siècle, jusqu'aux prédécesseurs directs de Palestrina
et jusqu'à Palestrina lui-même. Mais, de même qu'en
cherchant la pierre philosophale les savants découvrirent
de grandes et utiles lois de physique et de chimie,
de même, le pénible et incessant labeur auquel se
livrèrent les musiciens de cette époque curieuse finit
par porter ses fruits; ils avaient créé, sans le savoir,
l'harmonie et la mélodie moderne.

Du reste, à la fin du XIIIe siècle et au commencement
du XIVe, la musique s'était déjà, pour ainsi dire,
constituée administrativement; les grands seigneurs et
amateurs avaient cessé de cultiver l'art musical, qui
était peu à peu devenu l'apanage exclusif des ménestrels
et des musiciens de profession. Ceux-ci, sentant le
besoin de se soutenir et de se défendre les uns les autres,
se formèrent bientôt en corporation, créant ainsi entre
eux un lien non seulement artistique, mais aussi commercial.
La corporation des ménétriers fut constituée
par ordonnance royale de 1321; elle avait pour patrons
saint Julien le Pauvre et saint Genest, déjà patron des
comédiens; le chef de la corporation prit le nom de
Roi des ménétriers (Rex ministrorum) (fig. 44). Ce premier
haut fonctionnaire musical paraît avoir été Parisot,

dit Menestrel le Roy dans les statuts de 1321; après
bien des vicissitudes, cette royauté ménétrière abdiqua
en 1773. De ce jour la charge fut abolie, et en 1789 la
corporation des ménétriers et joueurs d'instruments
tant hauts que bas disparaissait, en même temps que
les maîtrises et bien d'autres institutions de l'ancien
régime; du coup était abolie aussi la corporation des

faiseurs d'instruments, dont les statuts dataient, pour
Paris, de 1299.



Agrandir
FIG. 44.—SCEAU DE LA CORPORATION
  DES MÉNÉTRIERS DE PARIS.





La même révolution s'était opérée en Allemagne. Les
empereurs, rois et chevaliers, les hauts et nobles chanteurs
d'amour du siècle précédent, avaient peu à peu
abandonné la musique; des mains des nobles puissants
et riches, comme Henri l'Oiseleur, comme le pieux
Wolfram d'Eschenbach, comme le fougueux et inspiré
Tannhäuser, la viole et la harpe des minnesänger
était tombée entre celles de chevaliers, pauvres hères,
presque ménestrels, comme Frauenlob. Bientôt les artisans,
les bourgeois s'emparèrent de l'art musical,
qui naturellement changea de caractère. Ces ouvriers
et bourgeois musiciens formèrent une forte et nombreuse
corporation qui s'intitula corporation des
Maîtres chanteurs (Meistersänger). Elle tenait ses
séances, ou plutôt ses concours, à Nuremberg, comme
à la Warburg, en Saxe, les minnesänger avaient tenu les
leurs.

Les meistersänger furent florissants jusqu'au milieu
du XVIe siècle. On en cite quelques-uns de célèbres,
comme le médecin Henri Möglin, le maréchal ferrant
Kanzler, Aufflinger, etc.; mais le plus illustre fut le cordonnier
Hans Sachs de Nuremberg (1486, † vers 1567),
qui écrivit plus d'un chant pour les chorals de Luther;
tout en fabriquant ses chaussures, il composait des vers
et de la musique qui révèlent non seulement un poète
touchant, fin et d'une naïveté des plus originales, mais
encore un compositeur ingénieux.

La condition sociale des musiciens commençait
donc à se transformer, dès les premières années du

XIVe siècle, et à la même époque on pouvait constater
des tendances nouvelles dans le caractère des
mélodies et même dans l'écriture, ou notation. Remarquons
en passant que la musique ne subissait jamais
une évolution sans que la forme de l'écriture s'en ressentît;
de nouvelles expressions, pour ainsi dire, s'introduisant
dans la langue musicale, de nouveaux
signes devenaient nécessaires.

Aux figures que nous avons décrites plus haut
étaient venues s'ajouter de nouvelles notes et en particulier
la demi-minime; mais là ne s'étaient pas arrêtées
les innovations. Pour distinguer les différentes valeurs
de temps des notes, on les fit tantôt rouges, tantôt
noires, vers le milieu du XIVe siècle; puis, ce procédé
étant par trop incommode, on écrivit en notes noires et
blanches; quelquefois même la note était à moitié noire
seulement. La musique faisait alors partie des mathématiques
et était démontrée par théorèmes; aussi se
servait-on fréquemment dans la mesure de fractions
numériques. On ne peut imaginer quel fatras de calculs
surchargeait notre pauvre écriture musicale.

Le signe écrit ne représentait pas à l'œil ce qu'il
signifiait en réalité; de plus, des indications manuscrites
avertissaient le lecteur qu'il fallait diminuer ou augmenter
la note mentalement de la moitié, du tiers ou
du quart de sa valeur apparente; ajoutez à cela que, dans
un même morceau, les diverses parties d'un chœur
étaient écrites de façons différentes et en proportions ou
prolations variées.

Toute cette science si ardue de la lecture, à laquelle
se joignaient encore les difficultés du calcul,

prenait le nom de proportions numérales ou prolations.
Les complications des signes étaient telles que les
musiciens, et même les meilleurs, n'étaient pas toujours
capables de noter correctement et faisaient de nombreuses
erreurs. C'est pourquoi, même lorsqu'on ne
rencontre pas des notations excentriques, comme celles
en proportio supersexcupartienteseptima ou superquincupartientesexta,
du théoricien Gafori, la lecture
de la musique des XIVe et XVe siècles, et quelquefois du
XVIe, présente des obstacles presque insurmontables à
l'historien moderne.

Cependant, au XVIe siècle, la musique profita de la
grande découverte de l'imprimerie et l'impression
musicale fut une des causes qui simplifièrent la notation;
en effet, les caractères devinrent plus clairs, les
proportions disparurent peu à peu; il ne faut pas
oublier que, du jour où la musique fut
popularisée par l'imprimerie, elle dut
nécessairement changer et simplifier la
forme de ses caractères. En somme, la
notation du XVIe siècle commence à se
rapprocher beaucoup de la nôtre.



Agrandir
FIG. 45.

MARQUE D'IMPRIMERIE D'OTTAVIANO PETRUCCI.

(1466-1523.)



Dès les dernières années du XVe
siècle, Ottaviano Petrucci da Fossombrone fit à Venise ses
premières impressions en caractères mobiles, devenues si rares
aujourd'hui; il publia les œuvres des maîtres du
XVe siècle, dans un de ses recueils les
plus célèbres, les Harmonice musices, 1501; il mourut en
1520. Presqu'en même temps, Antoine Gardane et ses deux fils,
 Ange et Alexandre, fondaient,
à Venise, l'illustre maison qui porta longtemps leur nom. Aux Pays-Bas
brillèrent les Phalèse d'Anvers (1510-1579), en France Pierre
Atteignant (vers 1530) et surtout les Ballard, «seuls imprimeurs du roy
pour la musique». Le privilège de Robert, le premier des Ballard, date
de 1542; les plus célèbres Ballard furent Christophe et son fils J.-B.
Christophe, qui imprimèrent presque toute la musique de l'époque de
Louis XIV (fig. 45 et 46).



Agrandir
FIG. 46.—IMPRESSION DE MUSIQUE DE PETRUCCI.



Ces impressions du XVIe
siècle sont de vrais chefs-d'œuvre d'art, par la netteté,
l'élégance et la forme des caractères. Tant que la musique
fut imprimée en caractères mobiles, on conserva aux types la
forme en losange ou carrée, qui était celle de l'écriture
manuscrite des XIVe et
XVe siècles; mais lorsque, vers la
fin du XVIIe, on grava la
musique sur des planches d'étain, l'écriture changea; les notes
devinrent ovales; ce fut cette forme que les graveurs adoptèrent
définitivement. La musique fut imprimée d'abord sans que les mesures
fussent séparées, ce qui rendait la lecture assez difficile; mais,
vers  la fin du
XVIIe siècle, elles furent distinguées par
les barres dont nous nous servons aujourd'hui.

C'est pendant les trois siècles qui font l'objet de
ce chapitre que l'art du moyen âge arrive à sa forme
la plus parfaite. A partir du XIVe, la mélodie et le
rythme se dessinent davantage; le déchant perd chaque
jour de sa barbarie, il se régularise; c'est au commencement
du XIVe que nous voyons apparaître le
mot contrepoint, qui signifiait alors, comme aujourd'hui,
l'art de faire concorder une note avec une
autre note (punctum contra punctum). A cette époque,
déjà on peut reconnaître des tentatives de musique imitative;
il existe en Angleterre un morceau où les voix
sont disposées dans l'intention évidente d'imiter le
chant du coucou.

Le mélange des paroles sacrées et profanes, latines
et françaises, que nous avons signalé dans la période
précédente, devint le style habituel. On échafauda des
messes entières sur un sujet mélodique, tiré de chansons
toutes profanes, dont on prononçait aussi les
paroles, fort peu édifiantes; une messe célèbre de
Dufay était intitulée «à la face pâle»; le même auteur
en avait écrit une sur la célèbre chanson, dite «de
l'homme armé», chanson qui fut torturée de mille
façons par tous les compositeurs religieux et même par
le grand Palestrina.

En même temps naissait en Italie un genre qui fut
longtemps en vogue et cultivé par les plus illustres
maîtres. Outre les canzone, les cantilene et autres chansons,
on vit apparaître le madrigal, forme de musique
toute spéciale de style et d'idée, qui dura même, après la

création de l'opéra, jusqu'au XVIIIe siècle. En Italie, on
écrivait des madrigaux à trois, quatre, cinq ou six voix,
dans lesquels le musicien, comme dans le motet et le
rondel en France, devait montrer tout son talent.

Ce fut du reste pendant cette période du XIVe au
XVIe siècle que se forma la langue musicale, non
sans difficultés. En effet, les musiciens de cette époque
s'ingénièrent à multiplier les formes de la musique
à plusieurs voix, et alors naquit le canon. On appelle
ainsi un morceau disposé de telle façon que les différentes
parties d'une mélodie puissent être chantées à la
suite ou se superposer les unes aux autres; en d'autres
termes, le canon est un chant dont les parties peuvent se
servir mutuellement d'accompagnement; la chanson
populaire de Frère Jacques est le canon le plus connu
et le plus facile; nous avons cité un chant du coucou
qui nous paraît être le plus ancien canon et appartenir
au XIVe siècle, bien qu'il ait été attribué au XIIIe. Les
musiciens qui employèrent les premiers cette forme
ingénieuse de musique furent si heureux de leur découverte
qu'il n'y eut pas de transformations auxquelles ils
ne soumissent le canon. La disposition graphique du
morceau lui-même affectait les formes les plus singulières:
ici c'était une croix, là un vase en forme de
cœur. Les ouvrages des XIVe et XVe siècles abondent
en facéties de ce genre. Nous en avons choisi une des
plus simples pour mettre sous les yeux de nos lecteurs
(fig. 47).



Agrandir
FIG. 47.—CANON ÉNIGMATIQUE DE LA CROIX.

XVIe SIÈCLE.



Ce travail eut ses résultats, lorsque le génie de
chaque peuple commença à se dégager. Dès ce jour, le
madrigal, issu des motets à plusieurs voix, prit en

Italie les allures élégantes et mélodiques qui caractérisent
la musique de ce pays; puis vinrent les chants
populaires, comme les Frottole à quatre parties, dont
il existe un précieux recueil, imprimé en 1504. En
France, la chanson domine toujours, alerte et spirituelle,
et aimant la musique imitative; mais le style en
est devenu plus serré, sans rien perdre du piquant de
son refrain. En Allemagne, le choral annonce et prépare
les grandes et majestueuses compositions du
XVIIIe siècle.

Depuis le XIIIe, les instruments se sont multipliés:
non que l'on en ait inventé beaucoup de nouveaux, mais
on a poussé jusqu'à ses dernières conséquences l'assimilation
de chaque groupe aux divisions de la voix
humaine, et dans chaque genre il existe d'innombrables
espèces; les formes aussi sont devenues d'une
extrême élégance et d'une prodigieuse variété.

Jusqu'ici nous n'avions pas encore parlé de l'instrumentation,
c'est-à-dire de l'art de grouper les différents
timbres; mais, à partir du XVIe siècle, on voit poindre
le sentiment du groupement des sonorités; chaque
groupe forme, pour ainsi dire, un petit orchestre, qui
chante avec les voix ou se suffit à lui-même.



Agrandir
FIG. 48.—LUTHIER, XVIe SIÈCLE.

(D'après Jost Amman.—1568.)



Depuis le XIIIe siècle, la famille
des violes s'est augmentée; mais de cette foule d'instruments à cordes
il en sort un qui va les dominer tous, le violon. Solide et élancé,
armé de ses quatre cordes bien tendues, il est svelte, élégant, dégagé;
dès qu'il apparaît en France et en Italie, vers 1520, il a presque
sa forme définitive; on devine en lui le futur roi de l'orchestre.
Chose curieuse, le violon arriva, dès le premier jour, à la perfection
 et les plus anciens
sont encore aujourd'hui ceux dont les artistes se servent avec le plus
d'amour. Nous n'avons point à faire ici l'histoire de la lutherie,
mais il ne sera pas dit que nous aurons nommé le violon sans rappeler
la gloire des grands luthiers d'Italie et du Tyrol, et ces dynasties
d'ouvriers de génie, les Amati (1550-1684), les Gaspard de Salo,
à Brescia (vers 1560), les Guarneri, à Crémone (1640-1745), les
Stradivarius, à Crémone encore, dont le plus grand fut Antoine, né en
1644 et mort en 1737. Beaucoup de noms brillent derrière ceux-ci parmi
les luthiers célèbres; mais ceux que nous avons cités doivent rester
dans la mémoire de tout artiste ou amateur (fig. 48).

Pendant que le violon sortait tout armé des ateliers
de Crémone et de Brescia, les violes affectaient mille

formes diverses; quelques-unes avaient des dimensions
telles qu'un enfant pouvait facilement s'y cacher. Mais,
au moment où la musique prit un nouvel essor, la sonorité
de ces instruments au grand nombre de cordes, aux
contours arrondis, parut trop molle et trop faible; on
les remplaça par des violons aigus et graves.

L'instrument le plus à la mode, pendant le XVe et
surtout pendant le XVIe siècle, fut le luth, que nous avons
déjà vu apparaître au XIIIe. Après bien des combats
entre la vielle ou chifonie, la viole, la harpe, le psaltérion
et les orgues portatives, c'était le luth qui seul
avait conquis le monopole de se faire entendre à côté
des chanteurs les plus en renom, entre les mains des
amateurs les plus délicats. Ce ne fut qu'au XVe siècle
qu'il prit définitivement la forme sous laquelle nous le
voyons tant de fois représenté, avec ses six cordes, sa
rose élégante, son corps arrondi et gracieux, son manche
allongé et recourbé. Appelé à de hautes fonctions musicales,
le luth avait grandi peu à peu, si bien que, trop
chargé de cordes, il allait succomber sous leur poids, lorsqu'on
lui adjoignit, au commencement du XVIIe siècle,
le théorbe ou archiluth, aux vingt-quatre cordes et au
double manche, d'un effet si pittoresque (fig. 49).



Agrandir
FIG. 49.

THÉORBE OU ARCHILUTH. LUTH.

XVIe ET XVIIe SIÈCLES.





Agrandir
FIG. 50.—CLAVICORDIUM, XVe SIÈCLE.

(D'après le ms. du Thoison d'or,

  Bibliothèque nationale.)



La harpe avait changé de forme; mais elle était
restée la même, au point de vue de la facture, depuis le
XIIIe siècle. Elle attendra encore trois siècles avant de
se transformer. La harpe simple avait vingt-quatre
cordes; mais, l'instrument ne suffisant plus aux progrès
de la musique, on eut l'idée de revenir à l'ancienne
harpe double irlandaise, qui, armée de quarante-trois
cordes, fut en grande vogue dans toute l'Italie, au

XVIe siècle. En effet, on la retrouve souvent représentée et
elle a sa place dans les premiers orchestres dramatiques.



Agrandir
FIG. 51.—VIRGINAL OU ÉPINETTE.



On a bien discuté sur l'invention du clavecin, de
l'épinette et par conséquent du piano. Pour l'inventer,
 il avait suffi simplement d'adapter
un clavier au psaltérion que nous connaissons depuis le
XIIIe siècle; on avait mis les cordes
en vibration, au moyen de languettes de cuivre. Ainsi transformé, le
psaltérion était devenu, dès le XIVe
siècle, le clavicordium. Le joli dessin inédit que nous donnons ici
est le premier modèle à nous connu du clavicordium, clavicembalum ou
épinette (fig. 50). Il est du XVe
siècle, et, à cette époque déjà, on avait remplacé les languettes de
cuivre par des plumes de corbeau. Telle fut l'origine des instruments
da penna ou de plume, dont les Italiens parlèrent si souvent. A la
fin du XVIe siècle, l'épinette était
partout répandue;  ici
elle s'appelait harpsichorde, là, virginal, etc. (fig. 51).

Vers la fin du XVIe siècle, Hans Ruckers fondait la dynastie

des grands facteurs anversois. Les femmes s'étaient
emparées de cet instrument, et Clément Marot, parlant
des dames de son temps, se plaisait à voir


Leurs doigts sur les épinettes,

Chantant sainctes chansonnettes.



Plus riche que le nôtre sous certains rapports, le
XVIe siècle possédait des flûtes droites et traversières;
les instruments graves de cette famille rendaient des
sons semblables à ceux de l'orgue. Le fifre était destiné
à la guerre, où il se mariait au roulement du tambour
et de la grosse caisse; le flageolet ou flûtet servait

surtout à la danse, accompagnant de son chant perçant
le rythme obstiné du tambourin (fig. 52-53).



Agrandir
FIG. 52.—FLUTES TRAVERSIÈRES OU ALLEMANDES,
  XVIe ET XVIIe SIÈCLES.





Agrandir
FIG. 53.—FAMILLE DES FLUTES DROITES, AIGUËS
  ET GRAVES, XVIe ET XVIIe SIÈCLES.



Le hautbois, lui aussi, avait des ténors, des basses
et même des contrebasses de sa famille; mais ces dernières
étaient difficiles à jouer. On en inventait de
toutes espèces, et toujours on retrouvait les mêmes
inconvénients, lorsque vers 1539, un chanoine de Pavie,
nommé Afranio, inventa un instrument
grave à anche, qu'il nomma le fagotto, et
qui ne tarda pas à faire oublier toutes les
basses de hautbois et leurs similaires, les
cromornes. Le fagotto, qui prit les formes
les plus étranges, devint plus tard notre
basson (fig. 54 à 56).



Agrandir
FIG. 54.—FAMILLE DES HAUTBOIS ET BOMBARDES
  AIGUS ET GRAVES, XVIe ET XVIIe SIÈCLES.





Agrandir
FIG. 55.—FAMILLE DES BASSONS AIGUS ET GRAVES,
  XVIe ET XVIIe SIÈCLES.





Agrandir
FIG. 56.

RACKETT,

SORTE DE BASSON,

XVIe ET XVIIe

SIÈCLES.



Depuis trois siècles l'orgue s'était transformé;
les tuyaux étaient devenus plus
nombreux, les claviers plus maniables, la
soufflerie moins difficile à mettre en mouvement.
En perfectionnant les pédales,
à la fin du XVe siècle, l'organiste Bernhard
Murer avait doublé les ressources
de l'instrument. En revanche, les succès
du luth et du clavecin éclipsaient celui
des orgues portatives ou régales; elles
disparurent peu à peu, et le XVIe siècle fut leur dernière
époque de gloire (fig. 57).



Agrandir
FIG. 57.—ORGUE PORTATIF OU RÉGALE,
  XVIe ET XVIIe SIÈCLES.

(Musée du Conservatoire de Bruxelles.)



Un des caractères distinctifs de l'instrumentation aux
XVIe et XVIIe siècles fut l'emploi fréquent
des cornets en bois, aux sonorités rauques et rudes. Ils étaient ornés
d'un bocal, ou bouquin, en bois ou en ivoire, qui communiquait
avec l'instrument, au moyen d'un trou de  quelques lignes
de diamètre. C'est ce bocal qui fit donner à ces instruments le nom de
cornets à bouquin. Dès le XIIIe
siècle, nous avons rencontré les cornets, et, au XVIe,
leur famille était complète, de la basse au soprano. Il y en avait de
deux sortes: les droits et les courbés. On les appelait aussi cornets
blancs et cornets noirs. Aucun instrument ne fut plus en vogue; il
eut ses virtuoses, on écrivit pour lui de véritables méthodes, enfin il
n'y eut pas d'éloges qu'on ne lui prodiguât: «Quant à la propriété du
son, dit Mersenne, il est semblable à l'éclat d'un rayon de soleil qui
paraît dans l'ombre ou dans les ténèbres, lorsqu'on l'entend parmi les
voix, dans les églises cathédrales ou dans les chapelles (fig. 58).»



Agrandir
FIG. 58.—FAMILLE DES CORNETS A BOUQUIN AIGUS
  ET GRAVES, XVIe, XVIIe ET XVIIIe SIÈCLES.



Sic transit gloria..., car il ne nous est resté d'un
instrument si célèbre et si répandu que le grotesque

serpent, inventé en 1590 par un chanoine d'Auxerre,
nommé Edme Guillaume.



Agrandir
FIG. 59.—COR OU CORNET,
  FIN DU XVe SIÈCLE.



A partir de la fin du XVe siècle,
les instruments à bocal en cuivre s'étaient renouvelés. La grande
trompette  de guerre
s'était recourbée gracieusement; le cor, ou trompe de chasse, avait
pris sa forme définitive, et surtout le majestueux trombone, le plus
souple et le plus parfait des instruments de cuivre, avait fait son
apparition. Ce qui distingue le trombone des autres instruments de
cuivre, c'est qu'il possède une coulisse qui lui permet d'augmenter
ou de diminuer le nombre des notes qu'il peut faire entendre, en
allongeant ou en raccourcissant le tube dans lequel résonne la colonne
d'air (fig. 60).



Agrandir
FIG. 60.—LE TROMBONE ET SES ACCESSOIRES,
  DU XVIe AU XIXe SIÈCLE.



Nous n'avons pas à revenir sur les instruments à
percussion; ils n'ont guère changé depuis le XIIIe siècle.


INSTRUMENTS DE MUSIQUE DES XIVe, XVe ET XVIe SIÈCLES[5].




	INSTRUMENTS A CORDES.
	INSTRUMENTS A VENT.
	PERCUSSION.



	FROTTÉES.
	PINCÉES.
	FRAPPÉES.
	A BEC.
	A ANCHE.
	A RÉSERVOIR.
	A BOCAL.
	A BAGUETTES.
	SANS BAGUETTES.



	
      GENRE VIOLE
      
	Violetta.

	Viole de bras.

	Viole bâtarde.

	Viole de jambe.

	Gigues[6].

	Lyre.

	Lirone.

	Arciviole.

	Trompette marine[7].

	Violon[8].



      GENRE VIELLE
      
	Vielle à roue.




	
    GENRE LUTH
      
	Luth.

	Mandore.

	Mandoline.

	Théorbe[9].



    GENRE GUITARE
      
	Guitare.



    GENRE CISTRE ET MANDORE
      
	Cistre.

	Petit cistre.

	Mandore.



    GENRE HARPE
      
	Harpe simple.

	Harpe double.




	
    A BAGUETTES
      
	Psaltérion.



    A CLAVIER
      
	Épinette[10].

	Virginal.

	Harpsichorde.

	Clavicorde.




	

	Flûtes à bec.

	Flageolet.

	Flûtes basses.

	Flûtes traversières.

	Fifres suisses.




	
    GENRE HAUTBOIS
      
	Hautbois.

	Chalumeaux.

	Hautbois graves.



    GENRE CROMORNE
      
	Cromornes hauts et bas.



    GENRE BASSON
      
	Basson[11].

	Double basson.

	Petit basson.

	Cervelas.

	Grande basse.




	
    GENRE CORNEMUSE
      
	Cornemuse.

	Bombarbes avec bourdon grave.



    GENRE ORGUE
      
	Grandes orgues[12].

	Orgues portatives ou régales.




	
    EN BOIS
      
	Cornets d'Allemagne.

	Cornets noirs.

	Cornets blancs aigus et graves.

	Serpent.



    EN CUIVRE[13]

	Trompettes.

	Cors.

	Sacquebutes (Trombones).

	Alto.

	Ténor.

	Basse.

	Contrebasse.




	

	Tambour.

	Caisse.

	Grosse caisse ou Colin Tampon.

	Timbales.




	

	Clochettes.

	Cymbales.

	Castagnettes.













	INSTRUMENTS A CORDES.



	FROTTÉES.
	PINCÉES.
	FRAPPÉES.



	
      GENRE VIOLE
      
	Violetta.

	Viole de bras.

	Viole bâtarde.

	Viole de jambe.

	Gigues[6].

	Lyre.

	Lirone.

	Arciviole.

	Trompette marine[7].

	Violon[8].



      GENRE VIELLE
      
	Vielle à roue.




	
    GENRE LUTH
      
	Luth.

	Mandore.

	Mandoline.

	Théorbe[9].



    GENRE GUITARE
      
	Guitare.



    GENRE CISTRE ET MANDORE
      
	Cistre.

	Petit cistre.

	Mandore.



    GENRE HARPE
      
	Harpe simple.

	Harpe double.




	
    A BAGUETTES
      
	Psaltérion.



    A CLAVIER
      
	Épinette[10].

	Virginal.

	Harpsichorde.

	Clavicorde.










	INSTRUMENTS A VENT.



	A BEC.
	A ANCHE.
	A RÉSERVOIR.
	A BOCAL.



	

	Flûtes à bec.

	Flageolet.

	Flûtes basses.

	Flûtes traversières.

	Fifres suisses.




	
    GENRE HAUTBOIS
      
	Hautbois.

	Chalumeaux.

	Hautbois graves.



    GENRE CROMORNE
      
	Cromornes hauts et bas.



    GENRE BASSON
      
	Basson[11].

	Double basson.

	Petit basson.

	Cervelas.

	Grande basse.




	
    GENRE CORNEMUSE
      
	Cornemuse.

	Bombarbes avec bourdon grave.



    GENRE ORGUE
      
	Grandes orgues[12].

	Orgues portatives ou régales.




	
    EN BOIS
      
	Cornets d'Allemagne.

	Cornets noirs.

	Cornets blancs aigus et graves.

	Serpent.



    EN CUIVRE[13]

	Trompettes.

	Cors.

	Sacquebutes (Trombones).

	Alto.

	Ténor.

	Basse.

	Contrebasse.










	PERCUSSION.



	A BAGUETTES.
	SANS BAGUETTES.



	

	Tambour.

	Caisse.

	Grosse caisse ou Colin Tampon.

	Timbales.




	

	Clochettes.

	Cymbales.

	Castagnettes.











[5] Pour éviter de surcharger inutilement ce tableau, nous
n'avons nommé que les instruments principaux, ne tenant pas compte des
variétés de chaque genre. Presque tous ces instruments se subdivisaient
en soprano, alto, ténor et basse, et ils étaient employés par groupes.

[6] Les violes restent à peu près les mêmes jusqu'au XVIIIe
siècle.

[7] La trompette marine était un instrument à une seule corde,
ou deux au plus, dont on trouve des spécimens dès le XIVe siècle.

[8] Le violon fait son apparition au XVe siècle, mais c'est au
XVIe qu'il prend sa forme définitive.

[9] Le théorbe, ou archiluth, fut inventé vers la fin du XVIe.

[10] Les premiers instruments à clavier paraissent dater du XIVe
siècle. Ils sont fort répandus à la fin du XVe.

[11] Basson, inventé vers 1539, par Afranio.

[12] Invention des pédales de grand orgue, par Bernard Murer,
au XVe.

[13] On attribue l'art de contourner les instruments de
cuivre à un nommé Morin, sous le règne de Louis XII, cependant les
trombones étaient déjà fort connus au XIVe siècle, et le grand cor
de la figure 59 est antérieur à cette époque.




Le carillon à main a cessé d'être un instrument d'amateur,
mais il a pris une brillante revanche, sous forme de
carillon aérien à clavier et à mécanique. Les églises et les
hôtels de ville de la Belgique et du Nord de la France
retentissent encore de ses chansons.



Agrandir
FIG. 61.

MUSICIEN AMBULANT,
  TAMBOURIN ET GALOUBET,
  XVe SIÈCLE.



Pendant cette longue période de trois siècles, la
musique fut en grand honneur
à la cour aussi bien qu'à la ville,
au concert comme au théâtre et à
l'église. Partout ce sont des joueurs
de violes et d'autres instruments,
dans les fêtes et dans les tournois.
Les comptes des seigneurs et des
rois sont riches en quittances
de pensions données à des ménestrels.
Les listes des maisons
princières ne sont remplies que
de noms de ménestrels et de
joueurs d'instruments. Au XVIe
siècle, la reine Élisabeth payait
une bande musicale considérable,
et à Ferrare la duchesse elle-même,
vers 1599, conduisait un
orchestre composé de femmes.
Il n'était pas, du reste, de prince
qui n'entretînt à sa cour quelque musicien célèbre.

C'était surtout dans les repas que les concerts de voix
et d'instruments se faisaient entendre. Lorsque le duc de
Bourgogne, Philippe le Hardi, fonda l'ordre du Héron,
la musique eut sa part dans cette magnifique fête. Dans
une moralité du XVIe siècle, représentée sur les tapisseries

que René d'Anjou prit, en 1477, à Charles le
Téméraire, après sa défaite de Nancy, on entend Bonne
Compagnie dire aux ménestrels de lui «fleuter» une
chanson pendant son repas, et le texte de cette moralité
de la Condamnation des banquets, écrit par Nicolas de
Lachesnaye, ajoute: «Ici dessus, sont nommés les commencements
de plusieurs chansons, tant de musique
que vaud de ville, et est à supposer que les joueurs
d'instruments en sauront quelques-unes, qu'ils joueront
présentement devant la table.»

Les particuliers ne se passaient pas non plus de musique,
et surtout au XVIe siècle, après que l'imprimerie
eut répandu à profusion les œuvres musicales, la musique,
que l'on pourrait appeler de chambre, fut en
grande vogue. C'est pour être exécutés ainsi que furent
écrits les madrigaux et composées les nombreuses
chansons à plusieurs voix, qui sont la richesse de nos
bibliothèques; mais les instruments n'étaient pas non
plus négligés, et, parmi les publications de ce genre
les plus curieuses, il faut compter le Livre de viole de
Gervaise, imprimé en 1547 chez Attaignant, et qui est
composé des chansons et des danses les plus à la mode
à la fin du XVe siècle et au commencement du XVIe, transcrites
sans paroles, pour instruments du genre viole.

En effet, la chanson et l'air de danse font les frais
de la musique en vogue à cette époque, et, à la fin du
XVe siècle, les rythmes devenant plus nets, on reconnaît
les danses dont les noms sont restés célèbres, comme la
Romanesca en Italie, les Tordions, les Sauterelles, les
Pavanes en France. Un livre curieux d'Arbeau Thoinot,
intitulé l'Orchésographie (1588), nous donne le détail de

toutes les danses employées au XVIe siècle; mais, depuis
longtemps déjà, c'était par des ballets que l'on fêtait l'entrée
des rois dans les villes, ou leur couronnement,
et la musique n'avait
garde de se
laisser oublier
pendant ces solennités.



Agrandir
FIG. 62.

ORCHESTRE DE FÊTE FRANÇAIS.

(Entrée de Henri II à Rouen, 1552.)



Ces ballets
étaient des sortes
de tableaux vivants,
des marches,
de somptueuses
mascarades.
En 1552, on
vit à Rouen,
pour fêter l'entrée
du roi Henri II,
une fête qui resta
dans la mémoire
des chroniqueurs
et où la pantomime,
accompagnée
de musique,
jouait un grand
rôle (fig. 62).

Le plus célèbre
des ballets
représentés en France au XVIe siècle fut celui dit Balet
comique de la Royne, joué et dansé au Louvre, en 1582,
à l'occasion des noces du duc de Joyeuse et de Mlle de

Vaudemont. La musique était de Salmon, de Beaulieu
et de l'Italien Baltazarini, dit Beaujoyeux; on y racontait
l'histoire de Circé, avec des chœurs, des soli,
quantité de danses et de pantomimes; l'orchestre était
composé de flûtes, de hautbois, de cromornes, de trompettes,
de cornets, de trombones, de harpes, de violes,
de luths, d'un tambour, d'un orgue portatif.

Depuis deux siècles, une grande évolution s'était
accomplie dans la musique dramatique. Le théâtre était
passé des mains des hommes d'église dans celles des
laïques; la confrérie de la Passion, constituée par ordonnance
de Philippe le Bel, en 1302, s'était chargée de
représenter les mystères, dont les prêtres avaient eu
jusque-là le monopole.

Bientôt, mystères et miracles furent abandonnés
pour les moralités, les soties et les farces, et à partir
de ce moment la musique perdit de son importance
dans l'art dramatique national.

Elle reprit son rang à la cour des princes et des rois,
dans les représentations faites pour les couronnements
et les mariages. Les lettrés s'étant pris de passion
pour l'antiquité, de tous côtés on revint avec ardeur
aux poètes grecs et latins, qui avaient été non ignorés,
mais négligés pendant tout le moyen âge. Avec eux
la troupe gracieuse des dieux et des déesses remplaça
les prophètes et les saints; elle arriva, chantant et
dansant au son des voix et des instruments. Ce fut
l'Italie qui donna le signal. En 1475, Ange Politien fit
entendre un Orfeo avec chants. Ces sortes d'opéras
étaient présentées sous forme de chœurs, écrits dans le
genre à plusieurs voix, dit madrigalesque, auquel nous

avons fait allusion plus haut. C'étaient des représentations
singulières, participant à la fois de la musique de
table, du ballet, du drame, de l'épithalame et des concetti
italiens (fig. 63).



Agrandir
FIG. 63.—ORCHESTRE DE FÊTE, XVIe SIÈCLE.

(D'après les Missæ solennes, de 1589.)



En 1487, on mit en scène l'histoire de Céphale et
l'Aurore à Ferrare; Nicolo de Corregio en avait écrit la
musique. En 1506, la pastorale de Tircis, du comte Castiglione,
contenait une chanson, un chœur et une danse
mauresque. En 1539, au mariage de Cosme Ier avec
Éléonore de Tolède, on voyait Apollon lutter contre le
serpent, au son d'un orchestre, composé d'un clavecin,
d'une flûte, d'une harpe et de quatre trombones; pour le
passage de Henri III à Venise, on jouait une tragédie
en musique de Cl. Merulo. Puis c'étaient des pastorales,
Il Sagrifizio, musique d'Alfonso della Viola, Aretusa
(1563), le Pastor Fido de Guarini, mis en musique
par Luzzasco. Ces pièces étaient pour la plupart écrites
en style madrigalesque; mais les musiciens s'exerçaient
aussi dans le style dit récitatif, ou chant à une voix
seule, qui préparait l'avènement de l'opéra moderne.
Une des œuvres les plus célèbres de ce genre fut l'épisode
d'Ugolin de Dante, mis en musique par Vincent
Galilée, fils du célèbre Galilée.

Le théâtre et les bals ne contribuèrent pas seuls aux
progrès de la musique; notre art bénéficia aussi des
ardentes luttes religieuses de cette période.


En effet, au XVIe siècle, un immense mouvement se
fait sentir, qui doit singulièrement accélérer la victoire
de l'art populaire sur l'art conventionnel. D'un vigoureux
et brutal coup d'épaule Luther a secoué le monde. Ce
lutteur a besoin de toutes ses forces pour vaincre; il est

musicien, donc la musique devient une de ses armes.
Sorti du peuple, et d'un peuple très bien doué pour la
musique, il sait qu'à côté de l'art mondain, préparé,
alambiqué, il en existe un autre, plus accessible, dans
lequel court, pour ainsi dire, un sang plein de vie et de
chaleur. Jean Huss, avant lui, s'était servi de la chanson
populaire; les frères Moraves avaient colporté dans toute
l'Allemagne des refrains que chacun aimait à répéter;
l'Église catholique avait lancé jusqu'aux derniers rangs

de la foule quelques-uns de ses cris d'adoration et de foi.
Luther prit toute cette musique dans sa large et puissante
main. Aidé du compositeur Walther, il lui donna
l'unité, composa lui-même les paroles et au besoin les
chants qui convenaient à ses disciples enthousiastes et
fit servir à sa propagande le choral dont les minnesänger
et les meistersänger avaient ébauché le premier dessin.
Les jours de grandes batailles, lorsqu'il entre à Worms
pour défendre sa tête et soutenir ses principes, il entonne,
en face de l'empereur, son chant de guerre
Ein feste Burg, qui devient le cri de ralliement de toute
l'Allemagne révoltée contre Rome[14]; c'est la Musique
peuple, chantant pour la première fois devant l'histoire.
Il est singulier que le même siècle ait vu naître, avec le
chant de Luther, la première et grande manifestation
de la musique populaire, pendant qu'avec Palestrina
l'art pour ainsi dire profane s'emparait en maître du
sanctuaire catholique, sous la coupole de Saint-Pierre
de Rome.


[14] C'est le choral dont Meyerbeer s'est servi dans les Huguenots.





Après Luther, la France, sous l'influence de Calvin,
puis l'Angleterre, accomplirent la révolution religieuse
que l'on sait, et dans laquelle la musique ne manqua
pas de jouer un rôle prédominant.

Tel est l'aspect général que présente l'histoire de la
musique du XIVe au XVIe siècle. Les documents musicaux,
c'est-à-dire les compositions, manquent un peu
au XIVe siècle, jusqu'à la première moitié du XVe;
on peut même dire que, sous ce rapport, cette période
est beaucoup plus pauvre que celle qui l'a précédée;

en revanche, au XVe siècle, et surtout au XVIe, la
musique écrite abonde de tous côtés, tant en manuscrits
qu'en imprimés, à ce point que l'on a fait un gros
livre rien qu'avec le
catalogue des titres
d'œuvres parues à
cette époque.



Agrandir
FIG. 64.—CHARIVARI, XVe SIÈCLE.

(D'après le manuscrit du Roman de Fauvel,
Bibliothèque nationale.)



Parmi les plus beaux manuscrits du XIVe siècle, comptons le Roman de Fauvel
(fig. 64), qui appartient à la Bibliothèque nationale, et le manuscrit
de Guillaume de Machault, de la même collection. Citons encore le
magnifique manuscrit dit de Roquefort, qui contient spécialement de
la musique italienne très rare à cette époque, et un autre recueil
de chansons, dit du fonds français 169. (Nouveau 12744.) Le British
Museum, à Londres, possède aussi quelques beaux monuments de ce genre;
signalons encore, pour le XVe
siècle, un splendide manuscrit de chansons appartenant au duc d'Aumale,
celui dit de Marguerite d'Autriche, à la belle bibliothèque de
Bruxelles; à Munich, 
pour le XVIe siècle, le recueil de
madrigaux et motets, splendidement copiés et enluminés, par ordre de
l'archiduc Albert de Bavière en 1562, sous les yeux du célèbre Orlando
de Lassus.

Si des œuvres nous passons aux musiciens, nous
trouverons encore même pauvreté au XVe siècle, même
richesse pour la fin du XVe et surtout pour le XVIe. Disséminés
au XIVe siècle, les noms célèbres deviennent plus
nombreux à mesure que nous approchons du XVIe. Les
premiers et les plus illustres du XIVe siècle sont des
théoriciens: Marchetto de Padoue (première moitié du
XIVe) et Philippe de Vitry, surnommé de son temps la
Fleur et la perle des chantres, puis Jean de Muris, qui
écrivait de 1325 à 1345. Ces hommes comptent parmi
les premiers créateurs de la théorie musicale et de la
notation modernes.

Il faut arriver jusqu'à la fin du XIVe siècle pour
trouver des artistes dont les noms méritent d'être mentionnés
ici. Guillaume Dufay (1350), qui opéra une véritable
révolution dans l'art d'écrire et de noter la
musique; Simon Tunstede († 1369); Guillaume de
Machault (1284 † vers 1370), qui composa, entre autres
choses, une messe pour le sacre du roi Charles V;
Jeannot de Lescurel, dont on cite des chansons ingénieuses,
apparaissent en Angleterre et dans le nord de
la France. En Italie, citons Landino (1325 † 1390), autrement
dit Francesco degli Organi, parce qu'il était
organiste, ou il Cieco, parce qu'il était aveugle. La
réputation de ce dernier fut immense, à ce point que le
roi de Chypre tint à honneur de poser sur sa tête une
couronne de laurier en 1364.


Au XVe siècle, les musiciens deviennent assez nombreux
pour constituer une école, et c'est dans le Nord
de la France et dans la Belgique que se trouvent les
premiers maîtres qui, tout en continuant la tradition
musicale des trouvères de l'Artois et de la Picardie,
instruisirent les maîtres italiens du XVIe siècle. De 1400
à 1420, l'école franco-flamande, en y ajoutant l'école
anglaise, est pour ainsi dire fondée par Dunstaple
(1400-1458) et Gilles Binchois; puis viennent derrière
eux Vincent Fauques, Éloy de Brossart, etc.

A la fin de ce siècle, cette école compte parmi
ses plus grands maîtres Jean Ockeghem, pilier de musique,
dont la mort est pleurée par tous les poètes, et
Jacques Obrecht (né vers 1430, à Utrecht); à côté d'eux,
Domar, Barbigant, Busnois, le théoricien Tinctor, dont
le dictionnaire musical est particulièrement curieux.

A partir du XVIe siècle, les musiciens abondent de
tous côtés, tous écrivant à plusieurs parties chansons et
madrigaux; ce ne fut que dans la seconde moitié du
siècle que l'Italie prit la tête, dans cette sorte de course
artistique, mais pour écraser ses rivaux dès les premiers
combats.

En France, voici Josquin des Prez (né vers 1450,
† 1521), puis Clément Jannequin, tous deux ayant
quelque ressemblance entre eux, ingénieux, spirituels,
gouailleurs même, aimant plaisanteries, jeux de mots
et calembours. Josquin, dont le recueil de messes surtout
fut si célèbre, se plaisait à toutes sortes de facéties.

Clément Jannequin, son contemporain et son rival,
se distingue entre tous, surtout par sa façon heureuse
de traiter les voix, en écrivant ce que l'on appelle la

musique imitative. Reproduire avec les sons les bruits
de la nature a toujours été un des côtés caractéristiques
de l'école française. Clément Jannequin, après
la bataille de Marignan, eut l'idée de peindre en
musique ce combat de géants. Il y réussit, autant du
moins que l'on peut représenter une bataille avec des
voix humaines, et sa composition est pleine d'ingéniosité,
écrite avec facilité et élégance. Du reste, ce
genre de musique était fort à la mode au XVe siècle.
Pendant que C. Jannequin traçait de petits tableaux
de genre à sa manière, avec le Caquet des femmes, etc.,
des morceaux analogues paraissaient de tous côtés. On
peut citer au premier rang le Chant des oiseaux et la
Chasse du lièvre de Nicolas Gombert. Le même Gombert
avait écrit, du reste, une déploration sur la mort
de Josquin Desprez, comme celui-ci en avait écrit une
sur celle d'Ockeghem.

L'école française du XVIe siècle continua ses traditions
avec Certon, Brumel, Fevin, l'excellent J. Mouton,
Compère, Carpentras, le fécond Cl. Lejeune. Ant.
Baïf, le poète, fut aussi un musicien remarquable, pendant
qu'Antoine de Bertrand et Regnard mettaient en
musique les vers de Ronsard. Vers la fin du siècle, il
faut compter Eustache Ducaurroy (né en 1549), Jacques
Mauduit, luthiste de Henri IV (né en 1557); à côté
d'eux brillaient Bourgeois, Philibert Jambe de fer et
la pléiade des musiciens qui mirent en musique les
psaumes calvinistes de Théodore de Bèze et de Clément
Marot. Enfin, et célèbre entre tous, Cl. Goudimel, qui
périt à Lyon pendant le massacre de la Saint-Barthélemy,
le 24 août 1572. Claude Goudimel fut, avec Josquin

des Prez et Cl. Jannequin, un des grands maîtres de
l'école française au XVIe siècle. Il paraît être né en
Franche-Comté vers 1510. On compte parmi ses œuvres
principales les Psaumes (1565), et les Odes d'Horace,
mises en musique.

Aux Pays-Bas, le mouvement commencé pendant le
XVe siècle ne s'arrêta pas; mais ce ne fut pas dans leur
pays seulement que les musiciens flamands et belges
exercèrent leurs talents. La Belgique fut comme une
pépinière de maîtres et de compositeurs que les princes
allemands et italiens s'arrachaient à l'envi. Parmi les
artistes flamands et belges qui tinrent bon rang à cette
époque, il faut citer Verdelot, élève de Gombert et de
Josquin des Prez, Arcadelt, Clemens non papa, Créquillon,
Jacques de Werth, Richafort, Manchicourt, etc.;
mais en première ligne nous devons nommer Adrien
Willaert, Philippe de Mons et le Grand Orlande, pour
parler la langue de ce temps, c'est-à-dire Orlando de
Lassus.


Est ille Lassus, lassum qui recreat orbem.



Adrien Willaert (Bruges, 1490, † Venise, 1563),
élève de Jean Mouton, fonda l'école musicale de Venise
en 1527. Il eut pour élèves Cyprien de Rore, Nic.
Vicentino, C. Porta, Francesco della Viola, le grand
théoricien Zarlino. Ses œuvres consistent surtout en
chœurs, motets, chansons françaises.

Philippe de Mons (né vers 1521, † vers 1606) fut
le dernier grand maître de l'école franco-belge. Il vint
en Italie vers 1561; il écrivit des messes, des motets,

des madrigaux, des chansons françaises, et mit en musique
des sonnets de Ronsard.

Cyprien de Rore (Malines, 1516, † Venise, 1565),
élève d'Adrien Willaert, lui succéda comme maître de
chapelle à Saint-Marc. Outre ses messes, il écrivit un
grand nombre de madrigaux.

Orlando de Lassus, ou Roland de Lattre, dit le
prince des musiciens, naquit à Mons en 1520 et mourut
fou à Munich, vers 1594. Étant enfant, il avait été
enlevé trois fois à ses parents à cause de sa belle voix.
En 1557, Albert, électeur de Bavière, le prit avec lui
et le mit à la tête de sa musique. Il cherchait surtout
dans ses œuvres la pureté du style, l'élégance de la
mélodie. Il a écrit des messes, des psaumes, des lamentations,
des motets, des madrigaux italiens et des chansons
françaises (fig. 65).



Agrandir
FIG. 65.

ORLANDO DE LASSUS, LE PRINCE DES MUSICIENS.

(Mons, 1520, † Munich, vers 1594.)



L'Angleterre, qui possédait alors une belle école
musicale, conserva encore son rang pendant près d'un
siècle avec Turges, Banister, Philippes, le docteur
Tye, Tallis, Dowland, John Milton, le père du grand
poète, et surtout avec Morley et W. Bird. On retrouve
les noms de tous ces artistes dans un curieux recueil
composé pour la reine Élisabeth. Ce sont des pièces de
clavecin, fort difficiles du reste, réunies sous le titre de
Virginal Book.

En Espagne et en Portugal, on compte aussi, au
XVIe siècle, de grands maîtres, tels que le théoricien
Salinas, Goes, Moralès, Vittoria, dont la gloire de Palestrina
n'a pas encore effacé le souvenir.

Jusqu'ici, excepté avec ses minnesänger et ses
meistersänger, l'Allemagne avait tenu peu de place dans

la musique; mais, à partir du XVIe siècle et de la Réforme,
elle prit un rang qui, d'abord honorable, finit,

trois siècles plus tard, par devenir prépondérant. Malgré
l'horreur singulière que les princes de ce pays
semblaient avoir pour leurs musiciens nationaux, puisqu'ils
appelaient toujours des maîtres de l'étranger, de
France et de Belgique d'abord, et d'Italie ensuite, la
liste des compositeurs allemands qui écrivirent du XVe à
la fin du XVIe siècle est considérable. Nous citerons,
parmi les principaux, Gumpelzheimer, Sixt Dietrich,
Ludwig Senfl, Reischius, Ornithoparcus, Froschius,
Heyden, Luscinius, qui nous a laissé un livre curieux
sur les instruments de son temps; Glarean, qui fut
un grand théoricien; Knefal, auquel on a longtemps
attribué les premières compositions instrumentales;
Haenel, Schulz, Hoffheimer, Séb. Virdung, qui nous
donne, dans son livre De musicâ, un état intéressant de
la musique de son temps.

L'Italie semble être venue la dernière, car ce ne fut
qu'après avoir été formés par les maîtres de l'école
franco-belge que les Italiens s'élancèrent dans la
carrière avec un incomparable éclat, il est vrai. Déjà
nous avons vu paraître plusieurs d'entre eux aux XIVe et
XVe siècles. La musique populaire prend son essor; les
théoriciens surtout abondent de tous côtés; mais c'est
au XVIe siècle que les écoles se forment. Voici l'école
vénitienne, qui mêle le religieux au profane, dans un
style à la fois élégant et savant, avec un mélange piquant
de musique populaire; voici Naples, où l'on
écrit à plusieurs voix d'indolentes et mélodiques
chansons de pêcheurs; voici Florence, où les musiciens
se préparent à opérer toute une révolution dans
la musique; voici enfin Rome, qui va donner naissance

à une admirable école de chant et de musique
religieuse.

A Venise, l'école est fondée en 1527 par Adr. Willaert;
après lui, viennent Cyprien de Rore, Alfonso
della Viola, Cost. Porta, Zarlino, qui, le premier, posa
les règles de l'harmonie, dans les Istituzioni harmonici
(1558); derrière eux, Gastoldi, Orazzio Vecchi, un
des maîtres du style madrigalesque. A Naples, c'est
l'élégant Gesualdo, prince de Venouse; à Florence,
Fr. Corteccia, Al. Striggio, Vincent Galilée, fils du
grand Galilée, théoricien et compositeur, Cost. Festa,
Cl. Merulo, etc.

Enfin à Rome, où la chapelle pontificale donne aux
musiciens tant de facilités pour se produire, un nom
domine tous les autres, celui de Palestrina. Pierluigi da
Palestrina, élève du Français Goudimel, naquit à Preneste,
en 1524. Il écrivit d'abord dans le style à la mode
de son temps; mais bientôt, ayant entendu quelques
compositions qui semblaient réagir contre les subtilités
musicales de l'époque, il comprit que l'art ne consistait
pas dans la difficulté vaincue, mais dans la beauté de
la forme et dans l'expression. Déjà quelques compositeurs
profanes avaient cherché, non pas à simplifier la
musique à plusieurs voix, mais à donner à cette science
une allure plus libre et plus inspirée. Ce fut à l'église
que Palestrina voulut appliquer cette nouvelle musique
simple et forte. Comme tous ses contemporains,
Palestrina avait, lui aussi, composé de nombreuses
messes, dans lesquelles les voix se jouaient
autour d'un thème populaire servant de sujet. Il rompit
avec ce genre, et les premières compositions auxquelles

il appliqua l'art nouveau furent les Improperia
en 1520, dans lesquelles il ne se servit que des
mélodies du plain-chant. Vers la même époque, s'appuyant
sur une décision du concile de Trente, le pape
avait voulu faire cesser toutes les fantaisies auxquelles
se livraient dans le sanctuaire les musiciens soi-disant
religieux. Il y eut un concours pour la composition
d'une messe plus digne de l'office divin;
celle de Palestrina l'emporta sur les œuvres rivales,
et la messe dite du Pape Marcel fut exécutée à Rome
pour la première fois le 21 avril 1565. Cette messe est
ainsi appelée, non parce que ce fut sous le pape Marcel
qu'elle fut exécutée, mais en souvenir de ce pontife, un
des premiers protecteurs de Palestrina. A partir de ce
jour, une musique religieuse était créée, en dehors du
plain-chant liturgique sévère. Lorsque Palestrina mourut
en 1594, on lui fit l'insigne honneur de l'enterrer
à Saint-Pierre de Rome.

Palestrina eut plusieurs imitateurs, tant pour son
style d'église que pour ses madrigaux, qui, écrits en
harmonie consonante, en diffèrent du reste assez peu.
Anerio, les frères Nanini fondèrent à Rome des écoles
où se conservèrent les traditions du maître, et qui donnèrent
naissance à l'admirable phalange des chanteurs-compositeurs
romains, ces créateurs de l'art du chant
au XVIIe siècle.

Avec les œuvres du maître de Préneste, la musique
du moyen âge, après bien des transformations, est
arrivée à sa plus sublime perfection. Il est un moment
où un art ayant atteint son expression la plus parfaite,
un nouvel art se forme à côté de lui, incarnation toujours

renaissante du génie humain. Tel est le caractère
des XVe et XVIe siècles: pendant que la musique du
moyen âge touche à son apogée avec Palestrina, l'historien
perspicace peut déjà pressentir l'avènement de
la musique moderne.


Baini (G.). Memorie storico critiche della vita e delle opere di
Giovanni Pierluigi da Palestrina, in-4o, 1828.

Bellermann. Die Mensuralnoten und Taktzeichen des XVe und
XVIe Jahrhunderts, in-4o, 1858.

Douen. Clément Marot et le psautier huguenot, 2 vol. grand
in-8o, 1878.

Eitner (Robert). Bibliographie der Musik-sammelwerke des
XVIe und XVIIe Jahrhunderts, in-8o, 1877.

Lavoix fils. Histoire de l'instrumentation, depuis le XVIe siècle
jusqu'à nos jours, in-8o, 1880.

Prætorius (Michel Schultz). Syntagma musicun, in-4o, 1614-1621.

Schmid (Anton). Ottaviano Petrucci da Fossombrone, in-8o,
1845.

Vidal (Antoine). Les instruments à archet, 3 vol. grand in-4o,
1876-1878.

Winterfield (C. von). Johannes Gabrielli und sein Zeitalter,
in-4o et in-fo, 1834.

Maîtres musiciens de la Renaissance française, publ. par
H. Expert, transcription en notation moderne, in-4o, 1er vol.,
1894, Orlando de Lassus;—2e vol., 1895, Goudimel;—3e vol.,
1896, Costeley.

Anthologie des maîtres religieux primitifs des XVe, XVIe et
XVIIe siècles, publ. par M. Charles Bordes, in-8o, 1893.

Sandberger, Beitræge zur Geschichte der Bayrische Hofkapelle
unter Orlando di Lasso, in-8o, 1894.





LIVRE III

LES PRÉCURSEURS



CHAPITRE PREMIER

LA MUSIQUE ITALIENNE AUX XVIIe ET XVIIIe SIÈCLES

Les tendances nouvelles: la modulation, le cénacle de Florence.—L'opera
seria: Peri, Caccini, Emilio del Cavaliere, Monteverde,
l'oratorio.—Landi et les opéras-concerts, Cavalli,
Carissimi, Scarlatti, Porpora, Hasse, Jomelli, Piccini, Sarti,
Cimarosa.—La musique religieuse: Scarlatti, Leo, Durante,
Marcello, Porpora, Pergolèse.—L'opera buffa: Pergolèse,
Piccini, Paësiello, Cimarosa.—Les instrumentistes: orgue,
clavecin, violon.—Le virtuosisme: castrats, cantatrices et
chanteurs, Ferri, Farinelli, Caffarelli, la Faustina, la Cuzzoni,
la Gabrielli, la Catalani, Raff, Garcia, les conservatoires.

Le 6 octobre 1600, on donnait à Florence, au palais
Pitti, de grandes fêtes pour célébrer le mariage de Marie
de Médicis avec Henri IV. Pendant trois jours on n'entendit
que musique, on ne vit que cortèges somptueux,
danses et mascarades; mais la plus merveilleuse de
toutes ces merveilles fut la représentation de la fable
d'Orphée et d'Eurydice, mise en vers par Ottavio Rinuccini,
avec de la musique de Jacopo Peri et Giulio

Caccini. Le surlendemain, la cour applaudissait une
pastorale sur l'enlèvement de Céphale (Ratto di Cefalo),
dont Caccini avait inventé les chants. La même année,
à Rome (février 1600), dans l'église des oratoriens de
Sainte-Marie in Valicella, on représentait, en grande
pompe, avec force danses et décors, un mystère, dont
Emilio del Cavaliere avait composé la musique et
Laura Giudiccioni de Lucques les paroles.

Cette première année du XVIIe siècle comptera parmi
les plus illustres de l'histoire de la musique. Que
s'était-il donc passé? Rien, ou peu de chose; l'opéra
moderne était né.

La mélodie n'avait pu être étouffée par les combinaisons
savantes du moyen âge et du XVIe siècle; elle
avait continué sa route, sans trop se soucier des chercheurs
de quintessence, et c'est elle que nous retrouvons
au seuil du XVIIe siècle, lorsque naît l'opéra.

Une connaissance plus approfondie de l'art dramatique
grec avait permis aux artistes de voir que le rôle
de la musique était surtout de souligner, pour ainsi
dire, le sens des vers et d'en augmenter l'expression.
Retrouver cette intime union de la parole et du chant,
tel fut le rêve de chaque compositeur, pendant tout le
XVIe siècle; parvenir à marier indissolublement la musique
et la poésie, comme le faisaient les Grecs, tel fut
le but des efforts de quelques grands artistes.

Le système de musique à plusieurs voix du XVIe siècle
convenait peu à cette esthétique nouvelle. Il était
absolument contraire à la vérité de l'expression qu'une
seule pensée fût exprimée par plusieurs personnes et
par plusieurs chants à la fois. On s'efforça d'abord de

dégager la mélodie de l'agglomération de notes qui
l'encombraient, en rejetant dans un accompagnement
instrumental toutes les parties non principales. Le
chant à voix seule revint en honneur. Du reste, les
travaux des maîtres des XVe et XVIe siècles avaient
porté leurs fruits; la mélodie allait trouver la souplesse
qui lui manquait; la révolution harmonique, accomplie
après bien des années d'efforts, devait lui permettre
à la fois de se développer, de prendre un accent
plus libre et plus passionné, de se débarrasser définitivement
des lourdes chaînes du plain-chant, bref, de
moduler.

C'est un bien gros mot dans l'histoire de la musique
que celui de modulation, et ce n'est guère ici le
lieu d'en expliquer la théorie; mais quelques lignes à ce
sujet sont indispensables. Pour procurer à la musique
la souplesse et la variété, pour l'enrichir de ces dons
précieux qui sont l'accent ému et l'expression, il fallait
que le musicien pût sans contrainte varier ses tons,
mélanger les couleurs, pour ainsi dire, de la phrase
musicale. Une nouvelle langue était depuis longtemps
nécessaire; ce fut dans les dernières années du XVIe siècle
et dans les premières du XVIIe que cette évolution,
préparée depuis si longtemps, s'accomplit définitivement.

Que les sons soient entendus simultanément, comme
dans l'harmonie, ou successivement, comme dans la
mélodie, ils sont toujours séparés les uns des autres par
ce que l'on appelle les intervalles. Les uns reposent
l'oreille, ce sont les intervalles consonants; les autres
éveillent la sensation de quelque chose d'incomplet qui

attend une conclusion; ce sont les intervalles dissonants.
Un de ces derniers se compose de trois intervalles, d'un
ton entier; c'est le triton ou quarte juste, que nous avons
déjà nommé et qui fut l'horreur du moyen âge. Quelques
détours qu'aient pris les musiciens pendant plusieurs
siècles, il fallut bien attaquer en face et faire
sonner sans préparation la dissonance exécrée. Déjà
nous constatons plusieurs fois cette hardiesse pendant
le XVIe siècle, chez des théoriciens comme Pierre Aaron
(fig. 66) et Zarlino, chez des compositeurs comme Lucas
Marenzio; mais, lorsqu'après bien des tâtonnements on
vit paraître à découvert sans préparation, dans les premières
années du XVIIe siècle, non seulement le triton,
mais l'accord modulant de septième de dominante qui
en est la conséquence, l'harmonie et la mélodie modernes
prirent leur essor; de ce jour, les anciennes
tonalités du moyen âge et du plain-chant étaient condamnées.



Agrandir
FIG. 66.—PIERRE AARON ET SON ÉCOLE.

(Florence, fin du XVe siècle, † Rimini, 1533.)



Exposer les règles du triton, le rôle et le caractère
de l'accord de septième de dominante attaqué sans préparation
et résolu de même, n'est pas chose facile dans
un abrégé de ce genre; mais si peu que le lecteur soit
versé dans la théorie musicale, peut-être comprendra-t-il
le caractère de cette innovation, après une
comparaison que nous croyons juste. Supposez que
pendant six siècles on ait écrit, ou parlé, sans employer
les conjonctions qui relient les phrases entre elles; on
imagine aisément quelle immense évolution s'accomplit
dans la langue et dans le style, le jour où cet élément
indispensable au développement de la phrase, et par
conséquent de la pensée, prit place dans la syntaxe et

dans la langue. L'intervalle de triton et la dissonance
de septième de dominante, attaqués et résolus sans
préparation, remplissent à peu près, dans la musique
moderne, le rôle de la conjonction dans le mécanisme
du langage.

La règle du triton appartient au domaine de la
théorie pure, et nous ne pouvions pas omettre d'en
parler; mais il est à remarquer que ce ne furent pas
les musiciens les plus savants qui donnèrent à l'art
nouveau sa véritable formule. On sait si l'Italie du
XVIe siècle fut un lumineux foyer de lettres et d'art. Érudits,
artistes, hommes du monde, s'unissaient dans un
même esprit; ils voulaient couper, jusque dans sa
racine, le vieil arbre du moyen âge, qu'ils croyaient
vermoulu, pour faire repousser sur la souche de l'antiquité
quelques jeunes et vivaces rameaux. Chaque ville
d'Italie avait son centre littéraire, son cercle, comme
nous dirions aujourd'hui; quelque grand seigneur,
écrivain ou artiste, amateur lui-même, donnait dans son
palais asile à ces académies, et là, le temps se passait à
disserter sur la littérature ou les beaux-arts. Une des plus
célèbres parmi ces académies tenait ses séances à Florence.
Déjà, vers les dernières années du XVIe siècle, le
poète musicien Jean Bardi, comte de Vernio, avait réuni
autour de lui, dans cette ville, quelques savants et artistes,
parmi lesquels Vincent Galilée, le poète Ottavio Rinuccini,
Girolamo Mai, Giulio Caccini, chanteur, avec
sa femme et ses deux filles, toutes deux cantatrices, la
chanteuse Vittoria Archillei, Jacopo Peri, Emilio del
Cavaliere. Dans leurs réunions, ils combinèrent une sorte
de musique dite récitative, dans laquelle, à l'image des

tragédies grecques, le chant à une seule voix suivait
de plus près l'expression. Lorsque Bardi, investi
d'une haute fonction à la cour du pape, quitta Florence
pour se rendre à Rome, ce fut Jacopo Corsi qui présida
le cénacle.

Ces amateurs et artistes essayaient entre eux leurs
œuvres, se consultant les uns les autres; c'est dans
une de ces réunions que l'on résolut de faire connaître
au public le genre nouveau de la musique récitative.
Les occasions ne manquaient pas; les entrées, les couronnements,
les noces des princes avaient le privilège,
et depuis longtemps, de donner l'essor à l'imagination
des poètes, des peintres et des musiciens, et ceux du
cénacle s'étaient plus d'une fois signalés dans ces solennelles
occasions. En 1589, pour les noces du grand-duc
Ferdinand de Toscane avec Christine de Lorraine, on
représenta cinq intermèdes, dont la composition était
due à Rinuccini, Emilio del Cavaliere, Bardi, L. Strozzi,
Caccini, Malvezzi.

Dans cette solennelle circonstance, tout le cénacle
poétique et musical avait donné, et on avait pu mesurer
les mérites de chacun; mais l'épreuve définitive n'avait
pas encore été tentée.

Pour s'enhardir, les novateurs s'essayèrent encore
dans un genre déjà connu, la pastorale. Emilio del
Cavaliere fit entendre à Florence, en 1590, il Satiro
et la Disperazione di Filene, deux pastorales mythologiques,
qui eurent un grand succès; en 1597, Peri termina,
avec le poète Rinuccini, une Dafné, dont Corsi
avait tenté de commencer la musique.

Enfin, en 1600, l'occasion tant attendue arriva. Le

roi de France Henri IV épousait Marie de Médicis;
des fêtes sans égales étaient commandées à Florence, il
fallait frapper un grand coup. Le 6 octobre 1600, comme
nous l'avons dit, on vit représenter au palais Pitti la
fable d'Euridice.

On trouvait dans Euridice une action suivie, une
trame suffisamment ourdie pour un début. Peri et Caccini
avaient exclu de leur œuvre le style madrigalesque;
chacun des personnages chantait suivant les
sentiments qu'il devait exprimer, et c'était Peri lui-même
qui remplissait le rôle d'Orphée.

En même temps naissait le mystère-opéra, qui
prit de son origine le nom d'oratorio. Au temps de
Palestrina, saint Philippe de Neri, fondant l'ordre
des Oratoriens, qui devait fournir tant et de si
grands prédicateurs, avait voulu emprunter à la musique
son prestige, pour attirer autour de lui, dans son
église de l'Oratoire (Oratorio) le plus grand nombre
possible d'auditeurs. Reprenant l'idée des mystères
anciens, il avait fait écrire des espèces de drames
sacrés, agrémentés de décors et de danses. Cette innovation,
dont Animuccia fut le poète, eut à Rome un
immense succès, et chaque année on entendait une
œuvre nouvelle de ce genre, écrite dans le style madrigalesque,
à plusieurs voix. Ces compositions prirent,
dès leur origine, le nom d'oratorio. Emilio del Cavaliere
(de 1550 à 1600 environ) eut l'idée d'appliquer à
ces opéras sacrés la musique récitative, et le premier
oratorio, ainsi composé, fut la Rappresentazione del'
anima e corpo, joué en février 1600.

L'Euridice avait pour titre Tragedia in musica;

la tragédie et l'oratorio; tels sont, en effet, les deux
éléments dont se compose le drame lyrique moderne
jusqu'à l'époque contemporaine.

La brillante école de Venise, les élèves et successeurs
du grand Adrien Willaert, ne pouvaient rester muets
en face des succès florentins. Un auteur, déjà connu par
un grand nombre de compositions madrigalesques,
Claudio Monteverde (vers 1570 † 1649), hardi novateur,
résolut d'imiter les essais de Peri, de Caccini et d'Emilio
del Cavaliere, avec toutes les ressources que lui
offrait sa science.

En 1607, il faisait représenter à Mantoue Orfeo et
Euridice. Fidèles à leur idéal et voulant retrouver la
tragédie grecque, les Florentins avaient, pour ainsi
dire, mis la musique au second plan, laissant la première
place à l'élément littéraire. Monteverde, au contraire,
qui, un des premiers, avait employé librement
dans ses madrigaux les accords nouveaux dont nous
avons parlé au début de ce chapitre, et qui rêvait toute
une révolution dans la langue musicale, avait hâte de
mettre hardiment à profit ses découvertes et d'appliquer
ses principes à la musique récitative. Ce qui
distingue l'Orfeo des tentatives d'opéras qui l'ont précédé,
c'est l'expression soutenue par une harmonie originale
et hardie. On a beaucoup parlé de l'orchestre de
ce maître, qui est encore considéré comme le créateur de
l'instrumentation moderne. L'orchestre de l'Orfeo est
curieux, il est vrai; mais il diffère peu de tous ceux que
nous avons cités pendant le moyen âge et au XVIe siècle.
Il est à peu près le même que celui de Peri, de Caccini
et de l'école florentine. Qu'on en juge.




	Deux clavecins;

	Deux contrebasses de violes;

	Une harpe double;

	Deux orgues de bois;

	Trois violes de jambe graves;

	Une régale;

	Deux petits violons à la française;

	Une petite flûte;

	Deux cornets;

	Quatre trombones;

	Une trompette aiguë;

	Trois trompettes avec sourdines.



Cet assemblage singulier de sonorités murmurantes,
à côté des voix les plus criardes du registre instrumental,
manque de la pondération qui constitue l'orchestre
proprement dit. Le compositeur pouvait, en revanche,
tirer de cette multiplicité de timbres les effets les plus variés,
et il en profita. Chaque divinité, chaque personnage
avait son groupe d'instruments qui accompagnait partout
ses pas: Orphée la harpe, Pluton les trombones, etc.;
mais rien, dans cet orchestre, ne constituait ce que nous
appelons aujourd'hui une instrumentation, même embryonnaire.

Après Orfeo, à l'occasion du mariage de François
de Gonzague avec Marguerite de Savoie, on entendit, à
Mantoue, un autre opéra de Rinuccini et de Monteverde,
Ariane, et, pour les mêmes fêtes, la pastorale de
Dafné était remise une fois encore en musique par Mario
Gagliano et chantée par Catherine Martinelli.

L'élan était donné; de tous côtés, à Naples, à Florence,

à Mantoue, à Milan, à Venise, l'opéra nouveau
avait un immense succès.

Une des œuvres les plus intéressantes de cette
période est le San Alessio, de Stefano Landi, sorte d'opéra
oratorio qui fut joué en 1634 à Rome, à l'occasion
du voyage de Charles de Pologne en Italie; le cardinal
Barberini en avait écrit les paroles.

C'étaient les grandes fêtes de cour (fig. 67) qui permettaient
aux musiciens de montrer leurs talents, mais
un nouvel événement donna un essor sans pareil à la
musique. Venise, qui était reine, avait voulu avoir ses
fêtes, ainsi que faisaient les autres rois; la foule vint
prendre part à ces grandes solennités artistiques dans
des théâtres publics, et de ce jour l'opéra entra dans
une voie nouvelle. La première salle ouverte au public
pour la musique fut le théâtre San-Cassiano
(1637), qui inaugura ses premiers essais avec l'Andromède
de Manelli. Puis le nom de Monteverde illustra les
deux théâtres qui s'ouvrirent ensuite, San-Giovanni et
San-Paolo, en 1639, avec l'Adone; San-Maro, en 1640,
fut inauguré avec l'Ariane et l'Orfeo du maître mantouan.
A partir de ce moment, Venise garda le privilège
des représentations lyriques, relevées par un grand
luxe de décors et de mise en scène; mais peu à peu les
dépenses de ce genre effrayèrent les entrepreneurs de
spectacles, et on peut dire que si les théâtres publics
donnèrent un grand élan à la production musicale, ils
ne contribuèrent pas peu à établir le règne néfaste des
chanteurs-virtuoses qui, pour faire de l'argent, se passaient
volontiers de décors, de mise en scène et même
de musique.



Agrandir
FIG. 67.—BALLET DE COUR ITALIEN (1606).






A partir de ce moment, les compositeurs et les opéras
abondent de tous côtés en Italie; la musique religieuse
disparaît des temples, pour se confondre avec la musique
de théâtre. Lorsque Maugars, un violiste français, voyageait
à Rome en 1639, il était ravi de la musique qu'il
entendait dans les églises. «Dans les antiennes, dit-il,
ils firent de si bonnes symphonies, d'un, de deux et de
trois violons, avec l'orgue et de quelques archiluths,
jouant de certains airs de mesures de ballet, que j'en
fus tout émerveillé.» Aux premiers créateurs de
l'opéra et à Landi avait succédé Cavalli (Francesco
Caletto, dit Cavalli, 1600 † 1676), dont le Serse fut joué
en France; on doit à Cavalli nombre de pièces, parmi
lesquelles l'Eritrea. Citons encore Melani avec Ercole
in Tebe (1651), l'organiste Frescobaldi (de 1587 à 1654
environ), Carissimi (1582 † 1672 environ) et son élève
Cesti (vers 1620 † 1681), Manelli, Ferrari, Rossi. Dans
ce groupe, Carissimi tient la première place, surtout
pour la musique d'église, car nous avons confondu à
dessein les compositeurs religieux et profanes, tant ils
diffèrent peu les uns des autres.

A partir de la seconde moitié du XVIIe siècle, l'opéra
perd en Italie la plus grande partie de son intérêt et de
son importance; en effet, les virtuoses promènent de par
le monde une musique à leur usage, chaque jour plus
médiocre, quoique signée des noms les plus illustres.
Voici Bontempi (né vers 1630) avec son Paride (1662),
Freschi avec l'Olimpia, Pasquini avec l'Idalma, Aldovrandini
avec Muzio Scævola et Semiramide. Venise voit
chaque année éclore une foule d'opéras que l'on oublie
aussitôt que le chanteur ne daigne plus leur donner la

vie. Les plus grands musiciens, comme les Scarlatti, entrent
dans cette voie. Rappelons pour mémoire quelques
noms, comme ceux de Legrenzi, de Grossi, de Freschi,
de Ziani, de Pallavicino. Avec le XVIIIe siècle le mal
augmente encore. Les grands maîtres, comme les
deux Scarlatti (Alessandro, 1659, † 1725 et son fils Domenico,
1683, † 1757); Legrenzi (1625, † 1692), Porpora
et Pergolèse, ne résistent plus au courant, et les opéras
seria des plus illustres sont d'un médiocre intérêt,
jusqu'au moment où Glück et Mozart viennent jeter
le trouble dans la paisible nullité des maîtres d'Italie
de cette époque.

Le drame lyrique, pendant près de cent trente
ans, n'est plus qu'une longue suite d'airs, à une ou
deux voix, que termine un inévitable chœur final.
Souvent même ces opéras ne sont que de véritables
pastiches, composés de morceaux de différents auteurs,
où, la musique étant sans importance, le chanteur
est seul chargé d'intéresser le public. Raguenet qui,
dans les premières années du XVIIIe siècle, défendait les
Italiens contre le goût français, ne pouvait s'empêcher
de reconnaître la nullité de l'opéra italien:
«Quand l'entrepreneur d'un opéra a assemblé sa troupe
dans quelque ville, il choisit pour sujet la pièce qui
lui plaît, comme Camille, Thémistocle, Xerxès; mais
cette pièce n'est qu'un canevas qu'il étoffe des plus beaux
airs que savent les musiciens de sa troupe, car ces beaux
airs sont des selles à tous chevaux, et il n'y a point de
scène dans laquelle les musiciens ne sachent trouver
place pour quelques-uns.»

A partir de la fin du XVIIe siècle, on trouve des noms

retentissants, illustres; des œuvres, point. Citons donc,
parmi les compositeurs d'opéras seria dont les airs
servirent le plus souvent de chant de bataille aux virtuoses,
après Porpora et les deux Scarlatti, jusqu'à la
fin du XVIIe siècle, Leo (Leonardo, Naples, 1694,
† 1745), Hasse (dit il Sassone, Bergedorf, 1699,
† Venise, 1783), Pergolèse (J.-B. Jesi, dit Pergolèse. Pergola,
1710, † Pouzzoles, 1736), qui fut grand en même
temps dans la musique religieuse et bouffe, Galuppi
(Balthasar, dit il Buranello, Burano, 1703, † Venise,
1785), Rinaldo da Capua (né à Capoue, 1715), Jomelli
(Nicolas, Aversa, 1714, † Naples, 1774), Bertoni (Ferdinand,
né à Salo, 1737), Anfossi (Pascal, Naples, 1736,
† Rome, 1797), Millico (Joseph, né à Naples en 1739),
Sarti (Joseph, Faenza, 1729, † Berlin, 1802), maîtres
que nous retrouvons au premier rang dans le genre
bouffe.

Pendant ce temps, l'oratorio éprouvait les mêmes
péripéties que l'opéra seria; il avait atteint son apogée
avec Alessandro Scarlatti, avec l'infortuné Stradella
(1645 † 1678) dont on connaît l'air sublime. Un maître
vénitien, Benedetto Marcello (1686 † 1739), avait trouvé
dans ses oratorios et surtout dans ses psaumes (1724 à 1727)
l'expression d'un sublime sentiment religieux; enfin
avec Durante (1693 † 1755) et Leo (1694 † 1756), l'oratorio
italien avait eu encore quelques jours de gloire. Citons
aussi Pergolèse pour son célèbre Stabat; mais bientôt
le théâtre envahit l'église, l'oratorio devint un véritable
opéra, avec ses airs, ses vocalises, en un mot toutes ses
futilités. Jomelli inaugura cette période; après lui
Guglielmi, Sacchini, Paësiello, Piccini, Zingarelli,

Cimarosa confondirent volontiers la musique religieuse
avec la musique d'opéra et même d'opéra bouffe.

En effet, pendant qu'au XVIIIe siècle l'opéra seria
et l'oratorio s'éloignaient de leurs origines, un autre
art dramatique naissait, dans lequel les musiciens de
l'Italie ne devaient jamais se laisser surpasser. Je
veux parler de l'opéra buffa. Plusieurs opéras primitifs,
écrits en style madrigalesque, étaient comiques,
comme l'Anfiparnasso d'Orazzio Vecchi; à sa naissance,
l'opéra ou tragédie lyrique avait admis des scènes
bouffes: le San Alessio de Landi contient deux duos
comiques. Dans l'un, deux jeunes pages plaisantent
entre eux et jouent en musique sur les syllabes «diri,
diri, diri»; dans l'autre, le diable fait mille tours à l'un
des personnages et finit par se transformer en ours. En
1662, on entendait, dans le Paride de Bontempi, un trio
dialogué de trois soprani, qui jouaient à la chasse. Et
en 1681, nous trouvons un opéra entier d'Alessandro
Melani, intitulé Il Carceriere di se medesimo (le bourreau
de soi-même), qui n'est autre qu'un opéra buffa.

Mais à mesure que l'opéra seria perdit les saines
traditions de son origine, on sentit le besoin de varier
un peu cette interminable suite d'airs et de duos. On
eut donc l'idée d'intercaler, entre les différents actes,
quelques intermèdes; quelquefois c'était un ballet, souvent
aussi une petite comédie avec musique, dont les
personnages étaient empruntés aux masques traditionnels
de la comédie italienne. Les Italiens portèrent sur
ces intermèdes, où la plus grande liberté leur était donnée,
tout l'effort de leur génie inventif. L'ingéniosité,
l'esprit, la sensibilité, la fécondité mélodique, le sentiment

de la scène, toutes ces qualités essentiellement
italiennes, exilées de l'opéra seria, devenu concert,
vivifièrent l'opéra buffa. Invention et richesse d'instrumentation,
variété dans le style vocal, tout se retrouva
dans ces petites compositions d'une bouffonnerie
exubérante, et d'une aimable sensibilité tout à la fois,
si bien que peu à peu ce fut dans l'opéra buffa que la
vraie musique chercha un refuge. Elle prit même ce
chemin détourné pour revenir, dans les premières
années de ce siècle, occuper sa place dans l'opéra seria
italien renouvelé.

Dès le commencement du XVIIIe siècle, la muse légère
italienne prit son vol. Un des premiers qui lui
donnèrent l'essor fut un maître doux et touchant, qui
mourut à vingt-six ans, laissant dans l'histoire de la
musique une trace lumineuse, un souvenir poétique et
charmant. Il avait nom Pergolèse. Nous le retrouvons
aux deux pôles de la musique, au théâtre, avec la Serva
padrona, œuvre pleine d'élégance et d'aimable sensibilité;
à l'église, avec le Stabat, composition qui n'est
qu'un cri de douleur ému et profond. Partout sa
musique est reconnaissable à sa finesse, à cette note
juste, tendre et délicate qui caractérise son talent;
qu'il écrive les gentils couplets de la Serva padrona,
qu'il nous montre la Vierge pleurant, debout au pied
de la Croix, qu'il murmure quelque sicilienne ou
quelque chanson entendue par les belles nuits du golfe
de Naples, toujours il est le même, musicien inspiré et
poète touchant. Après Pergolèse, l'école napolitaine
continua triomphalement sa route; elle fut illustrée
dans le genre bouffe par Rinaldo da Capua, Ciampi

(Plaisance, 1719), Latilla (Gaetan, Bari, 1713, † Naples
vers 1788), Logroscino (Nicolas, né à Naples
vers 1700). Rinaldo da Capua, mort jeune comme Pergolèse,
appliqua à la musique bouffe et de demi-caractère
une instrumentation et un style plus soignés que
ceux de ses prédécesseurs; je n'en veux pour exemple
que le finale de la Zingara (1783). Logroscino, venant
après lui, augmenta encore les proportions du finale.
Les opéras bouffes italiens ne comprenant généralement
que deux actes, c'est à la fin du premier que se trouve
le grand finale; cette coupe est restée classique jusqu'au
milieu de notre siècle. Guglielmi et Traetta eurent une
grande part aux progrès accomplis dans l'art italien au
XVIIIe siècle. Hardi dans ses modulations, ingénieux
dans son orchestre, Traetta (Thomas, Bitonto, 1727,
† Venise, 1779) brillait plus par son génie que par sa
modestie; comme tous les maîtres italiens, il tenait le
clavecin aux premières représentations et lorsqu'il arrivait
aux morceaux sur lesquels il comptait, se retournant
vers le public, il disait tout haut: «Maintenant,
messieurs, attention, voici le moment.» Le fécond Pierre
Guglielmi (Massa, 1727, † Rome, 1803) compte, avec
Cimarosa et Paësiello, parmi les plus grands maîtres
de l'école italienne; il écrivit le bel opéra de Didone
et fut en même temps le spirituel auteur de I Viaggiatori
ridicoli (1772), de la Serva innamorata (1778) et
de I due Gemelle (1787).

Nous retrouverons Piccini (Nicolas, Bari, 1728,
† Paris, 1800) dans toute la force de son talent, lorsque
nous raconterons l'histoire de la musique en France;
mais aucun maître ne montra plus d'élégance dans la

mélodie, plus de grâce touchante dans l'expression, et
en même temps plus d'entrain et de verve. Lorsque l'on
considère la longue liste de ses œuvres, on voit, non
sans étonnement, que les chefs-d'œuvre du genre bouffe
ou de demi-caractère, comme la Cecchina, ossia la
buona figliuola (1760), par exemple, sont de beaucoup
plus nombreux que les grands opéras, dans le répertoire
de ce musicien, qui a pu être le rival du grand Glück.

A côté de Piccini, voici Giuseppe Sarti, célèbre dans
les fastes de l'opéra bouffe par les Gelosie villane
(1770), I pretendi delusi (1768), et surtout par les Noces
de Dorine, œuvre pleine de verve comique, de fraîcheur
et de goût, jouée à Paris en 1789. Les Noces de
Dorine ou Hélène et Francisque contiennent un sextuor
qui est une des meilleures pages du répertoire bouffe
italien. Né quelques années après Piccini et Sarti, le
tendre Sacchini (Ant.-Marie-Gaspard, Pouzzoles, 1734,
† Paris, 1786) brilla presque en même temps qu'eux.
Ses opéras bouffes ou de demi-caractère sont nombreux;
il faut compter, parmi les plus célèbres, l'Amore soldato,
partition aimable et charmante, et surtout l'Isola d'amore
(1768), qui fut jouée à Paris avec grand succès, sous le
titre de la Colonie. Nous retrouverons plus tard Sacchini
parmi les grands maîtres de l'art expressif en
France, lorsque l'école italienne régénérée sera entrée
dans une nouvelle période.

Anfossi, né à Naples en 1736, est resté célèbre dans
le genre bouffe par l'Incognita perseguitata (1773), la
Finta Giardiniera (1774) et il Curioso indiscreto (1777).

Oublierons-nous Giovanni Paësiello (Tarente,
1741, † Naples en 1816)? Sa Frascatana, si riche de

mélodies, son Barbier de Séville (1780, à Saint-Pétersbourg),
que celui de Rossini a fait oublier, cette bonne
bouffonnerie du Marchese Tulipano, l'opéra semi-seria
de Il re Teodoro, avec son magnifique finale (Vienne,
1784), et surtout Nina, o la Pazza per amore (Naples,
1789), et la Molinara, tels sont ses titres de gloire.

Parmi les maîtres de cette belle école italienne, citons
aussi Zingarelli (Nicolas-Antoine, 1752 † 1837),
qui écrivit entre autres œuvres Romeo e Giulieta,
et le vigoureux Salieri (Antoine, Legnano, 1750,
† Vienne, 1825), dont nous retrouverons les plus belles
œuvres dans l'histoire de la musique en France. Ces
deux maîtres ont écrit des opéras bouffes, et on cite
encore la Secchia rapita de Zingarelli; mais ils brillèrent
surtout dans le genre sérieux et dramatique.

Terminons cette énumération, déjà trop longue, par
le nom d'un des plus grands maîtres de notre art, Domenico
Cimarosa. Cimarosa était né à Aversa le 17 décembre
1749; il mourut, peut-être assassiné, à Naples
en 1801. Il eut pour maîtres de chant Manna et Sacchini,
et pour professeur de contrepoint le théoricien
Fenaroli. Un an après sa sortie du conservatoire de
Naples, en 1773, il remportait son premier succès au
Teatro Nuovo, dans la même ville; puis il donnait,
en 1779, l'Italiana in Londra. En 1792, il avait déjà écrit
plus de soixante-dix ouvrages lyriques, lorsqu'il fit exécuter
à Venise il Matrimonio segreto, ce chef-d'œuvre
incomparable de franche gaieté sans bruit inutile, de
douce sensibilité et de profond sentiment scénique, qui
est parvenu jusqu'à nous. Le Mariage secret a fait oublier
du même maître plus d'une œuvre de premier ordre,

dans le demi-genre, comme les Astuzie femminili, I Nemici
generosi, etc. A partir de ce musicien de génie,
l'école italienne entra dans une voie nouvelle. Avec les
Orazi et Curiazi, les Italiens revinrent définitivement
à l'opéra seria ému et expressif, qu'ils avaient depuis
si longtemps abandonné. Cimarosa, leur plus grand
maître pendant cette période, est resté immortel à côté
des maîtres les plus illustres. Rossini n'a pas eu la
bonhomie mêlée de tendresse et la chaleur d'âme de
Cimarosa; Mozart lui-même n'a pu surpasser la grâce,
l'esprit, la verve de l'auteur du Matrimonio segreto.
On peut dire sans exagération que, si Cimarosa n'avait
pas existé, il manquerait quelque chose à la musique.

Pendant le XVIIe siècle et la seconde moitié du XVIIIe,
les instrumentistes n'étaient pas restés silencieux à côté
des compositeurs. Depuis le XVIe siècle, avec Claude Merulo
et les Gabrielli, l'école d'orgue italienne, et surtout
vénitienne, brillait d'un vif éclat; les grandes traditions
furent continuées par Guanini de Lucques, l'illustre
Frescobaldi (Jérôme, né en 1587, † vers 1654), Pasquini
(Bernard, 1687 † 1710), entre 1620 et 1690. Pollarolo
(1653 † 1723), Lotti, Vinacese, Casini, furent les organistes
célèbres de la fin du XVIIe siècle et du commencement
du XVIIIe.

Ces organistes étaient en même temps clavecinistes
et l'école de clavecin italienne eut un siècle de gloire
incomparable, depuis Domenico Scarlatti jusqu'à Muzio
Clementi (1752 † 1832); après Clementi, elle fut détrônée
par l'école allemande du piano.

Le violon n'était pas non plus abandonné, depuis les
premiers violonistes du XVIe et du XVIIe siècle, comme

Giov.-Batt. della Viola (1590) et le père Castrovillari,
cordelier de Padoue. Ce dernier eut pour élève un des
grands maîtres de l'école italienne de violon, Bassani,
qui à son tour forma Corelli (Arcangelo, Fusignano,
1653, † Rome, 1713). Celui-ci fut le plus célèbre des violonistes
italiens. Après lui, les virtuoses se multiplièrent
dans toute la péninsule; on entendit Clari à Pise, Veracini
à Florence, Laurenti à Bologne, Vitali à Modène,
Vivaldi à Naples; puis vinrent les grands violonistes de
la seconde moitié du XVIIIe siècle: Geminiani, Somis, et
surtout Tartini (Joseph, Pirano, 1692, † Padoue, 1770),
chef de l'école de Padoue; son trille du Diable est resté
célèbre par son originalité et sa difficulté; parmi
les élèves de ce dernier il faut compter Nardini, puis
Locatelli, Pugnani. Non seulement Pugnani fut un
grand virtuose, mais il eut aussi la gloire de former
le plus pur et le plus mélodique des violonistes italiens,
Giovanni Battista Viotti (1753 † 1824).

Du XVIe à la fin du XVIIIe siècle, les Italiens brillèrent
d'un merveilleux éclat; comment expliquer que
ces musiciens aient pu laisser tomber l'opéra seria si
bas, qu'il n'était plus qu'une suite insipide d'airs de
concert, une espèce d'art factice et pauvre, sans passion,
sans chaleur, sans esthétique? Bons musiciens, mais
dilettanti sensuels avant tout, les Italiens se laissèrent
charmer par la voix humaine, à ce point qu'ils en vinrent
à méconnaître et à négliger la musique elle-même.
Magnifique et somptueux spectacle, l'opéra réunissait
à l'origine la poésie, la musique vocale et instrumentale;
tout devait concourir à l'expression musicale des
sentiments humains; mais, lorsque les dilettanti laissèrent

briller le chanteur au premier rang, toute cette
splendeur tomba. L'orchestre dut se taire, et les chœurs
disparaître, l'harmonie fut simplifiée jusqu'à devenir
presque nulle; la mélodie, jetée dans un moule immuable,
fournit à l'exécutant un canevas tout fait
d'avance, dans l'air à coupe symétrique; les voix graves
furent exclues, les basses d'abord, puis les barytons, et
enfin presque tous les ténors. On permit au chanteur de
régner sans partage, et sur les ruines de cet art magnifique
de l'opéra, édifié avec tant de peine, on vit bientôt
s'élever, superbe et triomphant, tyrannique et dominateur,
cet être dangereux pour l'art et insipide pour
tout autre que pour un dilettante, le virtuose.

Le mal néfaste du virtuosisme, qui devait, pendant
plus d'un siècle et demi, tuer le drame lyrique italien
à peine né, n'avait pas éclaté tout à coup. Les artistes
du commencement du XVIIe siècle, Caccini et ses deux
filles Françoise et Septimie, Vittoria Archillei, Catarina
Martinelli, Mazzocchi, Zazzarino, cultivèrent le chant
dramatique; mais, après eux apparurent les castrats
soprani et contralti qui, suivant le mot prétentieux,
mais juste d'Arteaga, «sacrifiés au despotisme
du plaisir», ne tardèrent pas à faire du chant et de la
virtuosité un art dans l'art, au préjudice de l'expression.

Un des plus célèbres fut le divin Baldassare Ferri,
que Francesco Grossi, dit Siface, ne parvint pas à
faire oublier. Au XVIIIe siècle, les castrats brillent en
foule et à leur tête Carlo Broschi, dit Farinelli (1703
† 1782), chanteur merveilleux par la voix et la science
de la virtuosité; citons après lui Majorano, surnommé

Caffarelli (1693 † 1783). Autour de ces castrats célèbres
gazouillaient Gizziello, Bernardi, Caristini, dit Cusanino;
Tedeschi, dit Amadori; Guadagni, Pacchiarotti
(1744 † 1821). Les deux derniers castrats furent Crescentini
(1766 † 1846) et Velutti (1781 † 1861); mais
leur gloire était déjà bien éclipsée; de grands compositeurs
étaient venus qui, ne se prêtant pas complaisamment
aux caprices des virtuoses, exigeaient que leur
musique fût chantée et non brodée; de ce jour, l'art
charmant, mais trompeur de la virtuosité vocale était
condamné.

Les femmes n'étaient pas restées en arrière des
castrats. Voici Vittoria Tesi; puis deux chanteuses,
Faustina Bordoni, femme du compositeur Hasse (née
en 1760), et Francesca Sandoni, dite la Cuzzoni (1700
† 1770), remplissent l'Italie et l'Angleterre de leur célébrité
et de leurs querelles. La Gabrielli (1730 † 1796)
fut une des merveilles de cette merveilleuse époque du
chant.

A la fin du XVIIIe, la Mara et la Todi recommencèrent
la rivalité de la Faustina et de la Cuzzoni. Enfin
notre siècle vit les trois dernières virtuoses de cette
école: la Ciampi (1773 † 1822), qui fut la créatrice des
opéras de Rossini, la Grassini (1773 † 1850), qui fit les
délices de la cour de Napoléon Ier et la Catalani (1779
† 1849), la virtuose par excellence, qui n'était heureuse
que lorsqu'elle luttait avec d'inextricables difficultés.

Les hommes étaient bien effacés dans cette lutte de
virtuosité; cependant on cite l'Allemand Raff, ténor,
et presque à notre époque, Davide, Nozzari, Tacchinardi,
Garcia (1775 † 1832), qui fut le père et le maître

des deux grandes chanteuses, la Malibran et Mme Viardot.
Quelques chanteurs à voix graves surent se faire
applaudir dans l'opéra buffa, comme Naldi, Rafanelli,
etc., puis, dans les premières années de notre
siècle, Galli, Remorini, Porto et Benedetti.

C'était dans les conservatoires italiens et chez des
maîtres particuliers comme Porpora à Naples, Lotti
à Venise et Pistocchi à Bologne, que s'étaient formés
pour la plupart les grands chanteurs. La première
école de ce genre avait été fondée en 1537, sous forme
d'établissement de charité, à Naples, par J. de Tapia,
sous l'invocation de Santa-Maria di Loreto. En 1576,
l'hôpital de San-Onufrio in Capuana s'ouvrait dans la
même ville. Dix ans plus tard, en 1607, venait celui
della Pieta dei Turchini, qui fut le plus célèbre de tous;
les plus illustres compositeurs et les plus grands
chanteurs de l'école napolitaine y firent leurs études;
de ces écoles une seule est restée, qui continue les glorieuses
traditions, le conservatoire de San-Pietro a
Majella.

Venise avait aussi ses écoles célèbres, l'Ospedale
della Pieta, les Mendicanti, les Incurabili, l'Ospedaletto
de San-Giovanni e Paolo; ces diverses maisons de
charité, où l'on apprenait la musique, étaient réservées
spécialement aux jeunes filles. Un des derniers conservatoires
fondés fut celui de Milan.

En somme, si nous voulons revenir à la musique
et donner l'idée de ce que devint, au XVIIIe siècle, sous la
tyrannie des chanteurs, l'opéra si expressif aux premières
années du XVIIe, nous n'avons qu'à résumer ce chapitre
par quelques lignes d'Arteaga, un écrivain contemporain

de cette époque; le passage n'est pas sans intérêt:
«A peine le récitatif obligé a-t-il annoncé l'air, qu'Éponine,
sans respect pour l'empereur qui est sur la scène,
se met à se promener à pas lents, de long en large sur
le théâtre; puis, avec des roulements d'yeux, des tournoiements
de cou, des contorsions d'épaules, des mouvements
convulsifs de la poitrine, elle chante son air.
Alors que fait Vespasien? tandis que la triste Éponine
s'essouffle et se met en eau pour l'attendrir, Sa Majesté
impériale, d'un air d'insouciance et de désœuvrement
tout à fait charmant, se met à son tour à se promener,
avec beaucoup de grâce et de dignité, parcourt des yeux
toutes les loges, salue dans le parquet ses amis et ses
connaissances, rit avec le souffleur ou quelque musicien
de l'orchestre, joue avec les énormes chaînes de ses
montres et fait mille autres gentillesses tout aussi convenables.»


Gevaert et V. Wilder. Les gloires de l'Italie (Recueil de morceaux
des anciens maîtres italiens les plus célèbres).

Lemaire (Th.) et Lavoix. Le chant, ses principes et son histoire
(2e partie, Histoire du chant), 1 vol. in-4o, 1881.

Rolland. Histoire de l'opéra en Europe avant Lully et Scarlatti,
in-8o, 1895 (Bibliothèque des écoles françaises d'Athènes
et de Rome, fasc. 71).






CHAPITRE II

LA MUSIQUE EN ALLEMAGNE AUX XVIIe
ET XVIIIe SIÈCLES

Le drame et la symphonie: l'école de Hambourg, l'oratorio et
la musique religieuse, la musique de chambre.—Hændel et
Bach: parallèle; Hændel, sa vie et son œuvre; Bach, sa vie et
son œuvre.—Haydn: sa vie, ses symphonies, ses oratorios,
son génie.—Glück: ses débuts en Allemagne et en Italie.—Mozart:
sa vie, son œuvre, son influence.



L'Allemagne, qui devait plus tard marcher d'un pas
si rapide dans la voie du progrès et donner à la musique
Bach, Hændel, Haydn et Mozart, resta longtemps
encore fidèle aux traditions musicales du moyen âge et
du XVIe siècle; elle fut la dernière à profiter des améliorations
et des simplifications que le temps et le génie
des maîtres avaient apportées dans la musique; il n'est
pas dans la nature de l'Allemand d'aimer à simplifier.
On vit bien quelques hommes passer en Italie, étudier
l'art nouveau; mais, en général, chacun restait dans sa
ville et dans son milieu, travaillant patiemment et longuement.
Cependant, pour être anonyme et sans éclat,
le progrès n'en fut pas moins réel. Gardant précieusement

les anciennes formes musicales, les combinaisons
compliquées à plusieurs voix, les maîtres allemands
les perfectionnèrent, les enrichirent et créèrent dans
la musique tout un art immense qui, en moins d'un
siècle, devait aboutir aux grandes combinaisons de
voix et d'instruments, à la symphonie vocale et instrumentale,
dans le sens le plus élevé du mot, et, par là,
introduire dans la musique un élément vivifiant et
nouveau.

Dès les premières années du XVIIe siècle, quelques
princes avaient envoyé aux écoles italiennes, et particulièrement
à Venise, ceux de leurs sujets qui leur paraissaient
les mieux doués, et l'un d'eux, Henri Schütz,
dont le nom latinisé était Sagittarius (archer) (Koesteritz,
1585, † Dresde, 1672), rapporta dans son pays les traditions
du nouveau style. A l'occasion du mariage de
la fille de Georges Ier de Saxe avec le margrave de
Hesse-Darmstadt, on fit arranger et traduire par le
célèbre poète Martin Opitz la Dafné de Rinuccini, dont
Henri Schütz écrivit la musique. La représentation eut
lieu, le 13 avril 1627, dans la salle des festins du château
de Hartenfeld, à Torgau.

Ce fut en Allemagne le premier opéra dont un Allemand
écrivit la musique. La guerre de Trente ans
s'allumait; on sait quelle sombre période, peu favorable
aux arts, traversa l'Allemagne d'alors. Après
la paix, par un singulier caprice, les princes et les dilettanti
prirent en horreur la musique nationale, n'admettant
au théâtre que les compositeurs ultramontains
ou ceux d'entre les Allemands qui voulaient bien
déguiser leur origine tudesque sous un masque italien.

Ces préférences princières retardèrent longtemps les
progrès de la musique allemande; de grands maîtres
comme Glück et Mozart durent payer le tribut aux
muses d'Æonie. Cependant les musiciens allemands
ne restèrent pas inactifs; en dehors des fêtes et des

brillants tournois dans lesquels ils faisaient entendre de
bruyants concerts de trompettes et de timbales (fig. 68),
on vit quelques essais dramatiques, particulièrement à
Hambourg, qui fut, à la fin du XVIIe siècle, un véritable
centre musical. Ce fut là que brilla Reinhard Keiser
de Leipzig (1673 † 1739), un des pères de l'école allemande;
à côté de lui on entendit Theile (1646 † 1724),
Telemann (1681 † 1767), etc.



Agrandir
FIG. 68.

TIMBALIERS ALLEMANDS DE FÊTES ET CARROUSELS.



Derrière ces maîtres venaient des musiciens qui
créèrent ce que l'on appela la musique de chambre,
Schmelzer, Finger, Druckenmuller, Prætorius, Kelz,
Speere, etc. En même temps, des violonistes comme
Baltzar, Biber, Westhoff; des organistes et des clavecinistes
comme Reincke (1623-1722), Samuel Scheidt
(1587-1654), Froberger (1637-1695), Pachelbel (1653-1706),
Buxtehude (1635-1707), fondaient la grande
école instrumentale allemande.

La musique d'église et l'oratorio avaient pris chaque
jour plus d'extension dans ce pays, où le souvenir des
mystères et des moralités du moyen âge n'était pas complètement
effacé. Le drame du Golgotha devint le sujet
préféré par les maîtres allemands; Henri Schütz et Keiser
écrivirent des passions et J.-S. Bach n'a pas encore
fait oublier la Mort de Jésus de Charles Graun (1701
† 1759). A l'église, on pouvait citer les noms de Stadelmayer,
Rauch, Bildstein, Funcius, Zeutchern, Capricorne,
Glettle, etc.


On le voit, lorsque nous touchons au XVIIIe siècle,
à cette période sans égale qui commence à Hændel
pour finir à Mozart, en passant par Bach, J. Haydn,
Glück, ces hommes de génie qui ont pour héritier le

plus grand des musiciens, Beethoven, le chemin est
préparé. Le génie musical de l'Allemagne hésite encore,
mais il est prêt à prendre son essor[15]. Hændel et Bach
ouvrent la marche triomphale.


[15] On peut voir, pour cette période bien peu connue, le chapitre
intitulé: «les prédécesseurs de Bach et de Hændel» dans
l'Histoire de l'Instrumentation de M. H. Lavoix fils.





Pour l'amateur jouissant des douces sensations de
l'art sans les discuter, le choix sera facile entre Hændel et
Bach; il choisira le premier; mais il n'en est pas de même
de l'historien. Si la prodigieuse richesse de Hændel,
sa chaleur dramatique, la majesté de son style, majesté
sans froideur, poussée jusqu'au lyrisme le plus sublime,
nous entraînent vers lui, la sévérité, la perfection de la
forme de Bach, la hardiesse de son harmonie, l'originalité
de son orchestre et de ses idées mélodiques, l'indicible
grandeur qui caractérise toutes ses œuvres, nous
obligent à nous arrêter devant lui, à le contempler avec
admiration. L'un et l'autre ont recueilli l'héritage des
Schütz et des Keyser; ils l'ont enrichi au point de le
rendre méconnaissable; mais Bach est resté purement
Allemand; Hændel, au contraire, en étudiant de près
les Italiens, a rendu son style plus brillant et plus facile.
Lisez la vie de ces deux artistes. Bach, continuant les
traditions d'une vieille famille de musiciens, coule dans
le calme et le travail une existence dont aucune secousse
ne vient troubler le cours. Hændel, passionné, violent,
jeté dans les grandes et dangereuses entreprises,
connaît tous les déboires de la lutte, tous les découragements
de la défaite, comme aussi tous les enivrements
des victoires éclatantes. Il semble que ces différences

dans leurs vies se retrouvent encore dans leurs œuvres.



Agrandir
FIG. 69.—HÆNDEL (GEORGES-FRÉDÉRIC).

(Halle, 1685 † Londres, 1759.)



Georges-Frédéric Hændel naquit à Halle en février
1685. En vain son père, qui était médecin, voulut
faire de lui un juriste; la vocation artistique fut plus
forte que la volonté paternelle; et bientôt l'enfant avait
appris le clavecin tout seul et faisait ses études sous
la direction de Zachau, organiste de la cathédrale de
Halle. Il fit jouer avec succès, en 1705, son premier
opéra, Almire. Mais il alla bientôt en Italie (1707 et
1709). Là, non seulement il écrivit des opéras, mais
encore il assouplit, au contact de la mélodie et de
l'école italiennes, la rudesse de son style, encore un peu
trop allemand. En 1710, il revenait à Hanovre, comme
maître de chapelle de l'électeur; vers la même époque,
il entreprenait son premier voyage en Angleterre, donnait
à Londres son opéra de Rinaldo, avec un immense
succès, et, en 1712, il revenait définitivement à Londres;
de ce jour, il était devenu Anglais.

Jusqu'en 1720, il se contenta d'être compositeur,
écrivant de la musique dramatique et religieuse. Mais, à
partir de cette année, il entra dans la phase tumultueuse
et troublée de sa vie; il se fit directeur de théâtre; on
lui opposa des concurrents, tels que Bononcini, Hasse,
Porpora; il dut lutter contre le public, contre ses
rivaux, contre ses interprètes. Ceux-ci, habitués à régner
sans conteste, supportaient difficilement le joug de
l'homme de génie qui voulait leur imposer en même
temps et sa volonté et sa musique. Violent, impérieux,
autoritaire, il n'admettait pas qu'un chanteur se permît
de le discuter, et il avait raison; un jour, il menaça tout
simplement la Cuzzoni de la jeter par la fenêtre, si elle

continuait à se refuser de chanter un air de sa composition;
fatigué de ces luttes, il ouvrit un théâtre à Hay-Market.

Ici, nouveaux combats; il fallait lutter contre
les théâtres concurrents, contre l'aristocratie anglaise,
contre les dilettantes, toujours prêts à méconnaître le génie.
Après avoir perdu sa fortune et risqué sa santé dans
ce métier indigne de lui, Hændel abandonnait le théâtre
et la composition dramatique, pour se consacrer complètement
à ses oratorios, qui ont fait sa gloire immortelle.
Déjà il s'était plusieurs fois essayé dans la musique
religieuse: il avait écrit son Te Deum pour la bataille
de Dettingen en 1706, puis un Jubilate en 1707,
un oratorio à l'italienne en 1720; Esther, pour le duc
de Chandos, en 1732; Deborah en 1733; Saül en 1738.
A partir de 1739, date d'Israël en Égypte, son génie
semble s'élever encore. Il fit entendre successivement
le Messie (12 avril 1742), Samson (1743), Judas Macchabée
(1747), Josuah (1747), Jephta (1751), qu'il écrivit
étant aveugle. Hændel mourut, en 1759, d'une
attaque d'apoplexie; les Anglais lui rendirent les plus
grands honneurs, le firent inhumer à Westminster,
à côté des plus illustres de l'Angleterre; depuis plus
d'un siècle, ils vénèrent sa mémoire et font entendre ses
oratorios en grande pompe.

L'œuvre de Hændel se compose d'opéras, parmi
lesquels il faut citer surtout Radamista et Rinaldo; de
pièces instrumentales, d'adorables trios de flûtes et clavecins,
de concerti d'orgue ou de hautbois. Il écrivit
aussi de la musique de chambre de toute espèce, enfin
ses oratorios.

Ici ce maître est sans égal: apportant dans ces immenses
compositions vocales et instrumentales, non le
style, mais le sentiment dramatique, il atteint à une

indescriptible puissance d'effets. Hændel a égalé dans sa
musique les plus grandes pages de l'Écriture. Écoutons
le chœur de Judas Macchabée: «Chantons victoire»;
il débute fièrement par les sons éclatants de deux
trompettes, se déroulant jusqu'à la fugue finale dans
une prodigieuse progression. Plus loin, c'est la pastorale
du Messie, page d'une exquise pureté; enfin, dans le
même oratorio, écoutez cette colossale composition de
l'Alleluia, où les voix, disposées avec une extraordinaire
puissance, se répondent comme un éternel hosanna.
Les Anglais entendent debout et tête découverte cet incomparable
morceau; ils rendent hommage ainsi, non
seulement à Dieu, mais à la musique et au musicien.

En même temps que Hændel, en 1685, Jean-Sébastien
Bach naissait dans la ville d'Eisenach, je ne dirais
pas d'une famille, mais d'une race de musiciens. Dès le
XVIe siècle, on trouve les Bach en Thuringe, comme organistes,
cantors, musiciens de ville, etc. Tous les ans,
les Bach, en quelque lieu qu'ils fussent, se réunissaient
à jour fixe dans une des villes de la Thuringe.
Ces touchantes agapes patriarcales avaient nom familientage
(jours de famille). Ces jours-là, on pouvait
compter autour de la même table plus de cent musiciens
du nom de Bach. La fête commençait par un choral ou
un hymne religieux, puis on passait à des improvisations
sur des chansons populaires, que l'on variait à
quatre, cinq, six parties et que l'on nommait quodlibeta.
L'esprit du quolibet consistait à faire entendre ensemble
les chansons les plus disparates, écho affaibli des motets
du moyen âge. Les familientage durèrent jusqu'au
XVIIIe siècle.


Un des plus célèbres Bach, avant Jean-Sébastien,
fut Jean-Christophe, son oncle, né à Arnstadt en 1643,
qui écrivit un grand nombre de compositions religieuses.
Le père de Jean-Sébastien, Jean-Ambroise,
était organiste à Erfurt, lorsqu'il vint s'établir à Eisenach,
où il mourut en 1695, dix ans après la naissance
de son fils.

La vie de Jean-Sébastien, ce musicien qui est resté
un des plus grands de notre art, n'est pas semée d'aventures
romanesques et d'histoires palpitantes. Elle se
passe entre son cabinet d'études et son église, à composer,
à jouer de l'orgue et du clavecin, à former des
élèves, à élever une nombreuse famille. Parmi ses
enfants, deux furent célèbres, Charles-Philippe-Emmanuel
et Jean-Chrétien.

A la mort de son père, Jean-Sébastien avait été confié
à son oncle Jean-Christophe, qui commença son
éducation; mais il faut bien dire que Bach a été surtout
un autodidacte; l'indépendance, la hardiesse de sa musique
le prouvent. Il entendait parler d'un organiste
célèbre, il allait l'entendre, l'écoutait, réfléchissait longtemps
et cette audition avait d'incalculables résultats.
Le 14 août 1703, Bach, âgé de dix-huit ans, entra dans
la vie musicale active, en prenant possession de l'orgue
d'Arnstadt; la même année, il écrivait sa première composition;
c'était une cantate dans laquelle il faisait ses
adieux à son frère, partant en voyage.

Après avoir été successivement organiste à Mülhausen,
à Weimar, à Cœthen, il s'établit enfin à Leipzig, où
il fut à la fois chef du chœur ou Cantor et organiste de
l'église et de l'école de Saint-Thomas; il y composa ses

plus grands chefs-d'œuvre et il y mourut le 28 juillet 1750,
à soixante-cinq ans. Dans les dernières années de
sa vie, J.-S. Bach, comme Hændel, devint aveugle; il
recouvra la vue quelques heures avant sa mort (fig. 70).



Agrandir
FIG. 70.—BACH (JEAN-SÉBASTIEN).

(Eisenach, 1685 † Leipzig, 1750.)




Ses enfants perpétuèrent les traditions musicales de
la famille, et, en 1843, un Bach musicien, Wilhelm-Frédéric-Ernest,
petit-fils de Jean-Sébastien, assistait
avec sa femme et ses deux filles à l'inauguration du
monument qui fut élevé au grand Bach, sous les auspices
de Mendelssohn, en face de la Thomasschule, à
Leipzig.



Agrandir
FIG. 71.—AUTOGRAPHE MUSICAL DE J.-S. BACH. (Collection de Mme Viardot.)





L'œuvre de Bach est immense; en comptant le théâtre pour lequel
il a écrit Ariana o Diana vindicata et quelques cantates
dramatiques comme le Combat de Pan et d'Apollon, Bach a touché
à tous les genres. Une société s'est formée en Allemagne sous le
nom de Bachgesellschaft qui, depuis 1851, a entrepris de publier
toutes les œuvres du maître; elle est arrivée aujourd'hui au
trente-troisième volume et sa tâche n'est point terminée. On y compte
plus de cent cinquante cantates d'église, avec orchestres, chœurs
et soli, onze profanes, cinq messes, dont celle en si mineur (un
chef-d'œuvre), deux Passions, des oratorios, une quantité énorme
de concerti pour clavecin, violon, etc. Son œuvre de clavecin,
fugues, toccatas, fantaisies, est couronnée par le Clavecin bien
tempéré, qui est resté l'évangile de tout pianiste; vient ensuite
l'orgue, dont il a fait un art tout spécial et sur lequel il était
le plus grand virtuose de son temps. Je ne compte pas une quantité
prodigieuse de chorals, de canons, de plaisanteries musicales de
toutes sortes, qui prouvent que, chez Jean-Sébastien, la richesse de
l'imagination s'alliait à une science impeccable. La fécondité est,
en musique, un mérite bien secondaire; cependant il faut en tenir
compte, puisque de nombreux compositeurs
 ont passé pour grands, qui n'étaient que
féconds; mais la facilité de Bach est d'autant plus étonnante que
chacune de ces pièces est un modèle. Si célèbre qu'il soit, ce grand
maître est médiocrement connu. Sa musique est difficile à exécuter;
puis les amateurs le craignent un peu; n'est-il pas le sévère Bach,
l'homme des fugues? Oui, certes, l'homme de la fugue; c'était sous
cette forme, en apparence froide et scolastique, qu'il pensait la
musique; sous cette forme, la mélodie naissait dans son cerveau,
toujours entourée des éléments qui peuvent l'enrichir et la varier.
Mais quelle fantaisie, quelle imagination féconde et originale! Ici,
le chant a la sévérité d'un psaume de David; là, le maître raconte
en chrétien,  et non
en dramaturge, la grande mort du Golgotha; plus loin, le voilà gai,
souriant, spirituel, je dirais presque bonhomme; il joue avec les
notes; elles se montrent, elles disparaissent, fuient pour reparaître
encore, et c'est la fugue, la terrible fugue qui sert de fil d'Ariane,
au milieu de ce délicieux labyrinthe. Bach, négligé d'abord, puisqu'il
ne fut vraiment mis en lumière que par Mozart, fut de tous les maîtres
anciens celui qui eut le plus d'influence sur la musique moderne.
Aujourd'hui même, il sert encore de modèle à plus d'un de nos musiciens
contemporains. C'est ainsi que, dès les premières années du
XVIIIe siècle, nous rencontrons les trois
génies qui ont pour ainsi dire fondé notre art moderne, Hændel, Bach et
le Français Rameau, dont nous parlerons plus loin. A partir de cette
glorieuse trinité, la musique est formée; sa langue est fixée; elle va
marcher à pas de géant. La période de développement, je dirais presque
d'incubation, est terminée; l'ère des grands maîtres commence; nous
avons attendu longtemps, mais la moisson est belle.

Le nom que nous rencontrons d'abord est celui de
Joseph Haydn, le père de la symphonie. C'est la première
fois que nous employons ce mot symphonie et
à dessein, cependant quelques maîtres comme Hændel,
Bach, Philippe-Emmanuel Bach, Graun en Allemagne,
Gasparini, Sammartini, Jomelli, en Italie, s'y étaient
essayés. Haydn, qui se forma seul, comme Bach, n'apprit
à jurer sur la parole d'aucun maître; mais il ne
fut pas sans écouter, dès sa jeunesse, les œuvres de ses
contemporains et sans en tirer profit, non pas en
timide imitateur, trop heureux de suivre de près ses

modèles, mais en maître, dont le génie savait agrandir
tout ce qu'il daignait toucher.

Il est peu d'artistes célèbres sur lesquels on ait inventé
plus d'anecdotes ou de romans que sur François-Joseph
Haydn, et cependant, sans se mettre tant en frais
d'imagination, est-il un roman plus humain et plus
touchant, d'un enseignement plus haut, que la vie simple
et pure de cet homme de génie, bon, honnête, modeste,
laborieux?

Fils d'un pauvre charron qui, à ses moments perdus,
jouait de la harpe et de l'orgue, François-Joseph
Haydn naquit à Rohrau, près de Vienne, le 31 mars
1732. Dès l'âge de cinq ans, il manifesta d'étonnantes
dispositions pour la musique; Franck, un de ses parents,
humble maître d'école et organiste à Haimbourg, se
chargea de lui. Trois ans après, Reuter, maître de chapelle
de l'église cathédrale de Vienne, passe par hasard
dans le village; ce musicien de huit ans l'étonne; il
l'emmène avec lui. Sous sa direction, l'enfant travaille
assidûment; sa voix est jolie; il est l'honneur de la chapelle;
mais viennent les années; la voix mue; Reuter
profite d'une étourderie d'enfant (Haydn avait coupé la
queue de perruque de l'un de ses camarades) et le jette à
la porte à sept heures du soir, sans pain et presque sans
vêtements; un pauvre perruquier, Keller, le recueille
dans son galetas; Haydn n'oubliera pas ce bienfait.

Alors commence le roman de la misère; mais le
jeune homme est laborieux; il donne des leçons; il passe
ses nuits dans les bals à râcler des contredanses; il compose;
à son insu, ses compositions ont du succès; les
éditeurs s'enrichissent de sa misère. Il aurait ignoré sa

propre réputation naissante, si le hasard ne l'avait mené
chez la comtesse de Thün; là, il trouve, sur un clavecin,
une sonate de lui, et se fait connaître. La comtesse le
protège; ses rudes jours d'épreuves sont passés.

Le 19 mars 1760, Haydn entra chez le prince Antoine
Esterhazy. A partir de ce moment, son avenir était
fixé; il resta vingt-cinq ans maître de chapelle du prince
Antoine, puis de son fils Nicolas, à Eisenstadt. Il avait
le nécessaire pour vivre, un refuge assuré pour composer,
un bon orchestre pour exécuter sa musique, un
public artiste pour l'écouter; que lui fallait-il de plus?
Payer à Keller sa dette de reconnaissance; il épousa la
fille du perruquier, qu'il n'aimait pas et qui le rendit
malheureux.



Agrandir
FIG. 72.—HAYDN (FRANÇOIS-JOSEPH).

(Rohrau, 1732 † Vienne, 1809.)



Sa gloire s'était répandue dans toute l'Europe; il
était partout le maître incontesté; la France lui
demandait des œuvres et l'appelait en 1770; on le nommait
plus tard de l'Institut; en Angleterre, on le faisait
venir deux fois et on lui faisait les offres les plus brillantes;
on l'honorait à l'égal de Hændel; il ne voulut pas
quitter sa patrie; une soixantaine de mille francs, gagnés
avec sa musique, lui suffisaient et au delà; à soixante-deux
ans, il quitta les Esterhazy et se retira dans une
petite maison qu'il avait achetée dans un faubourg de
Vienne.

Ses dernières années de vieillesse, de 1794 à 1809,
furent les plus belles que puisse rêver un artiste. Jouissant
de toute sa gloire, il écrivit deux chefs-d'œuvre, la
Création (1798) et les Saisons (1801). Quelques mois
avant sa mort, la Création fut exécutée en son honneur
au palais du prince Lobowitz, un des nombreux admirateurs

du vieux et glorieux maître. Ce fut une des

grandes fêtes de la musique; l'illustre Salieri conduisait
l'orchestre; les artistes les plus célèbres avaient
tenu à honneur de faire leur partie; le vieil Haydn fut
apporté en triomphe, au milieu de la plus brillante
société de Vienne, respectueuse et attendrie, et lorsqu'il
quitta la salle, ce patriarche de l'art se retourna
vers son orchestre et, les yeux pleins de larmes, bénit
ses interprètes et son public.

Mais le canon tonne; nous sommes en 1809; les
Français vont entrer pour la seconde fois à Vienne; le
vieillard affaibli se fait porter à son clavecin et, de sa
voix cassée, chante avec une ferveur toute patriotique
l'hymne national «Dieu, sauvez François», choral
superbe, dont il avait fait un chef-d'œuvre; après cette
prière, il s'affaisse sur un fauteuil, tombe dans une sorte
d'assoupissement et meurt, le 31 mai 1809, à l'âge de
soixante-dix-sept ans et deux mois (fig. 72).

Il n'est pas de musicien qui ait plus produit
qu'Haydn; il est même un des exemples de ce que peut
la régularité dans le travail. Tous les jours, levé à
six heures du matin, il composait jusqu'à midi; puis,
dans la journée, il faisait exécuter et répéter sa musique.
On a calculé que pendant les trente ans qu'il passa chez
le prince Esterhazy, ces cinq heures quotidiennes lui
donnèrent cinquante-quatre mille heures de travail, et
le nombre des morceaux sortis de sa plume surpasse
huit cents compositions, grandes et petites, parmi lesquels
cent vingt symphonies, dix-neuf messes, quatre-vingt-trois
quatuors, huit opéras allemands, quatorze
opéras italiens, quarante-quatre sonates pour
piano, quatre oratorios (fig. 73).




Agrandir
FIG. 73.—AUTOGRAPHE MUSICAL DE JOSEPH HAYDN.

(Bibliothèque nationale.)



Plusieurs de ses compositions sont de premier ordre,
toutes ont pour qualité dominante la clarté dans la disposition
des plans, la pureté du style, la facilité, l'aisance,
la finesse et en même temps la science profonde
et réfléchie. Ce fut Haydn qui établit définitivement l'orchestre
moderne, qui en montra les différentes ressources.
Ce fut lui qui, dégageant la musique de la
forme scolastique dont Bach et Hændel avaient peut-être
un peu abusé, la rendit plus facile et plus accessible,
sans qu'elle cessât d'être savante et pure.

Ses symphonies et ses deux oratorios des Saisons et

de la Création feront la gloire éternelle du maître
viennois. Toutes ne sont pas également belles, loin de
là; mais quelques-unes comme la Roxelane, la Persienne,
la symphonie de la Reine, avec ses adorables
variations, la symphonie Militaire, les dernières en ré,
en si bémol et en mi bémol, sont d'admirables chefs-d'œuvre.
Les symphonies d'Haydn sont en général
composées sur le même modèle, devenu classique après
lui; l'idée se présente, simple d'abord dans l'introduction,
puis apparaît un andante, souvent varié, sur un
sujet dont la simplicité va quelquefois jusqu'à la
naïveté, mais que le maître sait enrichir successivement
de tous les trésors de son imagination. Puis vient le
menuet, un sourire; un finale brillant sert de péroraison
au discours musical.

Il est deux œuvres qui résument tout le génie
d'Haydn, la Création et les Saisons. Là, le vieux maître
s'est retrouvé, avec tout le charme de sa mélodie naïve
et gracieuse, avec cette science profonde du développement,
cette clarté lumineuse que nous ne cessons
d'admirer en lui, cette sérénité exempte de froideur que
nous avons signalée. Des pages, comme la lumière
sortant du chaos dans la Création, l'été, l'automne, la
chasse dans les Saisons, ne sont pas datées; elles appartiennent
au génie humain tout entier.

L'influence d'Haydn fut immense; admiré partout,
il fut imité partout, et lorsque plus tard Beethoven
chercha un maître, ce fut à lui plutôt qu'à Mozart qu'il
emprunta ses premiers modèles.

Pendant qu'Haydn renouvelait la musique instrumentale,
il se préparait au théâtre une grande révolution,

et Christophe-Willibald Glück devait en être le
promoteur. Glück était né en 1714, à Weidenwang,
petit bourg du Palatinat bavarois, sur les frontières de
la Bohême. Musicien de très bonne heure, il avait
couru le monde, appris la composition, fait représenter
ses premiers opéras en Italie et étudié sous Hændel à
Londres. Au contraire de Bach et d'Haydn, qui furent
Allemands jusqu'au fond du cœur, Glück était cosmopolite,
et, tout en écrivant ses opéras à la manière
italienne, il pensait bien que la musique avait un but
plus noble que de faire chanter quelques soprani ou
contralti, ou de chercher uniquement à charmer les
oreilles par quelques molles mélodies. Déjà, dans plusieurs
de ses opéras italiens, il avait laissé voir ses tendances
à l'expression; mais, en 1762, il les manifesta
ouvertement. Laissant de côté Métastase, le melliflu
poète cher aux maîtres italiens, il s'était adressé à
Calzabigi, qui lui avait écrit le poème d'Orfeo ed
Euridice. Dans cet opéra, joué à Vienne, il avait ménagé
son public; tout en atteignant les plus sublimes
expressions de l'art, il avait gardé encore certaines traditions
italiennes.

Ce fut avec Alceste qu'il se montra radicalement réformateur.
Sûr de la bonté de sa cause, il défendit ses
principes dans une préface italienne qui fut imprimée
en tête de sa partition, en 1769, et dans laquelle il attaquait
de front tous les abus de l'opéra italien. Partition
et préface furent peu goûtées des Viennois, affolés d'italianisme,
et fort méprisées des Italiens, qui avaient leurs
raisons pour croire que leur musique était la seule digne
d'être écoutée. Glück se plaignit de cette indifférence et

aussi de l'ignorance des critiques dans la préface de
Paride ed Elena, et chercha un pays où les oreilles
fussent plus dociles et moins dilettantes. Les Français
étaient restés fidèles à la musique expressive; c'était chez
eux qu'il fallait porter l'art nouveau que dédaignaient
Allemands et Italiens. Glück avait eu pour élève la reine
Marie-Antoinette; la France lui faisait des avances par
son ambassadeur; il pria un des attachés de l'ambassade
française, Bailly du Rollet, de lui écrire un poème;
celui-ci tailla un opéra dans l'Iphigénie en Aulide de
Racine; Glück termina sa partition et quitta l'Allemagne
en 1772. Il y revint définitivement, après avoir donné à
Paris le meilleur de son génie, et mourut à Vienne
en 1787.

Qu'on nous permette d'abandonner Glück au moment
de son départ pour la France. L'influence de
notre génie national sur le sien et l'action réciproque
de sa musique sur la nôtre furent trop évidentes pour
que nous ne donnions pas place au sublime maître dans
l'histoire de notre musique. Nous quittons un Glück
allemand et italien, nous retrouverons un Glück
français.

La symphonie avec Haydn, le théâtre avec Glück,
avaient reçu une nouvelle et puissante impulsion; un
musicien de génie devait perfectionner l'œuvre si magnifiquement
commencée. Ce fut Wolfgang-Amédée
Mozart.

Enfant prodige, Mozart, né en 1756 (27 janvier) à
Salzbourg, composait à cinq ans des menuets, que son
père écrivait sous sa dictée, et jouait du violon; à six
ans, il écrivait ses premières œuvres; puis, déjà virtuose

de premier ordre sur le clavecin, il partait à sept ans,
accompagné de son père et de sa sœur Marianne, pour
donner des concerts à travers l'Europe; partout il étonnait
et charmait; il venait en France et le souvenir de

son passage est resté historique (1763). Le 26 décembre
1770, Mozart, qui avait déjà écrit de la musique
d'église et de chambre et composé des intermèdes
importants, plus un opéra-bouffe, la Finta simplice,
donnait à Milan son premier opéra seria, Mitridate;
le succès le plus éclatant accueillait l'œuvre de
cet enfant de quatorze ans. Le 29 janvier 1781, Mozart
faisait entendre, à Munich, Idomeneo, re di Creta. Les
premières années d'enfance étaient passées, l'enfant prodige
était devenu un grand artiste.



Agrandir
FIG. 74.

MOZART (JEAN-CHRISTOPHE-WOLFGANG-AMÉDÉE).

(Salzbourg, 1756 † Vienne, 1791.)



En pleine possession de son génie, à l'âge où les
études sont à peine terminées, Mozart produisit, avec
une prodigieuse rapidité, des œuvres de musique de
chambre, des symphonies, des opéras-bouffes et sérieux.
Citons, au théâtre, l'Enlèvement au sérail, rêve délicieux
de poète, le Nozze di Figaro (1786), Don Giovanni (29 octobre
1787), grande et immortelle date dans l'histoire
de la musique; Cosi fan tutte, l'esprit véritable et l'ineffable
grâce en musique (26 janvier 1790); la Flûte enchantée
(30 septembre 1791), le plus parfait modèle qui
soit du style pur; au concert, les trois grandes symphonies;
à l'église, le Requiem; puis venait la mort
qui, le 5 décembre 1791, frappait cet incomparable
musicien, à l'âge de trente-six ans (fig. 74).

Mozart est, avec Beethoven, le musicien sur lequel
on a le plus écrit; on trouvera, à la fin de ce chapitre, les
titres des ouvrages allemands les plus complets sur lui.
Quelques bons travaux français peuvent être cités aussi,
mais que le lecteur nous permette de mettre à part un
excellent livre de M. Wilder, intitulé: Mozart, l'homme
et l'artiste. Non seulement cet ouvrage, puisé aux meilleures

sources, est d'une admirable sûreté de renseignements
et met à néant bien des légendes ridicules sur le
grand homme; mais l'écrivain s'est ému au contact de
son héros, et, sans sortir de la stricte
vérité historique, il a su faire revivre
devant nous un Mozart touchant,
simple, grand et vrai tout à la fois.



Agrandir
FIG. 75.—AUTOGRAPHE MUSICAL DE MOZART.

(Collection de Mme Viardot.)



La vie musicale de Mozart peut être divisée en cinq
périodes:

1o Œuvres d'enfance (1761-1767): quelques symphonies,
des concertos, des sonates de piano;


2o Œuvres d'adolescence (1767 à 1773): la Finta
simplice, Mitridate. Messes;

3o Œuvres de jeunesse (1774-80): la Finta Giardinira,
Il re pastore, etc.;

4o L'homme fait (1781-1784): Idomeneo, etc.;

5o Période de la force de l'âge et du génie (1785-1791):
Haydnquartett, les Noces de Figaro (Figaro's
Hochzeit), Don Juan (Il Dissolute punito o don Giovanni),
Cosi fan tutte, la Flûte enchantée (Zauberflöte),
Titus, les trois symphonies en ut majeur, en sol mineur
et en mi bémol, le Requiem.

Si l'on veut détailler en chiffres ce formidable répertoire,
on trouvera ce résultat:



	

MUSIQUE VOCALE ET INSTRUMENTALE



	Musique religieuse:
	Messes et Requiem
	20



	——
	Compositions diverses et pièces d'orgue
	65



	Musique profane:
	Opéras, tant italiens qu'allemands
	23



	——
	Cantates diverses
	10



	——
	Romances, lieder, canons, avec ou sans
  accompagnement de piano ou d'orchestre
	130



	

MUSIQUE INSTRUMENTALE



	Sonates de piano
	22



	Fantaisies, variations, morceaux divers, à deux
  ou à quatre mains
	50



	Sonates pour piano et violon, duos, quartettes,
  quintettes
	56



	Duos, trios, quartettes, quintettes, pour violons
  ou instruments à vent (sans piano)
	47



	A reporter
	423



	

 Report
	423



	Symphonies
	49



	Concertos
	55



	Pièces diverses pour orchestre, sérénades,
  marches, etc.
	99



	 
	626




On peut ajouter, pour les amateurs de statistique,
que ces 626 œuvres donnent un total de 234,005 mesures,
et plus d'une page du maître a été perdue.

En dehors des opéras que nous avons cités, comptons,
parmi les pièces les plus célèbres, les trois symphonies,
toutes écrites en 1788, celle en ut, avec son andante
et son menuet si coquet et si franc; celle en mi
bémol, dont le menuet est célèbre et l'andante adorable;
celle en sol mineur, la plus belle de toutes, à notre avis,
et qui annonce Beethoven avec son début fougueux,
son menuet majestueux et entraînant à la fois. Citons
encore le larghetto du quintette en fa, le quatuor en ré,
l'Ave verum (1791), le lacrymosa du Requiem, qui était
écrit, lorsque le compositeur Süssmayer se chargea de
terminer l'œuvre posthume du maître, la jolie marche
à la turque, tirée de la troisième partie, Alla turca, de
la sonate en la (1779), tous les quatuors dédiés à Haydn;
mais arrêtons cette liste, qui pourrait être interminable,
et jetons un coup d'œil d'ensemble sur l'œuvre de
Mozart (fig. 75).

Le génie de Mozart est dans la grâce, la tendresse
ineffable, que nul n'a pu surpasser; il est aussi dans la
merveilleuse pondération de toutes les parties de
l'œuvre, dans la clarté, dans la parfaite pureté de la
langue musicale. Mais ce doux, ce tendre, ce classique

par excellence, possède en même temps l'esprit et la
finesse, comme dans les Noces de Figaro et Cosi fan
tutte, la hardiesse et la force, comme dans Don Juan.

Il donna à la scène plus de mouvement, de vie
et de variété; il introduisit dans la musique quelque
chose de plus humain et de plus pathétique; un souffle
moderne, je dirais presque romantique, anime Don Juan.

Il serait difficile, en pensant à Beethoven, de dire
que Mozart a été le plus grand des musiciens; mais on
peut avancer hardiment qu'il a été le plus complet.

Ainsi finit le XVIIIe siècle en Allemagne; Hændel a
donné à la musique la grandeur, Bach une langue souple
riche, Haydn a jeté à flots la lumière dans cet art déjà
formé; avec Glück et Mozart, la musique est devenue
vivante et passionnée.

Un siècle à peine a suffi pour réunir ces cinq
grands génies, auxquels notre art moderne est le plus
redevable de ses progrès. En deux siècles, nous n'en
avons point trouvé autant en Italie, et nous allons rencontrer
Beethoven au seuil du XIXe siècle. Est-ce que
les Italiens ne seraient pas, comme on l'a prétendu et
comme on le prétend encore, les premiers musiciens du
monde? L'historien a le droit d'en douter.


Bitter (C.-H.). Johann Sebastian Bach, 2e édition, 4 vol. in-8o,
1880.

Brenet (Michel). Histoire de la symphonie à orchestre, depuis
ses origines jusqu'à Beethoven inclusivement, in-8o, 1882.

Carpani. Le Haydine, 1812 et 1821, in-8o, traduit en français
par Mondo.

Chrysander. G.-F. Hændel. 2 vol. in-8o, 1858-1860.

David (Ernest). Jean-Sébastien Bach, sa vie et son œuvre, in-8o,
1882.


David (E.). G.-F. Hændel, sa vie, ses travaux et son temps,
in-12, 1884.

Forkel. Vie, talent et travaux de J.-S. Bach, traduit par Félix
Grenier, in-16, 1876.

Jahn (Otto). W.-A. Mozart. 4 vol. in-8o.

Köchel (Ludwig). Chronologisch-thematisches Verzeichniss
sammtlicher Tonwerke W.-A. Mozarts, in-4o, 1862.

Lavoix. Histoire de l'instrumentation.

Schœlcher (Victor). The Life of Hændel, in-8o, 1857.

Wilder (Victor). Mozart, l'homme et l'artiste, histoire de sa
vie. Paris, 1883, in-18.






CHAPITRE III

L'OPÉRA ET L'OPÉRA-COMIQUE EN FRANCE

AUX XVIIe ET XVIIIe SIÈCLES

L'Opéra: la musique française sous Henri IV et Louis XIII: les
ballets, les Italiens, Perrin, Cambert, Lulli, Rameau, les querelles
musicales, guerre des bouffons, Glück, gluckistes et
piccinistes, Piccini, la Révolution, Lesueur, Spontini.—L'Opéra-Comique:
chansons et chanteurs à la cavalière, les
couplets et vaudevilles de la foire, les Italiens et la Serva
Padrona, Duni, Dauvergne.—La comédie musicale: Monsigny,
Philidor et Grétry.—L'école poétique: Cherubini,
Lesueur, Méhul.—Les petits maîtres du couplet et de la romance:
Martini, Devienne, Della Maria, Gaveaux, Dalayrac.—L'école
sentimentale: Berton, Nicolo, Boïeldieu.



Nous avons vu, aux XIVe, XVe et XVIe siècles, la France
prendre d'abord l'initiative, puis une part active dans
le mouvement musical. A la fin du XVIIe siècle, nous
étions prêts à tenir dignement notre place à côté de
l'Italie, lorsque les divisions religieuses et politiques
nous arrêtèrent dans notre élan; la paix une fois rétablie
avec Henri IV, ce n'était pas la musique qui devait profiter
de cette prospérité nouvelle. L'influence des reines
espagnoles se faisait nécessairement sentir, mais l'Espagne

si brillante pendant les XVe et XVIe siècles, l'Espagne
qui avait donné naguère des maîtres musiciens à l'Italie,
était bien déchue de sa gloire artistique; c'est pourquoi,
pendant les premières années du XVIIe siècle, non seulement
nous ne prîmes pas part au grand mouvement
musical dont l'Italie avait donné le signal, mais nous
perdîmes même les conquêtes que les maîtres français
avaient faites dans le domaine de l'art. Jacques Mauduit
(1557 † 1627), Antoine Boesset (1586 † 1643), Pierre Guédron
et quelques faiseurs de chansons, qui brillèrent
dans la première moitié du XVIIe siècle, furent des musiciens
naïfs et d'une certaine valeur; mais ils furent
loin d'égaler Cl. Jannequin, Cl. Goudimel et tant
d'autres de leurs prédécesseurs.

A peine le grand cardinal était-il mort que l'influence
espagnole était combattue par l'influence italienne
de Mazarin; la musique française avait tout à
gagner à ce changement. En effet, le 14 décembre 1645,
les Italiens venaient à Paris et y jouaient une sorte de
pièce italienne, avec ballet et musique, intitulée la Finta
Pazza (la Fausse folle). Il s'agissait d'Achille à Scyros et
de ses amours avec Déidamie, interrompues par Ulysse.
Le poème était de Jules Strozzi, les décors de Jacques
Torelli, l'auteur de la musique est resté anonyme. On
y vit mille choses, un ballet d'Indiens et de perroquets
et les tours de Notre-Dame dans le décor de Scyros; on
y vit surtout qu'il existait une autre musique que les
couplets, airs de danses et courts récits de ballets de cour
de Mauduit et de Boesset. Deux ans après, les Italiens
venaient jouer à Paris un Orfeo, dont les auteurs sont
inconnus. Les Italiens devenaient à la mode. Les ballets

de cour, tels que celui de la Nuit (1653), où Apollon
(Louis XIV) apparaissait déguisé en violon, les Noces
de Thétis et Pelée (1654), Alcidiane (1658), étaient
fortement italianisés; enfin le 22 novembre 1660, à
l'occasion du mariage de Louis XIV, la cour entendit
au Louvre un véritable opéra, intitulé Serse, du Vénitien
Francesco Coletto, surnommé Cavalli; les airs de ballets
étaient écrits par un musicien qui tiendra grande
place dans notre école, Jean-Baptiste Lulli (fig. 76).

Ces succès firent naître la concurrence. Bientôt un
nommé Pierre Perrin, abbé, s'était associé avec un bailleur
de fonds nommé Champeron et le marquis de
Sourdéac, fort habile dans l'art des décors. Il alla chercher
le musicien Cambert, qui s'était fait connaître par
la musique d'un ballet d'Orphée et par une Pastorale
jouée au château d'Issy avec grand succès; puis il résolut
d'ouvrir au public un théâtre de musique. Le
28 juin 1669, le roi concédait à Pierre Perrin, à Cambert
et à Sourdéac «la permission d'établir à Paris une
académie, pour y représenter et chanter en public des
opéras et représentations en musique et en vers français,
pareilles et semblables à celles d'Italie». Deux ans
après, le 19 mars 1671, on exécutait dans la salle dite
de la Bouteille, rue de l'Ancienne-Comédie, la pastorale
de Pomone, de l'abbé Perrin, pour les paroles, et de
Cambert, pour la musique. «On voyait les machines
avec surprise, dit Saint-Évremond, les danses avec
plaisir; on entendait le chant avec agrément et les
paroles avec dégoût.» Le 8 avril 1672, on joua une
autre pastorale de Cambert et Gilbert, les Peines et
les Plaisirs de l'amour. Mais le «sic vos non vobis»

est toujours vrai, et rarement celui qui sème recueille
la moisson. Pendant que Perrin, Cambert et Sourdéac
se réjouissaient, espéraient et se querellaient, un Italien
malin, à la conscience large, au cœur bas, «un
coquin ténébreux», a dit Boileau, les guettait au passage.
Lulli (1633 † 1688) était bien en cour; Mme de
Montespan le protégeait; le roi dépouilla Perrin et
Cambert et donna le privilège du nouveau théâtre à
son favori. Lulli, après beaucoup de procès, jeta un
morceau de pain à l'affamé Perrin, força par ses intrigues
Cambert à se réfugier en Angleterre, où il
mourut, ne s'occupa pas de Sourdéac, et son règne
commença dès cette année 1672, règne qui fut une
véritable tyrannie artistique, car, de 1672 à 1688,
époque de la mort de Lulli, il fut défendu, de par le
roi, à tout musicien français d'avoir du talent, ou pour
le moins de le laisser connaître.



Agrandir
FIG. 76.—LULLI (JEAN-BAPTISTE).

(Florence, 1633 † Paris, 1687.)



Il fallait du génie pour faire pardonner à Lulli ses
menées et ses basses intrigues: il en eut, car ce fut lui
qui établit définitivement en France ce noble genre qui
a nom l'opéra. Lulli, pressé de profiter de son privilège,
réunit divers fragments de ses anciennes œuvres et en
composa un ballet pastoral, intitulé les Fêtes de l'Amour
et de Bacchus (15 novembre 1672). Molière, Benserade,
Quinault avaient contribué à cette œuvre composite
(fig. 77). Bientôt Lulli, s'associant Quinault, un
homme de génie dans son genre, créa en France la vraie
tragédie lyrique, dont le moule, calqué sur la tragédie
classique, subsista jusqu'au commencement de notre
siècle. Le premier véritable opéra français était intitulé
Cadmus et Hermione; il fut représenté en avril 1673.




Agrandir
FIG. 77.—LES FÊTES DE L'AMOUR ET DE BACCHUS.

(Premier ballet représenté à l'Académie royale de musique.)




A partir de cette date il y eut à l'Opéra, ou Académie
royale de musique, deux sortes de pièces bien distinctes:
le ballet, issu de l'ancien ballet de cour, tiré
généralement des allégories mythologiques, et l'opéra
proprement dit, ou tragédie lyrique, qui fut, pour ainsi
dire, la traduction musicale de la tragédie classique.

On peut considérer Lulli comme un des grands
maîtres de notre art. Il possédait l'expression large,
noble et haute; il avait aussi la grâce et la variété. Alceste
(1674) et Armide (1686), ses deux chefs-d'œuvre,
sont restés pendant près de cent ans au répertoire;
Isis (1677), Cadmus, Atys, contiennent des pages de
maître. Citons, parmi les plus beaux morceaux de Jean-Baptiste,
la scène des jardins d'Armide, l'air de Caron
d'Alceste, le chœur de l'hiver et les plaintes de Pan
d'Isis, dit l'opéra des musiciens, le joli trio de Cadmus:
«Suivons l'amour», la belle invocation de Médée dans
Thésée (1675), la scène des Gorgones dans Persée
(1682), les deux duos du cinquième acte de Phaéton,
l'air d'Armide: «Enfin il est en ma puissance,» etc.

Après la mort de Lulli, il fallut, comme l'on disait
alors, partager l'empire d'Alexandre. Ses fils Jean et
Louis avaient peu de talent; un compositeur nommé
Pascal Colasse prit pour quelque temps le sceptre de
la musique, avec Thétis et Pelée (1689), le ballet des
Saisons (1695). Puis vinrent quelques musiciens habiles,
auxquels Lulli avait systématiquement fermé
l'accès de l'Opéra. Charpentier, parvenu jusqu'à nous
par les intermèdes du Malade imaginaire qu'il écrivit
pour Molière, fit entendre dans sa Médée (1693)
de beaux chœurs et des scènes largement tracées.

Michel Lalande, malgré la haine jalouse de Lulli,
sut se faire à l'église une situation digne de son talent
élevé, et le ballet des Éléments montra ce qu'il pouvait
faire au théâtre. En 1706, Marais faisait jouer Alcyone,
la meilleure partition depuis Lulli. Alcyone fut
longtemps célèbre par sa tempête, et ce fut dans cette
partition que l'on entendit pour la première fois les
contrebasses à l'Opéra.



Agrandir
FIG. 78.—MUSETTE FRANÇAISE, XVIIe SIÈCLE.




Le musicien le plus brillant parmi les successeurs
de Lulli, compositeur sinon très puissant, du moins
gracieux et à l'imagination vive, fut Campra, né à Aix
en 1660, mort à Versailles en 1744.

Campra débuta par un coup de maître, le 24 octobre
1697, en inaugurant un genre qui tenait à la fois de
l'opéra et du ballet et que l'on appela l'opéra-ballet.
L'Europe galante fut un des grands succès du
XVIIIe siècle. Le musicien provençal avait mis dans sa
musique quelque chose du soleil de son pays; il revint
à la tragédie lyrique avec Hésione (1700) et Tancrède
(1702), où l'on remarquait un beau duo de basses.
Après Iphigénie en Tauride (1704), en collaboration
avec Desmarets, il retrouva dans l'opéra-ballet son
premier succès, plus grand encore peut-être, avec les
Fêtes vénitiennes, le 17 juin 1710.

A côté de Campra plusieurs musiciens surent se
faire une place brillante dans l'opéra et dans l'opéra-ballet:
Desmarets (1662 † 1741), Gervais (1671 † 1744),
Destouches (1672-1749), amateur qui possédait le don de
la sensibilité et des larmes, et qui eut de grands succès
avec Issé (1697), Callirhoé, Omphale (1701), le Carnaval
et la Folie (1704); Colin de Blamont (1690 † 1760),
qui fit jouer les Fêtes grecques et romaines en 1723;
Labarre (1680 † 1744), auteur du Triomphe des arts et de
la Vénitienne; Salomon (1661 † 1731), Bourgeois et enfin
Mouret, charmant petit maître, gracieux et folâtre, qui
écrivit, entre autres œuvres aimables, les Fêtes de Thalie
(1714) et les Amours des dieux (1727), et qui mourut
fou, après avoir entendu la musique de Rameau.

Citons surtout dans cette période Montéclair (1666

† 1737), le plus puissant et le plus dramatique, sinon le
plus brillant, des compositeurs d'opéras du commencement
du XVIIe siècle. Sa partition
de Jephté (1732), exécutée
un an avant la première
œuvre de Jean-Philippe Rameau,
annonçait déjà ce grand
homme.

La musique française n'était donc pas restée stationnaire; depuis
la fin du XVIIe siècle jusque vers
1733, elle était des plus florissantes, non seulement avec l'opéra et
les ballets, mais aussi grâce à de remarquables compositeurs d'église,
comme Lalande, Montéclair, Bernier, Gilles, etc. De plus, il s'était
formé une brillante école de violon, avec Baptiste, Leclerc, Guignon,
etc., de viole et de violoncelle avec Marais, Baptistin et Forqueray
(fig. 79), d'orgue et de clavecin avec Chambonnières, Clérambault,
Marchand, Louis et François Couperin, dit le Grand. Un maître devait
résumer en lui toute cette période de transition; ce fut Jean-Philippe
Rameau, né à Dijon le 25 octobre 1683.



Agrandir
FIG. 79.

VIOLE FRANÇAISE,

XVIIe SIÈCLE.




Avant d'arriver au théâtre, Rameau avait été compositeur
religieux, organiste et claveciniste, et ses pièces
font encore partie du répertoire de tous les vrais artistes.
De plus, il avait formé son style dans une étude
approfondie de l'harmonie, dont il publia un traité systématique,
intitulé Traité de l'harmonie (1722), le premier
code écrit en français sur l'harmonie moderne.

A cinquante-trois ans, après ces fortes préparations,
Rameau aborda le théâtre. A cette époque, les
portes de l'Opéra ne s'ouvraient guère plus facilement
qu'aujourd'hui, même devant les compositeurs
connus. Le financier La Popelinière protégea Rameau,
lui procura d'abord un collaborateur, l'abbé Pellegrin,
puis l'aida à faire jouer sa partition. Pellegrin exigea du
musicien une obligation de cinquante pistoles pour le
cas où, par la faute du musicien, l'opéra ne réussirait
pas; lorsque Rameau fit entendre sa musique en petit
comité chez La Popelinière, Pellegrin, qui cependant
était d'une pauvreté devenue proverbiale, déchira le
contrat; il était assuré du succès.

Enfin le 1er octobre 1733, Hippolyte et Aricie,
représenté pour la première fois à l'Opéra, commençait
la série des grandes œuvres de Rameau, cet homme de
génie qui régna pendant plus de trente années sur notre
première scène lyrique.

Plus habitués aux galantes amabilités de Campra et
de Mouret qu'au langage de la muse tragique, les
amateurs furent d'abord effrayés, suivant la coutume,
par cette langue musicale hardie et neuve. Malgré le
succès, une étonnante clameur s'éleva autour d'Hippolyte
et Aricie; de ce jour data la seconde grande querelle

musicale du XVIIIe siècle. La première avait été suscitée,
dans les premières années du XVIIIe siècle, au sujet
de la musique française et de la musique italienne; le
lendemain d'Hippolyte, les lullistes se révoltèrent contre
cette musique de Rameau, qu'ils jugeaient dure, sauvage
et barbare; les ramistes s'armèrent naturellement
au nom de l'art nouveau. C'est l'éternelle guerre faite
aux musiciens dits savants, lorsqu'ils sont novateurs.
Le génie finit par triompher de la routine, et Hippolyte
et Aricie resta comme un des plus beaux opéras du
répertoire de Rameau.

«Il y a dans Hippolyte et Aricie, disait Campra, de
quoi faire dix opéras.» Les dilettantes, toujours lents à
comprendre, avaient hésité; mais les musiciens avaient
tout de suite reconnu un maître. Dans le drame, Rameau
avait rendu l'expression plus forte et l'harmonie
plus profonde; dans le ballet, les rythmes plus variés
et plus vifs, l'instrumentation plus sonore. Son début
dans le genre du ballet fut les Indes galantes (1735),
mais deux ans après parut Castor et Pollux qui est,
avec Hippolyte et Aricie et Dardanus, une des trois
grandes œuvres de Rameau. On trouve, dans Castor et
Pollux, la force et l'harmonie puissante dans le chœur:
«Que tout gémisse!», la haute expression dans l'air de
Télaïre qui le suit: «Tristes apprêts», la grâce, dans
le joli menuet: «Dans ce doux asile», en un mot
toutes les qualités d'un grand maître. En 1739, paraissait
Dardanus; sa belle ouverture, le trio des Songes,
d'une harmonie si pittoresque et qui fait pendant à celui
des Parques d'Hippolyte et Aricie, et le célèbre rigaudon
sont restés dans la mémoire des musiciens. Il faut

encore citer au premier rang des opéras sérieux du
compositeur dijonnais: Zoroastre (1749), le Temple
de la Gloire (1745), Acanthe et Céphise (1751). Son dernier
opéra fut les Paladins (1760). Parmi ses ballets,
outre les Indes galantes, rappelons les Festes d'Hébé
ou les talents lyriques (1739), avec le célèbre tambourin,
d'un rythme si allègre, Zaïs, Platée (1749),
ballet bouffon, avec un chœur de grenouilles du plus
comique effet.

Organiste, claveciniste, théoricien, compositeur dramatique,
Rameau fut le plus grand musicien français
du XVIIIe siècle, couvrant de son nom, comme d'un pavillon
triomphant, la période qui s'étend de Lulli
à Glück.

Ce fut lui qui donna à l'harmonie la couleur et la
profondeur, développa les forces expressives de l'orchestre,
créa l'ouverture, qui n'était avant lui qu'une
sorte de murmure plus ou moins agréable. Avec Bach
et Hændel, Rameau complète la grande trinité musicale
de la première moitié du XVIIIe siècle, et nous pouvons
dire que Glück ne fut pas sans subir la forte et salutaire
influence du maître bourguignon (fig. 80).



Agrandir
FIG. 80.—RAMEAU (JEAN-PHILIPPE).

(Dijon, 1683 † Paris, 1764.)

(Autographe musical, Bibliothèque nationale.)



Rameau n'avait pas, comme Lulli, fermé les portes
de l'Opéra à tous les musiciens; aussi trouvons-nous,
pendant son règne et pendant les quelques années qui
le séparent de Glück, plus d'un compositeur à citer:
Royer, avec Zaïde, reine de Grenade (1739); Mondonville
(1711 † 1773), avec le Carnaval du Parnasse (1749),
Titon et l'Aurore, Daphnis et Alcimadure, pastorale
en langue provençale (1754). Dauvergne, que nous
retrouverons à l'Opéra-Comique, écrit les Amours de

Tempé (1752), les Festes d'Euterpe (1758). Philidor,
qui sut se faire une si grande place dans la comédie
musicale, écrivit, d'une main ferme et puissante, la
partition d'Ernelinde (1767). Avec Laborde, un amateur

fécond qui a trop composé, citons, pour finir cette
période, Floquet (1750 † 1785), musicien aimable et léger
qui, âgé de vingt-trois ans, faisait jouer à l'Opéra un
des plus gracieux ballets de l'ancien répertoire, l'Union
de l'amour et des arts (1773), l'année même où Glück
allait entrer dans l'arène.

Pendant toute cette période, quelques artistes avaient
été les dignes interprètes des maîtres français; leurs
noms doivent être rappelés à côté des leurs. Lulli fit
chanter Mlle Lerochois, les basses Thévenard et Beaumavieille;
puis vint Campra qui écrivit beaucoup pour
la Desmatins et la célèbre Maupin. La Lemaure fut
l'interprète de Rameau; l'auteur de Dardanus eut aussi
pour chanteurs Chassé, Dun, et surtout Jélyotte, qui
fut, pendant près de trente ans, le ténor aimé de l'Opéra.

Malgré le talent des compositeurs et des interprètes,
malgré l'éclat et la variété des ballets, l'opéra était pour
les dilettantes un peu bien sérieux; on eut l'idée de
faire venir d'Italie les œuvres des maîtres qui avaient
donné tant d'éclat à l'opéra-buffa; déjà, le 4 octobre
1746, une troupe étrangère avait joué la Serva
padrona de Pergolèse sur le théâtre de la Comédie-Italienne,
puis elle était partie; mais le 1er août 1752, ce
fut à l'Académie même que vint s'établir Bambini,
appelé par le directeur de l'Opéra; lui aussi joua la
Serva padrona, et son succès fut immense.

Cette reprise fut le signal d'une troisième guerre
artistique et musicale, plus ardente encore que les deux
autres et que l'on nomma la guerre des bouffons ou des
coins. Les partisans de la musique italienne se tenaient
à l'Opéra du côté de la loge de la reine, ceux de la musique

française se retranchaient près de la loge du roi;
de là le nom de guerre des coins.

L'incendie n'avait pas éclaté subitement; il avait, au
contraire, couvé pendant tout le XVIIIe siècle, et la
guerre des bouffons (c'est ainsi que l'on nommait les
Italiens) ne fut que la péripétie la plus émouvante de
ce drame comico-musical et pseudo-littéraire. Maintes
fois déjà, les Italiens avaient importé leur musique
en France. Au XVIIe siècle, l'Opéra leur avait dû, pour
ainsi dire, sa création; puis, à la fin du XVIIe siècle,
quelques amateurs avaient voyagé en Italie; ils étaient
revenus enthousiasmés des chanteurs d'outre-monts et
de leur musique ornée; la guerre fut bien vite allumée.
Deux ouvrages parurent au commencement du
XVIIIe siècle, qui firent grand bruit. L'un était le Parallèle
des Italiens et des Français, par l'abbé François
Raguenet. A ce pamphlet spirituel et ingénieux, publié
en 1702, un autre amateur, Fresneuse Lecerf de la
Vieuville, riposta, en 1704, par un contre-pamphlet en
faveur des musiciens français, non moins spirituel et
non moins ingénieux et intitulé: Comparaison de la
musique italienne et de la musique française.

La guerre ouverte ne dura pas longtemps, mais la
paix ne fut jamais complète, par suite des querelles des
musiciens français entre eux, pour Lulli ou pour Rameau;
elle se ralluma donc facilement en 1752.

La guerre des coins donna naissance à toute une
petite littérature alerte et enflammée de vers et de
prose, d'attaques et de ripostes, de panégyriques et de
pamphlets, qui formerait à elle seule une bibliothèque.
Rameau lui-même s'en mêla, et que faisait-il dans

cette galère? Les plus rudes combattants furent les philosophes.
On vit entrer dans la lice: Grimm, Diderot,
le baron d'Holbach, Cazotte, Fréron, champions des
Français. Le plus sensible coup parti du coin du roi
fut le Petit prophète de Bohemischroda, brochure pleine
de verve et d'esprit, lancée par Grimm à toute volée, au
plus fort de la bataille.

Mais les Italiens avaient pour eux un vigoureux
champion, c'était J.-J. Rousseau qui, ainsi que l'on
disait alors, valait à lui seul une armée.

Cette lutte littéraire, mais non courtoise, finit brutalement.
Le roi profita du succès, habilement préparé, de
Titon et l'Aurore de Mondonville (1753) pour chasser
les pauvres Italiens; ils résistèrent encore un an et partirent
sur l'immense succès de Bertoldo in Corte, de
Ciampi, en 1754; ils devaient revenir quelque vingt
ans plus tard.

Une ordonnance n'était pas un argument, et, comme
il arrive toujours dans ces polémiques, on ne prouva
rien, ni d'un côté ni de l'autre; mais la présence des
Italiens en France avait eu d'inappréciables résultats
pour notre musique, et surtout pour l'opéra-comique,
dont nous parlerons plus loin. Pendant ces quatre
années, on avait entendu, outre la Serva padrona, des
œuvres charmantes de Lattilla, de Cocchi, de Rinaldo
de Capua, de Ciampi, de Leo, de Jomelli; des artistes
habiles, comme Manelli, et surtout la chanteuse Tonelli,
avaient pu être appréciés.

L'opéra tira profit de cette lutte féconde. Rousseau
avait, il est vrai, attaqué notre art national dans sa
Lettre sur la musique française; mais, par une de ces

contradictions qui lui étaient familières, il avait donné
à l'Académie de musique, le 1er mars 1753, un opéra
villageois français, le Devin de village. Cette paysannerie
émue, faible de style, mais d'une expression
tendre, douce et juste, venait réagir contre le langage
trop pompeux de l'opéra. Son succès fut immense et on
peut faire dater du Devin de village les opéras de demi-caractère,
qui alternèrent avec les tragédies lyriques à
l'Académie de musique. Après la mort de Rameau,
en 1764, et à la suite du vigoureux assaut donné par
les Italiens, les Français avaient laissé plus de place
à la fantaisie. Nous avons cité Daphnis et Alcimadure,
de Mondonville, Aline, reine de Golconde, ballet de
Monsigny (1766), et surtout l'Union de l'amour et des
arts, de Floquet. L'opéra abandonnait le style noble
pour tourner au genre léger, sans grand bénéfice, toutefois,
ni pour la musique ni même pour les recettes,
car elles étaient fort basses en 1773, lorsqu'arriva
Glück, qui vint donner aux choses une face nouvelle.



Agrandir
FIG. 81.

GLÜCK (CHRISTOPHE-WILLIBALD).

(Weidenwang (Bavière), 1714 † Vienne, 1787).



Iphigénie en Aulide (1773), Orphée et Eurydice
(1774), Alceste (1776), Armide (1777), Iphigénie
en Tauride (1779), tels sont les titres des cinq chefs-d'œuvre
qui marquent le point culminant de l'ancien
drame lyrique, qui commence en France à Lulli
pour arriver à son apogée avec Glück. Nous avons déjà
rencontré ce grand maître en Allemagne, et nous savons
qu'il ne toucha pas du premier coup à la perfection
qu'il atteignit dans ses œuvres écrites pour la France.
Ce sera une de nos gloires d'avoir inspiré à quelques-uns
des plus illustres maîtres leurs chefs-d'œuvre les
plus admirables (fig. 81).

De ces cinq opéras, chacun a pour objectif, si je puis
parler ainsi, un sentiment profondément humain, que le
musicien traduit dans son expression la plus intime.
Iphigénie en Aulide est la peinture de la tendresse
filiale, se sacrifiant avec douleur, mais sans résistance,
à la volonté et au salut d'un père. Dans Orphée,
ce sont les larmes d'un époux descendant jusqu'aux
enfers pour chercher celle qu'il aime; dans Alceste,
cette fois, c'est la femme, victime généreuse et éplorée,
donnant à son mari non seulement sa vie, ce qui ne

serait rien pour elle, mais le bonheur de voir ses enfants
et d'aimer son époux. Avec Armide, l'amour et la
jalousie sont en jeu; Iphigénie en Tauride nous
montre dans un même tableau les remords poignants
du fils coupable et les plus nobles sentiments de
l'amitié.

Le génie de Glück est la plus triomphante réponse
que l'on puisse faire à ces dilettantes superficiels qui
ne voient dans la musique qu'un art de distraction,
s'adressant uniquement à nos sens. Avec ses divers
moyens d'expression, dans l'harmonie, dans l'orchestre
et dans la mélodie, la musique triple la force des sentiments
qu'exprime la poésie; mais il faut tout écouter et
tout entendre, il faut ne pas laisser échapper une syllabe
de cette langue profonde et complexe. Ce que je
dis pour Glück reste vrai pour tous les maîtres qui
occupent un rang important dans l'histoire de notre art,
quels que soient les genres qu'ils aient cultivés. C'est
à partir de Glück que la musique dramatique peut tenir
dignement sa place dans les arts d'expression, à côté
de la poésie, l'égalant souvent, la surpassant quelquefois.
Glück est le plus fidèle traducteur musical de la
grande tragédie de Racine et de Corneille (fig. 82).




Agrandir
FIG. 82.—AUTOGRAPHE MUSICAL DE GLÜCK.

(Marche d'Alceste, Bibliothèque nationale.)



Non seulement Glück avait sauvé l'opéra en décadence
des futilités du ballet ou de la sentimentalité
fausse et précieuse, qui s'accentuait chaque jour davantage
depuis la mort de Rameau, mais il avait donné la
note la plus sublime de l'art expressif et de la tragédie
musicale classique. Il faudrait pourtant peu connaître
l'humaine nature pour s'imaginer que Glück triompha
sans combat. A Vienne déjà, il avait trouvé plus d'une

résistance. En France, malgré le succès réel de ses
œuvres, la bataille fut vive; Glück avait contre lui les défenseurs
de Lulli et de Rameau qui, ennemis naguère,
s'étaient réunis sous le même drapeau, en s'alliant pour
cette fois aux bouffonnistes, qui sentaient que la lutte
était décisive. Ce fut la quatrième grande querelle
musicale du siècle; cette querelle a bien des fois été
racontée; aussi n'y reviendrons-nous pas, nous contentant
de signaler aux lecteurs le livre le plus complet
sur la matière, c'est-à-dire Glück et Piccini, par M. Desnoiresterres.
Marmontel, La Harpe, Ginguené, d'Alembert
combattaient l'auteur d'Orphée; Rousseau, l'abbé
Arnauld, Suard et le spirituel Grimm le défendaient;
mais lui-même se défendait si bien par ses œuvres que,
désespérant de vaincre le géant à coups de plumes, si
acérées qu'elles fussent, ses adversaires eurent l'idée de
lui susciter un rival dans la personne de Piccini; de là,
le nom de Querelle des Glückistes et des Piccinistes,
donné à cette joute littéraire et musicale.

Nicolas Piccini (1728 † 1800) apportait à ses alliés
un appoint sérieux de forces. Il n'avait ni la grande et
noble langue tragique ni la puissance de son adversaire;
il n'avait pas comme lui les hardiesses géniales de
l'harmonie et de l'orchestre, mais il avait de plus que
Glück la grâce, le charme, ce tour mélodique italien
qui enlace et séduit; il était doué d'une imagination
vive, d'une tendresse profonde et sincère, dont on ne
retrouve l'analogue que dans Mozart.

Lorsque Piccini vint en France, il avait en Italie
fait faire de grands progrès à la musique sérieuse et
bouffe, dans un grand nombre d'opéras, parmi lesquels

il faut citer l'Olympiade (1761), opéra seria, la Cecchinna
ou la Buona Figliola (1760), opéra bouffe. Ce fut par
Roland (1778) qu'il commença la lutte avec son terrible
rival; cet opéra ne fut pas des plus heureux, non plus
qu'Atys; ces deux partitions avaient été écrites sur d'anciens
poèmes de Quinault; son Iphigénie en Tauride
(1781) soutint peu la comparaison avec celle de Glück;
mais Piccini prit, en 1783, une éclatante revanche avec
Didon.

Lorsqu'on joua Roland, Glück avait quitté Paris;
Piccini fit revenir les musiciens d'Italie et, conseillé
par lui, le directeur de l'Opéra, Devismes du Valgay,
fit connaître quelques opéras buffa des plus célèbres,
comme la Frascatana de Paisiello (1778), la Finta
giardiniera d'Anfossi (1778), la Buona Figliola, de
Piccini (1778), l'Amore soldato, de Sacchini (1779).
Pendant ce temps, Glück envoyait de Vienne un musicien,
Antoine Salieri (1750 † 1825). Son premier opéra
français, les Danaïdes, fut répété sous le nom de l'auteur
d'Orphée et on ne connut celui de Salieri qu'après le
succès (1784). Salieri était loin d'avoir la grandeur
de Glück, mais il possédait une imagination puissante,
une remarquable entente de l'effet dramatique. Ce fut
surtout dans une œuvre singulière et originale, intitulée
Tarare (1787), dont Beaumarchais avait écrit le
livret, que Salieri, mêlant le plaisant au tragique,
donna toute la mesure de son talent varié.

Il était dit que Piccini aurait toujours des concurrents;
il rencontra un autre rival dans un musicien
dont le génie n'était pas sans rapport avec le sien.
Antoine Sacchini (1734 † 1786) s'était fait connaître à

Paris, en 1775, par un opéra-comique, traduction française
de l'Isola d'amore et intitulé la Colonie. En 1783,
on joua à l'Opéra Renaud; son succès commença avec
Chimène, et surtout avec Dardanus, dans lequel l'air:
«Arrachez de mon cœur» n'est qu'un sanglot et un cri
de tendresse douloureuse. Lorsqu'on représenta son
chef-d'œuvre, Œdipe à Colone (1er février 1787), Sacchini
était mort depuis quatre mois; cette partition
respire une émotion tendre, une majesté touchante,
que l'on peut apprécier surtout dans l'air superbe:
«Antigone me reste» et dans le duo entre Œdipe et
sa fille. Après Sacchini, citons encore Vogel, de l'école
de Glück (1756 † 1788), qui eut du succès avec la Toison
d'or, et surtout Démophon, dont l'ouverture est restée
classique.

Deux musiciens, Gossec et Philidor, avaient soutenu
l'honneur de l'école de Rameau. Nous retrouverons
Philidor, en parlant plus loin de l'opéra-comique, citons
ici seulement Ernelinde (1767) et Persée (1780). Gossec
n'eut pas de grands succès comme auteur d'opéras,
mais sa musique religieuse et symphonique mérite
un bon rang dans l'école française. Derrière ces deux
maîtres venaient quelques compositeurs estimables,
comme Lefroid de Méreaux, Berton, père de l'illustre
compositeur d'opéras-comiques, Candeille, Lemoyne, etc.

Marchant sur les traces de Rousseau, Floquet avait
donné le Seigneur bienfaisant (1780). Grétry, que nous
nommerons des premiers dans la comédie musicale,
voulant hausser le ton jusqu'à la tragédie lyrique, donna
Céphale et Procris (1775), puis Andromaque (1780);
mais il préféra mener la comédie à l'Opéra, avec Colinette

à la cour (1782), la Caravane du Caire (1783),
dont les ballets sont charmants, Panurge dans l'île aux
Lanternes (1785), opéra bouffe sans gaieté. Après ces
musiciens, venait la foule des compositeurs de ballets,
qui continuaient leur agréable industrie. Mais nous ne
pouvons parler des ballets sans citer au moins le nom
de Noverre (1727 † 1807), le grand chorégraphe, qui
créa le ballet dit ballet d'action dans lequel est représentée
une action dramatique. Il nous faut aussi rappeler
rapidement, à cette époque, quelques grandes danseuses
et illustres danseurs, comme la Camargo, la
Guimard, Vestris père et fils.

La Révolution de 1789 marqua comme une sorte de
temps d'arrêt dans les progrès de l'opéra; la politique
n'est point une Muse et elle sourit médiocrement aux
artistes; quelques opéras de circonstance, froids pour la
plupart et quelquefois grotesques, furent tout ce que
l'on entendit, au Théâtre des Arts (c'était le nouveau
nom de l'Opéra), de 1789 à 1799. Grétry écrivait Denys
le tyran, maître d'école à Corinthe (1794) et la Rosière
républicaine (1794). On entendit, entre temps, quelques
belles et nobles pages, comme celles que Méhul écrivit
pour Horatius Coclès en 1794.

Cependant le magnifique mouvement révolutionnaire
n'était pas resté sans résultat pour notre art; le
patriotisme ardent qui s'empara de la France tout entière
n'inspira-t-il pas à Rouget de Lisle le prodigieux
cri de guerre de la Marseillaise (1792), à Méhul le
Chant du départ, écrit pour la fête du 10 août; à Gossec,
dans une heure de génie, l'Hymne à l'Être suprême?
Tous ces chants, composés pour être exécutés par un

peuple entier, sont pleins de grandeur et de majesté.

En même temps la République, tout en défendant
vaillamment la patrie, créait des institutions durables.
C'est ici qu'il faut dire quelques mots du Conservatoire,
qui est encore, quoi qu'on en dise, notre meilleure
école musicale. Il existait déjà, avant la Révolution, une
école, dite du magasin, pour les artistes qui se destinaient
à l'Opéra; mais ce fut en 1793, sur l'initiative de
Sarrette, que cette école fut reconstituée sous le nom
d'Institut musical. En 1795, le Conservatoire de musique
prenait le titre qu'il porte encore aujourd'hui, et était
destiné à enseigner la musique à six cents élèves des
deux sexes, choisis proportionnellement dans chaque
département.

L'époque des dernières années de la République et
des premières de l'Empire pourra compter parmi les
plus brillantes de l'opéra. Quatre noms l'illustrent
d'une manière éclatante: Méhul, Cherubini, Lesueur,
et Spontini qui termine cette période. Nous aurons à
reparler des trois premiers, au sujet de l'opéra-comique;
signalons ici le caractère de leurs grandes œuvres
lyriques.

La réaction contre les légèretés aimables du XVIIIe siècle
s'était faite sérieuse et profonde. Déjà des concerts,
comme le concert spirituel fondé depuis 1735 par la
marquise de Prie, et d'autres encore, avaient initié le
public à la bonne musique (fig. 83). Il ne suffisait pas
d'appeler les artistes étrangers, on tenta aussi de faire
connaître au public français des chefs-d'œuvre écrits
pour l'Allemagne ou pour l'Italie. C'est ainsi que la
Création d'Haydn fut exécutée en 1800; Mozart fit

aussi son entrée à l'Opéra, bien défiguré, il est vrai, par
des arrangeurs pitoyables ou impitoyables, comme on
voudra, mais reconnaissable cependant, avec les Mystères
d'Isis, traduction de la Flûte enchantée (1801),
et Don Juan (1805).

Mais la musique n'est pas un art ne relevant que de
lui-même; des liens intimes et mystérieux la relient aux
autres arts. La Révolution avait tourné les idées vers
l'antiquité; avec le peintre David, les Grecs et les Romains
étaient fort en faveur. D'un autre côté, une violente
réaction se faisait contre l'art classique; on revenait
au moyen âge, si longtemps méprisé, et à nos
anciennes poésies nationales; Raynouard publiait ses
Contes et Fabliaux, Laborde recherchait les vieilles
chansons et les traduisait de son mieux en musique
moderne; Méon remettait le Roman de la Rose en honneur.
Le signal était donné par André Chénier: le romantisme
apparaissait.

Les poètes trouvèrent encore de nouvelles sources
d'inspiration dans les poésies d'Ossian, que Macpherson
avait retrouvées, disent les uns, inventées, disent
les autres, et que Baour-Lormian traduisit de l'anglais.
Il n'y eut pas un musicien qui ne rêvât de chanter les
doux lais d'amour du ménestrel, ou qui ne se crût un
barde faisant résonner, dans la grotte de Fingal, les
cent harpes de Selma.

L'art néo-grec avait donné naissance à Anacréon
chez Polycrate de Grétry (1797), à Anacréon ou l'amour
fugitif de Cherubini (1803); l'amour des Romains et
aussi le désir de plaire à Napoléon avaient fait naître
Adrien de Méhul (1799), le Triomphe de Trajan (1807),

opéra officiel. Le genre troubadour eut son écho dans
les Abencerages de Cherubini (1803), dans l'Oriflamme
(1814) et dans bien d'autres, sans compter l'opéra-comique
dont nous reparlerons, sans compter aussi le
Rossignol de Lebrun (1816) qui eut grand succès, tout
en n'appartenant qu'au genre médiocre. A Ossian et aux
chantres du Nord revient l'honneur d'avoir inspiré le
plus bel opéra français exécuté pendant cette période,
Ossian ou les Bardes, de Lesueur (1804). D'un style
élevé et large, Ossian appartient au genre le plus noble.
Par une harmonie simple et expressive, par une mélodie
sévère et pure, par une instrumentation puissante,
Lesueur avait voulu traduire en musique la poésie
ossianique, retrouver la couleur fingalienne; réussit-il?
Je ne sais, mais il écrivit une des œuvres dont doit
le plus s'honorer l'école française.



Agrandir
FIG. 83.






La période qui précède les maîtres presque contemporains,
tels que Rossini et Meyerbeer, est close par
le grand nom de Spontini. Gaspard Spontini (1774
† 1851) était venu en France dans les premières années
de ce siècle. Après quelques essais malheureux, il composa,
sur un poème de M. de Jouy, la Vestale (1807).
Cette œuvre admirable joint l'ampleur du style à la
passion brûlante, l'expression élevée aux mouvements
dramatiques les plus véhéments. Avec Fernand Cortez
(1808), Spontini, sans s'élever à la hauteur de la Vestale,
retrouva quelques-unes de ses grandes inspirations.
En 1819, le maître fit jouer Olympie, œuvre encore
digne de lui, mais qui n'eut pas le succès de la Vestale
et de Fernand Cortez (fig. 84).

En arrêtant à Spontini l'histoire de l'opéra en
France, nous touchons à la musique moderne, qui sera
l'objet du livre suivant. Nous avons fait la part large
aux étrangers avec Lulli, Glück, Piccini, Spontini, etc.,
parlons maintenant d'un autre genre, moins pompeux,
il est vrai, que la grande tragédie lyrique, mais dans
lequel notre génie n'a pas eu à craindre de rivaux;
parlons de l'opéra-comique.

Méprise qui voudra la chanson, le Français l'aime, non point
seulement parce qu'elle est un flonflon plus ou moins agréable,
mais parce qu'il retrouve en elle les qualités qui conviennent le
mieux à son esprit, la netteté, la rapidité et la précision. Nous
ne l'avons pas perdue de vue pendant le moyen âge. C'est elle que
nous avons rencontrée au XVIe
siècle, si vivace que plus d'un de ses refrains sonne encore
aujourd'hui. C'est elle qui a égayé et vivifié les mystères, c'est
elle qui a  soutenu
la lutte contre le plain-chant et la musique hiératique, venue de
l'antiquité, elle qui a fait triompher l'art moderne. Elle s'est
glissée partout, dans les chants liturgiques de l'Église avec les
proses et les drames sacrés; dans les grandes fêtes princières
et chez les rois, grâce aux troubadours et aux trouvères. Elle
s'est faite savante, car les compositions françaises les plus
originales des maîtres des XVe
et XVIe siècles sont intitulées
Chansons.—Sentimentale, joyeuse ou guerrière, à une ou à
plusieurs voix, avec ou sans instruments, c'est elle, toujours
elle, que nous retrouvons dans notre musique. Enfin, c'est elle qui
nous a donné aux XVIIe et
XVIIIe siècles l'opéra-comique.



Agrandir
FIG. 84.

SPONTINI (LOUIS-GASPARD-PACIFIQUE),
  COMTE DE SANT' ANDREA.

(Majolati, 1774 † 1851.)

(Autographe musical, Bibliothèque nationale.)



Dans les premières
années du XVIIe siècle, les musiciens ne sont ni des

compositeurs religieux, ni des savants contrapontistes,
mais bien des chansonniers, à la muse alerte et
légère.

Les musiciens sont, comme nous l'avons dit, Guédron,
Boesset, Mauduit, Ducaurroy, Belleville,
Dumanoir, roi des violons, Saint-Amant,
Constantin, Robert Verdie, Lazarini. Les
ballets de cour les plus célèbres de cette
époque ne sont en somme que des recueils
de chansons et refrains de danse.

Tel est le Ballet du roi (1617), le
grand bal de la douairière de Billebahaut
(1627), celui des Jeux, etc. L'orchestre
de tous ces ballets était formé
par la musique de la grande et de la
petite écurie du roi, dans laquelle on
trouvait des trompettes, des timbales,
des hautbois, des flûtes, des violes aiguës
et graves et la fameuse trompette
marine, illustrée par Molière. Les musiciens
mêlent leurs chants à toutes ces
fêtes; la chanson, avec d'Assoucy, dit
l'empereur du burlesque, avec Louis de
Mollier que l'on appelait aussi Molière,
Boesset, Beauchamp, ne perd pas ses
droits (fig. 85, 86 et 87).



Agrandir
FIG. 85.—TROMPETTE MARINE DE LA GRANDE ÉCURIE,
  XVIIe SIÈCLE.



Tous ces petits maîtres composaient
des airs francs, vifs, bien tournés, qu'ils chantaient,
en s'accompagnant du luth ou bien à la cavalière, c'est-à-dire
sans accompagnement. «C'est faire le précieux,
dit un auteur du temps (Bacilly), que de se piquer de ne

point chanter sans théorbe; il y a à chanter seul je ne
sais quoi de cavalier et de dégagé qui convient mieux à
un gentilhomme de qualité que la servitude et l'embarras
de l'accompagnement.» Avec Nyert et le délicieux
Lambert, dont parle Boileau, la chanson et l'air avaient
formé un véritable genre.



Agrandir
FIG. 86.—BALLET DU ROI, 1617.



Bientôt, en dépit de l'opéra, la chanson s'établit sur
les tréteaux de la foire et y régna si bien qu'elle s'empara

du vaudeville et finit par en faire ce que l'on appela,
dès les premières années du XVIIIe siècle, l'opéra-comique.



Agrandir
FIG. 87.—TROMPETTE DE LA GRANDE ÉCURIE.

(Costume de fêtes et de carrousels.)



Le départ des Italiens avait laissé un grand vide
dans le public. Jean Monnet, directeur de l'Opéra-Comique,
sut profiter du goût nouveau. En 1753, il
joua sur son théâtre les Troqueurs, de Vadé, avec

musique du compositeur français Dauvergne; de plus,
il fit traduire, après le départ des Italiens, plusieurs
de leurs opéras. Élevée au rang d'art véritable, notre
chanson s'intitula modestement d'abord Comédie à
ariettes; mais, en réalité, on pouvait voir déjà qu'elle
ne s'arrêterait pas en si beau chemin.

A peine l'opéra-comique était-il formé qu'il fallait
compter avec lui, non seulement au point de vue musical,
mais même au point de vue littéraire. Un musicien
napolitain, Duni, naïf et charmant, écrivit deux
petits opéras-comiques, Ninette à la cour (1755), les
Deux Chasseurs et la laitière (1763); mais il était réservé
aux Français de donner au genre sa véritable
esthétique.

Sous l'influence de Rousseau, de Marmontel et surtout
du tendre Sedaine, l'opéra-comique, de bouffe
qu'il était, devint touchant et sentimental. Le musicien
qui le premier amena cette révolution fut
Monsigny (1729 † 1817). Monsigny était un amateur;
d'abord officier, il aimait la musique; puis, sentant
s'élever en lui l'inspiration, il apprit à la hâte, en cinq
mois, les principes élémentaires de la composition. Son
premier opéra date de 1759. Ne demandons à ce musicien
improvisé ni les ingéniosités de la science ni la
pureté du style; sa musique est toute d'instinct, mais
merveilleuse de justesse et de sentiment. C'est une
âme qui chante. Le même écrivain qui avait donné
la note sentimentale au théâtre, avec le Philosophe sans
le savoir, Sedaine, fut le collaborateur de Monsigny.
Le Roi et le fermier (1762), Rose et Colas (1764) suffiraient
pour faire apprécier ce musicien; mais le Déserteur

est resté son chef-d'œuvre et fait encore bonne
figure au milieu des partitions modernes. Dans le genre
ému, citons la Belle Arsène, puis le touchant trio et le
quintette de Félix (1777).

Musicien plus instruit que Monsigny, Philidor
(1727 † 1795) possédait un sentiment moins tendre et
moins profond que lui; mais sa langue musicale était
plus belle, son orchestre plus riche, son expression
plus noble et plus large; il se rapprochait du grand
style lyrique. Philidor écrivit plusieurs opéras-comiques,
trop oubliés aujourd'hui; malheureusement, sa
passion pour le jeu des échecs l'empêcha de produire
autant qu'il aurait pu le faire. Blaise le Savetier, sa
première œuvre (1759), le Maréchal ferrant (1761), le
Bûcheron (1763), le Sorcier (1764), Tom Jones (1765)
renferment des pages de maître.

Moins expressif et moins ému que Monsigny,
moins habile dans son art et moins dramatique que
Philidor, Grétry les surpassa cependant tous les deux.
Il avait au plus haut degré cette qualité essentiellement
française, le tact et le sentiment juste des proportions.
Un grand musicien, Méhul, a dit de Grétry: «Plus
d'esprit que de musique.» Le mot était dur, mais assez
juste; Grétry est souvent faible musicien, mais il est toujours
spirituel, avec une pointe de poésie fine et aimable.

Grétry naquit à Liège le 11 février 1741; il mourut
à Paris le 24 septembre 1813. Élevé durement à l'église
collégiale de sa ville natale, ayant une assez faible
santé, il fit de médiocres études musicales; puis il alla
en Italie, où il fut émerveillé de la musique qu'il
entendit. Sans acquérir la liberté d'allure et la richesse

de style des opéras bouffes italiens, Grétry fut, à cette
époque, celui de nos auteurs d'opéras-comiques qui
emprunta le plus aux compositeurs d'outre-monts.
Revenu à Paris en 1767, il était spirituel, aimable et
adroit; il se glissa dans la société la plus influente et
la plus brillante de cette époque, avec Voltaire, Suard,
Marmontel, etc. Bientôt Marmontel lui confiait deux
poèmes, le Huron et Lucile, joués tous deux à la
Comédie-Italienne, l'un en 1768, l'autre en 1769; ces
œuvres eurent toutes deux très grand succès. Grétry
écrivit encore le Tableau parlant (1769). Notre Liégeois
était lancé; si Monsigny était le musicien des
âmes tendres et des philosophes sensibles, Grétry était le
préféré des beaux esprits et des gens de salons. De 1769
à 1784, son succès alla toujours croissant. Ses principaux
opéras furent: les Deux Avares (1770), Zémire
et Azor (1771), la Rosière de Salency (1774), la Fausse
magie (1775), l'Amant jaloux (1778), l'Épreuve villageoise
(1784), et enfin Richard Cœur de Lion, son chef-d'œuvre
(21 octobre 1784) (fig. 88).



Agrandir
FIG. 88.—ZÉMIRE ET AZOR.

(Opéra-ballet de Grétry, 1771.)



A partir de ce moment, la vogue de Grétry diminua;
une génération plus forte de musiciens était née et
Grétry voulut, mais en vain, égaler ses jeunes rivaux.
Nous l'avons entendu déjà, grossissant sa voix et donnant
Andromaque à l'Opéra en 1780. Bien que cet
essai lui eût peu réussi, il entonna la trompette pour
chanter la Révolution; mais sa fanfare sonna faux et
faiblement. Enfin, dans ses dernières œuvres, Pierre
le Grand, Alexis, Guillaume Tell, Denys le Tyran,
c'est à peine si nous reconnaissons l'auteur de Richard
Cœur de Lion.




Agrandir
FIG. 89.

CHERUBINI (MARIE-LOUIS-CHARLES-ZÉNOBIE-SALVADOR).

(Florence, 1760 † Paris, 1842.)



En homme d'esprit, Grétry voulut épargner à la
postérité le soin de le juger. Dans des mémoires, intitulés

Essais sur la musique, qu'il eût pu nommer
«Essais sur ma musique», il détailla par le menu
chacune de ses œuvres, expliquant ses intentions, mettant
à nu les petites ingéniosités de son esprit, dévoilant
les petits secrets de sa composition, élevant ainsi,
de ses propres mains, un petit monument à son génie.
Le livre est fin, rempli d'aperçus justes et encore nouveaux
aujourd'hui, d'une lecture fort agréable; en
somme, l'admiration personnelle est naïve, mais sans
impertinence, et l'éloge ne va pas jusqu'à l'hyperbole.

Monsigny, Philidor et Grétry résument la première
période de notre opéra-comique, mais une nouvelle
évolution est imminente. Avec Piccini, Sacchini,
Salieri, Cimarosa, l'opéra seria italien s'est relevé de
son abaissement, et de belles œuvres de ce genre ont
été entendues en France; l'Allemagne nous est connue
par Haydn et Mozart; enfin on a médité les grandes
pages de Glück; l'école française de l'opéra-comique
ne peut manquer de subir ces salutaires influences.

Cherubini (né à Florence le 8 septembre 1760, mort
à Paris le 15 mars 1842) vint en France, lorsqu'il avait
déjà fait jouer quelques opéras en Italie; il écrivit Démophon.
Mais le premier opéra dans lequel il se fit vraiment
connaître fut Lodoïska (1791). Cette partition
était d'un style plus élevé et plus puissant que toutes
celles que l'on avait entendues à l'Opéra-Comique; les
morceaux en étaient plus développés, la langue plus
sonore et plus riche. Après des opéras-comiques charmants,
mais de moindre valeur, comme l'Hôtellerie
portugaise, dont le trio est un chef-d'œuvre, Cherubini
donna les Deux Journées (15 janvier 1800). Dans la

musique des Deux Journées, écrite sur un sujet touchant
de Bouilly, on retrouve à la fois l'esprit, la
grâce, la grandeur, la
haute et belle expression.



Agrandir
FIG. 90.

AUTOGRAPHE MUSICAL ET SIGNATURE DE CHERUBINI.

(Bibliothèque nationale.)



Avec Lesueur et
Méhul, Cherubini a
créé l'art de l'instrumentation
dans l'opéra-comique;
les ouvertures
de Lodoïska,
des Deux Journées, de
Médée, de l'Hôtellerie
portugaise, sont de
maîtresses pages d'orchestre
(fig. 90).

A l'église, plus
encore qu'au théâtre,
Cherubini tient une
grande et glorieuse
place dans l'école française.
Riche d'une
science profonde, doué
d'une grande élévation
de pensée, ce maître
sut conserver à la
musique pieuse sa sévérité,
tout en lui
donnant en même
temps la vie, je dirais presque la passion.

Il est un autre compositeur de la même période, qui

non seulement a écrit, dans le style d'opéra-comique et
d'opéra, de belles et importantes partitions, mais qui a
voulu aussi renouveler l'art religieux en France.



Agrandir
FIG. 91.—LESUEUR (JEAN-FRANÇOIS).

(Drucat-Plesseil, 1760 † Paris, 1837.)

(Autographe musical, Bibliothèque nationale.)



Je veux parler de Lesueur (Jean-François, 1763
† 1837) que nous avons déjà admiré à l'Opéra. Comme
compositeur de demi-genre, ce maître a montré une
imagination puissante, un esprit curieux et chercheur,
et il a laissé à l'Opéra-Comique trois œuvres,

dont l'une, la Caverne (1793), fut son premier ouvrage
dramatique. Paul et Virginie, Télémaque (1796) nous
montrent Lesueur à la fois poétique et doué d'un véritable
sentiment scénique, avec une naïve recherche
d'érudition musicale (fig. 91).

Lesueur, avec son imagination puissante, sa poésie
élevée et idéale, fut un de ceux qui eurent le plus d'influence
sur l'école moderne. Pour le prouver, il suffit
de nommer ses élèves, Berlioz, Gounod, A. Thomas,
les maîtres illustres de l'art contemporain; mais j'ai
hâte d'arriver au plus grand musicien français de cette
période, à l'un des plus célèbres de notre école, à
Méhul.

Méhul (Givet, 22 juin 1763 † Paris, 18 octobre 1817),
après avoir étudié fort jeune les premiers principes
de la musique, vint à Paris, où il prit quelques conseils
de Glück; pour parler plus exactement, il écouta en
homme de génie les œuvres du maître. Ses débuts
furent difficiles, car son premier opéra-comique ne fut
joué que le 4 septembre 1790; c'était un chef-d'œuvre,
intitulé Euphrosine et Conradin.



Agrandir
FIG. 92.—MÉHUL (ÉTIENNE-NICOLAS).

(Givet, 1763 † Paris, 1817.)



Méhul fit jouer, en 1794, Mélidor et Phrosine,
qui contient des pages de maître, puis Ariodant, remarquable
par sa brillante couleur (1799). Il aborda le
genre bouffe avec une Folie et surtout l'Irato (1802).
Méhul, agacé d'entendre toujours vanter les Italiens,
eut l'idée de donner son Irato sous le nom d'un
maître d'outre-monts, et ne se découvrit qu'après la
représentation. Les amateurs, gens du monde et gens
d'esprit, s'étaient naturellement laissé prendre au
piège; mais, en somme, l'Irato, quoique un peu bariolé

d'italianisme, est une partition bien française, et par
son esprit et par son tour mélodique.

Ce fut le 17 février 1807 que l'on entendit pour la
première fois Joseph, le plus beau chef-d'œuvre d'opéra-comique
de cette période. Méhul avait parié qu'on pouvait
faire un opéra sans qu'il y fût question d'amour.
Aidé par un collaborateur intelligent, Alexandre Duval,
il y parvint; il sut vaincre cette difficulté et trouver,
à force de grandeur et de noblesse, la variété dans un
sujet monotone. Chaque page de Joseph est une œuvre
achevée.

Cet opéra est plein de scènes touchantes et dramatiques;
chaque caractère est fermement tracé; voici
Joseph, magnanime et tendre, l'adorable et naïf Benjamin,
le patriarche Jacob; comme contraste, Siméon
dévoré de remords. Ces personnages se meuvent dans
des tableaux d'une incroyable intensité de couleur,
comme le chœur des Hébreux ou celui des jeunes filles,
qui rappelle la grâce sereine des chœurs d'Athalie. Un
mot définira cette noble partition de Joseph: c'est un
pur et splendide chef-d'œuvre.



Agrandir
FIG. 93.—AUTOGRAPHE MUSICAL DE MÉHUL.

(Réd. 1/3.—Bibliothèque nationale.)



Méhul a rarement exprimé dans sa musique les
grands élans de l'amour, mais il a rendu avec une
incroyable force la jalousie et la piété filiale. Historiquement,
il procède surtout de Glück, car il était entré

dans la carrière avant que l'influence de Mozart se fît
sentir; lorsqu'il la subit, elle lui fut peu favorable.
Il aimait à peindre en musique. Ariodant, Uthal, la
chasse du Jeune Henri renferment des pages qui sont
de véritables tableaux; il n'ignorait pas l'esprit et l'a
prouvé; mais il le mettait, et avec raison, au-dessous des
poétiques et grandioses inspirations de l'art. Souvent
gracieux et charmant, il a laissé, dans le genre sentimental,
quelques pages célèbres, comme sa romance de
«Femme sensible», dans Ariodant. On a comparé
Méhul, non sans justesse, au peintre David; mais, sans
chercher des parallèles plus ingénieux que concluants,
résumons-nous sur l'auteur de Joseph et du Chant du
départ, en disant qu'il représente au théâtre les plus
belles qualités du génie français: la noblesse, la justesse
dans l'expression, la puissance et la profondeur
dans le sentiment dramatique (fig. 93).

Cherubini, le maître au dessin si pur; Lesueur, à l'imagination
vive, aux lignes, je dirais presque sculpturales;
Méhul, si sincère et si dramatique, tels sont les trois
plus grands musiciens de la période d'opéra-comique
qui s'étend de 1750 à 1825, et cependant ils ne sont pas
les plus populaires. La raison de cette injustice du
public d'alors et de la postérité peut s'expliquer assez
facilement: les élans guerriers, la jalousie, la tendresse
d'un fils ou d'un père, tels furent les sentiments
que ces grands artistes aimaient à peindre, et il faut
bien le dire, le public, le public français surtout, est plus
prompt à subir la fascination des mille souplesses de
l'esprit, à se laisser entraîner par la peinture de la
passion amoureuse, même lorsqu'elle n'est qu'apparente,

qu'à ressentir les émotions profondes et intimes de
l'amour paternel ou filial.

A côté de ces trois grands maîtres, les galants
soupireurs de romances, les gentils diseurs de couplets
ne manquaient pas. Toute une aimable pléiade
de musiciens continuait les traditions de Monsigny
et de Grétry; c'était le temps de la romance sentimentale
et tendre. Le nom de chacun de ces petits
maîtres rappelle, pour ainsi dire, quelque touchante
mélodie, restée longtemps populaire, et non encore
oubliée. Voici Martini (J.-Paul Schwartzendorf, 1741
† 1816) qui, dans une heure d'inspiration, trouva la plus
charmante romance qui ait jamais été écrite:


Plaisir d'amour ne dure qu'un moment...



Citons encore Mengozzi (1758 † 1800), Bruni (1759
† 1823). Dans Blaise et Babet (1783), Dezedes, ou
Dezaides (1740 † 1792), donne une note d'une aimable
et douce sentimentalité. Puis, ce sont Champein et
Rigel; ces petits vaudevillistes à couplets reviennent à
la comédie à ariettes de Duni et de Dauvergne. Jadin
(1768 † 1853) fait applaudir plus d'un coquet vaudeville
musical; Solié (1755 † 1812) donne le Diable à quatre
(1809). Gaveaux est le plus fécond de ces petits chanteurs;
on pourrait l'appeler le Mozart du couplet.

Le chef-d'œuvre de ce gentil musicien (car il est des
chefs-d'œuvre à tous les degrés) est l'amusante bouffonnerie
de Monsieur Deschalumeaux; l'émule de Gaveaux
est Devienne (1759 † 1803), avec les Visitandines (1792).


Terminons cette liste rapide par Della Maria (1764

† 1800), compositeur médiocre, qui eut un succès immense
avec le Prisonnier ou la Ressemblance, dont la
romance «Il faut des époux assortis» est encore populaire,
et finissons par Dalayrac (1753 † 1809)[16].


[16] Ce fut à un opéra de Dalayrac, Renaud d'Ast (1787), que
l'on emprunta le chant républicain: «Veillons au salut de l'empire»,
sur l'air: «Vous qui, d'amoureuse aventure...»





Il s'en fallut de peu que Dalayrac ne comptât parmi
les véritables maîtres de notre école. Sa musique était
sensible et délicate; on peut en juger par Nina ou la
Folle par amour (1786) et par Gulistan (1805), qui contient
la jolie et poétique romance du «Point du jour».
Il possédait le sentiment dramatique, comme dans
Sargines (1788), Raoul de Créquy et surtout Camille
ou le Souterrain (1791); de plus, il avait de l'esprit,
comme on peut le voir dans Adolphe et Clara (1799),
Maison à vendre (1800), Picaros et Diego (1803), Une
heure de mariage (1804), petits actes de musique charmante,
écrite sur d'amusants vaudevilles. Un peu moins
de négligence dans la forme, de laisser-aller et de mollesse
dans l'idée, et Dalayrac méritait d'être placé à
côté de nos maîtres les plus respectés; mais voici trois
musiciens qui terminent cette première période de
l'opéra-comique, et qui, dans le genre tempéré, spirituel
et tendre tout à la fois, ont aussi contribué à la
gloire de notre belle école. L'un a nom Henri Montan-Berton,
l'autre Nicolo Isouard, le dernier enfin, célèbre
à côté des plus grands, parce qu'il eut le génie enchanteur
de la grâce et du charme aimable, Adrien Boïeldieu.

Henri Montan-Berton (1767 † 1844) était fils d'un
des directeurs de l'Opéra. Sa première œuvre, les Rigueurs

du cloître (1790), laissa deviner que les qualités
du jeune musicien seraient le sentiment dramatique,
la simplicité et la franchise des idées. Trois
opéras de ce maître, différents de sujets et de caractères,
sont restés longtemps au répertoire de l'Opéra-Comique:
Montano et Stéphanie (1799), le Délire (1799),
Aline, reine de Golconde (1803). Il serait bien difficile
de donner la préférence à l'une de ces trois œuvres,
car la variété est, en effet, un des côtés du talent de Berton.
Dans Montano, la grâce, le sentiment mélodique,
la tendresse et la simplicité dominent. Le Délire appartient
tout entier au genre que nous pourrions appeler
mélodramatique; mais, en revanche, Aline, reine de
Golconde, se distingue par la couleur, l'éclat, l'art des
oppositions d'effets. Berton a écrit d'autres partitions
comme Ponce de Léon (1794), les Maris garçons (1806)
dans le genre bouffe, et Françoise de Foix (1809) dans le
style héroïque; mais Montano et Stéphanie, le Délire
et Aline resteront les titres de gloire de ce musicien
plus vigoureux que grand, mais dramatique, et qui fut,
de tous les compositeurs de cette période, celui qui
s'inspira avec le plus de bonheur de Mozart et de l'ancienne
manière italienne; aussi devint-il, chose singulière,
l'adversaire le plus acharné de Rossini.

Ce n'est pas par la science, ce n'est pas non plus
par la profondeur du sentiment dramatique que Nicolo
mérite notre attention, mais bien par l'expression touchante,
la vérité et l'émotion. Malgré une certaine
adresse dans le maniement des voix, une habile entente
de la scène, Nicolo Isouard (1777 † 1818) est, en somme,
un musicien de second ordre. Sa fécondité sent la

négligence, son inspiration est souvent banale; mais,
si petit que soit ce musicien, à côté des grands maîtres
de l'école française, à côté de Méhul et de Cherubini,
à côté de Boïeldieu, dont il balança la fortune, quelques-uns
de ses opéras ne doivent pas être oubliés.
Il a trouvé trois mélodies qui peuvent prendre place à
côté des plus belles de notre art; l'une, de Joconde
(1814): «Dans un délire extrême», dont le refrain


Mais on revient toujours

A ses premiers amours,



est resté proverbe, a une grandeur d'allure et une puissance
d'expression remarquable; l'autre, de Jeannot et
Colin (1814): «Oh! pour moi quelle peine extrême»,
est pleine de chaleur, de vie et de tendresse. Non loin de
ces deux petits chefs-d'œuvre, il faut placer la romance
de Cendrillon (1810) pour sa simplicité touchante. Un
maître illustre, Rossini, a refait le sujet de Cendrillon;
il n'a pas retrouvé la ligne pure et délicate de ce
Greuze musical.

Le grand Weber a placé Nicolo à côté de Boïeldieu,
mais la postérité sera plus équitable, et il faudra que la
musique française soit perdue à tout jamais, pour que
l'on oublie un jour le nom et l'œuvre de Fr.-Adrien
Boïeldieu (16 décembre 1775 † 8 octobre 1834). Citons
tout de suite les œuvres de ce musicien, dont le titre
et le souvenir doivent rester dans la mémoire de chacun.
L'histoire artistique de Boïeldieu présente cet
exemple rare d'un progrès continu et constant dans le
talent d'un maître. Boïeldieu écrit d'abord de douces et

aimables romances; puis, abordant le théâtre, en 1798,
avec Zoraïme et Zulnare, il écrit les petites partitions
tout aimables du Calife de Bagdad et de Ma tante
Aurore (1800); de retour à Paris, après un long voyage
en Russie, Boïeldieu fait exécuter des œuvres plus
fortes: Jean de Paris (1812), le Petit Chaperon rouge
(1818), les Voitures versées (1820), la célèbre Dame
blanche (1825), et les Deux nuits (1829). Entre temps
cependant, il revient à sa première manière avec le
Nouveau seigneur du village (1813), la Fête du village
voisin (1816); mais son style est devenu plus serré,
plus viril et plus original; sa mélodie, plus large et
plus élégante à la fois.



Agrandir
FIG. 94.—BOIELDIEU (FRANÇOIS-ADRIEN).

(Rouen, 1775 † Paris, 1834.)



Sans atteindre à la grandeur puissante de Méhul, à la
pureté de Cherubini, à la majesté de Lesueur, Boïeldieu
a sa manière à lui bien reconnaissable entre toutes et
qui le place à côté des maîtres. La musique de scène ne
va pas chez lui jusqu'au grand effet dramatique; mais
elle est d'une justesse merveilleuse dans ses modestes
proportions, pleine de tact, de goût et de finesse, avec
une émotion discrète et contenue, qui n'émeut pas
profondément, mais qui trouve doucement le chemin
du cœur; plus que tous ses contemporains, Boïeldieu
mérite l'épithète de charmant.

C'est par la Dame blanche (1825) que nous finissons
ce chapitre; ce chef-d'œuvre populaire du génie
musical français n'a pas besoin d'être détaillé; chacun
peut l'entendre encore aujourd'hui; mais cette partition
fut la dernière œuvre de notre ancienne école,
avant l'invasion des Italiens et de Rossini, invasion
qui nous fit contracter bien des défauts, sans gagner

de grandes qualités. Boïeldieu, tout en admirant le
maître italien, ne se laissa pas entraîner trop loin par
lui; il resta Français, dans toute la force du terme.
Voilà pourquoi la Dame blanche est non seulement
un excellent opéra-comique, mais une partition qui
marque une date dans l'histoire de la musique française.


Brenet (Michel), Grétry, sa vie et ses œuvres, in-8o, 1884.

Chouquet. Histoire de la musique dramatique en France,
in-8o, 1873.

Desnoiresterres. La musique française au XVIIIe siècle, Glück et
Piccini (1774-1800), in-8o, 1872.

Grétry. Mémoires ou essais sur la musique, 3 vol. in-8o, 1796.

Pougin (Arthur). Les vrais créateurs de l'opéra français, in-18,
1881.—Figures d'opéra-comique, in-18, 1875.—Rameau, essai
sur sa vie et ses œuvres, in-16, 1876.—Boïeldieu, sa vie, ses
œuvres, in-12, 1875.

Lavoix. Histoire de l'instrumentation.

Villars (F. de). La Serva padrona, son apparition en 1752,
son influence, son analyse, querelle des bouffons, in-8o, 1863.

Pour le répertoire de l'Opéra, citons la belle collection
des Chefs-d'œuvre classiques de l'Opéra, publiée par l'éditeur
de musique Michaelis. Cette collection contient les œuvres
réduites, pour piano et chant, des maîtres les plus célèbres
de l'Opéra aux XVIIe et XVIIIe siècles, depuis Cambert jusqu'à
Lesueur.

Coquard (Arth.). La musique en France depuis Rameau,
in-12, 1891.





LIVRE IV

LES MODERNES



CHAPITRE PREMIER

LE SIÈCLE DE BEETHOVEN

Beethoven: son génie, ses œuvres, ses symphonies. La symphonie
avec chœurs et Fidelio.—Weber: Freyschütz, Obéron,
Euryanthe, les ouvertures.—Mendelssohn.—Schubert: le Lied
et les mélodies populaires.—Musiciens de second ordre:
Spohr, Wogel, Marschner, Nicolaï.—Chopin.—Robert Schumann.

Au moment de parler des grands maîtres allemands
qui ont noms Beethoven, Weber, Mendelssohn, Schubert,
Schumann, nous avons à regarder non plus en arrière,
mais, au contraire, bien loin dans l'avenir. Des hommes
tels que Hændel, Bach, Rameau, Haydn, Glück,
Mozart, Grétry, Méhul, Cimarosa, ont fait faire à la
musique des pas de géant; la langue musicale est formée;
elle a la pureté, le nombre, la richesse, la souplesse
et la légèreté; elle est arrivée à toute la perfection
qu'elle peut atteindre, à cette perfection qui annonce

déjà une transformation; elle entre dans un monde
nouveau:


Magnus ab integro sæclorum nascitur ordo.



Il semble que l'on pourrait mettre notre siècle musical
sous l'invocation du nom de Beethoven; à lui
nous pouvons faire remonter toutes les hardiesses et
toutes les audaces, mais non sans avoir rapidement
indiqué les origines musicales de son génie.

Beethoven procède plutôt d'Haydn et de Mozart
que de Bach, de Hændel et de Glück. Beethoven n'a
pas abusé des formes scolastiques de l'art; mais, si
dans l'œuvre du maître on reconnaît au passage le
génie de Mozart, on sent que c'est l'influence d'Haydn
qui est la plus forte, du moins dans les premières compositions,
jusqu'au moment où Beethoven n'a plus pour
modèle que Beethoven.

On a épuisé pour ce grand maître toutes les formules
de la critique, de l'hyperbole, de l'esthétique
transcendante; nous ne répéterons pas ici ces dissertations,
mais elles peuvent se résumer en ce peu de mots:
Beethoven a été le plus grand des musiciens.

Il naquit en 1770 à Bonn; il mourut à Vienne, le
26 mars 1827. Toute sa vie, toute son âme, toute
sa haute et puissante intelligence furent consacrées
à la musique; Beethoven vécut seul et malheureux; il
traduisit, dans la langue des sons, ses solitudes et ses
douleurs; son caractère était ombrageux et difficile,
puis une effroyable infirmité vint le frapper, dans la
force même de son talent. Un jour, il conduisait une

œuvre, il s'aperçut qu'il n'entendait pas; il tomba inanimé
sur son siège: Beethoven était sourd! (fig. 95).



Agrandir
FIG. 95.—BEETHOVEN (LUDWIG VAN).

(Bonn, 1770 † Vienne 1827.)



Malgré son infirmité, ce fut vers la fin de sa vie
qu'il écrivit ses pages les plus belles et les plus profondes.
Que l'on nous permette, pour éviter les dissertations
inutiles, de dresser une liste, non de toutes ses
œuvres, dont le catalogue remplit un fort volume, mais
des morceaux que tout musicien doit connaître; chacun
de ces titres marque un pas et un progrès dans l'histoire
de la musique:



	Op.   1.
	Premiers trios au prince Lichnowsky, écrits
  en 1795.



	Op.   2.
	Premières sonates à Haydn, publiées en
1796.



	Op.   8.
	Sérénade en ré, pour violon, alto et violoncelle,
publiée en 1797.



	Op. 13.
	Sonate pathétique en ut mineur, publiée en
1799.



	Op. 20.
	Septuor pour violon, alto, cor, clarinette,
basson, violoncelle et contrebasse, composé
en 1800.



	Op. 21.
	Première symphonie en ut majeur, exécutée
en 1800. (Forte influence de Mozart
et surtout d'Haydn).



	Op. 27.
	Sonate quasi fantasia en ut dièze mineur,
  publiée en 1802 (avec son adagio d'une si
  poétique et si profonde désespérance et
  intitulée, on ne sait pourquoi ni par qui,
le Clair de lune).



	Op. 30.
	Sonates pour piano et violon à l'empereur
  Alexandre, composées vers 1801-1802.



	Op. 36.
	Deuxième symphonie en ré (avec son finale
d'une chaleur toute dramatique).



	Op. 37.
	Concerto en ut mineur, composé en 1800.



	Op. 47.
	Sonate pour piano et violon dédiée à
Kreutzer, composée en 1802.



	
  Op. 55.
	Troisième symphonie en mi bémol (héroïque).—Cette
  symphonie avait été dédiée à
  Bonaparte; Beethoven arracha la dédicace,
  après la campagne de 1804 (magnifique
  marche funèbre, exécutée en 1805).



	Op. 60.
	Quatrième symphonie en si bémol, écrite
  vers 1806 (avec son suave cantabile).



	Op. 62.
	Ouverture de Coriolan, composée en 1807.



	Op. 67.
	Cinquième symphonie en ut mineur, la
  plus belle des compositions uniquement
  instrumentales.



	Op. 68.
	Sixième symphonie en fa (Pastorale), publiée
  en 1809.



	Op. 72a.
	Léonore, opéra en deux actes, composé en
  1803, joué à Vienne en 1805, repris en
  trois actes sous le titre de:



	Op. 72b.
	Fidelio, joué en 1814.



	Op. 80.
	Fantaisie en ut mineur, avec orchestre et
  chœur, composée en 1808, publiée en
  1811.



	Op. 84.
	Musique pour le drame de Gœthe, Egmont
  (ouverture magistrale, composée en 1810).



	Op. 85.
	Christus am Œlberge. Le Christ au mont
  des Oliviers, composé en 1800, exécuté
  en 1811.



	Op. 92.
	Septième symphonie en la. (Cette symphonie
  est une pastorale; mais, par un
  singulier ralentissement du mouvement,
  l'allegretto, joué andante, est devenu la
  plus sublime marche funèbre qui existe.
  On réagit, de nos jours, contre cette
  transformation.)



	Op. 93.
	Huitième symphonie en fa, avec son adorable
  allegretto scherzando (1813).



	Op. 96.
	Sonate pour piano et violon, dédiée à l'archiduc
  Rodolphe, composée en 1812.



	Op. 123.
	Messe en ré, commencée en 1818, finie
  en 1823.



	Op. 125.
	Neuvième symphonie en ré mineur, avec
  chœurs, commencée en 1817, terminée
  en 1824.



	Op. 127.
	 
	Les derniers quatuors, écrits dans la période
  des dernières années de la vie de Beethoven, de 1824 à 1826[17].



	130.



	131.



	132.



	135.





[17] Il faut encore ajouter à cette liste les divers trios pour
piano, violon et violoncelle et ceux pour violon, alto et violoncelle.
Du reste, nous nous sommes contenté de nommer ici les
œuvres de Beethoven qui nous ont semblé les plus célèbres et
les plus importantes; mais cette liste est tout arbitraire et rien
n'empêche le lecteur d'ajouter telle ou telle autre belle page à
celles que nous mentionnons ici.



Aucune œuvre n'est mieux connue que celle de
Beethoven; il a laissé des lettres et un grand nombre de
petits cahiers qu'il portait toujours avec lui et sur lesquels
il écrivait ses pensées musicales et autres, ainsi
que ses esquisses de compositions.

Il semble que toute sa musique n'ait tendu que vers
un seul but: la symphonie; souvent, ses sonates, ses
trios, ses quatuors, ses concertos de piano eux-mêmes
sont de magnifiques esquisses pour des tableaux plus
magnifiques encore.

De tous ces chefs-d'œuvre, ce sont, en effet, les neuf
symphonies qui sont les compositions maîtresses. Avec
Beethoven, la symphonie de Mozart et d'Haydn arrive
à la perfection de sa forme; comme les livres d'Hérodote,
chacune des neuf symphonies de Beethoven pourrait
prendre le nom d'une muse. Voyons-les toutes d'un
rapide coup d'œil, et nous comprendrons quelle est la
puissance de la musique instrumentale, puisque dans

ces neuf livres sont exprimées, avec une prodigieuse
élévation, les plus poétiques sensations de l'âme humaine.

On a distingué chez Beethoven trois styles, ou trois
manières: la première commence avec sa première
œuvre jusqu'à l'œuvre 26 (sonate en la bémol); la
seconde commence à cette sonate jusqu'à l'œuvre 56,
et la troisième débute à la 25e sonate. Ce n'est pas ici
le lieu d'examiner ni de discuter cette classification
assez arbitraire; mais si elle est applicable, à la rigueur,
au style et à la facture du maître, elle ne cadre pas avec
le caractère poétique de chacune des symphonies. La
facture change graduellement pour former ce que l'on
appelle des manières, mais l'imagination, toujours capricieuse,
passe de la plus délicieuse peinture aux plus déchirants
cris de douleur. La première symphonie est un
hommage rendu aux maîtres du passé; mais, dès la
symphonie en ré, nous entrons en plein Beethoven:
éclatante et fière, elle est comme le cri de victoire du
génie; en revanche, quelle majesté et quelle douleur
dans l'héroïque! Puis Beethoven abandonne ce ton
épique pour reprendre un chant moins élevé, et la
symphonie en si bémol semble presque appartenir
au genre de demi-caractère, si on la compare à l'héroïque,
qui la précède, et à celle en ut mineur, qui la
suit. Entre toutes, la symphonie en ut mineur est la
plus belle, avec la neuvième. Est-elle, comme on l'a
dit, l'expression d'une douleur personnelle? Je ne sais,
mais jamais la pensée humaine n'a trouvé en musique
un plus sublime langage pour exprimer la lutte poignante
de l'homme contre l'anéantissement et le désespoir.

Tout à coup, par un singulier retour du génie
de Beethoven, nous passons à des sentiments infiniment

plus doux. C'est la nature avec son charme, ce
sont les sensations qu'elle
nous fait éprouver qui inspirent
le maître. Les deux bucoliques
de la Symphonie pastorale
et de la symphonie en
la rappellent à l'auditeur Virgile
plutôt qu'Homère; enfin,
au moment même où le maître
jetait les premières esquisses
de la formidable symphonie
avec chœurs, il achevait de
broder, d'une main légère,
cette merveille de grâce et
d'élégance qui a nom la symphonie
en fa.



Agrandir
FIG. 96.—AUTOGRAPHE MUSICAL DE BEETHOVEN (Bibliothèque nationale).



Avec ces huit symphonies, Beethoven comprit qu'il avait parcouru,
dans la musique purement instrumentale, le cercle des émotions
qu'elle pouvait exprimer; les instruments ne lui suffisant plus, il y
joignit les voix, et de cette alliance naquit la neuvième symphonie,
monument colossal autour duquel errent encore les musiciens inquiets.
Ici, l'intention de marier le drame à la symphonie est manifeste;
avec la neuvième, nous sommes en plein  drame, non pas celui qui
nous fait assister aux aventures de personnages plus ou moins
imaginaires, mais celui qui consiste dans la peinture et l'expression
de la passion humaine.

Avec de pareilles tendances, il n'était pas étonnant
que Beethoven voulût aborder le théâtre. Fidelio fut
représenté, en 1803, sous le titre de Léonore; remanié
et réduit en deux actes, il fut repris sous le titre qui lui
est resté.

Jamais il n'eut grand succès. Dans cet opéra le sujet
est sombre et mélodramatique, les pensées musicales,
sévères, passionnées, puissantes, s'adressent non aux
sens, mais à l'âme du spectateur.

Beethoven, qui avait une prodigieuse facilité, a écrit
trois ouvertures différentes pour Fidelio et Léonore. La
plus célèbre est celle qui porte le nom de Fidelio; mais
ce n'est qu'après avoir parlé de Weber que nous jetterons
un rapide coup d'œil d'ensemble sur les ouvertures
(fig. 96).

Après Beethoven, Weber semble être le musicien
qui a le plus influé sur les tendances modernes de notre
art; mais ces deux maîtres ne peuvent être comparés l'un
à l'autre; leurs génies sont divers, leurs procédés absolument
différents. L'un, plus élevé, plus puissant, se
rattache par mille liens à l'art, dit classique, à l'art
d'Haydn, de Mozart; l'autre, plus fougueux, plus emporté,
paraît indépendant de toute école et de toute tradition;
il faut chercher longtemps pour trouver la
généalogie historique de son œuvre. En effet, le génie de
Weber, si humain, si poétique et si rêveur, a ses racines
dans le chant populaire d'Allemagne; sa musique

est le lied traditionnel allemand, élevé jusqu'à la hauteur
de l'opéra.

Weber (Carl Maria von) naquit à Eutin (Holstein)
en 1786; il mourut à Londres en 1826. Ses études musicales
furent peu soignées à leur début, et, vers l'âge de
quinze ans, il abandonna quelque temps la musique
pour se livrer à la gravure. C'est ce qui explique
pourquoi Weber se rattache si peu aux classiques
qui l'ont précédé: il dut à cette indépendance la fougue,
quelquefois incorrecte, mais puissante et originale,
de son génie. En 1814, lorsque l'Europe se rua
sur la France, Weber s'associa au poète Körner, et
c'étaient ses chansons patriotiques et militaires, comme
la «chanson à boire du hussard», que l'ennemi chantait
pendant l'invasion. Déjà il s'était fait connaître
comme musicien populaire, comme chef d'orchestre,
comme auteur de petits opéras-comiques, lorsqu'en 1819
il fit exécuter, à Dresde, le Freyschütz; de ce jour,
Weber fut célèbre en Allemagne. En 1820, il faisait
entendre Preciosa; en 1823, Euryanthe; puis, allant à
Londres, il donnait Obéron en 1826. Obéron fut
accueilli froidement, le grand musicien était déjà malade
et bien affaibli; cet insuccès ne fit qu'aggraver son
mal; Obéron avait été joué le 12 avril 1826, le maître
mourait au mois de juin de la même année (fig. 97).



Agrandir
FIG. 97.

WEBER (CHARLES-MARIE-FRÉDÉRIC-AUGUSTE VON).

(Eutin, 1786 † Londres, 1826.)



Chacun de ces quatre opéras est empreint d'une couleur
particulière que l'on peut définir facilement, sans
entrer dans de grands détails. Le Freyschütz, œuvre
d'une inspiration essentiellement allemande, où on
retrouve à chaque page le souffle mélodique populaire
de cette nation, est le récit simple, touchant, coloré, d'une

légende nationale. Preciosa appartient au genre pittoresque.
Euryanthe est un chant chevaleresque à la tournure

fière et martiale; enfin Obéron est la traduction musicale
de la poétique dramatique de Shakespeare (fig. 98).

Outre ses opéras, Weber a écrit un grand nombre
de compositions pour voix et instruments, chœurs, concertos,
sonates, parmi lesquels il faut compter au premier
rang l'éclatant Concertstück (1821); mais ce sont
ses ouvertures qui l'ont placé au premier rang des
compositeurs de musique instrumentale.



Agrandir
FIG. 98.—AUTOGRAPHE MUSICAL DE WEBER.



L'ouverture est une composition généralement
instrumentale (quelques-unes contiennent un ou deux
chœurs) qui précède un opéra. Il y a deux sortes d'ouvertures:
celles qui n'ont d'autre but que de fixer l'attention
de l'auditeur, avant de commencer la pièce, et celles
qui représentent, comme dans un résumé rapide, les différentes
péripéties du drame. On peut distinguer, parmi
ces dernières, les ouvertures dramatiques, qui peignent
les diverses phases de l'action, et les ouvertures, pour
ainsi dire passionnelles, qui expriment les diverses passions
des personnages et disposent l'auditeur à les ressentir,
à mesure que se déroule le drame. Il faut compter

encore les ouvertures pittoresques qui posent, si nous
pouvons nous exprimer ainsi, le décor de la pièce.
Souvent la page initiale d'un opéra procède des trois
genres, subjectif, dramatique et pittoresque.

Weber créa, on peut le dire, les ouvertures en même
temps pittoresques et dramatiques; d'une allure emportée,
comme le génie du maître, d'une prodigieuse
intensité de coloris, elles sont à la fois le décor et
la synthèse du drame. Weber prend les phrases maîtresses
de son opéra, les relie entre elles, les développe,
les fait se mouvoir comme des personnages, en ayant
bien soin de les placer dans leur milieu pittoresque, je
dirais presque réaliste, si le mot pouvait facilement
s'appliquer à un musicien et surtout à Weber. Fougueuse
et éclatante, claire et limpide, l'ouverture du
Freyschütz est et restera la plus populaire du maître.
Les ouvertures d'Obéron et d'Euryanthe, composées
aussi sur des thèmes de la partition, sont d'une couleur
plus rêveuse et plus poétique. Dans l'une, on entend
sonner le cor d'Obéron, on voit voltiger les joyeux
essaims des fées; l'autre, d'une poésie mâle, éveille les
plus chevaleresques souvenirs; Preciosa a pour ouverture
un délicieux tableau musical, plein d'une capricieuse
et exquise fantaisie. Weber, lui aussi, a écrit des
ouvertures en dehors de ses opéras; une des plus belles
est le Jübel ouverture, composée à l'occasion du trentième
anniversaire du règne de Frédéric-Auguste Ier, de
Saxe.

Nous reprenons maintenant la suite de notre exposé.

«Mendelssohn a peu réussi dans la symphonie»;
malgré cette assertion assez risquée de l'historien Fétis,

c'est immédiatement après Beethoven et Weber qu'il
faut placer Félix Mendelssohn-Bartholdy (1809 † 1847).
Ce musicien voulut, en effet, continuer la symphonie
de Beethoven, et s'il n'égala pas le grand des grands,
du moins sut-il se mettre au premier rang. Par la
forme de la composition, il procède des classiques; par
le coloris de l'orchestre, par la tournure rêveuse de la
pensée, il fait songer à Weber; de plus, son culte pour
les vieux maîtres scolastiques, culte inspiré par son
premier professeur Zelter, donne à certaines de ses
œuvres une allure antique et sévère des plus remarquables.

La caractéristique du talent de Mendelssohn est la
fantaisie et la poésie, une horreur instinctive de tout ce
qui est commun et vulgaire; son défaut, un certain
manque de proportions dans la composition. Sa phrase
mélodique, rythmée d'une façon tout originale, est
reconnaissable entre toutes; il a trouvé, développé et
inventé des rythmes nouveaux, d'une adorable souplesse
et d'une passion presque maladive (fig. 99).



Agrandir
FIG. 99.—MENDELSSOHN-BARTHOLDY (FÉLIX).

(Hambourg, 1809 † Leipzig, 1847.)



Mort à trente-neuf ans, jouissant d'une fortune considérable,
distrait par mille occupations mondaines,
par de nombreux voyages et par ses travaux de chef
d'orchestre, Mendelssohn n'a pas laissé un bagage aussi
considérable que les maîtres allemands de la même
époque. Cependant son répertoire est encore suffisamment
riche et varié. On y compte des symphonies,
comme les deux en la mineur et majeur, la symphonie
Écossaise, la symphonie Italienne, la Réformation,
symphonie; de la musique de drame et de féerie, d'un
caractère romantique, comme le Songe d'une nuit d'été;

des tableaux fantastiques comme la Nuit de Walpürgis;
de magnifiques ouvertures, comme celles de la

Grotte de Fingal, de la Mer calme, de la Belle Mélusine,
de Ruy Blas; des compositions, qui tiennent du
drame sans en être, comme Antigone et Athalie; des
concertos, parmi lesquels celui de violon, si original et
si coloré. Dans la musique religieuse, Mendelssohn a
donné libre cours à son culte pour Bach et Hændel;
citons, dans le style ancien, les Psaumes, l'oratorio de
Paulus (1835) et celui d'Élie (1847); sa musique de
chambre se compose de quatuors et de quintettes; enfin,
dans le genre élégiaque et léger, il a laissé des mélodies,
des chœurs, des morceaux de toute espèce, et surtout
ces petits poèmes pour piano, intitulés Lieder ou
Romances sans paroles. Dans ce genre dont il fut le
créateur, Mendelssohn n'a trouvé qu'un rival: Schumann;
mais dans les mélodies, les lieder, pour piano
et chant, il avait déjà son maître; j'ai nommé Franz
Schubert (1797 † 1828) (fig. 100).



Agrandir
FIG. 100.—SCHUBERT (FRANÇOIS-PIERRE).

(Vienne, 1797 † 1828.)



A en juger par le bagage musical que Schubert a
laissé à la postérité, ce musicien serait peu digne de
figurer au rang des grands maîtres que nous venons de
nommer. En effet, que sont en apparence des mélodies,
à côté des œuvres de Beethoven, des opéras de
Weber, des symphonies et du répertoire de Mendelssohn?
Mais, outre que Schubert, mort à trente et un ans,
a été d'une incroyable fécondité, ayant écrit des symphonies,
des pièces de piano et des opéras, ses mélodies
composent à elles seules une œuvre de telle importance
que le maître qui les a écrites peut compter parmi
ceux qui ont place prépondérante dans l'art moderne.
Qui les connaît bien les retrouve plus d'une fois dans
la poétique musicale de Weber et de Mendelssohn.


Le Lied, ce court poème, est tout particulier au génie
allemand, dont il traduit la poétique rêverie, sous une
forme narrative, sentimentale et quelquefois mystique.
Franz Schubert en a été comme l'interprète musical le

plus complet et le plus idéal à la fois; musicien instruit,
d'une imagination féconde, il possède une richesse de
mélodie, une originalité et une variété de rythmes qui
rendent son œuvre encore inimitable et pour toujours
inoubliable. Quelques mesures lui suffisent pour fixer
en musique une poétique figure de Gœthe, comme
Marguerite au rouet ou Mignon. Veut-il décrire?
une légère formule d'accompagnement nous peindra
d'un trait les bonds capricieux de la truite; suivez avec
lui un récit dramatique, et voici la ballade du Roi des
aulnes qui se déroule sombre et terrible devant nous,
avec ses mélodies variées, son accompagnement obstiné
qui, à lui seul, est un tableau. Plus loin, voilà le rêve
mystique avec la Jeune fille et la Mort, la Jeune religieuse,
chef-d'œuvre d'une admirable puissance romantique,
avec le Calme plat, avec la Plainte de la
jeune fille, avec l'Ave Maria, hymne pieux, pur et
enthousiaste; plus loin, il exprime l'amour avec Je
pense à toi! d'une chaleur puissante et communicative,
avec la Sérénade, élégante et coquette.

Bien que les plus grands maîtres aient écrit de nombreux
lieder, depuis le commencement de ce siècle,
Schubert n'a été surpassé par aucun, ni par Mendelssohn,
ni par Weber, ni même par Beethoven; cependant
nous devons nommer à côté de lui Robert Franz,
que le poète des mélodies a fait oublier, mais qui, lui
aussi, trouva des accents d'un charme pénétrant et
d'une poésie rêveuse.

Avant de parler des maîtres qui, précédant immédiatement
l'école contemporaine, ont eu sur elle une certaine
influence, nommons quelques musiciens de second

ordre; ils ont tenu grande place dans leur temps en
Allemagne. Spohr (Ludwig) (1784 † 1859), dont les deux
opéras de Faust, et surtout Jessonda, contiennent des
pages remarquables; Marschner (Heinrich) (1795 † 1861),
dont l'opéra romantique le Vampire est encore cité;
l'abbé Vogel, organiste, qui fut le maître de Meyerbeer
et de Mendelssohn; dans le genre léger, nous trouvons
Otto Nicolaï (1809 † 1849), un Allemand très italianisé,
qui est l'auteur d'un joli opéra-comique, les Joyeuses
commères de Windsor.

Avec Weber, Schubert, Mendelssohn, nous sommes
entrés dans la série des musiciens romantiques; mais
en voici un autre, Frédéric Chopin, sentimental jusqu'à
la souffrance, qui réclame, pour la musique de piano,
une place dans l'art moderne.

Français par son père, Polonais par sa mère,
Allemand par son éducation musicale, et assez Italien
par goût, Chopin (Zelazowa-Wola, 1809 † Paris, 1849),
subit ces diverses influences. Il prit à l'un la netteté et
la justesse des proportions, à l'autre la sensibilité et la
rêverie poétique; à ses maîtres allemands il emprunta la
richesse et la plénitude de son style; enfin les Italiens
lui donnèrent la souplesse et l'élégance de la ligne mélodique.
En lui-même il trouva cette sensibilité maladive,
caractère de son harmonie comme de son chant,
qu'il sut allier aux caprices rythmiques les plus originaux.
Si sa musique nous laisse une forte et profonde
impression, quel effet devait-elle produire, lorsque
le maître exécutait lui-même ses œuvres, en incomparable
artiste, avec les mille nuances que l'on ne peut
décrire, les mille délicatesses que l'on ne peut deviner!


Empreintes d'une élégance un peu précieuse, mais
charmante, d'un sentiment délicat et tendre, les œuvres
de Chopin sont variées de style et d'inspiration. Ici ce
sont les Nocturnes, rêveries douces et tristes; là, les
Études, Préludes, Impromptus, Ballades, où le maître
semble avoir groupé avec amour ses innovations de
rythme et d'harmonie; enfin, dans les mazurkas,
valses et polonaises, le souvenir des rythmes slaves
vient se mêler à la fantaisie capricieuse. Avec la marche
funèbre, qui fait partie de la magnifique sonate en si
bémol mineur, Chopin s'est élevé jusqu'à la plus haute
poésie. Généralement ses compositions sont désignées
par des numéros, et non par des titres; en effet, le
maître n'a pas besoin d'instruire d'avance l'auditeur:
il sait bien le guider lui-même.

Venu après Schubert, Weber et Mendelssohn, Chopin
est moins génial que ces grands maîtres; mais il est de
leur famille; il est avec eux, plus qu'eux peut-être, le
chantre délicat de la mélancolie et de la douleur.

Il annonce, en quelque sorte, un maître moderne
par excellence, Robert Schumann (1810 † 1856). Celui-ci,
dont chaque accent mélodique est une expression,
chaque accord une pensée, est le traducteur musical de
Byron, de Gœthe et du mystique Jean-Paul Richter.
Son art a mille délicatesses qui révèlent, à qui sait
écouter, un artiste d'une nature exquise; aussi bien
a-t-il été en musique le chantre des enfants et des
jeunes filles. Schumann est mort de bonne heure, et
cependant son œuvre est considérable et varié.

Les compositions de Schumann sont des tableaux
dans lesquels il introduit les passions presque sous

forme de personnages, se mettant lui-même quelquefois
en scène. Les Feuilles d'album, le Carnaval (scènes
mignonnes), les Scènes d'enfants, les Scènes de bal, les
Études symphoniques, sont tout à la fois profondes,
neuves et pittoresques.

La même puissance d'imagination se retrouve dans
les œuvres d'orchestre, comme le magnifique concerto
en la bémol, les six ouvertures de Manfred, de Geneviève,
la Fest Ouverture, Julius Cæsar, Hermann et
Dorothée, et les quatre symphonies. Malheureusement
l'instrumentation de ces pages, un peu grise et terne,
n'est pas toujours à la hauteur de la pensée.


C'est dans ses grandes compositions, comme le
Paradis et la Péri, la Vie d'une Rose, Manfred, les
Scènes de Faust, le Requiem de Mignon, et dans ses
lieder et mélodies que Schumann a donné libre essor à
la puissance de son génie; le mysticisme du second
Faust de Gœthe ne l'a pas effrayé. Lorsque le temps
aura jeté sur les œuvres de Schumann ce voile qui
adoucit les couleurs trop vives, on verra de quelle
valeur était ce musicien, que certains font gloire de
mépriser, et qui est un des maîtres de l'école moderne.
Peut-être notre éloge semble-t-il aujourd'hui exagéré;
mais, si le plus doux de nos rêves se réalise, si, dans
quelques années, on lit encore ce livre, puissions-nous
paraître alors être resté au-dessous de la vérité[18]!


[18] Le lecteur est peut-être étonné de ne pas rencontrer Meyerbeer
avec l'école allemande de cette époque; nous avons groupé
dans un seul chapitre les maîtres qui semblent avoir écrit dans
le même esprit et sous la même inspiration; Meyerbeer, par certains
côtés, tient à l'école de Weber; mais, par son éclectisme,
il appartient aux écoles d'Italie et de France; c'est en France
qu'il a remporté ses plus grands succès; c'est là que nous le
retrouverons.







Audley. Franz Schubert, sa vie et ses œuvres, in-12, 1871.

Barbedette. Chopin, in-8o, 1869.

Barbedette. Schubert, sa vie, ses œuvres, son temps, in-8o, 1866.

Berlioz. Voyage musical en Allemagne, in-8o, 1850.

Berlioz. A travers chants, in-8o, 1862.

Jahns (Fried. Well.). Carl Maria von Weber in seinen Werken,
chronologish-thematisches Verzeichniss seiner sämmtlichen
Compositionen, in-8o, 1871.

Karasasky (Moritz). Friederich Chopin, sein Leben, 2 vol. in-8o.

Liszt. Chopin, in-8o, 1879.

Mendelssohn. Lettres, traduites par Rolland, in-12, 1864.

Notteböhm (G.). Thematisches verzeichniss der im Druck erschienenen
werke von Ludwig van Beethoven, in-8o, 1868.

Reissmann. Franz Schubert, in-8o, 1873.

Reissmann. Robert Schumann, sein Leben und seine Werke,
1865.

Schumann. Gesammelte Schriften über Musik und Musiker,
1854.

Thematisches verzeichniss im Druck erschienener compositionen,
von Felix Mendelssohn Bartholdy. Leipzig, in-4o.

Wasielewski (J. van). Robert Schumann, eine Biographie,
in-8o, 1858.

Weber (Max Maria von). Carl Maria von Weber, 2 vol. in-8o,
1864.

Wilder (Victor). Beethoven, sa vie, son œuvre, in-12, 1883.

Niecks (Frederick). Fred. Chopin as man and musician.
2e édition; Londres, 1890; 2 vol. in-8o.






CHAPITRE II

L'ÉCOLE ITALIENNE DE ROSSINI A VERDI

(1813-1850)

Les prédécesseurs de Rossini.—Rossini et ses imitateurs.—Bellini,
Donizetti, Verdi.—Les chanteurs.

Notre admiration et, faut-il le dire franchement,
notre préférence pour l'école poétique de Beethoven, de
Weber, de Mendelssohn, de Schubert et de Schumann
ne doit pas nous faire oublier les maîtres italiens du
commencement de ce siècle, à la tête desquels Rossini
brille d'un éblouissant éclat.



On aime en général à montrer les hommes de génie
sortant tout armés, comme Minerve, du front de
Jupiter. Il n'en a jamais été ainsi: toujours un homme
de génie a eu ses précurseurs; inconsciemment il a
profité de leurs travaux et de leurs découvertes. Le
public ingrat oublie ces premiers pionniers de l'art,
pour ne se souvenir que du maître qui l'éblouit; mais
l'historien ne doit pas se faire complice de ces indifférences
et de ces injustices. Entre Mozart, Cimarosa et
Rossini, on trouve plusieurs musiciens de second ordre,

mais d'un réel talent, qui ont eu grand succès à leur
époque et dont les noms doivent prendre place ici.

Quelques-uns, comme Francesco Basily (1766 † 1850),
Bonifazio Asioli (1779 † 1832), professeur habile et écrivain
élégant; comme Giuseppe Farinelli (1769 † 1836),
l'imitateur le plus heureux de Cimarosa, continuèrent
les traditions de l'illustre école de Naples. Un des
compositeurs les plus célèbres de cette période de transition
fut Valentino Fioravanti (1770 † 1837). Cimarosa
disait de lui: «Je ne le crains pas pour l'inspiration
musicale; mais pour la sveltesse, l'élégance et la légèreté,
il est toujours sûr de sa victoire.» On ne peut faire
un plus bel éloge du spirituel auteur des Cantatrice
villane (1803), des Virtuosi ambulanti (1807). Au même
rang que Fioravanti, nous devons compter Ferdinand
Paër (1771 † 1839), le plus brillant élève italien de l'école
de Mozart, qui fut le compositeur préféré du premier
empire. Paër savait surtout trouver la note touchante et
émue, comme on peut le voir dans la Camilla (1801) et
dans l'Agnese (1810). Le Maître de chapelle (1821) nous
le montre homme de goût et musicien mélodique, dans
le style tempéré.

Carlo Coccia (1782 † 1875), Pietro Generali (1783
† 1832), Pietro Raimondi (1786 † 1853), Nicolas Vaccaj
(1790 † 1848), que nous connaissons encore par la scène
finale de son chef-d'œuvre, Giulietta e Romeo (1825),
furent en même temps des prédécesseurs et des imitateurs
de Rossini. Prédécesseur malgré lui fut aussi ce Michel
Carafa, prince de Colobrano (1787 † 1872), qui renia ses
dieux, Cimarosa et Mozart, et se perdit volontairement
dans les rayons du soleil éblouissant de Rossini.

Carafa avait écrit en Italie de nombreux opéras,
comme la Gelosia corretta (1820), Gabriella di Vergy
(1816), I due Figaro (1820), qui avaient eu le plus
grand succès. Il vint en France, où il composa le Solitaire,
aimable opéra-comique (1822), le Valet de
chambre, enfin Masaniello (1827), son chef-d'œuvre,
que la Muette d'Auber a fait oublier, mais qui contient
des pages de premier ordre.

Avant de parler de Rossini, nommons encore
deux musiciens, François Morlacchi (1784 † 1841) et
Simon Mayer ou Mayr (1763 † 1845). Avec I Saraceni
in Italia (1728), avec Il Barbiere di Siviglia, qui fut
représenté à Dresde, l'année même où celui de Rossini
était joué à Rome, l'œuvre la plus importante de Morlacchi
est la Messe de Requiem écrite pour les funérailles du
roi Frédéric-Auguste II de Saxe (1827). Simon Mayer,
par la puissance de son orchestre, par la beauté et l'expression
des idées mélodiques, est le plus remarquable
prédécesseur de Rossini; ses opéras de Saffo (1794) et
de Lodoïska (1800) méritent encore d'être lus.

Tous ces compositeurs de talent, mais non de génie,
doivent s'effacer devant Rossini (1792 † 1868), le plus
applaudi, sinon le plus grand des musiciens des premières
années de ce siècle. Rossini fut, dans toute la
force du terme, ce que l'on appelle enfant de la balle.
Son père jouait du cor dans les troupes ambulantes
de théâtre, et sa mère était chanteuse. Il eut, pour ainsi
dire, en naissant, l'instinct de la scène, c'est-à-dire
qu'il sut, presque sans l'apprendre, l'art de faire marcher
et vivre des personnages entre les deux portants
d'un décor. Il y parut bien, dès ses débuts, lorsqu'après

avoir fait des études assez hâtives au lycée musical de
Bologne, sous le savant père Mattei, il donna sa première
partition d'opéra en 1810, la Cambiale di matrimonio,
et surtout l'Inganno felice en 1812; mais la
première œuvre digne de lui fut Tancrède, en 1813.
Là il montra qu'il serait un maître; il acheva la révolution
que ses prédécesseurs avaient commencée depuis
Cimarosa; il voulut faire de l'opéra un drame musical,
au lieu d'un concert pour virtuoses (fig. 101).

Bientôt il revint au genre bouffe avec l'Italienne à
Alger (1813). Il avait moins de tendresse et de charme
que Cimarosa, mais plus d'éclat. A partir d'Aureliano
in Palmira (1813), il prit le parti de ne plus laisser le
chanteur improviser à son gré sur sa musique, innovation
que Cimarosa avait tentée sans réussir, et qui
porta un terrible coup au virtuosisme pur. Enfin,
le 5 février 1816, on entendait au théâtre Argentina à
Rome Il Barbiere di Siviglia. Quelques accidents
ridicules rendirent tumultueuse la première représentation;
mais, dès la seconde, le succès était assuré et
devait être formidable. Il Barbiere est l'œuvre dominante
du génie de Rossini, dans le style comique; un
incomparable éclat, un esprit pétillant de verve et de
saillies, un merveilleux sentiment de la scène, une
recherche de l'effet à tout prix, une certaine sécheresse
dans les idées, dissimulée sous les ornements les plus
touffus, un caquetage persistant d'orchestre, brillant,
il est vrai, mais souvent inutile, tels sont les qualités et
les défauts de cette œuvre charmante. Après Il Barbiere
venaient la Cenerentola, en 1817, et, dans la même année,
la Gazza ladra, plutôt de demi-genre que bouffe.


A partir de 1816, le jeune maître sembla se tourner
vers l'opéra seria avec Otello (1816), avec Mosé (1818),
avec la Semiramide (1823), opéra brillant, éclatant,
orné entre tous, je dirais presque flamboyant.

Le génie de Rossini, progressant chaque jour, était
dans toute sa force, lorsque le maître fut appelé à
Paris. En arrivant sur le théâtre qui avait vu Glück,
Spontini, etc., Rossini devait, non point changer sa
manière, mais entrer plus avant dans le genre élevé et
expressif qu'il avait inauguré avec Otello, Mosé,
Semiramide. Sa première œuvre en France fut Il Viaggio
à Reims, opéra de circonstance, pour le couronnement
de Charles X; puis, ne voulant pas aborder de
front l'Opéra par une partition nouvelle, il refit
quelques-uns de ses anciens opéras: Maometto II
devint ainsi le Siège de Corinthe en 1826, Mosé in
Egitto, Moïse, en 1827. En même temps il reprenait la
musique du Viaggio à Reims et en faisait une sorte
d'opéra ou d'opéra-comique, sur un vaudeville de Scribe,
le Comte Ory (1828). Ce fut l'année suivante que parut
le chef-d'œuvre de Rossini, l'opéra qui permet de le
placer à côté des plus grands maîtres, Guillaume Tell
(3 août 1829). Il faut connaître Bach, Hændel, Glück,
Mozart, Alceste, Don Juan, les symphonies de Beethoven;
mais il faut aussi connaître les deux premiers
actes de Guillaume Tell, si l'on veut comprendre
jusqu'à quel point de puissance et d'expression peut
arriver le noble art de la musique.

A la fois pittoresque et dramatique, l'ouverture de
Guillaume Tell est la seule de Rossini qui réponde
véritablement au sujet de l'opéra. Les autres ouvertures

du maître ont été longtemps célèbres; ce sont en
effet des pages de musique éclatante et sonore; mais à
mesure que l'on se familiarise avec les ouvertures de
Mozart, de Beethoven, de Weber et des maîtres modernes,
les ouvertures rossiniennes, à peu près toutes
tracées sur le même plan, avec le crescendo qui les
termine, avec leurs longues répétitions de phrases, avec
leur orchestration papillotante et vide, paraissent aujourd'hui
plus brillantes que réellement belles, plus
ornées que véritablement riches. Citons parmi les principales,
outre celle du Barbier, qui fut écrite d'abord
pour un opéra seria, Élisabeth, celles d'Othello, de la
Gazza ladra, de l'Italienne à Alger, pétillante et vive,
de Semiramide, tout hérissée de traits, de trilles et de
broderies, et celle de la Cenerentola, gracieuse et
spirituelle.



Agrandir
FIG. 101.—ROSSINI (GIOACCHINO).

(Pesaro, 1792 † Paris, 1868.)



On a beaucoup parlé de l'influence de Rossini; elle
a été immense en effet, et l'auteur du Barbier et de
Guillaume Tell a laissé dans la première moitié de ce
siècle une trace lumineuse et éblouissante. Mais, faut-il
le dire, cette influence a été plus néfaste qu'utile. Rossini
a eu des imitateurs et des copistes, il n'a pas eu
d'école, et c'est justement l'imitation du maître de Pesaro
qui a nui aux œuvres de ses contemporains, surtout
en France. Ce qui chez lui était éclat et brio est
devenu faux clinquant chez ses successeurs; la recherche
de l'effet à tout prix a fait tomber bien des musiciens
dans l'exagération du son et du chant. Ne pouvant lui
prendre son génie, plus d'un lui a pris ses défauts.

Après Guillaume Tell (1829), Rossini cessa d'écrire,
du moins pour le théâtre; car il faut encore

compter au premier rang de ses œuvres son Stabat
Mater, composition plus dramatique que religieuse,

mais qui renferme de belles pages, et sa Messe (1869).



Agrandir
FIG. 102.—BELLINI (VINCENZO).

(Catane, 1801 † Puteaux, 1835.)

(Autographe musical et signature.)



Par une sorte de réaction singulière, le cygne de Pesaro put compter
parmi ses successeurs un musicien faible, il est vrai, mais qui eut en
partage, et à un haut degré, ce qui manquait au «puissant monarque de
la musique», comme disait Boïeldieu: la sensibilité. Vincenzo Bellini
naquit en 1801 à Catane et mourut à Puteaux en 1835. Son œuvre
est peu nombreux, sa musique est pauvre et plus pauvrement encore
accompagnée par l'orchestre, comme par l'harmonie; mais il faut garder
le souvenir de ce musicien touchant, qui eut le culte de la vérité
et de l'expression. Il débuta en 1826 par Bianca et Fernando;
mais Il Pirata le rendit célèbre, en 1827. Cette célébrité n'eut
plus de bornes après la Straniera (1829). La Sonnambula (1831),
Norma (1831), montrèrent tout ce qu'il y avait de tendresse,
 de larmes, d'émotion vraie et
d'intelligence artistique dans ce doux poète. Sa dernière œuvre,
I Puritani, fut exécutée à Paris (janvier 1835), l'année même de sa
mort. On a comparé Bellini à Pergolèse, comme lui mort jeune, un siècle
juste avant lui, comme lui âme tendre et émue; mais on ne peut nommer
l'auteur de la Sonnambula et de la Norma sans penser aussi à un
autre musicien, non moins poète, non moins tendre, non moins exquis,
mais plus instruit, Frédéric Chopin, mort comme lui avant quarante ans
(fig. 102).

Moins délicat, moins expressif, moins poète, en un
mot, que Bellini, Gaetano Donizetti (1798 † 1848) était
plus habile que lui dans le sens spécial du mot. Doué
d'une prodigieuse richesse mélodique, ayant acquis une
grande adresse et une grande sûreté de main dans la
science du style vocal et instrumental, Donizetti sembla
prodiguer comme à plaisir tous les trésors de son exubérante
imagination. Musique sérieuse et légère, il
aborda tout, tantôt avec bonheur, tantôt avec une désolante
faiblesse. On a de lui plus de trente partitions; il
n'en est pas une qui ne contienne au moins une page de
valeur; il n'en est pas une, même parmi les meilleures,
qui soit complète. Sa réputation commença en 1819,
avec Pietro il Grande; mais Anna Bolena (1830) fut la
première œuvre digne de lui. Bientôt parurent l'Elisire
d'amore (1832), opéra bouffe tout de grâce et d'élégance;
puis la Parisina, qui eut plus de succès que de mérite
(1833). Lucrezia Borgia (1833) fit enthousiasme; mais
le maître ne connut plus de rivaux après Lucia di
Lammermoor (1835). Lucia compte, avec raison, parmi
les meilleurs opéras de Donizetti, et le sextuor est un

chef-d'œuvre de style vocal dramatique, à la manière
italienne. Il écrivit encore en Italie Poliuto, qui fut
joué à Paris, sous le titre: les Martyrs, et dont le sextuor
égale presque celui de Lucie.

Donizetti vint en France en 1840, et, comme tous
les maîtres italiens, il sentit grandir son talent en arrivant
dans notre pays. En effet, ce fut à l'Opéra-Comique,
à l'Opéra et au Théâtre-Italien qu'il donna les œuvres
qui sont ses plus belles et ses plus gracieuses, après
l'Elisire d'amore et Lucie. La Fille du régiment, à
l'Opéra-Comique, et la Favorite, à l'Opéra, datent
de 1840. En 1843, il faisait jouer sur notre première
scène lyrique Don Sébastien de Portugal, et au Théâtre-Italien,
sa dernière œuvre, Don Pasquale, partition
fine, spirituelle et charmante de tous points.

Autour de Rossini, de Bellini et de Donizetti évoluaient
de nombreux musiciens, imitateurs plus ou
moins heureux de ces maîtres; nous n'en citerons que
trois dont les noms peuvent être retenus: Antonio
Coppola (1793 † 1877), Giovanni Pacini (1796 † 1867) et
Saverio Mercadante (1795 † 1870). Ce dernier surtout,
qui écrivit plus de cent opéras, dont le premier fut
joué en 1819 et le dernier en 1866, était un musicien
doué d'une certaine puissance.

Un maître qui est encore notre contemporain devait
glorieusement représenter l'école italienne. Je veux
parler de Giuseppe Verdi (Busseto, 1813). Il n'a pas
la puissance de Rossini, la sensibilité de Bellini, la
fécondité prodigieuse de Donizetti, dont il procède cependant;
mais il possède une grande variété d'idées, un profond
sentiment dramatique, une véhémence et une ardeur

qui donnent à tout ce qu'il écrit cette force immense en
art, la vie. En pensant à Verdi, on entend les fureurs du
Trovatore (1854) et les désespoirs de Rigoletto (1851).
Cependant le maître a d'autres ressources dans son
talent. L'élégie touchante de la Traviata (1853), le
chant noble du Ballo in Maschera (1859), nous disent
que Verdi a le don de la variété; la scène le guide, la
passion le mène. Il n'est pas de préférence d'école qui
puisse aveugler le vrai musicien sur le mérite de ces
œuvres. Les opéras que nous avons cités appartiennent
à ce que l'on pourrait appeler sa première manière,
qui finit au Ballo in Maschera. Nous retrouverons Verdi
parmi les maîtres contemporains avec les Vêpres siciliennes,
Don Carlos, Aïda, la Messe de Requiem; il est
resté le même, ardent et dramatique avant tout; mais
son style a pris quelque chose de plus serré, je dirais
presque de plus musical.

Les interprètes de Rossini, de Bellini et de Donizetti
furent les derniers élèves des maîtres du bel canto,
ou de l'art de chanter du XVIIIe siècle. C'est le nom de la
Malibran (1808 † 1834) qui semble dominer toute cette
période (fig. 103). Si l'on consulte les souvenirs des amateurs,
la Malibran, fille de Garcia, fut avant tout une
incomparable enchanteresse. Mais si Musset lui sacrifia
cruellement la Pasta dans une ode célèbre, les musiciens
ont cassé l'injuste arrêt du poète, car ils nous ont
tous dit, en effet, que la Pasta était surtout dramatique.
A la suite de ces deux grandes artistes, il faut citer la
Sontag, chanteuse habile, qui sut également interpréter
le Barbier de Séville et Eurianthe; Mme Mainvielle-Fodor;
la Persiani, la vocalise faite femme; la Grisi, si

belle dans Norma, et qui créa les Puritains; la Pisaroni et
l'Alboni, ces deux superbes voix de contralto, conduites avec un art si
parfait; Jenny Lind, et la Frezzolini, si passionnée et si émouvante.



Agrandir
FIG. 103.—MALIBRAN (MARIE-FÉLICITÉ, DE BÉRIOT).

(Paris, 1808 † Manchester, 1836.—Autographe
  musical.—Bibliothèque nationale.)



Parmi les hommes, Rubini et Lablache, que les dilettantes regrettent
toujours, l'un ténor à la voix remarquablement étendue, qui fut le
chanteur de Bellini et de Donizetti; l'autre basse puissante aussi
et montant jusque dans le registre du baryton, acteur intelligent,
chanteur consommé. Après avoir nommé Tamburini, baryton, Ronconi
(Dominique), et son fils Georges, le baryton qui inaugura la période
italienne  moderne en
interprétant l'œuvre de Verdi, nous arrêterons là cette liste des
chanteurs italiens et étrangers, qui brillèrent pendant la première
moitié de ce siècle.

Ces noms éveillent bien des souvenirs chez les dilettantes,
et, en y pensant, ceux-ci pleurent sur la décadence
de l'art. Qu'ils se consolent: l'école des chanteurs
virtuoses a disparu peut-être, mais le chant ne peut
disparaître: la musique se transforme, et avec elle l'art
de chanter. Le bel canto a perdu de son éclat, mais,
au bénéfice de la musique riche, expressive et harmonieuse;
celle-ci veut de grands chanteurs et de sublimes
artistes, elle se soucie peu des virtuoses.


Basevi. Verdi, in-8o, 1854.

Chilesotti (Oscar). I nostri maestri del Passato, 1 vol., 1883.

Cicognetti. Gaetano Donizetti.

Edwards (H. Sutherland). The life of Rossini, in-8o, 1869.

Florimo. Bellini, in-8o, 1883.

Lavoix et Lemaire. Histoire du chant.

Pougin. Bellini et son œuvre, 1868.

Pougin. Verdi, 1882.






CHAPITRE III

LA MUSIQUE FRANÇAISE

PENDANT LA PREMIÈRE MOITIÉ DU XIXe SIÈCLE

Tendances nouvelles: l'opéra-comique et l'opéra, Hérold, Halévy,
Auber, Adam et leur école; Meyerbeer.—Les symphonistes
français: Berlioz et le romantisme musical; Félicien David et
l'orientalisme.—Musique et instruments des Orientaux.—Onslow,
Reber.



Nous avons quitté l'école française, avec Boïeldieu,
dans un des chapitres précédents, au moment où, s'éloignant
des modèles de Grétry, de Cherubini, de Méhul,
elle se préparait à entrer dans une voie nouvelle. La période
qui précède l'époque contemporaine est des plus
curieuses: d'un côté, les musiciens s'inspirent beaucoup
de Rossini et de l'Italie, un peu des grands maîtres de
l'Allemagne, mais, au fond, restent fidèles aux habitudes
de la scène française; de l'autre, des artistes indépendants,
en guerre ouverte avec les anciennes traditions,
restent Français par le génie, mais empruntent à
l'Allemagne ses aspirations poétiques. Si profonde que
fût la scission entre les deux écoles, on comptait de
grands musiciens dans les deux camps, et il devait, de

toute nécessité, arriver un moment où les deux partis
se confondraient en un seul: c'est à cette fusion que
nous assistons aujourd'hui.

Depuis la fin du XVIIIe siècle, le mouvement romantique
s'était accentué chaque jour davantage dans la
poésie, dans le drame, dans la peinture. La musique,
cet art d'impression par excellence, cet art complexe,
et, par conséquent, accessible par tant de côtés à toutes
les transformations, entra délibérément dans la voie
nouvelle; chaque musicien, chaque école en prit ce qui
lui convenait; mais tous subirent l'influence de l'esprit
moderne.

Dans la musique même on avait vu bien des changements,
depuis 1820. Habeneck, le chef d'orchestre
du Conservatoire, avait fait exécuter les symphonies de
Beethoven en 1824; un arrangeur sans scrupule, mais
intelligent, Castil-Blaze (1784 † 1857), faisait jouer
en 1824 le Freyschütz, sous le titre de Robin des bois.
Un autre musicien, Crémont, avait arrangé Preciosa
en 1825. Une troupe allemande avait joué Fidelio
en 1829, Obéron et Euryanthe vers 1831; le chanteur
Ad. Nourrit avait rendu populaires les mélodies de
Schubert. Rossini et les Italiens régnaient toujours en
apparence, mais leur puissance était singulièrement
sapée par la base: encore quelques années, et elle était
condamnée à disparaître.

Chose curieuse, c'est l'inspiration de Weber qui semble avoir combattu
celle de Rossini dans l'œuvre du plus grand de nos musiciens
d'opéra-comique pendant cette période, Ferdinand Hérold (1791
† 1833). Cependant il ne faudrait pas pousser trop loin le
parallèle  entre Hérold
et Weber. Il peut seulement s'appliquer à une certaine similitude de
sensations, que quelques passages des deux maîtres nous font éprouver.
Malgré l'influence de Rossini et de Weber, l'œuvre d'Hérold,
même italianisée, procède surtout du génie français; elle est scénique
autant que dramatique, pleine de justesse dans l'expression, de tact
dans les proportions; on y sent passer l'âme d'un poète: aussi bien
a-t-on pu, avec justesse, appeler Hérold l'André Chénier de la musique
(fig. 104).



Agrandir
FIG. 104.

HÉROLD (LOUIS-JOSEPH-FERDINAND).

(Paris, 1791 † 1833.)

(Autographe musical et signature.)



Dès sa première œuvre, les Rosières (1817), il donnait
la mesure de son talent fin et distingué, ainsi que dans la
Clochette (1817). Les Troqueurs (1819), spirituel opéra-comique,
refait sur le poème de Vadé, que Dauvergne 
avait déjà musiqué, le Muletier, partition
aux vives couleurs (1823), continuèrent sa réputation, qui fut
définitivement établie avec Marie (1826), musique touchante et
simple. Mais l'auteur de Marie devait grandir encore et prendre
sa place au premier rang de notre école, avec les deux derniers
opéras-comiques qu'il écrivit, Zampa (1831) et le Pré aux clercs
(1832). En composant Zampa, Hérold avait voulu faire un Don Juan
français. Il sut trouver dans cette œuvre des élans d'un souffle
lyrique admirable, comme le beau trio et le fougueux finale du premier
acte, des soupirs exquis, comme l'adorable duo: «Pourquoi trembler?»

D'une inspiration moins élevée, le Pré aux clercs
est plus complet; la pièce, fort intéressante par elle-même,
porte le musicien. Le caractère des personnages
et la couleur scénique se soutiennent du premier au
troisième acte, avec une étonnante logique; mille détails
d'orchestre et de mélodie charment et surprennent à
la fois. C'est Isabelle, amante douce et tendre; c'est
Mergy, amoureux ardent et fier; plus loin, c'est Comminges,
le terrible fanfaron; puis, dans un coin du
tableau, Cantarelli, astucieux et craintif, Nicette et
Giraud, l'une coquette, l'autre important et comique.
Toutes ces figures, tracées par le musicien, sont encore
vivantes aujourd'hui, et lorsqu'à la fin de la pièce
l'action touche à son dénouement, lorsqu'il y a mort
d'homme, la musique atteint les plus poignantes émotions
du drame.

Un pas de plus et nous tournons au mélodrame
violent avec Halévy (Jacques-François-Fromenthal)
(1799 † 1862). Malgré l'élégante finesse de l'Éclair (1835),

qui rappelle les plus charmantes qualités d'Hérold,
on peut reprocher à Halévy d'avoir un peu poussé au
noir, si je puis m'exprimer ainsi, l'ancien opéra-comique
français; cependant nous devons nous incliner
devant ce maître qui eut le don du lyrisme et qui sut
tenir une grande place aussi bien à l'Opéra-Comique
qu'à l'Opéra (fig. 105).



Agrandir
FIG. 105.

HALÉVY (JACQUES-FRANÇOIS-FROMENTHAL-ÉLIE).

(Paris, 1799 † Nice, 1862.)



Il avait débuté en 1827 par l'Artisan, le Dilettante
d'Avignon (1829) et autres partitions agréables, lorsqu'en
1835 il donna coup sur coup à l'Opéra-Comique
l'Éclair, à l'Opéra la Juive. Il était arrivé en un jour au
plus haut sommet de son talent; il pouvait s'égaler
encore lui-même, se surpasser jamais. La grâce, l'esprit,
l'émotion touchante, telles sont les qualités de l'Éclair;
la puissance, la haute déclamation, une admirable
fermeté dans le dessin du principal personnage, le juif
fanatique Éléazar, tels sont les mérites de la Juive,
dont le second acte peut être placé à côté des plus belles
œuvres lyriques (fig. 106).



Agrandir
FIG. 106.

AUTOGRAPHE MUSICAL ET SIGNATURE D'HALÉVY.

(Bibliothèque nationale.)



A partir de ce jour, Halévy régna, mais avec des
fortunes diverses et non sans partage à l'Opéra-Comique
et à l'Opéra. A l'Opéra-Comique, comptons parmi ses
principaux ouvrages les Mousquetaires de la reine
(1846), qui rappellent la grâce de l'Éclair, le Val d'Andorre
(1848), pièce d'un profond sentiment dramatique,
la Fée aux roses (1849), dont les interprètes firent le
succès; Jaguarita l'Indienne (1855), partition colorée,
dans laquelle le maître suivit avec bonheur les traces
des modernes orientalistes. A l'Opéra, Guido et Ginevra
(1838), dont le terrifiant troisième acte peut compter,
avec le second de la Juive, parmi les plus belles pages

d'Halévy; la Reine de Chypre (1841), avec son duo
classique; Charles VI (1843), où retentit, à côté du
délicieux duo des cartes, un vigoureux et puissant cri
de guerre.

S'il est permis d'accuser Halévy de lourdeur, ce n'est certainement
pas ce reproche que mérite Daniel-François-Esprit Auber (1782
† 1871); mais pourquoi songer à des reproches envers un
musicien qui a su 
rendre la musique supportable et même agréable à ceux qui ne l'aimaient
point? Sa musique courait alerte et légère sur le poème qu'elle
traduisait, qu'elle complétait souvent, comme l'élégant dessin d'un
maître court autour du texte d'un livre.

Aimable conteur musical, Auber ne chercha pas à émouvoir ou à persuader
son auditeur, mais à le distraire. Sa musique n'est ni bien expressive
ni bien forte; mais elle est juste, écrite avec élégance, relevée à
propos par un trait heureux d'orchestre ou d'harmonie, superficielle et
brillante à la fois. Grâce à des procédés simples, mais d'un effet sûr,
le style d'Auber était de tous celui qui pouvait le plus facilement
être  imité. C'était du
Rossini à la portée de tout le monde; de là son immense succès. Mais
si une réaction se fait aujourd'hui contre lui, si la critique est
aussi injuste que l'éloge avait été exagéré, nous ne devons pas laisser
oublier le maître gai et spirituel qui a donné les modèles de ce qu'on
appellerait en rhétorique le style tempéré (fig. 107).



Agrandir
FIG. 107.—AUBER (DANIEL-FRANÇOIS-ESPRIT).

(Caen, 1782 † Paris 1871.—Autographe et signature.)



D'abord disciple de Boïeldieu et des maîtres français, Auber écrivit
la Bergère châtelaine (1820), Emma (1821), la Neige (1823),
le Concert à la cour (1824), le Maçon (1825), car ses premières
œuvres, le Séjour militaire et le Billet de logement, sont
indignes de lui; bientôt il fut ébloui par les rayons du soleil
rossinien, et il devint en France le plus heureux imitateur du maître
de Pesaro.  Pendant
que celui-ci chantait sur un ton sublime la patrie et l'amour filial,
Auber, toujours spirituel, mettait le patriotisme en ballet avec la
Muette de Portici (1829). La Muette, musique élégante, facile,
aimable, ne peut manquer de plaire à qui ne cherche pas le drame dans
le théâtre.

Mais c'était surtout à l'Opéra-Comique que le maître
dépensait son inépuisable fécondité dans la Fiancée
(1829), avec son finale touchant; Fra Diavolo (1830),
tableau brillant brossé d'une main habile; l'Ambassadrice,
le Domino noir, joli vaudeville rehaussé de
couplets charmants; les Diamants de la couronne (1841),
la Part du diable (1843). Avec Haydée (1847), il réussit
à se donner les allures d'un musicien presque dramatique.
En 1867, le maître écrivait encore, et ses admirateurs
s'obstinaient à applaudir avec enthousiasme le
Premier jour de bonheur. Telles furent les œuvres
principales d'Auber, répertoire énorme d'un musicien
que personne ne songerait à critiquer, si les dilettantes
n'avaient eu l'idée singulière de le poser en chef de
l'école française, à une époque où l'on comptait Hérold,
Halévy, Berlioz, Félicien David, où le souvenir des
anciens maîtres de l'Opéra-Comique n'était pas disparu,
au moment où commençaient à briller les maîtres contemporains
que nous admirons aujourd'hui.

Moins distingué, moins fin qu'Auber, mais facile,
aimable et doué d'une certaine sensibilité touchante,
avec une inépuisable bonne humeur, une gaieté et une
franchise de bon aloi, quoiqu'un peu vulgaires,
Adolphe Adam (1803 † 1856) représente dans l'art français
le vaudeville musical. Aucun musicien ne fut plus

fécond; partout, depuis l'Opéra jusqu'aux plus petits
théâtres, il chanta gaiement et insoucieusement. Il fut
quelquefois gracieux et poétique, avec des ballets
comme la Fille du Danube (1836), Giselle (avec Burgmuller,
1841), le Corsaire (1856). Il chercha la finesse
et l'esprit dans le genre et l'opéra-comique; telles sont,
en effet, les qualités du Chalet (1834), un acte qui est son
chef-d'œuvre, du Toréador (1849), de Giralda (1850), de
Si j'étais roi (1852). Il s'inspira de la muse populaire,
dans le Postillon de Longjumeau (1836), dans le Brasseur
de Preston (1838), dans le Bijou perdu (1852).

Toute la troupe des musiciens aimables et faciles
devait marcher à la suite d'Auber et d'Adam: voici
Clapisson (1808 † 1866), le premier de tous après les
maîtres, avec la Fanchonnette (1856); voici Monpou,
un romantique auquel il n'a manqué que de connaître
son art; voici Amédée de Beauplan (1790 † 1853), puis
Théodore Labarre (1805 † 1870); plus près de nous,
c'est Albert Grisar (1808 † 1869), qu'une romance, la
Folle, rendit célèbre, mais qui sut, par la gaieté fine
de sa musique, se faire une petite place à part, avec
Bonsoir, monsieur Pantalon et Gilles ravisseur (1848).
Parmi les imitateurs d'Halévy, nous devons compter
encore Niedermeyer (1802 † 1861), auteur de Stradella
(1837) et de Marie Stuart (1844), qui fut aussi un
compositeur religieux distingué; M. Limnander de
Nieuwenhave, né en 1814, un Belge, bon écrivain
musical, qui écrivit pour l'Opéra-Comique les Monténégrins
(1849) et Maillart (Aimé) (1817 † 1871), l'auteur
ému et scénique des Dragons de Villars (1856).

A part ces trois derniers musiciens, qui ont une réelle

valeur, tous ceux que nous venons de nommer ainsi
rapidement étaient plutôt des compositeurs de romances,
plus ou moins adroitement intercalées dans des opéras,
que des auteurs dramatiques; mais, en France, la
romance traduit trop bien le génie national pour ne pas
avoir sa place dans notre théâtre.

Pour compléter ce tableau de la musique française,
il nous faudrait descendre jusqu'à l'opérette, qui règne
déjà à l'Opéra-Comique avec Adam, jusqu'au Vaudeville
et aux flonflons de Doche; mais un art plus noble
nous appelle, avec Giacomo Meyerbeer (Berlin, 1791
† Paris, 1864), un Allemand qui se fit Français et compagnon
d'études de Weber, un musicien doué d'une
merveilleuse puissance scénique, et qui tenta, quelquefois
avec bonheur, d'unir toutes les écoles, de concilier
tous les genres.

Meyerbeer ne trouva pas sa voie dès ses premiers
pas dans la carrière. Exclusivement Allemand d'abord,
il débuta par des pages comme la Fille de Jephté, auxquelles
manquait la clarté, première condition d'une œuvre
lyrique. Bientôt après, Meyerbeer alla en Italie et
subit l'influence rossinienne; il simplifia son instrumentation,
donna plus de souplesse à ses contours mélodiques,
apprit à écrire pour les voix. Semiramide
riconosciuta (1819), Emma di Resburgo (1819), Margherita
d'Anjou (1820), l'Esule di Granata (1822) et
Il Crociato (1824) furent les œuvres principales de
cette période (fig. 108).



Agrandir
FIG. 108.—MEYERBEER (GIACOMO).

(Berlin, 1791 † Paris, 1864.)



Il vint à Paris vers 1826, et c'est alors que son esprit changea
complètement de direction. Il écrivit, sous l'inspiration
française, Robert le Diable (1831). 
Malgré de grands défauts qui apparaissent aujourd'hui plus
qu'autrefois, malgré un italianisme exagéré, Robert
 le Diable, avec son
troisième et son cinquième acte, apportait en musique une note nouvelle.

Le musicien qui avait écrit cette partition était, à n'en pas douter,
un grand maître. Il y parut aussi en 1836, lorsque Meyerbeer donna les
Huguenots. Cette musique narrative, pour ainsi dire, débordante de
passion, de chaleur, de vie, où la couleur d'orchestre et d'harmonie
relevait encore la valeur de la pensée mélodique, ce drame poignant, se
mouvant dans un tableau brossé d'une main ferme, 
marquait le point culminant de l'ancien art mélodramatique de
l'Opéra.



Agrandir
FIG. 109.

AUTOGRAPHE MUSICAL ET SIGNATURE DE MEYERBEER.

(Bibliothèque nationale.—Réd. 1/3.)



Meyerbeer devait s'élever plus haut encore. Au lieu
de la passion amoureuse, il voulut peindre l'amour d'une
mère et le fanatisme d'un prophète. Moins chaud
et moins passionné que les Huguenots, le Prophète
(1849) est d'une inspiration plus élevée et plus épique.

Après ses deux chefs-d'œuvre des Huguenots et du
Prophète, citons l'Africaine, la dernière partition de
Meyerbeer exécutée à l'Opéra, un an après la mort de
l'auteur, en 1865. Dans cet opéra, le maître était
revenu à ses premières amours italiennes. Composée
malheureusement sur un poème médiocre, l'Africaine
n'a pas les grands mouvements passionnés et dramatiques
des Huguenots et du Prophète; mais jamais
l'imagination mélodique de Meyerbeer n'a été plus
riche, jamais son style plus brillant.

Entre temps, Meyerbeer se reposait en écrivant des
opéras-comiques. Nous ferons bon marché de l'Étoile
du Nord (1854), malgré le premier et le troisième acte;
mais il n'en est pas de même du Pardon de Ploërmel
(1859), partition plus pittoresque que dramatique, si
l'on veut, mais d'une poésie charmante et d'une adorable
et élégante fantaisie.

Meyerbeer a été bien discuté et le sera beaucoup
encore. C'est le sort des éclectiques: il a paru trop profond,
trop savant, comme on dit niaisement, aux dilettantes
de son temps. On le trouve aujourd'hui trop facile;
nous n'avons pas à nous prononcer dans ce procès:
tout ce que nous pouvons dire, c'est que Meyerbeer,
qui a pris tous les styles, essayé toutes les formes, est

un merveilleux musicien de transition entre les anciennes
écoles et les nouvelles; affecter le mépris
pour des œuvres telles que les Huguenots et le Prophète
serait déchirer de gaieté de cœur deux des plus
belles pages de l'histoire de la musique.

Pendant que le théâtre se développait ainsi en
France, à l'Opéra comme à l'Opéra-Comique, nous prenions
rang, à côté de l'Allemagne, dans le genre de la
symphonie. Deux hommes de talents bien différents,
Hector Berlioz (1803 † 1869) et Félicien David (1810
† 1876), ouvraient à l'art français des voies presque inexplorées.
Ils créaient dans notre pays la symphonie,
mais à la manière française; moins mouvementée que
le drame, moins sévère que l'oratorio, l'ode symphonie
et la symphonie dramatique de David et de Berlioz
jetaient dans notre art national une note non encore
entendue jusqu'à eux.

Ne soyons point trop sévères pour ceux qui ont méconnu
Berlioz; nous ne sommes pas devenus plus
sages aujourd'hui, et il en sera de même ainsi chaque
fois qu'un novateur apportera une idée nouvelle ou
trouvera une forme inconnue. Le public est ainsi fait.
La musique est un art complexe dont les nouveautés
effrayent d'abord notre oreille. Pour faire accepter
quelque chose d'original ou d'inattendu, une certaine
dose de banalité est nécessaire; elle fait pardonner au
musicien toutes ses hardiesses, et Berlioz n'aimait
guère ces sortes de concessions (fig. 110).



Agrandir
FIG. 110.—BERLIOZ (HECTOR).

(Côte-Saint-André, 1803 † Paris, 1869.)



Novateur passionné, Berlioz se jeta, dès ses premiers
pas, dans le romantisme musical et littéraire:
Glück, Weber, Beethoven, Shakespeare, Byron, Hugo,

furent ses dieux et ses adorations, comme il disait lui-même.
Étant encore à l'école, il écrivait la symphonie

fantastique, inspiration presque byronienne; puis venait
Harold en Italie (1835). Le génie du maître s'affermissait,
se rassérénait, pour ainsi dire; Berlioz restait
toujours romantique, bouillant, mais il perdait ce que
cette ardeur avait de trop exagéré. Alors commença
pour lui la plus brillante période de sa vie musicale.
Il écrivit le monumental Requiem pour les funérailles
du général Damrémont (1839), la vibrante et amoureuse
symphonie dramatique de Roméo et Juliette (1839);
enfin cette œuvre admirable qui tient presque du
théâtre, et qui est la plus fidèle traduction musicale du
Faust de Gœthe écrite par un Français, la Damnation
de Faust (1846). L'âme de l'artiste s'épurait encore: ce
n'était plus à Shakespeare, à Gœthe que Berlioz s'adressait,
c'était aux simples et touchants tableaux de l'Évangile,
c'était au plus pur, au plus tendre, au plus serein
des poètes, à Virgile. Ce puissant, ce sombre, se faisait
petit et idyllique pour chanter Jésus dormant dans la
crèche, avec l'Enfance du Christ (1854); ce musicien
chercheur, curieux, exagéré même si l'on veut, atteignait
les sérénités et les grandeurs du poète de Mantoue
avec les Troyens (fig. 111).



Agrandir
FIG. 111.—AUTOGRAPHE MUSICAL ET SIGNATURE DE BERLIOZ.

(Réd. 1/3.)



On a dit et répété que Berlioz ne comprenait rien
au théâtre et n'y pouvait rien comprendre. En effet, il
aimait peu nos conventions dramatiques, il était même
rarement équitable pour nos musiciens, confondant facilement
l'opéra-comique avec le vaudeville; mais franchement,
à cet homme qui rêvait Shakespeare et Gœthe
et qui ressuscitait Virgile, les habiletés dramatiques de
M. Scribe devaient paraître un peu mesquines. Lorsqu'au
théâtre on aura rendu à Berlioz la place qui lui est

due, on pourra savoir en France (car les étrangers le
savent depuis longtemps) quelle fantaisie pittoresque
déborde dans Benvenuto Cellini (1838), combien tendre
et gracieuse est la légère partition de Béatrice et Bénédict
(1862), quel trésor de poésie, de véritable mélodie,
de réel sentiment dramatique renferme cette double
œuvre, encore endormie pour notre public, et qui a nom
la Prise de Troie, qui n'a jamais été jouée, et les Troyens
à Carthage (1863). Les dilettantes d'autrefois ont bien ri,
les auditeurs de l'avenir pleureront et admireront; ils
seront les naïfs peut-être, mais leur sort vaudra mieux
que celui des gens d'esprit.

Ardent, batailleur, injuste souvent, Berlioz s'était
attiré bien des ennemis; mais, même à l'époque où il
était le plus discuté, son influence fut immense. Partout
aujourd'hui on retrouve les traces de ce maître
puissant, original, à l'instrumentation riche, étonnamment
colorée, dans laquelle tout est neuf, inattendu,
hardi, sinon heureux. Berlioz, avec un peu d'orgueil,
il faut l'avouer, prétendait continuer Beethoven: il
n'avait pas tout à fait tort; car, si son œuvre n'existait
pas, il manquerait un anneau à la chaîne qui relie les
grands maîtres classiques, comme Beethoven et Weber,
aux modernes, comme Richard Wagner.

Félicien David fut plus heureux que Berlioz,
moins ambitieux, il est vrai, et moins novateur. Son
talent procède de Haydn, dans la Création et dans
les Saisons, plus peut-être que de tout autre maître. En
dehors de sa mélodie un peu pauvre, mais poétique et
charmante, c'est l'instrumentation de Félicien David
qui accapare souvent à elle seule toute l'attention de

l'auditeur. Elle est riche, limpide et variée. Le développement
symphonique, toujours écrit sur un rythme
symétrique et bien marqué, sur une mélodie dont les
contours sont facilement saisissables, n'exige, pour être
compris, ni longue attention ni aptitudes spéciales. C'est
dans le genre pittoresque que Félicien David a excellé:
c'est un peintre en musique. Après un long voyage en
Orient, il rapporta tout vivants, pour ainsi dire, les
tableaux qui avaient frappé sa vive imagination. Il créa
un genre tout spécial, l'orientalisme musical.

Ce fut le Désert (1844) qui commença son succès.
La suite ne démentit pas ce brillant début, même dans
ses œuvres aujourd'hui oubliées, comme l'Éden, Moïse
au Sinaï. La dernière œuvre symphonique de David,
Christophe Colomb, avec la scène de l'Océan, le nouveau
monde et l'épisode de la mère indienne, est à la
hauteur des meilleures pages du Désert (fig. 112).



Agrandir
FIG. 112.—DAVID (FÉLICIEN).

(Cadenet, 1810 † Saint-Germain, 1876.)

(Autographe musical et signature.)



Félicien David aborda le théâtre avec bonheur, non
qu'il eût le sentiment dramatique très développé; mais
la limpidité de sa pensée et de son style rendait sa
musique accessible aux oreilles les plus rebelles. Il
débuta au théâtre par la Perle du Brésil (1851); bientôt
Herculanum (1859), à l'Opéra, prouva que le musicien
pittoresque était aussi un artiste aux tendances élevées
et expressives; malheureusement, l'imitation fréquente
des Italiens et surtout de Donizetti ont rapidement fait
vieillir cette œuvre, que la scène des chrétiens et surtout
la Bacchanale devraient sauver de l'oubli. Le chef-d'œuvre
de Félicien David, avec le Désert, fut Lalla
Roukh (1862), opéra-comique en deux actes. Cette
partition, empreinte d'une poésie pénétrante et d'une

couleur orientale langoureuse est une des œuvres les plus
remarquables de notre opéra-comique moderne.



Agrandir
FIG. 113.—INSTRUMENTS CHINOIS.

1. Cheng. | 2. Che. | 3. Kin.



Nous avons laissé de côté, dans le cours de cette histoire, la
musique extra-européenne des Arabes, des Hindous et des Chinois:
non qu'il soit inutile de la connaître, mais les développements
qu'elle exige nous entraîneraient hors des bornes de cet abrégé.
Contentons-nous de quelques notes et ne disons de cette musique que
ce qui est absolument indispensable, au moment où, sous l'influence
de Félicien David, l'orientalisme devient un 
genre dans l'art, au moment où les compositeurs cherchent des couleurs
nouvelles dans les rythmes et dans les intervalles étrangers à notre
langue musicale qui caractérisent la musique des peuples orientaux.



Agrandir
FIG. 114.—KINAN, HARPE CHINOISE.

(Conservatoire de Bruxelles.)



La musique orientale paraît avoir peu changé, dans
la suite des temps; telle elle était autrefois, telle
on la retrouve aujourd'hui. Si on la regarde de près,
on s'aperçoit que les Orientaux ne parlent pas en
musique la même langue que nous; leur gamme, pour
appeler par un nom connu leur échelle musicale, se
compose d'intervalles qui ne sont pas employés dans
la nôtre.

Il semble qu'aucun de ces peuples n'ait connu l'harmonie,
telle que nous la comprenons; s'ils chantent
ensemble plusieurs notes, il n'y a dans cette polyphonie
embryonnaire aucune trace d'un art bien et dûment
constitué comme le nôtre.

De ces peuples, les uns ont une notation musicale,
comme les Arméniens, les Chinois, les Hindous et les
Persans; les autres n'en ont pas, comme les Arabes;
mais cette notation, quand elle existe, consiste en lettres,
ou tronçons de lettres, se rapprochant un peu de l'écriture
musicale des Grecs ou des neumes du moyen âge.
C'est, du reste, le plus souvent, par la tradition et la
mémoire que les mélodies orientales se conservent et
se propagent.



Agrandir
FIG. 115.—INSTRUMENTS HINDOUS.

1. Tayuc ou Mayuri. | 2. Chikara. | 3. Mridanga.

(Conservatoire de Bruxelles.)





Agrandir
FIG. 116.—INSTRUMENT HINDOU, RANA-CRINGA.

(Conservatoire de Bruxelles.)



Lorsque nos missionnaires pénétrèrent en Chine, ils trouvèrent une
musique constituée par des lois immuables. Le père Amyot a laissé un
mémoire curieux sur la musique des Chinois et sur leurs musiciens.
Leurs instruments, comme tous les instruments du  monde, peuvent toujours
se diviser en instruments à cordes, à vent et à percussion, et ces
derniers sont chez eux très multiples et très variés; ils aiment aussi
les instruments à cordes nombreuses, dont le principal est le takigato
ou le ché, qui rappelle le psaltérion du moyen âge et le tympanon des
tziganes. Leurs instruments à archets sont nombreux, mais généralement
primitifs; en revanche, les Chinois sont riches en instruments du genre
luth ou guitare. Parmi les instruments à vent, le cheng, aux nombreux
tuyaux, est certainement le plus intéressant. Nous donnons, du reste,
quelques dessins des principaux agents sonores chinois (fig. 113 et
114).

La notation chinoise n'est pas primitive; au contraire,
elle est assez compliquée et se compose de lettres
qui marquent à la fois l'intonation et le rythme.


Le système des Hindous diffère notablement de celui
des Chinois. Leurs instruments sont différents et le

nombre des instruments à cordes pincées est plus
grand que celui des engins de percussion, contrairement

aux habitudes chinoises. Leurs guitares et leurs
luths se rapprochent beaucoup des nôtres et sont désignés
sous le nom générique de vinas, bien souvent employé par les poètes
modernes. Les formes élégantes et capricieuses des instruments hindous
méritent l'attention des artistes. Nous en publions quelques spécimens
curieux (fig. 115 et 116)[19].


[19] Pour la musique hindoue et les instruments chinois et japonais,
nous ne pouvons mieux faire que de recommander l'excellent
Annuaire du conservatoire de Bruxelles, de M. Mahillon,
1878, et la Musique au Japon, de M. Kraus. Florence 1878, in-8o.





Le tambour (taraboukeh) et le luth ou guitare (eoud et tanbour) sont
les principaux instruments arabes. A l'époque de l'expédition des
Français en Égypte, Villoteau a écrit sur la musique arabe ancienne et
moderne deux remarquables mémoires.



Agrandir
FIG. 117.—CONCERT ARABE, XIIIe SIÈCLE.

(Mss. des Séances de Harriri.—Bibliothèque nationale.)



Les Arabes n'ont pas de notation; c'est par la mémoire et la
tradition que leurs mélodies sont conservées et propagées;

cependant cette musique nous est plus familière que
celle des Hindous et des Chinois. Pendant les croisades,
nos rapports avec l'Orient ne furent pas sans influence
sur la musique occidentale; puis les Arabes, s'étant rapprochés
de nous par l'Espagne, laissèrent des traces profondes
dans le chant religieux et dans le chant profane.
C'est aux Arabes que les mélodies espagnoles doivent
ces morbidesses d'intonation et de rythmes qui les
rendent si caractéristiques (fig. 117, 118 et 119).



Agrandir
FIG. 118.—INSTRUMENTS ARABES.

1. Darabouked. | 2. Eoud. | 3. Tanbour ou guitare Bourzouk.



Après un court voyage autour du monde, nous voici 
donc revenus en Europe; mais là aussi nous retrouvons des populations
dont les rythmes étranges, les mélodies de tonalité singulière décèlent
l'origine orientale. Parmi celles-ci, il faut compter au premier rang
 les Hongrois et les
Tziganes, dont les rapsodies et les czcsardas, tantôt langoureuses
et tendres, tantôt comme affolées de rythmes, se distinguent facilement
des chants de notre musique.



Agrandir
FIG. 119.

HARPE DES NÈGRES DE L'AFRIQUE.



C'est à ces chants primitifs, nouveaux par les rythmes, nouveaux par
les formes de la mélodie, que les musiciens modernes ont demandé,
depuis une trentaine d'années, des couleurs encore inconnues pour
enrichir leurs palettes. Jusqu'à Félicien David, l'Espagne seule avait
été mise à contribution.

Depuis quelques années, ces rythmes piquants, ces mélodies originales,
qui apparaissent dans notre musique, comme seraient des mots étrangers
à notre langue, sont devenus fort à la mode; on a usé et presque abusé
de l'Orient, de l'Espagne et des tchèques, des Hongrois, bohèmes et
tziganes.

Après cette courte excursion dans l'ethnographie musicale,
revenons à nos musiciens français, et citons, pour finir
cette période, deux artistes de talent différent, mais 
à la plume délicate et fine, au style châtié et élégant,
Onslow (1784 † 1852) et Reber (1807 † 1880). Onslow fut,
au théâtre, un compositeur froid et de peu d'imagination; mais
ses œuvres instrumentales de concert et de chambre sont
intéressantes. Musicien instruit et châtié, esprit fin et distingué,
Reber ne se lança pas dans la symphonie dramatique et pittoresque; il
prit, au contraire, pour modèles les maîtres du passé; au concert,
Haydn et Mozart; au théâtre, Grétry et nos vieux musiciens français.
Ses opéras-comiques: la Nuit de Noël, le Père Gaillard, ses
symphonies, sa musique de chambre, sont des œuvres de second
ordre, mais finement et élégamment écrites, qui resteront longtemps
encore chères aux musiciens amoureux de l'art du bien écrire, sensibles
à toutes les délicatesses du style le plus pur.


Adam (Ad.). Souvenirs d'un musicien, in-8o, 1857.—Derniers
souvenirs d'un musicien, in-8o, 1859.

Azevedo. Félicien David, grand in-8o, 1865.

Berlioz. Mémoires, grand in-8o, 1870.—Correspondance inédite,
avec Notice, par M. D. Bernard, 2e édit., 1879.—Lettres
intimes, in-8o, 1882.

Caussin de Perceval. Notices anecdotiques sur les principaux
musiciens arabes des trois premiers siècles de l'islamisme (Journal
asiatique, 1873).

Chouquet. Histoire de la musique dramatique en France, in-8o,
1873.—Catalogue des instruments du musée du Conservatoire,
in-8o, 1875.

Fétis. Histoire de la musique, t. Ier.

Fouque (Octave). Les révolutionnaires de la musique, in-8o,
1883.

Halévy (L.). F. Halévy, sa vie et ses œuvres, in-8o, 1862.

Halévy. Souvenirs et portraits, in-8o, 1860.—Derniers souvenirs
et portraits, in-8o, 1863.


Hippeau. Berlioz.—1 vol. in-4o, 1873.

Kraus. La musique au Japon, in-8o, 1878.

Lavoix. Histoire de l'instrumentation.

Mahillon. Catalogue des instruments du Conservatoire de
Bruxelles. (Annuaire du Conservatoire royal de Bruxelles, 1re et
2e années, 1877-1878).

Pougin. Albert Grisar, in-12, 1870.—Adolphe Adam, in-8o,
1877.

Villoteau. Mémoire sur la musique des Arabes.—(Description
de l'Égypte, t. 8 et 14).






CONCLUSION

LA MUSIQUE CONTEMPORAINE

La symphonie et le drame: la mélodie, l'harmonie, les instruments
et l'instrumentation.—Les maîtres contemporains:
Allemagne (R. Wagner); Italie, France, Espagne, Belgique,
Angleterre.—L'opérette et la romance, le public, les concerts
populaires, l'orphéon.—Le dernier mot.



Nous avons bien des fois, dans le cours de ce résumé,
parlé d'art moderne, de nouvelle école, de période
de transition; mais, en somme, nous n'avons pas dit ce
qu'était cette évolution musicale, qui se fait sentir
dans toutes les parties de la musique. Chaque chapitre
de ce livre, depuis l'antiquité jusqu'à nos jours, a
montré les diverses péripéties par lesquelles avait passé
notre art avant d'arriver au point où il en est aujourd'hui;
il serait temps de décrire, pour ainsi dire, cette
évolution à laquelle nous avons tant de fois fait allusion.

Pour parler la langue des philosophes, la musique,
de subjective qu'elle était, tend chaque jour à devenir
objective, c'est-à-dire qu'elle ne cherche plus, comme autrefois,
à produire une sensation vague, un simple plaisir

de l'oreille, mais bien à préciser cette sensation, à donner
l'impression d'un spectacle défini, à exprimer une
passion ou un sentiment.

C'est surtout dans la symphonie que cette évolution
est facile à suivre, car, au théâtre, la musique,
aidée des paroles, a toujours rendu ou voulu rendre
un sentiment quelconque. Il en est tout autrement de la
symphonie. Elle n'est d'abord, au commencement du
XVIIIe siècle, qu'un assemblage de sons plus ou moins
habilement combinés; puis, avec Haydn, elle agrandit
son cadre, sans autre ambition cependant que d'être
une page de musique pure et parfaite. Déjà Mozart est
plus précis, puis vient Beethoven; il joint à quelques-unes
de ses symphonies un programme, ou tout au
moins un titre, qui en explique d'abord le sujet; cela
ne suffit plus au maître, il ajoute des paroles et compose
la symphonie avec chœurs. Un grand pas est franchi.
Les successeurs d'Haydn, de Mozart, de Beethoven, de
Berlioz, de Mendelssohn, de Schumann, vont marier
définitivement le théâtre à la symphonie. Cette invasion
du drame dans la symphonie est-elle un bien ou un mal?
Nous n'avons pas à porter de jugement, c'est un fait et
voilà tout.

Mais une conséquence naturelle de ce même fait est
l'invasion de la symphonie dans le drame. Le théâtre
attire à lui toutes les forces, il double sa puissance par
l'adjonction des instruments traités symphoniquement.
Ceux-ci, grâce à la variété de leurs teintes sonores,
grâce aux diverses expressions de leurs timbres, prennent
part à l'action, comme des personnages, au lieu de
rester, ainsi qu'autrefois, simples accompagnateurs de

la voix humaine. Ce n'est pas l'inspiration d'un compositeur
de génie ni le hasard de la mode qui a causé
cette fusion de la symphonie dans le drame et du drame
dans la symphonie, c'est la force même des choses;
cette évolution est la conséquence nécessaire de tous les
faits que nous avons exposés, depuis les commencements
de l'histoire de le musique.

Chaque partie de notre art a subi pareille transformation.
La mélodie tend à chercher des intonations
nouvelles, à rajeunir ses rythmes; on altère l'ancienne
symétrie classique et on la remplace par une symétrie
asymétrique, pour ainsi dire.

On a beaucoup parlé et on parlera encore beaucoup
du Leit motiv, fort employé dans la musique moderne,
surtout par les maîtres de l'école allemande. Le Leit motiv
(motif conducteur), appelé aussi mélodie mère, consiste
dans une phrase mélodique qui représente, pour ainsi
dire, un personnage du drame. Modulée, transformée
de mille manières, dans son rythme, dans son instrumentation,
dans son harmonie, cette mélodie change
d'expression, de sens, de couleur, suivant les péripéties
de l'action, suivant les diverses passions et les différents
sentiments du héros dont elle est, en quelque sorte, la
personnification musicale, et cependant elle reste la
même, toujours reconnaissable pour qui sait écouter.
Le Leit motiv n'est pas d'invention nouvelle, on en
retrouve des traces évidentes dans Méhul, dans Beethoven,
dans Meyerbeer et surtout dans Berlioz.

Comme elle s'était transformée vers le milieu du
moyen âge, l'harmonie se transforme aujourd'hui.
Naguère le musicien qui écrivait des sons simultanés,

c'est-à-dire qui faisait de l'harmonie, avait pour but de
faire éprouver le plus souvent possible à l'auditoire la
sensation du repos; tantôt ce repos était fugitif, on l'appelait
demi-cadence: tantôt il était complet, on l'appelait
cadence; la dissonance avait pour principale utilité de
rendre le repos de la consonance plus doux, après l'avoir
fait désirer. Aujourd'hui l'harmonie, plus nerveuse
(quelques-uns disent plus énervante), retarde, au contraire,
le plus possible le repos consonant; elle laisse
notre oreille dans une sorte d'inquiétude haletante qui a
quelque chose de doux et d'émouvant. Une note retardée,
quittant comme à regret l'accord qui précède, est pour
nous une irritation qui a son charme; empruntée au
contraire à une harmonie non encore entendue, elle la
fait pressentir, et cette attente est une émotion. Depuis
les plus grands opéras jusqu'à la simple romance, partout
on retrouve ces tendances que nous avons déjà signalées
au siècle dernier et qui s'accentuent chaque jour
davantage. C'est à elles que l'on peut attribuer aussi les
modulations fréquentes, c'est-à-dire les changements
de tons qui font aujourd'hui partie de la langue musicale
courante, dont ils n'étaient autrefois que l'exception.
En résumé, de consonante qu'elle était, l'harmonie
tend surtout à devenir dissonante.

Ajoutez à cela qu'il était autrefois possible de séparer
la mélodie de son accompagnement. Aujourd'hui les
musiciens ne conçoivent plus guère l'une sans l'autre;
ils unissent la mélodie et l'harmonie d'un lien tellement
indissoluble que, le plus souvent, l'idée n'est complète
que lorsque les deux parties sont, pour ainsi parler, soudées
l'une à l'autre. Dans ces conditions, pour être entendue

et comprise, la musique demande une plus
grande éducation d'oreille, une plus grande attention;
mais le goût du public se forme aussi chaque jour,
malgré ses propres résistances et comme à son insu, ce
qui explique facilement comment quelques musiciens,
qui paraissaient presque barbares il y a un quart de
siècle à peine, sont devenus aujourd'hui classiques.

Tel est, dessiné d'un trait rapide, le caractère de la
musique moderne; mais il est temps de parler un
peu des instruments, que nous avons abandonnés à la
fin du XVIe siècle. Les progrès de leur construction matérielle
n'ont pas été sans influence sur les variations de
leur emploi, au théâtre comme au concert.

Pendant que nous suivions les péripéties de l'histoire,
l'orchestre se formait, chaque instrument se perfectionnait;
non seulement il devenait plus étendu,
plus maniable, d'une sonorité plus riche et plus souple,
mais aussi, ce qui est plus important, il contribuait
à enrichir et à augmenter cette masse imposante de
l'orchestre que l'on ne peut mieux comparer qu'à un
instrument aux registres multiples et aux timbres variés;
le mélange, la fusion, l'opposition habile de ces
timbres constituent l'art tout moderne de l'instrumentation,
dont nous avons parlé plus haut.

On distingue deux sortes d'orchestres: l'orchestre
de théâtre et de symphonie, et l'orchestre militaire.
L'orchestre de la symphonie ressemble fort à celui du
théâtre; c'est par la manière dont les instruments sont
groupés et traités qu'ils diffèrent. En revanche, on distingue
dans l'orchestre militaire l'harmonie et la fanfare.
Dans l'harmonie on emploie, outre les cuivres,

les clarinettes, les flûtes, les hautbois, les bassons, en un
mot, tous les instruments de bois, plus les saxophones. La
fanfare n'admet que les trompettes, les cors, les cornets,
les trombones, les bugles, les saxhorns, les tubas, etc.

On appelle partition la façon dont le compositeur
dispose ses instruments sur son manuscrit. Il est bien
entendu qu'il ne fait pas constamment emploi de tous
les agents sonores qu'il désigne, mais les combinaisons
peuvent être variées à l'infini. Une page toute moderne
de partition (fig. 120), empruntée à une des œuvres de
nos jeunes maîtres et reproduite d'après son manuscrit,
en dira plus long au lecteur que tous nos commentaires.
Quelquefois toutes les forces de l'orchestre, distribuées en
divers groupes, sont employées ensemble, comme dans
la marche du Prophète de Meyerbeer, le finale du second
acte de l'Étoile du Nord, et surtout le Tuba mirum du
Requiem de Berlioz.



Agrandir
FIG. 120.—LA PARTITION MODERNE.



Mais voyez-les dans l'orchestre, ces instruments, rangés
suivant leurs familles, leurs timbres et leur genre.
Que le chef lève son bâton et la matière va vivre. Ces
cordes vont pleurer, ces bois gémir et soupirer, ces cuivres
mugir et menacer. Depuis le moyen âge, le nombre des
groupes sonores s'est à peine augmenté et les divisions
générales sont restées à peu près identiques; mais presque
tous les instruments ont subi de profondes transformations.



Agrandir
FIG. 121.

CONTREBASSE.—VIOLONCELLE.—VIOLON.



Jetons un coup d'œil sur l'orchestre moderne de symphonie
et de drame, sur cette armée qui, depuis la fin
du dernier siècle, est entrée victorieusement dans l'art
musical.

Voici, occupant la plus grande place, le centre stratégique

pour ainsi dire de l'orchestre, la masse des
instruments à cordes, c'est-à-dire le quatuor, composé
des violons, altos, violoncelles et contrebasses. Nous
disons quatuor, suivant l'expression consacrée; mais,

en réalité, les violons étant généralement divisés en
deux parties, l'ensemble forme un quintette; c'est cette
masse dite des cordes qui soutient tout l'édifice instrumental,
et dont la voix pleine, chaude et vibrante, vivifie
littéralement l'orchestre (fig. 121).



Agrandir
FIG. 122.—HARPE DE MARIE-ANTOINETTE.

(Système Nadermann.—Musée du Conservatoire.)



Tel il était aux XVIe et XVIIe siècles,
tel le violon est resté encore aujourd'hui, si bien que les amateurs
préfèrent et de beaucoup les Stradivarius aux instruments modernes.
En revanche, le violoncelle, inventé vers le commencement du
XVIIIe siècle par le père Tardieu de
Tarascon, a remplacé les anciennes violes, et à partir de 1706 la
contrebasse à la mâle sonorité a pris la place des basses de violes
dont la voix était trop faible pour les besoins de la musique moderne
qui se formait déjà.

Mais à côté de cette masse imposante des instruments à archet, la
harpe, aux sonorités poétiques et aériennes, vient donner, pour
ainsi dire, des ailes à l'instrumentation. Longtemps maintenue dans
d'étroites limites, la harpe a pris, au siècle dernier, un prodigieux
 essor. Grâce aux
ingénieuses inventions de Cousineau, de Nadermann et surtout de cet
ouvrier de génie qui a nom Sébastien Érard, cet instrument peut
aujourd'hui atteindre tous les tons, rendre toutes les notes. En effet,
le système dit à double mouvement, inventé en 1801 par Érard, a fait
de la harpe un des plus beaux instruments de l'orchestre (fig. 122.)



Agrandir
FIG. 123.—CLAVECIN DE RUCKERS.

(Musée du conservatoire.)



En revanche, nous avons abandonné les autres instruments à cordes
pincées et de petite taille, tels que les luths, les mandolines et
 les guitares. Depuis
la seconde moitié du XVIIIe siècle,
ils ne servent plus qu'à l'accompagnement de la voix pour les amateurs.
Cependant on trouve la mandoline dans la fameuse sérénade de Don
Juan de Mozart, la guitare dans le Barbier de Séville de Rossini,
etc. Dernièrement M. Delibes a employé la mandoline dans la musique
écrite pour le drame de Victor Hugo, le Roi s'amuse, et R. Wagner
une sorte de luth dans les Maîtres chanteurs de Nuremberg.




Agrandir
FIG. 124.—PIANO A QUEUE MODERNE.



Sans faire précisément partie de l'orchestre, le piano
est de beaucoup le plus répandu des instruments à
cordes. Tour à tour clavicorde au XVe siècle, épinette
ou virginal au XVIe, il est perfectionné par les Ruckers
à Anvers, aux XVIIe et XVIIIe siècles, par Pascal Taskin,
en France (1730-1793), etc., et devient le clavecin
(fig. 123) dont les cordes sont grattées par une sorte de
plectre; mais, dans la première moitié du XVIIIe siècle,
Cristofori à Florence, Marius à Paris, Gottlob Schrœter
en Saxe, avaient eu l'idée de faire frapper les cordes du
clavecin par des marteaux; cette invention fit naître les

premiers pianos forte, qui furent fabriqués par Silbermann
de Freyberg, vers 1730. A la fin du dernier
siècle, Sébastien et Pierre Érard inventaient le mécanisme
de l'échappement, donnant plus de souplesse,
d'aisance et de solidité au marteau. A partir de ce
moment, chaque jour vit naître un nouveau perfectionnement
du piano (fig. 124 et 125).



Agrandir
FIG. 125.

MÉCANISME MODERNE DU PIANO.

(Système Chickering.)



Regardez au milieu de l'orchestre ces petits instruments entourés et
comme défendus par la masse des cordes. A part quelques-uns qui sont
nouveaux, vous pouvez les reconnaître pour les avoir rencontrés maintes
fois dans le cours de cette histoire. Leurs formes ont peu changé;
cependant bien des améliorations se sont faites dans leur justesse
et leur timbre; ce sont les flûtes, les hautbois, les bassons, les
clarinettes. Ce groupe, auquel on donne le nom de petit orchestre,
représente sur la palette instrumentale les couleurs tendres, fines,
délicates; leur rôle dans l'expression dramatique consiste à traduire
les sentiments les plus complexes. Mais cette souplesse et cette
justesse de son que nous admirons en eux aujourd'hui n'existent
vraiment que depuis une cinquantaine d'années à peu près, grâce aux
efforts de nombreux inventeurs comme Gordon, 
Coche, Dorus, Buffet, Ad. Sax, Triébert et surtout Théobald Boehm qui a
trouvé, vers 1831, la loi de la perce rationnelle des tuyaux; sa flûte
cylindrique, inventée en 1846, passe pour un chef-d'œuvre en ce
genre (fig. 126).



Agrandir
FIG. 126.

1. Flûte à cinq clefs ou flûte Tulou. | 2. Flûte Dorus (système Boehm). |
  3. Flûte Boehm (cylindrique).



Les flûtes n'ont pas seules profité des inventions de Boehm; voici les
hautbois, auxquels viennent s'ajouter le cor anglais, au son triste
et doux, inventé au XVIIIe siècle
par Jean Ferlandis et perfectionné par Triébert, et le basson que nous
connaissons déjà depuis 1539 (fig. 127).



Agrandir
FIG. 127.

1. Basson. | 2. Hautbois de Triébert (système Boehm).
  | 3. Hautbois ancien.



Mais à côté des flûtes, des hautbois, etc., voici une des plus belles
voix de l'orchestre, celle de la clarinette, profonde et touchante. La
clarinette, instrument moderne, fut inventée en 1691 par Ch. Denner
et fit son apparition en France en 1755. 
En 1777, un facteur nommé Horn trouvait une clarinette grave, que l'on
appela cor de basset, et qui fut employée par Mozart. Le cor de basset
fut bientôt remplacé par la clarinette alto d'Iwan Muller. En 1830, le
facteur Buffet construisait la clarinette basse dont Meyerbeer s'est
servi dans le cinquième acte des Huguenots, et qui, perfectionnée
par Sax, sonne aujourd'hui dans nos orchestres. En 1844, Buffet avait
remplacé l'ancienne clarinette à treize clefs par la clarinette
moderne, basée sur les principes de Boehm (fig. 128).



Agrandir
FIG. 128.

1. Clarinette alto. | 2. Clarinette à 13 clefs. | 3. Clarinette Boehm.



Moins employés que les clarinettes, les saxophones, inventés par Ad.
Sax en 1840, ont cependant droit de cité dans l'orchestre, ayant été
utilisés par des maîtres tels que Meyerbeer, dans l'Africaine, et
M. Ambr. Thomas,  dans
Hamlet. Le timbre plein et doux du saxophone, avec une couleur
particulière de tristesse et de résignation, le rend éminemment
propre à l'expression dramatique; cependant c'est dans les orchestres
militaires que les saxophones, établis de la basse au soprano,
c'est-à-dire du grave à l'aigu, rendent le plus de services. Ils
jouent dans ce cas, avec les clarinettes, le rôle des instruments
à cordes, tranchant, par leur sonorité moelleuse, sur
 les tons monochromes de la masse des cuivres
(fig. 129).



Agrandir
FIG. 129.—SAXOPHONES.

1. Contrebasse. | 2. Basse. | 3. Ténor. | 4. Soprano.



Mais voyez groupés côte à côte les instruments de
cuivre, éclatants et resplendissants; non seulement ils
représentent dans l'orchestre l'élément vigoureux et
pour ainsi dire martial, non seulement ils ont la voix
puissante, non seulement leur strideur tache de couleurs
vives la palette orchestrale, mais ils savent aussi
produire des sonorités douces et pleines tout à la fois,
d'un noble et magnifique effet.



Agrandir
FIG. 130.

1. Cor naturel.—2. Cor à piston.



On ferait un livre avec l'histoire des transformations successives des
instruments à vent, à bocal, dits instruments de cuivre. En effet,
les tuyaux fournissent naturellement un certain nombre de sons ou
harmoniques; mais ces sons ne suffisant pas aux compositeurs, on en
trouva d'artificiels, soit en les allongeant au moyen de coulisses,
soit en changeant les harmoniques par des clefs, des cylindres et
des pistons. Les pistons furent inventés par Stoelzel en 1813. Un
dernier perfectionnement dit des tubes indépendants est dû à Adolphe
Sax. Malgré ces inventions, les compositeurs, tout en employant les
instruments nouveaux, à clefs ou à pistons, tiennent cependant à
conserver les instruments dits naturels, à cause de la beauté de leurs
timbres.



Agrandir
FIG. 131.

1. Trompette à piston.—2. Trompette naturelle.




Voici le groupe des cors. Quatre et même huit de
ces splendides instruments sonnent dans l'orchestre.
En effet, leur apparition en France date de 1760. Ce fut
Bluhmel qui appliqua le premier les pistons au cor en
1836 (fig. 130).

A côté des cors, le groupe bruyant des trompettes se fait entendre;
les unes sont à pistons, les autres à clefs; d'autres enfin sont
naturelles, comme la grande trompette de guerre, dite en ré. Ce
fut en 1770 qu'un facteur, nommé Koelbel, appliqua les clefs à la
trompette, et la trompette à clefs, inventée par Weindinger, parut en
1822 à Vienne (fig. 131).



Agrandir
FIG. 132.

Cornet à piston.



Malheureusement, ce splendide instrument est souvent remplacé, surtout
chez les Italiens, par le cornet à piston, désagréable petit engin
d'une sonorité vulgaire, qui fut inventé vers 1829 par Périnet. Il eut
à cette époque un si grand succès que Bellini l'employa souvent et,
après lui, un grand nombre de maîtres (fig. 132).



Agrandir
FIG. 133.

1. Trombone à coulisse.—2. Trombone à piston.



En revanche, le magnifique trombone, dont la  voix est tour à tour
stridente ou majestueuse, tient la première place parmi les instruments
de cuivre, soit que les compositeurs emploient le vieux trombone à
coulisse si connu au moyen âge et que Glück réintroduisit à l'Opéra
dans Alceste, soit qu'ils fassent usage du trombone à piston, inventé
par Labbaye en 1836 (fig. 133).



Agrandir
FIG. 134.

OPHICLÉIDE.—SERPENT.



Enfin dans le registre grave de l'orchestre gronde l'ophicléide,
introduit en France par Spontini, en 1817, dans Olympie. Il a
remplacé l'odieux serpent au son grotesque, faux et désagréable; mais
l'ophicléide lui-même, à la voix sourde et molle, paraît en ce moment
devoir céder le pas aux instruments de la famille dite des bass-tubas
(fig. 135).

En effet, les bugles, les bass-tubas, les saxhorns
aigus et graves prennent, depuis quelques années, une
grande importance. Le bugle fut inventé, de 1817 à
1821, par Asté dit Halary; les tubas et bass-tubas, par
Moritz et Wieprecht, en 1835; enfin Ad. Sax établit les
saxhorns en 1843. Malgré la différence de leurs timbres,

ces instruments rendent des services analogues,
surtout s'il s'agit de donner de la puissance et de la
rondeur aux basses de cuivre. R. Wagner, dans la
tétralogie des Niebelungen, M. A. Thomas dans Hamlet,
M. Gounod dans Gallia et Cinq-Mars, M. Massenet
dans le Roi de Lahore, ont fait usage des bass-tubas
(fig. 135).




Agrandir
FIG. 135.—SAXHORNS ET BUGLES.

1. Contrebasse.—2. Baryton ou basse.—3. Bugle.



Enfin la percussion, ce piment de l'orchestre, est

restée à peu près la même qu'au moyen âge, avec les
bruyants tambours, avec la retentissante grosse caisse,
avec le titinnabulant triangle, avec les timbales venues
d'Orient, avec les cymbales, avec le jeu de clochettes
ou glockenspiel, employé par Mozart (fig. 136).



Agrandir
FIG. 136.

Tambour de basque.—Timbale.—Cymbales.



Quelquefois l'orgue est aussi utilisé dans les
théâtres, à l'Opéra, par exemple; mais si nous n'avons
pu raconter ici avec quelques détails l'histoire des instruments
à cordes et à vent, à plus forte raison ne
tenterons-nous pas de tracer un tableau, même sommaire,
des progrès accomplis dans l'orgue depuis le
XVIe siècle; disons, en passant, quelques mots de l'harmonium
qui a remplacé les anciennes orgues portatives
du moyen âge. C'est à Grenier que l'on doit
l'invention de l'orgue dit expressif, vers 1820. Depuis
cette époque, on a perfectionné l'instrument de mille
manières. Séb. Érard, Fourneaux, Merklin-Schultze,
Muller, Martin de Provins, Debain, Mustel, Alexandre
ont inventé les mélodiums, les harmoniums, etc.; mais
tous ces instruments similaires, d'une incontestable
utilité, sont rarement d'une sonorité agréable.

Après ce rapide coup d'œil sur l'ensemble de
notre art musical, il nous faut maintenant nommer
quelques-uns des musiciens qui, dans tous les genres,
depuis l'oratorio et la symphonie jusqu'à la musique
légère, ont brillé et brillent encore dans notre art,
depuis 1850, à peu près.

Ici une difficulté se présente: les musiciens dont
nous avons à parler sont, pour la plupart, vivants; leur
œuvre n'est point terminé, ils n'ont pas dit leur dernier
mot; des polémiques s'élèvent encore autour de

leurs noms. Aujourd'hui, comme au temps de Rameau,
de Glück, de Rossini, comme de tout temps,
d'ailleurs, la lutte est vive, les éloges exagérés, les critiques
passionnées, les préventions injustes; l'historien
le plus impartial ne peut renoncer à ses tendances
d'école, à ses sympathies d'artiste. De plus, il serait audacieux
de vouloir préjuger de l'avenir. Contentons-nous
donc de nommer les musiciens célèbres de chaque
pays, qui ont aujourd'hui de la réputation, en
indiquant seulement leurs tendances et leur genre.
L'histoire nous a fait connaître le danger des jugements
prématurés.

En Allemagne, le compositeur le plus considérable,
depuis une trentaine d'années, est, sans contredit, Richard
Wagner (1813 † 1883). Les mensonges, les ignorances,
les exagérations, sans compter les fausses interprétations
de sa pensée, ont jeté entre Wagner et le
public français un voile qui n'est pas encore levé au
moment où nous écrivons. Richard Wagner était né
grand artiste et ce fut du côté de la musique qu'il
tourna ses puissantes facultés. Il continua l'œuvre de
Glück, de Beethoven, de Berlioz, de Schumann. D'abord
sous l'influence italienne, il écrivit Rienzi (1842); puis,
avec le Vaisseau fantôme (1843), il changea complètement
de style et de tendances, montrant déjà sa puissante
et originale personnalité. Tannhäuser, en 1845,
fut la première œuvre conçue d'après une idée du drame
lyrique, qui consiste à unir, dans un indissoluble
mariage, la poésie et la musique, idée qui n'a rien de
vraiment bien ridicule. Wagner avait trouvé une source
féconde d'inspiration musicale dans les anciennes

légendes françaises et allemandes du moyen âge. Il
voulut être le chantre de ces grands poètes; il avait
commencé avec le Vaisseau fantôme et Tannhäuser;
il continua avec Lohengrin (1850). En 1865 vint
Tristan et Iseult, chaud duo d'amour inspiré par un
lai breton du XIIIe siècle. En 1868, Wagner se repose
du poème épique par les Maîtres chanteurs de Nuremberg,
opéra-comique plein de poésie, d'humour et de
gaieté. En 1870, on avait représenté, à Munich,
la Walküre; mais ce n'était qu'une partie de la grande
tétralogie musicale tirée du poème allemand des Niebelungen.
Ce fut en 1876, à Bayreuth, dans un théâtre
construit sur les indications du maître, qu'eurent lieu
les représentations des quatre opéras qui composent le
cycle de l'Anneau des Niebelungen (das Ring der Niebelungen).
Dans le premier, l'Or du Rhin (das Rheingold),
on voit l'anneau enlevé aux filles du fleuve par
le Niebelung: c'est une sorte de prologue. Dans le
second, die Walküre, l'or du Rhin porte le trouble
jusque parmi les dieux; dans le troisième, Siegfried,
l'homme lutte victorieusement contre les forces surnaturelles;
le quatrième, die Götterdammerung (le
Crépuscule des dieux), les divinités disparaissent devant
la puissance nouvelle. Parsifal, représenté en
1882, appartient au cycle de Lohengrin et du Chevalier
au cygne; cette œuvre est empreinte d'un caractère
profondément religieux et mystique, avec des
pages d'une ineffable poésie (fig. 137).



Agrandir
FIG. 137.—WAGNER (RICHARD).

(Leipzig, 1813 † Venise, 1883.)



Nous avons cité les titres de chacun des drames lyriques de Wagner,
en retenant notre admiration au souvenir de ces belles œuvres;
mais nous pouvons 
affirmer que, depuis le Vaisseau fantôme jusqu'à Parsifal, il
y a dans toute la musique de Wagner une  largeur de conception,
une élévation d'idéal, une beauté et une richesse de mélodie et
d'expression, une nouveauté de forme, qui font de l'auteur du Ring der
Niebelungen un des plus puissants maîtres de notre art (fig. 138).



Agrandir
FIG. 138.—AUTOGRAPHE MUSICAL DE WAGNER (RICHARD).

(Bibliothèque de l'Opéra.)



A côté de Wagner il faut citer, en Allemagne, dans la même période,
MM. Raff (1822), Brahms (1833), Lachner (Frantz) (1804), Taubert
(1811), Goldmark (1830), Hiller (Ferdinand) (1811), Bruch (Max) (1838);
nommons, dans le genre léger d'opéra-comique et d'opérette, Flotow
(1812 † 1882), Strauss (1825), Suppé (1820), Wolkmann
(Robert), Brull (Ignaz).

En même temps, la Russie et les pays scandinaves, comme la Suède, la
Norvège, le Danemark, ont vu s'élever une brillante école. En Russie,
ce sont les mélodies nationales et l'imitation de la forme wagnérienne
qui caractérisent la musique russe de Glinka 
(1804 † 1857), Dargomirsky (1813 † 1868), Dombrowsky (1838),
Seroff (1820), Rimsky-Korsakoff (1844), Tschaikowsky (1840), Naprawnisk (1839),
Borodine, Liadoff, Balakireff, Rubinstein (1829), Faminstine, le Polonais Moniusko
(1820 † 1872), Davidoff. Avec Tschaikowsky et d'autres maîtres, la
musique symphonique a pris de grands développements en Russie.

Dans les pays scandinaves, il faut tenir compte de
Niels Gade (1817), Grieg (1843), Svendsen (1840), Jensen
(1837), Hallstrom, etc.

L'Angleterre et l'Espagne ne fournissent pas un bien
gros contingent aux musiciens remarquables de cette
période. Cependant il ne faut pas oublier Balfe (1808
† 1870), un compositeur facile, Vincent Wallace (1814
† 1865), Sterndale-Bennet (1816 † 1875), Macfarren
(1813), Makenzie (1847), Cowen (1852), Stanford (1852),
et M. Sullivan, musicien fécond qui a cultivé avec succès
dans son pays tous les genres de musique, depuis
l'oratorio jusqu'à la romance, en passant par l'opérette.
En Espagne, on compte aujourd'hui un grand nombre
de compositeurs: M. Barbieri (1823), un musicien
doublé d'un érudit; MM. Arrietta (1823), Caballero
(1835), Espadero (1835), Hernandez (1834), Oudrid y
Segura (1829 † 1877) ont écrit de bonne musique et
surtout d'agréables opérettes ou Zarzuelas.

A la tête de l'école belge brillent M. Gevaert (1828),
qui a fait applaudir à Paris des opéras-comiques élégants
et gais, et M. Peter Benoît (1834), un musicien de
grande allure, qui représente l'école anversoise.

L'Italie est un peu déchue de sa gloire passée; cependant
elle possède toujours un vrai maître, Verdi.

Depuis une trentaine d'années à peu près, M. Verdi a
quelque peu changé sa manière: il n'est plus le musicien
du Trovatore, de la Traviata et de Rigoletto.
Sans cesser d'être lui-même, il a cherché un style plus
riche et plus nourri. La première œuvre qui indique
cette transformation est, comme nous l'avons dit, le
Ballo in Maschera; mais l'évolution s'accentue davantage
dans Don Carlos, elle est accomplie avec Aïda
(1869), et surtout avec la Messe de Requiem, écrite par
Verdi pour les funérailles de Manzoni.

Un grand nombre de musiciens se sont faits les imitateurs
du maître, tels que MM. Ponchielli (1834), Marchetti
(1831), Usiglio (1841), Faccio (1841), Mancinelli
(1848), Mabellini (1817), Mazzucatto (1813 † 1877).
D'autres ont brillé dans le genre bouffe, comme les
frères Ricci (Federico) (1809 † 1877) et (Luigi) (1805),
Petrella (1813 † 1877), Cagnoni (1828), Pedrotti (1817).
D'autres enfin entrent résolument dans la voie nouvelle,
sans cependant se séparer complètement de la
tradition verdiste, comme MM. Gobati (1850) et
Sgambati. On peut compter à la tête de l'école progressiste
M. Boïto (1840), un littérateur musicien, dont
le Mefistofele a fait la réputation.

En France, depuis une trentaine d'années, le genre
symphonique a pris un immense développement; mais
qu'on ne croie pas, comme on l'a dit, que l'art dramatique
musical ait disparu de notre pays. Il s'est seulement
un peu déplacé, pour des raisons que je ne puis
donner dans ces notes trop rapides.

Parmi nos maîtres modernes, les uns ont cherché à
élever notre musique vers les hautes sphères de la

poésie lyrique, les autres sont restés fidèles aux anciennes
traditions. Voici MM. Gounod (1818) et Thomas
(1811), dont j'ai à peine besoin de nommer les
œuvres. Citons de M. Gounod Sapho, magnifique et
poétique début d'un maître, Faust, Roméo et Juliette,
partitions d'un adorable charme, Mireille, Philémon
et Baucis, le Médecin malgré lui, œuvres si finement
ciselées, pour ne parler que des plus connues.
M. Thomas est le doux et charmant rêveur, au style
tissé d'or et de perles, qui a écrit le Songe d'une nuit
d'été et Mignon, le musicien lyrique d'Hamlet, le
spirituel railleur du Caïd. A côté d'eux, était M. Massé
(1822 † 1884), qui, un des premiers, fut novateur dans
l'opéra-comique français, avec Galatée, tout en restant,
avec les Noces de Jeannette, dans l'ancienne
tradition; Paul et Virginie a été son dernier succès.
M. Reyer est allé plus loin: avec la Statue, il est entré
hardiment dans la voie ouverte par Berlioz; Sigurd,
joué dernièrement à Bruxelles, et Salammbô, ont montré
un compositeur puissant, fier, chevaleresque et dramatique.
Tout à fait parmi les jeunes, mais déjà parmi
les maîtres, brillent MM. Jules Massenet et Cam. Saint-Saëns.
Quoique pour eux le théâtre s'ouvre trop rarement,
ils ont su déjà donner la mesure de leur valeur
dramatique, M. Massenet avec le Roi de Lahore, avec
Hérodiade, le Cid et le Mage; M. Saint-Saëns avec
Henri VIII, Ascanio, et surtout Samson et Dalila,
œuvre de noble et grande allure. A l'Opéra-Comique,
Manon et Esclarmonde, de M. Massenet, ont montré ce
que savait faire le jeune maître dans le genre tempéré.

Malgré leur grand talent, malgré leur éclatante

réputation, ces deux musiciens ont lutté longtemps
avant d'aborder le théâtre; ils n'y sont arrivés qu'à
grand'peine, après avoir marqué leur place au concert:
M. Massenet, avec les Érynnies, Marie-Magdeleine,
Ève, etc.; M. Saint-Saëns, avec le Rouet d'Omphale, la
Danse macabre, le Déluge, etc. Quoique mort depuis
dix ans déjà, Bizet (1838 † 1875) brille encore au premier
rang de la jeune école. Il fut longtemps méconnu, et
des œuvres remarquables de lui, comme les Pêcheurs
de perles, Djamileh, l'Arlésienne, ont été accueillies
froidement; aujourd'hui on rend une équitable mais
tardive justice à Carmen, qui fut joué en 1875, trois
mois avant la mort de l'auteur, au moment où celui-ci
allait recueillir enfin le succès et la gloire qui lui étaient
dus depuis longtemps.

Parmi les artistes qui semblent tourner les yeux
vers l'ancien opéra-comique, il faut nommer M. Delibes
(1836 † 1891), musicien élégant et spirituel;
M. Ernest Guiraud, qui sait unir la poésie moderne à
la forme scénique ancienne; M. Poise (1828), qui se
plaît dans la musique toute poudrée, mais non poudreuse,
du XVIIIe siècle.

Citons enfin partout, sans faire de choix, au théâtre
et au concert, MM. Th. Dubois, César Franck, Paladilhe,
Lenepveu, Duprato, Godard, Pessard, Semet,
Wildor, Bourgault-Ducoudray, compositeur de talent
et savant professeur; parmi les femmes, Mme de Grandval
et Mlle Holmès; notons, bien différents l'un de
l'autre, M. Lalo, un symphoniste qui s'est révélé musicien
dramatique avec le Roi d'Ys, et M. Mermet
(1809 † 1889), dont le bruyant et immense succès de

Roland à Roncevaux ne s'est pas renouvelé; finissons
par les noms de M. Joncières, l'auteur applaudi de
Dimitri et du Chevalier Jean, et de M. Salvayre, un
musicien qui semble doué de puissantes qualités dramatiques.

Si nous descendons de plusieurs degrés, nous allons
rencontrer l'opérette, qui tient le milieu entre le vaudeville
à couplets et l'ancien opéra-comique. D'abord,
elle est insensée, bouffonne et presque grotesque, avec
deux musiciens fantaisistes, mais non sans idées, Jacques
Offenbach (1819 † 1880) (fig. 139) et Hervé. Mais
cette muse folle et court-vêtue se transforme, elle aussi;
elle est entrée depuis quelques années dans une voie
moins excentrique, avec M. Ch. Lecocq. L'opéra-comique
ancien était venu de la comédie à ariettes, il
y est retourné: pourquoi n'en reviendrait-il pas?



Agrandir
FIG. 139.—OFFENBACH (JACQUES).

(Cologne, 1819 † Paris, 1882. Autographe musical.)



La romance elle-même, tout humble et toute petite,
a suivi le mouvement musical de notre siècle;
d'abord couplet sentimental, elle grandit peu à peu avec
Boïeldieu, Choron, etc.; puis viennent des musiciens
comme Niedermeyer, Berlioz, Meyerbeer, F. David,
qui en font la mélodie; les recueils de mélodies de
M. Gounod contiennent des pages de maître. Depuis
quelques années, la mélodie tend encore à élargir son
cadre; on a publié, sous le titre de petits poèmes, des
compositions aimables et gracieuses, dans lesquelles
plusieurs mélodies constituent pour ainsi dire un tout.
M. Massenet a écrit dans ce genre des œuvres charmantes,
comme le Poème d'avril, le Poème du printemps,
etc.

Nous ne fermerons point ce livre sans dire aussi

quelques mots de celui qui est notre maître à tous, le
public. Depuis quelques années, il est hésitant et troublé:
l'art ancien l'ennuie, l'art nouveau l'effraye et le

déconcerte; de là vient qu'il se montre souvent difficile
à contenter; mais chaque jour se perfectionne chez lui
cette éducation de l'oreille, qui permet de mieux apprécier
la musique, et par conséquent de jouir davantage
de ses beautés. Il est juste de citer ici deux institutions
qui, bien différentes cependant l'une de l'autre, n'ont
pas été sans influence sur cette sorte d'éducation de
tous. L'une est l'enseignement mutuel de la musique
et le chant en commun, établi avec une courageuse
persévérance par Bocquillon Wilhem (1781 † 1842),
en 1833. L'autre est l'ouverture des concerts populaires,
qui ont commencé leurs premières séances en
1863. M. Pasdeloup, leur créateur, a trouvé depuis
plusieurs imitateurs. Mais il faut faire une petite place
dans une histoire de la musique au premier qui a osé
offrir au grand public les œuvres classiques d'Haydn,
de Mozart, de Beethoven, et lui a permis ainsi de s'initier
aux hardiesses de la musique moderne. Plus d'un
célèbre procès musical a été revu en appel par ce public
nouveau, plus impressionnable et meilleur musicien.
On sait si Berlioz, dont on a tant ri autrefois, est
sorti victorieux de cette nouvelle épreuve.

Telle est, en résumé, l'histoire de la musique.
Pendant cette longue suite de siècles, nous avons tenté
de tracer très rapidement, et en quelques traits à peine,
ses transformations successives depuis l'antiquité.
Nous avons montré de notre mieux quelle large place
tient la musique dans le développement de l'esprit
humain; nous avons cherché quelle part elle avait prise
dans toutes les évolutions littéraires du moyen âge et
des temps modernes. Chaque période, chaque homme,

presque chaque œuvre, a marqué un progrès en avant.
Aujourd'hui la musique est dans une période d'évolution
nouvelle, analogue à celle qui s'opéra vers la fin
du XVIe siècle. N'écoutons donc pas ceux qui trouvent
leur plaisir à pleurer sur un art qu'ils croient mort.
Cet art, au contraire, est plus vivant, mieux aimé,
plus répandu que jamais; répétons plutôt pour finir,
ce que nous avons dit au commencement de ce livre:
«En musique, il n'y a pas de décadence; il n'y a que
des transformations.»


Elwart. Histoire des concerts populaires, in-8o, 1864.

Fétis. Exposition universelle de 1855. Rapport sur la fabrication
des instruments de musique. In-4o, 1855.

Glasenapp. Richard Wagner's Leben und Wirken. 3 vol.
in-8o, 1876 à 1882.

Lavoix. Histoire de l'Instrumentation.

Schuré. Le drame musical. 2 vol. in-8o, 1875.

Tappert. Richard Wagner, sein Leben und seine Werke.
In-8o, 1883.

Wagner (Richard). Gesammelte Schriften und Dichtungen.
In-8o, 1871-1873.

Ernst (Alfred). Richard Wagner et le drame contemporain.
1 vol. in-12, 1887.

Jullien (Ad.). Richard Wagner, sa vie et ses œuvres. In-4o,
1886.







TABLE DES MATIÈRES





	 
	Pages.



	Introduction
	5



	LIVRE PREMIER.—L'ANTIQUITÉ



	Chapitre
	I.
	—L'ancien Orient
	13



	——
	II.
	—Les Grecs
	29



	——
	III.
	—Rome et les premiers chants de l'Église
	58



	LIVRE II.—LE MOYEN AGE



	Chapitre
	I.
	—Du VIIe au XIIe siècle
	75



	——
	II.
	—Les XIIe et XIIIe siècles
	93



	——
	III.
	—Du XIVe au XVIe siècle
	117



	LIVRE III.—LES PRÉCURSEURS



	Chapitre
	I.
	—La Musique italienne aux XVIIe et XVIIIe siècles
	159



	——
	II.
	—La Musique en Allemagne aux XVIIe et
  XVIIIe siècles
	185



	
  ——
	III.
	—L'Opéra et l'Opéra-Comique en France
  aux XVIIe et XVIIIe siècles
	214



	LIVRE IV.—LES MODERNES



	Chapitre
	I.
	—Le siècle de Beethoven
	267



	——
	II.
	—L'École italienne de Rossini à Verdi (1813-1850)
	289



	——
	III.
	—La Musique française pendant la première
moitié du XIXe siècle
	302



	Conclusion.—La musique contemporaine
	333




TABLE DES ILLUSTRATIONS





	Fig.
	 
	Pages.



	1.
	Orchestre égyptien.
	13



	2.
	Harpiste égyptien.
	15



	3.
	Tambourah ou luth égyptien.
	17



	4.
	Sistre égyptien.
	19



	5.
	Concert comique.
	20



	6.
	Harpe assyrienne.
	22



	7.
	Asor assyrien.
	23



	8.
	Flûte double assyrienne.
	23



	9.
	Tambour assyrien.
	25



	10.
	Cymbales assyriennes.
	25



	11.
	Dispute de la lyre.
	33



	12.
	Écriture musicale grecque (1).
	36



	13.
	Écriture musicale grecque (2).
	37



	14.
	Durée des sons et des silences.
	37



	15.
	Fragment de l'Hymne a la muse Calliope.
	38



	16.
	Cithare.
	43



	17.
	Magadis grecque d'origine orientale.
	45



	18.
	Flûte double avec la phorbeia.
	46



	19.
	Aulodie.
	55



	20.
	Musique dans les sacrifices.
	59



	21.
	Trompettes romaines.
	61



	22.
	Myropnus Nanus.—Choraule.
	65



	23.
	Néron, habillé en femme, chante en s'accompagnant sur la lyre.
	66



	24.
	Orgue, d'après les médaillons dits contorniates.
	69



	25.
	Orgue, d'après les médaillons dits contorniates.
	69



	26.
	Écriture boétienne.
	72



	27.
	Écriture grégorienne.
	72



	28.
	Neumes. notation pointue, dite saxonne.
	76



	29.
	Neumes. notation carrée, dite lombarde.
	77



	30.
	Portée; clefs de fa, d'ut et de sol.
	79



	31.
	Guy d'Arezzo et son élève l'évêque Théodald.
	85



	32.
	Harpe des bardes gallois (IXe siècle).
	89



	33.
	Chapiteau de l'église de Saint-Georges de Bocherville (XIe siècle).
	91



	34.
	Notes simples—Notes composées.
	96



	35.
	Chanson de Thibaut de Navarre.
	98



	36.
	Viole, XIIIe siècle.
	104



	37.
	Mandore.
	105



	38.
	Harpe, XIIe et XIIIe siècles.
	106



	39.
	Psaltérion ou canon, XIIIe siècle.
	107



	40.
	Bedon ou grosse caisse.
	109



	41.
	Carillon, XIIIe siècle.
	110



	42.
	Trouvère jouant de la viole, XIIIe siècle.
	113



	43.
	Les Minnesänger, XIIIe siècle.
	115



	44.
	Sceau de la corporation des ménétriers de Paris.
	120



	45.
	Marque d'imprimerie d'Ottaviano Petrucci.
	123



	46.
	Impression de musique de Petrucci.
	124



	47.
	Canon énigmatique de la croix.
	127



	48.
	Luthier, XVIe siècle.
	129



	49.
	Théorbe ou archiluth. Luth.
	131



	50.
	Clavicordium, XVe siècle.
	132



	51.
	Virginal ou épinette.
	132



	52.
	Flûtes traversières ou allemandes, XVIe et XVIIe siècles.
	133



	53.
	Famille des flûtes droites, aiguës et graves, XVIe et XVIIe siècles.
	133



	54.
	Famille des hautbois et bombardes aigus et graves, XVIe et XVIIe siècles.
	133



	55.
	Famille des bassons aigus et graves, XVIe et XVIIe siècles.
	134



	56.
	Rackett, sorte de basson, XVIe et XVIIe siècles.
	135



	57.
	Orgue portatif ou régale, XVIe et XVIIe siècles.
	136



	58.
	Famille des cornets a bouquin aigus et graves,
  XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles.
	137



	59.
	Cor ou cornet, fin du XVe siècle.
	138



	60.
	Le trombone et ses accessoires, du XVIe au XIXe siècle.
	139



	61.
	Musicien ambulant, tambourin et galoubet, XVe siècle.
	140



	62.
	Orchestre de fête français.
	142



	63.
	Orchestre de fête, XVIe siècle.
	145



	64.
	Charivari, XVe siècle.
	147



	65.
	Orlando de Lassus, le Prince des musiciens.
	153



	66.
	Pierre Aaron et son école.
	163



	67.
	Ballet de cour italien (1606).
	171



	68.
	Timbaliers allemands de fêtes et carrousels.
	187



	69.
	Hændel (Georges-Frédéric).
	191



	70.
	Bach (Jean-Sébastien).
	195



	71.
	Autographe musical de J.-S. Bach.
	197



	72.
	Haydn (François-Joseph).
	201



	73.
	Autographe musical de Joseph Haydn.
	203



	74.
	Mozart (Jean-Christophe-Wolfgang-Amédée).
	207



	75.
	Autographe musical de Mozart.
	209



	76.
	Lulli (Jean-Baptiste).
	217



	77.
	Les fêtes de l'Amour et de Bacchus.
	219



	78.
	Musette française, XVIIe siècle.
	221



	79.
	Viole française, XVIIe siècle.
	223



	80.
	Rameau (Jean-Philippe).
	227



	81.
	Glück (Christophe-Willibald).
	231



	82.
	Autographe musical de Glück.
	233



	83.
	Billet d'entrée pour un concert.
	241



	84.
	Autographe musical et signature de Spontini
  (Louis-Gaspard-Pacifique), comte de Sant' Andrea.
	243



	85.
	Trompette marine de la grande écurie, XVIIe siècle.
	244



	86.
	Ballet du roi, 1617.
	245



	87.
	Trompette de la grande écurie.
	246



	88.
	Zémire et Azor.
	249



	89.
	Cherubini (Marie-Louis-Charles-Zénobie-Salvador).
	251



	90.
	Autographe musical et signature de Cherubini.
	253



	91.
	Autographe musical de Lesueur (Jean-François).
	254



	92.
	Méhul (Étienne-Nicolas).
	255



	93.
	Autographe musical de Méhul.
	257



	94.
	Boieldieu (François-Adrien).
	263



	95.
	Beethoven (Ludwig van).
	273



	96.
	Autographe musical de Beethoven.
	274



	97.
	Weber (Charles-Marie-Frédéric-Auguste von).
	277



	98.
	Autographe musical de Weber.
	278



	99.
	Mendelssohn-Bartholdy (Félix).
	281



	100.
	Schubert (François-Pierre).
	283



	101.
	Rossini (Gioacchino).
	295



	102.
	Autographe musical et signature de Bellini (Vincenzo).
	296



	103.
	Autographe musical de Malibran (Marie-Félicité, de Bériot).
	300



	104.
	Autographe musical et signature de Hérold (Louis-Joseph-Ferdinand).
	304



	105.
	Halévy (Jacques-François-Fromenthal-Élie).
	307



	106.
	Autographe musical et signature d'Halévy.
	308



	107.
	Autographe et signature d'Auber (Daniel-François-Esprit).
	309



	108.
	Meyerbeer (Giacomo).
	313



	109.
	Autographe musical et signature de Meyerbeer.
	314



	110.
	Berlioz (Hector).
	317



	111.
	Autographe musical et signature de Berlioz.
	319



	112.
	Autographe musical et signature de David (Félicien).
	322



	113.
	Instruments chinois: 1. Cheng. 2. Che. 3. Kin.
	323



	114.
	Kinan, harpe chinoise.
	325



	115.
	Instruments hindous: 1. Tayuc ou mayuri. 2. Chikara. 3. Mridanga.
	326



	116.
	Instrument hindou, rana-cringa.
	327



	117.
	Concert arabe, XIIIe siècle.
	328



	118.
	Instruments arabes: 1. Darabouked. 2. Eoud. 3. Tanbour ou guitare
  bourzouk.
	329



	119.
	Harpe des nègres de l'Afrique.
	330



	120.
	La partition moderne.
	339



	121.
	Contrebasse.—Violoncelle.—Violon.
	340



	122.
	Harpe de Marie-Antoinette.
	341



	123.
	Clavecin de Ruckers.
	342



	124.
	Piano a queue moderne.
	343



	125.
	Mécanisme moderne du piano.
	344



	126.
	1. flûte à cinq clefs ou flûte Tulou. 2. flûte Dorus (système Boehm).
  3. flûte Boehm (cylindrique).
	345



	127.
	1. Basson. 2. Hautbois de Triébert (système Boehm). 3. Hautbois ancien.
	346



	128.
	1. Clarinette alto. 2. Clarinette à 13 clefs. 3. Clarinette Boehm.
	347



	129.
	Saxophones: 1. Contrebasse. 2. Basse. 3. Ténor. 4. Soprano.
	348



	130.
	1. Cor naturel.—2. Cor à piston.
	349



	131.
	1. Trompette à piston.—2. Trompette naturelle.
	350



	132.
	Cornet à piston.
	350



	133.
	1. Trombone à coulisse.—2. Trombone à piston.
	351



	134.
	Ophicléide.—Serpent.
	351



	135.
	Saxhorns et bugles: 1. Contrebasse.—2. Baryton ou basse.—3. Bugle.
	352



	136.
	Tambour de basque.—Timbale.—Cymbales.
	353



	137.
	Wagner (Richard).
	357



	138.
	Autographe musical de Wagner.
	358



	139.
	Autographe musical d'Offenbach (Jacques).
	364




Paris.—May & Motteroz, L.-Imp. réunies, 7, rue Saint-Benoît.


Au lecteur.

Ce livre électronique reproduit intégralement le texte original.
Seules quelques erreurs typographiques évidentes ont été tacitement
corrigées, et la table des matières a été corrigée pour correspondre
au texte. La définition du triton donnée en pages 97 et 162,
qui semble erronée, est reproduite telle quelle.

Une table des illustrations a été ajoutée.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HISTOIRE DE LA MUSIQUE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4846305866916635895_cover.jpg





