
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of De wijzen van het Oosten

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: De wijzen van het Oosten


Author: Cornelis Hille Ris Lambers



Release date: March 17, 2012 [eBook #39177]

                Most recently updated: December 26, 2022


Language: Dutch


Credits: the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net/




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE WIJZEN VAN HET OOSTEN ***




















Oorspronkelijke titelpagina.







De groote denkers der eeuwen.



Algemeene bibliotheek van wijsbegeerte.

Amsterdam, Cohen Zonen.







Oorspronkelijke titelpagina.







De Wijzen van het Oosten.

Brahmanisme, Boeddhisme, Chineesche Philosophie,
Mazdeïsme.



door Dr. C. Hille Ris
Lambers.

Cohen Zonen, Amsterdam.





De Wijzen van het Oosten. 







Voorrede.




Twee dwalingen heerschen er nog altijd op het gebied
van godsdienst en wijsbegeerte.

De eerste is, dat men de wijsbegeerte vijandig stelt tegenover alles
wat naar godsdienst gelijkt en aan de denkbeelden en voorstellingen,
uit den godsdienst ontsproten, slechts een mythologische waarde
toekent.

De andere is, dat men een of anderen godsdienst, laten wij zeggen
den Christelijken godsdienst, als den eenig waren, door God zelf
geopenbaarden beschouwt en van uit dit standpunt met een meelijdende
glimlach op al de dwaze ideeën der heidenen neerziet.

Beide deze opvattingen zijn vrij algemeen. Doch voor de rechtbank
der wetenschap laten zij zich geen van beide handhaven. Wie werkelijk
de moeite neemt verschillende godsdiensten te onderzoeken moet ze wel
laten varen.

Als hij zich niet laat verbijsteren door alle wonderlijke godennamen
en zonderlinge gebruiken, maar tracht door te dringen tot het hart, het
wezen van eenigen godsdienst, zal hij van zijn tegenstelling tusschen
godsdienst en wijsbegeerte terugkomen. Hij zal inzien, dat iedere
godsdienst een antwoord tracht te geven op vragen als: Wie ben ik,
vanwaar kom ik, waar ga ik heen? Welken weg moet ik volgen in ’t
leven? Wat is de wereld, die mij omringt? Dezelfde vragen m.
a. w. waarmede ook de wijsbegeerte zich bezig houdt. En
hij zal, althans in de godsdiensten der meer ontwikkelde volken,
antwoorden op deze vragen hooren, die wel degelijk verdienen ernstig te
worden overwogen. Het kan niet missen of zijn onderzoek zal hem leiden
tot de erkentenis dat er wijsgeerig nadenken is in den godsdienst, maar
ook dat er godsdienst moet zijn in den wijsgeer.

Zoo wordt hij dus verlost van het vooroordeel, dat godsdienst en
wijsbegeerte tegenover elkaar staan.

Maar—’t kan ook zijn dat een gansch ander vooroordeel in
hem woont. Dat hij, als Christen geloovige b.v. met zekere
minachting neerziet op al dien heidenschen afgodendienst, immers niets
dan duisternis. Ook dat vooroordeel zal voor zijn onderzoek bezwijken.
Hij zal—indien hij althans werkelijk iets in zich opneemt (er
zijn ook stompe hersenen, die lezen, doch niet verstaan), moèten
erkennen dat het goddelijk licht niet alleen geblonken heeft in
Galilea, maar ook in andere landen en onder andere volken. De ziel van
denkers en wijzen zal spreken tot zijne ziel en hem, misschien eerst
verbijsteren doch straks verkwikken. En, al moge hij, terecht, zijn
eigen godsdienst het hoogst blijven stellen, toch zal hij met
dankbaarheid en waardeering het licht begroeten, overal waar het
schijnt.

’t Zou mij niet verbazen, indien menig lezer van „de
groote denkers”, aan het eind van dit deel genaderd, deze mijne
opmerkingen volkomen deelt. Me dunkt, dat kan bijna niet anders. Want
èn het Brahmanisme, èn ’t Boeddhisme, en de oude
wijsheid van China en van Perzië staan hoog genoeg om
vooroordeelen, als ik u daareven schetste, te doen verdwijnen. Ieder
van die godsdiensten toch brengt een eigenaardige zijde van ’t
menschelijk denken en gevoelen op den voorgrond. Het Brahmanisme
spreekt ons „in teekenen en symbolen,” van de
ééne macht die alles bezielt, van het ééne
leven, dat in alle wezens woont en opwaarts streeft tot volkomen
loutering. Het Boeddhisme wijst ons op de ellende, waaraan al wat
bestaat onderworpen is, doch toont ons ook het heilige pad, dat tot
bevrijding van het lijden kan voeren. Beide oude godsdiensten doen ons
diep gevoelen, dat geen uiterlijke dingen alleen in staat zijn den
vrede des gemoeds te schenken.

Weder andere waarheden zijn het, die ons tegenklinken uit het aloude
China. We zetten ons aan de voeten van Confucius en die oude wijze
onderhoudt ons over ons gebrek aan eerbied: eerbied voor de wetten des
hemels, eerbied voor ouders en grijsaards en roept ons toe dat er van
onze beschaving niets kan komen, als geen trouw en eerbied ons
bezielt. Daarnaast doet Lao tsze ons op treffende wijze gevoelen dat
ook de oude Chineezen liefde en eenvoud kenden als de grondslagen voor
des menschen geluk. En mochten wij dan door die liefdesprediking wat al
te weekelijk en te zoetelijk worden gestemd, dan gaan we met onze
gedachten naar het oude Perzië en wij hooren ons daar aanbevelen
den heiligen strijd, den strijd tegen al ’t booze in de natuur,
tegen al ’t verdorvene in de menschenwereld, tegen al ’t
onreine in ons eigen leven. En straks, straks zitten wij peinzend stil,
en wij denken nog eens weer na, wat al die groote denkers van zooveel
eeuwen dachten. Wonderlijk, dat ieder der systemen zoo groote
aantrekkelijkheid heeft, dat ieder op zijn beurt ons wil voorkomen als
de ware wijsheid.

Wel groote denkers moeten ’t geweest zijn, die deze
godsdiensten hebben gesticht, deze onsterfelijke gedachten hebben
uitgesproken.

En—onwillekeurig plaatsen wij ons leven en streven eens in dat
licht der oudheid. Wij vragen ons af, wat wij nu eigenlijk weten van
’s werelds bestuur en ’s levens doel en vergelijken nog
eens die antwoorden, die de oudheid gaf..... Waarlijk, ’t was
niet te vergeefs dat wij neerzaten aan de voeten der ouden, dat wij
trachtten, de soms in zoo wondere vormen gehulde, oostersche wijsheid
op ons te laten inwerken. Wij gevoelen dat zij ook ons nog licht en
troost kan schenken.

Zoo, mijne lezers, hoop ik dat gij gestemd zult zijn, als gij aan
’t einde
van dit werk zijt gekomen.

Gij vraagt misschien nog: hoe hebt gij, schrijver, deze uwe taak
opgevat? Mijn antwoord luidt, dat ik uit verschillende bronnen heb
geput, welke achter in dit werk dan ook worden vermeld. Wat de
Chineesche wijsbegeerte betreft is mijn arbeid grootendeels eene
vertaling van het, mijns inziens, voortreffelijke werk van den
Duitschen geleerde M. von Brandt1, waarbij ik echter ten
opzichte van Lao tsze en diens leer mijn eigen weg ben gegaan.

Mijn hoofddoel was een aanschouwelijk beeld te geven van het
eigenaardige, dat ieder der straks genoemde godsdiensten kenmerkt, ze
begrijpelijk te maken, hun schoonheid en wijsheid te doen gevoelen, ook
voor menschen van een gansch ander ras, een gansch verschillenden
godsdienst en ver uiteenloopende beschaving. Van harte hoop ik daarin
niet al te ongelukkig te zijn geslaagd.2

Juli 1902.

Dr. C. HILLE RIS LAMBERS.







1 M. von
Brandt, Die Chinesische philosophie und der Staatsconfucianismus.
Stuttgart 1898.

2 Bij
Indische of „Zend” woorden heb ik de lettergrepen, die,
waar onze Hollandsche opvatting anders zou doen vermoeden, lang moeten
worden uitgesproken, door een liggend streepje gekenmerkt bv.
Sūrya, Rāmāyana enz. Korte lettergrepen zijn, waar
noodig door ˘ aangewezen, bv. Brahmă.










Hoofdstuk I.

Het Brahmanisme, zijn oorsprong, karakter en
eigenaardigheden.




Wanneer wij den loop eener rivier nagaan, zien we
eerst een klein beekje, dat van de bergen afdaalt. Langzamerhand
verbreedt het zich en wordt het tevens kalmer in zijn loop. Wateren van
verschillende kleur en oorsprong neemt het op, en—voor het de zee
bereikt—splitst zich de machtige stroom vaak in verschillende
armen.

Iets dergelijks zien we, wanneer we nagaan den loop van
verschillende godsdiensten door de wereld. We denken bv. aan den
godsdienst van Israël. Eerst een klein beekje, dat door niets
toonde dat het een grootere toekomst had dan andere dergelijke beekjes.
Langzamerhand echter komt het aan ’t licht dat het kleine beekje
een groote rivier zal worden: ’t blijkt dat er in Israëls
godsdienst iets ligt, waardoor hij zich van andere godsdiensten
kenmerkend onderscheidt. Straks komt het almeer in een vaste bedding:
oude wetten en verhalen worden saamgevoegd en als heilig beschouwd, een
priesterstand krijgt de leiding in handen: deze wordt straks
uitsluitend bevoegd om offers te brengen en verschillende godsdienstige
verrichtingen te leiden.

Godsdienstige denkbeelden, van elders ontleend, worden opgenomen en
zóó in ’t kader ingevoegd dat zij een onbreekbaar
geheel vormen: evenals de zijrivieren met den grooten stroom. Zoo
vormde zich uit den oud-Israëlietischen de Joodsche godsdienst met
zijn eigenaardigheden: zijn op den voorgrond stellen van de
éénheid Gods, zijn gehechtheid aan de geheiligde wetten
en gebruiken, zijn gewijde offers en ceremoniën.

Doch daarnaast vloeide straks een machtige zijstroom.

Onder het oude Israël had men de profeten, de verkondigers
van vrijheid en zelfstandigheid: de mannen die
opkwamen voor de eischen van het zedelijk en maatschappelijk leven als
Gods grootste geboden. Ook hunne geschriften waren door de Joodsche
geleerden opgenomen onder de heilige schriften, doch: hun denkbeelden
vertegenwoordigden niet de heerschende richting van het Jodendom.
Straks echter zou Israëls grootste zoon ze brengen op den
voorgrond en ze verder ontwikkelen. Hij verdedigde ze, in heeten strijd
met de Joodsche schriftgeleerden, tegen wetsgezag en priesterstand
in—en uit zijn optreden werd een nieuwe godsdienst geboren: een
machtige zijarm van de groote rivier spoedde zich voort.

Waarom deze dingen herinnerd, waar we gaan spreken over een gansch
anderen godsdienst, uit een gansch ander land? Omdat we hier ongeveer
’t zelfde zien gebeuren. Uit den oorspronkelijken godsdienst toch
der oude Indiërs heeft zich als een machtige stroom het
Brahmanisme ontwikkeld: een godsdienst waarin ook waren bijeengezameld
gewijde geschriften van vroeger en later tijd, de Veda’s, waarin
ook was opgekomen een priesterstand vol gezag: de Brahmanen.

Een godsdienst vol voorschriften, wetten, en ceremoniën.

Doch in dien godsdienst was ook een nevenstroom: een zoeken van het
ware levensdoel, niet zoozeer in gewijde vormen en ceremonie’s,
als wel in stille overpeinzing over het leven en in ’t vrijmaken
des geestes van de banden der stof. Ook die nevenstroom behoorde tot
den erkenden, gewijden godsdienst. Maar straks zou die worden geleid in
een geheel nieuwe bedding. Het Boeddhisme trad met kracht in ’t
krijt tegen de uitwendige godsvereering en vond zijn hoogste streven
hierin, dat het de menschen wilde losmaken uit de begoocheling der
zinnen, en dat niet door zelfkastijding en offers, maar door een
gestreng en eenvoudig liefdevol leven. Dat Boeddhisme staat min of meer
in dezelfde verhouding tot het Brahmanisme als het Christendom tot den
Israëlietischen godsdienst. Om het dus goed te verstaan dienen wij
eerst zijn vader: het Brahmanisme te kennen, een vader, tegen wien het
wel in verzet kwam, maar met wien het toch wezenlijke karaktertrekken
gemeen heeft.

Wat nu is Brahmanisme? De godsdienst, die staat onder de leiding der
Brahmanen, een afgesloten priesterstand van Indië. Aanhangers van
het Brahmanisme—een godsdienst, door 170 millioen Indiërs
beleden—zijn dus zij die zich in ’t algemeen aan de leer en
de voorschriften der priesterschap houden en bij godsdienstige
plechtigheden van hare tusschenkomst gebruik maken. Men denke daarom
niet dat de geloovigen van dezen godsdienst in alles eens zijn: verre
van dien. De een—en dit verschil geldt vooral van het
Brahmanisme, zooals het nu bestaat—brengt zijn offers en
vereering aan deze godheid, de ander aan gene. En ook de wijze, waarop
de verschillende goden worden vereerd loopt ver uiteen. Toch: er is
eenheid in de verscheidenheid.

Alle goden gelden, vooral voor den ontwikkelden Brahmaan, als
openbaringen van één alwezen, het Brahmă, dat, zelf
onnaspeurlijk verheven en onbeschrijflijk, aan alle dingen ten
grondslag ligt en zich in alles openbaart; in de goden, maar ook in de
menschen, ja, zelfs in de dieren en planten. Schijnbaar dus een bont
geschakeerd tafereel van goden, een tooneel van bijgeloovigen
afgodendienst, toch voor de ingewijden gansch iets anders.

Al de ontelbare goden, al de groote krachten en werkingen der
natuur: de wind, de rivieren, de aardbevingen en pestilentiën,
voor dezen zijn ze slechts de openbaringen van de aldoordringende
goddelijke kracht, die in onnoemelijk veel vormen zich doet kennen.

De mensch zelf is slechts het aarden vat, dat de inwonende Godheid
in zich houdt (Brahmă is het albezielend goddelijk leven „en
die zijt gij”, klinkt een van de spreuken). Die inwonende godheid
geeft aan de menschheid hare gedachten en de uiting daarvan.

God is dus eigenlijk de natuur: zoodat als gij de natuur dient:
’t zij de bezielde of de onbezielde, gij eigenlijk God vereert en
als gij een beeld aanbidt gij het zinnebeeld of de openbaring der
godheid eert.

Zoo is dus het Brahmanisme aan de eene zijde een verlichte
wijsbegeerte: zoo wordt het verstaan door zijn meest ontwikkelde
aanhangers, terwijl het toch onder zijn wijden mantel alle mogelijke
bekrompen godsvereering en bijgeloof kan dekken.

Om deze en andere eigenaardigheden van het Brahmanisme goed te
begrijpen is het echter wenschelijk, dat wij eerst ons trachten in te
denken hoe deze godsdienst is ontstaan.

We gaan met onzen geest terug tot lang vervlogen dagen, tot vele,
vele eeuwen voor Christus, toen de Ariërs—de
gemeenschappelijke voorvaderen van Indiërs en Perzen—als een
herders- en landbouwvolk ten noorden van het Himalaya gebergte woonden.
Straks gingen zij, toen hun aantal zich uitbreidde uiteen: sommigen
trokken naar het westen (de voorvaderen der Perzen), anderen naar het
zuiden, door de passen van Afghanistan naar Indië. Toch: een
vergelijking van den oud-Indischen en den oud-Perzischen godsdienst
leert ons dat zij eenmaal één waren.

Evenals andere volken gevoelden ook de oude Indiërs dat er
machten boven hen stonden. Met vrees en vereering zagen zij op naar de
lucht: den blauwen hemel, de zon, de duisternis en andere
natuurmachten, van wie hun welzijn afhankelijk was. Overal in de natuur
bemerkten zij beweging en waar beweging was, daar was ook leven en
macht. Waren zij niet gedrongen de gunst te zoeken dier bovenaardsche
machten? En—moest niet onder die machten ééne de
hoogste zijn? Vandaar dat zij van den stralenden hemel spraken als van
den vader des lichts (Dyaus. Pitar) of ook in de alles doordringende
lucht (Varuna) de tegenwoordigheid speurden van een onzichtbaren
getuige van al hun daden, bij dag en bij nacht. Ook Agni, de god van
het vuur, die belangrijke hulp van den mensch: weldadig, maar ook
verteerend, werd geëerd.

Een voorgeschreven vereering van deze en andere goden was er echter
nog niet. Men bracht hen hulde door lofliederen en gebeden, door
geschenken van voedsel en drank. En men gaf hun in zijn offers datgene
wat men zelf het meest op prijs stelde: rijst en boter en vooral het
vroolijk makende sap van de Somaplant (Sarcostema Viminalis) waaraan
men voor zijn eigen levenskracht zoo groote waarde toekende. Ieder
bracht zelf zijn offers en gebeden, naar zijn eigen gevoel hem dat
ingaf.

Toch: men kende ook reeds in die oude dagen mannen van verlichting
en leiding (Rishi’s), die het woord der goden hoorden en hun
goddelijke kennis (Veda) aan anderen overbrachten. Aan hen worden de
gezangen der Vedische boeken, de gewijde schriften van het Brahmanisme,
toegeschreven. In de meeste Veda’s zijn drie bestanddeelen,
mantra’s-liederen, brahmana’s-verhandelingen,
sutra’s-overleveringen. De mantra’s vormen de oudste
gedeelten. Inderdaad verplaatsen ons sommige dezer liederen in die lang
vervlogen eeuwen en doen zij ons zien dat een diep religieus gevoel in
de harten dier oude Indiërs woonde.

Men hoore b.v. het volgende lied aan Varuna:1 


De machtige Varuna, hoog daarboven, ziet omlaag,

Op deze werelden, zijn rijksgebied, als dicht
nabij,

Als menschen steelsgewijs het kwade doen, hij weet
het.

Waar iemand staat, of gaat, of zachtkens
henensluipt,

In duistren schuilhoek toeft of in ’t verborgen
loert,

Varuna ziet het en speurt hun bewegen.

Als twee te zaam een heilloos plan beramen,

En wanen zich alleen en onbespied, een derde is
daarbij:

De koning ziet het al. Ontelbaar in getale

Gaan zijn gezanten d’aarde rond, en duizend
oogen,

Zij speuren na wat haar bewoners plegen.

Wat op de aard bestaat, wat in haar dampkring
leeft,

Ja, al wat daar beneden is, des konings blik doorgrondt
het,

Hij telt het knippen van des menschen oog.

En over ’t gansch heelal werpt hij de
teerling.



Niet minder treffend zijn vele andere hymnen, aan Agni
den vuurgod, of aan Indra, den god van den regen, in den Vedischen tijd
veel vereerd, gericht. Vooral worden Agni, de vuurgod, Indra, de god
van den regen, en Sūriya, de zonnegod, te zamen genoemd als
regeerende over de aarde, den dampkring en het uitspansel
daarboven.

Deze drie werden langzamerhand de hoofdgoden der oude Indiërs.
Een merkwaardig verschijnsel echter is, reeds een aandachtige lezing
van de boven aangehaalde hymne aan Varuna overtuigt ons daarvan, dat
ieder dier goden telkens weer als de hoogste, bijna als de eenige werd
geprezen. M. a. w. er lag reeds in den Vedischen godsdienst een zeker
zoeken naar ééne hoogere macht, boven al de anderen
verheven. Eveneens vinden wij het onsterfelijkheidsgeloof hier
uitgesproken, doch niet het latere geloof aan vele geboorten, die de
mensch moet ondergaan voor hij het hoogste bereikt: dat wil zeggen: met
de Godheid vereenigd wordt.

Wij denken b.v. aan de volgende hymne, gericht tot Yama, den eersten
mensch, die stierf, en daardoor koning werd van het geestenrijk:


Den macht’gen koning, Yama, gave en eer
gebracht,

Hij was de eerste toch die stierf en die den snellen
stroom

Des doods braveerde, d’eerste, die den weg ten
hemel ging

En and’ren welkom heette in ’t oord der
heerlijkheid.

Geen macht kan ons dit thuis, door u veroverd,
nemen,

Wij komen koning, ieder die geboren is moet sterven

En treden op het pad, door u gebaand, waarop in lange
rijen,

Geslachten reeds zijn voorgegaan, den weg

Ook onzer vaad’ren. O ziel des dooden, ga dan
rustig heen,

Vrees niet dien weg, dien ouden weg te nemen,

Die tot den God u voert en tot uw zaal’ge
vaad’ren, 

Bij Hem in heerlijkheid! Vrees voor de honden niet,

Die met hun viertal oogen ’t geestenrijk
behoe’n,

Keer weer naar uw tehuis, o ziel! Uw zonden, uw
verdriet

Laat g’achter op deez’ aarde, en gij
verkrijgt

Een heerlijke gestalt’—uw’ oude
vorm—verheerlijkt

En van alle vlek bevrijd.



Zien wij niet uit deze gedichten, dat verheven
denkbeelden over dood en leven het oude Indië reeds kenmerkten?
Doch—wij willen bij dien oud-Vedischen godsdienst niet langer
stilstaan. ’t Was ons enkel te doen om den bodem te doen zien,
waaruit het Brahmanisme opgroeide.

Brahmanisme wil eigenlijk zeggen, zooals we reeds vroeger opmerkten:
godsvereering onder de leiding der Brahmanen. Dus niet een geheel
nieuwe godsdienst, maar de oude, door een priesterstand in vaste
bedding geleid.

Priesters had men natuurlijk reeds in de oude Vedische periode. Ook
onderscheidde men toen reeds vier verschillende standen: de Brahmanen,
of priesters, de Kshatrya’s (edelen of
krijgslieden) de Vaisya’s (landbouwers) en de Sudra’s
(werklieden). Doch nu kwam er een afgesloten priesterstand en werden de
standen beschouwd als casten: scherp afgescheiden groepen2.
De priesters heetten voortgekomen te zijn uit den mond, de krijgslieden
uit borst en armen, de landbouwers uit het lijf, de werklieden uit de
voeten der godheid.

Zoo stonden dus de Brahmanen voorop, zij wisten koningen en volk te
leiden en op den geheelen godsdienst hun eigenaardig stempel te
drukken.

Het eerste wat zij deden was voorzeker de heilige boeken, de
Veda’s, bijeen te verzamelen. Deze zijn vier in getal: de Rig
Veda (liederen Veda), de Sama Veda (offerzangen Veda), de Yayur-Veda
(offerspreuken Veda) en de Atharvan-Veda (tooverspreuken Veda). Deze
boeken nu behelzen bestanddeelen van verschillenden ouderdom en hebben
ook nog dit eigenaardige dat vele zangen en spreuken in meer dan een
dier verzamelingen voorkomen.

Zij vormden voortaan de heilige wetenschap (= Veda), die de
priesters hadden te bestudeeren en aan de schare bekend te
maken. Aan hen werden straks de Brāhmana’s, godgeleerde en
ritueele verhandelingen, die gewoonlijk een veel minder verheven geest
ademen dan de oude Vedische liederen, toegevoegd. Doch ook de
Upanishads, meer bespiegelende, stichtelijke werken, kregen straks hier
een plaats.

Men ziet dat op dit gebied hetzelfde geschiedde wat ook elders onder
leiding eener macht verkrijgende priesterschap gebeurt: oude verhalen
en liederen worden te zamen gebracht, en door nieuw bijgevoegde
stukken, in bepaald priesterlijken geest wordt er een nieuwe stempel op
gedrukt: het geheel wordt vervolgens een wetboek, waarvan de
priesterschap de sleutel bezit. Men denke bv. aan de ontwikkeling van
Israëls godsdienst, waarbij precies hetzelfde gebeurde: Ezra en
andere priesters verzamelden oude wetten en overleveringen: brachten
nieuwe tot stand in hun geest—bij wier licht de oude moesten
worden verklaard en—gaven dat geheel als wetboek aan het volk.
Echter niet zooals bij Israël mochten in oud-Indië de leeken
de wet bestudeeren, dat bleef de taak der Brahmanen, zij alleen waren
de mannen der heilige wetenschap.

In welke bedding nu trachtten die mannen der heilige wetenschap den
volksgodsdienst te leiden? Ik zeg: trachtten te leiden, want de geheele
leiding van een volksgodsdienst nemen kan geen enkele priesterschap,
konden ook de Brahmanen niet.

Allereerst werd de waarde van het offer door hen nog hooger
verheven. Reeds in den ouden tijd hadden de Indiërs het denkbeeld
dat het offer de krachten der bovenaardsche machten sterkte en daardoor
meewerkte om een goed wereldsch beloop te verzekeren. Langzamerhand
echter kwam het denkbeeld op dat het offer ook kan strekken om door de
gunst der versterkte goden een of ander aardsch doelwit te verkrijgen,
b.v. de geboorte van een zoon, ja, men ging zelfs zoover dat men het
offer ging beschouwen als een middel om bovenaardsche vermogens
deelachtig te worden.

Verder maakte men van de, vroeger eenvoudige, offers zeer
samengestelde offerplechtigheden. Daarbij werden bepaalde hymnen en
aanhalingen uit de Veda’s gezongen en uitgesproken, en met
angstvallige nauwkeurigheid werd gewaakt voor ieder onderdeel van het
ritueel. Sommige offerplechtigheden strekten zich uit over weken, ja
over jaren: het waren ketenen, van welke iedere schalm nauwkeurig in
het gelid moest passen, zou het offer gunstige gevolgen hebben. De
godheid, waaraan men zijn gaven en gebeden wijdde, trad daarbij op
den achtergrond: doch het volbrengen van
offerplechtigheden werd beschouwd als een krachtig middel om hen, die
er aan deelnamen, macht te verleenen in deze en in de toekomende
wereld.

Men ging zelfs zoover van het offer (Yajna) zelf voor te stellen als
een godheid.

Ja, in sommige plaatsen van de Brāhmana’s werd zelfs
geleerd dat de goden zelf sterfelijk waren, totdat zij door offers den
dood overwonnen. Ook de mensch kan door offeren van den dood worden
bevrijd: doch zijn lichamelijk leven moet hij geven als zoenoffer.

En die verzuimt te offeren moet telkens weer worden wedergeboren,
moet eindelooze levens doorloopen, om altijd weer zijn lichaam aan de
goden te offeren. Men hoore de volgende aanhaling uit
Satapatha-Brāhmana:


De goden leefden steeds in vreeze voor den dood,

Den machtigen Voleinder. Dus herhaalden

Zij nauwgezet hun offers telkens weer, tot zij
onsterf’lijk waren.

Toen sprak de machtige Voleinder tot de goden:

Gij hebt uzelf onsterfelijk gemaakt, nu zal de mensch
beproeven

Om ook zichzelf van mijne macht ’t ontslaan.

Wat wordt mij daarvoor in den mensch vergoed?

De taal der goden luidde: Voortaan zal niet
één

In ’t eigen lichaam de onsterf’lijkheid
bereiken.

Het sterf’lijk hulsel blijft uw eigendom, uw
voedsel

Zal het zijn in eeuwigheid. Ja, ook die door
godsdienst’ge daden,

D’onsterf’lijkheid verwerft, zijn lichaam
zal hij eerst,

Aan u ten offer wijden, als uw prijs.



Wij zien in dit gedicht uitgedrukt de eigenaardige
leer der zoogenaamde zielsverhuizing, aan het Brahmanisme eigen. Wat is
hare strekking? Wij willen die met een enkel woord in het licht
stellen.

Bij onze bespreking van den ouden Vedischen godsdienst: d. w. z. den
godsdienst, waarvan ons in de oudste gedeelten der Veda’s de
geest is bewaard gebleven, zagen wij reeds dat er zeker streven opkwam
om één der vele goden tot oppergod te verheffen: men
denke b.v. aan de straks aangehaalde hymne, tot Varuna gericht. In den
oud-Brahmaanschen godsdienst nu kwam men daar omtrent tot klaarder
besef. Men gevoelde dat er een „Geest (ātman)” was, boven de kennis der
zinnen verheven, die alle stoffelijk dingen bezielde en doorademde. Die
zelfde geest, die de gansche stoffelijke wereld bezielde was het ook
die trilde in de gedichten der zangers, die bezieling gaf bij
godsdienstige kennis en gebed. Boven alle persoonlijkheid was hij
verheven, oneindig en onbeperkt lag hij aan alle dingen ten grondslag
en woonde hij in ’t gansch heelal. Ook in den mensch. Was hij
niet de levensadem, die het lichaam bezielde, woonde hij met zijn
geheimzinnige tegenwoordigheid niet in ieders geweten? Breidde hij zich
niet uit in de gansche oneindige ruimte? Daarom gaf men hem den naam:
Brahmă. Brahmă
(onzijdig) is dus het wezen, dat aan alle dingen ten grondslag ligt: en
waarvan ook de mensch een deel is. Al de goden waren evenals de
menschen slechts openbaringen van die hoogste kracht.

Wat nu moet het levensdoel zijn van den mensch?

Om, van al het stoffelijke bevrijd, van alle smet gereinigd geheel,
in dit Brahmă, in die wereldziel, te verzinken. Hoe echter moet
dit doel worden bereikt? Wij zagen reeds dat de offers daartoe een
werkzaam middel werden geacht. Doch, nevens de offers, in sommige
kringen zelfs met terzijdestelling daarvan, hechtte men in dezen groote
waarde aan zelfkastijding en aan bespiegelend inkeeren tot zichzelf:
want komen tot zichzelf, tot zijn diepste wezen, is komen tot
Brahmă.

Doch: een enkel menschelijk leven is daarvoor niet genoeg: vele
levens moet men doorloopen, telkens weer moet men na een
overgangstijdperk in hemel of hel, naar gelang van zijn vroeger leven,
opnieuw worden geboren, altijd op hoogeren trap van zelfverloochening
en bespiegeling gerakend, zal men eindelijk geheel in de wereldziel
verzinken. En wee die toegeeft aan booze lusten en geen
zelfverloochening kent: eindeloos zijn zijne wedergeboorten: hij kan
zelfs genoodzaakt zijn niet als mensch, maar als dier of plant weer te
keeren.

Wie echter als Brahmaan ter wereld komt, in die geheiligde caste het
levenslicht aanschouwt, hij heeft reeds een goed deel van den
moeilijken levensgang afgelegd. Hoe moet hij komen tot volkomen
verlossing?

Die weg wordt in het wetboek van Manoe zorgvuldig aangewezen. Eerst,
zoo luidt het hier, is hij een leerling der Brahmanen, met het gewijde
koord en den gordel bekleed. Een hechte band vereenigt hem met zijn
leermeester, door wien hij in de heil’ge boeken onderwezen wordt.
Straks is zijn leertijd volbracht en viert hij, bij ’t brengen
van zijn eerste offer, het feest zijner wedergeboorte.

De leerling wordt nu huisvader. Zoo betaalt hij in deze twee eerste
levensstadiën de schuld, waarmede hij geboren werd:
die aan de Rishis („heilige” zangers) wier liederen hij
leerde om ze aan volgende geslachten over te leveren, aan de
voorvaderen, door nakomelingschap te verwekken om hen offers te
brengen, aan de goden, aan wie hij zijn eigen offers wijdt. Heeft hij
deze schulden betaald, dan kan hij het huishoudelijk bestier aan zijn
zoon, die nu zelf huisvader geworden is, overdragen en zich
terugtrekken uit het wereldsch gewoel om geheel voor godsdienstige
overpeinzingen te leven. Boven het offeren is hij dan verheven: door
het beschouwend leven komt hij straks tot volkomen verlossing. Doch
slechts dan is hij zoover gevorderd, dat geen nieuwe wedergeboorte hem
meer wacht, indien hij ook in zijn laatste oogenblikken niet meer over
de wereldsche dingen, ook maar voor een oogenblik, zijn gedachten laat
gaan.

En uit deze leer over de verlossing, waarin aan het ascetische leven
feitelijk een hoogere waarde wordt toegekend dan aan het offeren, en
uit die van het Brahmă, het ware wezen, dat onpersoonlijk is en
aan alle dingen ten grondslag ligt, kunnen wij zien welken
eigenaardigen weg het Indische denken in het Brahmanisme opging. Het
onbewuste wordt hier boven het bewuste, het onpersoonlijke boven het
persoonlijke gesteld. Voorwaar een groote tegenstelling met de
Westersche godsdienstige ontwikkeling in het Christendom, waarin God
geldt als de zelfbewuste, liefhebbende macht, de Vader, en waarin niet
opgaan in het albeginsel, maar streven naar volmaking, naar steeds
grootere ontwikkeling der persoonlijkheid, als doelwit wordt
gesteld.

M. a. w.: het Brahmanisme is een pantheïstische: (God = de
Alziel), het Christendom een theïstische (God = de Albestuurder)
godsdienst.3

Het Brahmanisme een pantheïstische godsdienst. Dat schijnt voor
den oppervlakkigen beschouwer vreemd, want hij bemerkt dat er vele
goden zijn, aan wie men zijne vereering brengt: men zegt zelfs dat er
33 millioen goden of goddelijke wezens door dezen godsdienst worden
erkend. M. a. w.: het Brahmanisme gelijkt veel meer op een
veelgodendom, dan op de erkenning van één beginsel, dat
aan alle dingen ten grondslag ligt.

Gaan wij echter na de philosophische stroomingen of scholen, die
zich in het Brahmanisme hebben ontwikkeld, waaronder de
Vedānta en de Sānkhya-philosophie de voornaamste zijn, dan
valt dit ééne, dat zich in alles openbaart, helder in het
oog. De zaak is feitelijk deze: de Brahmanen hadden te doen met een
volksgodsdienst, die een groot aantal goden erkende. De minder
ontwikkelden eensklaps opvoeren tot de hoogte der wijsgeerige
bespiegeling ging niet aan: het volk was daarvoor niet rijp. Een
anderen weg moest dus bewandeld en kon ook worden betreden. Al de goden
waren in ’t oog van den verlichten Brahmaan openbaringen van het
eene Alwezen, of liever zinnebeelden, aanwijzingen van die goddelijke
macht. Welnu, zoo konden zij hunne vereering blijven behouden: wie hen
diende bracht toch ten slotte zijne vereering aan de groote Macht, die
zich in alles openbaart. Wie Vishnoe bij voorkeur dient, eert in hem de
onderhoudende kracht: een der zijden van het Alwezen. Wie voor Rama en
Krishna, twee volksgoden bij uitnemendheid, zich buigt, hij eert de
goddelijke vleeschwordingen van den grooten God Vishnoe. Wie voor Siva
gestrenge boetedoeningen verricht, hij erkent immers de macht die het
leven afbreekt, doch ook telkens weer vernieuwt? Is niet ook Siva ten
slotte uit Brahmă voortgevloeid?

Zoo heeft dus het wijsgeerig denken beslag gelegd op den ouden
volksgodsdienst, en de schare moge blijven staan bij de verschillende
goden zonder den symbolischen zin te verstaan, toch: door wie dieper
doordringt, m. a. w. door de meer ontwikkelden onder de Indiërs,
wordt in toenemende mate verstaan dat het opgaan in het alleven de
eigenlijke zin is van het gansche wonderbare tooverpaleis, door dezen
godsdienst opgebouwd, met wijsgeerig bestek, op de grondslagen van den
alouden volksgodsdienst. Wie dus het Brahmanisme goed wil verstaan moet
zich niet te veel ergeren aan den afgodischen schors, maar doordringen
tot den innerlijken kern. Als hij dat doet, zal hij zien, dat er
tusschen het schijnbare veelgodendom en de wijsbegeerte der Brahmanen
niet zulk een klove bestaat, maar dat tot de schare wordt gesproken in
gelijkenissen, doch tot de ingewijden vrijuit, dat voor de eersten de
hoogste waarheid verborgen blijft in het mythologisch kleed, maar dat
zij voor de anderen soms helder schijnt.

Om een en ander in ’t licht te stellen willen wij èn
bij de Brahmaansche godenleer èn bij de Brahmaansche
wijsbegeerte nog uitvoeriger stilstaan. 






1 Uit de
Atharva. Veta. IV. 16.

2
Die
afscheiding was en is voor een goed deel nog van dien aard dat personen
van hoogere caste geen huwelijk met die van een lagere mogen aangaan.
De ongelukkige paria, die uit een onwettige vereeniging van personen
van verschillende caste wordt geboren, is het uitvaagsel der Indische
maatschappij. De Brahmanen en Kshatrya’s staan als
„tweemaal geborenen” bovenaan.

3 Wij zullen
echter straks zien, dat er ook in het Brahmanisme een theïstische
strooming was en nog is.








Hoofdstuk II.

Brahmaansche godenleer en levensbeschouwing.




Brahmā, zoo heet het in de eerste: het volstrekte
en oneindige, bracht, door Maya (den schijn) beheerscht, Brahmă voort. Deze
manlijke god Brahmā (wel te onderscheiden dus van het
onpersoonlijke, Brahmă) staat aan het hoofd der schepping. Hij is
de Schepper, uit wien alle leven is. Doch naast hem staan als de twee
andere goden der Indische Trimurti (drieëenheid) Vishnoe de
onderhouder, en Siva, de verwoester. In deze drie personen openbaart
zich alzoo de godheid. De Oud-Indische dichter Kalidasa drukt het aldus
uit:


In deze drie personen wordt d’ééne
God gezien,

Een ieder van hen is de eerste en de laatste

In rang, niet één alleen,

’t Zij Brahma, Vishnoe, Siva, ieder van hen
zij

De eerste, tweede, derde, in de goddelijke rij.



In de grotten van Elephanta bij Bombay wordt het
heilige drietal voorgesteld als drie majestueuse hoofden, die uit
één lichaam zich verheffen. Ook is de driehoek een
zinnebeeld hunner eenheid en gelijkwaardigheid.

Van deze drie goden nu wordt Brahmā het minst vereerd.
Feitelijk is hij meer een wijsgeerig beeld, ontstaan uit het streven om
een uitgangspunt te vinden voor het geheele stelsel, dan een godheid,
die zich werkelijk bekommert om de werking der wereldmachine, die door
zijn wil in beweging is gebracht. Zijn invloed is te verwijderd, zijn
werkzaamheid is te weinig omschreven, om indruk te maken op de
verbeelding der schare, daarom heeft hij ook slechts weinige tempels en
worden daarentegen in het nieuwere Brahmanisme de beide andere
hoofdgoden vooral gediend.

De orthodoxe Hindoes toch zijn hoofdzakelijk verdeeld in vereerders
van Vishnoe en Siva, twee secten, die elkaar weinig waardeeren. Vishnoe
is een zeer belangrijke, veel omvattende godheid. Hij is de opperste
onderhouder aller dingen en zijn vrouw Laksmi is de godin van overvloed
en vruchtbaarheid. Vishnoe in zijn hoogste openbaring wordt afgebeeld
als neerzittend in zalige rust: trouwens rust: geen werkzaamheid is, in
overeenstemming met den geheelen geest der Indiërs, het
eigenaardige der hoogste goden. Doch in tegenstelling met den
verheven Brahmā, kan Vishnoe worden gewekt door de ernstige
gebeden en offergaven der menschen of der lagere goden, ja, hij kan er
toe gebracht worden om in de wereld af te dalen en—op kritieke
oogenblikken—de dingen terecht te brengen.

Die neerdalingen zijn de beroemde vleeschwordingen
(avatāra’s) van den god, waarin hij groote daden heeft
gedaan en machtige wonderen heeft verricht. Zijn beroemdste
vleeschwordingen zijn Rama en Krishna. Rama is een beroemd, met een
stralenkrans omgeven oorlogsman: de held van het Rāmāyana,
dat beroemde Indische heldendicht. Krishna is een halfgod, wiens dienst
in sommige deelen van Indië in hooge eere is, hij wordt uit
verschillende oogpunten in de Indische godsdienstige litteratuur
beschouwd en is de held van het tweede beroemde Indische heldendicht,
het Mahābhārata.

Deze leer der goddelijke vleeschwording is een van de belangrijkste
leerstukken van het nieuwere Brahmanisme: zij brengt verband in
verschillende deelen van den godsdienst, de hoogere met de lagere
vereenigend, de goden uit den hemel naar omlaag voerend om zich met de
aardsche aangelegenheden in te laten.

Wilde men zich rekenschap geven van de wonderbare daden van eenig
beroemd held: de verklaring was, dat de groote god Vishnoe zich in
zijne gestalte had geopenbaard: zoo verscheen de god, tot verhooging
van zijn eer, telkens als mensch onder de menschen. Doch: ook van de
lichamen van dieren nam Vishnoe soms bezit; nu eens ontmoeten wij hem
als leeuw, dan weer als beer, als visch of als schildpad; wat bij die
andere vleeschwordingen al heel slecht schijnt te passen. Eerst hoort
gij dat de goddelijke geest een schitterend krijgsman of een
wonderdoend heilige bezielde, en gij stemt toe, dat deze opvatting
redelijk is en geenszins onwaardig. Hoort gij nu echter dat dezelfde
god is overgegaan in een visch of een schildpad, en onder dien vorm
wordt vereerd: dan vindt gij dit een onredelijk, ongerijmd geloof.
Doch: vergeet dan niet dat de pantheïstische denkwijze: de
Eéne, die zich overal openbaart, de grondslag is van al deze
vleeschwordingen en dat de goddelijke geest immers evenzeer woont in
een insect als in den grootsten koning!

Bovendien de Brahmanen hadden goede redenen om de tegenwoordigheid
van Vishnoe in sommige dierengestalten te erkennen. Men denke aan het
feit, dat het Brahmanisme in zich opnam—en nog steeds voortgaat
in zich op te nemen—bekeerlingen van de talrijke
niet-Hindoesche stammen, die daar wonen op de heuvelen en in de
bosschen van Indië.

Dat waren de oorspronkelijke inwoners met hun ruwe vereering van
allerlei voorwerpen en dieren, die hun belangrijk voorkwamen. Om nu
deze heidenen in de Hindoesche gemeenschap in te voegen, kende men geen
beter middel, dan om onder de vele goden ook de door hen vereerden:
doch gelouterd en verheven, op te nemen. Dit doel nu werd bereikt door
hun voorwerpen van vereering, eenvoudig als vleeschwordingen van
Vishnoe te behouden.

Zoo ging het voorheen, en gaat het ook thans nog. Zekere stam van
wilde bergbewoners vereerde den beer. Nu is de beer een van
Vishnoe’s vleeschwordingen. Toen nu de bergbewoners in den
Hindoeschen godsdienst werden ingewijd, lag het voor de hand dat
Vishnoe in dit dier werd ontdekt: de nieuwe geloovigen hadden enkel te
verstaan, dat zij vroeger reeds onbewust den grooten God hadden
gediend. Zeer spoedig ging hun overgang in zijn werk: toch, zonder dat
wij daarbij kunnen denken aan opzettelijke misleiding. Neen, de
Brahmanen erkenden dat het voorwerp hunner vereering zekere wonderbare,
vrees-aanjagende eigenschappen bezat: dat het te recht werd vereerd:
zij zagen echter verder en hooger dan die uitwendige vereering en
legden uit dat al deze eigenaardigheden een goddelijke macht aantoonden
en dus de tegenwoordigheid van de godheid in een nieuwe gedaante
beteekenden. Zoo zouden zij ook—verder gevraagd—zeggen dat
de god zelf slechts een zichtbare en overtuigende openbaring was van de
verborgen goddelijke kracht, die alle dingen bezielt. Zoo zouden ook
alle groote mannen en heiligen beschouwd worden als vermommingen of
gestalten, door Vishnoe aangenomen om een belangrijke rol te spelen op
het wereldtooneel.

Daareven gewaagden wij van Vishnoe’s vleeschwordingen, Krishna
en Rama, waarnaast nog vele anderen te noemen zouden zijn. Toen eens
zeker Mohammedaan oproer maakte tegen het Engelsch gezag en daarbij een
aanvankelijk succes had, zeide een Indisch edelman, ’s mans
dappere daden vermeldend, dat hij een vleeschwording van Krishna moest
zijn. Zoo gewagen immers ook Homerus’ gedichten van goden, die in
de gedaante van aardsche krijgslieden, meevochten in den strijd, en de
overleveringen van alle volken zijn vol van wonderbare gedaanten, die
verschijnen, om hun trouwe dienaars te redden of te verdedigen.


Wat Krishna betreft, er zijn minstens tien vleeschwordingen van hem
bekend, onder welke hij bepaald in sommige beroemde tempels wordt
gediend; Jaggernauth is eene daarvan. Zijn toegewijde vereerders wijden
hem hun ziel, hun lichaam en hun goed, doch ik vrees dat zijn voorbeeld
van vroolijke en verliefde godheid dikwijls tot losbandige praktijken
bij zijn vereerders leidt.

Siva vertegenwoordigt een geheel ander beginsel dan Vishnoe. Is deze
de onderhouder, Siva is de verwoester en opbouwer tevens der
verschillende levensvormen. De gansche kringloop der bezielde
schepping, de eeuwige afwisseling van geboorte en dood in de gansche
natuur, ziedaar zijn regeering. Niet door vleeschwording openbaart hij
zich, zooals Vishnoe, maar de groote natuurlijke verschijnselen, die
het leven opbouwen en ontbinden, doen zijn wezen aan de menschheid
kennen. Hij brengt leven en dood; de plagen en ziekten, die duizenden
wegsleepen, zijn het teeken zijner werking.

De natuur schept duizende levensvormen en vernietigt ze weer, zonder
zich te bekommeren om de verwoesting die zij aanricht. Op
geheimzinnige, onberekenbare wijze brengt zij voort en verwoest zij.
’t Is Siva, die deze werking uitoefent en altijd weer millioenen
wezens wegvaagt om ze door nieuwe te vervangen. Die gevreesde macht nu
gunstig te stemmen is het hoofddoel van Siva’s vereerders;
weinigen begeeren iets van zijn macht te erlangen. In Siva’s naam
worden de strengste onthouding en de wreedste versterving toegepast:
zelfverminking door ijzeren haken, trotseeren van pijn en honger,
’t voortdurend aannemen van moeilijke houdingen, vasten en
eenzame overpeinzing behooren tot zijn vereering. Door deze praktijken
kan zelfs een Sudra,1 indien hij volhardt, wonderbare
krachten verkrijgen en de goden dwingen hem te gehoorzamen. De meeste
broederschappen van Indische devoten en fakirs (rondzwervende
heiligen), die soms alle kleedij versmaden en geheel Indië
rondgaan, behooren tot Siva’s volgelingen. In zijn tempel worden
tallooze offerdieren geslacht, ofschoon men onderstelt dat zelfs
menschenoffers hem nog onbewogen laten. Hoe dit eigenaardig beeld is
ontstaan? Niet onwaarschijnlijk zijn, bij de invoering van het
Brahmanisme, de welwillende, heldhaftige goden der onontwikkelde volken
in Vishnoe opgegaan en als zijn vleeschwordingen beschouwd, terwijl hun
ruwe en wreede ceremoniën, hun vreeselijke verschijningen en demonen bij Siva zijn
thuisgebracht of bij de goden aan hem onderworpen.

Bezien wij deze drieëenheid, deze drie goden met hun
vleeschwordingen, openbaringen en zinnebeelden van populaire zijde, dan
vormen zij een bontgekleurd veelgodendom. Bezien wij ze, minder
oppervlakkig, met het oog van den meer ontwikkelden Indiër, dan
zien wij ze als beelden van wat de schepping te zien geeft, de
weldadige en vernietigende invloeden, de kracht, die alles doordringt,
de eeuwige wisseling van leven en dood, dag en nacht.

Een Brahmaan, dien gij zoudt willen wijzen op het mythologische
karakter van al die goden zou u antwoorden, dat hij zich zeer wel
bewust is dat de godheden slechts de uitwendige figuren, beelden of
aanwijzingen zijn van de onbegrijpelijke macht, die den achtergrond
aller dingen vormt. Hij zou u zeggen dat deze mythologie de
eenvoudigste vorm is, waarin het pantheïstische beginsel der
goddelijke alomtegenwoordigheid aan het volk kan worden duidelijk
gemaakt en dat de gewone vereering werkelijk gebracht wordt aan
openbaringen van de godheid, die zich tot in alle krachten en vormen
onthult.

Niet anders is het met de gebeden en offers, den goden gebracht. Men
zal u verklaren de goden te dienen, omdat dit goed en nuttig is. En
inderdaad is dit ook dikwerf het doel. Doch: er is toch feitelijk ook
hier nog iets anders. Diep in het hart van den Hindoe leeft de gedachte
dat de ziel door verschillende stadiën van leven, als dier en als
mensch, moet worden gelouterd, totdat zij eindelijk—van alle
begeerte en eigenwilligheid bevrijd—zich vereenigen kan met het
hoogste alwezen. Bevrijding—dat is terugkeer in den oneindigen
geest—ziedaar het hoogste goed voor den Indischen vrome en wijze,
en daartoe werken ook offers en gebeden mede.

Dit nu blijkt ook, als wij het oog vestigen op de Indische
bespiegeling over wereld en leven, zooals wij die vinden in de
Vedānta en in de Sānkhya school. Er zijn trouwens nog vier
andere erkende philosophische scholen onder de Hindoe’s, doch
deze zijn de voornaamste, waarom wij, in verband met het kader van dit
werk, de andere stilzwijgend voorbijgaan. Deze philosophische
bespiegelingen vinden wij in de Upanishads, gewijde boeken, die de
verborgen leer der Veda’s heeten te verkondigen. Wanneer wij ons
nu voorstellen dat het hier alleen te doen is om de waarheid te
doorvorschen, zooals bij de Westersche wijsbegeerte, dan vergissen
wij ons zeer. Neen, het eigenlijke doel is
om—door kennis van geest en stof, wereld en leven—te komen
tot bevrijding, tot verlossing van de eindelooze wedergeboorten.

De Vedānta leert dat de uitwendige wereld ontstaan is doordat
Maya (= illusie) Brahmă (den eeuwigen absoluten geest)
overschaduwde.

Het geestelijke in den mensch is feitelijk niet slechts een deel van
Brahmă, maar Brahmă zelf. De werkelijkheid der wereld is
slechts schijn, en het ware doel van den menschelijken geest moet zijn,
om, langs den weg van talrijke oefeningen en bespiegelingen, bevrijd
van het lichaam, de wereld en de gevolgen ook zijner daden, in
Brahmā te verzinken.

De Sānkhya-philosophie is minder pantheïstisch dan
wel dualistisch getint. Immers zij leert: van den beginne zijn er twee
wezens: Prakriti, het vrouwelijk beginsel, de natuur of, om het in
Westersche taal uit te drukken de oerstof, de oorspronkelijke stof en
Purusha: de geest, manlijk voorgesteld. Daarmee wordt echter niet
bedoeld één eeuwige algeest of iets
dergelijks, maar de geest, wonende in ieder wezen. Ieder levend wezen
berust op de vereeniging van Prakriti en Purusha. Het doel is nu: den
geest vrij te maken van de stof. Naar zijn wezen is hij dit feitelijk
reeds: doch hij moet verlost worden van Prakriti’s gemeenschap en
wèl door waarachtig inzicht in zichzelf en de aan hem
tegenovergestelde natuur. Overpeinzing en ascese bewijzen daarbij
belangrijke diensten. Wie met het Boeddhisme en zijn leer op de hoogte
is en weet dat ook daar verlossing van alle begeerte het einddoel is,
zal erkennen dat wij hier met verwante gedachten te doen hebben.

Het kan ons voorts niet verwonderen, gelet op het eigenaardige
pantheïstisch beginsel, dat het
geheele Indische denken beheerscht, dat de Vedānta als de bij
uitstek rechtzinnige school geldt, zij immers is het meest naar den
eigenaardig Brahmaanschen grondslag opgebouwd.

Zoo wordt dan èn de Brahmaansche godenleer èn de
Brahmaansche wijsbegeerte door denzelfden geest bezield. In beiden
klinkt het u tegen dat het uitwendige leven van weinig waarde is:
slechts een schouwtooneel tot opvoeding en onderhouding van den geest.
De uiterlijke wereld is slechts Maya (illusie, droom). Die zelfde geest
nu komt ons ook weer tegen in de oud-Indische heldendichten, die
waarschijnlijk niet door Brahmanen zijn gedicht, maar uit den kring der
Kshatrya’s (krijgslieden, edelen) zijn voortgekomen, en die
voor een goed deel tot de vroegste tijden van het Brahmanisme worden
teruggebracht. Deze gedichten—de Rāmāyana, waarin de
lotgevallen van Rama, en de Mahābharāta, waarin die van
Krishna worden bezongen—beiden vleeschwordingen van den god
Vishnoe—brengen ons in een wonderwereld van sprookjes. Een
atmosfeer, voor ons westerlingen, vreemd in den eersten oogopslag, maar
die ons straks toch gemeenzamer wordt, als wij gaan gevoelen dat in die
zonderlinge lotgevallen der oud-Indische helden en heldinnen zich een
geest uitspreekt, dien wij zonen van het westen, in menig opzicht
kunnen deelen. Is toch niet aan onze levensopvatting vaak eigen een
besef van ’s levens droeve raadselen, dat ons drijft tot
medelijden? Bewonderen wij niet vaak de schoonheid en de kunst, toch
gevoelende dat zij zijn als een droombeeld, dat wij niet kunnen
bereiken?

Welnu: die zelfde geest woont ook in de oude Indische poëzie.
Haar geheimzinnigheid is die van het alleven. Zij ziet in de natuur
niet de vijandin van de ziel—zooals de middeneeuwsche Katholieke
poëzie, die het leven en de natuur ten slotte den rug
toekeert—maar zij ziet de gansche zichtbare natuur als den droom
van de algemeene wereldziel, van die ziel, die alleen werkelijk
bestaat. En de droomer heeft genot in de beelden die hem voorbijgaan,
doch een weemoedig genot, want hij voelt dat zij voorbijgaan. De
Indische poëzie ziet het gewone leven met een mengeling van
verheven gevoel en medelijden aan, zij weet, dat op de jeugd de
ouderdom, op het genot de moeheid, op de liefde de smart van het verlies, op
het leven de dood volgt. Wat nu te doen? Hopen op verandering in deze
noodwendigheden gaat niet aan: maar de ziel moet gebracht worden tot
zulk een staat van geestelijke belangeloosheid, dat zij niet langer
bedroefd is over de wisseling en de onvolmaaktheid van alle
onstoffelijke aardsche dingen.

Die geest—dien wij straks in volle ontwikkeling zullen zien
bij het Boeddhisme—doordringt ook de oud-Indische poëzie.
Een enkele proeve moge volstaan.

We willen u herinneren aan de geschiedenis van Valmiki, den man, van
wien de Indiërs onderstellen, dat hij het Rāmāyana
dichtte. Valmiki, zoo lezen wij in dit heldendicht, was een heilig
kluizenaar, die een leven van stille overpeinzing leidde in de
eenzaamheid van het woud. Het onderwerp zijner overpeinzing is het leed
der wereld. De god Brahmā vertelt hem op zekeren dag de
geschiedenis van Rama. Indien een dichter, zoo peinst Valmiki, deze
geschiedenis van een volmaakt leven eens in diep gevoelde verzen kon
bezingen, dat zou de menschen brengen tot een beter, edeler leven. Doch
hij, Valmiki, is geen dichter. Hoe zal hij iemand vinden, voor deze
taak berekend? Valmiki moet daarover telkens weer nadenken. Op zekeren
morgen staat hij aan den oever van een helder water nabij zijn hut,
waar hij gewoon is de wasschingen te verrichten, die tot de
godsdienstige plichten van den Brahmaan behooren. En
zie—tegenover hem zijn twee reigers. Zij slaan vroolijk met hun
vleugels, vol onschuldige vreugde over ’t leven. Eensklaps valt
een der vogels, door een pijl getroffen, neer, en het zuivere water van
de plas wordt roodgekleurd. Valmiki is zoo vol medelijden en droefheid,
dat als een smartkreet uit zijn ziel wordt geperst: een dichtregel over
den dood van den onschuldigen vogel en de wreedheid van den jager. Er
is een wonderbare maat en een aandoenlijke muziek in zijn woorden, hij
moet ze nog eens en nog eens herhalen. Verwonderd wat toch over hem
gekomen is keert Valmiki terug naar zijn hut. Onderweg ontmoet hij
Brahmā die hem vraagt of hij een dichter heeft gevonden, waardig
om de geschiedenis van den volmaakten mensch Rama te vertellen? Valmiki
wil antwoorden dat hij er geen gevonden heeft. Doch instede van dit
antwoord komt hem de klacht over den dood van den reiger over de
lippen, en hij schaamt zich tegenover Brahmā: de God zal denken,
dat Valmiki hem bespot. Doch glimlachend spreekt Brahmā.

„Gelukkige Valmiki! Om uw medelijden met den reiger hebt gij
ontvangen de genade van Sarasvati, de godin der poëzie. Ga, en
zing voor de ooren der wereld het leven van den heiligen
Rama.”

Valmiki is het type van den heiligen, vromen kluizenaar, zooals hij
in die heldendichten voorkomt. Doch er komen ook andere kluizenaars in
voor, menschen, die door wreede zelfkastijding en boetedoening
tooverkrachten zoeken te verwerven. Deze worden geschilderd als
gevaarlijke personen, die men moet ontzien. En waar zij in een verhaal
optreden, komt er altijd een of ander onheil.

M. a. w. de dichters van deze verheven poëzie—in dit
opzicht tolken van de volksmeening—gevoelden reeds—wat
Boeddha later beslist zou uitspreken, dat door vasten en zelfkastijding
magische krachten verkrijgen, zooals de Brahmanen dat
aanprijzen, de weg tot verlichting en verheffing der ziel niet kon
zijn. Merkwaardig komt dit uit in de legende van Rajah Visvamitra.

Deze is een rijk en machtig heerscher. Zijn vreedzame voorspoed
begint hem te vervelen en met een groot leger gaat hij op avonturen
uit. Hij ondervindt niet veel. Ieder is zoo bevreesd voor hem dat hij
geen enkele twist met iemand krijgt. En overal vraagt hij of men wel
iemand der levenden kent, zoo machtig als Visvamitra. Overal luidt het
antwoord ontkennend: noch op de aarde, noch in Swarga (het verblijf
boven de aarde) bestaat zulk een machtig wezen. Op zekeren dag echter
ontmoeten zij een vromen bedelaar, en Visvamitra, als godsdienstig
vorst, geeft hem rijke giften. Daarna volgt de gewone vraag:
„Kent gij iemand, zoo heerlijk en zoo machtig als
Visvamitra?” Het antwoord luidt: „Waarlijk, gij zijt een
heerlijk en machtig vorst. Doch ik ken één mensch bij
wien uwe heerlijkheid is als rook tegenover de sterke rots: die man is
de priester Vasistha.”

„En, wie is die Vasistha, wiens macht grooter is dan de
mijne?”

„Een eenzaam kluizenaar, die leeft in de diepten van het woud.
Zijn kleeding is van boombast, hij leeft van wortels en bessen: toch,
zijn macht is grooter dan die van alle rajahs in de wereld.”

Visvamitra’s nieuwsgierigheid is opgewekt: hij besluit den
merkwaardigen kluizenaar een bezoek te brengen. Met zijn leger gaat hij
het woud in en ten slotte ontdekt men het eenzame verblijf van
Vasistha. De rajah wordt zeer vriendelijk ontvangen, zij spreken over
geestelijke onderwerpen en Visvamitra, zeer gesticht en opgewekt, wil
heengaan. Doch ongelukkig voor beide partijen, krijgt Vasistha den
inval om den koning en zijn leger op een feest te vragen.

Eerst weigert de rajah, beleefd dankend, de uitnoodiging. De vorst
kan niet begrijpen hoe een kluizenaar, die van wortels en bessen leeft,
midden in de wildernis een feest kan aanrichten voor een leger.
Vasistha verzekert echter dat dit voor hem niet moeilijk is. En zie, in
minder dan geen tijd is er op het gras een feestmaal—een
vegetarisch wel te verstaan—uitgespreid: geroosterd koren,
suikergoed, gebak, verfrischt door rivieren van gestremde melk. De
soldaten waren uiterst voldaan en vielen met vreugdekreten op het
feestmaal aan. Doch de eetlust van den rajah is bedorven: hij kan in
zijn afgunst niet begrijpen hoe Vasistha in een oogenblik zoo’n feest aanricht: zou werkelijk, zooals
die bedelaar zeide, die kluizenaar grooter macht hebben dan hij? Ten
slotte verklaart Vasistha zich bereid hem de zaak uit te leggen.
Mahadeva heeft hem, als belooning voor zijn zelfkastijdingen, de
wonderkoe Sabala gegeven. Hij behoeft deze koe slechts te melken om te
verkrijgen wat hij begeert.

Nu neemt de bitterheid van Visvamitra nog meer toe. „Het is
niet passend”—zoo oordeelt hij „dat een heilig
kluizenaar, die een leven van boete leidt, een schepsel bezit, dat hem
in zware verzoeking brengt om zijn geloften van vasten en afsterving
van het aardsche te verbreken. Daarom Vasistha, voor uw zieleheil is
het beter dat gij mij die wonderbare Sabala schenkt.”

„Volstrekt niet,” antwoordt Vasistha, „Sabala geeft mij de
zuivere boter, die ik voor het offervuur moet gebruiken, hoe zou ik die
anders verkrijgen in deze wildernis.”

„Ik wil in die offerboter trachten te voorzien,” sprak rajah
Visvamitra. „Het is een duidelijke verkwisting van de
tooverkracht der onbevlekte Sabala om die voor zoo’n kleinigheid
te gebruiken. Bovendien: ik ben de meester van deze landstreek en dus
ook de rechtmatige eigenaar van het vee.” Doch: Vasistha wijst
alle listen en onderhandelingen af. Op het laatst beveelt de rajah de
soldaten om Sabala mee te nemen: doch Vasistha melkt gauw de wonderkoe
en verkrijgt een leger, tweemaal zoo groot als dat van Visvamitra.
Moedeloos en neerslachtig keert deze naar zijn stad en paleis
terug.

Hier roept hij alle wijze mannen en Brahmanen tot zich en vraagt hun
hoe hij Vasistha’s trots zal breken en de wonderkoe in zijn bezit
krijgen.

De Brahmanen antwoorden: „Aardsche wapens, o rajah, helpen u
tegen Vasistha niet. Om hem te overwinnen moet ge hem bestrijden met
zijn eigen wapens. Zijn kracht ligt in de verdiensten, die hij zich
door zijn vroomheid en zelfverloochening verwierf. Kunt gij op
diezelfde wijze u verdiensten verwerven? Zoo niet: geef dan alle hoop
op om Sabala te verkrijgen.”

Rajah Visvamitra gevoelt dat het leven geen vreugde meer voor hem
heeft, zoolang hij Sabala niet bezit. Hij legt zijn koninklijk gewaad
af, verlaat zijn paleis en stad en begeeft zich naar de wildernis om
daar door een gestreng leven, der wereld afgestorven, zich krachten als
die van Vasistha te verwerven. Het zou mij te ver voeren u te verhalen
welke kwellingen de rajah al niet voor zichzelf uitdacht, of hoeveel
moed en volharding hij toonde wanneer, tot straf
voor een oogenblik van vergeten zijner geloften—al de verdiensten
die hij door zijn zelfverloochening zich verwierf, wederom verloren
gingen. De goden, zoo schildert ons het verhaal, bevreesd voor het
slecht gebruik dat de kluizenaars maken zouden van hun door
boetedoening verkregen macht, beproeven steeds hen in hun plannen te
dwarsboomen of door kleine geschenken hen om te koopen opdat de som der
verdiensten niet te groot en te gevaarlijk zou worden. Zoo werd ook
Visvamitra beproefd door de goden, doch, hoe ook misleid en ter neer
geworpen, altijd keert hij met nieuwen ijver tot zijn plan weder! En,
in ’t eind triumfeert hij. Hij heeft zich zooveel
verdiensten verworven dat geen gunst hem kan worden geweigerd. Indra
zelf komt vriend’lijk vragen wat hij begeert. Wij verwachten dat
hij de vernedering van Vasistha en het bezit van de koe zal verlangen:
doch neen, alle toorn tegen Vasistha, alle begeerte naar Sabala is
verdwenen: hij herinnert zich niet eens dat beiden bestaan. Het eenige
wat hij vraagt is: geestelijke vrijheid en verlossing van alle aardsche
begeerten.

Klinkt het in dit zonderling en toch aantrekkelijk verhaal ons niet
duidelijk tegen: De ware wijze is, die geen begeerten meer kent, en
wiens ziel is gekomen tot rust en bestendigheid? Wordt ons hier niet
geleerd dat het ware doel niet is om door zelfkastijding tooverkrachten
te verkrijgen, maar om te komen tot bevrijding en verlichting?

We naderen hier den geest van ’t Boeddhisme, we staan hier op
den bodem, waarop dit zich ontwikkeld heeft. Nog duidelijker komt dit
uit in de geschiedenis van rajah Yayati, die wij in het
Mahābharāta vinden.

Rajah Yayati heeft het ongeluk om tot vrouw te nemen de dochter van
een Brahmaan, die met wonderbare tooverkrachten is toegerust. De rajah
heeft ongenoegen met zijn vrouw, en de Brahmaan, zijn schoonvader, weet
hem door zijn tooverkracht met een ontijdigen ouderdom te straffen. Zoo
is hij in den bloei der jeugd in een bevend, waggelend grijsaard
veranderd, die den Brahmaan smeekt om toch enkele jaren van
levenskracht, opdat hij afscheid moge nemen van de vreugden van dat
leven, dat hij zoo gemakkelijk had opgevat, toen hij niet begreep dat
hij het zoo spoedig zou verliezen.

De Brahmaan staat toe dat Yayati zijn ouderdom zal verwisselen tegen
de gelukkige jeugd van een ander, doch voor weinige jaren slechts. Zijn
die voorbij, dan moet hij wederom zijn straf des ouderdoms
ondergaan. Na vele jaren van vermoeiend rondzwerven weet rajah Yayati
den jongsten zijner zonen te overreden om den last van den
vroegtijdigen ouderdom op zich te nemen en aan zijn vader diens eigen
jeugd over te doen. De rajah wil nu, in den korten tijd hem gelaten,
ten volle genieten van alle aardsche vreugde.

Hij beproeft allereerst de weelde, die den mensch streelt en de
genietingen der zinnen, dan het avontuurlijk leven van den jager,
vervolgens de vreugde, die wijsbegeerte en poëzie aan verstand en
hart schenken. Doch het resultaat is altijd hetzelfde. Hij ondervindt
dat deze vreugden des levens eigenlijk niet wezenlijk bestaan, maar
alleen als voorwerp onzer begeerte aantrekkelijk schijnen. Dan keert
hij terug tot zijn zoon, wien hij teruggeeft zijn jeugd en zijn
vatbaarheid om te genieten en zelf neemt hij zijn straf wederom op. En
zijn slotsom is de volgende:

„Ik heb bevonden, dat het voorwerp, dat men begeert nooit de
begeerte bevredigt, het voedt slechts de vlam, evenals de gereinigde
boter het offervuur.

„Al de rijst, al het koren, al het vee,
alle schatten, alle beminnelijkste vrouwen die de aarde bevat, zij
kunnen nooit des menschen begeerte voldoen; daarom is het eenige de
begeerte zelf te dooden en uit te werpen.

„Ik voor mij wil die verterende dorst der
begeerte van mij afzetten. Neem dus, mijn zoon, uwe jeugd weder, ik zal
mijn woning nemen in het woud, waar de gazellen verblijf houden en wil
mijn hart richten op de beschouwing der eeuwige dingen.”

Zoo werd rajah Yayati een kluizenaar. Doch ook nu is zijn
geestelijke oefening nog onvolledig. Hij volbrengt zware boetedoeningen
en verkrijgt daardoor het voorrecht om in dit stoffelijk lichaam reeds
naar Swarga (het verblijf der goden) te mogen opstijgen. Op zekeren dag
echter geeft de rajah hoog op van zijn verwonderlijke boetedoeningen
tegenover Indra, den god van het uitspansel. Doch deze bluf berooft hem
van de verdiensten, die hij zich had verworven en waardoor hij alleen
in Swarga kon wonen. Aldus moet hij naar beneden dalen; hij blijft nu
tusschen de hemelsche en aardsche sfeer en wordt daar volmaakt. Want nu
leert hij dat het belangrijkste feit is, niet wààr iemand
is, doch wàt hij is. „Noch hier, noch in Swarga noch op de
aarde, noch in de hel Naraka woon ik, de zetel van mijn wezen is in mij
zelven.” 

„Pijn heb ik niet in mijn macht doch leed
te gevoelen over mijn pijn kan ik vermijden. Beter dan in Swarga te
zijn is zijne ziel in lijdzaamheid te bezitten.” En als de rajah
zoo spreekt klinken er triumfkreten om hem heen. Hij heeft de volmaking
bereikt en Swarga is nu zijn tehuis. Doch rajah Yayati heeft geen
ongeduldige begeerten naar zijn hemelsch verblijf. Langzaam stijgt hij
omhoog, bijna onwillig, en nog eens herhaalt hij: „Beter dan
Swarga is zijne ziel te bezitten in lijdzaamheid.”

We komen hier, herhaal ik, als op den drempel van het Boeddhisme.
Daar verzekert ons de verlichte (Boeddha) dat de mensch niet om den
hemel te beërven, noch om de goden te behagen, maar om tot den
grooten vrede, tot de rust van Nirvāna te komen alle begeerten en
hartstochten moet afsterven. Komt ook niet in de ziel van Yayati
datzelfde denkbeeld tot rijpheid?

Van het Brahmanisme zouden wij hier afscheid kunnen nemen. Wij
hebben de moeder gevolgd tot op het oogenblik waarop de dochter (het
Boeddhisme) zal worden geboren, die straks het ouderlijk huis zal
verlaten.

Toch, al is het ons vooral om dat Boeddhisme te doen, wij kunnen van
het oude Brahmanisme hier nog geen afscheid nemen. Niet, omdat wij bij
al zijn latere lotgevallen en wisselingen willen stilstaan; dat zou ons
veel te ver voeren. Maar wel, omdat wij nog willen beschouwen het
streven der Brahmo Samāj, die trachten hun godsdienst van alle
bijvoegselen te ontdoen en tot zijn oorspronkelijke zuiverheid terug te
brengen. Ons volgend hoofdstuk zal daaraan gewijd zijn.






1 Man der
laagste caste.








Hoofdstuk III.

Gezuiverd Brahmanisme in den nieuweren tijd (de Brahmo-samāj.)




Reeds in het vorige hoofdstuk wezen wij op het
eigenaardig karakter van het Brahmanisme, dat, bij allen schijn van
veelgodendom, toch zoekt naar de éénheid in de veelheid.
Wij zagen dat dit reeds in overoude dagen den Indischen godsdienst
kenmerkte, brengen wij ons maar eens te binnen de
hymne aan Varuna, die wij daar straks1 aanhaalden. Er
waren echter kringen en tijdperken, waarin dat vergeten werd, doch dan
kwam er bijna altijd weer reactie ten gunste van de vereering van
één eenig wezen. Zoo had men bijvoorbeeld in de
12e, 13e, 15e en 16e eeuw
verschillende Vaishnava hervormers, die Vishnoe predikten als den
éénigen, den hoogsten god. Toch konden deze hervormers,
vooral door hun leer der avatāra’s, der vleeschwordingen van
Vishnoe, er niet in slagen het bijgeloof te boven te komen. Als Vishnoe
nu eens vleesch werd in een held, dan weer in een groot leeraar of in
een dier, ten einde zijn schepselen te verlossen, dan mochten er in
deze leer inderdaad verheven gedachten opgesloten liggen, toch moest
zij leiden tot telkens hernieuwden afgodsdienst.

In de 16e eeuw was er nog een andere, monotheïstisch
gekleurde hervorming, die der Kabir panti, welke onder den invloed
stond van het Mohammedanisme en trachtte Mohammedanen en Hindoe’s
door het gemeenschappelijk geloof in éénen God te
vereenigen. Doch ook deze bereikte haar doel niet: groote strijd
tusschen de Muzelmannen en de aanhangers van het nieuwe geloof was het
einde.

De beweging, waarvan wij thans iets willen meedeelen, was van
anderen aard. Zij ging en gaat niet om buiten den invloed van het
Christendom: geboren is zij uit het verlangen naar een reiner geloof,
bij de meer beschaafden in Indië gewekt door de aanraking met de
Engelsche overheerschers.

Rāmmohun Roy, die in het jaar 1774 in het stadje Radhanagar
geboren werd, kunnen wij noemen als den stichter der Brahmo-samāj.
Zijn vader was een Brahmaan van hooge caste, die hem een geleerde
opvoeding gaf. Zoo kwam het dat de zoon reeds op jeugdigen leeftijd de
Perzische en Arabische literatuur, den Koran incluis, bestudeerde. Toch
verloor hij daarbij ook zijn Indische studiën niet uit het oog.
Weldra begreep hij dat in de oud-Indische godsdienstige boeken,
bepaaldelijk in de Bhāgavata Purāna, waaruit zijn vader hem
gewend had iederen morgen een hoofdstuk te lezen, veel fabelachtigs
voorkwam. Wat hem echter sterk aantrok waren de Upanishads, de
bespiegelingen der oude wijzen over de Veda’s.

De jongeling gaf zijn vrije gevoelens openlijk te kennen in een
geschrift over de afgoderij, dat hij op 16-jarigen leeftijd
uitgaf en dat hem den haat van al zijn
familiebetrekkingen op den hals haalde. Ja, om de vijandschap, die
tegen hem ontstaan was moest hij zelfs zijns vaders huis voor een tijd
verlaten.

Hij zwierf nu in verschillende streken rond, in Benares bestudeerde
hij het Mohammedanisme, in Tibet had hij veel besprekingen met
Boeddhisten. Geen zorg en moeite was hem te groot om de waarheid te
leeren kennen. Hij las het O. T. in het Hebreeuwsch, den Koran in
’t Arabisch, de Veda’s in het Sanskriet, de boeken der
Boeddhisten (Tripitaka) in het Pāli. Hij ging ook zelfs Grieksch
leeren ten einde het N. T. goed te leeren.

In 1796 keerde hij weer naar huis terug, de vrede met zijn familie
werd gesloten en meer dan ooit gaf hij zich nu aan zijn
Sanskrietstudiën over. Doch: tegelijk leerde hij met even grooten
ijver het Engelsch en zocht van de Europeesche maatschappij te leeren.
Na den dood zijns vaders in 1803 begon hij de dwalingen van het
Brahmanisme met kracht te bestrijden. Hij trad in Engelsch-Indischen
staatsdienst en maakte zich daarin bemind bij diegenen, over wie hij
gesteld was. Ook bij deze praktische werkzaamheden verwaarloosde hij
echter zijn godsdienstige studiën niet. Een meer nauwgezet
onderzoek van de Veda’s leidde hem tot de denkwijze, dat de oude
godsdienst der voorvaderen geen afgodendienst was geweest, maar
vereering van den éénigen God. Ten einde dit in het licht
te stellen gaf hij verschillende gedeelten van de Veda’s, vooral
van de Upanishad’s in het licht.

Ook bewoog hij zich op praktisch gebied: hij toonde aan dat nergens
in de Veda’s werd voorgeschreven of goedgekeurd dat, zooals in
Indië gebruikelijk was, de weduwe zich verbrandt op het lijk van
haar echtgenoot. De beweging, die hij tegen dit weduwenoffer
(Sāti) in ’t leven riep, heeft er toegeleid, dat de
Sāti in 1829 door de wet in Britsch-Indië werd
afgeschaft.

’t Viel hem echter niet gemakkelijk als hervormer op te
treden, de lieden van zijn eigen caste en kring wendden zich van hem
af, tegenstanders vielen hem aan. Hij week dus naar Calcutta uit, en
daar had hij onder de Hindoe’s en onder de Jaina’s2
grooten invloed. Zijn doel was om zijn landgenooten tot de ware
monotheïstische leer van
Veda’s en Upanishad’s terug te brengen. 

Hier in Calcutta werd daartoe een vereeniging gesticht, „de
geestelijke vereeniging” geheeten. De leden waren echter niet
bestand tegen de voortdurende vijandschap, waarmede zij te strijden
hadden: èn—langzamerhand vielen zij af. Alleen de stichter
bleef over, doch deze, geenszins ontmoedigd, verdubbelde zijn pogen.
Ook kwam hij tot meerdere waardeering van het Christendom. De lessen
van Jezus trokken hem zóó aan, dat hij in 1820 een werkje
uitgaf, getiteld: „De voorschriften van Jezus, den gids tot vrede
en geluk.” Hij vond de leer van het Christendom meer in
overeenstemming met de zedelijke beginselen dan die van andere
godsdiensten. Evenwel, het orthodoxe Christendom met zijn dogma’s
van drie-eenheid en godheid van Jezus stond hem tegen, en hij wist
zelfs een zendeling, zekeren Adam, van zijn orthodox geloof te bekeeren
tot zijn eigen opvatting.

Rāmmohun Roy was van oordeel dat de ééne God der
waarheid zich overal openbaart. Wat er heiligs en goeds is in de
Veda’s, de geschriften der Christenen, den Koran, het Zend
Avesta: het is alles aan goddelijke openbaring te danken. Wat
overeenkomt met het natuurlijk en gezond oordeel van het verstand en
met het gevoel van het menschelijk hart, dat is waar. De eenige vader
wil dat wij allen liefhebben, zoo sprak hij, onverschillig hun land,
caste, kleur of geloof. Men ziet, het was een vrijzinnig geloof. Maar
was het toch tevens niet echt-Brahmaansch, in alle openbaringsvormen te
herkennen den geest van den Al-Eene?

Rāmmohun Roy deed wat hij kon om zijn denkbeelden te
verspreiden. Iederen Zaterdagavond hielden hij of zijn vrienden
godsdienstige samenkomsten. De dienst was daarbij in vier deelen
verdeeld: reciteeren uit de Veda’s, voorlezen uit de
Upanishad’s, een godsdienstige toespraak, het zingen van
godsdienstige liederen.

Ten slotte kon de eerste „Theïstische3
Hindoekerk” worden gesticht in 1830. Hare leden noemden zich
Brahmo Samāj (vereeniging van „die in God gelooven”).
Een nieuwe secte wilde hij daarmede niet stichten: wel voorbereiden dat
Hindoe’s, Christenen en Mohammedanen zich in den dienst van den
Eéne zouden ontmoeten.

Jammer dat zijn levensdraad zoo spoedig werd afgesneden: hij stierf
namelijk reeds in 1833, en wel te Bristol in Engeland, waar hij
een belangrijke politieke opdracht had te vervullen. Hij stierf als
Brahmaan, zijn bediende omwikkelde zijn lijk met het gewijde koord; bij
al zijn strijd was toch gebleven de innige gehechtheid aan het oude
geloof.

Gelijk men zich voorstellen kan was zijn dood een zware slag voor de
nieuwe beweging. Zij vond echter weldra een uitnemend leider terug in
Debendra-nāth. Deze heeft eigenlijk de nieuwe gemeente
georganiseerd, van welke hij sedert 1841 deel uitmaakte. Hij stelde een
beginselverklaring der Brahmo Samāj op. Ieder lid is verplicht:

„Zich van afgoderij te onthouden, geen
geschapen voorbeeld te aanbidden, maar door de liefde van God en door
het doen van de werken, die Gode aangenaam zijn, te vereeren: den
grooten God, den Schepper, Onderhouder en Vernietiger, de oorzaak aller
ontwikkeling, den Ongedeelde, den Eéne, zooals er geen tweede
is, een heilig leven te leiden en vergeving te zoeken door de zonde
vaarwel te zeggen.”

Ook werd een liturgie, uit gebeden, aanroepingen, liederen en
overdenkingen bestaande, saamgesteld.

Langzamerhand breidde nu de nieuwe stichting zich uit onder de
voortreffelijke leiding van Pandit Rām Chandra
Vidijā-bag-ish, den leeraar der nieuwe gemeente, totdat zij in
1847 bijna achthonderd leden telde.

Er kwamen echter moeilijke dagen. Verschil rees omtrent de
Veda’s: waren zij werkelijk boeken van goddelijk, onfeilbaar
gezag—òf waren ook zij vol van dwalingen? Ten slotte werd
vastgesteld, dat noch Veda’s, noch Upanishad’s als
onfeilbare gidsen zouden gelden. Alleen wat met het zuivere
theïstische geloof overeenstemde moest worden aanvaard, en dit
geloof rustte op twee grondslagen: de natuur en het inwendig licht.

Intusschen verspreidden de „in God geloovigen” zich ook
door andere steden en streken van Indië en gaf Debendra-nāth
nieuwe kracht en vastheid aan de beweging door de uitgave van zijn
werk: Brahma Dharma (de theïstische godsdienst), waarin
voorkwamen: de vier grondbeginselen van het Indisch Theïsme, de
straks aangehaalde verklaring en goedgekeurde aanhalingen uit de
Veda’s, de Upanishad’s en latere Hindoe werken.

Die vier grondbeginselen zijn de volgende:

I In den beginne, voor dit heelal bestond, was het ééne hoogste wezen. Hij heeft
het gansch heelal geschapen.

II Hij is eeuwig, verstandig, oneindig, vol van zegeningen,
zelfgenoegzaam, zonder vorm, eenig, zoodat er geen
tweede is als Hij, al doordringend, al besturend, al beschermend,
alwetend, almachtig en onbewegelijk, volmaakt en zonder
vergelijking.

III Alleen door hem te dienen, kan het geluk worden verzekerd in
deze en in de volgende wereld.

IV Liefde tot Hem en het volbrengen van de werken, die Hij lief
heeft, vormen zijne vereering.



Wie met deze beginselen instemming betuigde kon lid worden van de
Calcutta Brahmo Samāj. Wie meer volledig wilde worden ingewijd
moest de zeven, straks genoemde, verklaringen afleggen.

Het voornaamste der nieuwe leer was voorts het volgende: „Het
inwendig licht en het boek der natuur vormen den oorspronkelijken
grondslag van het Brahmaansch geloof, doch de godsdienstige waarheid
wordt dankbaar aanvaard, zoowel uit ieder gedeelte der oude Hindoesche
geschriften als uit andere gewijde boeken. God is de hemelsche Vader,
een persoonlijk wezen met zedelijke eigenschappen. Die God is nimmer
vleesch geworden, doch Hij draagt zorg voor het heil Zijner schepselen.
Tot Hem te bidden is niet vergeefs. Berouw is de eenige weg tot
verzoening, vergeving en verlossing. De mensch is bestemd om ook op
godsdienstig gebied zich steeds meer te volmaken. Goede werken,
barmhartigheid, kennis verwerven, bespiegeling en vereering zijn de
eenige godsdienstige plechtigheden: boetedoeningen en pelgrimstochten
zijn zonder nut. Het eenige offer is zichzelf Gode te wijden, de eenige
pelgrimstocht is het gezelschap der goeden te zoeken, de eenige ware
tempel is het reine hart. Onderscheiding van casten is er
niet.”

Zoo was het programma, naar men ziet, doortastend genoeg. Toch bleef
men in de praktijk aan zeer veel van den ouden godsdienst hangen, en
sommigen, daaronder de invloedrijke leeraar Narāin Bose stelden
ook op den voorgrond dat het doel niet moest zijn den ouden godsdienst
af te breken maar dezen te volmaken.

Anderen, die sedert 1858 hun geestelijken leidsman vonden in Keshab
Chandar Sen, oordeelden anders. Zij wilden vooral breken met alles in
de oude, vastgewortelde maatschappelijke instellingen, wat met hun
geestelijken godsdienst niet overeenkwam. Men beseft hoe moeilijk deze
taak was, hoeveel stille en openlijke vijandschap er op dezen weg viel
te bestrijden, hoeveel misverstand uit den weg te ruimen. Toch,
Keshab Chandar Sen, toen 20 jaar oud, deinsde er niet voor terug.

Zijn levensweg was anders geweest dan die van zijn voorganger
Rāmmohun Roy. Eerst opgevoed in een omgeving van Hindoesch
bijgeloof, ontving hij later in Calcutta een Engelsche opvoeding. Voor
de Europeesche wetenschap bezweek het oude geloof. Doch zonder
godsdienstig geloof kon eene natuur als hij niet leven. Hij zocht naar
betere kennis van God. Op zekeren dag kreeg hij eenige preeken van
Narāin Bose in handen en tot zijn verwondering bemerkte hij dat er
in Calcutta reeds een Theïstische kerk bestond. Aanstonds sloot
hij zich daarbij aan.

Weldra nam hij in de broederschap een belangrijke plaats in. Eerst
werkte hij onder leiding van Debendra-nāth ongeveer vijf jaar
lang, maar een persoonlijkheid als de zijne moest wel op den voorgrond
treden.

Keshab Chandar Sen was met de tot nu toe ingevoerde hervormingen
niet tevreden. Hij wilde alles wat op casten-verschil wees afgeschaft
zien. Als een begin op dien weg bepleitte hij dat allen, die de
godsdienstoefeningen der nieuwe kring leidden, het gewijde hemd,
waardoor de hoogere casten zich onderscheidden, zouden afleggen.
Debendra-nāth wilde het zelf wel afdoen, maar zoo’n
verplichting anderen niet opleggen.

Dit gaf wrijving tusschen de behoudende en de vooruitstrevende
elementen. Trouwens, dit niet alleen, achtereenvolgens kwamen nog tal
van hervormingen aan de orde, waarop Keshab Chandar Sen en de zijnen
aandrongen. Zoo bijvoorbeeld een verandering in de Srāddha, of den
dienst der gestorven voorvaderen, welks ritus niet met de ware
Brahmaleer omtrent een toekomstig leven overeenkwam. Dan, wijziging van
het ceremonieel bij geboorte, naamgeving en
lijkverbranding. Verder, een meer gepaste inwijding voor hen, die tot
de gemeente toetraden.

Ook wilde men de vrouwen opvoeden en verheffen. Zij werden
aangemoedigd om toe te treden, velen deden dit en woonden dan den
dienst bij achter gordijnen of in een afzonderlijk vertrek.

Dan stelde men aan de orde, hervorming van het huwelijk. Men wilde
afgeschaft zien de kinderhuwelijken, zoo nauw saamgeweven met Indische
zeden, maar tot zooveel misbruik en ellende voerend, ook wilde men dat
de veelwijverij zou worden opgeheven en dat de weduwen vrijheid zouden
hebben te hertrouwen. Ook wilde men tal van dwaze en
overtollige ceremoniën bij het huwelijk afschaffen. Dit ongeveer
waren de bedoelingen der meer vooruitstrevenden.

Toch, ook de meer behoudenden, gingen in veel mede. Narāin Bose
was de eerste om in zijn eigen familie het opnieuw huwen van een weduwe
toe te laten, waarvoor men hem in zijn geboortedorp haast steenigde.
Debendra-nāth gaf het voorbeeld door voor grooten eenvoud te
zorgen bij het huwelijk van zijn tweede dochter, dat op 26 Juli 1861,
in tegenwoordigheid van tweehonderd geloofsgenooten, plechtig, zonder
overdreven feestvertoon, werd voltrokken. Dit was de eerste
huwelijkswijding volgens den ritus der Brahmo Samāj.

Keshab Chandar Sen ging echter nog verder. Hij voltrok in 1864 een
huwelijk tusschen twee personen van verschillende caste: wat
Debendra-nāth zeer mishaagde.

Chandar Sen voelde zich onder de Brahmo Samāj niet recht thuis:
hij zag nog te veel van den ouden castengeest en van het oude bijgeloof
en gevoelde de noodzakelijkheid om den bijl te leggen aan den wortel
van den ouden stam. ’t Eind was dat er een scheuring ontstond
tusschen vooruitstrevenden en meer behoudenden. De eersten scheidden
zich af en stichtten in November 1866 een nieuwe vereeniging: de Brahmo
Samāj van Indië geheeten.

Haar doel was, zooals Chandar Sen in zijn openingsrede op 11
November verklaarde, alle Brahma-vereerders in één
lichaam te vereenigen en een organisatie over geheel Indië te
verkrijgen. In 1869 opende deze nieuwe gemeente haar bedehuis.

Haar optreden kenmerkte zich door groote godsdienstige
bezieling.

Haar programma luidt aldus:

God is de eerste oorzaak van het heelal. Door Zijn wil schiep Hij
alle voorwerpen uit niets en onderhoudt Hij deze bij voortduring. Hij
is Geest, geen stof. Hij is volmaakt, oneindig, almachtig, vol van
genade en heiligheid. Hij is onze Vader, Beschermer, Meester, Koning en
Verlosser.

De ziel is onsterfelijk. De dood is slechts de oplossing van het
lichaam. Er is geen nieuwe geboorte na den dood: het toekomstig leven
is een voortzetting en ontwikkeling van het tegenwoordig leven. De
menschen die nu leven zijn de embryo’s van de menschen, die zijn
zullen.

De ware (heilige) schriften zijn tweeërlei: het boekdeel der
natuur en de natuurlijke denkbeelden, in den geest ingeplant. De
wijsheid, macht en genade van den Schepper staan in het gansche
heelal beschreven. Alle denkbeelden over onsterfelijkheid en
zedelijkheid zijn oorspronkelijke overtuigingen, in des menschen zijn
gegrond.

God wordt nimmer mensch door een menschelijk lichaam aan te nemen.
Zijn goddelijkheid woont in ieder mensch en openbaart zich in sommigen
met groote kracht. Mozes, Jezus Christus, Mohammed, Nānak,
Cartanya en andere groote leeraren verschenen op bepaalde tijden en
brachten vele heilsgoederen aan de wereld. Zij mogen aanspraak maken op
algemeene dankbaarheid en liefde.

De Brahma godsdienst is verschillend van alle andere
godsdienststelsels der wereld, toch maakt hij het wezen van allen uit.
Hij is niet vijandig tegen andere gelooven. Wat daarin waars is,
aanvaardt hij. Hij is gegrond op het wezen des menschen en is daarom
eeuwig en algemeen, noch ook beperkt tot leeftijd of landstreek.

Alle menschen behooren tot ééne broederschap. De
Brahma godsdienst kent geen onderscheid van hooge en lage caste. Het
doel van dezen godsdienst is allen tot één huisgezin te
vereenigen.

Er zijn vierderlei plichten: 1. plichten tegenover God, zooals:
geloof in Hem, liefde, vereering en aanbidding. 2. plichten tegenover onszelf,
zooals: bewaring van ons lichamelijk welzijn, verkrijging van kennis,
heiliging der ziel. 3. plichten tegenover anderen, zooals:
waarachtigheid, rechtvaardigheid, dankbaarheid, het bevorderen van het
welzijn van alle menschen. 4. plichten tegenover dieren en lagere
schepselen, zooals vriendelijke behandeling.

Iedere zondaar moet de gevolgen van zijn eigen zonden dragen, vroeg
of laat, in dit of in een volgend leven.

De mensch moet naar heiligheid streven door vereering van God,
onderdrukking der hartstochten, berouw, de natuur en goede boeken te
onderzoeken, goed gezelschap te zoeken en in de eenzaamheid te
overpeinzen. Deze dingen zullen, door de werking van Gods genade, tot
verlossing leiden. Verlossing is bevrijding der ziel van den wortel van
het bederf en haar voortdurend groeien in heiligheid. Dit groeien duurt
tot in eeuwigheid, en de ziel wordt meer en meer goddelijk en gelukkig
in Hem, die de bron is van oneindige heiligheid en vreugde. Het
nabijzijn van God is de hemel der Indische Theïsten.

Naar men ziet zijn hier verscheiden denkbeelden aan het Christendom
ontleend. Ook de godsdienstoefeningen hebben gewoonlijk op Zondag plaats. Zij zijn ongeveer
aldus ingericht: eerst een lied, dan een aanroeping van God door den
leeraar, door een ander lied gevolgd. Vervolgens vereering van God,
gezongen door de geheele gemeente, voortgezet door den voorzanger
alleen. Dan eenige minuten van stille overpeinzing en gemeenschap met
God. Vervolgens wordt, door de geheele gemeente, staande, het volgende
gebed gesproken:

„Leid ons, o God, van onwaarheid tot waarheid, van duisternis
tot licht, van dood tot onsterfelijkheid. O, Vader der waarheid,
openbaar u toch aan ons. Gij zijt genadig, bescherm ons steeds in uwe
grenzenlooze goedheid. Vrede! Vrede!” Dan volgt een gebed voor de
gansche wereld, door den voorganger alleen, gevolgd door een ander lied
en door het zeggen van teksten uit Hindoesche en andere gewijde
schriften. Eindelijk een preek, gevolgd door gebed, zegen en lied.

Jammer genoeg ontstond er in deze vereeniging in 1878 weer een
nieuwe scheuring. De uitgetredenen stichtten zich een eigen bedehuis.
Doch op al de bijzondere lotgevallen der verschillende Indische
Theïstische groepen in te gaan zou ons te ver voeren. Wij merken
alleen nog op, dat er reeds in 1883 over Engelsch Indië 170
gemeenten bestonden, de een wat meer behoudend, de ander wat meer
kritisch staande tegenover de Hindoesche overlevering, maar toch allen
getuigenis afleggend van nieuwen levensgloed. Onder de hoofdleiders
moeten wij nog noemen Mozoomdar, die eenige jaren geleden op het
parlement der godsdiensten in Chicago zoo meesleepend wist te
getuigen.

Van harte hopen wij dat deze verlichte Indiërs hun vaderland
van bijgeloof mogen zuiveren en dat zij de vele schatten, in de gewijde
boeken van hun volk verborgen, in ruime mate ook tot de westerlingen
mogen helpen brengen. Want, de tempel der toekomst zal worden
saamgevoegd uit vele kostelijke steenen, aangebracht uit vele landen.







1 Zie blz.
9.

2 Een secte,
eenigszins aan het Boeddhisme verwant.

3 Het
theïsme stelt, tegenover het pantheïsme,
het zelfstandig bestaan van God, diens persoonlijkheid, op den
voorgrond.










Hoofdstuk IV.

Het Boeddhisme.



I. Het leven van Boeddha tot aan zijn openlijk
optreden.




In ons overzicht van het Brahmanisme hebben wij gezien
hoe er in het oude Indië, hoe langer hoe meer, gevoeld werd niet
alleen door verlichte priesters, maar ook door leeken, dat niet in
offers en uitwendige vereering der goden, doch in het streven naar
verlossing van alle begeerten, naar onderdrukking van alle hartstocht
het ware levensdoel kan bestaan. Niet door het streven naar
bovennatuurlijke krachten, niet door boetedoeningen om eenig aardsch
voordeel te verkrijgen, maar door, tot zichzelf inkeerende, de
ongenoegzaamheid van al het aardsche in te zien en dan ook van alle
begeerte afstand te doen, komt men tot het hoogste heil. Dat werd
gevoeld door vele eenzame vromen in het stille woud, maar lag ook op
den bodem van de ziel van het Indische volk; het Boeddhisme zou het
straks doen doordringen tot een wijden kring.

Een wijden kring: de godsdienst van den Indische wijze wordt thans
nog beleden door ongeveer een derde der geheele menschheid. Uit zijn
oude bakermat, Voor-Indië, is het voor het grootste gedeelte later
weer door het Brahmanisme verdrongen. Doch in tal van andere landen
heeft het zich zeer uitgebreid. Wij noemen onder de voornaamste landen,
waar deze godsdienst heerscht: Ceylon, Birma, Siam, Annam, Tibet, China
en Japan.

Doch, al wordt in al deze landen Boeddha in eere gehouden, er is een
groot verschil. Het Boeddhisme van Ceylon en Birma is in vele opzichten
gansch iets anders dan dat van Tibet. ’t Is er mee als met het
vrijzinnig-Protestantsch en het Roomsch-Catholiek Christendom.
Beiden willen Jezus eeren, doch de eersten beschouwen den stichter van
hun godsdienst als mensch en vinden in ’t naleven zijner
levensbeginselen de hoofdzaak. De anderen erkennen hem als een Godheid,
die door plechtig ceremonieel nog meer wordt gediend dan door
overpeinzing en betrachting zijner leer. Zoo is het ook met het
Boeddhisme. Komt ge in Birma, dan hoort ge weinig van Boeddha als
godheid, maar wordt de beteekenis van zijn strijd en overwinning als
mensch diep gevoeld. En in een leven van eenvoud en liefde voor al wat
leeft, drukt men de voetstappen des Meesters. Doch in Tibet heeft
Boeddha goddelijke eer, ja een plaatsvervanger op aarde, voor wien men
zich als voor Rome’s Paus nederbuigt. Daar worden tal van
formulier-gebeden voor hem opgezegd, tal van geheimzinnige
plechtigheden voor hem verricht. De eeredienst is er oneindig
luisterrijker en samengestelder dan in de zuidelijke landen als Birma
en Ceylon. En in China en Japan is het Boeddhisme met andere
godsdiensten als ineengevloeid en heeft daarbij een deel van zijn
oorspronkelijk karakter ingeboet.

Doch, dezen godsdienst in al zijn ontwikkelingen en zijwegen te
volgen ligt niet op onzen weg. ’t Is ons voornamelijk te doen om
den geest van den wijze, dien Edwin Arnold niet zonder reden het licht
van Azië noemde, te leeren kennen.

Dat nu is, ofschoon er genoeg over het Boeddhisme geschreven is en
geschreven wordt, niet zoo gemakkelijk als het schijnt. Allereerst is
er quaestie over de persoon van den Boeddha. Was hij een historisch
persoon, of berust zijn gansche levensgeschiedenis, zooals die uit
vroegere en latere Boeddhistische geschriften wordt gekend, op
verdichting? Er zijn geleerden, die dit beweerd hebben. De Fransche
geleerde Sénart1 tracht de gansche, in zoo menig
opzicht aantrekkelijke legende van den Boeddha tot een zonnemythe te
herleiden, en brengt op vernuftige wijze alle bijzonderheden daarvan
met deze opvatting in verband.

Doch: waarschijnlijk is deze opvatting alles behalve. Ten eerste
omdat gewoonlijk een groote godsdienstige beweging haar oorsprong vindt
in een krachtige persoonlijkheid, ten tweede, omdat er toch veel
waarschijnlijks en natuurlijks achter het phantastische der
levensbeschrijving verborgen ligt. En in de derde plaats vooral
omdat inderdaad de oudste Boeddhistische boeken, die wij bezitten,
wellicht niet veel langer dan een eeuw na den dood van den stichter van
dezen godsdienst zijn opgesteld.

Om nu echter in de Boeddha-legende overal waarheid en verdichting te
scheiden—ziedaar een taak, die boven onze krachten ligt. ’t
Is er mede als met de levensgeschiedenis van Jezus in de
Evangeliën, die ons wel in hoofdzaak het leven van den Meester
doen kennen, maar ons toch ook vaak in aanraking brengen, niet met wat
de Meester dacht, maar met wat zijn volgelingen gevoelden. Doch: is ook
dat niet een sleutel der kennis voor wie een godsdienst wil leeren
kennen? We kunnen daarom niet beter doen, ten einde in den geest van
den stichter en zijn godsdienst u in te wijden, dan in de eerste plaats
een blik te werpen op de levensgeschiedenis van den Verlichte, zooals
zijn volgelingen in oude dagen ons die verhaalden. We zullen daarbij
zien dat er dikwijls een eigenaardige overeenkomst is, tusschen wat ons
van Jezus en van dezen Indischen wijze wordt verhaald.

Boeddha werd geboren in Kapilavastu: de stad van Kapila, ongeveer
550 jaar voor Christus. Lang hebben de geleerden getwijfeld of dit wel
een werkelijke stad is geweest: doch in 1893 vond men, in de
jungle’s van den Taraï, het machtige woud aan den voet van
de Himalaya, overblijfselen van een stad, onder slingerplanten en
boomen verborgen. En daarin een zuil, opgericht door koning
Açoka—den grooten beschermer van het
Boeddhisme—ongeveer 257 voor onze jaartelling, een zuil, die het
opschrift behelsde:

„Koning Piyadasi (Açoka) de beminde der goden, bracht
hier, toen hij twintig jaar (als koning) gezalfd was, zijne vereering
en sprak: Hier is Boeddha (de verlichte), Sākya-Muni,
geboren.” En hij zorgde dat een steenen zuil werd opgericht met
de verklaring er op: „Hier is de eerbiedwaardige
geboren.”

Boeddha, of liever Siddhartha (de eerste naam is feitelijk een
eeretitel) de verlichte: werd uit aanzienlijke ouders geboren. Het
geslacht der Sākya’s was om zijn ouden adel en zijn rijkdom
beide beroemd. Latere legenden hebben Boeddha zelfs tot een koningszoon
gemaakt.

De moeder van Siddhartha, Māyā, bracht haar zoon
ter wereld en stierf weinige dagen daarna, zoodat de andere echtgenoote
van Siddhartha’s vader hem verder opvoedde. In Kapilavastu bracht
hij alzoo zijn jeugd door, daar dwaalde hij rond in
de schaduwrijke tuinen van zijns vaders paleis. Reeds vroeg trad hij in
het huwelijk met eene door lichaamsschoon en liefderijk karakter
uitmuntende bloedverwante, gewoonlijk Yaçodhara geheeten, die
hem een zoon schonk, met name Rāhula. Dat zijn de bijzonderheden die over
zijn jeugd vrijwel vaststaan. Ware hij niet werkelijk gehuwd geweest,
dan zou een latere legende—in aanmerking genomen dat de ongehuwde
staat voor de Boeddhistische monniken verplichtend is—dit nooit
aangaande hem hebben verdicht.

De legende weet echter veel meer te verhalen. Zij spreekt van een
wonderbaren droom, dien Māyā voor de geboorte van haar
beroemden zoon had: een witte olifant, meer lichtend dan zon en maan,
naderde haren schoot. De drie werelden (aarde, hemel en hel) zag zij
verlicht door een groot licht, schijnende in de duisternis, en duizende
geesten zongen haar lof. Ook werd aan haar echtgenoot bekend gemaakt
dat de toekomstige Boeddha op aarde zou komen in Māyā’s
schoot. De verlichte was zichtbaar in de moederschoot en toen hij ter
wereld kwam zongen hemelsche geesten zijn lof. Na vijf dagen werd hem
een naam gegeven en werd hij in den tempel gebracht. Asita—een
heilige kluizenaar—die de acht magische vermogens had verworven
en daardoor in den geest kon zien wat in de hemelen gebeurt, wordt daar
onderricht dat een machtige Boeddha is geboren. Als hij daarna het
goddelijk geestesoog laat wijden over de wereld ziet hij het kind in
het paleis, glanzend van zuivere daden, door al de werelden
vereerd.

Asita gaat naar het paleis. Hij neemt het kind in zijn armen en
weent. „Waarom deze tranen, heilige man?” „Ik
ween,” is het antwoord, „omdat deze de groote Boeddha zal
zijn en ik daarvan geen getuige meer kan wezen.”

Merkwaardig is echter het volgende verhaal, dat ons als in
allegorischen vorm doet lezen in het zieleleven van den toekomstigen
wereldverlosser.

Waarzeggers door den koning geraadpleegd, verklaarden:

De jongeling zal zonder twijfel òf een koning der koningen of
een groote Boeddha worden. Als hij bestemd is een groote Boeddha te
worden, dan zullen vier voorteekenen zijn zending duidelijk maken. Hij
zal zien:


	1. Een oud man.

	2. Een kranke.

	3. Een lijk.

	4. Een heiligen kluizenaar.





Indien hij deze vier voorteekens van een avatāra2
niet ziet, zal hij slechts een aardsche heerscher zijn.

De koning Suddhodana, die droomen van wereldsche grootheid over zijn
zoon in ’t hart koesterde, werd door die laatste verzekering van
de waarzeggers heel wat gerustgesteld. Hij dacht bij zichzelf: Het zal
gemakkelijk genoeg zijn om deze vier voorteekenen van den prins verre
te houden. Hij gaf dus bevel dat er drie prachtige paleizen, de
schoonste op aarde: het voorjaars-, het zomer- en het winterpaleis,
zouden worden gebouwd. Zij wedijverden in glans met Vaijayanta, het
onsterfelijk paleis van Indra zelf.

Kostelijke paviljoenen werden overal opgetrokken, met prachtige
voorportalen en gepolijste deuren. Torentjes en kanteelen verhieven
zich in de lucht. Door sierlijke vensters viel het licht in de
prachtige vertrekken. Galerijen, balustraden en fijn traliewerk waren
in overvloed aanwezig. Duizend klokjes klonken op ieder dak. In
één woord: een beeld als van de
paleizen in Chineeschen stijl, die naar het schijnt in oud-Indië
werden gebouwd. Even prachtig waren de tuinen, waar in koele meren de
heerlijkste kraanvogels en zwanen zich verlustigden, en waar de
schoonste boomen geur en schaduw verspreidden. De lucht was vervuld met
de geur van tube-rozen en jasmijnen.

Rondom de paleizen van Kapilavastu waren voorts sterke wallen om
alle ouden van dagen, kranken en kluizenaars te weren en om den prins
daarbinnen te houden.

Nog een betere en machtiger bewaking werd te werk gesteld. Toen de
prins den leeftijd had bereikt om in het huwelijk te treden werd zijn
paleis met schoone vrouwen bevolkt. Doch, een schok trof den
koning.

Dit geschiedde als volgt. De koning had een park aangelegd, nog
schooner dan de tuin van het zomerhuis. Een ziener had hem verhaald,
dat, indien hij den prins er toe krijgen kon om dezen tuin te bezien,
deze daar voor altijd met zijn vrouwen zou willen blijven. Geen taak
scheen gemakkelijker, en op zekeren dag zou de prins er met zijn wagen
heenrijden. Groote voorzorgen waren genomen om alle oude menschen, alle
kranken, alle lijken ver uit zijn gezicht te houden. Een heel leger
soldaten was er voor opgeroepen, met vlaggen was de stad versierd. De
weg, waarlangs de prins kwam, was met bloemen bestrooid en met
vazen vol welriekende planten versierd. Prachtige guirlandes en sierlijke
klokjes waren overal opgehangen. Doch zie! toen de prins uitreed zag
hij eensklaps, bijna onder de wielen van zijn wagen, tusschen de in
zijde gekleede edelen en de krijgslieden met schilden en speren een
ongewoon schouwspel. Het was een oud man, afgeleefd en verlamd. Zijn
aderen en peezen waren zoo gezwollen, dat ze te zien waren, zijn tanden
klapperden, het gelaat vol rimpels, het hoofd bijna kaal en de weinige
haren spierwit. Zoo strompelde hij voort, bijna dubbel gebogen, leunend
op een stok.

„Wat is dit, wagenmenner?” riep de prins. „Een man
wiens bloed is opgedroogd en wiens spieren aan zijn lichaam als
vastgekleefd zijn. Zijn hoofd is wit, zijn tanden slaan tegen elkaar,
nauwelijks kan hij zich bewegen, zelfs niet met behulp van een
stok.”

„Prins” zeide de wagenmenner „dit is de ouderdom.
Zijn zinnen zijn afgestompt, het lijden heeft zijn geest verstoord,
veracht is hij door zijn naburen. Niet in staat om zichzelf te helpen
heeft men hem in dit woud aan zijn lot overgelaten.”

„Is dit,” vroeg de prins „een eigenaardigheid van
zijn familie of is dit de wet der wereld. Zeg mij dat
spoedig.”

„Prins” zeide de wagenbestuurder, „dit is noch een wet van
die familie, noch van dit koninkrijk alleen. In ieder wezen wordt de
jeugd overwonnen door den ouderdom. Uw eigen vader en moeder zullen in
ouderdom eindigen: ook al uw bloedverwanten. Daar is geen andere weg
voor de menschheid.”

„Dan is de jeugd blind en onwetend,” zeide de prins,
„en ziet de toekomst niet. Als dit lichaam het verblijf zal
worden van den ouderdom, wat heb ik dan aan het vermaak en zijne
bedwelming? Laat den wagen keeren en breng mij terug naar mijn
paleis.”

Ontsteltenis was in de harten van alle hovelingen over deze
onaangename gebeurtenis, en het ergste was, dat niemand de ongelukkige
oorzaak er van straffen kon. De oude man was nergens te vinden. De
koning was buiten zichzelf van droefheid. Soldaten werden uit
verwijderde districten gesommeerd en vier mijlen in het rond werd een
cordon getrokken om de andere voorteekenen van den prins verwijderd te
houden. Langzamerhand echter kwam de koning een weinig tot rust.
„Als mijn zoon den tuin des geluks ziet, zal hij nimmer een
kluizenaar worden,” had de koning gezegd, doch een belachelijk
voorval had zijn plan verstoord. Nogmaals zou het
echter worden beproefd en de voorzorgen werden ditmaal verdubbeld.

Was de prins de eerste maal door de oostpoort uit het zomerpaleis
gegaan, nu ging hij de zuidpoort uit.

Doch een andere onverwachte gebeurtenis viel er thans voor. Toen de
prins in zijn wagen uitreed zag hij plotseling vlak bij zich een
kranke, uitgemergeld, door brandende koorts gekweld. Alleen, zonder dat
iemand voor hem zorgde, ging hij voort, strompelend, met moeite
ademhalend.

„Wagenmenner,” zeide de prins, „wat heeft deze
man, zoo geel en weerzinwekkend van uiterlijk, zoo stomp van zinnen,
zoo verdord van leden. Zijn maag hindert hem, met vuil is hij
bedekt.
Nauwelijks kan hij adem halen.”

„Prins,” hernam de ander, „dit is ziekte. Deze
ongelukkige man is door een ernstige krankheid aangetast. Kracht en
lust hebben hem verlaten. Hij is zonder vriend, zonder hoop, zonder
land, zonder toevlucht. De vreeze des doods is voor zijne
oogen.”

„Indien de gezondheid van den mensch,” zoo sprak
Boeddha, „slechts het spel is van een droom, en de vrees voor
toekomstig leed zulk een gestalte kan teweegbrengen, hoe kunnen dan
wijze menschen, die gezien hebben wat het leven werkelijk is, toegeven
aan de ijdele genietingen des levens? Keer terug dienaar, en breng mij
naar mijn paleis.” De vertoornde koning, hoorende wat er geschied
was, gaf bevel dat men den zieken man zou gevangen nemen en straffen,
doch, in weerwil van een prijs op zijn hoofd en van zoeken overal kon
men hem niet vinden.

Een plaats uit de „Lalita Vistara”3 geeft deze
oplossing: de kranke was inderdaad een der geesten uit „het
zuivere verblijf” (de hemel van Brahmā) die deze gedaante
had aangenomen. Die geesten van het „zuiver verblijf” zijn
eigenlijk de Boeddha’s, die vóór den verlichte
hebben geleefd: de Boeddha’s van het verleden alzoo.4

Ook verhaalt een der zuidelijke geschriften dat de wagenmenner onder
inspiratie sprak, wat inderdaad voor het verhaal zeer goed past, de
gesprekken van een koetsier zijn niet altijd zoo verheven.

Het scheen dat een of andere booze invloed koning Suddodhana
beheerschte, want, onbewogen door het mislukken van zijn
plan deed hij een derde poging om den prins naar dien tuin van het
geluk te brengen. Ditmaal ging de weg door de westpoort. Grooter
voorzorgen dan ooit te voren werden er thans genomen. De keten van
wachten werd tot op twaalf mijlen van het zomerpaleis uitgezet. Maar
wederom hielden de Boeddha’s der tien horizons den prins tegen.
Eensklaps was daar een verschijning van een lijkstatie. Een
(spook)lichaam, naar de gewoonte met modder besmeerd, en met een doek
bedekt, werd op een baar weggevoerd. (Spook)vrouwen huilden en
(spook)muzikanten maakten treurmuziek op trommel en fluit. Zonder
twijfel zongen ook spook-Brahmanen hymnen om het onsterfelijk deel naar
de woning der vaderen te begeleiden.

„Wat is dit,” zeide de prins. „Waarom slaan zich
deze vrouwen op de borst en trekken zij zich de haren uit? Waarom
bedekken deze goede menschen hun gelaat met het stof der aarde? En die
vreemde gestalte op de draagbaar, waarom is zij zoo stijf?

„Prins,” zeide de ander, „dit is de dood. Die
gestalte, bleek en verstijfd, kan nooit meer gaan en zich bewegen. Zijn
bewoner is gegaan naar de onbekende verblijven van Yama.5
Zijn vader, zijn moeder, zijn kind, zijn vrouw, allen roepen om hem,
doch hij kan niet hooren.”

Boeddha werd droef te moede.

„Wee u jeugd, die het spel is voor den ouderdom! Wee u
gezondheid, die de prooi wordt van vele krankheden! Wee u leven, dat
als een ademtocht henengaat! Wee u ijd’le vermaken, die de
menschheid bederven. Doch wat de vijf skandha’s6 betreft,
daar zal geen ouderdom, ziekte of dood zijn. Ga terug naar de stad. Ik
moet de bevrijding tot stand brengen.”

Een vierde maal werd de prins door zijn vader verzocht den tuin des
geluks te zien. Ditmaal was de keten der wachten zestien mijlen ver in
den omtrek opgesteld. Door de noorderpoort reed de prins uit. Eensklaps
zag men op den weg een man, kalm en vriendelijk van uiterlijk, met een
okergele monnikskap. 

„Wie is deze,” vroeg de prins, „zoo vriendelijk en
vredig van uiterlijk? Hij staart
alsof zijn geest ergens anders vertoeft, en een schaal heeft hij in de
hand.” „Prins, dit is het nieuwe leven,” sprak de
wagenmenner. „Deze man is een van diegenen, die op den
eeuwigen Brahma hun gedachten vestigen. (Brahmacharin). Hij zoekt de
goddelijke stem en het goddelijk inzicht. De aalmoezenschaal van den
heiligen bedelaar (bhikshu) draagt hij in de hand. Zijn geest is kalm
omdat de groote bekoringen van het lager leven hem niet langer kunnen
kwellen.”

„Zulk een leven begeer ik,” zeide de prins, „de
lusten van den mensch zijn het zeewater gelijk, zij maken den dorst
erger in plaats van haar te lesschen. Ik wil het goddelijk inzicht
bereiken en den mensch onsterfelijkheid7
schenken.”

De koning was buiten zichzelf. Bij iedere poort van het zomerpaleis
werden vijfhonderd zwaargewapende Sakya’s geplaatst. Ketens van
schildwachten omgaven de opgehoogde en versterkte wallen. Een phalanx
lieftallige vrouwen, met lansen gewapend, was om het bed van den prins
geposteerd om hem te bewaken. Alles wat de zinnen kon streelen, zoo
beval de koning, moest bij voortduring aan den prins worden
geboden.

„Laat de vrouwen van de zenana (harem) geen oogenblik hun zang
en spel en vroolijkheid staken. Dat zij schitteren van zijde en
fonkelen van edelgesteenten.”

Mahā Prajāpatī, de tante, die na den dood van
koningin Māyā Boeddha had opgevoed, had het opzicht over deze
lieftallige jonge vrouwen en spoorde ze aan om den prins in een
„gouden kooi” in te sluiten.

Zoo werd Boeddha in verzoeking gebracht. Doch, deden de bewoners van
Kamaloça (de oorden der lust) hun best, die van
Brahmaloça (de oorden van den zuiveren geest) lieten, schoon
ongezien, toch ook hun invloed gevoelen.

Eens toch, toen de prins rustte op een zijden rustbed en vier of
vijf bruingekleurde grootoogige Indische meisjes voor hem lieflijk
zongen, namen zijn oogen eensklaps een vreemden glans aan. Wel zag hij
nog al de schoone guirlandes en het prachtig traliewerk van de zaal,
doch ’t werd dof voor zijn oog. Muziek en stemmen zooals hij
nooit te voren had gehoord, kwamen nu tot hem als uit de verte. O. a.
hoorde hij de volgende verzen: 


„Machtige steun der menschheid, wandel op het
pad van de Rishi’s8 van ouds. Ga heen uit deze
stad!

„Geef op deze troostelooze wereld, als gij
de onschatbare kennis der Jina’s9 hebt
verworven, en een volmaakte Boeddha zijt geworden, aan allen den doop
van het koninkrijk der gerechtigheid.

„Gij, die eens uw voeten, uw handen, uw
kostbaar lichaam opofferdet, die vaarwel zeidet alle rijkdommen der
wereld,10 gij, wiens leven zuiver is, red het vleesch van
zijne ellenden!

„Wees geduldig als gij smadelijk wordt
bejegend, o overwinnaar van u zelf! Heer van allen, die op twee voeten
gaan, ga voort volgens uw zending. Verwin het kwaad en zijn leger.

„Licht der wereld, in vroegere levens hebt
gij gezegd: Voor de werelden, aan dood en ziekte ter prooi, zal ik een
toevlucht zijn! Leeuw der menschen, heer van hen, die op twee voeten
loopen, de tijd voor uw zending is gekomen. Verkrijg onsterfelijke
waardigheid onder den gewijden Bō-boom11 en geef
Amrita12 aan allen.

„Toen gij een koning waart en een
onbescheiden onderdaan sprak tot u: „Geef mij deze landen en
steden”, toen waart gij verheugd en niet bedroefd.

„Toen gij een deugdzaam Rishi waart en een
wreed koning in woede uwe leden afhieuw, toen vlood in uw doodsangst
melk uit uw voeten en handen.

„Toen gij als Rishi Syama op een berg
woonde, en een koning u doorboorde met vergiftige pijlen, hebt gij toen
dien koning niet vergeven?

„Toen gij de koning der antilopen waart,
hebt gij toen niet uw vijand, den jager, voor een waterstroom
beveiligd?

„Toen gij een olifant waart en een jager
doorboorde u, hebt gij hem niet vergeven en beloond met uwe prachtige
slagtanden?

„Toen gij een berin waart, hebt gij een man
gered uit een stroom, door sneeuw hooggezwollen. Gij voeddet hem met
wortels en vruchten tot hij sterk werd en, toen hij heenging en
menschen meebracht om u te dooden, gij vergaaft hem. 

„Eens toen gij het witte paard13 waart, gingt gij, uit medelijden met het lijden
der menschen, door den hemel naar de plaats der booze geesten, opdat
gij hun geluk zoudt verzekeren.

„Vervolgingen zonder tal, smaad en
herhaalde gevangenis, dood en moord: gij hebt het alles gedragen met
liefde en geduld, vergevende die ’t u aandeden.

„Menschen zonder koning kiezen u tot den
hunne. Leid hen in den weg van Brahma en de tien deugden, opdat, indien
zij hun metgezellen verlaten, zij allen mogen gaan naar Brahma’s
verblijf.”



Door deze verzen, zegt het verhaal, werd de prins vermaand. En
terwijl de Jina’s deze liederen zongen, trachtten schoone
vrouwen, met bloemen en reukwerk, juweelen en rijke kleeding hem te
brengen tot aardsche liefde.

Doch de geesten van het zuiver verblijf ontwerpen nog een nieuw plan
om hun oogmerken uit te voeren. Zij zorgen dat de prins deze
verleidelijke vrouwen, deze aanlokselen van Māra den verzoeker en
Kāma, den god der liefde ziet in een nieuw licht. Zij bewegen door
onmerkbaren invloed den prins om de vertrekken der vrouwen te gaan
bezien als de Jina’s ze in een vasten slaap hebben gebracht.

Alles is in wanorde, de kleederen der vrouwen, heur haar, haar
sieraden. Sommigen liggen in onbevallige houding op haar rustbedden, of
hebben een akelig uiterlijk, anderen hoesten of lachen onnoozel in hare
droomen of ijlen.

Ook misvormingen en vlekken, die de vrouwelijke list zorgvuldig
verborg, vallen nu, bij de tooverkunst der geesten, in het oog. De eene
heeft een miskleurigen hals, de andere een slecht gevormd been, de
derde een lompen vetten arm. Glimlachen zijn grijnzen, betoovering is
terugstooting geworden. Plomp liggen zij neer, tusschen al haar
versiersels, luiten en tamboerijnen.

Waarlijk, zeide de prins vol afkeer, ik ben op een
kerkhof.
’t Wordt hem wee om ’t harte: nu is de tijd gekomen, om den
grooten weg te gaan en van al ’t aardsche zich los te maken.

Doch hem wacht een zware strijd, een, die echter zijne beslissing
verhaast. Als hij in den tuin is, waarin hem het vierde
gezicht (de monnik) is ten deel gevallen, wordt hem geboodschapt dat
zijn geliefde gade hem een zoon heeft geschonken. Hij zegt
„Rāhula is mij geboren, een nieuwe keten is gesmeed.”
Hij gevoelt, hoe moeilijk het nu zal zijn de banden te breken, die hem
binden aan de zijnen en aan de wereld, die hem omringt en treurig keert
hij naar huis terug. Doch vreugde is er in het hart van de
dorpsbewoners over de geboorte van den eersteling, den kleinzoon van
hun rajah. Onder hun triumfgezang keert Boeddha in Kapilavastu terug.
Als een zijner nichten van vorstelijken bloede hem op zijn wagen, in
pracht en heerlijkheid, de stad ziet naderen geeft zij haar gemoed
lucht in de woorden: „Zalig de vader, zalig de moeder, zalig de
vrouw van zulk een zoon en echtgenoot.” De jonge man hoort haar
woord met aandoening: „wel mag zij zeggen,” zoo spreekt hij
bij zichzelven, „dat er zaligheid in ’t moederhart is, als
zij ziet op het inwendig leven van haar zoon, wel ook is er zaligheid
in ’t hart van den vader en van de echtgenoote. Maar vanwaar komt
de ware vrede voor het hart?” En in zijn dankbaarheid, dat
zij zulke gedachten bij hem heeft opgewekt, geeft hij haar zijn
paarlsnoer, als het loon voor haar goede leer. Evenwel, zij droomt van
aardsche liefde, die meent zij, door haar is opgewekt in zijn hart.
Doch de Boeddha geeft zichzelf op de vraag naar den waren vrede een
gansch ander antwoord: „Als het vuur van de lust is gedoofd, als
het vuur van den haat en van de verblinding is gebluscht, als ook
hoogmoed, dwaling en alle zonde en hartstocht is gedoofd, dan vindt het
harte ware rust.”

Zoo komt het besluit van den Boeddha tot zijn voltooiing.
Vóór hij zijn geliefde vrouw en al het zijne verlaat, wil
hij zijn kind nog zien. Daar sluimert de lieve moeder, het bed met
bloemen bestrooid, de hand over het hoofd van haar kindje uitgestrekt.
Hoe gaarne had hij zijn zoon een oogenblik in de armen genomen, doch
dan zou ook de teederminnende echtgenoote ontwaken, en hoe dan zijn
besluit te volvoeren? Aarzelend gaat hij heen, na een laatsten
liefdevollen blik op de slapenden te hebben geworpen: als hij een
verlichte (Boeddha) zal geworden zijn, dan wil hij terugkeeren en
zijnen zoon wederzien.

Daar buiten wacht zijn wagenmenner Channa met het eed’le ros
Kanthaka en voort gaat het in den duisteren nacht, totdat hij, aan de
grenzen van zijn rijksgebied, dienaar en paard terugzendt om zich bij
de monniken aan te sluiten en daar in zelfkastijding den waren vrede te
zoeken. 

Spreekt de waarheid in deze verdichtingen niet tot ons aller hart?
Voelen wij niet mede voor den eed’le wijze, die doorzag de
vergankelijkheid van al het aardsche en die dorstte naar hooger leven?
Spreekt tot ons niet die strijd der ziele om een teergeliefde vrouw en
eenig kind te verlaten voor een toekomst, uit een aardsch oogpunt zoo
weinig aantrekkelijk?

Doch, de strijd is niet ten einde. Māra, de vorst der
duisternis, laat hem geenszins met rust en toovert hem voor den geest,
dat hem binnen een week een wereldrijk over alle landen der wereld zal
worden geschonken als hij zijn onderneming opgeeft. Doch neen, de
verzoeking vindt geen ingang, ’t is niet te doen om een aardsch
rijk. Hij versmaadt de koningskroon. Zijn vrouwen, zijn paleis, zijn
schatten, alles verlaat hij om in de wildernis te peinzen over de
goddelijke dingen.

Doch, Māra laat slechts af voor een tijd: vroeg of laat zal er
wel een booze gedachte opkomen in ’t hart van den vromen
strijder; dan zal hij hem beheerschen. En, als een schaduw volgt hij
den wijze. Boeddha dan sluit zich aan bij een groep van kluizenaars,
die in de holen van een berghelling nabij Rājagriha leven. Niet al
te ver van de stad verwijderd, leven zij toch in de eenzaamheid van het
woud. Alāra en later Udraka, Brahmaansche leeraars, worden thans
zijne leermeesters, met wie hij vele gesprekken voert. Door een
voortgezette overpeinzing, waarbij men zich van al ’t aardsche
tracht te scheiden, zoo zelfs dat men ten slotte aan niets bepaalds
denkt, poogt hij zichzelf te brengen tot het eeuwige, tot de rust,
boven alles verheven. Evenwel, zijn peinzen geeft hem den vrede niet.
Daarom verlaat hij de kluizenaars om zich geheel alleen in de
eenzaamheid van het woud aan strenge zelfkastijding en boetedoening
over te geven.

Daar zit hij terneder in de diepten van het woud van Uruvelā.
De tong drukt hij tegen het verhemelte, met geweld de gedachten
vasthoudend, in zelfkwelling wachtend op het oogenblik dat de
bovenaardsche verlichting over hem komen zal. Doch zij komt niet. Hij
worstelt om steeds meer van al ’t aardsche los te komen, den adem
houdt hij in, van voedsel onthoudt hij zich. Met bewondering zien vijf
andere asceten tot hem op. Bij zoo strenge zelfkastijding moet hij het
licht wel deelachtig worden, straks zullen zij hem volgen op den weg
der verlossing. Zijn lichaam is door pijn en smart geknakt, tot een
schaduw van een mensch is hij geworden, doch het doel wordt niet
bereikt. Eindelijk valt hij flauw en uitgeput neder,
de leerlingen meenen dat hij dood is, doch hij komt weer bij.

Thans echter geeft hij zijn zelfkastijding op en gaat naar het meest
nabijzijnde dorp om voedsel tot zich te nemen. Dat is te veel voor zijn
leerlingen, in hun oog is hij gevallen van het voetstuk der heiligheid
en zij, zij laten hem alleen, juist nu zijn wankelend geloof zooveel
behoefte had aan de trouwe steun en vereering der zijnen.

Boeddha wandelt voort, tot aan de oevers van de rivier Nairanjara.
Daar brengt hem de dochter van een landman zijn morgenmaaltijd, een
schotel melk. Onder de schaduw van een Bō-boom (ficus religiosus)
zet hij zich ter neer. De lange uren van den dag gaan in overpeinzing
voorbij. Noch het wijsgeerig denken, noch de strenge boetedoeningen
hebben hem vrede gebracht. Wat heeft hem alles gebaat? Māra
toovert hem voor oogen de zoete vreugde van huiselijkheid en liefde,
van rijkdom en macht: van alles waarvan hij afscheid nam. Hoe
gemakkelijk kon hij dat alles weer bereiken, hoe hartelijk zou hij
thuis worden ontvangen. Doch, moest dan al zijn inspanning verloren
moeite zijn? Was er geen vasten grond om op te bouwen? Zoo streed hij
een moeilijken strijd, door de overlevering gehuld in het phantastisch
kleed van een heirleger booze geesten, dat op hem aanviel, terwijl
hemel en aarde in beweging waren.

Doch, de strijd bracht de overwinning. Onder den boom der
verlichting kwam hij in steeds reinere aanschouwing. Al het zinlijke
verzonk; een gevoel van alles doordringende wetenschap kwam over hem:
in een alles doorschouwend geestelijk zien bespeurde hij de
kronkelwegen, die de geesten in hun zielsverhuizing bewandelen; hij zag
de bron van het lijden en den weg, die tot vernietiging van het lijden
voerde.

Nog zeven dagen vertoeft hij onder den heiligen boom; peinzend over
’s levens raadselen, waarvan hij nu de oplossing heeft gevonden.
En, als hij dan eind’lijk opstaat is alles hem volkomen klaar
geworden. Eindelooze levens zijn het, die hij zelf reeds doorloopen
heeft, en die ieder mensch doorloopt; in ieder volgend leven maaiend,
wat hij in vroegere levens heeft gezaaid; totdat hij eindelijk, van
alle begeerte gereinigd, van allen dorst bevrijd, ingaat tot den
grooten vrede. Werelden zag hij, eind’loos in getal, allen
beheerscht door eene macht, die wel doet: wie haar gehoorzaamt, wreekt:
wie haar gebod miskent. Altijd weer in ieder leven het leed, als de
onontkoombare schaduw van ’t leven zelf, waaraan men eerst
ontkomt, indien alle lust is verdoofd, alle begoocheling der
zinnen is weggenomen en men komt tot Nirvāna, ’t
allerhoogste heil, dat tijd noch wisseling kent. In te zien dat men
niets moet wenschen of begeeren, dat de dorst (Trishna) de bron is van
alle lijden, dat is de verlossing. En van zijn lippen vloeit het, door
’t gansch heelal verstaan:


Menige existentie heb ik doorloopen.

Al zoekende, doch vruchteloos,

Naar den bewerker van den greep.14

Smartlijk toch is herhaalde wedergeboorte,

Veroorzaker van den greep, nu zijt gij ontdekt!

Geen huis zult gij meer bouwen,

Al uw ribben zijn gebroken,

De dekkende spits heeft losgelaten.

De geest is los geworden,

De gulzigheid heeft een einde genomen.15



Zoover nu was de Boeddha gevorderd; aanstonds kon hij
bereiken den grooten vrede; alle hartstocht, alle begeerte, alle dorst
naar genot was in hem overwonnen. Waarom thans niet het Nirvāna in
te gaan?

Met die vraag kwam nu andermaal de vorst der duisternis tot hem.
„Nu, Tathāgata (volkomene) is de tijd
voor u gekomen.” Doch de verhevene, antwoordde: „Gij booze, ik
zal niet ingaan tot den Grooten Vrede, voor ik mij monniken tot
leerlingen heb gewonnen, die de ware leer verkondigen, en nonnen die
haar verbreiden. Eerst moet de weg des heils verbreid worden onder alle
volken en hun worden bekend gemaakt.”

Ziedaar, wat voor den vromen Boeddhist een bron is van vreugde en
dankbaarheid. Boeddha had, toen hij de verlichte was geworden,
aanstonds in het Nirvāna kunnen ingaan, toch, uit liefde tot de
menschen blijft hij leven te midden van het lijden van het aardsch
bestaan.

Doch, zou zijn prediking worden verstaan? In den geest van den verhevene steeg, toen hij in de
eenzaamheid vertoefde, deze gedachte op: de diepe waarheid die zoo
moeilijk is te zien en te verstaan, heb ik erkend; de vredebrengende,
de verhevene, die alle denken te boven gaat, de beteekenisvolle, die
alleen de wijze in zich kan opnemen. Door aardsche beweegredenen wordt
de menschheid gedreven, daarin vindt zij haar grondslag en haar lust.
Voor die menschheid zal zwaar zijn om te verstaan de wet van
oorzaak en werkingen, het tot rust komen van iederen levensvorm, het
losworden van al het aardsche, het uitdooven der begeerte, het ophouden
van het verlangen, het einde, het Nirvāna. Als ik nu de leer
verkondig en men mij niet verstaat, dan brengt het mij slechts
uitputting en moeite.16

En, den verhevene kwam telkens voor den geest de volgende
spreuk:


Waarom der wereld openbaren, wat ’k in zwaren
strijd verwierf?

De waarheid blijft voor die begeeren en haten toch
verborgenheid,

Want zij is diep, geheimnisvol, voor groven zin
bedekt,

Wien aardsch bedenken ’t zielelicht verduistert
kan haar niet aanschouwen.



En het hart van den verhevene was geneigd in rust te
volharden en de leer niet te prediken. Doch Brahmā Sahampati (de
hoogste God) zag de gedachten des heiligen en sprak tot zichzelf:
„Ondergaan, ja ondergaan zal de wereld, als het hart des
volkomenen geneigd is in rust te volharden en de leer niet te
prediken.”

Toen verliet Brahmā den hoogen heuvel, zoo snel als een man
zijn arm kromt en stond voor den verhevene. Brahmā ontblootte zijn
eenen schouder17, boog de rechterknie ter aarde en sprak tot
den verhevene aldus:

„Moge de Verhevene, Heer, de leer prediken, moge de Volkomene
de leer prediken. Er zijn wezens, die rein zijn van het stof der aarde,
doch, indien zij de prediking der leer niet hooren, gaan zij te gronde,
zij zullen belijders der leer worden.”

En, vervolgt hij:


Tot nu toe heerschten, in het land van Magadha,

Onreine zeden, zond’ger menschen leer.

Gij wijz’, ontsluit de poort der eeuwigheid.

Doe hooren, wat gij, zondelooz’, erkent,

Wie staat daar boven op der rotsen kruin,

Zijn blik gaat verder dan het oog der schaar,

Zoo stijg, o wijz’, omhoog, daar waar

Der waarheid tempel rijst hoog boven ’t aardsch
gewemel,

En gij, die boven ’t lijden zijt verheven,

Zie daar omlaag, de menschheid, door geboort’ en
ouderdom gekweld,

Sta op, o strijdb’re held, ga overwinnend

De wereld door, gids zonder vlek of feil,

Verhef uw stem, o heer, want velen zullen hooren.





Die bede wordt tot driemaal herhaald, als Boeddha zijn twijfel
uitspreekt, of het verkondigen der waarheid niet vruchteloos zal zijn.
Eindelijk geeft Boeddha toe; hij ziet met zijn oog des lichts de
wereld, hij aanschouwt daar wezens, wier zielen rein zijn en wier
zielen niet rein zijn van het stof der wereld, wezens scherp en stomp
van zinnen, edelen en onedelen, goede en slechte hoorders van zijn
woorden, velen, die in vrees leven voor het toekomstig leven en voor de
zonden. En dan spreekt hij tot Brahmā:


„Geopend zij voor allen, de poort der
eeuwigheid,

Wie ooren heeft, hij hoore en geloove ’t
woord,

Ik dacht, aan eigen leed, daarom heb ik, o
Brahmā,

Het eed’le woord nog niet der wereld
meegedeeld.”



Zoo zag dan Brahmā, dat de verhevene zijn bede
zou vervullen en het woord prediken. Toen boog hij zich voor den
verhevene, ging eerbiedig rondom hem en verdween.

Zoo schetst ons de legende, hoe de verlichte tot het vast besluit
kwam om aan de wereld den weg des heils te verkondigen.










II. Boeddha als prediker van den weg des heils.




Hoe Boeddha dit deed, willen wij thans zien. Volgens
de legende ging hij allereerst naar het woud van Benares, het wildpark
Isipatana, waar de vijf asceten zich ophielden, die eens zijne
leerlingen waren, doch zich van hem afkeerden, toen hij, na strenge
vasten, weer gewoon voedsel ging gebruiken.18 Uit de
verte zien de monniken den verhevene naderen. „Vrienden”,
zoo zeggen zij tegen elkaar, „daar komt de asceet Gautama, die in
overvloed leeft, en zijn heilig streven heeft opgegeven. Eerbied willen
wij hem niet bewijzen, wij zullen niet voor hem opstaan, hem niet zijn
almoezenschaal en zijn opperkleed afnemen, maar wij willen hem een
plaats inruimen, als hij wil kan hij gaan zitten.”19

Doch toen de verhevene naderbij kwam, konden de monniken toch niet
bij dit besluit blijven; zij gingen den verhevene tegemoet, de een
ontlastte hem van aalmoezenschaal en opperkleed, de ander maakte een
plaats voor hem gereed, een derde gaf hem water om de voeten te
wasschen en een bankje om de voeten op neer te zetten. De verhevene
zette zich neer op de voor hem bestemde plaats en wiesch
zijne voeten.

Als zij dan vervolgens hun twijfel te kennen gaven hoe Gautama,
nadat hij door strengheid en zelfkastijding de volle heerlijkheid van
het weten en zien van het heilige niet kon bereiken, nu de
bovenmenschelijke volkomenheid, de volle heerlijkheid van weten en
erkennen van het heilige zou bereikt hebben bij een leven van
overvloed, antwoordt de verhevene als volgt:

„De Tathāgata,20 o monniken, leeft niet in
overvloed, hij heeft zijn streven niet opgegeven en zich tot den
overvloed gekeerd. De Tathāgata, monniken, is de heilige, hoogste
Boeddha. Doet uwe ooren open, o monniken, de verlossing van den dood is
gevonden, ik onderwijs u, ik predik de leer. Als gij overeenkomstig
mijn onderwijzing wandelt, zal u binnen een kleinen tijd ten deel
vallen de hoogste voleindiging van een heilig streven: dat waarom edele
jongelingen hun huis verlaten, om zonder huis te leven; nog in dit
leven zult gij de waarheid zelve erkennen en haar zien van aangezicht
tot aangezicht.”

En, als de verhevene deze redenen nog een paar malen heeft herhaald,
dan vraagt hij aan de monniken: „Erkent gij niet, o monniken, dat
ik vroeger nooit zoo tot u gesproken heb?” „Dat hebt gij
niet, heer.” Na antwoord en wederantwoord leert dan de verlichte
aldus:

„Twee wegen zijn er, o monniken, waarvan verre moet blijven,
die een geestelijk leven wil leiden. Welke beide wegen zijn dat? De
eene weg is een leven van genietingen, overgegeven aan lust en genot,
dat is min, onedel, ongeestelijk, onwaardig, nietsbeteekenend. De
andere weg is een leven van zelfpijniging, dat is droevig, onwaardig,
nietsbeteekenend. Van beide deze wegen, o monniken, is de voleindigde
ver; hij heeft den weg van het midden leeren kennen, den weg, die het
oog opent en den geest opent, die tot rust, tot inzicht, tot
verlichting, tot Nirvāna21 leidt. En welke, o monniken, is
deze weg van het midden, dien de Tathāgata heeft erkend, die,
welke het oog opent en den geest opent, die tot rust, tot
inzicht, tot verlichting, tot Nirvāna voert? Het is het heilige
achtvoudige pad, dat wil zeggen: goed inzien, (vrij van
wangeloof); goed bedoelen, (verheven, den ernstigen man
waardig); goed spreken, (vriendelijk, openhartig, waar); goed
handelen, (vreedzaam, eerlijk zijn); goed leven, (zonder een
levend wezen te deren); goed streven, (door zichzelf in tucht te
houden); goed gedenken, (waakzaamheid des geestes); goed
bespiegelen, (zich verdiepen in de mysteriën des levens). Dit,
o monniken, is de weg van het midden, dien de voleindigde heeft erkend,
die het oog en den geest opent, die tot rust, tot inzicht, tot
verlichting, tot Nirvāna voert.”

Wat nu is het dat tot het betreden van dit achtvoudig pad moet
dringen? De verlichte wijst zijn vroegere leerlingen op vier heilige
waarheden: het lijden, de oorzaak van het lijden, de opheffing van het
lijden, de weg tot de opheffing van het lijden.

„Dit, o monniken, is
de heilige waarheid van het lijden: geboorte is lijden, ouderdom
is lijden, dood is lijden, met wat men niet liefheeft vereenigd te zijn
is lijden, van wat men liefheeft gescheiden te zijn is lijden, niet
verkrijgen wat men begeert is lijden: in één woord, de
vijfvoudige22 gehechtheid is lijden.

„Dit, o monniken, is de heilige waarheid
van het ontstaan des lijdens: de dorst23 is het, die
van wedergeboorte tot wedergeboorte voert, namelijk de dorst naar lust,
naar worden, naar ontstaan24, naar macht.

„Dit, o monniken, is de heilige waarheid
van de opheffing van het lijden: dien dorst opheffen door geheele
vernietiging der begeerte; hem varen laten, zich van hem ontdoen, zich
van hem losmaken, hem geen plaats geven.

„Dit, o monniken, is de heilige waarheid
van den weg tot opheffing van het lijden: het is het heilige
achtvoudige pad; d. i. goed inzien (enz.)

„Zoolang ik, o monniken, van deze vier
heilige waarheden deze ware erkentenis niet had, zoolang wist ik ook
dat ik nog niet in deze wereld en in die der goden, benevens in de
wereld van Brahmā en die van Māra, onder alle wezens, onder
asceten en Brahmanen, onder goden en menschen, de hoogste
verlichting bereikt had. Doch nu heb ik die verlichting gevonden
èn: onverliesbaar is de verlossing van mijn geest, dit is mijn
laatste geboorte, voor mij komen er geen nieuwe geboorten
meer.”

Ziehier de bekende prediking van Benares. Al moge zij wellicht niet
letterlijk weergeven wat de Meester zelf heeft gesproken, toch vinden
wij hier de grondlijnen van het oorspronkelijk Boeddhisme. De
verlossing van het lijden te bereiken door alle begeerte af te sterven,
zoodat men geen wedergeboorte meer noodig heeft, ziedaar het hoofdpunt,
waar het op aankomt. Zoolang de mensch lusten en begeerten voedt,
zoolang werkt zijn leven voort, en moet telkens een nieuwe geboorte
plaats hebben. Alle lust, alle begeerte uitdooven is het hoogste
streven, dan wordt men boven alle lijden verheven en gaat tot
Nirvāna in.

Het praktische staat dus op den voorgrond. Het leven, zoo erkent de
verlichte, is noodzakelijk vol van lijden; geboorte, ziekte, dood, het
beteekent alles lijden. Hoe moet de mensch daarvan verlost worden? Door
boven alle begeerte verheven te worden, en alzoo aan het leven, dat
lijden is, te ontkomen. Want, juist de dorst, de begeerte doemt den
mensch om telkens weer geboren te worden tot nieuw lijden. Is hij van
alle begeerte bevrijd, dan behoeft hij niet meer te worden geboren: hij
komt tot Nirvāna. Tot vernietiging? Neen, doch tot een zijn, boven
al ’t aardsche verheven. Doch, wij komen hierop nog nader terug,
wij willen eerst den verlichte nog volgen op zijn verderen
loopbaan.

De vijf vroegere metgezellen waren dan de eersten, die zich
bekeerden. Zij vragen hem om als zijn leerlingen te worden opgenomen.
„Komt hier, o monniken,” luidt dan zijn woord25, „wèl verkondigd is de leer, wandelt
in heiligheid om aan alle lijden een einde te maken.” Zoo vormde
dan Boeddha zijne gemeente. Een nieuwe rede over de onbestendigheid en
de onwezenlijkheid van al het aardsche bewerkt dan dat de ziel dier
vijf jongeren den toestand van zondelooze heiligheid bereikt. „In
dien tijd”, zoo zegt een oud bericht, „waren er zes heiligen in
de wereld: Boeddha zelf en deze vijf jongeren.”

Straks echter breidt zich de gemeente uit, al spoedig sluiten zich
tal van asceten, kluizenaars in de wouden van Uruvelā,
bij hem aan. Ook koning Bimbisāra trekt, als
Boeddha straks zijn hoofdstad Rājagriha genaakt, met een groot
gevolg den verlichte te gemoet. Hij treedt als leek26 tot de
geestverwanten van den verhevene toe en blijft zijn leven lang een
zijner trouwste beschermers.

Ook werden toen Sāriputta en Mogallāna, die beiden later
geëerd werden als de twee voornaamste leerlingen, voor de gemeente
van den Verlichte gewonnen. Beide jongelingen waren van Brahmaansche
afkomst, en erkenden zekeren Sānjaya, een bedelmonnik, als hun
geestelijk hoofd. Innig was hun vriendschapsverbond, zij hadden elkaar
beloofd, dat diegene van hen, die het eerst de verlossing van den dood
bereikte, het den ander aanstonds zou meedeelen.

Op zekeren dag zag Sāriputta een van Boeddha’s
leerlingen, Assaji geheeten, bezig om in de straten van Rājagriha
aalmoezen in te zamelen, rustig en waardig, den blik naar den grond
gericht. Toen hij hem zag dacht hij: „Dat is een van de monniken,
die heilig zijn in de wereld. Ik zal tot hem gaan en hem vragen:
„Vriend, in wiens naam hebt gij de wereld vaarwel gezegd? Wie is
uw meester en wiens leer erkent gij?”” Doch Sāriputta
bedacht: „’t Is nu niet de rechte tijd om het dezen monnik
te vragen. Hij gaat langs de huizen en verzamelt aalmoezen. Ik zal hem
achterna gaan, gelijk men iemand volgt van wien men iets
begeert.” Toen echter de eerwaardige Assaji te Rājagriha
aalmoezen had ingezameld, nam hij de ontvangen gaven en keerde terug.
Na de gebruikelijke begroetingen sprak Sāriputta tot den
eerwaardigen Assaji: „Uw gelaat, o vriend, staat helder, uw kleur
is frisch en klaar. In wiens naam hebt gij de wereld vaarwel gezegd en
wie is uw meester? En wiens leer erkent gij?” „Mijn meester
is,” luidde het antwoord, „de groote Samāna27 uit het huis van Sakya, die de wereld is
ontvloden. In naam van hem, den verhevene, heb ik de wereld verlaten.
De verhevene is mijn meester en zijne leer erken ik. En wat zegt uw
meester vriend, en wat leert hij?” „Ik ben nog een
nieuweling vriend, nog niet lang heb ik de wereld verlaten, ik ben
eerst sinds kort tot deze leer en deze orde gekomen. Niet in haar volle
uitgebreidheid kan ik u de leer verkondigen, maar haar korten zin kan
ik u zeggen.” Toen sprak Sāriputta, de bedelmonnik,
tot den eerwaardigen Assaji: „Zoo zij het
vriend, zeg mij weinig of veel, maar spreek mij van den zin (der leer),
daarnaar alleen verlang ik, wat wil ik mij veel om de letter
bekommeren?” Toen sprak de eerwaardige Assaji tot Sāriputta
dit woord der leer: „De wezens, die uit ééne
oorzaak vlieten, hun oorsprong leert de voleindigde en het einde dat
zij nemen: dat is de leer van den grooten Samāna.”28

Toen Sāriputta deze woorden hoorde ging hem het licht der
waarheid op, hij begreep dat „alles wat aan ontstaan zijn aanzijn
dankt, ook moet vergaan.” Daarom zeide hij tot Assaji: „Al
was de les ook niets anders dan dit, zoo hebt gij toch de plaats
bereikt, waar geen lijden meer is. Wat in tallooze wereldtijdperken
niet is gezien, thans is het tot ons gekomen.”

Dan gaat Sāriputta tot Mogallāna, zijn vriend. „Uw
gelaat, o vriend, zegt Mogallāna, is helder, uw kleur is frisch en
klaar. Hebt gij de verlossing van den dood gevonden?” Het
antwoord luidt toestemmend, hij verhaalt van zijne ontmoeting met
Assaji, en ook aan Mogallāna gaat het licht der waarheid op, het
reine, wolkelooze. Te vergeefs tracht hun meester Sānjaya hen
tegen te houden. Met groote scharen van asceten gaan zij naar het
bosch, waar Boeddha woont: Sānjaya komt een stroom bloed uit den
mond. Boeddha ziet de beide jongelingen naderen en verkondigt aan zijne
omgeving, dat zij de edelsten en besten onder zijne jongeren zullen
zijn. Beiden ontvangen van Boeddha zelf de wijding.

Zoo traden velen toe; doch er was ook tegenstand. Hetzelfde oude
verhaal, waaruit wij deze geschiedenis ontleenden,29 deelt
ons mede hoe het volk murmureerde: de asceet Gautama, zeiden zij, is
gekomen om kinderloosheid, om weduwschap, om ondergang der familie te
brengen. Zij waren bevreesd voor de toekomst, als zoovelen der edelste
jongelingen tot den verlichte gingen. Geen wonder: waar moest het heen,
indien de gelofte van kuischheid zoo algemeen werd, met de toekomst des
volks? De Brahmanen vorderden die kuischheid alleen van de jeugd en den
ouderdom, maar deze ontrukte aan het maatschappelijk leven de mannen,
die een gelukkig gezin zouden kunnen stichten.

Doch, de verlichte liet zich door deze bezwaren niet van zijn doel
afvoeren. Al schold men hem en de zijnen met de woorden: 


De groote monnik komt getogen naar Magadha’s
bergstad heen.

De Sānjaya’s30 bekeert hij
allen, wanneer bekeert hij wel zichzelf?



Zij antwoorden:


De helden, de voleindigden, bekeeren door hun
waarachtig woord,

Wie zal smaden, den Verlichte, die bekeert door der
waarheid macht?



In ieder geval, het Boeddhisme wist zich glansrijk te
handhaven en nam hand over hand toe.

Boeddha’s bloedverwanten waren niet onbekend gebleven met
zijne lotwisselingen en zijn vader, Suddodhana, noodigde hem uit om
zijn geboortestad te bezoeken, opdat hij zijn ouden vader nog eens zou
zien, voor deze stierf. De verlichte ging dus op weg en nam zijn
verblijf in een boschje buiten de stad. Daar kwamen zijn vader, zijn
ooms en anderen hem opzoeken: doch deze laatsten waren niet bizonder
ingenomen met hun bedelenden stadgenoot: zij namen daarom ook geen
levensmiddelen voor hem mede, al was dit anders de gewoonte tegenover
heilige kluizenaars.

Den volgenden dag ging Gautama, door zijn leerlingen vergezeld, met
zijn schaal rond om zijn voedsel te bedelen. Eerst wilde hij bij de
stadspoort gekomen, regelrecht naar het paleis van den rajah gaan; doch
hij besloot zich aan den gewonen regel te houden, volgens welke een
bedelaar van huis tot huis gaat. Men begrijpt dat de rajah al spoedig
vernam dat zijn zoon bedelend door de straten ging: iets wat hem lang
niet aanstond. Hij haastte zich dezen te gemoet te gaan en sprak:

„Waarom, meester, doet gij ons schande aan door te bedelen om
uw voedsel? Meent gij dat wij zoovele bedelaars niet kunnen
voeden?” „O, groote rajah,” was het antwoord,
„dit is de gewoonte van ons allen.” „Doch,”
luidde het wederantwoord, „wij stammen af van een beroemd
geslacht van krijgslieden en niet één van hen heeft ooit
zijn brood gebedeld.”

„Gij en uw familie,” hernam Gautama, „moogt u
beroemen van koningen af te stammen, mijn geslacht is dat der
profeten31 van ouds en zij hebben altijd van aalmoezen
geleefd, die zij bijeen bedelden. Doch, mijn vader, indien een mensch
een verborgen schat heeft gevonden, is het zijn eerste plicht om aan
zijn vader de kostbaarste juweelen aan te bieden.” Overeenkomstig dit woord richtte hij zich in de
volgende verzen tot zijn vader:32


Sta op, vertoef toch niet,

Betracht het rechte, ware leven,

Die deugd beoefent, hij vindt rust.

In dit en in een volgend zijn.

Volg niet het kwaad!

Die deugd beoefent, hij vindt rust

In dit en in een volgend zijn.



Suddhodana antwoordde niet, doch nam de schaal van
zijn zoon over en leidde dezen het huis binnen, waar de familieleden
hem hulde brachten. Doch Yaçodhara kwam niet. „Indien
ik,” zoo sprak zij, „eenige waarde heb
in zijn oog, dan zal hij zelf komen en kan ik hem beter hier
begroeten.”

Gautama bemerkte haar afwezigheid, en, gevolgd door twee zijner
leerlingen ging hij naar de plaats, waar zij zich bevond, nadat hij hun
eerst had gezegd, dat zij haar niet zouden tegenhouden, indien zij
trachtte hem te omhelzen, hoewel anders geen lid der orde een vrouw
mocht aanraken of door haar aangeraakt mocht worden.

Daar zag zij hem binnentreden, den eens zoo geliefden echtgenoot, nu
een monnik, in ’t geel gekleed met gladgeschoren hoofd en
aangezicht. Zij wist wel dat hij er zoo zou uitzien, doch zij kon zich
toch niet inhouden. Zij viel op den grond neer, greep zijne voeten en
barstte in tranen uit. Toen herinnerde zij zich de onoverkomelijke
kloof tusschen hen beiden, stond op en plaatste zich naast hem.

De rajah sprak haar aan; hij deelde Gautama mede dat zij hem altijd
was blijven liefhebben. Alle weelde, die hij zich had ontzegd, had zij
zichzelve ook onthouden, slechts één maaltijd nam zij
iederen dag, en zij sliep niet in een bed, maar op een mat, uitgespreid
op de vloer. Boeddha schijnt toen niet veel te hebben geantwoord,
alleen vermelden ons de bronnen dat hij een
Jātaka-geschiedenis33 verhaalde over haar deugd in
een vroeger bestaan. Zij werd een ernstig onderzoekster der nieuwe
leer, en toen Boeddha later, eigenlijk tegen zijn zin, doch door de
omstandigheden gedwongen, een orde van nonnen instelde, was zijn
verlaten vrouw een der eerste leden dezer orde. Ook zijn zoon,
Rāhula, en zijn broeder, Nanda, werden als monniken in de orde
opgenomen. 

Overigens vinden wij over dezen tijd van Boeddha’s leven, het
veertigtal jaren tusschen den aanvang zijner prediking en het einde
zijner loopbaan, wel eenige gesprekken of uitspraken, maar geen
geregeld verhaal. Toch, een beeld van de wijze waarop de verlichte
leefde en werkte, kunnen wij ons daaruit wel vormen. Hoe dan hebben wij
ons het leven van den Meester en zijn leerlingen voor te stellen?
Allereerst staat vast dat voor hen, zoo goed als voor andere asceten,
het jaar in twee afwisselende tijdperken was verdeeld; de regentijd,
waarin men zich rustig in zijn verblijf hield, de zoogenaamde
„was”tijd, waarin meer bepaald de leerlingen zelf werden
onderricht in de moeilijkste deelen der leer, en het overige deel des
jaars, waarin de verlichte en zijne leerlingen leerend en predikend het
land doortrokken. Die verdeeling des jaars was door de natuur zelve
aangewezen en onvermijdelijk; trouwens indien men in den regentijd had
willen rondtrekken had men dat niet kunnen doen zonder tallooze planten
en kleine dieren onwillekeurig te dooden: geheel in strijd met de leer
van den verlichte, die ook het kleinste leven heilig houdt.

In dien regentijd was de verlichte door tal van jongeren omgeven, en
de aanzienlijken des lands beijverden zich om voor hem en de zijnen te
zorgen. Later ging men wederom uiteen en Boeddha en zijn jongeren
reisden langs de groote wegen, soms door vrienden geherbergd, maar
gewoonlijk rustend en overnachtend onder de boomen des wouds. Vorsten
en aanzienlijken waren echter vaak de dakloozen ter wille: zoo vernemen
wij dat koning Bimbisāra, van wiens bekeering wij reeds gewag
maakten, een zijner bosschen of parken, het Veluvana (bamboeswoud) ter
beschikking stelde van den verlichte, en dat de groote koopman
Anāthapindika, hem het nog beroemder
Jetavana-park schonk: een park, dat naar luid der legende, door dezen
koopman voor zooveel goud was gekocht, dat het den bodem van het
gansche terrein kon bedekken.

Sommige schrijvers stellen zich voor dat ook toen reeds de monniken
in Vihāra’s, kloosters, woonden. Doch, om verschillende
redenen is dit niet waarschijnlijk te achten; de propaganda vereischte
juist personen zonder vast tehuis en oude berichten teekenen ons de
„monniken van Sakya” als levende onder de boomen des velds;
de boomen, waar immers ook voorheen de „Rishi’s,” de
oude zieners, geacht werden hun openbaringen te ontvangen. Ook
uitspraken van Megasthenes, een gezant van koning Seleucus Nicator
van Syrië (302–298 v. Christus) spreken van Boeddha’s
volgelingen als van personen, die, noch in de steden wonen, noch een
dak hebben boven hun hoofd, maar die gekleed zijn in boombast, met
noten zich voeden en water drinken uit de hand. Ook wordt in datzelfde
bericht van hen gezegd „dat zij geen huwelijk kennen, noch
kinderen verwekken.”

Dus, gansch iets anders dan leven in Vihāra’s. En
ofschoon nu dat getuigenis betrekking heeft op een tijd, lang na
Boeddha’s dood, mogen wij het er toch voor houden, dat het in de
dagen van den verlichte niet anders was. Hij toch zeide tot zijn
volgelingen,
„Een groote plicht rust op u, te werken voor het heil van
menschen en geesten. Laten wij uiteengaan, ieder in verschillende
richting, geen twee op hetzelfde pad. Ga en predik Dharma34.”

In „de twaalf voorschriften”, een noordelijke bron, m.
a. w. ontleend aan een heilige schrift der noordelijke Boeddhisten,
wordt aan de „bedelaarstroep” zooals Boeddha zijn
volgelingen noemde, uitdrukkelijk verboden om een ander dak te hebben
dan een boom. Hun eenige zitplaats mag de moeder aarde zijn. Hun
kleeren lompen van de mesthoop of het kerkhof. De boom, die den
bedelaar beschut, moet liefst op een kerkhof staan. Niet tweemaal mag
hij slapen onder denzelfden boom.

Nu is het wel zeker, dat deze „twaalf voorschriften” een
strengere ascese vertegenwoordigen dan het oorspronkelijk Boeddhisme,
doch, de voorstelling dat Boeddha en zijn volgelingen overal in
sierlijke „vihāra’s” waren gehuisvest is toch
zeker niet juist. Mij komt het voor dat zij een zwervend leven leidden,
in grooten eenvoud, doch niet zoo, dat zij zich aan alle
maatschappelijk verkeer onttrokken, dat immers noodig was om hun leer
tot allen te brengen.

Zoo lezen wij b.v. van aanzienlijken, die den verhevene ter maaltijd
noodden, van Brahmanen-leerlingen, die in een twistgesprek met den
beroemden leeraar hun sporen trachtten te verdienen, van tegenstanders,
die hem strikvragen deden. Daarbij worden zij dan natuurlijk dikwerf
overwonnen, en menigmaal lezen wij dan hoe zij den verlichte en zijn
leerlingen het verzoek doen: moge de heer, de verhevene, morgen bij mij
met zijn leerlingen het middagmaal komen gebruiken. Boeddha geeft door
zwijgen zijn toestemming te kennen. Is dan den volgenden dag de
maaltijd gereed, zoo zendt de gastheer een bode met het verzoek:
„het is tijd, heer, de maaltijd is bereid.” Daarop neemt
dan Boeddha zijn aalmoezenschaal en opperkleed en gaat met de zijnen
ter maaltijd. De gastheer en zijn familie bedienen zelf hun gasten. Is
de maaltijd geëindigd, dan worden de handen
gewasschen, de gastheer neemt met de zijnen aan Boeddha’s zijde
plaats en deze richt tot hen een woord van vermaning en leering.

Had men op een dag geen uitnoodiging, dan onderneemt Boeddha zijn
bedelgang door stad of dorp, nadat eerst de vroege morgenuren in
geestelijke oefeningen of in het verkeer met de leerlingen zijn
doorgebracht. Zwijgend ging dan de man, wiens naam door gansch
Indië werd genoemd, voor wien koningen bogen, met zijn schaal
rond, met neergeslagen blik, zonder te spreken afwachtend of men hem
eenige spijze zou geven. Was die rondgang afgeloopen, dan noodde de
middag tot rust in de koelte van het woud, totdat de avond aanbrak en
hij weer onder de menschen optrad, vriend en vijand leerend en
onderrichtend.

Zoo gingen de dagen van den verlichte, wiens zwervend leven en
aanraking met allerlei personen ons telkens aan Jezus doet denken,
vredig voorbij. Hoe was nu echter het leven van den meester met zijn
vertrouwden, de leerlingen, die hem vergezelden? Waarschijnlijk
heerschte er in dien intiemen kring een rustige toon: een stemming van
kalme goedheid en stille vreugde, die aan der wereld ontvlodenen
paste.

In dien kring waren voorts de gewone grenzen der maatschappij
vrijwel weggewischt. Wie geluisterd had naar het woord (een vaststaande
formule),
„Kom, o monnik, wèl verkondigd is de leer, wandel in
heiligheid, om aan alle lijden een einde te maken,” dat de
Boeddha tot diegenen richtte, aan wie hij zijne leer had verkondigd,
wie dus het gele kleed en de tonsuur35 had
aangenomen, alle familiebetrekkingen had opgegeven, op geen bezit meer
aanspraak maakte en strenge kuischheid in acht nam: hij maakte deel uit
van een gewijden kring, waarin het casten-onderscheid was
opgeheven.

Evenals, zeide de verlichte, rivieren hun naam verliezen, als zij
opgenomen worden in den grooten oceaan, zoo verliezen ook adelijken en
Brahmanen, Vaisya’s en Sudra’s hun oude namen, wanneer zij
voor de leer van den Voleindigde hun huis verlaten. Den ouden
naam en het oude geslacht hebben zij dan achtergelaten, voortaan heeten
zij slechts „asceten, die den zoon van Sakya aanhangen36.”

Merkwaardig is in dit opzicht ook het gesprek, dat Boeddha voerde
met koning Ajātasattu. Deze vroeg welk loon ten deel viel aan hem, die
zijn huis verliet om een geestelijk leven te leiden. In den loop van
dat gesprek zeide de Verlichte: „Indien een slaaf of dienaar des
konings het gele gewaad aantrekt en als monnik in gedachten, woorden en
werken onberispelijk leeft, zoudt gij dan zeggen: laat deze man weder
mijn slaaf en dienaar zijn, die vóór mij opstaat en
nà mij ter ruste gaat, die op zich neemt wat ik hem gebied, die
voor mijn genoegen leeft, wat mij aangenaam is spreekt en naar mijn
gelaat ziet?” Toen antwoordde de koning:

„Neen, Heer, ik zou mij voor hem buigen, voor hem opstaan, hem
uitnoodigen plaats te nemen en hem aanbieden wat hij aan kleeding,
spijze, beschutting en medicijnen noodig kon hebben; ik zou hem
beschermen en bewaken, gelijk het behoort.”

Zoo maakte dus het geestelijk gewaad allen gelijk. Toch waren het
meest de aanzienlijken, die zich onder Boeddha’s jongeren lieten
opnemen; telkens wordt in de oude teksten gesproken van „de zonen
van edele geslachten,” die hun huis verlaten om zonder tehuis
rond te zwerven. Onder Boeddha’s leerlingen waren jonge Brahmanen
als Sāriputta, Mogallāna, Kaccāna, adellijken als
Ānanda, Rāhula, Amuruddha, zonen van groote kooplieden en
aanzienlijke beambten, in een woord meest personen, die een zorgvuldige
opvoeding hadden ontvangen. Dit kan ons niet verwonderen als wij in
aanmerking nemen dat ook in onze dagen in ’t algemeen een
beschouwing van het leven als lijden en kwelling veel meer
aantrekkelijks heeft voor de aanzienlijken dan voor de eenvoudigen, die
ondanks al hun ontbering in den grond der zaak toch geneigd zijn en
blijven het leven als een heilgoed te beschouwen.

Voor de geringen des volks, de gestaalden in ’s levens strijd
was de verkondiging van het smartelijke van alle bestaan niet te vatten
en was de leer van oorzaak en gevolg niet te begrijpen.

Toch, indien zij wilden toetreden, zij waren welkom. En, enkelen
lieten zich opnemen in den kring. In de
„Theragātha”, (spreuken der oudsten), worden aan den
„oudste” Sunīta deze woorden in den mond gelegd:
„Uit een onaanzienlijk geslacht ben ik voortgekomen, ik was arm
en behoeftig. Nederig was het werk, mij opgelegd, de verwelkte bloemen
opruimen (uit tempels en paleizen). Ik was door de menschen veracht,
werd voor gering aangezien en gescholden. Deemoedig betuigde ik aan
velen mijn eerbied.

„Daar aanschouwde ik Boeddha met zijn
monniken, zooals hij daar heenging, de held, in de voorname stad van
Magadha, mijn last wierp ik af om eerbiedig voor hem te buigen. Uit
erbarmen voor mij bleef hij staan, hij, de hoogste onder de mannen.
Toen boog ik mij tot aan de voeten des meesters, trad aan zijn zijde en
verzocht hem, den hoogste onder alle wezens, mij als monnik aan te
nemen. Toen sprak de genaderijke meester, de erbarmer over de gansche
wereld: „Kom tot mij, monnik,” dat was de wijding, die ik
ontving. (Sunīta vertelt dan verder, hoe hij zich in het woud
terugtrok en daar, in peinzen verzonken, de hoogste verlichting
bereikte, zoodat de goden kwamen en hem vereerden.)

„Toen zag mij de meester, terwijl de goden
mij omgaven en hij sprak deze woorden: „Door heiligen gloed en
door kuischen wandel, door intooming en zelfbedwang, daardoor wordt men
tot Brahmaan, dat is het hoogste Brahmanendom.””

M. a. w., geen caste stond als zoodanig nader bij het hoogste heil
dan een andere: de verlichting kon aan allen ten deel vallen, kon ook
verkregen worden door den geringste des volks. Evenals Paulus
zeide:
„in Christus is geen Jood noch Griek, geen slaaf noch
vrije,” zoo ook kon Boeddha zeggen: „in den kring der
monniken is geen Sudra of Vaisya, geen Kshatrya of Brahmaan.” Was
daarom het Boeddhisme een soort democratische beweging? Wie dat meent,
vergeet dat de ware volgelingen monniken waren, die de maatschappij de
maatschappij lieten en wie het alleen te doen was om het hoogste heil
te verwerven. Niet om de verdrukten los te maken uit de ketenen van het
castewezen, maar om rijk en arm den weg te banen tot het hoogste heil,
daarom was het bovenal te doen37. Doch, die dat hoogste
heil gevonden hadden: zij vormden inderdaad een kring, waarin de oude
grenzen waren weggewischt, al stonden ook hier, gelijk onvermijdelijk
is, sommigen op den voorgrond.

Daareven noemden wij reeds Sāriputta en Mogallāna, die
beiden reeds in den aanvang van Boeddha’s
werkzaamheid werden gewonnen door zijn prediking en die hem trouw
volgden tot aan hun dood, welke kort voor dien des Meesters intrad.
Maar vooral ook moeten wij noemen Boeddha’s neef Ānanda, tot
wien de verhevene zijn laatste woorden sprak, den discipel, dien hij
boven allen liefhad. Deze Ānanda was het ook, die voor
Boeddha’s persoon en voor zijn levensonderhoud dagelijks
waakte.

Een gansch andere rol heeft vervuld Devadatta, Ānanda’s
broeder. Dit is de Judas van het Boeddhisme, die den Meester naar het
leven stond. ’t Schijnt dat deze leerling, door eerzucht
gedreven, in plaats van den reeds vergrijsden meester zelf de leiding
der gemeente in handen wilde hebben. Hij beproefde op allerlei wijze
den verhevene uit den weg te ruimen. Doch vruchteloos; wonderen bewaren
het leven des heiligen. Uitgezonden moordenaars worden, als zij Boeddha
naderen, met vrees en beving geslagen; vriendelijk spreekt hij hen toe
en zij bekeeren zich tot het geloof. Als een rotsblok Boeddha dreigt te
verpletteren vangen twee bergspitsen het op: zoodat slechts zijn voet
wordt gewond. Als een wilde olifant door een nauwe straat op den
verlichte wordt losgelaten blijft hij, getroffen door de tooverkracht
van dien „vriendelijken denker” eensklaps staan en wijkt
terug.

Heeft Devadatta werkelijk den verhevene naar ’t leven gestaan?
Onwaarschijnlijk is ’t niet, al bestaat de mogelijkheid dat men
Devadatta, die hierin van den meester afweek, dat hij veel strengere
ascetische eischen wilde stellen, ten onrechte dergelijke moordplannen
heeft toegeschreven.

Wat die strengere ascese betreft, hij verlangde dat een monnik
altijd in het woud zijn verblijf zou houden, terwijl Boeddha gaarne in
de nabijheid van steden en dorpen vertoefde. Ook wilde hij dat een
monnik slechts leven zou van wat hij op zijn rondgang verzamelde en
geen uitnoodiging ter maaltijd van vrome leeken zou aannemen. Zijn
gewaad, meende hij verder, mocht slechts uit opgeraapte lompen zijn
samengenaaid, enz. Een tijdlang had dit streven eenig succes, doch
straks leed het geheel en al schipbreuk. Eene legende verhaalt zelfs,
dat Devadatta levend door de hel werd verslonden. Wij zagen boven
reeds38 dat volgens de „twaalf voorschriften”
inderdaad eischen, als die welke Devadatta verlangde, aan
Boeddha’s volgelingen werden gesteld en de vraag komt bij
ons op: Ligt er toch misschien in Devadatta iets van het
oorspronkelijke Boeddhisme dat men later heeft trachten weg te werken
en als ondermijning van het gezag des Meesters te doen beschouwen?
Eén ding schijnt mij wel waarschijnlijk, namelijk, dat wij ons
de eerste volgelingen van den Verlichte niet moeten voorstellen als
rustig levend in hun vihāras’,39 maar wel
als zwervers, schamel gekleed, al kunnen wij niet aannemen, dat hun
gewaad uit opgeraapte lompen moest gemaakt zijn, en evenmin dat
zij niet ter maaltijd mochten gaan.

Voor deze opvatting pleit vooral het feit, dat zij, ook nog in de
dagen van koning Açoka, die ongeveer tweehonderd jaar na
Boeddha’s dood leefde, niet als zwijgende monniken in kloosters
leefden, maar onder boomen, en er hun eer in stelden om zooveel
mogelijk de onbekeerden door hun woord tot bekeering te brengen.

De onbekeerden tot bekeering te brengen, dat geschiedde ook in de
dagen van den verlichte zelf. Doch niet allen traden toe tot den kring
der jongeren met zijn gestrenge eischen van kuischheid, armoede en
gehoorzaamheid. Wij zagen dat er ook waren die, als koning
Bimbisāra40 hun toevlucht namen bij Boeddha, Dharma,
Sangha (de Verlichte, de Leer, de Gemeente), zonder hun maatschappelijk
leven en hun huiselijk bestaan te veranderen. Zij werden de weldoeners
en verzorgers der monniken; ook zij, als zij wandelden in eenvoud en in
onderdrukking van aardsche hartstochten en begeerten, konden een stap
nader komen tot het Nirvāna, het hoogste heil. Zij waren voor de
Boeddhisten wat Maria en Martha, wat een Nicodemus en Jozef van
Arimathea waren voor Jezus en de zijnen. Ook waren zij van den aanvang
af onmisbaar; hoe konden der wereld ontvloden monniken leven zonder
arbeid, indien geen vrome vrienden en vriendinnen hen verzorgden van de
nooddruft des levens?

Onder die leeken-vrienden waren ook vele vrouwen. Als een type dezer
vrome vriendinnen kunnen wij beschouwen de voortreffelijke
Visākhā, wier beeld ons met zooveel liefde in de
Boeddhistische overleveringen wordt geteekend. Zij was een rijke
burgervrouw in Sāvatthi, de hoofdstad van het land Kosala: de
moeder van bloeiende kinderen, de grootmoeder van vele zonen. Algemeen
geëerd werd zij bij elken maaltijd, bij ieder feest
genoodigd: haar werden steeds het eerst de spijzen aangeboden, zij werd
beschouwd als een gast, die geluk aanbrengt.

In de Mahāvagga vinden wij over haar het volgende verhaal, dat
ons een aanschouwelijk beeld geeft en ons tevens doet zien, dat ook de
Boeddhisten het woord verstonden: „het is zaliger te geven dan te
ontvangen.”

Op zekeren dag dan neemt Boeddha zijn maaltijd in het huis van
Visākhā. Na den maaltijd zet deze zich naast hem neer en
zegt: „Acht wenschen verzoek ik van den verhevene.”
„De voleindigden, Visākhā”, luidt het antwoord,
„zijn te verheven om iederen wensch te kunnen vervullen.”
„Doch wel wat geoorloofd is, Heer, en wat niet misprezen kan
worden.” „Zoo spreek, Visākhā.”

„Ik wensch, o heer, mijn leven lang de gemeente regengewaden
te geven, vreemde monniken voedsel te reiken, doorreizende monniken te
spijzigen, kranke broeders te eten te geven, ziekenverplegers te
voeden, zieken medicijnen te geven, dagelijks rijstebrij te verdeelen
en aan de nonnen badgewaden te schenken.”

„Waarom vraagt gij, Visākhā deze dingen aan den
voleindigde?” Zij geeft daarop rekenschap, waarom zij aan deze
wenschen zooveel waarde hecht.

O. a. zegt zij. „Een monnik die uit den vreemde komt, kent de
wegen niet en loopt vermoeid rond om zijn aalmoezen in te zamelen.
Heeft hij nu echter genoten, wat ik voor deze vreemdelingen bestemmen
wil, dan kan hij eerst uitrusten en vervolgens, als hij uitgerust is,
aalmoezen inzamelen. Dit doel, o heer, heb ik in het oog en daarom wil
ik mijn leven lang de doortrekkende monniken voedsel geven.

„En wederom, heer, een doortrekkende monnik
zal, als hij zelf zijn voedsel moet zoeken, achterblijven van zijn
gezelschap of, waar hij rust wilde houden, zal hij moede door de straat
gaan. Heeft hij echter de spijzen genoten, die ik aan de doortrekkende
monniken wil schenken, dan zal hij niet achterblijven; waar hij rust
wil houden zal hij op tijd aankomen en uitgerust zal hij door de
straten gaan.”

Zoo legt zij vervolgens het doel van al hare acht wenschen uit en de
verlichte spreekt: „Edel, Visākhā, edel handelt gij,
dat gij, naar dezen prijs trachtend, den voleindigde bidt om vervulling
uwer wenschen. Ik sta u, Visākhā, uwe acht wenschen
toe.”

En dan prijst hij haar met de volgende woorden: 


Die spijs en drank verleent, van eed’le
blijdschap vol.

Des heil’gen leerling, rijk aan deugden,

Die zonder afgunst gaven schenkt om ’t hemelsch
loon,

Die smarten stilt, die vreugde steeds verspreidt,

Verkrijgt des hemels heerlijk lot.

Zij wandelt voort op ’t pad des lichts, ’t
gepreez’ne.

Van smarten vrij geniet zij langen tijd,

Het heerlijk loon der goede daad in ’t zalig
hemelrijk.



In deze Visākhā vonden wij een type van
vrouwen die, zooals het in het N. Testament zou heeten „den Heer
dienden van hare goederen.”41

Overigens moeten wij niet meenen dat Boeddha de vrouwen hoog stelde,
al is b.v. in het Boeddhistische Birma de praktijk beter dan de
theorie. Neen, eene van de leerstukken van het Boeddhisme is dat de
vrouw, voor zij tot het hoogste heil kan geraken, altijd weer eerst als
man in de wereld moet komen.

Toch werd de vrouw in oud-Indië geëerd. De afsluiting der
vrouw van het maatschappelijk leven, door latere zeden gewettigd, was
ook in het oude Indië niet zoo sterk. Integendeel, de vrouwen
namen deel aan het geestelijk leven van hun volk: de edelste dichters
toonen ons dat het oude Indië de waarde der vrouw gevoelde en haar
bewonderde en eerde.

Boeddha echter vond de vrouwen een gevaar: in haar waren
verpersoonlijkt alle machten der verleiding, die den geest binden aan
deze wereld. „Ondoorgrondelijk” zoo leert de moraal van een
oude vertelling, „verborgen, als de weg van den visch in
het water, zoo is het wezen der vrouwen, der uitgeslapen rooverinnen,
bij wie de waarheid moeilijk is te vinden, voor wie de leugen is als de
waarheid en de waarheid als de leugen.”

En wat dunkt u van het volgende gesprek van Boeddha en Ānanda?
De laatste vraagt: „Hoe zullen wij ons tegenover eene vrouw
gedragen?” „Haar aanblik vermijden, Ānanda”.
„Maar als wij haar toch zien, wat moeten wij dan
doen?” „Niet tot haar spreken,
Ānanda.” „En als wij toch tot haar spreken, wat
dan?” „Dan moet gij over uzelven waakzaam zijn,
Ānanda.” Boeddha ging er dan ook slechts noode—na
herhaald aandringen zijner pleegmoeder42—toe
over om vrouwen als zijne leerlingen in de orde op te nemen, en gaf
tegen Ānanda te kennen, dat het heilige leven en de
heilige leer zonder vrouwen 1000 jaar, met haar slechts 500 jaar zou
kunnen bestaan.

Zoo was Boeddha’s geest: en de nonnen stonden ook altijd bij
de monniken ten achter, zij werden geduld, veel meer ook niet.
Merkwaardig is het dat ook in den tegenwoordigen tijd tegenover
tallooze Boeddhistische monniken in Birma—ieder heeft daar zijn
klooster—slechts weinige nonnen worden gevonden. En wel, omdat
blijkbaar dat strenge en koude haar niet aantrekt. Een vrouw, zegt de
Boeddhist in Birma ook nog heden, begrijpt het zoo niet. ’t Kan
ons niet verwonderen als wij bedenken dat er zoo weinig gemoedelijks in
dezen godsdienst is, hoe hoog hij overigens moge staan.

Hebben wij stilgestaan bij Boeddha’s vrienden, wij vragen
thans, met welke vijanden had hij te strijden? Allereerst met de
priesterlijke Brahmanen, wier instellingen en positie in strijd waren
met zijn beginselen en die hij geenszins ontzag.

Openlijk sprak toch de Verlichte het uit, dat hij aan offers geen
waarde hechtte, ja, dat de deugd der Ahīnsa (eerbied voor het
leven) het dooden van dieren verbood. Onomwonden kwam hij op tegen den
waan dat de Brahmaan als zoodanig nader zou staan bij het hoogste heil:
het achtvoudige pad, dat naar Nirvāna leidde, stond voor iedereen
open.

Niet minder verhief hij zich tegen het zweren bij
schriftgeleerdheid, tegen de meening als ware het genoeg de woorden van
de Veda’s in het hoofd te hebben. „Wie,” zeide Boeddha,
„de
liederen en spreuken der oude wijzen nabidt en zich dan zelf een wijze
dunkt, die is even als een slaaf of gering mensch, die zich op de
plaats stelt, waar de koning tot zijn gevolg sprak, dezelfde woorden
bezigt en zich nu ook een koning dunkt.”43 De scholier
gelooft wat de meester gelooft, de meester wat hij van vroegere
meesters ontvangen heeft.

We zien hierin hoe hij het autoriteitsgeloof verwierp. Hoe hij over
het offer dacht, daarvan hebben wij een merkwaardig verhaal, dat aldus
luidt:

Boeddha had eens een gesprek met een aanzienlijk Brahmaan, die hem
vroeg wat de eigenschappen waren van een goed offer. Als antwoord
verhaalt Boeddha dan de geschiedenis van een wijs en
gelukkig koning uit oude dagen, die, na vele overwinningen te hebben
behaald en de heele wereld te hebben veroverd, het besluit nam
een groot offer aan de goden te brengen. Hij liet zijn huispriester
komen en vroeg dezen hoe hij zijn voornemen het geschiktst zou
volvoeren.

De priester vermaande hem, om vóór zijn offer te
brengen eerst in zijn rijk rust, welstand en veiligheid te doen wonen.
Hij gaat dus niet tot het offeren over, voor hij alle schade heeft
hersteld. En bij zijn offer verwoest men geen levens van bezielde
wezens, geen rund of schaap wordt geslacht. De dienaren des konings
doen hun werk bij het offer niet onder tranen en door dwang: vreezend
voor den stok der opzieners: ieder doet vrijwillig, wat zijn eigen hart
hem ingeeft. Melk, olie en honig worden aangebracht en zoo wordt het
offer des konings der godheid geboden.

Er is echter, zegt Boeddha, nog een hooger en gezegender offer, ook
gemakkelijk te brengen: als men gaven schenkt aan vrome monniken,
woonplaatsen verschaft aan Boeddha en zijn gemeente.

En nog hooger offer is het: als men met een geloovig hart bij
Boeddha, bij de leer en bij de gemeente (Boeddha, Dharma, Sangha) zijn
toevlucht neemt, als men geen wezen van het leven berooft, leugens en
bedrog verre van zich houdt.

Nog hooger offer is het, als men als monnik van vreugde en leed
beide afscheid neemt en in heilige rust peinzend zich verdiept.

Het hoogste offer dat een mensch kan brengen en tevens de grootste
zegen, die hij kan verwerven is echter: als hij de verlossing bereikt
en de zekerheid krijgt: ik zal niet weer tot deze wereld terugkeeren.
Dat is de hoogste voleindiging van alles wat offer heet.

De Brahmaan, die zelf een groot offer had willen brengen en honderde
dieren daarvoor in gereedheid hield, nam geloovig deze prediking aan en
sprak: „Ik neem mijn toevlucht bij Boeddha, bij de
leer en bij de gemeente.” „De dieren”, zoo sprak hij,
„laat ik vrij, mogen zij het groene gras genieten, koel water
drinken, moge de frissche wind hen omzweven.”

Nam Boeddha het op tegen het brengen van offers, misprees hij den
castengeest en het gezagsgeloof, niet minder stond hij tegenover vele
asceten, die in eindelooze zelfkwelling en zelfkastijding den weg des
heils meenden te bereiken. Hij immers wist uit eigen smartelijke
ervaring dat zichzelf te kwellen vruchteloos was. Hem was het geworden
tot een heilige zekerheid, dat geen vasten de aardschgezinde gedachten
of hartstochten doet verdwijnen. 

Neen, het werken aan opbouwing van zijn geestelijk leven, het
trachten naar kennis, dat is het, wat de overwinning geeft en de kracht
tot dezen goeden strijd vindt men in een leven, dat even ver verwijderd
is van weelde als van ontbering en zichzelf opgelegde smart. Zoo waren
de gedachten van Boeddha, die tegenover de ziekelijke afdwalingen van
het Indische ascetisme op den naam van gezonde opvattingen mogen
aanspraak maken.

Boeddha staat hier tegenover zijn tijdgenooten als de man van
praktijk en gezond verstand. Moeten wij dat echter zoo verstaan, dat
hij feitelijk alle geloof aan God en een hooger leven als bijgeloof
verwierp? Sommigen oordeelen zoo en geven ons van Boeddha een beeld als
van een godloochenaar of minstens een positivist uit langvervlogen
dagen. Feitelijk, zoo roepen zij ons toe, geloofde Boeddha aan geen God
en geen volgend leven. Zijn Nirvāna, het einddoel, was eigenlijk
het ophouden van alle bestaan, zijn God was slechts de eeuwige wet van
oorzaak en gevolg, waarvan alleen ’t Nirvāna verlost.

Wij zullen wellicht later nog uitvoeriger op deze belangrijke punten
terug komen. Nu merken wij alvast op: 1e dat het
Boeddhistische geschrift, Brahmajala sutta geheeten, waarin vooral
Boeddha als een soort scepticus optreedt, door vele bevoegde
beoordeelaars niet gerekend wordt tot de geschriften van het
oorspronkelijk Boeddhisme, maar van de zoogenaamde Mahayana, (de groote
overtocht) een latere ontwikkeling (of verbastering?) van
Boeddha’s leer, en dat er een sterk en welgegrond vermoeden
bestaat, dat de invloed der Mahayana bij meer geschriften, die een
gelijken indruk van Boeddha ons geven, is in het spel geweest.

2e. dat wij zeer eigenaardige episoden uit
Boeddha’s leven bezitten, waarin een gansch andere geest
doorstraalt, en waaruit wij de conclusie trekken, dat Boeddha met dat
komen tot de verlossing, dat hij, zooals wij daareven zagen aanprijst
als het hoogste offer, niet bedoelt een verlost worden van het bestaan,
maar het verheven zijn boven het koortsachtige, rustelooze, dat het
zoeken van het eigen ik aan ’t leven geeft, een zijn, dat zoo
verheven is, dat ook Boeddha zich aan geen beschrijving waagt, en dat
hij het niet vergeleken wil hebben met leven in den meer gewonen zin
des woords. Willen wij trouwens voor het woord Nirvāna een
Nederlandsch gewaad zoeken, dan moeten wij bedenken dat het staat,
geenszins tegenover leven, maar tegenover dorst (trishna) tegenover het begeeren, dat altijd weer
de ziel verteert en onrustig maakt. En dan drukt het woord dat F.
Ortt44 er voor geeft „de groote vrede”, het
best Boeddha’s gedachten uit.

Doch laten wij tot bevestiging van onze opvatting Boeddha’s
getuigenis zelve hooren. Boeddha dan verklaart zekeren asceet en
philosoof Makkhali Gosāla voor den ergsten aller
dwaalleeraars.45

Wat nu leerde deze? O. a. dat de mensch geen vrijen wil had. Hij
zeide namelijk: „Er is geen macht (om te handelen), er is geen
kracht, de mensch heeft geen invloed, alle wezens, alles wat ademt, al
wat is, al wat leeft is onmachtig, machteloos, krachteloos, door
toeval, door leiding, door natuur wordt het naar zijn doel
gevoerd.”

„Ieder wezen,” leerde deze leeraar verder, „maakt
een bepaald aantal wedergeboorten door, aan wier slot zoowel de dwaas
als de wijze het einde des lijdens bereikt.”

Had Boeddha zóó over diens leer kunnen spreken als hij
zelf een verkapt loochenaar van God en een hoogere wereld was geweest?
Immers neen. En wat dunkt u, lezer, van de volgende gelijkenis van den
verhevene?

Eens, zoo sprak Boeddha, was daar een blind geboren man, die zeide:
„Ik kan niet gelooven in een wereld van verschijnselen. Kleuren
die helder of dof zijn bestaan niet. Daar is geen zon, geen maan, geen
sterren. Niemand heeft daarvan goede getuigenis.” Zijn vrienden
beknorden hem, doch hij herhaalde dezelfde woorden.

In die dagen was daar een Rishi, die het „innerlijk
gezicht” had, hij ontdekte op de helling van de Himalaya vier
kruiden, die de macht hadden om den man, die blind geboren was te
genezen. Hij zocht die op, bereidde ze met zijn tanden en diende ze
toe. Eensklaps riep de blindgeborene: „Ik zie kleuren en
verschijnselen. Ik zie schoone boomen en bloemen. Ik zie de heldere
zon. Niemand heeft ooit te voren zoo iets aanschouwd.”

Daarop kwam er een heilig man tot den blind geboorne en sprak tot
hem: „Gij zijt ijdel en trotsch en bijna even blind als voorheen.
Gij ziet de buitenzijde der dingen, niet de binnenzijde. Hij, wiens
bovennatuurlijke zintuigen zijn ontwaakt ziet de lazuren velden van de
Boeddha’s van het verleden, hij hoort hemelsche geluiden op
vijf yogana’s afstand. Ga naar een woestijn, of een woud, of een
hol in de bergen en overwin uw dorst naar aardsche dingen.”

De blindgeboorne gehoorzaamde en de parabel eindigt met deze
uitlegging: „Boeddha is de oude Rishi, de vier kruiden zijn de
vier groote waarheden.”46 Hij brengt de menschen van het
lager leven af en opent de oogen der blinden.

Wij zien duidelijk hieruit, dat ook het mystieke—trouwens wij
mogen hier, gelet op wat de wetenschap in onze dagen leert over
telepathie, clairvoyance enz. en op wat getuigenissen uit alle eeuwen
bevestigen, van gezonde mystiek spreken—bij Boeddha geenszins
ontbrak en dat het doel dat hij zich met zijn leerlingen voorstelde
geen ander was dan hen van het aardsche los te maken en tot het hooger
leven te brengen. In dat denkbeeld worden wij bevestigd door de Samana
Phala Sutta.47 Daar leert Boeddha ongeveer het
volgende:

„De mensch heeft een lichaam, saamgesteld
uit de vier elementen.

„Dit lichaam is de vrucht van de
vereeniging van zijn vader en van zijn moeder. Het wordt gevoed met
rijst en meelpap en kan worden verminkt, gekruisigd, vernietigd. In dit
vergankelijk lichaam is des menschen verstand geketend. De asceet,
zichzelf dus opgesloten gevoelend, richt zijn geest op het scheppen van
een vrijer hulsel.

„In gedachten stelt hij zich voor een ander
lichaam, geschapen naar het beeld van dit stoffelijke, met een vorm,
organen en leden. Dit lichaam staat tot het stoffelijke als het zwaard
tot de scheede, of als de slang tot de mand waarin zij is opgesloten.
De asceet dan, gereinigd en volmaakt, begint bovennatuurlijke krachten
te ontwikkelen. Hij vindt zich in staat om door materieele hindernissen
als muren en wallen heen te dringen, hij kan zijn beeld zichtbaar maken
op meerdere plaatsen te gelijk, hij kan op het water wandelen zonder er
in te zinken, hij kan door de lucht vliegen als een grootvleugelige
valk, ja, hij kan deze wereld verlaten en die van Brahmā zelf
bereiken. Door deze kracht van zijn wil verwerft hij zich nog een ander
vermogen: evenals de ivoordraaier een olifantstand bewerkt volgens zijn
phantasie, zoo kan ook hij door zijn gedachten beelden
oproepen48. Hij verkrijgt het vermogen om te hooren
de geluiden der onzienlijke wereld even duidelijk als die van de
zienlijke wereld—ja nog duidelijker. Ook is hij—door de
macht van Manās49—in staat de meest geheime
gedachten van anderen te lezen en hun karakter te zien. Hij kan zeggen:
„Hier is een geest, door hartstocht bestuurd, daar is een geest,
die bevrijd is (van de hartstocht). Deze man heeft eed’le
doeleinden, die man heeft geen doel in het oog.” Evenals een kind
zijn oorringen in het water ziet en zegt: „Dit zijn mijn
oorringen”, zoo erkent de gereinigde asceet de waarheid. Voorts
komt dan over hem de gave van het „goddelijk gezicht” en
hij omvat met zijn blik al wat menschen doen op aarde en na hun dood en
wanneer zij wederom geboren zijn. Dan ontsluiert hij de geheimen van
het heelal en waarom de menschen ongelukkig zijn en hoe hun ongeluk kan
ophouden.”

Zien wij hierin niet, dat het geenszins aangaat Boeddha voor een
atheïstisch gekleurd vrijdenker te houden?50 Men hoore
ook het volgende uit de Tevigga Sutta, een ander Cingaleesch werk.

Toen Boeddha te Manasākata vertoefde, in het mangowoud, kwamen
tot hem drie Brahmanen, in de Veda’s wel onderwezen, om hem te
raadplegen over de vereeniging met den eeuwigen Brahmā. Zij vragen
hem of zij op den rechten weg zijn om die vereeniging te bereiken.
Boeddha antwoordt niet rechtstreeks. Hij onderstelt een vreemd geval.
Een man is verliefd geworden op de allerschoonste vrouw van het land.
Dag en nacht droomt hij van haar, doch, nimmer heeft hij haar
aanschouwd. Hij weet niet of zij lang is of kort, of zij tot de
Brahmanen of tot de Sudra’s behoort, of zij blank is of bruin,
zelfs haar naam kent hij niet.

Dan vraagt hij de Brahmanen of dit verhaal over die vrouw een wijze
of een dwaze vertelling is. Zij erkennen dat het
„zottepraat” is. Boeddha past nu dezelfde redeneering op de
Brahmanen zelf toe. En de Brahmanen, onderwezen in de drie
Veda’s, moeten bekennen, dat zij Brahmā nimmer hebben
gezien, niet weten of hij lang is of kort, noch iets wezenlijks omtrent
hem en dat alles wat zij zeggen over vereeniging met hem,
dwaze praat is. Zij gaan een trap op, waarin eene kromming is en weten
niet of zij een woning of een afgrond zullen bereiken. Zij staan op den
oever eener rivier en roepen den anderen oever op om tot hen te
komen.

Was Boeddha de atheïstische leermeester, dien velen in hem
zien, dan had hij hier een schoone gelegenheid gehad om zijn inzichten
te doen kennen. De Brahmanen, had hij dan kunnen zeggen, weten niets
van Brahmā, om de eenvoudige reden, dat zulk een wezen niet
bestaat. Doch juist dit doet Boeddha geenszins. Hij tracht te bewijzen
dat de Brahmanen daarom niets weten van Brahmā, omdat deze zuiver
geestelijk is en zij zuiver stoffelijk zijn.

Vijf sluiers, zegt Boeddha, bedekken Brahmā voor het sterfelijk
oog. Zij zijn:


	1. De sluier van lust en begeerte.

	2. De sluier van boosheid.

	3. De sluier van luiheid en traagheid.

	4. De sluier van trots en eigengerechtigheid.

	5. De sluier van twijfelzucht.



Dan gaat Boeddha voort en vraagt:

„Bezit Brahmā vrouwen en rijkdom?”

„Neen, Gautama” antwoordt Vāsettha de Brahmaan.

„Is zijn geest vol van toorn, of vrij van toorn?”

„Vrij van toorn, Gautama.”

„Vol van boosheid, of vrij van boosheid?”

„Vrij van boosheid, Gautama.”

„Is zijn geest bedorven, of zuiver?”

„Zuiver, Gautama.”

„Heeft hij zelfbeheersching, of niet?”

„Hij heeft die, Gautama.”

Dan doet hij de Brahmanen vragen over henzelven:

„Zijn de Brahmanen, geleerd in de drie Veda’s, zijn zij
in het bezit van rijkdom, of zijn zij dat niet?”

„Zij zijn het, Gautama.”

„Dragen zij iemand een kwaad hart toe, of
niet,
Gautama?”

„Zij doen dat, Gautama.”

„Zijn zij zuiver van hart of niet?”

„Zij zijn het niet, Gautama.”

„Hebben zij heerschappij over zichzelf, of niet?”

„Zij hebben die niet, Gautama.”

Deze antwoorden stellen, gelijk men begrijpt, in het licht, dat er
geen vereeniging kan bestaan tusschen zoo verschillende wezens als
Brahmā en de Brahmanen. Brahmā is vrij van alle
verkeerdheid, zondeloos, zichzelf meester, dus kan alleen hij, die
zonder zonde is, hopen met hem in overeenstemming te komen.
Vāsettha stelt vervolgens deze vraag: „Mij is gezegd
Gautama, dat de asceet Gautama den weg weet tot den staat van
vereeniging met Brahmā?”

„Ik ken Brahmā Vāsettha”, is Boeddha’s
antwoord, „ik ken de wereld van Brahmā, en den weg die er
heenvoert.”

Daarop vraagt de verootmoedigde, in de drie Veda’s onderwezen
Brahmaan, aan Boeddha: hem den weg te wijzen tot den staat van
vereeniging met Brahmā.

Boeddha geeft een uitvoerig antwoord: een scherpe tegenstelling
makend tusschen het hooge en het lage Brahmanendom, tusschen de
„aan huizen gehechte” en de „huislooze”
Brahmanen. Die eersten, de huis-Brahmanen, zijn ruw, zinlijk, gierig,
onoprecht. Om winst beoefenen zij de zwarte kunst, de waarzeggerij en
bedrog. Zij weten bij koningen gehoor te krijgen, broeden oorlogen uit,
voorspellen overwinningen, offeren levens op, berooven de armen. Als
een tegenbeeld daarvan schildert hij den kluizenaar, die alle
wereldsche dingen heeft verzaakt en zuiver, zichzelf meester, gelukkig
is.

Om dit hooger leven aan de menschen te leeren wordt „van tijd
tot tijd een Tathāgatha (voleindigde) in de wereld geboren,
gezegend en waardig, overvloeiende van kennis, een gids voor dwalende
stervelingen. Hij ziet aangezicht tot aangezicht het gansch heelal, de
geesten-wereld van Brahmā en die van Māra, den verzoeker. Hij
deelt aan anderen zijne kennis mede. De eerste „huislooze”
door hem onderricht doet zijn geest een vierde der wereld doordringen
met erbarming, sympathie en gelijkmoedigheid, verreikend, groot,
bovenmatig.”51

„Waarlijk, dit is, o Vāsettha, de weg tot den staat van
vereeniging met Brahmā” en hij verkondigt dat „de Bhikshu of
Boeddhistische bedelmonnik, die vrij is van toorn, vrij van
kwaadwilligheid, zuiver van geest, meester over zichzelf, na zijn dood,
als het lichaam ontbonden is, met Brahmā zal vereenigd
worden.” De Brahmanen gevoelen dan de volle kracht van dit woord.
Boeddha is in hun oog geen afbreker, maar een behouder van het geloof.
Hij houdt het met den ouden geestelijken godsdienst tegenover alles
mêesleepende nieuwigheidsleeraars. 

„Gij hebt overeind gezet, wat was ter neder geworpen”
zeggen zij tot hem.

Zoo zien wij hier Boeddha als diengene, die den geestelijken
godsdienst weer opricht, door de Brahmanen onder vormen verstikt,
evenals Jezus weer opvatte wat door Israëls profeten, die de
eischen des levens op den voorgrond stelden was geleerd, doch door de
Joodsche schriftgeleerdheid was nedergeworpen.

Doch hij deed nog meer, dat ons aan Jezus doet denken. Evenals deze
ons geteekend wordt vol liefde voor gevallenen en verworpenen zoo
hebben wij ook van het licht van Azië treffende verhalen, die in
het licht stellen zijn liefde ook voor ver verdoolden.

In de Chineesche Dhammapada lezen wij van een schoone zondares, die
van Boeddha had vernomen en die op weg ging om zijne prediking te
hooren. Op weg zag zij echter in een bron haar schoon gelaat en zij was
niet in staat om haar goede voornemen uit te voeren. Toen zij
terugkeerde, werd zij ingehaald door een andere courtisane, schooner
nog dan zij zelve, en zij reisden te zamen. Toen zij een oogenblik
rustten bij een andre bron, werd de vreemdelinge door slaap bevangen en
legde zij haar hoofd op den schoot van haar medereizigster. Eensklaps
werd het schoon gelaat wasbleek als een lijk, een walgelijk lokaas voor
afschuwelijke insecten. De vreemdelinge toch was de groote Boeddha
zelf, die deze gestalte had aangenomen om de arme Pundarī te
bekeeren.

„Daar is een schoonheid, die gelijkt op een fraaie kruik met
vuil gevuld: een schoonheid die aan oogen, neus, mond, lichaam
toebehoort. Het is die vrouwelijke schoonheid, welke leed brengt,
huisgezinnen verdeelt, kinderen doodt”.

Deze woorden voorzeker, door den Meester bij een andere gelegenheid
geuit, geven den zin weder van dit verhaal en drukken den geest des
Meesters uit.

Wij zagen reeds dat deze noch aan offers, noch aan zelfkastijding
waarde hechtte, daar dit de weg niet kon zijn om verlost te worden van
het lijden.

Daartegenover legde hij allen nadruk op het streven van den mensch
zelf. „Werk uws zelfs zaligheid” dat kan een spreuk wezen
van Boeddha evengoed als „In eigen hand ligt eigen lot.”
Een en ander leert hij dan ook uitdrukkelijk, geen uitwendige
ceremoniën kunnen baten, geen geloof of gebed kan het doen, zelf
moet de mensch den weg bewandelen tot het heil. „Ook de
Tathāgatha’s zijn enkel predikers, zelf moet gij een poging
doen.”52

Nauw in verband met deze meer verhevene opvatting van het heil staat
zijne erkenning van de onafwendbare gevolgen die het kwaad heeft op des
menschen persoonlijkheid zelve: slechts onze tijd heeft hem hierin
geëvenaard. Wel leert Boeddha geen eeuwige straf: ook aan
Devadatta, den Judas van het Boeddhisme wordt vergiffenis geschonken,
doch, Boeddha kan de gevolgen van zijn booze daden niet wegnemen, deze
moeten langzamerhand worden opgeheven in de zuiveringsprocessen van het
hiernamaals. Boeddha kent niet de theorie dat een dwaze dweeper op zijn
sterfbed eensklaps de rijke liefde en de verheven kennis van een engel
zou deelachtig worden. In een volgend leven komt iemand juist in zulk
een toestand van geest en gemoed, als die waarin hij voordezen
verkeerde, anders is zijn persoonlijkheid verwoest. Dat noemt men de
wet der gerechtigheid (Karma).

Deze leer van Boeddha is grillig verdraaid door sommigen van zijn
volgelingen, doch zijn eigen woorden zijn snijdend klaar:

„Een fout, welke men bedreven heeft is als melk, die niet op
ééns zuur wordt. Langzaam en zachtkens, als vuur onder de
asch zal zij den dwaas verderven. Beide een goede en een slechte daad
moeten rijp worden en hunne onvermijdelijke vruchten
voortbrengen.53”

Hoe Boeddha dit meent, heeft hij aangewezen in een schoone
gelijkenis. Daarin worden de gevolgen van het kwaad afgebeeld als een
ijzeren vesting der kwelling en de zonden als schoone vrouwen, die den
mensch naar dezen zijnen ondergang lokken.

Alles in dit verhaal doet bij den eersten aanblik denken aan een
tooversprookje uit de Duizend en Een Nacht (trouwens we zien dikwijls
diepe waarheden in zulk een poëtischen vorm gehuld door de
Indiërs), koel wuiven de palmen van een schoon eiland en in een
heerlijk paleis wordt de slechte zoon, die naar goud zoekt, door
vrouwen van bovenaardsche bekoorlijkheid bewaaierd. Hij heeft gesmaakt
de onwaardige genietingen van Kāmaloça (de lagere wereld)
en geniet ze voor een tijd. Van eiland tot eiland gaat de reiziger
voort, ieder volgend eiland is schooner dan het vorige, maar ieder
is weer dichter bij de stad der boete, de stad met
ijzeren muren. Doch: die hem daarheen drijft is geen Ahriman, geen
duivel: neen, de wet van oorzaak en gevolg drijft hem voort. Evenwel:
daar is geen duivel, dien Boeddha niet kan verzachten, zelfs tot in de
hel Avīchi is er geen schuilhoek, waar zijn groote liefde niet kan
doordringen.

Elk, zoo laat Edwin Arnold54, den Boeddha zeggen, en wij
nemen die woorden over omdat zij zoo goed zijn geest uitdrukken:



Elk heerscht in eigen kring, zoo mensch als God,

Want al wat leeft, daarboven, hier omlaag,

’t Zij groot of klein, schept door zijn eigen
dâan

Zijn lot, zijn lust, zijn plaag.




Wat was, bepaalt wat is of worden zal,

Het beet’re, ’t mind’re,
ontwikkeling, nieuw begin...

In blijde heem’len oogsten d’englen
’t loon,

Van eed’le daden in;




In d’onderwereld dragen duiv’len ’t
pak

Van vroeger boos bedrijf. Het goede, ’t
kwaad,

’t Wordt alles door den tijdstroom
meegevoerd,

Niets blijft in d’eigen staat.





en zegt hij later van die wet der gerechtigheid,
(Karma):55


Zoo dwingt haar wet ons tot gerechtigheid.

Niet één kan haar weerstaan. Volgt haar
gedwee,

Liefde is haar innigst wezen en het doel,

Dat zij beoogt: Volmaking, Rust en Vrêe.



Liefde is haar innigst wezen. Zij was ook het innigst
wezen van den Boeddha. Al zien wij in zijn persoon niet dat
gemoedsleven dat een Jezus kenmerkt, toch vervult ons de gestalte van
dien koningszoon, die alle aardsche banden breekt om der menschheid het
heil te prediken, die vol is van medelijden, met diepen eerbied en wij
kunnen ons begrijpen dat zijn volgelingen zeiden dat hij was
„God, geopenbaard in de gestalte van barmhartigheid.”

Wij kunnen ons niet voorstellen dat zijn beeld, ons zoo treffend
geteekend, slechts een mythe zou zijn: er moet een verheven
karakter zijn geweest om denkbeelden te verkondigen, die zoo ver waren
verheven boven zijn tijd.

Nooit verandert zijn verheven welwillendheid. Hij bekeert de
verdorvenste zondaars. Hij spreekt tot de dochters der zonde. Als hij
de aarde bezoekt is het licht tot in de diepste der hellen, hij maakt
duivelen en goede menschen beide gelukkig. Een dwaas beleedigt hem.
„Mijn zoon” antwoordt hij „beleediging tegen den
hemel is als speeksel, dat men tegen het uitspansel richt: het keert
terug op wie het uitwerpt.”

„Een Tathāgatha,” zegt hij tot zijne leerlingen,
„kan door slechte daden en beleedigingen niet worden vertoornd:
deze kunnen alleen zijn barmhartigheid en liefde
verdubbelen.”

Bedenken wij nu daarbij dat het beginsel der vergelding (oog om oog,
tand om tand) de politiestok was voor de maatschappij van die dagen,
dat oorlog, plundering en wraak aan geheele kringen eigen waren als
dagelijksch bedrijf en broodwinning, hoe verheven klinken ons dan tegen
woorden als deze:

„Slechts door liefde bedwingen wij wrok. Door goed alleen
overwinnen wij kwaad. De heele wereld vreest geweld. Alle menschen
beven in tegenwoordigheid van den dood. Doe aan anderen wat gij wilt
dat zij u zouden doen. Dood niet. Veroorzaak geen dood.

„Zeg geen harde woorden tot uw buurman. Hij
toch zal u antwoorden in denzelfden toon.

„Zij die zeggen: „Ik ben verongelijkt
en uitgetart, ik ben geslagen en geplunderd” zullen nooit
ophouden te haten.

„Wat de haat in de wereld kan doen ophouden
is niet de haat, maar de afwezigheid van haat.

„Als gij—evenals een trompet, die in
den krijg is vertreden—geen klagelijk geluid meer voortbrengt,
dan hebt gij Nirvāna bereikt.

„Stil zal ik misbruik verduren evenals de
strijd-olifant de pijl van den schutter ontvangt.

„De mensch, die ontwaakt is, gaat niet op
wraak uit, maar vergeldt met vriendelijkheid zelfs wie hem onrecht
doet: evenals de sandelboom zijn geur nog meedeelt aan de bijl van den
houthakker, die hem velt.”

Hebben deze schoone uitspraken vooral betrekking op het kwaad met
goed vergelden, de volgende die zich op verschillend gebied bewegen
zijn niet minder merkwaardig.

„De zwanen gaan op het pad der zon. Zij gaan door de lucht,
dank zij hun wonderbare macht. Zoo gaan de wijzen deze
wereld uit, als zij Māra en diens gezelschap hebben
overwonnen.

„Niet door uitwendige daden is men een
(waar) asceet (Samāna).

„Niet de tonsuur maakt van den onopgevoeden
mensch een Samāna.

„Geen regenbui van goudstukken kan de lust
ooit voldoen.

„Een mensch is geen Bhikshu alleen omdat
hij aalmoezen vroeg, geen Muni56 omdat hij stilzwijgt. Niet
door discipline en geloften, niet door groote geestelijke kennis, niet
door alleen te slapen, niet door heilige inspiratie, kan ik die
vrijheid verkrijgen, welke geen wereldling kent. De ware Samāna is
hij, die alle kwaad ter rust heeft gebracht. Indien een mensch in den
strijd duizend maal duizend man overwint en een ander overwint
zichzelf, dan is de laatste de grootste overwinnaar.

„Weinigen zijn er die aankomen aan de
overzijde, de meesten loopen langs den oever heen en weer.

„Laat de dwaas verlangen naar een
waardelooze reputatie, naar voorrang onder de Bhikshu’s, naar
heerschappij in de kloosters, naar vereering door andere menschen.

„Een bovennatuurlijk persoon wordt niet
gemakkelijk gevonden. Hij wordt niet overal geboren. Het ras, waaronder
zulk een wijze geboren wordt, bloeit.

„Roep mij niet uit op den weg alsof ik de
god Brahmā was.57 Godsdienst is niets anders dan
het vermogen om lief te hebben.

„Het huis van Brahmā is waar kinderen
gehoorzamen aan hun ouders.

„Schoonheid en rijkdom zijn als een mes,
met honig besmeerd. Het kind zuigt er aan en wondt zich.58”

Zoo vormen de woorden en daden van Boeddha een schoon geheel, zooals
hij leerde, zoo leefde hij. En zooals hij leefde, zoo stierf hij
ook.

Achttien mijlen oostwaarts van Kapilavastu is thans een nederig
dorp, geheeten: Māthā Kuär (de doode prins). Waarom die
naam? Hwen Thsang, de Chineesche pelgrim, die in de 4de eeuw
Indië bezocht, kan het ons vertellen. Daar was in zijne
dagen een „doode prins” van marmer, rustende onder een
prachtig tempeldak (canopy), waarvan nog ruïnen zijn overgebleven.
Op de plaats van dien tempel stonden 477 jaar voor Christus eenige
boomen waaronder toen, in doodslaap verstijfd, de „beste vriend
der wereld” rustte, zooals de Indiërs hem noemden. Hooren
wij, wat een in hoofdzaak betrouwbaar verhaal ons van zijn dood
meldt.

Boeddha gaat van Rājagriha, de hoofdstad van Magadha-land
het noorden in. Hij gaat den Ganges over, waar toen juist de
toekomstige hoofdstad van Indië, de koningstad Pataliputta werd
gebouwd. Hij ziet in den geest de toekomstige grootheid dier stad en
voorspelt deze aan zijn jongeren.

In het dorp Beluva nabij Vaisāli wil hij zijn leerlingen laten
heengaan om daar in stille eenzaamheid den regentijd door te brengen.
Doch daar grijpt een smartelijke krankheid hem aan: den dood erkent hij
als nabij. Nu denkt hij aan zijne jongeren: hij wil Nirvāna niet
ingaan voor hij tot hen gesproken heeft. Alzoo bedwingt hij zijne
krankheid en houdt het leven vast. Hij staat op, gaat uit het huis en
zet zich voor de deur op de plaats, die men hem bereid heeft.
Ānanda spreekt dan tot hem: „Ik zie, Heer, dat de verhevene
beter is en het hem minder moeielijk valt. Mij, Heer, hadden de
krachten verlaten, ik duizelde, de gedachten vloden heen door de ziekte
van den verhevene. Doch een troost had ik, Heer, de verhevene zou niet
in het Nirvāna ingaan, voor hij zijn wil omtrent de gemeente den
jongeren verkondigd heeft.”

„Wat begeert de gemeente der jongeren van mij, Ānanda? Ik heb
de leer verkondigd en geen verschil gemaakt tusschen binnen en
buiten. Hij die zegt: „Ik
wil heerschen over de gemeente” of „laat de gemeente mij
onderworpen zijn,” hij moge Ānanda, zijn wil verklaren in de
gemeente... De voleindigde evenwel zegt niet: „Ik wil over de
gemeente heerschen.” Ik ben nu afgeleefd, bejaard, een oud man,
die zijn reis heeft volbracht. Tachtig jaar ben ik oud—Wees gij,
Ānanda, uw eigen licht, uw eigen toevlucht. Zoek geen andere
toevlucht. Wie nu, Ānanda, of na mijn verscheiden, zijn eigen
licht zal zijn, zijn eigen toevlucht en geen andere toevlucht zal
zoeken, hij zal voortaan mijn ware discipel zijn, die het rechte pad
bewandelt.”

Boeddha laat des avonds alle monniken, die nabij Vaisāli wonen
samenroepen en wijst hen nog eenmaal op de kennis des heils, die hij
hun predikte, opdat zij daarnaar zouden wandelen en die zouden
vermeerderen en dan laat hij volgen: „Welaan monniken, ik zeg u, al
het aardsche is der vergankelijkheid onderworpen, worstelt zonder
ophouden. Over een kleinen tijd breekt het Nirvāna van den
voleindigde aan, nu over drie maanden zal hij in het Nirvāna
ingaan.”

En, ging hij voort:


„Mijn aanzijn rijpt voor ’t eind, na is
mijns levens doel. ’k Ga heen: Gij blijft nog hier: het oord der
toevlucht wacht, weest waakzaam steeds, en heilig zij uw wandel.
Bewaart met kloeken moed, o jong’ren, uwen geest.

„Die zonder wank’len steeds het woord
der waarheid volgen.

„Zij komen tot het doel, geboort, en dood
voorbij.”



Den volgenden dag doet Boeddha nog eenmaal zijn bedelgang door
Vaisāli: ziet voor de laatste maal op de stad terug en begeeft
zich met vele jongeren op weg naar Kusinārā, om daar het
Nirvāna in te gaan.

Te Pāvā—onderweg—overvalt hem de krankheid,
die aan zijn leven een einde zal maken.—Cunda—zoo verhaalt
het oude bericht naïef tusschen de afscheidsgesprekken van den
verlichte door—Cunda, de zoon van een goudsmid te Pāvā
zette den verhevene zwijnenvleesch voor, ten gevolge waarvan hij ziek
werd. Moede ging de meester verder, hij baadde zich in de rivier en
dronk een weinig. Na eenige rust kwam hij te Kusinārā. Daar
moest Ānanda hem tusschen twee boomen een rustplaats bereiden,
waarop hij het moede hoofd nederlegde.

Het was niet de tijd dat de Sālaboomen bloeiden, doch deze
beide waren van onder tot boven met bloesems bedekt.

Toen sprak de verhevene tot Ānanda: „Geheel met bloemen
bedekt, hoewel het de bloeitijd niet is, zijn de beide tweelingsboomen:
hun bloesems vallen in menigte op het lichaam van den voleindigde:
hemelsche melodieën weerklinken in de lucht om
hem te eeren.

„Doch den Voleindigde, Ānanda, komt
een andere eer toe, een andere verheerlijking, prijs, vereering,
eerbied. Ieder monnik Ānanda, en iedere non en iedere leek en
leekenzuster, die in het groote en in het kleine in de waarheid leeft
en naar de wet leeft en ook in het kleine naar de waarheid wandelt: zij
zijn het die den voleindigde brengen de hoogste eer, verheerlijking,
prijs en vereering. Daarom, Ānanda, moet gij u oefenen en steeds
bedenken: wij willen in het groote en het kleine naar de waarheid
leven, wij willen naar de wet leven en ook in het kleine in de waarheid
wandelen.”

Weenend ging Ānanda het nabijzijnde huis binnen en sprak:
„Ik ben van zonden nog niet vrij, ik heb het
doel nog niet bereikt, en mijn meester, die zich mijner erbarmde, zal
in het Nirvāna ingaan.”

Toen zond Boeddha een der leerlingen tot hem: „Ga heen,
leerling, en spreek uit mijn naam tot Ānanda: de Meester wil met u
spreken, Ānanda.” Toen ging Ānanda tot den Meester,
boog zich en nam aan zijne zijde plaats. Boeddha echter sprak:
„Niet alzoo, Ānanda, klaag niet, jammer niet. Heb ik u niet
van te voren gezegd, Ānanda, dat men scheiden moet van alles wat
men liefheeft en waarin men zich verheugt? Hoe ware het mogelijk,
Ānanda, dat niet zou vergaan datgene wat geboren, geworden,
gemaakt, der vergankelijkheid onderworpen is? Dat gaat toch niet. Gij
echter Ānanda, hebt langen tijd den Voleindigde geëerd, in
liefde en goedheid, met vreugde zonder valschheid, zonder einde: in
gedachten, woorden en werken. Gij hebt goed gedaan Ānanda, ga
voort, weldra zult gij van zonden vrij zijn.”

Toen de nacht aanbrak stroomden de edelen van Kusinārā met
vrouwen en kinderen naar het bosch om voor het laatst den stervenden
meester hunne vereering te brengen.

Subhadra, een andersgezind asceet, die gekomen was om met hem te
spreken bekeerde zich tot hem als de laatste der geloovigen, die den
Meester zelven aanschouwden.

Kort voor zijn heengaan sprak Boeddha nog tot Ānanda:
„Wellicht, Ānanda, zult gij denken; het woord heeft zijn
meester verloren, wij hebben geen meester meer. Zoo moet gij niet
denken, Ānanda. De leer, Ānanda, en de orde, die ik u geleerd
en verkondigd heb, dat is uw meester, als ik ben heengegaan.”

En tot de jongeren zeide hij: „Welaan, jongeren, ik zeg u:
vergankelijk is alles wat geworden is, worstelt zonder ophouden (om het
heil te verkrijgen). Toen ging zijn geest van extase tot extase, door
alle trappen der vervoering, daarop ging hij tot Nirvāna in. De
aarde beefde, de donder rolde. En Brahmā sprak:

„Eens leggen alle wezens af lichaamlijkheid, in alle werelden,
zooals nu Boeddha, de overwinnaar, de meester der wereld, de machtige
voleindigde, tot Nirvāna is ingegaan.”

De edelen van Kusinārā kwamen en verbrandden voor de
poorten der stad het lichaam van Boeddha met alle eer, die aan de
lijken van koningen placht te geschieden.



Zoo wordt ons geschetst het levenseinde van den verhevene.
We hebben hem aan de hand der oude geschriften
gevolgd op zijn levens weg. Wij hebben leeren kennen den Boeddha der
oude legende. Doch niet al te moeilijk schijnt het om uit den Boeddha
der legende den wijzen Sakyazoon der historie te kennen. Als wij dat
beproeven, dan komt ons voor den geest een hooggeboren edele, die, met
aardschen glans en luister omringd, alles daarliet om een oplossing te
zoeken van de hoogste levensvragen. Een wijze, die alles wat het leven
lieflijks heeft, verzaakte om te zoeken naar wat voeren kon tot waren
vrede. Niet in zelfkastijding, noch in overdreven wereldschuwheid vond
hij dien, maar in het streven om bij een leven, evenver van
zinnelijkheid als van zelfpijniging, tot uitdooving van alle
hartstocht, tot opgeven van alle persoonlijke begeerte te komen.

Eén, die voorts het licht hem geschonken, niet voor zichzelf
hield, maar het zooveel in hem was aan anderen bracht, ja daaraan zijn
gansche leven wijdde en die voor hoog en laag, voor mensch en dier de
welwillendheid zelve was.

Eén, die diep besefte dat geen offers, geen boetedoeningen,
geen ceremoniën vrede brengen in de ziel, maar dat er slechts
vrede en licht te vinden is voor hen, die uit liefde zichzelf ten offer
geven en alle begeerte en hartstocht weten te overwinnen.

Geen wonder dat zijn persoon een onuitwischbaren indruk achterliet
en dat vrome vereering een stralenkrans wond om het hoofd van den
Sakyazoon.










III. Boeddha’s onderwijs, Boeddhistische redenen
en gelijkenissen.




Wij hebben in de vorige hoofdstukken het leven van den
verlichte u geschetst en daarbij op menige bladzijde, naar ik hoop,
doen gevoelen, welken geest hem bezielde. Toch willen wij op zijn
onderwijs nog meer in ’t bizonder uwe aandacht vestigen: de leer
was immers naar zijn eigen woord tot Ānanda, de Meester voor zijn
volgelingen, als hij was heengegaan?

Welnu, dat woord van den Meester is ons voor een goed deel
overgeleverd al kunnen wij niet overal beslissen, wat aan den Meester,
wat aan leerlingen te danken is.

Wat die leer betreft, krijgen wij den indruk, dat zij zich—in
onderscheiding van Jezus’ leer b. v.—vaak meer tot het
verstand richtte dan tot het hart. ’t Is meestal meer een
klemmend betoog dan een op het gevoel werkend
beeld. Ja, er is in die betoogen zelfs iets mathematisch, punt voor
punt wordt uitvoerig en eentonig afgewerkt en langzaam gaat het voort.
Als een voorbeeld noem ik de volgende rede over den gloed der
zinnen:59

„Toen sprak de verhevene tot de jongeren: alles, jongeren,
staat in vlam. En wat is dit alles, jongeren, dat in vlam staat? Het
oog, leerlingen, staat in vlam, het erkennen van het zichtbare staat in
vlam, de aanraking met het zichtbare staat in vlam, het gevoel, dat uit
de aanraking met het zichtbare voortkomt, staat in vlam: of het vreugde
of leed is of geen vreugde of leed: ook dit staat in vlam. Door welk
vuur is het ontvlamd? Door het vuur der begeerte, door het vuur van den
haat, door het vuur der verblinding is het ontvlamd, door geboorte,
ouderdom, dood, smarten, klachten, lijden, kommer, vertwijfeling is het
ontvlamd: Alzoo zeg ik.

„Het oor staat in vlam, het hoorbare staat
in vlam, het kennen van het hoorbare staat in vlam, de aanraking met
het hoorbare staat in vlam, het gevoel dat uit de beroering met het
hoorbare voortkomt, zij het vreugde, zij het leed, zij het geen vreugde
en geen leed, ook dit staat in vlam. Door welk vuur is het ontvlamd?
Door het vuur der begeerte, door het vuur van den haat, door het vuur
der verblinding, door geboorte, ouderdom, dood, smarten,
klachten,
leed, kommer, vertwijfeling is het ontvlamd: alzoo zeg ik.

„De reuk staat in vlammen (dan volgt weer
dezelfde opsomming), de tong staat in vlammen (wederom), het lichaam
staat in vlammen (wederom), de geest staat in vlammen
(wederom).”

Dan gaat de rede voort: „Dit alzoo inziende (nl. de waarheid van
het verteerd worden van alles door den vuurgloed der vergankelijkheid)
wordt een wijze, edele hoorder des woords het oog moede, hij wordt het
zichtbare moede, hij wordt het kennen van het zichtbare moede, hij
wordt het gevoel moede, dat uit de aanraking met het zichtbare
ontstaat, zij het vreugde of leed, of geen vreugde of leed. Hij wordt
het oor moede (enz.), de reuk moede” (enz. enz.) (altijd weer dezelfde
zinnen).

En dan eindigt de rede: „Terwijl hij deze dingen moede wordt,
wordt hij vrij van begeerte, van begeerte vrij wordt hij
verlost, in den verloste is het inzicht: ik ben verlost, vernietigd is
de wedergeboorte, voleindigd de heiligheid, gedaan de plicht, geen
terugkeer is er meer tot deze wereld: alzoo is zijn inzicht.”

Voor ons zou een dergelijke toespraak geen groote aantrekkelijkheid
hebben, doch voor de leerlingen van Boeddha, die aan een dergelijken
redeneertrant, ook van andere leeraars gewoon waren, was dat een ander
geval.

Voor de niet ingewijden sloeg de meester gewoonlijk een eenigszins
anderen toon aan, dan waren de redeneeringen niet zoo abstract. Zoo
wordt ons b.v. in de Mahāvagga, hetzelfde werk, waaraan de juist
vermelde toespraak is ontleend, ook verhaald hoe de verhevene aan
„tachtigduizend dorpsoudsten” het woord predikte.
„Hij erkende”, heet het daar, in zijn geest de gedachten
der dorpsoudsten en predikte hun het woord naar de orde, namelijk de
prediking van het geven, de prediking van de rechtschapenheid, de
prediking van de hemelen, de verderfelijkheid, ijdelheid, onreinheid
der lusten, den zegen van het vrijzijn van lust. Toen nu de verhevene
erkende, dat hunne gedachten goed, ontvankelijk, vrij van hindernissen
waren, verheven en naar hem toegewend, toen predikte hij hen, wat in
’t bizonder de prediking der Boeddha’s is: het lijden, het
ontstaan van het lijden, de opheffing van het lijden, den weg tot
opheffing des lijdens. Vervolgens wordt dan geschetst hoe in die
dorpsoudsten het oog der waarheid opengaat en zij inzien dat
„alles wat aan de wet van het ontstaan onderworpen is, ook aan de
wet van het vergaan onderworpen is.”

M. a. w. hier wordt ons te zien gegeven, hoe Boeddha van het
eenvoudige opklimt tot de verborgenheden, tot het wezenlijke, het
eigenaardige zijner leer. Nu, al mogen wij ook allerminst vaststellen
dat deze leer alzoo is uitgesproken (die verzameling van 80.000
dorpsoudsten is althans zeker een fictie) toch kunnen wij aannemen dat
iets dergelijks aan de leerwijze van den Verlichte is eigen
geweest60.

Soms ook vinden wij gesprekken, waarin Boeddha uit het dagelijksch
leven opklimt tot het geestelijke, en wel in dier voege, dat hij zijn
toehoorder door verschillende vragen langzaam brengt, waar hij hem
hebben wil: alzoo de methode van Socrates, die ook vooral door vragen
leerde. 

Zoo b.v. een gesprek van den Meester met Sonā, een zijner
leerlingen. Deze Sonā had zichzelf tot de uiterste ascese
gedwongen, doch was ten slotte tot het inzicht gekomen dat zulk een
streven geen goede vruchten droeg. Hij liep nu gevaar tot het andere
uiterste over te slaan en terug te keeren tot een leven voor het
genot.

Boeddha zegt dan tot hem: „Hoe is het Sonā, waart gij
vroeger, voor gij uw huis verliet, met het snarenspel bekend?”
„Ja, heer.” „Wat dunkt u dan Sonā, als de snaren
al te strak zijn gespannen, zal dan de luit den rechten toon geven en
voor het spel geschikt zijn”. „Dat zal zij niet,
Heer.” „En wat dunkt u, als bij uwe luit de snaren
al te slap zijn gespannen, zal dan de luit den rechten toon geven en
voor bespelen geschikt zijn?” „Dat zal zij niet, Heer.”
„Hoe echter, Sonā, indien bij uwe luit
de snaren niet te strak en ook niet te slap gespannen zijn, als zij de
juiste maat houden, zal dan de luit den rechten toon geven en voor het
spel geschikt zijn?” „Ja, heer.”

„Zoo ontaardt ook, Sonā, de al te sterk gespannen kracht
in overmaat, en de al te veel overgelaten kracht in slapheid. Daarom
Sonā, voleindig in uzelf het evenwicht uwer kracht en tracht te
komen tot evenwicht van uw geestelijk vermogen, houd dit doel in
’t oog.”61

Somtijds vinden wij ook in het onderricht van Boeddha meer
uitgewerkte gelijkenissen. Enkele daarvan willen wij U medededeelen,
omdat zij ons zoo goed den geest des meesters doen kennen. We merken
hierbij echter op, dat zeker niet al deze gelijkenissen van den Meester
zelf afkomstig zijn.

Van den verzoeker, die tracht de menschen den weg des heils te doen
bijster worden en van den verlosser, die hen op den rechten weg
terugvoert, wordt ons de volgende gelijkenis verhaald, die wij kunnen
noemen:

De ware en de verkeerde weg.62

„Wanneer, o jongeren, in het woud, op een
berghelling, een groote vallei met water is, waarbij een groote kudde
wild leeft en er komt een man die het wild plagen en ongelukkig maken
wil, dan sluit deze man den weg,63 die goed, veilig en wel
begaanbaar is af en opent een verkeerden weg, een moeraspad. Dan zal, o jongeren, die groote kudde
wild schade lijden en verminderen. Wanneer er nu echter, jongeren, een
man komt, die tracht naar gedijen, welzijn en heil voor deze groote
kudde wild: dan maakt deze den goeden weg weer open en vernielt het
moeraspad. Dan zal, o jongeren, de groote kudde wild voortaan gedijen,
wassen en toenemen. Een gelijkenis, jongeren, heb ik verteld, om u den
zin bekend te maken. De zin nu is deze:

„De groote vallei en het water zijn de
lusten, o jongeren. De groote kudde wild, jongeren, zijn de levende
wezens. De man, die schade en onheil voor hen tracht te bewerken is
Māra, de booze. De verkeerde weg, jongeren, is de achtvoudige
verkeerde weg, namelijk: verkeerd geloof, verkeerd bedoelen, verkeerd
woord, verkeerde daad, verkeerd leven, verkeerd streven, verkeerd
gedenken, verkeerd bespiegelen. De moerasweg, o jongeren, is vreugde en
begeerte. Het moeraspad, jongeren, is het nietweten. De man, jongeren,
die naar gedijen, welzijn, heil tracht is de voleindigde, de heilige
hoogste Boeddha. De zekere, goede weg, die wel te begaan is, is de
heilige, achtvoudige weg, dat is: goed gelooven, goed bedoelen, goed
woord, goede daad, goed leven, goed streven, goed gedenken, goed
bespiegelen. Alzoo, heb ik, o jongeren, den veiligen, goeden weg
geopend, die wel te begaan is, de valsche weg is toegesloten, het
moeraspad vernietigd. Alles, jongeren, wat een meester doen moet, die
naar het heil zijner jongeren tracht, die zich hunner erbarmt: uit
erbarmen voor u heb ik dat gedaan.”

Dit bovenstaande verhaal kan terecht den naam van gelijkenis dragen,
wij vinden echter in de oude Boeddhistische boeken ook nog meer
uitgewerkte verhalen, die wel eenigszins aan gelijkenissen doen denken,
maar toch nog beter „leerzame verhalen” kunnen worden
genoemd. Enkele daarvan, deels van Boeddha, deels van zijn volgelingen
afkomstig, willen wij hier laten volgen, omdat zij ons den geest van
zijnen godsdienst zoo goed leeren kennen. Allereerst noemen wij u:

De gelijkenis van de vergeving.

In een vroeger bestaan was Boeddha de asceet Jin Juh en woonde hij
in een bosch. „Wouden zijn heerlijk” verklaarde hij.
„Waar de wereldling geen genoegen vindt, vindt de
„ontwaakte” mensch genot.”

In dien tijd was er een koning, Ko Li geheeten, een man van
wreed, slecht karakter. Op zekeren dag nam deze koning zijn vrouwen met
zich en ging jagen in het bosch. Vermoeid geworden viel hij in slaap.
Toen gingen al de vrouwen het bosch in om bloemen te plukken; zij
kwamen bij de kluis van den asceet Jin Juh en luisterden naar zijn
onderricht. Na eenigen tijd ontwaakte de koning, en zijn vrouwen
missende, werd hij jaloersch, trok zijn zwaard en ging haar zoeken.
Toen hij haar allen zag staan tegenover de kluis van den asceet, werd
hij zeer toornig.

„Wie zijt gij?” sprak de koning.

„Ik ben de asceet Jin Juh.”

„Hebt gij alle aardsche hartstochten overwonnen?”
vervolgde de koning. De ander antwoordde dat hij hier was om met zijn
hartstochten te strijden. „Indien gij „Sheung te
teng”64 niet hebt bereikt, zie ik niet in dat gij beter
zijt dan de philosophen,” (Fan Fuh) èn met de wreedheid van
een Oostersch tyran hakte hij den armen kluizenaar handen en voeten
af.

De monarch zag tot zijn verbazing een verheven kalmte op het gelaat
van den gekwelden asceet en vroeg hem of hij geen toorn gevoelde.

„Neen, koning, en ik zal u eenmaal leeren ook uw dierlijke
hartstochten te bedwingen. Als ik, in een ander bestaan, Sheung te teng
bereik, zult gij, o koning, mijn eerste bekeerling zijn.”

In een volgend bestaan werd koning Ko Li de leerling Kaundiliya.

De hierop volgende geschiedenis is waarschijnlijk een protest van de
Hinayana (de kleine overtocht, dat wil zeggen het meer oorspronkelijke
Boeddhisme) tegen de „valsche leeraars” van de Mahayana (de
groote overtocht) die het Boeddhisme als een soort atheïsme gingen
opvatten. Zij kan genoemd worden:

De gelijkenis van den godloochenaar.

Angati, de koning van Tirhut, had eene dochter, Ruchī. Eerst
leefde hij godsdienstig, doch later hoorde hij verkeerde leeraars, die
verklaarden dat er geen toekomende wereld is en dat de mensch na den
dood, in water en andere elementen wordt opgelost. Van toen af meende
hij dat het beter was het tegenwoordige te genieten en werd hij
wreed.

Op zekeren dag ging Ruchī tot den koning en vroeg hem
haar duizend goudstukken te geven, daar het den
volgenden dag een feestdag was en zij een offer wenschte te brengen. De
koning antwoordde dat er geen toekomstig leven was, geen vergelding
voor verdienste. Godsdienstige vormen waren zonder waarde en het was
beter om van het tegenwoordige leven te genieten.

Nu had Ruchī het innerlijk gezicht: zij kon dus in haar leven
teruggaan tot op veertien vroegere bestaansvormen. Dus sprak zij tot
den koning dat zij vroeger een edelman was geweest, doch een overspeler
en dat zij nu voor straf slechts een vrouw was. Als verdere straf was
zij geweest monnik, jonge koe en geit en eens was zij geboren in de hel
Avīchi. De koning wilde zich niet door eene vrouw laten
onderrichten en bleef ongeloovig. Toen riep Ruchī, door
betoovering, een geest te hulp, en Boeddha zelf, in de gedaante van een
monnik, kwam in de stad. De koning vroeg hem vanwaar hij kwam. De
monnik antwoordde dat hij uit de andere wereld kwam. De koning zeide
daarop lachend:

„Als gij van de andere wereld komt, leen mij dan honderd
goudstukken en als ik naar die wereld ga zal ik er u duizend
teruggeven.”

Boeddha antwoordde ernstig: „Als iemand geld leent moet dat
zijn aan de rijken, als hij geld geeft aan de armen, is het een gift,
want de arme kan niet terugbetalen. Daarom kan ik u geen honderd
goudstukken leenen, want gij zijt arm en berooid.”

„Gij spreekt logen” was het toornig antwoord des
konings. „Is niet deze gansche rijke stad mijn
eigendom?”

Boeddha antwoordde: „Over korten tijd; o koning, zult gij
sterven. Kunt gij uw rijkdom meenemen naar de hel? Daar zult gij in
onuitsprekelijke ellende leven, zonder kleeding, zonder voedsel. Hoe
kunt gij mij dan mijn schuld betalen?” Zoo sprak Boeddha en op
zijn aangezicht lag een zonderlinge glans, die den koning
verblindde.

Ook het volgende verhaal is zeer populair, het heet:

Boeddha’s gelijkenis van
Kisāgotamī.

Eens leefde er een nederig paar in Srāvastī. Zij
verkochten erwten, rijst en houtskool in kleine ondiepe mandjes, door
een matje tegen de middagzon bedekt. Zij hadden een eenige dochter,
Kisāgotamī. Op zekeren dag zond haar vader haar het bosch in
om hout te zoeken. Zij bleef in de jungle bloemen zoeken,
totdat zij eensklaps van uit het dichte riet de oogen van een
cheetah65 op haar gevestigd zag. Zij stierf bijna van
schrik. Plotseling suisde er iets langs haar en de cheetah lag dood aan
haar voeten. De pijl was geschoten door een jongeling, als jager in
dienst bij den Rajah. Spoedig daarna wilde hij trouwen met
Kisāgotamī, die zeer op hem gesteld was. Doch de ouders, die
reeds op jaren kwamen zeiden dat zij hun eenige dochter niet konden
missen.

Eens ging een blinde man het winkeltje voorbij, hij speelde en zong.
De oude moeder luisterde en hij zong:

„Zonder een metgezel wordt de Kokila66 stil op
haar tak, stil-stil-stil voor altijd.”

Zij bracht dit in verband met hare dochter, die inderdaad kwijnend
en ziekelijk was geworden na hare teleurstelling en begon zich over
deze bezorgd te maken. Zoo trad het meisje, na verloop van tijd, door
den invloed van haar moeder, in het huwelijk. In die dagen richtte een
wreede tijger verwoestingen aan en doodde vele dorpelingen. De vorst
beloofde een groote som aan wie den tijger doodde.
Kisāgotamī’s man werd er door verlokt, hij viel den
tijger aan, maar werd door diens klauw doodelijk gewond.

De weduwe en een klein kind keerden naar Srāvastī terug en
helaas: ze ontmoetten een stoet van weenende vrouwen, die haar ouders
naar het graf brachten. Een maand later zag men de arme weduwe met een
dood kind in de armen, telkens klagende. „Geef mij een
geneesmiddel voor mijn arm kind.”

Een antwoordde: „Ga naar den Sakyamonnik, den Boeddha (verlichte).

Kisāgotamī ging naar Boeddha’s kluis en sprak:
„Heer en meester, kent gij eenig geneesmiddel dat mijn jongen zal
genezen?”

Boeddha antwoordde: „Ik moet een handvol mosterdzaad
hebben.”

Het meisje beloofde het te bezorgen, maar Boeddha voegde er bij:
„Ik moet mosterdzaad hebben uit een huis, waar geen zoon,
echtgenoot, ouder of slaaf is gestorven.”

De arme Kisāgotamī ging met haar dood kindje van huis tot
huis. Medelijdende menschen zeiden: „Hier is mosterdzaad, neem het.”
Maar als zij vroeg of er geen zoon, of echtgenoot of ouder
of slaaf in dat huis was gestorven, dan ontving zij ten
antwoord:
„Vrouw, de levenden zijn weinigen, dooden zijn er velen: tot
ieder huis komt de dood.”

Ten slotte zat Kisāgotamī, vermoeid en zonder hoop aan den
weg neer en keek naar de lichten in de steden, die één
voor één werden uitgedoofd. Op dat oogenblik deed
Boeddha, door de macht van Siddhi67, haar zijne verschijning
zien en deze sprak: „Alle levende wezens gelijken op deze lampen.
Zij worden opgestoken en flikkeren dan voor een wijle, daarop heerscht
de zwarte nacht over allen. De verschijning predikte toen de wet aan
haar, en volgens de woorden der Chineesche vertaling, bracht hij aan:
„heil en redding, het pad wijzende dat leidt tot de eeuwige
stad.”

De geschiedenis van prins
Kunāla.

Koning Açoka had een jongetje, wiens oogen zoo schoon waren
dat zijn vader hem Kunāla noemde: daar is een vogel van dien naam,
welke onder de rhododendrons en pijnboomen van de Himalaya woont en die
beroemd is om zijn lieftallige oogen. De jonge prins groeide op en
ieder sprak over zijn schoonheid in het gansche land des konings. Geen
vrouw kon hem in de oogen zien, zonder verliefd op hem te worden. Een
Sthavira68 sprak eens ernstige woorden tot hem en zeide:
„De trots van het oog mijn zoon, is ijdelheid. Pas op.”

Op jeugdigen leeftijd huwde Kunāla een meisje, Kānchana
geheeten. Op zekeren dag zag een van de vrouwen des konings den
jeugdigen echtgenoot en werd wanhopig verliefd op zijn schoone oogen.
Kunāla was door schrik getroffen.

„Zijt gij niet,” sprak hij, „in de zenana69 van den koning, mijn vader?” Dit woord
veranderde haar liefde in bitteren haat.

In dien tijd stond de stad Taxila tegen koning Açoka op. De
monarch wilde er aanstonds zelf heengaan, doch de ministers raadden hem
om prins Kunāla te zenden in zijn plaats. De prins ging naar de
oproerige stad en wist spoedig de rust te herstellen. Het volk verzekerde hem
dat zij de afpersingen en onderdrukkingen van des konings beambten
hadden weerstaan, doch niet den koning zelf. 

Niet lang daarna werd de koning door een walgelijke ziekte aangetast
en moest ten behoeve van zijn zoon afstand doen van den troon. De
koningin Tishya Rakshitā, dezelfde die den prins zoo haatte, dacht
in haar hart: „Als Kunāla den troon bestijgt ben ik
verloren.”

Zij beval een slaaf haar een man te brengen, door dezelfde ziekte
als de koning aangetast. Zij vergiftigde den man en onderzocht hem van
binnen. Een groote worm voedde zich met zijn ingewand. Zij gaf dien
worm peper en gember: hij bleef er even gezond bij. Zij gaf hem uien en
hij stierf.

Aanstonds ging zij naar den koning en beloofde hem te genezen als
hij haar een verzoek wilde toestaan. De koning beloofde haar alles te
geven, wat zij zeggen zou. Zij sprak tot hem: „Neem deze ui en
gij zult beter worden.”

„Koningin,” sprak de koning, „ik ben een
Kshatrya en de wet van Manoe70 verbiedt mij uien te
eten.” De koningin vertelde dat het een geneesmiddel was,
gèèn voedsel. Hij at de ui en werd genezen.

De koningin verzocht nu, als belooning voor deze genezing, een week
lang de zaken des konings te mogen besturen. De koning aarzelde, maar
liet zich overhalen.

Aanstonds zond de koningin een verzegelde order met ’s konings
zegel voorzien, dat prins Kunāla bedelaarskleeren moest dragen en
zijn oogen moesten worden uitgestoken: een blinde prins immers mag den
troon niet bestijgen.

De goede menschen van Taxila waren diep geschokt door dit bevel,
maar zij zeiden tot elkaar: „Als de koning zoo onbarmhartig is
voor zijn zoon, wat zal hij dan wel doen, als wij hem niet
gehoorzamen?” Eenige Chándālas71 werden er
voor uitgekozen: doch zij hielden veel van den prins en wilden het
wreed bevel niet uitvoeren. Op het laatst kwam er een afschuwelijke
kerel, een mensch met wel achttien misvormingen en afwijkingen en rukte
den prins de oogen uit.

Weldra was deze als bedelaar op den grooten weg: zijn vrouw,
Kānchana, was ook bij hem, in lompen gekleed. De arme prins
herinnerde zich de plechtige woorden van den Sthavira.

„Is niet de buitenwereld”, zoo sprak hij tegen zijn
vrouw „slechts een klomp vleesch?” 

De prins was altijd ziekelijk geweest en om nu in zijn onderhoud te
voorzien speelde hij op de vinā72. Na vele
zwerftochten bereikten zij Palibothra (Patna) en kwamen bij het paleis
des konings. Doch de wachters wierpen de twee vuile bedelaars er uit.
Ten slotte dringen echter de tonen der vinā tot den koning door.
„Het is mijn zoon,” zeide hij. Hij zond beambten uit om hem
te halen. De koning was verbaasd over den toestand, waarin hij hem
aantrof. Toen hij te weten kwam wat er gebeurd was riep hij de
schuldige koningin bij zich en gaf bevel haar levend te verbranden.

Doch prins Kunāla was een ander mensch geworden. Toen hij,
zooals hij meende door zijn aardschen vader verlaten was, was hij een
zoon van Boeddha geworden. Zijn „lichamelijk oog” was weg,
doch hij voelde dat zijn „geestelijk oog” thans voor het
eerst was geopend. In plaats van de zachte kleederen der hovelingen
droeg hij nu de lompen van Boeddha’s verheven bedelaars.

Hij wierp zich voor de voeten van zijn vader en smeekte hem der
koningin het leven te sparen: „Ik voel geen haat, geen smart,
slechts dankbaarheid, dood haar niet.”

Açoka, de machtige zonnekoning, was bestemd om heel
Indië te regeeren: zijn scepter reikte verder dan dien van den
groot-Mogol. Hij ook zou eenmaal zijn prachtige paleizen verlaten en
langs den weg zijn brood bedelen, ook hij werd Bhikshu.

Een Boeddha op een huwelijksfeest.

Koning Sudarsana was een modelkoning. In zijn rijk was geen
doodstraf noch geeseling bekend, geen krijgswapen om te martelen of te
verderven. Zijne stad, Jambunada, was gebouwd van kristal en kornalijn,
zilver en goud. Eens bezocht een Boeddha deze plaats.

Nu was er in die stad een man, die den volgenden dag zou trouwen, en
hij wenschte gaarne dat de Boeddha bij de plechtigheid tegenwoordig zou
zijn. Boeddha, die voorbij kwam, las de stille wensch in zijn hart en
beloofde te komen. De bruidegom was zeer verheugd, hij bestrooide zijn
huis met bloemen en besprenkelde het met reukwater.

Den volgenden dag kwam Boeddha, de aalmoezenschaal in de hand, door
vele leerlingen vergezeld. Toen zij allen op hunne bestemde
plaatsen zaten, deelde de gastheer allerlei heerlijke spijzen rond, en
sprak:

„Eet, mijn heer, met al uwe leerlingen, volgens uw
begeerte.”

Doch nu openbaarde zich een wonder aan de verbaasde blikken van den
gastheer. Hoewel deze heilige mannen allen zeer smakelijk aten,
verminderden de gerechten en de dranken niet. Daarop dacht deze bij
zichzelf: „Kon ik maar al mijn bloedverwanten uitnoodigen, ook
voor hen zou er genoeg zijn.”

Nu geschiedde een tweede wonder: Boeddha las de gedachten van den
goeden man, en, zonder dat zij uitgenoodigd waren, stroomden alle
bloedverwanten het huis binnen. Ook zij aten smakelijk van het
wonderbare voedsel.

Het behoeft nauwelijks betoog, dat het Chineesche boek Fu. pen.
hing. tsi. king (door Beal in het Engelsch vertaald) ons vermeldt dat
al de gasten, nadat zij eenige woorden over Dharma (de leer, de wet)
van den Tathāgata hadden gehoord, tot voldoening van iedereen
(behalve misschien van de arme bruid) de gele kleederen gingen
dragen.



De nu volgende geschiedenis is een zeer aantrekkelijke en doet ons
zien, dat een liefde, die de grenzen dezer wereld overschrijdt en tot
in het hiernamaals reikt ook in de dagen van Sākya-muni niet
onbekend was. Zij is getiteld:

De geschiedenis van het meisje
Bhadrā.

Toen Sākya-muni een vroeger bestaan doormaakte, noodigde een
zekere koning Sūryapati den grooten Boeddha Dīpan̄kara
uit om zijn rijksgebied te bezien. Om dezen te eeren gaf de koning
bevel dat zijn onderdanen, binnen een grens van twaalf yogana’s
van de hoofdstad, alle bloemen en reukwerken zouden bewaren voor den
koning, opdat deze ze aan Boeddha zou schenken. Niemand mocht deze
gaven houden om ze voor zichzelf aan te bieden.

Sākya was toen een jonge Brahmaan, Megha geheeten. Hij was,
ofschoon eerst zestien jaar oud, wel onderwezen in de wet. Hij was
onvergelijkelijk schoon: zijn lichaam als geel goud, zijn haar
insgelijks. Zijn stem was zoet en zacht als die van Brahmā. Hij
kwam in de stad, juist toen deze was versierd met het oog op de komst
van Boeddha Dīpan̄kara en ook hij—die reeds een zeker
vaag voorgevoel van het Boeddhaschap in zich gevoelde—besloot aan
den vleeschgeworden verlichte een offer te brengen. 

Hij sprak bij zichzelven: „Welke offers zal ik hem brengen?
Boeddha’s houden niet van offers in geld, ik zal hem de schoonste
bloem geven, die ik kan vinden.”

Hij ging naar een kapper en zocht een fraaie bloem uit, doch de
kapper wilde haar niet verkoopen. „De koning heeft orders
gegeven, eerbiedwaardig jongeling, dat geen bloemkransen hier in de
stad mogen worden verkocht, hoe dan ook.” Megha kreeg in een
tweede en derde winkel hetzelfde antwoord.

Nu zag hij, terwijl hij verder zocht, dat een in ’t zwart
gekleed meisje, een waterdraagster, Bhadrā geheeten, stilletjes
een Utpala-bloem met zeven stelen nam, die in haar wateremmer deed, en
daarop haar weg vervolgde.

Megha ging haar tegemoet en sprak „wat wilt ge doen met die
Utpala, die gij in uw wateremmer verstopte? Ik zal u vijfhonderd
goudstukken geven als gij haar aan mij wilt verkoopen.”

Het meisje was getroffen door de verschijning van den jongen man,
die er zoo vriendelijk uitzag.

Zij antwoordde direct: „Schoone jongeling, hebt gij niet
gehoord dat de groote Boeddha Dīpan̄kara op uitnoodiging van
den koning zoo aanstonds in de stad zal komen en dat de koning een
verbod heeft gegeven dat niemand, binnen twaalf yogana’s van de
stad, reukzalf of bloemen aan eenig particulier mag verkoopen,
aangezien de koning alles zelf wil koopen om het aan den Boeddha aan te
bieden?

„Nu is er in onze nabijheid een
kappersvrouw die van mij vijfhonderd geldstukken kreeg en mij daarvoor
deze bloem met zeven stelen gaf. De reden waarom ik alzoo des konings
gebod heb overtreden, is dat ik zelf een offer wil brengen aan den
heiligen man.”

Toen antwoordde Megha: „Goed meisje, wat gij hebt gezegd zal u
dunkt mij het recht geven om van mij vijfhonderd goudstukken aan te
nemen, waarvoor gij mij dan vijf stelen van de Utpalabloem geeft en er
twee voor uzelven behoudt.”

Zij antwoordde: „Wat wilt gij doen met de bloemen als ik ze
aan u geef?”

De jonge Brahmaan zeide daarop dat hij ze aan den Boeddha wenschte
te schenken.

Nu had dit meisje het innerlijk gezicht en zij zag aan het gelaat
van den jongeling, dat hij eenmaal de leidsman der menschen zou
worden.

Zij sprak: „Schoone vreemdeling, eenmaal zult gij een groote
Boeddha zijn, en wanneer gij mij beloven wilt dat gij tot op
den dag van uwe verlichting (waarop gij een
Boeddha wordt) mij bij iedere geboorte tot uw vrouw zult nemen en dat
wanneer gij Nirvāna bereikt, gij mij als leerling onder uwe
volgelingen wilt opnemen, dan zal ik u vijf stelen van mijn bloem
geven.”

De Brahmaan antwoordde dat een asceet al zijn rijkdom moest schenken
aan zijn metgezellen en dat, indien zij deze regeling goed vond, hij
haar voor altijd tot vrouw wilde hebben. Zij verkocht hem daarop vijf
stelen van de Utpala, opdat deze zijn bizondere gift aan den Boeddha
zouden zijn en begeerde dat zij de andere twee als haar eigen gift zou
schenken.

Toen Dipan̄kara naderde, vol majesteit, glinsterend als een
helder meer, werd het geschenk hem toegeworpen en door een wonder
bleven de bloemen zwevend in de lucht: een canopy (koepeldak) vormend
boven zijn hoofd.

Onder de „Fan hemelen” der Chineezen heet er een Fuh.
ngai (gelukkige liefde). Laten wij hopen dat daar de lieve Bhikshu
Bhadrā bij haar geliefden meester is.

Koning Wessantara.

Eens leefde Boeddha op aarde als koning Wessantara. Zoo
vriend’lijk was hij voor iedereen dat het gerucht ging dat hij
een besluit had genomen om aan iedereen te geven wat hij verzocht. Hij
had een liefhebbende vrouw en twee kinderen. Ook had hij een
betooverden witten olifant.

Een vreeselijke hongersnood brak in een naburig koninkrijk uit en de
armen stierven bij duizenden. Acht Brahmanen werden tot koning
Wessantara gezonden ten einde van hem den witten olifant te verzoeken:
want een vruchtbare regen valt overal waar een betooverde witte olifant
zich ophoudt.

De weldadige koning stond zijn witten olifant af. Dit wekte zoozeer
den toorn van zijn volk op, dat zij hem afzetten.

Wessantara gaf nu al zijn rijkdom aan de armen en vertrok in een
wagen, door twee paarden getrokken. Hij zou naar een groote rots in de
wildernis gaan, teneinde daar kluizenaar te worden. Op zijn reis
ontmoet hij twee Brahmanen, die hem om zijn rijtuig verzoeken. Hij
geeft aan die bede gehoor en de onttroonde koning en koningin leggen de
rest van den weg te voet af, ieder een kind op den arm. Hun weg leidt
door het koninkrijk van den vader der koningin. Deze tracht hen van hun
besluit terug te brengen, doch tevergeefs.

In dienzelfden tijd leefde een Brahmaan, Jutaka, zeer gelukkig
met zijn schoone vrouw; totdat op zekeren dag,
toen de vrouw water putte, jaloersche buren haar gemoed vergiftigden.
Zij bliezen haar namelijk in dat zij een slavin was en wonden haar zoo
op, dat zij haar echtgenoot aanviel, hem sloeg en zijn baard uitrukte.
Ja, zij dreigde zijn huis te verlaten als hij haar geen twee slaven
verschafte. Zij zeide dat een dwaze koning, Wessantara, in de wildernis
leefde als asceet. Daar moest hij heengaan en om twee slaven
verzoeken.

Zij toch hadden twee kinderen en hadden een gelofte gedaan om geen
enkel verzoek te weigeren. Jutaka vertrok, doch hij kon niet bij den
koning komen, daar de vader der koningin er een jager op wacht had
gezet. Hij toch wist van Wessantara’s gelofte en wilde hem voor
verdere onbeschaamdheden van hebzuchtigen vrijwaren. Jutaka vertelde
den jager een leugenachtig verhaal en slaagde er in den kluizenaar te
vinden. Hij vroeg de twee kinderen voor zich als slaaf en Wessantara
was door zijn eed gebonden ze hem te schenken. Zoo spoedig Jutaka uit
het gezicht van den koning was, bond hij de koningskinderen stevig met
koorden vast, doch: hij verdwaalde in de wildernis en kwam in het land
van ’s konings schoonvader, die al spoedig het geheele geval had
vernomen.

Hij liet den Brahmaan voor zich komen en bood hem voor de
kleinkinderen hun gewicht in goud. Het eind van den hebzuchtigen
Brahmaan was ongeveer als dat van Judas: hij richtte van zijn oneerlijk
verkregen rijkdom een groot feest aan: zijn ingewanden barstten door
overvulling.

Koning Bambadat.

Boeddha was in een zijner vroegere geboorten koopman in Benares. Op
zekeren dag ging hij met zijn vrouw in een rijtuig door de straten van
Rājagriha, de hoofdstad van koning Bambadat. De vorst zag deze
vrouw en werd betooverd door hare onvergelijkelijke schoonheid. Hij
maakte terstond een afschuwelijk listig plan om haar te krijgen.

Een van zijn ambtenaren werd uitgezonden om stil een juweel van
groote waarde in het rijtuig van den koopman te laten vallen. De arme
koopman werd nu gevangen genomen onder beschuldiging van des konings
kleinood te hebben gestolen. Hij en zijne schoone vrouw werden voor den
koning gebracht, die met voorgewende belangstelling naar het geval
hoorde en daarop beval dat de koopman onthoofd en diens vrouw in den
harem zou worden opgenomen. Koning Bambadat was een
wreed koning, wiens onderdrukkingen hem den haat zijner onderdanen op
den hals hadden gehaald.

De arme koopman werd weggevoerd om onthoofd te worden, maar Indra op
zijn hemeltroon had het vreeselijk voorval gezien en—een wonder
geschiedde. Toen de beul zijn zwaard ophief deden onzichtbare handen
den koning, die bij de bloedige gebeurtenis tegenwoordig wilde zijn,
van plaats verwisselen met den koopman, zoodat deze den noodlottigen
slag ontving. Doch de koopman vond zichzelf eensklaps op den olifant
gezeten, die den koning naar de gerichtsplaats had gebracht. Deze
treffende tusschenkomst des hemels verbaasde het verzamelde volk: zij
riepen den koopman tot hun nieuwen koning uit. Onnoodig er bij te
voegen dat zijn wijze van regeeren gansch anders was dan die van koning
Bambadat.

Vermeld wordt het niet, maar waarschijnlijk was de schoone vrouw het
meisje Bhadrā van de vorige geschiedenis.

De hongerige hond.

Eens was daar een slecht koning, Usuratanam geheeten. Deze
onderdrukte zijn volk zoo vreeselijk, dat Boeddha in den hemel er
medelijden mee kreeg. Boeddha was toen de god Indra. Hij nam den vorm
van een jager aan en daalde met den deva Mātali neder: deze als
een enorm groote hond. Zij traden eensklaps des konings paleis binnen
en de hond blafte zoo ontzettend, dat het geluid de koninklijke
gebouwen op zijne grondvesten deed schudden. De verschrikte koning riep
den jager bij zich en vroeg wat die vreeselijke geluiden hadden te
beteekenen.

„De hond blaft zoo van den honger” zeide de
jager—en opnieuw rolde een geluid als van een verren donder door
het paleis.

„Geef hem eten, geef hem toch eten” zeide de verschrikte
vorst; al het voedsel, dat er was, moest dienen voor het koninklijk
feestmaal: het werd voor den hond neergezet. Hij at het in een
oogenblik op en blafte nogmaals met vreeselijke stem. Men haalde meer
voedsel: alles ten slotte wat in de stad en in de aangrenzende
provinciën was. Doch, na korte rust at de onverzadelijke hond
alles op en begon opnieuw te blaffen. De koning stortte haast ter aarde
van schrik.

„Zal niets ooit uw hond verzadigen, jager?”

„Niets, o koning, dan het vleesch van al zijn
vijanden.”

„En wie zijn zijn vijanden, jager?” 

„Zijn vijanden,” hernam de jager „zijn zij die
slechte daden verrichten, die de armen onderdrukken, die oorlog maken,
die wreed zijn tegenover de dieren der schepping.”

De koning herinnerde zich zijn vele slechte daden en werd door
schrik en berouw aangegrepen. Daarop maakte Boeddha zich bekend en
predikte hem en zijn volk de wet der gerechtigheid.

Daar Matāli altijd voorkomt als de wagenmenner van Indra ligt
het voor de hand dit verhaal te beschouwen als een oud-Indisch, in
Boeddhistischen geest omgewerkt, gelijk trouwens met vele Jataka
verhalen het geval is. Boeddha is hier eenvoudig voor Indra, den
oorspronkelijken held van het verhaal, in de plaats gesteld.

Boeddha als vredestichter.

Twee prinsen waren eens in hevigen twist geraakt over zeker
kunstmatig, door dijken afgesloten meer. Een vreeselijke oorlog dreigde
te ontbranden. Eensklaps verscheen Boeddha tusschen de prinsen en hun
legers en vroeg naar de oorzaak van den strijd. Toen men hem volkomen had
ingelicht stelde hij de volgende vragen:

„Zeg mij, koningen, heeft aarde eigenlijke waarde?”

„Geen waarde hoegenaamd.”

„Heeft water eigenlijke waarde?”

„Geen waarde hoegenaamd.”

„En het bloed van koningen, heeft dat eigenlijke
waarde?”

„De waarde is daarvan niet te schatten.”

„Is het redelijk” sprak de Tathāgata „dat wat
van onberekenbare waarde is in rekening wordt gebracht tegen datgene
wat in het geheel geen waarde heeft?”

De vertoornde vorsten erkenden de wijsheid dezer redenen en gaven
hun twist op.

De verloren zoon.

Zeker man had een zoon, die wegreisde naar een ver land. Daar werd
hij vreeselijk arm. De vader echter werd rijk, hij verzamelde veel goud
en schatten, hij had veel welgevulde magazijnen en olifanten. Doch hij
had zijn verloren zoon zeer lief en klaagde heimelijk dat hij niemand
had aan wien hij zijn paleizen en suverna’s73 bij zijn dood kon achterlaten.

Na vele jaren kwam de arme man, voedsel en kleeding zoekend, naar de
streek waar zijn vader groote bezittingen had. Zijn vader zag hem reeds
van verre en dacht bij zichzelf: „Indien ik aanstonds mijn zoon
weer aanneem, en hem mijn goed en schatten geef, zal ik hem groot leed
veroorzaken.

„Hij is onwetend en onopgevoed: hij is arm
en verdrukt. Met iemand van zulke ongelukkige neigingen is het beter
zijn geest langzamerhand op te voeden. Ik zal hem maken tot een mijner
huurlingen.”

Daar kwam de zoon, uitgehongerd en in lompen, aan de deur van zijns
vaders huis. Hij zag een grooten troon en vele hovelingen, die eer
bewezen aan hem, die op den troon zat. Verschrikt door al die pracht
vlood hij weer naar den weg terug. „Hier” zoo sprak hij
„is het huis van den armen man. Als ik in het paleis van den
koning kom, word ik wellicht in de gevangenis geworpen.”

Toen zond de vader boden naar zijn zoon: deze brachten hem mede,
ondanks zijn verzet en klagen. Toen hij het huis van zijn vader
bereikte viel hij flauw van schrik: hij herkende zijn vader niet en
dacht dat hij een of ander wreede straf zou moeten verduren. De vader
beval zijn dienaren zachtkens met den ongelukkige te handelen en zond
twee werklieden van diens eigen levenswijze uit om hem als arbeider op
het landgoed in dienst te nemen. Zij gaven hem een bezem en een mand en
lieten hem, tegen dubbel loon de mesthoop opruimen.

Uit het venster van zijn paleis keek de rijke man naar zijn zoon,
die daar aan het werk was. Doch op zekeren dag kleedde de vader zich
als een arm man, overdekte zich met stof en vuil en sprak zijn zoon
toe: „Blijf hier, goede man, en ik zal u van kleeding en voedsel
voorzien: gij zijt eerlijk en arbeidzaam. Beschouw mij als uw
vader.”

Na vele jaren voelde de vader zijn einde naderen. Hij riep zijn zoon
en zijn ambtenaren bij zich en deelde hun het geheim mede, dat hij zoo
lang had bewaard. De arme man was werkelijk zijn zoon, die hem in
vroeger dagen had verlaten. Nu deze zich bewust was van zijn vroegeren
droeven staat, nu hij bekwaam was rijkdom op prijs te stellen en te
bewaren, wilde hij hem al zijn schatten toevertrouwen. De arme
man was verbaasd over deze plotselinge ommekeer
in zijn lot, en verblijd nog eenmaal zijn vader te zien.

Volgens de „Lotus van de Volmaakte wet” zijn de
gelijkenissen van Boeddha omsluierd voor de onwetenden door een
raadselachtige taal.

De rijke man van de gelijkenis, met zijn troon vol bloemen en
juweelen, heet daar de Tathāgata, die al zijn kinderen teeder
bemint en groote geestelijke schatten voor hen heeft bereid. Doch
iedere zoon van Tathāgata heeft treurige neigingen. Hij stelt de
mesthoop boven de paarl mani. Om zulk een mensch te leeren moet de
Tathāgata lagere dienaren gebruiken, monniken en asceten, om hem
langzamerhand van de lagere voorwerpen der begeerte af te wennen. Als
hij zelf spreekt is hij gedwongen veel van zijn gedachten te
omsluieren, omdat zij niet begrepen zouden worden. Zijn zonen hebben
geen genoegen in het hooren van geestelijke dingen. Stap voor stap moet
hun geest worden opgevoed voor hoogere waarheden.

Gelijkenis van de vrouw aan de bron.

Ānanda, de geliefde leerling van Boeddha, was eens dorstig,
daar hij een verre reis had gemaakt. Bij een bron ontmoette hij een
meisje, Matanga geheeten en vroeg haar hem wat water te geven. Doch
daar zij een vrouw van lagere kaste was, vreesde zij een heilig
Brahmaan te besmetten en weigerde vriendelijk.

„Ik vraag niet naar caste, maar naar water,” zeide
Ānanda. Zijn nederigheid won het hart van het meisje.

Haar moeder was ervaren in liefdesdranken en tooverkunsten en toen
deze hoorde hoe verliefd haar dochter was, dreef zij haar tooverspel
met Ānanda en bracht hem naar haar hol. Hulpeloos bad deze tot
Boeddha, die aanstonds verscheen en de booze demonen uitwierp.

Doch met Matanga was het nog droevig gesteld. Ten slotte besloot zij
Boeddha zelf op te zoeken en bij hem hulp te vragen.

De groote geneesmeester, de gedachten van het meisje bemerkende,
vroeg haar vriendelijk:

„Ondersteld dat gij mijn leerling huwdet, kunt gij hem overal
volgen?” „Overal,” sprak het meisje. „Kunt gij
zijn kleederen dragen en slapen onder hetzelfde dak?” zeide
Boeddha, zinspelend op de armoede en dakloosheid der onbehuisden.
Langzamerhand begreep het meisje zijne bedoeling
en op het laatst nam zij haar toevlucht tot de drie groote
paarlen.74

De geschiedenis van Vāsavadatta.

Te Mathurā was een courtisane, Vāsavadatta geheeten. Zij
werd zeer verliefd op een der toenmalige discipelen van Boeddha,
Upagupta geheeten, en zond haar dienstbode om hem haar hartstocht
bekend te maken. Upagupta was jong en zeer schoon. Weldra kwam de
dienstbode met het volgende raadselachtig antwoord terug:

„De tijd is nog niet gekomen, dat de leerling Upagupta een
bezoek zal brengen aan de courtisane Vāsavadatta.”

Vāsavadatta was over dit antwoord verbaasd. Haar klasse toch
was toen ter tijd een caste, een georganiseerd lichaam, door den staat
beschermd en zij leefde in grooten overvloed. Zij was de schoonste
vrouw in des konings rijk en niet gewoon dat hare liefde werd versmaad.
Toen haar eerste oogenblikken van heftigheid voorbij waren, bedacht zij
dat de jonge man arm was. Wederom zond zij haar dienstbode naar
Upagupta. „Zeg hem dat Vāsavadatta liefde begeert, geen goud
en paarlen.” De dienstbode kwam terug met hetzelfde
raadselachtige antwoord: „De tijd is nog niet gekomen dat de
leerling Upagupta de courtisane Vāsavadatta zal
bezoeken.”

Weinige maanden daarna stond Vāsavadatta in liefdesbetrekking
tot het hoofd der kunstenaars van Mathurā. Terwijl deze betrekking
nog voortduurde kwam een zeer rijk koopman in de stad met vijfhonderd
paarden, die hij wilde verkoopen. Toen hij hoorde van
Vāsavadatta’s schoonheid, besloot hij haar op te zoeken en
werd op haar verliefd. Zijn paarlen en suverna’s waren te
verlokkend voor de hebzuchtige vrouw. Zij vermoordde het hoofd der
kunstenaars en liet zijn lijk op een mesthoop werpen. Zijn familieleden deden,
toen zij hem misten, allerlei nasporingen en het lijk werd
gevonden.

Vāsavadatta werd gevangen genomen en voor den koning gebracht.
Deze gaf bevel dat haar ooren, haar neus, haar handen en haar voeten
zouden worden afgehouwen en haar lichaam op een kerkhof geworpen. Haar
dienstbode bleef haar nog ter zijde, want zij was een vriendelijke
meesteres voor deze geweest. Zij trachtte haar pijn te lenigen en joeg
de vliegen van het bloedend lichaam weg. 

Nu kreeg Vāsavadatta een derde boodschap van Upagupta:
„De tijd is gekomen dat de leerling Upagupta een bezoek zal
brengen aan de courtisane Vāsavadatta.” De arme vrouw, in
wier ziel nog een echo was van de vroegere hartstocht, liet door haar
dienstbode zorgvuldig haar geschonden leden onder een kleed bedekken:
de verminkte overblijfsels van vroegere schoonheden. Toen de jonge man
kwam zeide zij met eenige hartstocht:

„Eens was mijn lichaam geurig als de lotus en bood ik u mijn
liefde aan. In die dagen was ik bedekt met paarlen en fijn linnen. Nu
ben ik verminkt en met vuil en bloed bedekt. Mijn handen, mijn voeten,
mijn ooren, de beul heeft ze afgehouwen.”

De jonge man troostte met groote vriendelijkheid de arme
Vāsavadatta in haar doodsstrijd. „Zuster, het is niet voor
mijn genoegen en mijn geluk dat ik tot u kom.” Hij wees haar op
de werkelijke natuur van de bekoorlijkheden, die zij nu betreurde. Hij
wees er haar op dat zij geen vreugden, doch kwellingen waren gebleken,
en dat indien onkuischheid, ijdelheid, begeerigheid en moordzucht waren
afgesneden, zij winst had en geen verlies.

Hij verhaalde haar van Tathāgata, dien hij op deze aarde had
zien wandelen, een Tathāgata, die vooral hen die lijden liefheeft.
Zijn woord bracht vrede in de ziel van Vāsavadatta. Zij stierf, na
haar geloof in Boeddha te hebben uitgesproken.

Geesten voerden haar naar de boeteplaatsen van Devaloça.

Gelijkenis van het brandend huis.

Daar was eens een oud man, gebrekkig, vervallen, doch zeer rijk. Hij
bezat veel land en vele goudstukken. Nog meer: hij had een wondergroot
huis, dat vele sporen vertoonde van den tand des tijds. De gebinten
waren door de wormen doorknaagd, de pilaren waren vergaan, de galerijen
vielen naar beneden, het dak was droog en brandbaar. In het huis waren
vele honderden bedienden en knechten van den ouden man, zoo uitgestrekt
was de verzameling van oude gebouwen.

Het huis bezat ongelukkig slechts eene deur. De man was ook de vader
van vele kinderen, vijf, tien, laten wij zeggen twintig. Op zekeren dag
rook hij een brandlucht en liep hij zoo spoedig hij kon, de eenige deur
uit. Tot zijn schrik zag hij dat het dak in vlammen stond, terwijl de
vergane oude pilaren één voor één vuur
vatten en de gebinten brandden als tonder. Daarbinnen waren zijn
kinderen, waar hij zoo veel van hield, aan het stoeien en aan
het spelen met hun speelgoed.

De beangste vader zeide bij zichzelven: „Ik zal het huis
inloopen en mijn kinderen redden. Ik zal ze in mijn sterke armen nemen.
Ik zal ze veilig dragen door de vallende gebinten en de brandende
balken.” Doch daar kwam de droeve gedachte bij hem op dat zijn
kinderen dartel en onwetend waren. „Als ik hun zeg dat het huis
in vlammen staat, zullen zij mij niet begrijpen. Als ik beproef hen te
grijpen zullen zij rondhollen en beproeven mij te ontsnappen. Helaas!
en er is toch geen oogenblik te verliezen.”

Eensklaps schoot een heldere gedachte door het brein van den oude.
„Mijn kinderen zijn onwetend,” zeide hij bij zichzelf,
„maar zij houden van speelgoed en van blinkende dingen. Ik zal
hun wat speelgoed beloven, dat zoo mooi is als zij ’t nooit
zagen. Dan zullen zij naar mij luisteren.”

De oude man riep nu met luider stem: „Kinderen, kinderen, kom
uit het huis en zie deze mooie stukken speelgoed. Wagens met witte
ossen er voor, alles goud en klatergoud. Zie die keurige fijne
antilopen, o, en wat een mooie geiten. Kinderen, kinderen, kom toch
gauw, of zij zijn allen weer weg.”

Daar kwamen de kinderen met vliegende haast uit den brandenden
bouwval. Speelgoed was haast het eenige woord dat zij goed begrepen. De
vader nu was uitermate blij, dat zijn kroost van het gevaar was gered
en hij bezorgde hun eenige wagentjes, zoo mooi als men ze nooit ziet.
Ieder wagentje had een koepeldak als een pagode en was met fijn
traliewerk en klinkende belletjes versierd.

Het was gemaakt van de zeven kostbare zelfstandigheden. Snoeren van
glinsterende paarlen hingen er over: Vlaggen en kransen van de
lieflijkste bloemen. Melkwitte ossen trokken deze wagens. De kinderen
waren verbaasd toen zij er in zaten.

Volgens de „Witte Lotus van Dharma” beteekent deze
gelijkenis het volgende: De oude man is Tathāgata en zijn kinderen
zijn de blinde, lijdende kinderen van zonde en hartstocht.
Tathāgata heeft hen zeer lief en wil hen redden van hun ongeluk.
Het oude, wondergroote huis, onooglijk, rot, gevaarlijk is het rijk van
Kāma: het gebied der begeerte, de drie groote werelden van den
zichtbaren kosmos. Het oude huis staat in brand door het vuur van
menschelijke hartstochten, haat en lust. Tathāgata wil, in zijn
oneindig medelijden al zijn geliefde kinderen uit het groot gevaar
verlossen, maar zij verstaan zijne taal niet.
Zij denken alleen over mooi speelgoed en kinderlijke vermaken. Als hij
tot hen spreekt over den grooten innerlijken vrede, die den mensch zijn
smart doet overwinnen, begrijpen zij hem niet. Spreekt hij tot hen over
wonderbare, bovennatuurlijke giften, die aan de stervelingen worden
geschonken, dan zijn zij doof. De wagentjes van klatergoud voor de
kinderen van Tathāgata bereid, zijn de „Groote” en de
„Kleine” overtocht der Boeddhistische leer.75

Het gesprek met Rāhula over de
valschheid.

Koning Açoka76 de groote beschermer van het
Boeddhisme, die in de 3e eeuw vóór Christus
leefde, heeft verschillende steen-inscripties gemaakt. In
een daarvan noemt hij zeven hoofdwerken (of belangrijke gedeelten) uit
Boeddha’s leer, daaronder dit gesprek. Volgens de vertaling van
Prof. Beal luidt het aldus:

„In vroeger dagen, vóór Rāhula tot de
hoogste kennis was gekomen, waren zijn woorden (daar zijn natuurlijke
aard niet zoo verheven was) niet altijd gekenmerkt door liefde tot de
waarheid.

Bij zekere gelegenheid beval Boeddha hem te gaan naar de Kientai
(Ghanda of Ghanta) Vihāra en daar zijn mond te bewaren en zijn
gedachten te beheerschen, tevens moest hij nauwgezet de regels van
gedrag, in de schriften neergelegd, bestudeeren. Rāhula, het gebod
hoorende, betuigde zijn gehoorzaamheid en ging.

Negentien dagen bracht hij in berouw en boete door. Ten slotte kwam
Boeddha tot hem. Rāhula werd, hem ziende, met blijdschap vervuld
en boog voor hem met diepen eerbied. Vervolgens ging Boeddha op de voor
hem bestemde plaats zitten en verzocht aan Rāhula hem een bekken
met water te brengen en zijne voeten te wasschen. Toen dit was
afgeloopen vroeg Boeddha aan Rāhula of dit water nu nog geschikt
was voor eenig huiselijk gebruik (drinken enz.) Rāhula zeide van
niet: immers het water was vol met stof en onreinheid. Boeddha
sprak: „Dit is ook uw geval: want ofschoon
gij mijn zoon zijt en de kleinzoon des konings, ofschoon gij alles hebt
opgegeven om een asceet te worden, toch zijt gij onbekwaam uw tong van
onwaarheid en de bevlekking van losse praat terug te houden, en zoo
zijt gij evenals dit besmette water: ongeschikt voor verder
gebruik.”

Nadat nu het water was weggeworpen, vroeg Boeddha opnieuw of de
schaal nu geschikt was om drinkwater te bevatten. Rāhula
antwoordde: „Neen, want de schaal is nog besmet en onzindelijk en
kan daarom voor zulk een doel niet worden gebruikt.” Daarop antwoordde
Boeddha: „Zoo is het met u ook. Daar gij uw tong
niet in toom houdt zijt gij bekend als ongeschikt voor eenig hoog doel,
al belijdt gij een asceet te zijn.”

Daarop stak Boeddha de ledige schaal aan zijn voet en die
ronddraaiende vroeg hij aan Rāhula of hij niet bang was dat zij
breken zou.

Rāhula zeide dat hij daarover niet bezorgd was, want de schaal
was een doodgewone en daarom beteekende zijn verlies weinig.

„Zoo is het met u ook,” sprak Boeddha, „want al
zijt gij een asceet, toch zijt gij, daar gij uw tong niet meester zijt,
bestemd om, als een klein en onbeteekenend ding, een eind’looze
reeks zielsverhuizingen door te maken, een voorwerp van verachting voor
alle wijzen.”

Rāhula schaamde zich diep en nog eens richtte Boeddha zich tot
hem: „Luister, ik zal u eene gelijkenis vertellen. In oude dagen
was daar een koning over zeker rijk, die een zeer grooten en sterken
olifant bezat, wel in staat om vijfhonderd kleinere olifanten den baas
te blijven. Er kwam opstand in een deel van ’s konings rijk. De
koning wilde er heen, en haalde de ijzeren wapenrusting van den olifant
voor den dag. Hij beval den oppasser van den olifant hem de wapens aan
te doen, te weten: twee scherpgepunte zwaarden aan zijn slagtanden,
twee zeisen aan zijn ooren, een kromme speer aan iederen poot, een
ijzeren bal aan zijn staart; verder moesten negen soldaten hem
begeleiden. De meester van den olifant had er schik in hem zoo
geharnast te zien en prentte hem in toch vooral zijn slurf goed gekruld
te houden, wetende dat een pijlschot in het midden daarvan noodlottig
moest zijn. Doch zie in ’t midden van het gevecht wond de olifant
zijn slurf los en wilde er een zwaard mee grijpen. De meester
verschrikte en na overleg met den koning en zijn ministers,
werd besloten dat hij niet meer op het oorlogsveld zou worden
geleid.” Boeddha vervolgde: „Rāhula, wanneer menschen,
die de negen fouten begaan, alleen hun tong maar bewaarden, zooals deze
olifant werd geleerd zijn slurf te bewaren: alles zou wel zijn. Laten
zij zich wachten voor de pijl, die in het midden treft, laten zij hun
mond gesloten houden, opdat zij niet bij hun dood de ellende van
toekomstige geboorten in de drie slechte wegen moeten
doormaken.”

Hij voegde er nog deze versregelen bij:

„Ik ben als de vechtende olifant zonder vrees voor de pijl,
die in ’t midden treft. Door oprechtheid en waarheid ontkom ik
aan de menschen, die de wet niet eerbiedigen. Als de olifant, die, wel
onderworpen en rustig den koning zijn snuit reikt om hem te bestijgen,
zoo onder tucht is ook de eerwaardige: ook hij duldt vertrouwend en
geloovig.”

Rāhula, deze woorden hoorende, werd bedroefd over zijn
achteloosheid in woorden, wijdde zich aan vernieuwde oefening en werd
aldus een Rahat.77



Wij besluiten hiermede de redenen en gelijkenissen, die wij van den
Boeddha vermeldden: mogen zij niet allen van hem zelf afkomstig zijn,
zij drukken toch zeker uit den geest zijner leer, zij stellen ons in
levendig tafereel voor oogen de liefde, de zelfverloochening, het heil,
door den Meester aangeprezen. Toch oordeelen wij het gewenscht, om, ten
einde den lezer tot een helder besef te brengen van het eigenaardige
van Boeddha’s streven, de hoofdpunten daarvan nog met een enkel
woord in het licht te stellen. Wij willen dan daarbij tevens enkele
quaesties, die zich in het Boeddhisme voordoen, met name die over het
Nirvāna, opzettelijk onder de oogen zien.










IV. Hoofdpunten van Boeddha’s leer.




Reeds vroeger78 hebben wij gezien, dat de
hoofdvraag van het Boeddhisme deze is: Hoe word ik van het lijden
verlost? Boeddha handelt daarover vooral, waar hij de vier heilige
waarheden uiteenzet: en over het lijden, zijn ontstaan, zijn opheffing,
en den weg, die tot opheffing leidt zich uitspreekt. Niet
allereerst is dus de vraag: hoe moet ik de godheid
dienen?—of—hoe word ik van zonde gereinigd?—zooals
bij andere godsdiensten—maar, hoe word ik bevrijd van het lijden?
Die vraag staat zoozeer op den voorgrond dat wij in een der
Sutta’s79 als een woord des Meesters vermeld vinden,
dat er veel meer is dat hij erkend heeft en hen niet verkondigd
heeft dan wat hij hun wèl verkondigd heeft. En dat waarom?
„Omdat het o jongeren, u geen gewin brengt, omdat het niet tot
afkeer van het aardsche, tot ondergang van alle lust, tot ophouden van
het vergankelijke, tot vrede, tot inzicht, tot verlichting, tot
Nirvāna voert: daarom heb ik het u niet verkondigd. En wat heb ik
u verkondigd? Het lijden, het ontstaan van het lijden, de opheffing van
het lijden, den weg tot opheffing van het lijden.”

Hier hebben wij dus de hoofdzaak der leer. De vraag is nu echter:
hoe hebben wij deze in bizonderheden te verstaan? Dit schijnt
gemakkelijk op te lossen, want tal van redenen zijn er in de
Boeddhistische boeken aan gewijd, maar ...... ze hebben vaak het
eigenaardige, dat in onze dagen b.v. aan uiteenzettingen over economie
eigen is: eerst schijnt alles helder, maar langzamerhand komt er een
nevel voor uw oogen en alles wordt u duister. Zoo nu is het hier. Wij
willen echter trachten de hoofdzaken te verstaan.

Allereerst: de waarheid van het lijden. Alles wat leeft is aan
’t lijden onderworpen: geboorte, ouderdom, dood: ’t is
alles lijden. Van eeuwigheid af, door vele bestaansvormen heen, gaat de
wandeling (samsăra) der levende wezens: door den drang, den dorst
naar zijn, telkens gedreven tot nieuwe wedergeboorten. Een zee van
tranen grooter dan de vier groote wereldzeeën is er geweend. En al
dat lijden is aan het leven noodzakelijk verbonden—„vijf
dingen zijn er die geen asceet, die geen Brahmaan, die geen god, geen
Māra noch Brahmā, noch eenig wezen in de wereld kan bereiken.
Welke vijf dingen zijn dat? Dat, wat den ouderdom toebehoort niet
veroudert, wat aan ziekte onderworpen is niet ziek wordt, wat den dood
toebehoort niet sterve, wat aan verval onderhevig is niet vervalle, dat
wat vergankelijk is niet verga.

Al het doen der menschen, die aardsch geluk nastreven loopt op
lijden uit, niet slechts als hun arbeid tevergeefsch is,
maar ook als zij het doel bereiken. Hier op aarde ondervonden zij dat
lijden het gevolg is, en als hun lichaam wordt verbroken, dan worden
zij in de hel tot nieuwe kwellingen wedergeboren. Of de mensch zijn
lust volgt, of hij vreugde nastreeft, of hij liefde aankweekt, alles
brengt lijden met zich als onvermijdelijk gevolg. Tot eindelooze
wandeling (samsăra) door een woestijn van leed is de mensch
veroordeeld.

Droevige levensbeschouwing? Doch wie meent dat een weemoedige
stemming het wezen van het Boeddhistische geloof uitmaakt, zou zich
zeer vergissen. Neen, daar is uitkomst: men kan, alle begeerten
afstervend, komen tot den grooten vrede, tot de eeuwige rust. De ware
Boeddhist, die dien vrede in beginsel heeft gevonden, die zich los
heeft gemaakt van de aarde met haar leed en haar strijd, hij gaat met
dezelfde vreugde het Nirvāna tegen als de Christen het eeuwige
leven. Zonder vrees of bekommering leeft hij en sterft hij; de angst
voor den dood, de gehechtheid aan andere dingen, die den Europeaan
kenmerkt en hem zooveel leed veroorzaakt is b.v. van de Birmanen zeer
ver.80

Men hoore ook de volgende opmerkingen uit Dhammapada, die dit
uitdrukken in alle schoonheid en verhevenheid. „Wiens zinnen in
rust zijn, als paarden, getemd door hun bestuurder, wie de trots van
zich heeft gedaan, wie van onreinheid vrij is, den alzoo voleindigde
benijden de goden zelven.

„In verheven vreugde leven wij, zonder
vijand in de wereld der vijandschap, onder vijandige menschen zijn wij
zonder vijandschap.

„In verheven vreugde leven wij, gezond
onder de kranken, onder de kranken verkeerend zonder ziekte.

„In verheven vreugde leven wij, zonder naar
iets te trachten onder hen, die trachten. Onder de menschen die
trachten leven wij zonder begeerten (trachten).

„In verheven vreugde leven wij, hoewel ons
niets toebehoort. Vroolijkheid is onze spijze, evenals die der van
licht stralende goden.

„De monnik, die op een ledige plaats
vertoeft, wiens ziel vol vrede is, hij geniet bovenmenschelijke
zaligheid, de waarheid gansch en al doorschouwend.”

Er is dus een uitweg uit het lijden, dat ligt reeds hierin
opgesloten. Nu zijn echter ontstaan en opheffing van het lijden nauw met elkaar verbonden. Lust en
begeerte doen het lijden ontstaan, vernietiging van lust en begeerte
heft het op, zoo zagen wij reeds bij onze vermelding der vier heilige
waarheden.81 Lust en begeerte doen het lijden ontstaan, zij
voeren tot steeds nieuwe begeerten en teleurstellingen, zij doen ons
volharden in de eindelooze wandeling (samsăra) van leven tot
leven. Wie boven alle lust en begeerte verheven wordt, hij behoeft niet
wederom geboren te worden, maar komt tot het hoogste heil, tot den
grooten Vrede. Dat was het licht, hetwelk Boeddha onder den vijgeboom
verkreeg: de dorst, de gulzigheid, was de veroorzaker van de greep (de
wedergeboorte) en dus vernietiging van dorst (begeerte) het ophouden
van het lijden, de verlossing, het hoogste heil.

Wat is nu echter dat hoogste heil en hoe stelde Boeddha zich die
samsăra, die eindelooze wandeling van leven tot leven voor?
Ziedaar twee vragen, die onze aandacht verdienen, omdat zij raken de
hoofdpunten van den godsdienst en omdat hier geleerden, die van het
Boeddhisme een studie hebben gemaakt, in hun inzicht ver uiteen
loopen.

Zooals men weet werd de leer der zielsverhuizing reeds door de
Brahmanen gehuldigd. Zij leerden dat in alle schepselen een deel van
den eeuwigen geest woonde, dat verschillende bestaansvormen doorliep om
eindelijk, van alle hartstocht en zonde gelouterd, wederom met den
Algeest (Brahmă) vereenigd te worden. Het stoffelijke was
vergankelijk, maar het innerlijke onvergankelijk, dit kwam telkens in
een andere gestalte weer op de wereld terug, en iedere volgende
bestaansvorm beantwoordde, door de wet van Karma (oorzaak en gevolg)
aan den voorafgaande. Zoo oogstte de mensch in ieder volgend leven, wat
hij in een vorig leven had gezaaid. Men zal toestemmen dat zulk een
leer alleen begrijpelijk is, wanneer er iets blijvends, iets
geestelijks is, dat telkens den ondergang van het stoffelijk organisme
overleeft om straks in nieuwe gestalte te verschijnen. Zoo werd het ook
inderdaad door de Brahmanen opgevat. Zij noemden het wezen, dat van den
eenen in den anderen bestaansvorm overging, ātman.82

Nu vinden wij in de heilige boeken van het Boeddhisme hierover vaak
een gansche andere leer. Men hoore b.v. het volgende gesprek uit de
Samyuttaka Nikāya. Tot Boeddha, lezen wij daar, kwam
zekere monnik Vachagotta, een aanhanger van een andere secte. Hij sprak
tot den Verhevene aldus: „Wat dunkt u, geëerde Gautama,
bestaat het ik?” Toen hij zoo sprak, zweeg de Verhevene.
„Hoe dan, Gautama, bestaat het ik niet?” Wederom
zweeg de Verhevene. Toen stond de monnik Vachagotta van zijn zitplaats
op en ging heen.

Toen echter de monnik Vachagotta zich verwijderd had, sprak de
eerwaardige Ānanda tot den Verhevene: „Waarom Heer, heeft de
Verhevene op de vraag, dien de monnik Vachagotta deed, niet
geantwoord?

„Indien ik, Ānanda, toen de monnik
Vachagotta mij vroeg: Bestaat het ik, geantwoord had: Het
ik is, zoo zou ik, Ānanda, bekrachtigd hebben de leer van
de Samāna’s en Brahmanen, die aan de onvergankelijkheid
gelooven. Als ik, Ānanda, toen de monnik Vachagotta mij vroeg:
Bestaat het ik niet? geantwoord had, het ik bestaat niet,
zoo zou ik bekrachtigd hebben de leer van de Samāna’s en
Brahmanen, die aan de vernietiging gelooven83. Als ik,
Ānanda, toen de monnik Vachagotta mij vraagde: Bestaat het
ik? geantwoord had: het ik bestaat, had mij dat,
Ānanda, gediend om in hem het inzicht te werken: „Alle
„wezens” (Dhamna) zijn niet ik”? Dat had het
niet, heer. Als ik echter Ānanda, toen de monnik mij vraagde:
Bestaat het ik niet? geantwoord had: Het ik bestaat niet,
zoo zou dat nu, Ānanda, slechts uitgewerkt hebben dat de monnik
Vachagotta in nog grootere verwarring was gekomen en denken zou: Mijn
ik, bestond het vroeger niet? Nu is het echter niet
meer.”

Men ziet, veel verder wordt de quaestie hier eigenlijk niet
gebracht. Het is: ja en neen tegelijk. Alleen schijnt toch een soort
vernietiging het einde. Dit is trouwens ook in overeenstemming met de
wijze, waarop in tal van andere Boeddhistische teksten het wezen van
den mensch wordt beschreven. Daar toch is geen sprake van een
ik, als het inwendig geestelijk wezen, dat door de zintuigen met
de buitenwereld in gemeenschap staat: neen, de mensch wordt verdeeld in
vijf skandha’s: lichamelijkheid, gewaarwordingen, voorstellingen,
neigingen en bewustzijn, geen van deze maakt de persoonlijkheid van den
mensch uit: noch is er iets hoogers, iets centraals, dat
van al deze dingen de drager of bestuurder is. Hoe kan daarbij van
eenige zielsverhuizing of van een doorloopen van verschillende
bestaansvormen sprake zijn? Die vraag schijnt niet gemakkelijk te
beantwoorden. Een later Boeddhistisch geschrift „de vragen van
Milinda”84 geeft een gesprek van dezen koning met den
Boeddhistischen heilige Nāgasena. Deze zegt tot den koning:
„Het is niet hetzelfde wezen en het zijn niet verschillende
wezens, die in de rij der bestaansvormen elkaar aflossen. De koning
(wij kunnen hier inkomen!) begrijpt dit niet en zegt: Geef mij een
gelijkenis. Nāgasena houdt daarop het volgend gesprek: „Als
een man, groote koning, een licht aansteekt, zal het niet den nacht
doorbranden?” „Ja heer, het zal den nacht
doorbranden.” „Nu, groote koning, is de vlam in de eerste
nachtwake dezelfde als die in de middelste nachtwake?”
„Neen, heer.” „Hoe dan koning, was het licht in de eerste
nachtwake een ander, in de tweede weer een ander, in de derde weer een
ander?” „Neen Heer, aan dezelfde stof zich voedend, heeft
het den ganschen nacht gebrand.” „Zoo ook, groote koning,
sluit de keten der wezens ineen, het eene ontstaat, het andere vergaat.
Zonder aanvang, zonder einde sluit de keten, daarom is het noch
hetzelfde noch een ander wezen, dat zichten slotte aan het bewustzijn
voorstelt.”

Volgens het verhaal was koning Milinda met deze en andere dergelijke
uiteenzettingen voldaan, ons echter voldoen zij weinig; ’t blijft
ons raadselachtig, ontastbaar, wat eigenlijk met zulk een Karma is
bedoeld. Trouwens in andere uiteenzettingen worden wij, ook op dit
punt, naar huis gezonden met een: „de Verhevene heeft dit niet
geopenbaard, omdat het niet diende tot heil.”

Een Karma, een wet van oorzaak en gevolg, volgens welke goed en
kwaad zijn vruchten dragen, en ieder menschelijk leven, zooals het nu
eenmaal is, de noodzakelijke vrucht is van voorafgaande levens en de
logische voorbereiding van daaropvolgende levens; zeker, dat wordt
geleerd, maar de band, welke die levens aaneenschakelen kan als er geen
eigenlijk gezegde ziel, dus ook ziels-verhuizing is, is
onzichtbaar, onbegrijpelijk.

Met uiteenzettingen over Nirvāna is het al niet beter gesteld,
ook daar komen wij niet tot helder besef. Op vele plaatsen zouden wij het woord Nirvāna zeer
geschikt kunnen vertalen door hemel en schijnt werkelijk Nirvāna
een soort voortbestaan, voortduring in te sluiten. Elders weer schijnt
het alsof Nirvāna = het niets, en alsof alleen die leer van het
niets, wegens haar radicalisme, wat omsluierd wordt voorgedragen. Soms
ook krijgen wij den indruk dat Nirvāna is: iets onuitsprekelijks,
boven alle zijn in den gewonen zin verheven.

Men oordeele. Zekere monnik, Yamaka geheeten, had (we ontleenen ook
dit gedeelte aan het straks aangehaalde Boeddhistische geschrift) de
volgende kettersche meening:

„Ik versta de door den Verhevene verkondigde leer zoo, dat een
monnik, die van zonden vrij is, als zijn lichaam te gronde gaat, der
vernietiging ten prooi valt, dat hij vergaat, dat hij niet is aan gene
zijde van den dood.”

We merken op dat, indien vernietiging de eindleer van Boeddha was,
hier van geen ketterij sprake kan zijn.

De eerwaardige Sāriputta nu gaat den dwalende onderrichten:
„Wat meent gij, vriend Yamaka, is de Tathāgatha
één met zijn lichamelijkheid (m. a. w. is zijn lichaam
zijn ware wezen). Ziet gij het zoo in?” „Dat doe ik niet,
vriend.”

„Is de Tathāgata één met zijn
gewaarwordingen, zijn voorstellingen, zijn neigingen, zijn bewustzijn?
Ziet gij het zoo in?” „Dat doe ik niet, vriend.”

„Wat dunkt u, vriend Yamaka, is de
Voleindigde in de lichamelijkheid (de gewaarwordingen enz.) begrepen?
Meent gij het zoo?”

„Dat doe ik niet, vriend.”

„Wat meent gij, vriend Yamaka, zijn lichamelijkheid,
gewaarwordingen, voorstellingen en bewustzijn (te zamen) de
Voleindigde? Ziet gij het zoo in?” „Dat doe ik niet,
Heer.”

„Wat meent gij, vriend Yamaka, is de Voleindigde gescheiden
van lichamelijkheid, van aandoeningen, voorstellingen, neigingen en
bewustzijn? Ziet gij het alzoo in?” „Dat doe ik niet,
vriend.”

„Zoo is dus, vriend Yamaka, reeds in deze wereld de
Voleindigde voor u niet te begrijpen. Hebt gij dan het recht om te
spreken: Ik versta de door den Verhevene verkondigde leer
zóó, dat een monnik, die van zonden vrij is, als zijn
lichaam verbroken wordt, aan de vernietiging ten prooi is; dat het
vergaat, dat het niet is aan gene zijde des doods?”

Hier wordt m. a. w. dus verkondigd: het Nirvāna is een
mysterie, boven ons denken verheven. ’t Is, alsof wij hooren het
woord van Paulus: „Wat geen oog gezien en geen oor
gehoord heeft, en in geen menschenhart is opgekomen, dat heeft God
bereid voor hen, die Hem liefhebben.”

De wijzen, zegt een spreuk uit Dhammapada, die geen wezen leed doen,
die hun lichaam altijd in toom houden, zij wandelen naar de eeuwige
verblijfplaats. Wie daar is gekomen, weet van geen leed.

Wat is nu echter in dezen het oorspronkelijke? De leer: alles keert
tot niet, de vergelding van leven tot leven zonder een wezen, dat in
’t eene leven misdreef en in ’t andere gestraft wordt? Of
zijn dit latere, wijsgeerig gekleurde ontaardingen van het
oorspronkelijk Boeddhisme? We doen deze vragen met nadruk. En wel om de
volgende redenen: 1e. Hoewel aan de eene zijde geleerd wordt dat
niets blijvend is, geen wezen voortduurt van leven tot leven, vinden
wij toch tal van Yataka-verhalen, waarin Boeddha spreekt over de
levens, die hij vroeger heeft doorgemaakt. Hoe dat, als er volgens het
Boeddhisme geen blijvend iets is, geen ik, dat van leven tot
leven overgaat? 2e. die zoogenaamd echt Boeddhistische
zielsverhuizing, een vergelding zonder een wezen, aan wien vergolden
wordt, schijnt meer een uitvinding der Sophisten dan een leer van een
volksprediker; 3e. ook in die stroomingen van het
Boeddhisme, waar men zich verre heeft gehouden van allerlei latere
ontaardingen, heeft men toch die leer van Karma anders opgevat, b. v.
in Birma zijn er tal van verhalen in omloop over vroegere geboorten.
Vele kinderen weten daar soms nog een en ander te vertellen over hun
lotgevallen in een vroeger bestaan. 4e. juist die
Boeddhistische geschriften, zooals b. v. Brahmajala-sutta, waarin zoo
wonderlijk met ja en neen, bevestiging en ontkenning gerekend wordt,
zijn waarschijnlijk geen afspiegeling der oude Boeddhistische leer,
maar hebben den invloed ondergaan van de Mahayana, de school van den
grooten overtocht. Wat was die Mahayana? Een soort van atheïstisch-gekleurde
wijsbegeerte, die het oorspronkelijk Boeddhisme voor een goed deel
verdrong, doch ook een krachtige reactie teweegbracht, welke op haar
beurt het Boeddhisme weer in bijgeloof deed ontaarden.

Wanneer men ons dus vraagt naar de eigenaardigheden van het
oorspronkelijk Boeddhisme, meenen wij hieromtrent de volgende punten te
kunnen vaststellen:

1. Boeddha stelde op den voorgrond de verlossing van het lijden.
Deze moest hierin bestaan, dat men, door begeerte en hartstocht in een
leven van kuischheid, armoede en gehoorzaamheid te overwinnen, tot den
grooten Vrede geraakte, zoodat men niet wederom geboren behoefde te
worden. 

2. Het oorspronkelijk Boeddhisme was bovenal op het praktische
gericht, en was evenver van atheïsme als van vormendienst
verwijderd.

3. De leer van een wedergeboorte zonder zielsverhuizing en van
Nirvāna als vernietiging is niet oud-Boeddhistisch, maar aan de
Mahayana te danken.

4. Het Boeddhisme mag niet als volslagen pessimisme worden opgevat,
omdat het: theoretisch een uitweg predikt uit het lijden en praktisch
even ver van wereldvergoding als van wereldverachting is
verwijderd.










V. De weg des heils.




We hebben in het vorige hoofdstuk de hoofdzaken der
Boeddhistische leer in het oog gevat, de menschheid in leed verzonken,
de uitweg, die naar het Nirvāna voert. De vraag komt nu echter:
waarlangs voert ons die weg? M. a. w. wij zijn nu aan de behandeling
van de vierde der heilige waarheden genaderd, de weg, die tot opheffing
van het lijden voert: Reeds hebben wij vermeld dat de weg tot opheffing
van het lijden is het heilige achtvoudig pad, dat is: recht geloof,
recht besluiten, recht woord, rechte daad, recht leven, recht streven,
recht gedenken, recht bespiegelen. Welnu, drie stations zijn er, die wij op dien weg
achtereenvolgens moeten passeeren, wij kunnen ze noemen:
rechtschapenheid, bespiegeling (inkeeren tot zichzelf), wijsheid.
Allereerst dus rechtschapenheid, d. w. z. zich van alles wat boos en
onrein is verre houden. Deze rechtschapenheid openbaart zich in de
opvolging der vijf volgende geboden, die niet alleen gelden voor de
eigentlijke volgelingen, de monniken, maar voor alle vereerders van den
Boeddha. Zij zijn: 1. geen levend wezen dooden, 2. aan niemands
eigendom zich vergrijpen, 3. de vrouw van een ander niet
aanraken, 4.
geen onwaarheid spreken, 5. geen bedwelmende dranken drinken.

Wij moeten erkennen, dat inderdaad deze geboden door Boeddha’s
volgelingen zeer nauwgezet worden nageleefd. Niet alleen dat de
Boeddhistische monnik van een soort zeef voorzien is, opdat hij bij het
drinken van water niet het leven van een insect vernietige, neen, ook
de leek, die eerbied heeft voor den Verhevene zal geen dier dooden,
evenmin zijn vleesch eten. De Birmanen maken slechts voor
één soort adder een uitzondering, een die den mensch
moedwillig aanvalt en waarvan een hunner spreekwoorden zegt: als zij u
eerst ziet, doodt zij u, als gij haar eerst ziet, doodt gij
haar. En ook de andere geboden, met name het niet gebruiken van
bedwelmende dranken, worden streng nagekomen.

Ook worden zij niet slechts negatief opgevat. De Boeddhist doodt
niet alleen geen dieren, maar is ook vervuld met liefde voor al wat
leeft. Zeer op den voorgrond komt ook het vergelden van kwaad met goed,
men denke b.v. aan de vroeger verhaalde geschiedenis van
Kunāla.85 Vooral uit practisch oogpunt worden deze
deugden aanbevolen. „Door niet te toornen overwint men den toorn,
het booze overwint men door het goede, den gierige overwinne men met
gaven, door waarheid overwinne men den leugenaar.”86

Welwillendheid wordt door Boeddha op eigenaardige wijze in het
voorbeeld van zijn eigen leven aanbevolen. Hij zegt87
„Na den maaltijd, als ik van het aalmoezen verzamelen ben
teruggekeerd, begeef ik mij naar het woud. Dan stapel ik kruiden en
grassen opeen en zet mij daarop neder, met gekruiste beenen, het
lichaam recht opgericht, het gelaat met waakzaam denken omgeven. Zoo
zit ik daar, terwijl ik de kracht der welwillendheid, die mijn geest
vervult, zich over één wereldstreek laat uitstrekken,
daarna over den tweeden, den derde en vierde,88 naar boven,
naar beneden, in schuine richting, naar alle kanten, op alle wegen van
de gansche wereld laat ik de kracht der welwillendheid, die mijn geest
vervult, die groote onmetelijke, die van geen haat weet, die naar geen
schade tracht, zich uitstrekken.”

Aan zulk een geestelijke oefening in welwillendheid wordt een groote
kracht toegekend, we zouden zeggen: een soort telepathische kracht. Zou
dat trouwens ook niet zoo zijn, zou niet een mensch, die al zijn
gedachten op wat rein en goed is concentreert als ’t ware een
atmosfeer van liefde rondom zich bewerken? Hebben dat ook geen
voorbeelden uit den nieuwen tijd bewezen? Doch: laat ons hooren welke
voorbeelden de Boeddhisten er van verhalen.

Eens verzoekt Ānanda aan den verhevene dat hij Roja, een niet
voor de leer van Boeddha gewonnen edelman van het huis der
Malla’s, tot het geloof en de orde mocht bekeeren. „Dat is
niet moeilijk voor den voleindigde, o Ānanda, om te maken dat Roja de Malla voor dit geloof en deze
orde gewonnen wordt.” Toen richtte de Verhevene op Roja de kracht
zijner welwillendheid, stond van zijn zitplaats op en ging in het huis.
En Roja, door den verhevene met de kracht van zijne welwillendheid
getroffen, ging, evenals een koe, die haar kalfje zoekt, van huis tot
huis, van monnik tot monnik, vragende: „Waar, o eerwaardigen, is
op het oogenblik de Verhevene, de heilige, hoogste Boeddha? Ik begeer
hem te zien, den verhevenen, heiligen, hoogsten
Boeddha.”89

Die kracht der welwillendheid wordt ook aangeprezen tegen slangen en
wilde dieren. Boeddha verhaalt van een zijner vroegere levens:
„In het woud, op eene berghelling leefde ik, mijn naam was
Sāma... Leeuwen en tijgers trok ik door de kracht mijner
welwillendheid tot mij. Omgeven van leeuwen en tijgers, van panters,
beren en buffels, van gazellen en evers, verbleef ik in het woud. Geen
dier was voor mij bevreesd en ook ik vreesde voor geen dier. De kracht
van de welwillendheid is mijn bescherming, zoo blijf ik op de
berghelling.” Doet Boeddha hier niet denken aan Franciscus van
Assisi, den eenige onder de heiligen der Katholieke Kerk, bij wie zich
ook zulk een diep gevoel van sympathie, zulk een heilig meegevoelen
vertoont met al wat leeft?

Naast de welwillendheid wordt ook zeer den nadruk gelegd op de
weldadigheid. Zij wordt aangeprezen, niet zoozeer omdat zij anderen tot
heil is, als wel omdat zij wie haar beoefent verder brengt op den weg
des heils.

Men denke b.v. aan de vroeger vermelde geschiedenis van
Wessantara90, waarin deze alles ten offer brengt, doch niet
voor doeleinden, die ons Westerlingen kunnen bevredigen. Wie, dat is
hier de kiem der leer, zichzelf het grootste offer oplegt, doet ook de
grootste stap tot het heil.

Toch: noch rechtschapenheid, noch welwillendheid, noch weldadigheid
kunnen er ons brengen. Zij bereiden slechts voor: Eerst wanneer door
deze deugden het hart is gereinigd, wordt men geschikt om den verderen
weg des levens te verstaan.

Weldadigheid, welwillendheid, rechtschapenheid: zij zijn dus niet
bovenal van gewicht, omdat zij anderen tot heil zijn, maar omdat zij de
ziel reinigen.

Ze moeten echter op den weg tot den groote vrede door andere—nog meer innerlijke
deugden—worden gevolgd. Vandaar, dat zich hierbij aansluiten:
beheersching der zinnen, waakzaamheid, opmerkzaamheid en gemis van
behoeften. Wat het eerste betreft: daarmede wordt niet zoozeer bedoeld
een op zijn hoede zijn voor verzoekingen als wel het achtgeven op zijn
oog, zijn oor, tot zijn ademhalen toe. Denkelijk wordt dit aangeprezen
als een soort van geestelijke gymnastiek: een oefening om meester te
worden over al zijn levensverrichtingen.91

Wat de opmerkzaamheid aangaat wordt vooral gewaarschuwd tegen
toegeven aan haat of lust. Als de monnik zoover komt, dat op den weg
naar het dorp (waar hij rondgaat om aalmoezen te ontvangen) geen lust
of haat hem bezielt tegen diegenen, die hij zwijgend aanschouwt of
hoort, dan mag hij zeggen: „Zalig de man, die aan het goede zijne
zinnen gewend heeft.” Want aan niets te hechten: in den hemel of
op aarde: daarom is het te doen.

Gemakkelijk valt het echter niet om daartoe te geraken: het
Boeddhisme kent ook een duivel: Māra. Soms wordt hij voorgesteld
als een persoonlijk wezen, die Boeddha en zijn rijk bestrijdt: doch bij
meer wijsgeerig ontwikkelde Boeddhisten geldt hij als de onpersoonlijke
wereldmacht, die overal lust en begeerte opwekt en daardoor den dood
werkt.

Men herinnert zich dat hij ook in de geschiedenis van Boeddha zelf
een rol speelt. Zijne verzoeking van Boeddha doet soms denken aan die
van Jezus door den duivel. Evenals deze Jezus het bekoorlijke wil doen
gevoelen van aardsche macht, zoo komt ook Māra tot den
Verhevene.

„Op zekeren tijd, zoo luidt dit verhaal, hield de verhevene in
het land Kosala in de Himalaya, in een woudhut, verblijf. Toen de
verhevene zich daar in de eenzaamheid had teruggetrokken, steeg in zijn
geest deze gedachte op: Voorwaar het is mogelijk als koning met
gerechtigheid te regeeren, zonder dat men doodt of dooden laat, zonder
dat men smart lijdt of anderen smart doet lijden.

Toen zag Māra, de booze, de gedachten die in den geest van den
verhevene waren opgekomen. Hij ging naar den verhevene en sprak:
„Moge, o Heer, de verhevene als koning regeeren, moge de
voleindigde als koning regeeren met gerechtigheid, zonder dat hij doodt of dooden laat, zonder dat
hij verdrukt of verdrukken laat, zonder dat hij smart lijdt of anderen
smart toevoegt.” Boeddha antwoordt: „Wat ziet gij aan mij,
gij booze, dat gij aldus tot mij spreekt?”

Māra zegt dan: „De verhevene, Heer, heeft de viervoudige
wondermacht zich eigen gemaakt—als de verhevene, o Heer, wilde,
zoo kan hij willen dat de Himalaya, de koning der bergen, tot goud werd
en—hij zou tot goud worden.” Boeddha wijst hem af: wat baat
het den wijze of hij een berg van zilver en goud bezit? Wie het lijden
heeft gezien in zijn oorsprong, hoe kan hij zich wenden tot de
begeerte? Wie weet dat aardsche zin een boei is in deze wereld (nl. die
de vrijmaking tegenhoudt) die moge trachten naar wat hem daarvan
vrijmaakt. Toen zag Māra, de booze: de verhevene kent mij, de
voleindigde kent mij—en mismoedig en bedroefd ging hij
heen.—92 Een slot, dat bij dergelijke verhalen over
Māra telkens wederkeert.

„Zoo weerstond Boeddha den verzoeker door
zijne waakzaamheid, zoo moeten ook zijn volgelingen hem weerstaan. Het
voorbeeld van een schildpad stelt de Meester hun voor oogen. Wij laten
die gelijkenis hier volgen:

„Er was eens een schildpad, die in den
avond naar den oever der rivier ging om voedsel te zoeken. Ook een
jakhals ging des avonds naar de rivier op buit uit. Toen de schildpad
den jakhals zag, kroop zij in hare schaal en dook zacht en stil in het
water. De jakhals liep er heen en wachtte dat zij een harer leden uit
de schaal zou steken. De schildpad verroerde zich niet, de jakhals
moest het opgeven en ging heen.

„Eveneens, jongeren, loert ook Māra,
de booze, voortdurend op u en denkt: Ik wil door uw oog toegang tot u
verkrijgen, of door uw oor, uw neus, uw tong, uw lichaam of door uw
gedachten. Daarom, o jongeren, bewaar de poorten uwer zinnen, dan zal
Māra van u wijken, hij moet het opgeven, hij vindt geen ingang bij
u, evenmin als de jakhals bij den schildpad.”93

Zoo staat dan de getrouwe volgeling des verlichten pal; door deugden
gelouterd, door waakzaamheid gesterkt en beveiligd streeft hij naar het
einddoel, den grooten vrede. Geen pasklaar gemaakt geloof, geen steunen
op een verlosser, boven alles eigen krachtsinspanning moet er hem
brengen. Doch, een voorsmaak van den eeuwigen vrede kan hij
reeds hier genieten. Als hij alleen terneder zit in het eenzame woud,
als hij daar zich door inkeeren tot zichzelf losmaakt van lust en booze
neigingen, losmaakt van vreugde en leed, als ten slotte zijn adem
ophoudt, dan bereikt hij een toestand, waarin hij al het aardsche is
ontvloden, vrij van onreinheid, vrij van zonden, vast en
onwankelbaar.

In dien toestand wordt alles hem klaarheid. In extase aanschouwt hij
de wandelingen, die hij in ’t verleden heeft doorgemaakt, leest
hij de gedachten van anderen. Hij ziet hoe alles ontstaat en vergaat,
straks zal hij ook de laatste schrede doen en wordt hij, door het
ophouden van alle hechten aan het aardsche, van zonde vrij en komt tot
verlossing en heiligheid.

Is dat alles slechts—zooals ook Oldenberg94 het
voorstelt,—slechts ziekelijke verbeelding? Wie eenigszins bekend
is met de verschijnselen van somnambulisme en extase ook in onzen tijd,
zal dit geenszins beweren, maar zal moeten erkennen, dat er is: een
geestelijk zien, een hoogere verlichting, die juist dan ons deel wordt,
als al ’t aardsche verre van ons is en de wereld der zinnen is
gesloten, en dat er dus—ook in deze verzekeringen van het
Boeddhisme—een diepe bron van waarheid is verborgen.

Boeddha zelf treedt op dien weg des heils vrij wel op den
achtergrond. Hij is niet meer dan het voorbeeld dat den leerling sterkt
in zijn strijd. Hij is geen Verlosser, die van buiten af zaligheid
aanbrengt. Neen: hij is de eerste, die worstelend en strijdend het ware
pad des heils heeft gevonden: anderen volgen. Na hem zullen komen
andere Boeddha’s, die „het rad der leer in beweging
brengen.”

Niet zijn persoon maakt zalig, maar zijn leer: die, zoo sprak hij
stervend tot Ānanda, is de Meester als ik ben heengegaan. Als zij
die volgen, zullen ook ook zij eenmaal komen tot den Grooten Vrede, die
voor allen bereid is, maar die slechts bereikt kan worden waar alle
hartstocht is gedoofd, waar alle begeeren heeft opgehouden.










VI. Het Boeddhisme in de praktijk.




Reeds vroeger hebben wij er over gesproken dat de
gemeente van Boeddha feitelijk een monnikengemeente is: zoodat
wie ernstig naar het licht tracht, monnik moet
worden.

Dat monnikendom is echter gansch iets anders, dan wij Westerlingen
zouden denken. Een monnik: onwillekeurig denken wij dan aan de
Roomsch-Catholieke monniken, personen, die evenals de geheele
priesterschap met een wijding zijn bekleed, waardoor zij als
tusschenpersonen gelden tusschen God en den mensch. Zoo iets vinden
wij, waar het Boeddhisme ook maar eenigszins zuiver is bewaard
gebleven, niet. Hun monniken deelen geen Sacramenten uit, dragen geen
sleutelen van hemel en hel: zelf moet de mensch de weg des heils zoeken
en vinden. Aan niemand heeft in de oogen van Boeddha’s
volgelingen de Allerhoogste zijn gezag in handen gegeven: Hij werkt
door eeuwige wetten: zijn wil is kenbaar in de wet van oorzaak en
gevolg, die iedereen kan verstaan. De monniken vormen eenvoudig een
vrije broederschap, welke ten doel heeft den weg te volgen, die tot de
bevrijding leidt.

Zoo was het van den aanvang af. Niet lang na den dood des Verhevenen
vroeg een minister van koning Ajātasattu aan Ānanda: „Is,
vereerde Ānanda, een bepaalde monnik door den vereerde aangewezen,
van wien hij gezegd heeft: deze zal na mijn dood uw toevlucht
zijn?”

Ānanda antwoordde ontkennend. „Heeft dan,”
vervolgde de minister, „de gemeente een bepaalden monnik benoemd,
heeft een aantal oudsten van hem verordend: „Hij zal na den dood
des Verhevenen onze toevlucht zijn?” Ook nu antwoordde
Ānanda ontkennend. En de ander vervolgt: „Wanneer het u aan
een toevlucht ontbreekt, vereerde Ānanda, hoe is er dan eenheid
onder u?”
„Het ontbreekt ons niet aan een toevlucht, o Brahmaan, wij
hebben een toevlucht, de leer.”

M.a.w. geen hiërarchie of iets dergelijks. Zoo was het
voorheen, zoo is het nog onder Boeddha’s volgelingen. En in
weerwil (of juist daardoor?) daarvan is der monniken leven van de dagen
van den Verlichte af tot nu toe vrijwel hetzelfde gebleven. Als wij
vergelijken, wat Fielding vertelt over de monniken van het tegenwoordig
Boeddhisme in Birma en Oldenberg over die van de eerste tijden, dan
schijnt bijna alles hier zuiver bewaard te zijn gebleven.

We willen u dan over der monniken eigenaardig leven een en ander
meedeelen. In de eerste plaats merken wij op, dat, in het algemeen, de
toegang tot de gemeente (Sangha) voor ieder openstaat. 

„Geopend zij voor allen de poort der eeuwigheid, wie ooren
heeft, hij hoore en geloove ’t woord.”

Toch wordt voor sommigen een uitzondering gemaakt. B.v. voor die aan
ernstige lichaamsgebreken of krankheden lijden, voor zware misdadigers,
voor soldaten, schuldenaars en lijfeigenen, niet omdat deze laatste
drie minder geacht werden, maar omdat hier de rechten van derden zouden
worden verkort. Voorts mochten zonen niet in de orde gaan zonder
toestemming der ouders en konden kinderen eerst met het 12e
jaar voorloopig, met hun 20e jaar vol lid worden. Voorloopig
en vol lid, bij jeugdigen van jaren kan dat eerst na eenige jaren op
elkaar volgen. Bij ouderen volgt de voorloopige opname als lid en de
erkenning als vol medelid spoedig op elkaar. De eerste wijding heet
Pabbāja (het uitgaan, n.l. uit de wereld), de tweede
Upasampadā (het inkomen).

Bij de eerste treedt enkel de candidaat zelf handelend op, bij de
tweede is het de gemeente, die hem opneemt. Een en ander ging en gaat
nog in hoofdzaak aldus in zijn werk. De candidaat verklaart bij het
Pabbāja, dat hij deel wil uitmaken van
de gemeente, eene verklaring, die ook een oudere monnik voor hem doen
kan. Hij trekt daarop het gele gewaad aan, laat zich haar en baard scheren
en spreekt tot de andere monnik(en): „Ik neem mijn toevlucht bij
Boeddha. Ik neem mijn toevlucht bij Dharma (de leer). Ik neem mijn
toevlucht bij Sangha (de gemeente).”

Daarop volgt dan later, soms al spoedig, de eigenlijke opname,
waardoor hij dus vol gemeentelid wordt.

Dit gaat ongeveer in deze voege. Voor de verzamelde monniken spreekt
de candidaat: „Ik bid de gemeente, eerwaardigen, om de wijding.
Moge de gemeente, eerwaardigen, mij tot zich opheffen, moge zij zich
mijner erbarmen. Ten tweede en ten derde male verzoek ik de gemeente,
eerwaardigen, om de wijding. Moge de gemeente, eerwaardigen, mij tot
zich opheffen, moge zij zich mijner erbarmen. Dan volgt een soort
verhoor. Er wordt gevraagd: „Hoort gij mij N......? Nu is de tijd
voor u gekomen om waar en recht te spreken. Ik vraag u, hoe het met u
is. Wat zoo is moet gij van zeggen: het is zoo, wat niet zoo is,
daarvan moet gij zeggen: het is niet zoo. Zijt gij met een der volgende
ziekten behept: melaatschheid, kropgezwel, witte uitslag, tering,
vallende ziekte? Zijt gij een mensch?95 Zijt gij
een man? Zijt gij uw eigen heer? Hebt gij schulden? Staat gij
niet in koninklijken dienst? Hebt gij verlof van vader en moeder? Zijt
gij volle twintig jaar oud? Hebt gij de aalmoezenschaal en de
kleederen? Hoe heet gij? Hoe heet uw leermeester?”

Is nu het antwoord op al deze vragen bevredigend, dan wordt tot
driemaal toe aan de gemeente het verzoek overgebracht hem de wijding te
geven. „De gemeente hoore mij, eerwaardigen. Hier N..... wenscht
als leerling van N. N.96 de wijding te ontvangen. Hij is
vrij van verhindering. Hij heeft een aalmoezenschaal en de
kleedingstukken. N. vraagt de gemeente om wijding met N. N. als zijn
leermeester. De gemeente verleent aan N. de ordening met N. N. als
leermeester. Wie van de eerwaardigen er voor stemt dat aan N. de
wijding wordt gegeven met N. N. als leermeester, die zwijge, wie er
tegen is, spreke.”

Komt na drievoudige herhaling geen tegenspraak, dan is de candidaat
aangenomen en het heet: „N. heeft van de gemeente de wijding
ontvangen met N. N. als zijn leermeester. De gemeente is er voor, zij
zwijgt, alzoo neem ik dit aan.”

Nu stelt men, door de schaduw te meten, den tijd vast, waarop de
candidaat is opgenomen en deelt hem vervolgens mede de vier regelen der
gestrengheid in het uiterlijk leven, luidende aldus:

„De spijs van hem, die uit het huis naar het leven zonder
tehuis is gegaan, zullen zijn de beten, die hij door bedelen verkrijgt.
Zijn gewaad zal gemaakt zijn uit de lompen, die hij verzamelt. Zijn
legerstede zal zijn onder de boomen des wouds.97 Zijn
medicijn zal zijn de stinkende urine van vee.” Bereiden vrome
leeken hem een maal: verleenen zij hem kleeding, onderdak,
geneesmiddelen: ’t is niet verboden die aan te nemen, doch de
rechte en wettige levenswijze van den monnik is deze gestrengheid van
het bedelaarsleven. Dan worden hem meegedeeld de vier groote verboden,
door welke te overtreden een monnik zichzelf uit de gemeente
uitstoot:

1. „Een geordende monnik mag geen geslachtsomgang hebben, ook
niet met een dier. De monnik, die geslachtsomgang heeft, is geen monnik
meer, hij is geen leerling van den zoon van Sākya.
Evenals een mensch, wien het hoofd is afgeslagen, met den romp niet
leven kan, zoo is ook een monnik, die geslachtsomgang heeft, geen
monnik meer, geen leerling van den zoon van Sākya. Daarvan moet
gij uw leven lang u verre houden.”

2. „Een geordende monnik mag niet nemen wat hem niet gegeven
is (wat men diefstal noemt) ook geen grashalm. De monnik, die een
pāda98 of de waarde van een pāda of meer dan een
pāda ongegeven neemt (wat men diefstal noemt) is geen monnik meer:
hij is geen leerling van den zoon van Sākya. Evenals een dor blad,
dat van den stengel is losgegaan, niet meer groenen kan, zoo is ook een
monnik, die een pāda of de waarde van een pāda of meer
ongegeven neemt (wat men diefstal noemt) geen monnik meer: hij is geen
leerling van den zoon van Sākya. Daarvan moet gij uw leven lang u
ver houden.”

3. „Een geordende monnik mag niet wetens een dier van het
leven berooven, ook geen worm zelfs of mier. De monnik, die wetens een
menschelijk wezen van het leven berooft, zij het dat hij een ongeboren
kind doodt, is geen monnik meer, hij is geen leerling van den zoon van
den Sākya. Evenals een groote steen, dien men in twee deelen heeft
gespleten, niet meer tot één kan worden gemaakt, zoo is
ook enz.”

4. „Een geordend monnik mag zich niet beroemen op
bovenmenschelijke volkomenheid, mag zelfs niet zeggen: „Gaarne
vertoef ik in een ledig huis.”99

„De monnik, die met booze bedoeling en uit begeerlijkheid zich
leugenachtig op bovenmenschelijke volkomenheid beroemt, zij het een
toestand van verzonkenheid, van verrukking, van tot zichzelf inkeeren
(concentratie), van verheffing of van het pad der verlossing, of van de
vrucht der verlossing, hij is geen monnik meer, hij is geen leerling
van den zoon van Sākya. Evenals een afgehouwen palmboom niet meer
groeien kan enz.”

Met de voorlezing dezer vier groote verboden is de ordening
geëindigd. Men ziet, dat alle voorzorgen worden genomen, om
onwaardigen te weren en moeilijkheden te voorkomen, doch, van werken op
het gevoel, van mystiek is men hier verre verwijderd. 

Het is dan ook geen wijding in een geestelijken stand, die een
onverliesbaar karakter verleent, het is de vrije aansluiting bij eene
broederschap, die men ook weer verlaten kan.

Dit juist maakt dat in het Boeddhistische monnikendom niet die
groote, donkere vlekken zijn te zien, welke de ascese overal met zich
brengt. Wordt een monnik de drang naar de wereld te sterk, valt hem de
strijd tegen de zinlijke neigingen zijner natuur te zwaar, welnu: niets
belet hem heen te gaan.

Het is beter, „de geestelijke oefening vaarwel te zeggen en
zijn zwakheid te erkennen,” dan als geestelijke te zondigen.

Zondigt echter de monnik tegen de hoofdgeboden, dan kan hij door de
gemeenschap worden uitgestooten. Iets wat echter niet veelmalen
geschiedt, daar een monnik, die tegen zijn regels handelt, zoozeer door
het publiek wordt veracht (een publiek dat zijn aalmoezenschaal dan
niet met voedsel vult) dat hij vanzelf tot heengaan is gedrongen.

Hebben wij gezien hoe de monniken worden opgenomen, aan welke
verplichtingen zij moeten beantwoorden: wij werpen thans een blik op
hun dagelijksch leven.

We merkten reeds op dat het leven der monniken zich door eenvoud
moet kenmerken: doch, niet zoo dat het in overdreven gestrengheid
ontaardt.

Dit komt in alles uit. Eenvoudig zijn ook tegenwoordig in
Birma—een land, waar het Boeddhisme vrij zuiver de oude
traditiën heeft bewaard—de kloostergebouwen doch vriendelijk
door boomen omgeven. Naast het klooster vindt men pagoden:
koepelvormige verhevenheden, die het graf van den meester voorstellen:
waarbij men nederknielt om gedeelten uit de heilige boeken op te
zeggen: soms reeds in den vroegen morgen, als het nauwelijks dag
is.

Binnen in het klooster, dat meestal niet heel groot is en van hout
gebouwd, ziet men een beeld van den Verlichte, doch van hem alleen:
andere heiligen kent men niet. Verder gewone dingen voor huiselijk
gebruik, soms enkele boeken. Want eigendom mag een monnik niet
bezitten: geen geld of goed, geen artikelen van weelde.

Iederen morgen doen de monniken—bij ieder dorp in Birma is een
klooster—hun rondgang door het dorp. Den blik op den grond
geslagen, de aalmoezenschaal in de hand, gaan zij van huis tot huis,
zwijgend staan zij een oogenblik voor de deur, en als zij voedsel
ontvangen—geld mogen zij onder geen beding
aannemen—gaan zij zwijgend weer verder. Voor den middag zijn ze
weer in ’t klooster terug. Dan volgt de maaltijd: waarbij dan het
’s morgens verzamelde: meestal rijst, wordt gebruikt. Dat is de
eenige maaltijd: op andere tijden voedsel te gebruiken is den monnik
niet geoorloofd.

Na den maaltijd mogen de monniken zich niet meer naar het dorp
begeven, wel mogen zij in hun klooster personen ontvangen. Trouwens:
dat moet wel, in Birma toch is ook het onderricht der jeugd geheel in
handen van de monniken. Deze zijn het, die haar leeren lezen en
schrijven en haar gedeelten uit de heilige boeken van buiten doen
leeren. Voorts is ook een groot deel van den dag aan lezen en overwegen
van de heilige boeken en aan stille overpeinzing gewijd. Arbeid in den
gewonen zin des woords: arbeid der handen wordt echter door de monniken
niet verricht, bedelen is hun onderhoud. Die bedelaars staan echter, al
bemoeien zij zich noch met de politiek, noch met de
regeering—tenzij om soms voor verdrukten te pleiten—in
hooge eer. Met „heer” worden zij aangesproken, ook door de
voornaamsten des lands. En als een aanzienlijk man een monnik ontmoet
zal hij de knie buigen en den monnik laten voorbijgaan.

Zoo gaat het dagelijksch leven der monniken in stilte en kalmte
voorbij. Slechts enkele malen wordt de eentonigheid daarvan onderbroken
door dat zij ter maaltijd worden uitgenoodigd en ook door 14 daagsche
biechtsamenkomsten. Die biechtsamenkomsten dateeren van oude dagen, de
biechtformule Patimōkha is ook zeer oud, wij vermelden die straks.
Deze samenkomsten dan hebben plaats met vollen maan en met nieuwen
maan, op den vastendag, een dag, die dezen naam heeft van ouds, maar
waarop inderdaad door de Boeddhisten niet gevast wordt.

Op deze samenkomsten, waartoe de oudste monnik uit een distrikt de
monniken oproept, komen alle monniken in een der kloosters bijeen.
Niemand mag afwezig blijven: voor krankzinnigen en kranken moet een der
andere broeders verklaren dat zij rein zijn. Kan niemand die verklaring
afleggen, dan draagt men den zieke in zijn stoel ter vergadering, of:
men komt bij zijn bed tezamen. Doch nooit mag deze heilige vergadering
onvoltallig zijn.

Bij ’t licht der fakkels—de vergadering heeft in den
avond plaats—nemen alle monniken op hunne bestemde plaatsen
zitting. Geen leek, candidaat of non mag hierbij tegenwoordig zijn.
Daarop draagt één der monniken, bij voorkeur de oudste,
de Patimōkha voor: de biechtformule. 

Hij spreekt dan aldus: „De gemeente, eerwaardigen, moge mij
hooren. Heden is het vastendag, de 15e der halve maand. Als
de gemeente bereid is moge zij vastendag houden en de biechtformule
hooren voordragen. Wat moet de gemeente van te voren doen? Spreek de
verklaring der reinheid uit, gij eerwaardigen. Ik wil de biechtformule
voordragen.”

De gemeente antwoordt: „Wij allen die hier zijn, hooren en
bedenken deze wel.”

„Wie een fout gepleegd heeft,” gaat de voordragende
voort,
„moge haar bekennen. Wie geen fout heeft moge zwijgen. Uit uw
zwijgen zou ik afleiden, dat de eerwaardigen rein zijn.” Evenals
een enkel mensch, wanneer hem een vraag is gesteld, antwoorden
moet, zoo is het ook bij zulk een vergadering, als de vraag driemaal is
gesteld. Een monnik, die op een driemaal herhaalde vraag een fout, die
hij gepleegd heeft en die hij zich herinnert, niet bekent, is aan
leugen, wetens begaan, schuldig. „Wetens uitgesproken leugens,
eerwaardigen, brengen verwoesting, heeft de verhevene gezegd. Daarom
moet een monnik, die iets misdreven heeft, zich dat herinnert en
daarvan rein begeert te worden, zijn fout bekennen. Wat hij bekent zal
hem licht vallen.”

Daarna wordt de biechtformule uitgesproken, eerst worden genoemd de
vier hoofdzonden, die uitgaan uit de gemeente met zich brengen. Alzoo
wordt gehandeld over geslachtsgemeenschap, diefstal, moord en de
aanmatiging van geestelijke volkomenheid. Vervolgens komt de driemaal
herhaalde vraag: „Ik vraag de eerwaardigen: „zijt gij van deze
zonden rein?” Ten tweeden maal vraag ik: „Zijt gij rein?”
Ten derden maal vraag ik: „Zijt gij rein?” Als alles zwijgt is het
antwoord: „Rein zijn hieraan de eerwaardigen, daarom
zwijgen zij, aldus neem ik dit aan.””

Daarop worden andere zonden opgenoemd: zulke, die een terugzetting
met zich brengen; vervolgens andere, die door de bekentenis zelve
kunnen worden verzoend. Wel twee honderd verschillende artikelen, die
zich over het geheele leven uitstrekken worden dan opgesomd. Daarin
wordt tot in kleinigheden afgedaald, doch ook kleinigheden hebben soms
groote beteekenis. Zoo ging het in oude dagen onder Boeddha’s
volgelingen, zoo gaat het nog.

Een bizondere, eigenaardige beteekenis had, reeds van oude dagen af,
de regentijd, die in Indië ongeveer van Juni tot October duurt.
Die tijd was voor reizend prediken ongeschikt en werd dus doorgebracht
in stille teruggetrokkenheid. Was hij ten einde, dan kwamen de
leerlingen plechtig te zamen. Allen zaten zij neder, in
eerbiedige houding op den grond, met gevouwen handen hun medebroeder
smeekend, om, indien hij in dien tijd een schuld had begaan, deze te
noemen. „Ik noodig,” zoo heet het, „de gemeente uit,
om, indien gij iets van mij gezien of gehoord hebt, of verdenking tegen
mij koestert, erbarmen met mij te hebben en te spreken, als ik het
inzie, zal ik er boete voor doen.”

Zoo was in oude dagen die regentijd een tijd voor godsdienstige
bespiegeling en inkeer tot zichzelf. En—zoo is het ook nu nog. In
Birma is dat nog de tijd, zooals Fielding100 het
uitdrukt, om den grond te bereiden voor het gewas, de zielen voor de
eeuwigheid. Dan leven ook vele leeken op de wijze der monniken. Zij
eten voor den middag en onthouden zich van tabak. Geen spelen zijn er
dan, geen huwelijken worden er gesloten. Ook worden dan de
zondagsbijeenkomsten101 veel talrijker bezocht dan
anders.

In Ceylon brengt ook de „wastijd” eigenaardige gebruiken
met zich. De monniken verlaten hun gewone huizen en leven in kleine
hutten, door de boeren daarvoor opzettelijk gebouwd. Zij houden dan een
reeks diensten, bestaande in voorlezingen uit de
Pitaka’s,102 de heilige boeken, waarnaar dan oud en
jong, arm en rijk komt luisteren. Onder de boomen wordt een platform
opgericht: overdekt, doch aan de kanten open, en met kleeden en bloemen
versierd. Daaromheen zitten allen dan aandachtig neder, en vooral naar
de lezing der Yataka’s, de vroegere levens van Boeddha, wordt met
groote belangstelling gehoord.

Overigens wordt in de meeste Boeddhistische streken aan wat wij
prediken zouden noemen weinig of niet gedaan. Wel komt in Birma des
Zondags veelal een monnik in een rusthuis—overal heeft men daar
rusthuizen langs de wegen, meest door milddadigheid ten behoeve van het
publiek geschonken—een gedeelte uit de heilige boeken
voorlezen.

Een soort predik- of priesterambt bekleedt echter de Boeddhistische
monnik niet: niemand denkt er b.v. in Birma aan een monnik bij een
stervende te roepen, om b.v. gebeden te zeggen. Het zijn dan
ook geen tusschenpersonen tusschen God en den mensch, maar personen,
die, in vrije broederschap den weg bewandelen, die tot den grooten
vrede voert. Ook hun godsvereering is zeer eenvoudig: althans wanneer
we daar laten het Boeddhisme, zooals het in Tibet optreedt, waar het
geheel en al—beter kunnen wij het niet met een enkel woord
uitdrukken—tot een Roomsch-Catholiek gekleurd Boeddhisme is
geworden, met een paus, offers, plechtige, geheimzinnige ceremonies
enz. Maar dat vertegenwoordigt allerminst den eigenlijken geest van
dezen godsdienst.

De monnik in Birma bepaalt zich tot het uitspreken van gewijde
teksten bij de pagode, waarin vooral de erkentenis dat alles ellende en
verdriet is op den voorgrond treedt. Ook bij de godsdienstige feesten
aldaar—het groote godsdienstige feest heeft plaats na den
regentijd—is er weinig ander ceremonieel. Monniken en leeken
komen in de pagodes bidden, bloemen en geschenken worden aan de
monniken gegeven, de klokjes der groote pagoden luiden met
vriendelijken klank: doch niets van een statigen eeredienst, die
trouwens in het kader van het Boeddhisme niet zou passen.

Wel werden reeds vroeg in eere gehouden vier heilige plaatsen, met
den stichter van den godsdienst in verband staande: de plaats waar
Boeddha is geboren, die waar hem de hoogste verlichting ten deel viel,
die waar hij het „rad der gerechtigheid draaide” m. a. w.
het eerst predikte, die waar hij het Nirvāna inging.

We spraken tot nu toe enkel over monniken, doch er zijn ook
Boeddhistische nonnen—hoewel veel minder in getal: de vrouwen
hebben daarin geen lust, al ontbreekt het hun overigens geenszins aan
godsdienstige belangstelling. Is het soms ook omdat de nonnen zoover
beneden de monniken zijn gesteld? Boeddha zelf had trouwens geen lust
om een nonnenorde in ’t leven te roepen,103 maar werd
door de omstandigheden daartoe gedwongen.

Wat de nonnen betreft, van haar heet het o. a. „Een non, al is
zij ook sinds honderd jaar geordend, moet iederen monnik, al is deze
eerst dien dag geordend, de eerbiedige begroeting brengen, voor hem
opstaan, de gevouwen handen verheffen, hem naar behooren eeren. Deze
ordening moet zij achten, heilig houden, bewaren, eeren, en haar leven
lang niet overtreden.”104 

In hetzelfde geschrift wordt haar ook voorgeschreven dat zij den
regentijd niet mogen doorbrengen in een distrikt, waar zich geen
monniken bevinden, dat zij iedere halve maand de monniken over de
biecht moeten raadplegen en hun om de prediking van het heilige woord
verzoeken.

Ook bij het zelfonderzoek na den regentijd moeten zij de monniken
door een bode doen vragen of dezen niets hebben in te brengen, enz.

M. a. w. de nonnen hebben zeer weinig in te brengen.

Moeten de nonnen dus in alles de monniken raadplegen, toch moet een
strenge scheiding bewaard blijven. Geen monnik, die voor de nonnen moet
prediken mag hun huis betreden, behalve indien hij eene kranke moet
toespreken. Geen monnik mag met een non op weg zijn, op een schip zijn,
naast haar zitten zonder getuigen.

Nog verdient de aandacht dat de nonnen niet—zooals monniken in
Boeddhistische landen soms doen—mogen leven in de eenzaamheid van
het woud.

Komen die geboden alleen voor uit het denkbeeld van de
„minderwaardigheid” der vrouw? Ja en neen. Neen voorzoover
het een groote dwaling zou zijn om te meenen dat de vrouwen in landen
waar het Boeddhisme zuiver wordt beleden een soort slavinnen zouden
zijn, dat is althans in Birma volstrekt niet het geval: de vrouw heeft
daar in het burgerlijke gelijke rechten schier als de man.

De Birmaan zegt echter van de vrouw ten opzichte van zijn
godsdienst: de vrouw begrijpt het zoo niet.—En—dat is het
ook. De vrouwen in Birma zijn van een zachte, teeder- hartstochtelijke,
liefhebbende natuur; hun vrouwelijk gemoedsleven komt feitelijk in
verzet tegen sommige artikelen van hun geloof. Zij hebben een groote
bewondering voor Yaçodharā, de vrouw van den Verlichte. Die
was godsdienstig, maar ’t brak haar hart, dat zij scheiden moest
van haar geliefde: dat kòn zij niet begrijpen. Zoo nu zijn de
vrouwen in Birma nog. Zij werken mede met alle macht om bedwelmende
dranken en het dooden van dieren tegen te gaan. Zij volgen nauwgezet de
voorschriften van den godsdienst op: maar, zegt Fielding, indien de
godsdienst haar zegt: „Verlaat al wat gij liefhebt, alles waaraan
uw hart gehecht is, want het is ijdel: zie het licht en bereid uwe ziel
voor den Grooten Vrede,” dan deinzen zij terug: „Heer, dat
kunnen wij niet, het zou te vreeselijk voor ons zijn.”

Een man die in Birma afstand doet van de wereld wordt geprezen, een vrouw niet. Ook bij de vrouwen
zijn nonnen niet in aanzien, wie tot den Groote Vrede zal komen moet
eerst als man worden wedergeboren.

Der vrouwen gemoed teekent echter een zeker protest aan tegen de
hardheid der Boeddhistische leer.

Dat blijkt ook bij ’t gebed: Bidden—dat is voor den
Boeddhist geenszins spreken tot God, opdat hij wenschen verhoore: neen,
bidden is overpeinzen van den weg des heils: is zich vertrouwd maken
met de eeuwige wetten der gerechtigheid. Er wordt niet gebeden, om den
Boeddha goed te doen, maar om de liefde tot hem op te wekken in
’t hart.

Toch: Boeddhistische vrouwen bidden soms anders. Fielding
verhaalt:105 „Ik herinner mij dat ik eens op het terras
van een beroemde pagode stond, de gouden torenspits voor mij en
gebeeldhouwde altaren rondom en daar een vrouw zag liggen, haar
aangezicht naar de pagode gekeerd. Zij bad vurig, zóó
vurig dat haar woorden verstaanbaar waren, want zij stoorde zich aan
niemand, zoo bedroefd was zij; en wat zij vroeg was dit: dat haar kind,
haar kleintje niet sterven zou. Zij hield het kleine kindje in haar
armen, en als zij er naar keek waren haar oogen vol tranen. Want het
was heel ziek, de ledematen waren niets dan vel en been, met dikke
knieën en ellebogen, en het gezichtje was geheel uitgeteerd. Het
was zelfs te zwak om belang te stellen in al de nieuwe dingen rondom:
het opende alleen nu en dan ternauwernood even de vermoeide oogjes.

„Geef dat hij herstelle, geef dat hij gezond worde,”
riep de vrouw telkens weer.

Tot wien smeekte zij? Ik weet het niet.

„Mijn heer, er moet wel iemand zijn.
Iemand. Een geest, die ’t hooren kan. Wie weet het? Er zal toch
wel iemand mij helpen? De menschen zouden mij helpen, als zij konden,
maar zij kunnen niet; er moet toch wel iemand zijn?”

Zoo bidden Boeddhistische vrouwen meermalen. „Vrouwen”
zeggen de monniken „begrijpen het
nooit—”

Hebben wij hier niet op treffende wijze het liefderijk hart van de
vrouw, dat niet tevreden is met eenige wetten, die alles besturen, dat
niet, ook niet voor een hoog ideaal, scheiden wil van wien zij innig
liefheeft? En—hoe hoog wij Boeddha stellen: brengt dit toch niet
aan ’t licht dat er in zijn godsdienst is, ik zeg niet gemis van
welwillendheid, maar van warmte? 

Ongemerkt zijn wij zoo van de monniken gekomen tot de leeken.
Eigenlijk zijn dezen geen lid der gemeente, de gemeente is er eene van
monniken. Toch: zij zijn onderwezen in de leer van den Verlichte, zij
nemen bij hem en zijne leer hunne toevlucht, de vijf geboden106 zijn hun heilig.

Doch een soort lidmaatschap van een kerk hebben zij niet. De eenige
censuur die over hen wordt uitgeoefend is deze: dat de monniken geen
gaven van hen aannemen als zij zich zeer hebben vergrepen.

Hoe openbaart zich het Boeddhisme bij de leeken? O. a. hierin dat
zij den regentijd in ’t bizonder, gelijk wij reeds zagen, wijden
aan godsdienstoefeningen, ook dat zij des Zondags—vooral ook in
den regentijd—in rusthuizen samenkomen, daar komt somtijds dan
ook een monnik een gedeelte uit de heilige boeken voorlezen, om dan
telkens weer peinzend te herhalen en te overdenken, dat het leven
slechts is „ellende, moeite, verdriet.”

Of zij daarom overigens zoo terneergedrukt zijn? Neen. Hun leven
gaat gewoonlijk voort in kalme onbezorgdheid. Jacht naar rijkdom is met
name den Birmaan geenszins eigen. Heeft hij zich eenig fortuin
vergaderd, dan laat hij rusthuizen inrichten, pagoden versieren,
kloosters bouwen en dergelijke. Van ons Westersch sparen en garen weet
hij niet af. Waartoe zou hij het doen? Waarom zich ’t leven
moeilijk te maken? Zij hebben voorts weinig behoeften, hun leven
is—in overeenstemming met den geest van hun
godsdienst—evenver van weelde als van zelfkastijding.

Als wij Birma en zijn bewoners beschouwen, dan moeten wij erkennen
dat de Boeddhisten—hier heb ik ook op de leeken het
oog—meer van hun geloof in het leven terecht brengen dan de
Christenen van het hunne. Is dat omdat het geloof beter is? Neen, maar
omdat het Christendom, zooals wij het vaak opvatten, veel verder
afstaat van het eigenlijke Christendom, dan der Birmanen Boeddhisme van
den geest des Verlichten.

In de eerste plaats is hun geloof praktisch. Boeddha sprak weinig of
niet over God, niet omdat hij niet in Hem geloofde, maar omdat hij bij
voorkeur niet verder ging dan zijn waarneming, die slechts kon komen
tot de wet der gerechtigheid. Zoo doen ook zijn volgelingen. ’t
Is den monniken zelfs ongeoorloofd zich met het bovennatuurlijke
in te laten en het ligt ook niet zeer in den geest der leeken.

Wat hun levensopvatting betreft: liefde en medelijden wordt onder
hen aangetroffen, de oorlog is in hun oog een gruwel, ’t kan niet
in hen opkomen die met Boeddha of het Nirvāna te verbinden, zooals
soms de Christenen doen, die vaandels „wijden” en den God
der heirscharen aanroepen, terwijl Jezus sprak: „die het zwaard
nemen zullen door het zwaard vergaan.” Goede soldaten vormt het
Boeddhisme niet, ook daarom niet, omdat het denkbeeld van discipline in
strijd is met hun: „ieder werkt zijn eigen heil”.

Dat individueele toont zich ook op andere wijze eigenaardig. Als gij
een weg betreedt, die u straks over een wrakke brug voert, zal niemand
u waarschuwen. Als gij in het water u werpt, zal niemand u redden tegen
uw zin, als gij niet om hulp roept: ongevraagde raad geldt voor
heerschzucht.

Dat zelfde individueele treedt ook in hun leer over straf en boete
op den voorgrond. Van Boeddha heeft men geen godheid gemaakt die de
straf voor anderen onderging. Geen plaats is hier ook voor vergeving in
den alledaagschen zin: de gevolgen van het kwaad moet ieder boeten, dat
is een eeuwige wet, een onontkoombaar iets. Doch wie geboet heeft,
heeft ook zijn straf ondergaan, en is er niet minder, doch beter
om.

Hoe men dat anders—en naar mij voorkomt beter begrijpt dan
wij—kwam uit in de volgende gebeurtenis, die eenige jaren geleden
in Rangoon geschiedde.107

Een Engelsch officier verloor eenige banknoten. Het bleek dat een
der bedienden ze gestolen had: hij werd gearresteerd en bekende. De
officier had gaarne de aanklacht ingetrokken, doch dat kon niet. De
jongen werd gestraft, ofschoon zijn meester hem gaarne „de
schande der gevangenis” had bespaard.

Zes maanden werd hij opgesloten. De meester vergat het geval, doch,
na ’t eindigen van den straftijd kwam de jongen, blij en
opgewekt, bij zijn meester terug.

Hij vond dat het vanzelf sprak dat hij weer in dienst zou worden
genomen. Hij had immers zijn straf nu ondergaan!

De ander wilde hem echter niet weer hebben, hij had „in de
gevangenis gezeten”. En—of de jongen sprak—dat hij
„langen tijd” was gestraft geweest, het mocht niet
baten.

Wie had hier zuiverder moraal? De Boeddhist of de Christen?
’t Kan dunkt me aan geen twijfel
onderhevig zijn, maar ’t bewijst wel dat de Christenen hun eigen
geloof, althans de zoo bekende gelijkenis van den verloren zoon, nog
maar slecht verstaan.

Voor ons verbasterd inzicht is straf slechts een vernedering, die
wij liefst ons zelf en anderen moeten besparen, voor den ander was zij
boete: reiniging der ziel—in overeenstemming immers met zijn
geloof, dat ons de wet der gerechtigheid leert, die ons door lijden ten
slotte voert tot den Grooten Vrede.

Als wij dit indenken, begrijpen wij ook beter het merkwaardige
verschijnsel, dat zelfs aanvoerders van rooverbenden, op wier hoofd een
prijs is gesteld, zich vaak vrijwillig bij den rechter komen aanmelden.
De straf moet immers strekken tot heil?

Dat is het, wat hen ook vrede geeft in ’t aangezicht des
doods. Geen eeuwige hel, geen hemel, die zich direct voor hen opent,
gaan zij tegemoet, doch hun volgend leven hangt af van het
tegenwoordige: de hemel is voor den zondaar gesloten, doch niet voor
eeuwig. Eenmaal zullen allen, nadat zij wijsheid geleerd hebben uit het
lijden, tot den Grooten Vrede komen.

Wanneer een Birmaan stervende is komen geen monniken gebeden zeggen:
ook spreken geen bloedverwanten of vrienden met hem over ’t
hiernamaals. Wat dan? Een vriend zal komen en hem zeggen: Denk aan de
goede daden, die gij gedaan hebt: en die zal hij herinneren, opdat de
oude van dagen bij die vriendlijke herinneringen straks zacht
insluimert. Is dat geen troost voor ’t menschenhart? Ook gelooft
men in Birma dat, wanneer de mensch sterft, zijn geheele leven met al
zijn onderdeelen voor zijn oogen komt als een landschap, dat in den
donkren nacht door een bliksemstraal eensklaps geheel verlicht
wordt.

En—dit geloof rust—in ’t voorbijgaan merk ik dat
op—inderdaad op goede gronden: met name personen die den dood
door verdrinking nabij waren hebben van zichzelf iets dergelijks
getuigd, gelijk vele westersche waarnemingen uitwijzen.

Moeten wij ten slotte niet dankbaar erkennen dat ook het licht van
Azië een schoon en heerlijk schijnsel geeft voor der menschen
voet, ook al zijn we niet blind voor zijn eenzijdige kleur? En is niet
dit vooral de groote kracht van de Boeddhistische leer, dat wel het
kwaad in zijn boosheid, het goede in zijn heerlijkheid wordt
erkend, maar dat alle loonzucht hier over boord is geworpen en men in
stede van een uitwendige vergelding erkent een eeuwige, onwankelbare
ordening, die rust en vrede geeft aan ’t hart, dat uitgaat naar
liefde en plicht, doch duisternis aan wie haten en onrecht doen?

Geen godsdienst kunnen wij ons voorstellen, geschikt voor de
kinderen van ons geslacht, of in deze dingen moet hij bij Boeddha ter
schole gaan.










VII. De voortgang en ontwikkeling van het
Boeddhisme.




Wanneer wij het hier genoemde onderwerp wilden
behandelen in alle uitvoerigheid, zouden wij nog wel een gansch lijvig
boekdeel daaraan kunnen wijden. We zouden dan moeten spreken over
verschillende secten, die in de schoot van het Boeddhisme ontstonden,
over al de landen, waarheen het zich uitbreidde, en de wijziging, die
het daarbij soms onderging. Dat alles zou ons echter te ver voeren en
niet passen bij het kader van dit werk. Toch zijn een paar dingen uit
de geschiedenis van het Boeddhisme voor ons van zooveel belang, dat wij
daarover niet willen zwijgen. En wel: de verschillende oude
kerkvergaderingen, het vormen van de verzameling der Heilige Schriften,
het optreden van het Boeddhisme als door den staat beschermde
godsdienst onder Açoka, en ten slotte met een enkel woord: de
uitbreiding van het Boeddhisme in andere landen en zijn ondergang in
Indië.

Allereerst dan over de oude concilies. Drie worden ons genoemd: dat
van Rājagriha, van Vaisāli en van Patna. Het eerste zou
gehouden zijn, aldus verhaalt Buddaghosa, een soort Boeddhistische
kerkvader, nabij Rājagriha. Daar toch waren achttien groote
kloosters, met monniken gevuld. Men verzocht dus van hunnentwege aan
den koning van Rājagriha, of hij een groot hol in de bergen ten
hunnen behoeve voor die vergadering wilde inrichten.

De koning, zoo gaat het verhaal voort, was daartoe volkomen bereid.
Alles werd keurig in gereedheid gebracht: er waren vijfhonderd bekleede
zitplaatsen voor de monniken, een spreekgestoelte voor den
voorzitter.

Twee maanden lang had men daarmede werk. De monniken werden
uitgenoodigd en kwamen bijeen—’t was in den wastijd. Eerst
bestond de vergadering niet uit het volle getal: er waren er 499,
Ānanda had niet verkregen de Prajnā Parāmitā, de
kennis der onzienlijke wereld. Dus was één zetel vacant.
Doch, toen Ānanda des nachts peinsde, kwamen de wonderbare krachten over hem: en—door den
vloer heen bereikte hij den zetel, voor hem gereed gehouden.

Kasyapa was voorzitter en noodigde Upali uit om voor te dragen de
regelen, door Boeddha over de orde gegeven (Vinaya). Upali zat in de
preekstoel, voor Boeddha bestemd, met den ivoren waaier in de hand. De
monniken zongen na wat men hun voordroeg.

Daarna kwam Ānanda in het spreekgestoelte en droeg de
uitspraken over de leer (Dharma) voor. Het eerste der Sutra’s,
door Ānanda voorgedragen, was Brahmajala Sutra.

Nu zijn de volgende punten zeer merkwaardig: in het jaar 16 v. C.
had ook een concilie plaats, naar de faam zegt van 500 monniken. Er
waren er slechts 499, één was uitgesloten, doch verricht
een wonder en wordt chef.

Dit concilie was bijeengeroepen door koning Kanishka, die over een
groot deel van Indië toen regeerde. En—naar het schijnt,
heeft hier de, later zich vormende, Mahayana school, eene overwinning
behaald op het meer oorspronkelijk Boeddhisme. Nu rekenen sommige
geleerden het Brahmajala sutra ook tot de boeken dezer school, naar mij
voorkomt terecht; omdat het niet den geest van het oorspronkelijke
Boeddhisme ademt.

En ook op dit concilie hield men zich bezig met de heilige boeken,
met name om daarop commentaren te maken en wel op de Sutra’s, de
Vinaya en de Abhidharma: welke drie ook volgens de
zuidelijke Boeddhisten den heiligen canon vormen. Het ligt dus mijns
inziens voor de hand, dat dit heele concilie van Rājagriha niets
anders is dan een poging om—wat later gesanctioneerd
werd—de goedkeuring der oudheid te geven door het reeds kort na
Boeddha’s dood geldig te maken.

Even onzeker schijnt wat verhaald wordt over het tweede concilie,
dat ongeveer 100 jaar later gehouden werd. Meer op vasten grond komen
wij echter bij het 3e, dat van Patna, dat ongeveer het jaar
244 in Patna werd gehouden, in de dagen van koning Açoka.
Waarschijnlijk is daar met de verzameling der heilige boeken een begin
gemaakt. Over Açoka en zijn werken willen wij echter uitvoeriger
spreken, omdat het hier een vorst geldt, die het Boeddhisme met groote
kracht heeft bevorderd en wiens naam nog immer door de gansche
Boeddhistische wereld een goeden klank heeft. Zooals bekend is drong
Alexander de Groote in de 4e eeuw vóór onze
jaartelling zegevierend tot in Indië door. In die dagen was
Magadha de hoofdstad geworden van een vrij groot koninkrijk, dat echter
voor de macht van Alexanders wapenen moest bukken. 

Een avonturier, uit de handen van den koning van Magadha ontsnapt,
zocht bij Alexander zijn toevlucht. Deze rebel vergaderde de stammen
van den Pendsjab rondom zich en—toen in 315 v. C. de koning van
Magadha werd vermoord, plaatste hij zich op diens troon. De Grieken
verjoeg hij uit Indië. Deze troonsbeklimming was zeer merkwaardig,
omdat zij bewees dat de oude Indische maatschappij voorbij ging:
Chandragupta toch was een man van lage caste, evenals zijn
partijgenooten. Juist in die dagen kwam het Boeddhisme op en nam snel
in invloed toe. Waarschijnlijk begunstigden reeds Chandragupta en zijn
zoon dit nieuwe geloof. Zeker is het dat zijn kleinzoon, Açoka,
er toe over ging en de groote koning der Boeddhisten werd. Hij was
inderdaad de Dharma Raj (koning der gerechtigheid), waarvan Boeddha,
toen hij in 520 v. C. onder een vijgeboom zat, had gedroomd.

Açoka, die 24 jaren telde, toen hij den troon beklom, was
eerst een vroom Brahmaan, die 50.000 Brahmanen dagelijks voedde. Ook
was hij zeker een dapper en bekwaam krijgsman; althans hij veroverde
een groot deel van Indië. Zekere monnik Nigrauda bekeerde hem tot
het Boeddhisme. De koning werd daarvoor nu een groot ijveraar
en—tal van inschriften, door hem in rotsen en steenen gebeiteld in
bijna alle streken van Indië—leggen er getuigenis van af,
hoe ernstig hij zijn taak opvatte om de nieuwe leer ingang te doen
vinden en in het maatschappelijk leven de hervormingen in te voeren,
die zij eischte. Deze inschriften zijn ook in ander opzicht voor ons
van groote waarde. Immers de ouderdom der boeken staat niet altijd vast
en—volgens nagenoeg eenstemmig oordeel der geleerden—stond
Açoka’s Boeddhisme vrij dicht bij het oorspronkelijk. Zij
zijn grootendeels uitgegeven en alzoo onder het bereik der geleerde
wereld gebracht.

We willen er enkele van aanhalen, die ons doen zien welke
denkbeelden over God en toekomstig leven door den beroemden koning
werden gekoesterd.

„Veel te verlangen naar de dingen (dezes levens) is
ongehoorzaamheid, zoo herhaal ik: (ongehoorzaamheid) is ook de (altijd)
werkzame zucht naar grondgebied bij een vorst, die den hemel wil
gewinnen. Belijd God (Isāna) en geloof in Hem, die het waardig
voorwerp der gehoorzaamheid is. Want gij zult geen middelen vinden om
den hemel te winnen, aan dit geloof gelijk. O, streef er naar om dit
onschatbare kleinood te verkrijgen.”

„Aldus spreekt koning Devānampiya Piyadasi (de door de
goden geliefde108): Het tegenwoordig oogenblik en het verleden
zijn onder dezelfde vurige hoop voorbijgegaan: Hoe zal door de
bekeering van den koninklijk geboorne de godsdienst worden uitgebreid?
Als deze zoo toeneemt door de bekeering van de laaggeborenen, hoe zal
hij dan toenemen als de hooggeborenen overtuigd worden? Overal
waar de naam van God in eere is, waarlijk daar is godsdienst.

„Aldus sprak Devānampiya Piyadasi: Daarom heb ik van dit
oogenblik af gezorgd dat er godsdienstige redenen werden gehouden, ik
heb godsdienstige plichten aangewezen, opdat de menschen daarna
luisterend, er toe gebracht worden het rechte pad te volgen en eere te
geven aan God.”

Ook over een volgend leven laat Açoka zich uit: „Al de
moed (heet het elders) dien Piyadasi, de geliefde der goden, heeft
getoond is ten opzichte van een volgend leven. Aardsche roem brengt
weinig voordeel, doch veroorzaakt integendeel, verlies van deugd.

„Voor den hemel te werken is moeilijk voor
een boer en voor een prins: tenzij zij met uiterste krachtsinspanning
alles opgeven.

„Mogen mijne liefhebbende onderdanen geluk
verkrijgen in deze en in een volgende wereld.

„De beminde der goden spreekt aldus: Meer
dan twee en dertig en een half jaar lang ben ik een hoorder der wet
geweest, doch ik beijverde mij niet met alle inspanning. De goden, die
voor dien tijd in Jambudvīpa als ware goden werden beschouwd zijn
nu afgezworen... Een klein (eenvoudig) man, die zichzelf wat oefent kan
voor zichzelf groote hemelsche zegen verwerven, en met dat doel is deze
prediking uitgesproken. Beide, grooten (hoogen) en kleinen moeten zich
oefenen en zullen ten slotte (ware) kennis verkrijgen. En deze wijze
van handelen zal wat zijn? Van groote gevolgen. Want het geestelijk
goed zal groeien, en zal steeds sneller groeien, ten slotte zal het
telkens met de helft worden vermeerderd.”

„Deze prediking is gehouden door hem die is heengegaan. Twee
honderd vijftig jaren zijn er verloopen na het vertrek van den
leeraar.”

Alles in deze opschriften moge niet geheel duidelijk zijn, zooveel
is toch wel zeker, dat het Boeddhisme van Açoka allerminst een
soort atheïsme mocht heeten. Een en ander
stemt overeen met wat wij reeds vroeger opmerkten, b.v. dat
de oude Boeddhisten zich Brahmacharin, vereerders van Brahmā
noemden en dat in een gesprek met de Brahmanen Boeddha niet zegt:
Brahmā vereeren is onzin, maar wel: uw uitwendige vereering van
Brahmā deugt niet.

Doch, wij komen tot Açoka terug. Deze vergenoegde zich niet
met in edicten het Boeddhisme aan te prijzen, neen, hij trachtte de
beginselen van het nieuwe geloof ook in staat en maatschappij door te
voeren. Terecht kan men van hem zeggen, dat hij Wilberforce vooruit was
in den strijd tegen de slavernij, Tolstoï in zijn begeerte om het
zwaard weg te werpen, Rousseau en Fichte in hun wensch om den
innerlijken godsdienst aller eigendom te maken. Ook is treffend zijn
zorg voor de dieren. We willen u, aan de hand der opschriften zelve
laten zien, hoeveel Açoka tot stand bracht.

Wat betreft zijn belangstelling in den inwendigen godsdienst denken
wij b.v. aan het volgende inschrift: „Piyadasi, de vriend der goden, hecht
minder waarde aan aalmoezen en uitwendige plechtigheden, dan aan het
bevorderen van den bloei van den inwendigen godsdienst.”

„Voortgang in Dharma (de ware leer, de deugd) kan op
tweeërlei wijze worden verkregen, door vormelijke regels, en door
de gevoelens, welke deze opwekken in het hart. In dezen dubbelen
invloed heeft de eerste een zeer geringe waarde, de innerlijke
opwekking is slechts in waarheid belangrijk.”

Wat zijn afkeer van den oorlog betreft denken wij aan deze
inscriptie:

„Piyadasi, de vriend der Devas, (goden) stelt alleen op prijs
den oogst van het volgend leven. Daarom alleen is deze inscriptie
gegrift, opdat onze zonen en kleinzonen geen nieuwe veroveringen zouden
maken. Laten zij niet denken dat veroveringen met het zwaard den naam
verovering verdienen. Laten zij zien den ondergang, de verwarring, de
hartstocht die zij medebrengen. Ware veroveringen zijn alleen die van
Dharma.”

Açoka zorgde voor mensch en dier, hij maakte aan
slavenmishandeling een einde, verbrak de slavenketenen der menschen,
zorgde voor reizigers en monniken op liefderijke wijze.

Hierover vermelden de opschriften het volgende:

„Vroeger werden, in de groote eetzaal en den tempel van koning
Piyadasi, den vriend der goden, dagelijks honderd duizende dieren
geslacht om tot voedsel te strekken met hun vleesch .... doch nu
weerklinkt telkens weer het koor dat voortaan geen dier meer zal worden
ter dood gebracht. 

Als een mensch onderworpen is aan slavernij en slechte behandeling,
zal hij van dit oogenblik af door den koning van deze en andere
gevangenschap worden bevrijd. Vele menschen in deze streken kwijnen in
de gevangenis, daarom was de Stūpa109, die de
bevelen des konings bevat, zeer noodig.

Overal is gevestigd het dubbele systeem van geneeskundige hulp van
koning Piyadasi, medische hulp voor menschen en medische hulp voor
dieren... En waar er geen voorraad is (van kruiden), in al deze
plaatsen moeten deze worden geplant en gedroogd, zoowel wortels als
kruiden. Overal waar er geen voorraad van is, moeten zij worden
aangebracht en geplant. En aan de groote wegen moeten bronnen worden
gegraven en boomen geplant, tot het welzijn van mensch en dier.

In sommige Boeddhistische landen zijn de kloosters ook tegenwoordig
de eenige plaatsen waar men logeeren kan, en de monniken de eenige
dokters. Waarschijnlijk is dus ook hier gedacht aan boomen, die geplant
moeten worden bij de Saugharāma, zooals het toen heette.
Saugharāma = tuin der monniken, terwijl deze zelf toen
Pavajitāni’s (huisloozen) heetten tegenover de
Gahathāni (die een huishouden hebben) waarmee waarschijnlijk de
Brahmanen bedoeld worden.

Doen dus reeds deze aanhalingen vermoeden dat in die dagen de
monniken meer onder boomen, dan wel in huizen woonden, de volgende
uitspraak van Açoka komt daarmede overeen.

„Wanneer godvruchtigen zullen verblijven bij den heiligen
vijgeboom, of daaromheen rondwandelen ten einde vrome verrichtingen te
volbrengen, zal het een voordeel en een genoegen voor de landstreek en
hare bewoners zijn om geschenken hun aan te bieden, en overeenkomstig
hun edelmoedigheid en anderszins, zullen zij voorspoed of tegenspoed
genieten. Zij zullen dankbaar zijn voor de komst van het geloof. Wat
dorpen of hun inwoners voor de zaak van den godsdienst mogen geven of
in stand houden, de gewijden (monniken enz.) zullen het zelfde
ontvangen, en, ten voorbeelde van mijn volk zullen zij gestreng in de
eenzaamheid leven. En eveneens zullen de gewijden, welke zegeningen zij
ook uitspreken, daarin overvloedig zijn.

„Voorts zal het volk in den nacht110 tot toevlucht hebben den grooten myrobolanpruimenboom (Terminalia
chebula) en den heiligen vijgeboom. Mijn volk zal den grooten
myrobolanboom vermeerderen. En daar mijn godvruchtigen dit doen voor
het genoegen en het welzijn van het dorp, waar zij verblijven, mogen
zij rondom den schoonen en heiligen vijgeboom een liefelijk verblijf
hebben bij het volbrengen van vrome daden.”

Wij hebben hier nog niet de kloosters alzoo, doch: een
overgangsvorm. Terwijl in den eersten tijd Boeddha’s monniken
twee aan twee uitgingen ter bekeering, zien wij hen nu meer bepaalde
woonplaatsen innemen in de nabijheid van eenig dorp. Straks komen zij
in kloosters, in gebouwen te wonen.

We kunnen echter, met het oog op de toestanden in
Açoka’s tijd, dezen overgang zeer goed begrijpen.

Açoka toch had Indië veroverd, en had nu noodig een
leger van verlichte monniken ten einde zijn rijk voor het Boeddhisme te
winnen. Dat groote leger moest worden gevoed: vandaar dat aan dorpen en
steden werd opgedragen voor de monniken te zorgen: ook nu nog een
geliefkoosde taak der leeken in Boeddhistische landen. Vandaar ook de
zoo uitgebreide aanplantingen van mango’s, bananen enz. Ook van
de planting van deze boomsoorten wordt in een der edicten van
Açoka gesproken.

Uit deze opschriften blijkt voorts dat er drie jaarlijksche groote
feesten waren in die oude dagen, wier datum in verband met de maan werd
vastgesteld, feesten, waarbij olifanten, toortsen, optochten enz. te
pas kwamen. Tempels schenen er toen nog niet te zijn, de godsdienstige
plechtigheden hadden plaats in tempels van ongekorven hout met de
sterren als lampen. Açoka deed wat hij kon om het Boeddhisme uit
te breiden, en, al gingen de monniken in die dagen ook reeds zwijgend
rond, toch waren zij waarschijnlijk overigens niet zoo gesloten, hun
taak toch was: propaganda maken voor het nieuwe geloof, waarbij hun
echter werd ingeprent vriendelijk en meegaand te zijn tegen de
„ketters.” Door zulke verzoenende manieren zullen zelfs de
ketters gunstig worden gestemd en zulk een gedrag zal het aantal
bekeerlingen doen toenemen.

Dat het echter toch propaganda moest zijn, blijkt uit het volgende
in een der edicten:

„Sinds langen tijd zijn er geen dienaars van den godsdienst
geweest, die, zich bewegende onder de ongeloovigen, hen met een
overstrooming van godsdienst overstelpten, met een overvloed van heilige leeringen. Door Cambodja,
Gāndhāra, Surasthra, Petenica en elders zijn er nu aangewezen
(als zendelingen), die hun weg vinden tot op de uiterste grenzen der
barbaarsche landen, voor het heil van allen. Omgaande zoowel met de
gevreesden als met de geachten, in Pataliputra zoowel als in vreemde
plaatsen, betere dingen leerende, zullen zij overal
doordringen.”

Zoo zwerven dus Açoka’s monniken als echte huisloozen
(pavajitāni) overal rond om hun nieuw Evangelie te brengen.

Ook voor het uitwendige van den godsdienst deed Açoka veel.
Hij bouwde vier stūpa’s (grafheuvels) ter eere van den
Verlichte: één op de plaats, waar de Verlichte was
geboren, één waar hij de verlichting deelachtig werd,
één te Benares, waar hij het eerst predikte,
één te Kusinārā, waar hij het Nirvāna
inging.

Men weet welke gedachten men over de stūpa’s had. Een
dood man was volgens de oude Indiërs (en nog is er iets van dat
geloof over) machtiger dan een levend persoon. Meestal stelde men zich
voor dat zijne kracht zich openbaarde, waar zijn lijk rustte, en men
groef zelfs daarbij heilige vijvers, waar een buitengewone versterking
den vereerders der heiligen ten deel viel. Over het graf bouwde men dan
een koepeldak, daar vereerde men de dooden en bracht hun offers. Zoo nu
deed men met Boeddha ook. In eene oude Chineesche Boeddhistische
liturgie heet het: „Ik beschouw het gewijde altaar als eene
koninklijk edelgesteente, waarbij de schaduw (geest) van Sākya
Tathāgata verschijnt.”

Zoo dacht men dus, bij de vereering der stūpa’s in
gemeenschap te komen met Boeddha. Eer kunnen wij dus zeggen dat er in
Açoka’s Boeddhisme eenig bijgeloof was, dan dat wij hem
beschuldigen van een soort atheïsme, als hoedanig sommige
geleerden het oorspronkelijk Boeddhisme willen opvatten.

Açoka deed nog iets anders van groote beteekenis. Hij riep
een kerkvergadering te Patna bijeen in het jaar 244 v. C. waarop vooral
over de gewijde boeken werd gehandeld. Naar het schijnt werd het
volgende (blijkens een der opschriften des konings) vastgesteld:

„Het is wel bekend, heeren, hoe ver mijn eerbied en mijn
geloof in Boeddha, Dharma en Sangha gaan. Alles wat onze heer Boeddha
heeft gesproken is wèl gesproken. Daarom, heeren, moet het
inderdaad worden beschouwd als van onbetwistbaar gezag. Zoo zal het
ware geloof lang duren. Alzoo, mijne heeren, eer ik met de hoogste vereering deze
godsdienstige werken: Vinayasamaka (lessen in
discipline), Aryavasas (de bovennatuurlijke krachten der
Arya’s), Anāgatabhayas (de verschrikkingen der toekomst),
Munigāthas (het leven van Boeddha in versmaat), Upatisapasina (de
vragen van Upatishya), Moneyasūta (de Sūtra van het innerlijk
leven) en de vermaning tot Rāhula over valschheid, uitgesproken
door onzen heer Boeddha111. Deze godsdienstige werken,
heeren, wil ik dat de monniken en nonnen, ter bevordering van hun
invloed ten goede, voortdurend zullen bestudeeren en zich
herinneren.”

Sommige geleerden beschouwen dit als een uittreksel, waarin
Açoka de voornaamste stukken uit een, toen reeds bestaanden
canon opnoemt, zoo b. v. Rhys Davis. Anderen meenen, dat juist het
concilie van Patna, waarvan dit ontwerp de besluiten meedeelt, op
aansporen van den koning een aanvang maakte met den canon. Mij komt
deze laatste meening waarschijnlijk voor. De zeven hier genoemde
geschriften zijn allen bekend. Wat de vragen van Upatishya aangaat, dat
dit geschrift hier voorkomt is niet onbelangrijk. Immers wat is de
vraag die Upatishya bezighoudt? Hij ziet van een heuveltop een feest,
waarop zeer velen zich vermaken. Eensklaps overvalt hem de gedachte:
over twee honderd jaren zullen alle deze levende wezens een prooi zijn
van den dood.112 Indien daar is een beginsel van
verwoesting, kan daar dan niet evengoed een beginsel van leven zijn?
Niemand kan deze vraag beantwoorden, doch Athadzi loste hem deze op
door hem Boeddha’s Dharma te leeren. Doet niet ook het opnemen
van dit geschrift ons vermoeden dat het oorspronkelijk Boeddhisme niet
de ultra pessimistische leer was, die sommigen er van willen maken?

Açoka was dus de man, die, door het bijeenroepen eener groote
vergadering, welke de bovengenoemde geschriften ijkte, den grondslag
legde tot de gansche, vrij omvangrijke Boeddhistische gewijde
literatuur. De hoofdzaak daarvan vormen de drie Pitaka’s
(korven), welke onder dien naam door de zuidelijke Boeddhisten voor
heilig en oud worden gehouden, doch wier boeken ook bij de meeste
andere Boeddhisten in eere zijn. Deze drie korven bevatten tal van
geschriften: de eerste korf bevat Vinaya (de tucht), de tweede Dharma
(de leer), de derde Abhidharma (het
bovennatuurlijke). Een groot deel dezer gewijde geschriften is
tegenwoordig uitgegeven in de serie: Sacred Books of
the East (gewijde boeken van het oosten.)

In het eerste gedeelte komt o. a. voor de vroeger reeds besproken
Patimōkha (biechtrede), in het tweede o. a. Dhammapada, een
verzameling van schoone spreuken en Jataka’s, verhalen over
vroegere levens van Boeddha, een rijke bron van oud-Indisch denken en
gevoelen.

Onder de Boeddhistische werken buiten deze drie Pitaka’s
kunnen wij vooral noemen het „Lalita Vistara,” waarin wij
de levensgeschiedenis van Boeddha in romantischen vorm vinden
meegedeeld. Langzamerhand zijn deze boeken bij elkaar gekomen en door
de Boeddhisten in hooge waarde erkend.

Doch wij keeren na deze uitweiding tot Açoka terug. Hij
maakte blijkbaar met de doorvoering der Boeddhistische beginselen
vollen ernst. In een zijner edicten heet het „dat er nooit in
eenig vroeger tijdperk een systeem van onderwijs, toepasselijk op
iederen tijd en iedere daad is geweest, als wat nu door mij is
ingericht.”

In een ander stuk heet het: „De voornaamste middelen die ik u
verschaft heb om dit uit te werken zijn de instructies, die ik u
gegeven heb. Gij zijt gesteld over honderde en duizende menschelijke
wezens om te winnen de liefde der welgezinden. Ieder mensch is mijn
kind, en mijn wil is dat mijne kinderen allen mogelijken voorspoed
mogen genieten in deze wereld en geluk in de volgende. Ik heb dezelfde
begeerte voor alle menschen.”

Deze laatste order gaf hij aan zijne rajuka’s, waarschijnlijk
leekenbeambten: zij moesten dus, evenals de monniken, werken voor de
uitbreiding van den nieuwen godsdienst. Waarschijnlijk echter heeft hij
door een en ander den grondslag gelegd voor de latere hiërarchie
in sommige Boeddhistische landen, die zooveel overeenkomst heeft met de
Roomsch-Catholieke
priesterheerschappij. Doch: daar mogen wij hem de schuld niet van
geven. Als wij nagaan wat Açoka wilde, dan moeten wij dezen
Constantijn van het Boeddhisme bewonderen, die—geheel anders dan
de Christelijke Constantijn—niet uit politieke, maar uit
religieuze en zedelijke overwegingen handelde
en zijn beste krachten inspande om de zijns inziens ware beginselen van
het nieuwe geloof te doen doorwerken in zijn rijk. Geen wonder dat hij
in hooge eere staat bij de volgelingen van Boeddha. 










VIII. Uitbreiding en ontaarding van het
Boeddhisme.




Açoka zond zendelingen uit naar verschillende
oorden, ten einde overal voor het Boeddhisme propaganda te maken. O. a.
ging zijn zoon Mahinda naar Ceylon, een eiland dat ook nu nog aan het
Boeddhisme getrouw is. Vandaar uit is het weer naar Birma, Siam en Java
verbreid. In Birma deed het 450 jaar na C. zijn intocht. Op Java had
het in de 13e eeuw een grooten bloei bereikt, toen toch werd
daar de beroemde Boro-Boedoer, een groote Boeddhistische tempel,
gebouwd, waarvan de ruïnen nog thans ieders verbazing wekken. Later
werd het daar door den Islam geheel verdrongen.

In al deze streken hield men zich vooral aan de straks reeds
genoemde drie Pitaka’s. En zoo is dan ook in Birma en Siam het
Boeddhisme vrij zuiver bewaard gebleven. Het moge al ondergaan hebben
den invloed der Mahayana113, die het nieuwe geloof
pessimistischer en minder religieus opvatte dan de stichter, aan
Boeddha’s leer geheel vreemde leeringen zijn hier niet
ingeslopen.

In Indië heeft het zich nog eenige eeuwen na Christus
gehandhaafd, doch ongeveer de 12e eeuw was het bijna overal
door het Brahmanisme verdrongen. Vanwaar dit verschijnsel? Er een
uitvoerig antwoord op te geven, zou vele bladzijden vereischen en ook
vallen buiten het kader van dezen arbeid. Alleen komt het mij voor dat
ontaarding van de oorspronkelijke beginselen hierop invloed had. Wat
die ontaarding betreft, zij moet allereerst gezocht worden in de
zooeven genoemde Mahayana, de school van den grooten overtocht, die
feitelijk den Allerhoogste onttroonde en leerde dat Boeddha zelf was
vernietigd en uit niets en tot niets de weg was voor allen.

Die Mahayana heeft in Indië ten gevolge gehad dat een reactie
opkwam, die ten slotte van de oorspronkelijk zedelijke religie een
magische maakte en veel uit het oude Brahmanisme weer opnam. Beide deze
invloeden hebben het hunne gedaan om het Boeddhisme te ondermijnen en
de overwinning van het Brahmanisme te verzekeren in het grootste
gedeelte van Indië.

Daarbuiten echter heeft het zich krachtig gehandhaafd, niet alleen
in Birma en Siam, alsook op het eiland Ceylon, maar is het zelfs
doorgedrongen in Tibet, in China en in Japan. In Ceylon, Birma en Siam
bleef het, zoo wij reeds opmerkten, vrij zuiver bewaard, terwijl het
zich in China en Japan met andere godsdiensten vermengde. Wat
de tegenwoordige Chineezen betreft, uit drie bronnen is afgeleid hun
geestelijk leven: Kong tsze, Lao tsze en Boeddha. Bij de Japanners is
het Boeddhisme met den ouden volksgodsdienst, het Shintoïsme,
samengesmolten.

Zeer merkwaardig is echter de ontaarding van het Boeddhisme in
Tibet. Daar kwam het in een onbeschaafd land, onder een ruw volk:
’t gevolg was dat de geestelijke godsdienst hier slechts ingang
kon vinden in verbasterden vorm.

Hetzelfde geschiedde, zoo men weet, met het Christendom, dat is
ontwikkeld tot Roomsch-Catholicisme door dezelfde invloeden: omdat het
alleen als een godsdienst van gezag de heidenen kon winnen. ’t Is
voorts merkwaardig zoo groot als de overeenkomst is tusschen het
Tibetaansch Boeddhisme en het Roomsch-Catholieke Christendom.

Naar men weet gelooft de Roomsch-Catholieke kerk dat de geest van
Christus alléén in hare kerk woont, op bizondere wijze
die kerk bestuurt en dat deze geest hare priesters en vooral haren paus
bezielt. Zoo nu denken de Tibetaansche Boeddhisten er ook over. Zij
gelooven aan Avalokitesvara, den geest van Boeddha, die in de kerk
woont. De naam Avalokitesvara beteekent: de Heer, die van omhoog
nederziet.

Behalve Avalokitesvara hebben zij nog een aantal andere
Boeddha’s die in den hemel leven, anderen, die op de aarde leven
of geleefd hebben enz. Ten slotte kwamen zij zelfs tot
Ādi-Boeddha: den eersten Boeddha, uit wien dan de andere
Boeddha’s en met hem de werelden emaneerden. Uit Ādi-Boeddha
waren namelijk—na vijf meditatiën van dezen—de vijf
Dhyani-Boeddha’s gevloeid, de beheerschers van bovenaardsche
gewesten, uit dezen wederom de bij hen behoorende Bodhisatwa’s
(toekomstige Boeddha’s), en—ieder van hen deed uit zich
voortkomen een gansche wereld. De tegenwoordige is dan een maaksel van
Avalokitesvara. Daarmee ging gepaard een ontaarden van den godsdienst
in magische formules en uiterlijke vormen. Woorden kwamen boven daden.
Iedere Tibetaan heeft een rozenkrans van 108 kralen om daarmee zijn
goede woorden te tellen: vooral vele woorden moeten het zijn.

Ja, om zegeningen te verkrijgen van al de hemelsche wezens, waarmede
zijne verbeelding de wereld bevolkt, heeft de Tibetaan zelfs
gebedsmolens of wielen: met heilige spreuken beplakt. Tibet is er vol
van: zij staan bij iederen weg, in elke straat.

Dan heeft men ook lange staken, waaraan vlaggen zijn bevestigd,
waarop het heilige woord: Om Mani Padme Hum (het
juweel is in de lotus d. i.: de zelfscheppende kracht is in de
wereld114). Telkens als die spreuk bij een windvlaag ten
hemel wijst, wordt een gebed opgezonden.

Wij zagen dat volgens de Boeddhisten Avalokitesvara in de gemeente
woont. Boven alles echter woont deze in den Dalai-Lama, den
Boeddhistischen paus in Tibet, en de chutuktu’s, zooveel als zijn
kardinalen. Deze paus is Ādi-Boeddha’s plaatsvervanger op
aarde, onfeilbaar is hij niet alleen, maar ook is hij wereldlijk vorst
over Tibet, evenals voorheen de paus overeen deel der Christenheid.

Dat de overeenkomst met Rome groot is, is door tal van Roomsche
zendelingen erkend, sommigen van hen gingen zoover, dat zij zeiden: de
duivel heeft hier het werk van God nagemaakt.

De eerwaarde pater Desideri, die in het jaar 1714 Tibet bezocht,
zegt: „De lama’s hebben eene tonsuur evenals onze priesters
en zijn tot levenslangen ongehuwden staat verplicht. Zij bestudeeren
hunne geschriften in een taal en in letters, die van de gewone teekens
verschillen. Zij zeggen gebeden in koor. Zij dienen den tempel, bieden
offeranden aan en houden de lampen altijd brandende. Aan God offeren
zij koren en gerst, deeg en water in kleine vazen, die zeer schoon
worden gehouden. Het voedsel dat alzoo geofferd wordt, beschouwen zij
als gewijd, en zij eten het.”

Ook zekere pater Grueber, die in 1661 Tibet doorreisde, was
er door getroffen. „Hij merkte op, dat de kleedij der
lama’s overeenkwam met die, welke ons in oude schilderstukken van
de Apostelen is overgeleverd. Ten tweede, dat de tucht der kloosters en
der verschillende priesterklassen zeer gelijkt op die der Roomsche
kerk. In de derde plaats, dat het denkbeeld van een vleeschwording
evenals het geloof aan paradijs en vagevuur aan beiden gemeen is. In de
vierde plaats merkte hij op dat zij offers gaven en aalmoezen, diensten
hielden en gebeden opzeiden voor de dooden, evenals de Roomsch-Catholieken. In de vijfde
plaats, hadden zij nabij Lhassa kloosters, door dertig duizend monniken
en nonnen bewoond, welke allen, behalve nog andere geloften, die van
armoede, gehoorzaamheid en kuischheid aflegden: evenals de Roomsche. In
de zesde plaats hadden zij biechtvaders, die van de hoogere
lama’s of bisschoppen hun bevoegdheid ontvingen en die
daardoor de macht hadden de biecht te hooren, boetedoeningen op te
leggen en absolutie te geven. Ook hadden zij de gewoonte gewijd water
te gebruiken, bij hun diensten om beurten te zingen, voor de dooden te
bidden.”

Gemelde pater meende daarom, dat dit alles niet mogelijk was, tenzij
de oude boeken der lama’s den invloed van het Christendom hadden
ondergaan. Wij kunnen dit gevoelen niet deelen: veeleer komt het ons
voor dat aan het omgekeerde is te denken. Doch: dit punt hier te
behandelen, hoe belangrijk het zij, (want er is inderdaad
overeenstemming tusschen de persoon, de legende, de latere ontwikkeling
der leer bij Christus en Boeddha) ligt niet op onzen weg. Alleen willen
wij nog een beschrijving geven van een godsdienstoefening, zooals men
die houdt in den hoofdtempel van het Tibetaansche Boeddhisme, de
kathedraal te Lhassa.

„Door een ruime hal, waarin men gewijd water en rozenkransen
kan koopen, en waar vier beelden der aartsengelen staan, komt men den
tempel binnen. De muren zijn bedekt met ruw bewerkte schilderijen uit
de legende van Boeddha. Het dak wordt gedragen door zes zware pilaren,
met snijwerk versierd. De kerk zelf is een lang schip: door twee rijen
pilaren van twee zijvleugels en door zilveren opengewerkte schermen van
twee groote koren gescheiden. In ieder dier zijvleugels zijn veertien
kapellen. Aan het einde der kerk is de heilige plaats, bevattend
vijftien tafels, met juweelen voorzien, met mystieke zinnebeelden van
Sang-Sāra en andere scheppingen van Boeddhistische metaphysica. In
de verste nis bevindt zich in een overwelfde ruimte het beeld van den
vergoodden Gautama Boeddha.

„Ter linkerzijde daarvoor is de troon van
den Dalai-Lama, ter rechterzijde van den Pantschen Lama. Daarbij, in
rangorde, langzaam in glans verminderend, de zetels der
Chutuktu’s (kardinalen), abten en der achttien orden van de
lagere geestelijkheid.

„Tegenover het beeld is het hoog altaar of
de offertafel: verscheiden treden boven de vloer; met trappen
toegankelijk. Op de bovenste trappen staan gouden, zilveren en steenen
beelden, op de lagere trappen klokken, lampen, wierookhouders en andere
gewijde gereedschappen.

„Op het geluid van een hoorn of trompet
verzamelt zich de geestelijkheid in den ingang (de straks genoemde hal)
in ambtsgewaad. Bij het derde trompetgeschal zet de stoet zich in
beweging, met den levenden Boeddha aan het hoofd. Als deze
levende Boeddha op zijn troon is gezeten buigt ieder der priesters
driemaal voor hem en gaat dan met gekruiste beenen op den divan zitten,
overeenkomstig zijn rang. Een bel klinkt en allen zeggen op: de drie
toevluchten,115 de tien voorschriften116 en andere
formules. Na eenige stilte gaat wederom de bel en langere stukken uit
de heilige boeken worden door de priesters in koor gezongen. Als het
een feestdag is, wordt het hoogtepunt van den dienst bereikt in het
Tuisol, of gebed voor heiliging, als de offers zijn gezegend.

„Een bel klinkt, en al de monniken heffen
luide een gebedshymne aan, waarin gevraagd wordt dat de geesten van al
de Boeddha’s mogen tegenwoordig zijn.

„Een van hen heft boven zijn hoofd een
spiegel, naar het schijnt om hierop het beeld van den geest op te
vangen, als deze verschijnt; een tweede heft een drinkkan op, een derde
een mystiek zinnebeeld van de wereld, een vierde een schaal; en nog andere geheiligde
gereedschappen en mystieke symbolen.

„Onderwijl worden de stemmen der zangers en
het geluid van bellen, trommels en trompetten al sterker, en de kerk
wordt met wierookwalmen vervuld.

„De monnik met de drinkkan werpt
herhaaldelijk water, met suiker en saffraan vermengd, over den spiegel.
Het water vloeit over den spiegel naar het zinnebeeld der wereld en
wordt beneden in een schaal opgevangen. Telkens na gebruik wordt de
spiegel met een zijden doek afgeveegd.

„Het mengsel wordt nu in een andere kruik
gedaan: enkele droppels bevochtigen de handen der dienstdoende monniken
die er de kroon van hun geschoren kruin, hun voorhoofd en hun borst mee
aanraken. Eerbiedig slikt hij dan de overblijvende droppels in, en zoo
doende, meent hij op mystieke wijze deel te verkrijgen aan het
goddelijk wezen, welks beeld opgevangen is op den spiegel, waarover het
water is geloopen.”

Tot zoover over het Lamaïsme. Wat een afstand scheidt ons hier
van den verheven stichter zelf, die, wars van ceremoniën
en plechtigheid, door zelfverzaking en
overpeinzing den weg vond tot den grooten Vrede. Helaas, dat ditzelfde
verschijnsel ons overal treft, welken godsdienst wij ook beschouwen:
straks zullen wij het ook elders zien. Doch: kàn dat anders? Kan
een frissche bergstroom zuiver blijven tusschen vuile moerassen? Kan
het reine denken, het zuiver gevoelen blijven wonen in een onreine,
gebrekkige menschheid?

Hoe hooger dan ook de volken stonden, des te meer wordt de zuivere
geest bewaard: meer is er van Boeddha’s geest gebleven in Birma
dan in Tibet. Toch: de schat is er nog wel, ook in dat
laatste land, al wordt zij daar opgeborgen in aarden vaten die er niet
bij passen. Niet te vergeefs leefden de groote denkers en strijders der
menschheid. 












1 Essai
sur la legende du Buddha. Paris 1875.

2
Vleeschwording der godheid, m. a. w. die teekenen zouden toonen dat hij
een vleeschwording der godheid was.

3 Een
bekend Boeddhistisch geschrift.

4 M. a. w.
een der vroegere openbaringen van de godheid.

5 God des
doods, zie Brahmanisme op blz. 9.

6 De vijf
gehechtheden, hiermede worden bedoeld: lichamelijkheid,
gewaarwordingen, voorstellingen, neigingen en bewustzijn. De bedoeling
van dezen eenigszins duisteren zin, uit Boeddhistische teksten
ontleend, is waarschijnlijk: waar men de vijf gehechtheden heeft
achtergelaten zal geen ouderdom, ziekte of dood zijn. Waar men dus
verheven is boven strijd en moeite.

7 Amrita,
letterlijk: levensdrank.

8
Rishi’s, zie Brahmanisme blz. 8.

9 Jina =
iemand, die zijn lagere natuur bedwingt.

10 Dit
ziet op vroegere levens van den Boeddha.

11 De
boom, waaronder Boeddha tot het ware inzicht kwam.

12 =
Levensdrank onsterfelijk.

13
Jaarlijks stierf de zonnegod als zonnepaard (ons sterrenbeeld aries =
de ram) om volgens de Indiërs alle vleesch te redden. Vandaar ook
het paardenoffer.

14 M. a.
w.: Wat is de oorzaak der wedergeboorte?

15 M. a.
w.: Waar de begeerte is gedood, daar wordt men van wedergeboorte
verlost.

16
Mahāvagga I. 5. 2 enz.

17 Teeken
van eerbied.

18 Zie
blz. 50.

19
Mahāvagga I. 6. 10.

20
„Voleindigde”, titel waarmee Boeddha
zichzelf noemde, evenals Jezus sprak van „de Zoon des
Menschen”.

21
„Nirvāna” een woord over welks beteekenis veel
verschil is. De Boeddhisten duiden er het hoogste heil mee aan, dat
boven alle lust is verheven.

22 Hiermee
worden bedoeld de vijf elementen, waaruit volgens het Boeddhisme de
menschelijke persoonlijkheid bestaat. Zij worden ook wel genoemd de
vijf Skandha’s, en zijn: lichamelijkheid, gewaarwordingen,
voorstellingen, neigingen en bewustzijn.

23 In den
zin van „begeerte”.

24
Hernieuwd bestaan.

25 Een
geijkte formule zijn deze woorden ook thans nog in het Boeddhisme.

26
Feitelijk vormen de Boeddhisten, zooals wij nader zien zullen een
monnikengemeente, doch ook als leek kon men den verlichte eeren en hem
volgen op een afstand.

27
Asceet.

28 Men zie
op blz. 51 en 52 Boeddha’s bespiegeling onder den
Bō-boom.

29
getiteld: „De vraag van Upatisa” (een andere naam voor
Sāriputta.)

30
Sānjaya’s leerlingen.

31
Rishi’s, zie over hen blz. 8.

32 Volgens
het Boeddhistische geschrift „Dhamma pada”, een
verzameling, grootendeels van spreuken.

33
Jātaka: d. w. z. verhalen over vroegere levens.

34 De
leer, de wet.

35 De
Boeddhistische monniken hadden en hebben haar en baard afgeschoren.

36 De
oudste naam der Boeddhisten.

37 Dat
later het Boeddhisme de verdrukten hielp verlossen, zullen wij zien als
wij over koning Açoka handelen.

38 Zie
blz. 63.

39
d. i.
kloosters.

40 Zie
bladz. 58.

41 Het
verhaal over Visākhā in Mahāvagga. VIII. 15.

42
Mahā Prajāpatī.

43 Deze
aanhaling zoowel als het thans volgend verhaal naar Dīgka
Nikāya.

44 H.
Fielding. De ziel van een volk. (Het Boeddhisme als volksgeloof in
Burma). vertaald door F. Ortt. ’s-Gravenh. 1900.

45 Volgens
Anguttara Nikāya.

46 Zie
blz. 56.

47 Een
Cingaleesch Boeddhistisch geschrift.

48 Dit is
de waarschijnlijke afwerking van dezen niet afloopenden zin.

49 De
hooge verlichting in de rede.

50 Ook
Prof. Rhys Davis, die overigens daartoe wel geneigd is, erkent het
geloof der oude Boeddhisten in een bovennatuurlijke kennis,
Abhinnā, en bovenzinnelijke vermogens, Iddhi. Men zie zijn
Buddhism. 1899. pag. 174.

51 Hier
wordt geteekend „de kracht van vriendelijke gedachten”, ook
tegenwoordig wel bekend, waarop wij wellicht later nog terugkomen. Men
zie ook blz. 76.

52
Dhammapada.

53
Dhammapada.

54 Het
licht van Azië. vert. door Dr. H. U. Meyboom. Amsterdam. 1881.
blz. 166, 167.

55 Zie
bladz. 172. a. w.

56 Bhikshu
= bedelaar, Muni = zwijgende, omdat de monniken zwijgend rondgingen met
hun aalmoezenschaal.

57
Chineesch spreekwoord.

58 De
boven aangehaalde spreuken zijn aan verschillende Boeddhistische
geschriften ontleend.

59 Uit
Mahāvagga, deze rede zou gericht zijn tot de duizend kluizenaars
van Uruvelā.

60 Men
vergelijke ook op blz. 71 het gesprek met een Brahmaan over het ware
offer.

61 Uit
Mahāvagga.

62 Uit
Doedhā-vitakha Sutta.

63 Naar
het water.

64
Chineesche uitdrukking voor Nirvāna.

65 Soort
van vergiftige slang.

66 Een
soort vogel.

67 Of
Iddhi = door haar in „verrukking van zinnen” te
brengen.

68
Letterlijk: oud man, een soort Boeddhistische heilige.

69
Vrouwenverblijf.

70
Indische wetboek van voor-Boeddhistischen oorsprong. Thans o.a. nog in
Birma geëerd.

71 Lieden
die tot geen caste behooren, dus verachtten in de maatschappij.

72 Soort
muziekinstrument.

73
Goudstukken.

74 nl.
Boeddha, Dharma, Sangha: de verlichte, de leer, de gemeente.

75
Mahayana, groote overtocht, Hinayana, kleine overtocht. Alzoo heeten de
twee scholen, waarin het oorspronkelijke Boeddhisme zich splitste en
die beiden hun eigenaardige opvattingen en litteratuur bezaten.

76
Açoka was koning over een deel van Indië in de
3e eeuw voor Christus.

77 Rahat
of Arahat: een, die niet meer wederom geboren behoeft te worden.

78 Zie
pag. 56.

79
Samyuttaka Nikāya.

80 Zie H.
Fielding. De ziel van een volk, vertaald door F. Ortt. Drukkerij
„Vrede” ’s-Gravenh. 1900.

81 Vgl.
blz. 112.

82 Dit
Ātman beschouwen zij als Brahmā in den mensch, het goddelijke
in ons, vgl. blz. 12, 13.

83 n.l.
diegenen, die als Makhali Gosāla, zie blz. 74, gelooven dat het ik,
na een aantal zielsverhuizingen doorgemaakt te hebben, ’t zij
goed of boos, in den dood ondergaat.

84 Milinda
is de Grieksche koning Menander, die ongeveer 100 jaar voor Christus
leefde en Indië aan zich onderwierp.

85 Zie
blz. 95 enz.

86 Uit
Dhammapada.

87
Cariyā Pitaka. III. 15.

88
M. a.
w. naar alle vier de windstreken, zie blz. 78, waar hetzelfde
onderwerp wordt aangeroerd.

89
Cullavagga. VII. 3.12.

90 Zie
blz. 100, 101.

91 Kant
verhaalt dat hij door deze voortgezette oefening deelen van zijn
lichaam, die anders niet onder de heerschappij van zijn geest stonden,
kon beheerschen.

92
Samyuttaka Nikāya. vol. I fol. ghā.

93 Ook dit
verhaal naar Samyuttaka Nikāya. vol. II. fol. ja.

94 Blz.
324. a. w.

95 Geen
slangendemon in menschengedaante.

96 Een der
oudere monniken, die hem voordraagt.

97
Waarschijnlijk vertoefden de oudste volgelingen vooral onder boomen;
doch ook tegenwoordig zijn de kloosters altijd met boomen omgeven.

98 Zeer
kleine munt.

99 M. a.
w. zich beroemen op zijn liefde tot een eenzaam, bespiegelend
leven.

100 De
ziel van een volk blz. 175.

101
Waarbij een monnik uit de heilige boeken voorleest.

102
Pitaka’s = korven, de drie heilige boekverzamelingen der
zuidelijke Boeddhisten, waarvan het eerste handelt over Vinaya (de
orde). Het tweede over Dharma (de leer), het derde over Abhidharma (het
geloof). Ieder dier afdeelingen bestaat uit tal van geschriften. Vele
zijn uitgegeven en vertaald in de verzameling „Sacred books of the East.”

103 Vlg.
op bl. 70 het gesprek met Ānanda.

104
Cullavagga XI. 4.

105 a. w.
blz. 17.

106 Zie
blz. 119.

107
Fielding a. w. blz. 108 en volg.

108 Naam,
dien Açoka droeg.

109
Grafteeken, gedenkteeken.

110 De
bedoeling schijnt te zijn dat deze boomen ’s nachts de monniken
tot toevlucht zullen strekken.

111 Over
het laatstgenoemde zie bl. 109–111 van dit werk. Upatishya of
Upatissa is een andere naam voor Sāriputta, zie blz. 58 en 59.

112
Waarschijnlijk waren er ook olifanten bij, die worden heel wat ouder
dan menschen.

113 Zie
blz. 118 en 119.

114
Woorden, die Boeddha zou geuit hebben, toen hem onder den Boddhiboom de
verlichting ten deel viel.

115 Zie
blz. 126.

116 deze
zijn: 1 geen leven vernietigen. 2 niet stelen. 3 zich voor onreinheid
wachten. 4 niet liegen. 5 geen bedwelmende dranken gebruiken. 6 niet op
verboden tijden eten. 7 van dansen, zingen, muziek en
tooneelvoorstellingen zich onthouden. 8 geen kransen, parfumerieën, zalven of sieraden
gebruiken. 9 geen hoog of breed bed gebruiken. 10 geen goud en zilver
aannemen.










Hoofdstuk V.

De Chineesche Philosophie.



I. Inleiding.




Het doel van dit geschrift is juist niet om eene
volledige geschiedenis der Chineesche philosophie te geven of al de
vraagstukken, welke deze heeft trachten op te lossen onder het oog te
zien. Daartoe toch zouden zeer uitvoerige, boekdeelen vullende
uiteenzettingen, noodig zijn, die van het geduld van den lezer te veel
zouden vergen. De bedoeling is op beknopte en verstaanbare wijze te
schilderen het eigenaardige der Chineesche philosophie en hoe zij op de
ontwikkeling van het Chineesche volk heeft gewerkt.

In hoeverre in oude tijden Turanische of Arische invloeden zich in
China hebben doen gelden, en vanwaar de sporen van deïsme komen,
die men in den ouden staatsgodsdienst ontwijfelbaar vindt, is hierbij
van minder belang. Gewichtiger en belangrijker is het feit, dat de
beschaving van het Chineesche volk, zooals wij die voor het eerst in
historische tijden ontmoeten, aanstonds iets van ouds gevestigds, iets
afgewerkts, afgeronds heeft: waarvan wij den aanvang niet kunnen
ontdekken, en die zich wel duizend jaar lang, tot aan den intocht van
het Boeddhisme vrijwel onveranderd heeft gehandhaafd.

Wel vindt men ook in China sagen over oude dagen, waarin het volk
’s winters in holen, ’s zomers in een soort nesten in
boomen leefde, waarin het gebruik van het vuur onbekend was en de
bewoners nog niet geleerd hadden visschen en vogels te vangen: doch wat
op dezen, ook naar Chineesche opvatting voorhistorischen tijd
betrekking heeft, vinden wij in latere werken, niet als een herinnering
aan een vaststaande traditie, maar aan legenden, van onheugelijke
tijden bestaande.

Wat de standvastigheid der Chineesche zeden betreft, noemen
wij het feit, dat de offergereedschappen uit den
tijd der Hsia dynastie evenzoo gevormd zijn als die uit den laatsten
tijd der Chau-dynastie, hoewel twintig eeuwen beide dynastiën
scheiden. Ook bleven de ceremoniën, gebruiken en zeden in
godsdienst, wijsbegeerte en zedeleer gedurende dien tijd onveranderd.
Hieruit leide men echter niet af dat de geest van het Chineesche volk
al dien tijd rustte, integendeel: zelden is er een tijd geweest, waarin
het Chineesche volk meer geestelijk leven ontwikkelde dan van de
6e tot de 4e eeuw voor Christus. Doch: dit
geestesleven openbaarde zich vooral in het bewaren, verklaren en
uitwerken van wat eenmaal overgeleverd was. Het was meer om uitleggen
te doen dan om iets nieuws in het leven te roepen.

De Chineesche philosophie heeft, gelijk wij dat ook bijna overal
elders zien, van af de oudste tijden zich in twee richtingen
ontwikkeld. De eene, waarvan Lao tsze als vertegenwoordiger mag gelden,
bewoog zich in metaphysisch-theosophische richting, de andere, waarvan
Confucius als hoofd wordt erkend, in ethisch-materialistische,
of—juister uitgedrukt, ethisch-politische richting. In het
stelsel van Lao tsze of Li R (het Taoïsme) treedt op den voorgrond
„het inwendig licht,” dat
’s menschen leven moet leiden, in dat van Confucius de
verschillende verhoudingen: tot ouders, familie, staat enz. die
’s menschen plichten bepalen.

Wij zouden echter verkeerd doen ons Lao tsze en Confucius voor te
stellen als stichters eener nieuwe leer: beiden deden niets anders dan
de leer van vroegere gezaghebbenden overleveren, wier uitspraken lang
voor hun tijd de bron der Chineesche wijsheid vormden.

Uit den langen strijd tegen het Taoïsme, een strijd die sedert
het begin onzer jaartelling ook tegen het van elders ingevoerd
Boeddhisme was gekant, is ten slotte het Confucianisme als overwinnaar
te voorschijn getreden. Nog heden is dit: evenals reeds voor
tweeduizend jaren, de orthodoxe richting: haar aanhangers hebben in den
loop der eeuwen de regeering des volks verkregen. Toch: ook deze
richting van de Chineesche philosophie heeft zich niet vrij kunnen
houden van allerlei, aan het gebied van den godsdienst ontleende,
vreemde bijvoegselen. De oude rijksgodsdienst: een uit het Shamanisme
ontstane vermenging van natuur-, geesten-, helden- en
vooroudervereering: die bij de voornamen in een aantal ambtelijke
ceremoniën, bij het volk in grof bijgeloof verloopt, heeft
vooral omtrent de vooroudervereering op deze philosophie invloed
uitgeoefend, terwijl ten opzichte van
kosmogonische1 en dergelijke vragen, Boeddhistische en
Taoïstische invloeden zich hebben doen gelden: de laatste vooral
sedert de 12e eeuw na Christus.

Men zal zich wellicht verwonderen dat Boeddhistische en
Taoïstische invloeden hier werkzaam konden zijn: waar zij van de
zijde van de gevestigde leer zooveel vervolging moesten ondergaan. Men
bedenke echter dat het bij deze vervolgingen minder te doen was om de
onderdrukking of uitroeiing van dogmatische ketterijen,
dan wel om den staatkundigen invloed, welken de priesters van beide
secten trachtten te verkrijgen, tegen te gaan en vooral om het
grondbeginsel van het Confucianisme: de voortplanting der familie, die
door het geweldig toenemen der kloosters bedreigd werd, staande te
houden. Wat de kloosters betreft: er waren er b. v. in 845 n. C. 4600
met nog 40,000 kleinere stichtingen: terwijl toen het aantal monniken
en nonnen 260,000 beliep.

Wat heeft aan het Confucianisme nu het overwicht gegeven? Zeker in
de eerste plaats dat het—in plaats van den eisch om de wereld te
verlaten en in mystieke bespiegeling op te gaan, een eisch, dien
Taoïsme en Boeddhisme stelden—deelname aan de praktische
eischen des levens aanbeval en daarvoor aanzien en eer als belooning
stelde. Tegenover deze leeringen van Lao tsze en Boeddha stond dus de
leer van Confucius als „wereldwijsheid”—een
levensrichting, die voor den praktischen Chinees groote
aantrekkelijkheid moest bezitten.2

Lang voor Confucius en lang na hem waren er in China personen, die
men met de Brahmaansche en Boeddhistische wijzen, met de Joodsche
profeten en met de Grieksche wijsgeeren kan vergelijken. Half rhetoren,
half politici, trokken zij in de kleine vorstendommen van hof tot hof,
menigmaal met een tot duizenden aangroeiend gevolg van leerlingen.
Terwijl zij, leerend en afkeurend, zich zeer op hun wijsheid lieten
voorstaan, waren zij vaak voor de vorsten, dikwijls ook voor het volk,
lastige menschen. Voor de praktische staatslieden waren zij een gruwel
en een spot. Daar hun zelden belangrijke posten waren toevertrouwd ging
hun gezag en invloed meestal spoedig door de kuiperijen der
beambten en adellijke familiën, die in ieder der leenstaatjes,
waaruit het groote rijk bestond, om den voorrang kampten, te gronde. De
dynastie van Shang, die van ongeveer 1766 v. C. in China had
geheerscht, was in 1122 v. C. door die van Chau omvergeworpen. Wuwang,
de eerste koning uit dit nieuwe geslacht, die ongeveer te gelijk met
den Israëlietischen koning Saul (1110 v. C.) den troon besteeg, was een
geleerde, vrome en dappere vorst, maar hij beging de fout (misschien
echter door den staatkundigen toestand gedwongen) het groote rijk, dat
vroeger slechts één heer, den keizer, gekend had, in een
aantal leenstaten van verschillende grootte en macht (er waren er
tusschen de 40 en 125 in verschillende tijden) te verdeelen. Voor den
keizer bleef slechts een onbeduidend gebied bewaard. De nadeelige
gevolgen van dezen maatregel bleven niet uit: de leenheeren hadden
voortdurend strijd met elkaar, de zwakke keizers konden er geen orde
onder houden, het rijk gaf een beeld van de grootste verwarring te
aanschouwen. Ieder landsheer, groot en klein, dacht er slechts aan zijn
gebied en zijn macht te vergrooten ten koste van zijn buurman. En in
den kring der staatjes zelve leefden de voorname beambten, de adellijke
familiën en de politieke partijen in voortdurende twisten. In
’t kort: een beeld, zooals het Duitsche rijk niet zoo heel lang
geleden nog te zien gaf.










II. Confucius, zijn leven en leer.




Wij merkten in het vorige hoofdstuk op welk een
grooten, hoewel ongunstigen invloed de maatregel van keizer Wuwang wel
had, een invloed, die eeuwen voortwerkte, en die zich ook nog krachtig
deed gelden in de dagen toen de bekende Chineesche wijze Confucius
geboren werd. Deze zag het levenslicht in 550 v. C. Zijn vaderland was
het hertogdom Lu, gelegen in het tegenwoordige Shantung, een der straks
vermelde kleine vorstendommen. De Chineezen noemen hem Kung-Kiu.

Confucius is een Latijnsche bewerking van het Chineesche
Kung-fu-tsze. Deze laatste naam is samengesteld uit den familie-naam
„Kung”, de aanduiding van rang van hooge beambte
„(Ta) fu” en de toevoeging „Tsze” = leermeester. „Kiu”
beteekent heuvel en heeft betrekking op een uitwas, dien Confucius op
het hoofd had, of op den vorm van zijn hoofd. 

Confucius’ familie stamde uit het keizerlijk geslacht der
Shang. Zijn voorvaderen waren vorsten van Sung geweest onder de
dynastie van Chau, en wel in het oostelijk deel van het tegenwoordige
Honan. De jongere tak dezer familie, waartoe Confucius behoorde, had
den bijnaam Kung aangenomen en was tegen het einde van de 8e
eeuw naar Lu getrokken. Daar was zijn grootvader commandant van een
stad geweest en had zijn vader zich als soldaat door groote
lichaamskracht en dapperheid onderscheiden. Confucius was geboren uit
het tweede huwelijk zijns vaders, door dezen op hoogen leeftijd met de
dochter van een buurman gesloten: volgens sommigen was hij slechts de
zoon van eene bijzit.

De legende van later dagen heeft zijn geboorte met allerlei
wonderbare voorspellingen en verschijningen, met het optreden van een
draak, geniën enz. opgesierd.

Over de jeugd van Confucius weten wij weinig: drie jaren na zijn
geboorte stierf zijn vader, op zijn negentiende jaar trouwde hij. Zijn
huwelijk was niet gelukkig: hij liet zich later van zijne vrouw
scheiden: misschien had deze ook wel redenen van ontevredenheid. Hoe
dit zij, een jaar na zijn huwelijk werd zijn zoon Li (karper) geboren,
zoo genoemd, omdat de hertog van Lu bij deze gelegenheid aan den vader
eenige karpers zond. In dienzelfden tijd werd Confucius tot opziener
der korenmagazijnen benoemd, een jaar later met het beheer van
staatslanderijen belast: naar het schijnt waren dit onbeteekenende
betrekkingen.

Kort daarop begon Confucius zijn werkzaamheid als leeraar. Hij
verzamelde een aantal leerlingen rondom zich, wier
schoolgeld—geschenken, naar Chineesche opvatting—tot zijn
levensonderhoud dienden.

Behalve met dit onderwijs en zijn ambt hield hij zich vooral bezig
met de bestudeering der oude ceremoniën en der oude muziek. In
beide deze takken der philosophie (de Chinees brengt ze hieronder
thuis) kreeg hij weldra zulk een groote roep van geleerdheid, dat vanaf
het jaar 517 een aantal jongelieden uit de aanzienlijkste familiën
des lands onder zijne leiding deze wetenschappen kwamen bestudeeren.
Dit verhoogde zijn aanzien en maakte het hem mogelijk een reeds lang
gekoesterden wensch te vervullen door aan de keizerlijke hoofdstad Lo
Yang in Honan een bezoek te brengen. Hij maakte zich daar het verblijf
ten nutte door de groote rijkstempels des hemels en der aarde te
bezoeken, en zich met de ceremoniën van het keizerlijk hof op de
hoogte te stellen. In dien tijd schijnt hij ook zijn bekende
ontmoeting met zijn ouderen tijdgenoot Lao tsze gehad te hebben, die
toen opziener der schatkamers in Lo yang was. Nog in hetzelfde jaar
keerde Confucius naar Lu terug. Zijn beroemdheid nam, misschien ook
door deze reis, van dag tot dag toe: zoo, dat hij zelfs tot 3000
leerlingen rondom zich verzamelde.

Evenwel, de staatkundige toestand in Lu maakte het hem weldra
onmogelijk daar langer te vertoeven. In 516 v. C. kwam het tot
openlijke vijandelijkheden tusschen het vorstenhuis en drie daaraan
verwante families, die van Ki, Shuh en Mang. Van die eerste familie
(Ki) schijnt Confucius (als cliënt) afhankelijk te zijn geweest.
Het eind van den strijd was de nederlaag van den hertog. Deze vluchtte
naar het naburige vorstendom Tsé en werd door Confucius
gevolgd.

Hoewel de hertog van Tsé hem zeer genegen was, bleek toch de tegenstand van de
mannen, die in het hertogdom aan het roer stonden, krachtig genoeg om
hem daar uit den staatsdienst te houden. Na een jaar keerde hij dan ook
weer naar Lu terug, waar hij 15 jaar doorbracht zonder een ambt te
kunnen verkrijgen. Zijn vaderland werd in dien tijd door den strijd der
partijen verscheurd. Eerst door de verdrijving van een der voornaamste
onruststokers kwam er althans een weinig rust. In 500 v. C. werd
Confucius tot eerste beambte der stad Chungtu benoemd. De daarop door
hem ingevoerde hervormingen trokken algemeen de aandacht en zoo werd
hij vervolgens tot assistent van den hoofdopzichter van publieke
gebouwen, en kort daarna tot minister van justitie benoemd. Ook in dit
ambt bracht hij treffende dingen tot stand, zoodat naburige vorsten,
wien de bloei van Lu jaloersch en tegelijk bezorgd maakte, er op uit
waren hem zijn post te doen verliezen. Dit gelukte ook: zij zonden den
hertog zestig schoone meisjes, danseressen en zangeressen ten
geschenke, die den hertog geheel in hare lieflijke striknetten
verwarden en zijn aandacht van de regeeringszaken wisten af te leiden.
Bedroefd en geërgerd verliet hij zijn vaderland. Dertien jaar lang
trok hij, onder allerlei ontberingen, van de eene plaats naar de andere
zonder ergens een open oor voor zijn plannen te vinden.

Zoo verhaalt de oude overlevering. Denkelijk is zij niet geheel
juist. Bij andere gelegenheden was Confucius niet zoo fijngevoelig als
hij ons hier wordt voorgesteld. Het waarschijnlijkste is dat de familie
Ki, die Confucius aan ambten en waardigheden geholpen had, op hem als
een willig werktuig hunner partij had gerekend en zeer
ontgoocheld was, toen Confucius het ondernam de macht der groote
leenheeren in het vorstendom te knotten en hun versterkte steden te
slechten: de plaatsen van waaruit zij den beheerscher des lands
trotseerden. Waarschijnlijk moest Confucius meer wijken voor
fijngesponnen intriges dan voor uitwendige macht. Zijn ballingschap zal
wel geen geheel vrijwillige zijn geweest. De invloed der familie Ki
heeft hem voorzeker langen tijd den terugkeer in het vaderland
onmogelijk gemaakt en dien eerst toegelaten, toen men van den
afgeleefden grijsaard niets meer te vreezen had.

In 483 keerde Confucius naar Lu terug. Daar werd zijn tijd door
onderwijs geven en letterkundige bezigheden in beslag genomen, totdat
hij in 478 v. C. op 73-jarigen leeftijd stierf, verbitterd door
het vruchtelooze van al zijn bemoeiingen, het onvervuld blijven zijner
verwachtingen. Zijn laatste woorden tot zijn leerling Tsze kung waren:
„Geen wijze heerscher verschijnt, niemand in het gansche rijk wil
mij als raadsman hebben, mijn tijd om te sterven is gekomen.”
Zijn leerlingen begroeven hem in K’hufuhsien,3 in het
tegenwoordige Shantung. Drie jaar lang treurden zij bij zijn graf, waar
zij zich, naar Chineesche zeden, hutten oprichtten.

„Na den dood van Confucius,” zoo heet het in de
geschiedenis der Han-dynastie (210 v. C.–24 n. C.) „was het
met zijn leer gedaan en nadat zijn zeventig (voornaamste?) leerlingen
waren heengegaan, werd zijn leer bedorven (verbasterd). Er waren een
groot getal verschillende teksten van de jaarboeken, van het
liederenboek en van het boek der veranderingen en gedurende de verwarde
toestanden en twisten der verschillende staten (480–221 v. C.)
raakten waarheid en leugen nog meer met elkaar in strijd en in de leer
der verschillende geleerden heerschte groote verwarring. Toen kwam het
ongeluk, door de Tsin-dynastie (220–205 v. C.) veroorzaakt: deze
bewerkte namelijk dat de boeken der geleerden met vuur werden verbrand,
opdat het volk onwetend zou worden gehouden. Langzamerhand echter kreeg
de Han-dynastie de macht in het rijk. Deze spande zich in om de schade
te herstellen, die de Tsin-dynastie had veroorzaakt. Tafels en plankjes
(waarop men in oude dagen teekens insneed of inkerfde) zocht men bijeen
en de (klassieke) boeken werden verzameld.” 

In denzelfden tijd werd Confucius door de rijksregeering: d. w. z.
door den vertegenwoordiger daarvan, den keizer, officieel erkend (n.l.
als vereerenswaardig).

Reeds vroeger—na zijn dood—was hem ter eere door den
hertog van Lu een tempel gebouwd, waarin viermaal per jaar offers
moesten worden gebracht. Doch hoewel in 194 v. C. de grondvester der
Han-dynastie, toen hij door Lu reisde, dezen tempel bezocht en er een
os liet offeren, duurde het toch tot het jaar 1 n. C., eer keizer Ping
aan Confucius een onsterfelijken eeretitel verleende en tot 57 n. C.
voor offers aan hem in alle keizerlijke en rijksscholen werden
ingevoerd. Deze vereering deelde Confucius tot het jaar 609 n. C. met
den hertog van Chau, Chau-Kung, den broeder van den eersten keizer van
dienzelfden naam. Eerst na dien tijd werden voor Confucius
afzonderlijke tempels opgericht en vanaf 628 werd hij alleen vereerd.
De officieele eeretitel, dien hij nu bezit: „Kung, de oude
leeraar, de volkomen wijze” dateert eerst uit het jaar 1657 en is
hem verleend door den eersten keizer der nu nog regeerende
Mandschoe-dynastie. Deze heeft meer dan ééne der
voorgaande dynastiën voor het aandenken en de vereering des
meesters gedaan: zeker wel in het juiste besef daardoor voor het
Chineesche volk haar vreemde heerschappij wat minder drukkend te
maken.

Zooals wij reeds opmerkten leerde Confucius niets nieuws: hij
verklaarde slechts de leer, die van oudsher geldig was en beriep zich
daarop bij alle gelegenheden. Ja, het is wellicht juist aan dit
onpersoonlijk karakter zijner leer toe te schrijven, dat deze gedurende
zooveel eeuwen zulk een invloed op het volk kon uitoefenen.

Confucius en zijne leerlingen, navolgers en commentatoren waren
slechts de bewaarders eener traditie, die sedert langen tijd in het
bewustzijn van het Chineesche volk als met ankers was vastgemaakt.

Wat Confucius leerde kan men het best samenvatten in deze stelling:
wie anderen wil opvoeden moet allereerst zichzelf opvoeden, m. a. w.
een opvoedkundige opvatting van het Grieksche: „Ken u
zelf,” maar—tegelijk een onmiskenbare vooruitgang: want
zelfkennis heeft dan alleen waarde, als zij het begin van beterschap
is.

„Confucius sprak met voorliefde van het gewone, regelmatige en
niet van het ongewone of buitengewone; hij sprak van wat men door vlijt
en daarop berustende kracht verkrijgen kon; maar niet van wat men door
overmacht kon bereiken. Hij sprak van toestanden van orde
en niet van toestanden van regeeringloosheid met kuiperijen, die
daarbij voorkomen, hij sprak van menschelijke en niet van bovenaardsche
dingen. Hij leerde verstaan de grondstellingen, in de schriften der
ouden vervat en hoe daar naar te handelen, de zedeleer van het hart en
hoe aan de zedelijke beginselen getrouw te blijven.”

Aldus omschrijft een uitlegger zijner werken een plaats uit zijne
„Gesprekken”, die treffend de leerwijze van Confucius in
het licht stelt.

Bizonder eigenaardig is in Confucius de afkeer om zich in te laten
met wat betrekking heeft op de onbekende toekomst des menschen aan gene
zijde des grafs.

„Gij kunt de levenden niet dienen, hoe zult gij de geesten
dienen,” antwoordt hij aan een zijner leerlingen en als deze nog
verder op het onderwerp wil ingaan, zegt hij: „Gij kent het leven
nog niet, hoe kunt gij iets weten over den dood?” De oude
uitleggers verklaren deze plaats zoo, dat Confucius den leerling geen
ander antwoord gegeven heeft, „wijl geesten en dood
onbegrijpelijke dingen zijn en het de moeite niet loont daarover te
spreken.”

Het 10e boek der „Gesprekken” behelst een
vrij uitvoerige schilderij van de gewoonten en de houding des wijzen,
doch: zooals Dr. Legge, de vertaler van de klassieke werken der
Chineezen, zegt: „Confucius is als wijsgeer voor mij gedaald,
sedert ik hem in zijn huisjasje, zijn bed en zijn reiswagen gezien
heb.”4

Toch heeft die pijnlijke zorgvuldigheid, waarmede zijn leerlingen
ook de kleinste nietigheden uit de gewoonten huns meesters opteekenden,
een voordeel: zij bewijst ons, hoe behoudend de Chineezen zijn, zelfs
in de onbeduidendste uiterlijkheden, daar veel
van de toen beschreven gebruiken nog zoo bestaan.

Zoo wordt op een plaats verteld hoe Confucius deed, wanneer hij op
bevel van den vorst een bezoeker moest ontvangen: „Hij ijlde
vooruit, de armen opgeheven als de vleugels van een vogel.”
Hetzelfde ceremonieel heerscht thans nog aan het Chineesche hof: de
vreemde gezanten, die de keizer van China in 1874 en later ontving,
zouden het kunnen getuigen.

„Bleef hij in de poort staan, zoo deed hij dit niet in het
midden van het pad, en bij het in- en uitgaan trad hij niet op den
drempel.” 

De weg onder iedere poort was in oude tijden door een paal in twee
deelen gescheiden: voor het in- en voor het uitgaan. Het midden van
ieder dezer twee wegen mocht slechts de vorst gebruiken. Tegenwoordig
zijn er in de keizerlijke paleizen en vertrekken bijna overal
verscheidene poorten en deuren: drie tot vijf, waarvan de middelste
alleen voor den keizer dient en door niemand anders betreden mag
worden. Waar slechts één poort of deur is, zooals bv. in
de hal, die tegenwoordig voor de audientiën der vreemde gezanten
gebruikt wordt, wil de etiquette, dat het in- en uitgaan niet precies
door het midden plaats heeft. In tuinen en op begraafplaatsen van
keizers of prinsen is het middelste gedeelte van de middelste trap, die
tot de hal of den tempel voert, dikwijls met groote platen marmer
bedekt, waarop zich in reliëf bewerkte draken bevinden. Zoo is het
betreden daarvan onmogelijk gemaakt: en terwijl de dragers rechts en
links de trappen opgaan, zweeft slechts de draagstoel of de doodkist
over het midden van de trap.

Wat het betreden van den drempel aangaat, dit geldt, evenals in oude
tijden, ook nu nog voor onbeleefd en de bewoners van het huis onheil
aanbrengend. Bij audientiën des keizers wordt dan ook aan de
gezanten uitdrukkelijk verzocht, het betreden van den, bijna een voet
hoogen, zeer smallen drempel te vermijden. In Japan werd het ook tot
voor weinige jaren als een grof vergrijp beschouwd: als een
beleediging, die onder mannen met twee zwaarden,5 slechts door
bloed kon worden uitgewischt. Den voet op iemands drempel zetten,
beteekende hetzelfde als hem den heer des huizes op het hoofd
zetten.

Het beeld van Confucius, dat ons uit de over hem bewaarde berichten
tegenkomt, is niet zeer aantrekkelijk. Wij zien voor ons een oudachtig
humeurig heer, wien ’t echter aan geestigheid niet ontbreekt: een
man, pijnlijk afgemeten in kleeding, gedrag en gewoonten, die alles
weet en alles kan en nooit eene gelegenheid laat voorbijgaan om zijn
medemensch vol zalving te doen gevoelen, dat hij het beter weet dan
deze.

We aanschouwen een professor, die met de dooden op een vrij goeden
voet staat: hen immers kan hij kritiseeren en aanhalen, zonder dat zij
hem tegenspreken: doch die het den levenden niet vergeeft, dat de
geschiedenis zich niet afspeelt volgens het door hem gesponnen schema
en dat hij niet geroepen wordt om de wereld weer in zijn
kader terug te brengen. Daarom knaagt hij aan alles, wat anderen doen
of nalaten: zou hij zich in alles willen mengen, als die anderen het
maar toelieten en wordt hij door de gedwongen rust, door de tweespalt
tusschen zijn willen en niet vermogen, tegen anderen en ten slotte
tegen zichzelf verbitterd.

Zulk een oordeel schijnt hard, maar het werd reeds geveld door zijn
tijdgenooten en door hen die kort na hem leefden. Echter bedenke men
dat zijn tegenstanders het velden en dus wellicht wat overdreven.

In het boek Sze ma tsien wordt, van Taoïstische zijde, dus door
de aanhangers van Lao tsze, gehandeld over een samenkomst tusschen Lao
tsze en Confucius. Daarbij zegt de eerste—oudere tijdgenoot van
Confucius—tot den laatste, die hem vermoedelijk verveeld had met
citaten uit het leven der oude wijzen en met zijn betoog over het nut
van uitwendige ceremoniën voor de innerlijke ontwikkeling des
menschen: „De lieden, waarover gij zoo veel spreekt, zijn reeds
lang dood en hun gebeente is vergaan, slechts hun woorden klinken na.
Als de tijd van den wijze is gekomen, spreekt hij: is die er niet, dan
weet hij te zwijgen. Ik heb gehoord dat een goed koopman, ook als hij
zijn schuur met schatten gevuld heeft zich toch als arm voordoet en dat
de wijze zijne wijsheid te verbergen weet. Leg af uwen hoogmoed en uwe
begeerten, uw uitwendigen schijn en uw wilde plannen. Dat alles is voor
u zonder nut. Dat is het eenige, wat ik u te zeggen heb.”

Op een plaats in de „Gesprekken” wordt verteld hoe
Confucius, toen hij eens voor een rivier was gekomen, die hij moest
overtrekken, een zijner leerlingen naar twee lieden zond, die daar in
het veld werkten, om te vernemen waar men den stroom het best kon
doorwaden.

De arbeiders waren asceten (Taoïsten) die zich van de wereld
teruggetrokken hadden. Een van hen vroeg, wie de man in den wagen was,
die ingelicht wilde worden. De leerling noemde den naam van Confucius.
„Kung-kiu uit Lu? die kent de voorde” (m. a. w. die weet
immers alles, dus ook dit) sprak hij, keerde zich om en werkte voort.
De andere arbeider was minder kort aangebonden, doch niet
vriendelijker. „Gij zijt een leerling van Confucius? Wanorde
bedekt als een gezwollen rivier het gansche land en wie zal dat, u en
hem ter wille, veranderen? Waarom wilt gij iemand volgen, die slechts
hier en daar de wanorde uit den weg gaat (zinspeling op het rondtrekken
van Confucius van het ééne land
naar het andere) en niet een, die zich geheel en al van de wereld
terugtrekt? Zoo sprak deze en ging weer aan zijn werk.

In de werken van Chwang-tsze komt Confucius er nog slechter af. Daar
komt een stuk in voor, getiteld „De roover Kih”, waarin
verteld wordt hoe Confucius zich in het leger van dezen rooverhoofdman
begaf om hem van zijn booze wegen terug te brengen, doch door dezen
zeer slecht werd ontvangen. De roover toch zeide:

„Gij geeft vele redeneeringen ten beste en praat maar door, u
beroepend op de oude wijzen, zonder dat daarvoor reden is. Hoe meer gij
spreekt, des te meer onzin komt er voor den dag. Gij voedt u, zonder te
ploegen, gij kleedt u, zonder te weven, uw lippen staan niet stil en uw
tong gaat als een trommelstok. Gij beslist maar wat recht en onrecht is
en brengt daardoor alle vorsten des rijks op verkeerde wegen. Gij geeft
aanleiding dat de geleerden zich niet bemoeien met wat hun eigenlijke
taak is. Gij praat over kinderlijke liefde en broederlijken plicht en
zijt toch steeds onafscheidelijk van de vorsten des rijks, de
aanzienlijken en adellijken... Gij wilt de oude leeringen van W en Wang
(die nergens goed voor waren) weer opflikken en gij beweert van alle
mogelijke dingen, dat zij kunnen dienen voor de onderwijzing der
komende geslachten. Met uw bizonder gewaad en uw nauwen gordel, met uw
bedriegelijke redenen en huichelachtig gedrag verleidt gij de vorsten
der staten en streeft gij naar rijkdom en eer. Een grooter roover dan
gij is er niet: waarom noemt men u niet den roover Kiu, in plaats van
mij den roover Kih?... Gij noemt u een man van talent: een wijze!
Tweemaal heeft men u uit Lu weggejaagd, uit Wei moest gij vluchten, in
T’si kreeg men u te pakken en in Ch’en en Ts’ai
hielden de soldaten u omsingeld. Voor u is er in het rijk geen plaats
meer, waar gij uw hoofd rustig kunt neerleggen. Uwe leeringen dragen er
schuld aan, dat uw leerling Tsze lu is terechtgesteld en zijn
gevierendeeld lichaam boven de poort van Wei is gehangen. Gij kunt noch
uzelf noch anderen voor onheil bewaren, wat kan uwe leer dan voor
waarde hebben?”

Ook andere leeraars, niet behoorende tot de Taoïstische
richting, hebben Confucius scherp aangevallen, zooals bv. in de eerste
eeuw n. C. de beroemde Wang-Chung, die voor de oorspronkelijkste en
scherpzinnigste van alle Chineesche wijsgeeren doorgaat en wiens talent
en beteekenis zelfs door de Chineesche orthodoxie wordt
erkend, al halen zij ook afkeurend de schouders op over den
buitengewonen ijver en de grenzenlooze vermetelheid waarmede deze
denker blootlegt en veroordeelt wat hij noemt de overdrijvingen en
verzinsels van Confucius en Mencius.

Tegenover al die afkeurende oordeelvellingen laten wij hier volgen
een plaats uit het „Onveranderlijk midden” die ons doet
zien hoe de leerlingen over hem dachten. Deze lofzang, want een lofzang
is het, die hier wordt aangeheven, geeft ons tegelijk te zien wat de
Chinees onder een „volmaakte wijze” verstaat en wat
Confucius ook thans nog voor hem is.

„Confucius leverde de leeringen van de keizers Yao en Shun aan
het nageslacht over, als waren deze (keizers) zijn voorvaderen geweest.
Hij verklaarde de instellingen van Wen en Wu (de stichters der
Chau-dynastie) die hij zichzelf tot voorbeeld had gesteld. Naar boven
was hij in harmonische overeenstemming met de eeuwige bewegingen des
hemels, beneden stond hij vast als de aarde.

„Wel mag men hem vergelijken met den hemel en de aarde, die
alles dragen en behouden, alles beschaduwen en beveiligen. Hij is als
de vier jaargetijden in hun wisselenden loop, als de zon en de maan met
haar elkaar afwisselend licht.

„Alles (in het wereldgeheel) bestaat naast elkander, zonder
dat het een het ander schade doet. De loop der jaargetijden, van de zon
en de maan gaat voort, zonder dat zij elkaar hinderen. De kleinere
krachten (der natuur) zijn als de stroomingen der rivieren, de grootere
openbaren zich in groote veranderingen (omkeeringen). Dat is het wat
hemel en aarde zoo groot maakt (de harmonie der sferen?)

„Hij slechts, die alle goede en wijze eigenschappen bezit, die
onder den hemel kunnen bestaan, toont zich vlug in het begrijpen,
helder in het onderscheiden, voorzichtig in het als waarheid aannemen,
alomvattend in het weten, geschapen om te heerschen, edel van hart en
grootmoedig, welwillend en mild, voorzichtig, opwekkend, krachtig, vast
en volhardend, behoudend wat hij heeft verkregen, vast, de juiste
grenzen bewarend, ernstig, nooit afwijkend van ’t (rechte) pad,
zonder gebrek (correct), eerbied afdwingend, volkomen, scherp van
inzicht, scherpzinnig en doordringend, bekwaam om (goed en kwaad) te
onderscheiden.

„Alomvattend is hij en ruim, diep en nooit rustend, als een
bron (die altijd vloeit) ter rechter tijd zijn deugden openbarend.


„Alomvattend is hij en ruim, hij is als de hemel. Diep en
nooit rustend als de bron, is hij (ondoorgrondelijk) als de afgrond.
Hij verschijnt, en allen vereeren hem, hij spreekt, en allen gelooven
hem, hij handelt en allen bewonderen hem! Daarom gaat zijn roem over
het gansche rijk en dringt door tot de verste barbaren. Zoover schepen
en menschen komen en des menschen kracht reikt, zoover de hemel zich
welft en de aarde draagt, zoover zon en maan schijnen, rijp en dauw
nedervallen: zoover heeft hem alles lief en eert hem, wat bloed en adem
heeft. Daarom zegt men: Hij is als de hemel.”

„Slechts hij, die de grootste reinheid bezit, welke onder den
hemel mogelijk is, kan de onveranderlijke betrekkingen regelen tusschen
de menschen onderling, de groote deugden, die den grondslag vormen,
vaststellen en de krachten des hemels en der aarde die alles nieuw
vormen en voeden erkennen; zou zulk een persoon steunen op een wezen of
een ding, dat buiten hem ligt?”

„Noem hem den idealen man: want hoe streeft hij naar ernst.
Noem hem afgrond, want hij is diep. Noem hem hemel, want hij is
ruim.”

„Wie anders kan hem begrijpen dan die vlug is in ’t
bevatten, klaar in ’t onderscheiden, ruim van blik in ’t
erkennen, alomvattend in ’t weten, die alle hemelsche deugden
bezit (die n.l. aan hem gelijk is).”

Het zou zeer verkeerd zijn Confucius te meten met een hedendaagschen
of een christelijken maatstaf. Hij was een zoon van zijn tijd:
saamgegroeid met de inzichten en opvattingen, daaraan eigen, staande op
den bodem der toenmalige moraal. Ook was hij persoonlijk niet vrij van
zwakheden en gebreken, die hem bij herhaling vermaningen en
waarschuwingen bezorgden, althans van één zijner
leerlingen, Tsze lu. Deze trad bij meer dan eene gelegenheid als de
ware ridder op. Confucius had steeds geijverd tegen oproerige
onderdanen en beambten: toch was tweemaal de waarschuwende stem van
Tsze lu noodig om den in al zijn droomen en verwachtingen van
staatkundig en sociaal hervormer teleurgestelden man, te verhinderen om
ontrouw te worden aan zijn eigen leer.

„Ja,” roept hij eens uit, als Tsze lu hem de tegenspraak
doet gevoelen, die er tusschen zijn woorden en zijn daden zou liggen,
„ja, ik heb gezegd dat een edel man zich niet inlaat met hen die
kwaad doen; maar zegt men niet: wat werkelijk hard is kan geslepen
worden zonder dunner te worden en wat werkelijk wit
is kan in een donkere vloeistof gedompeld worden zonder dat het zwart
wordt? Ben ik dan een bittere komkommer? Hoe kan ik er voor bewaard
blijven gegeten te worden?” Bij een andere gelegenheid, als een
oproermaker hem tot zich roept, zegt hij: „Het moet toch een
reden hebben, dat hij mij bij zich verzoekt! Als iemand mij maar
gebruiken kon, hoe zou ik een ander westelijk Chau tot stand
brengen!” (Chau was het vaderland der regeerende
dynastie en in oude tijden het voorbeeld van een goed bestuurden,
gelukkigen staat).

De zucht om een politieke rol te spelen, schijnt van alle zwakheden
van Confucius, die de overlevering ons meedeelt, de grondslag te zijn
geweest. Zoo b.v. toen hij er toe kwam om in het gevolg van den vorst
van Wei en diens slecht te boek staande vrouw door de straten der
hoofdstad te rijden en het volk hem nariep: „Ondeugd voorop en
deugd achteraan”, of—toen diezelfde dame hem in
audiëntie ontving en hij zich tegenover Tsze lu met de woorden
„Waarin ik tekort geschoten ben moge de hemel mij
straffen,” rechtvaardigde. Toen hij den eed brak, dien hij aan
den commandant van Pu had gedaan, om niet naar Wei te gaan, zeide hij
tot zijn verontschuldiging: „Het was een gedwongen eed, zulk een
hooren de geesten niet.”

In den tijd van Confucius en nog lang daarna heerschte in China de
bloedwraak.

„Met den moordenaar zijns vaders mag de zoon niet onder
denzelfden hemel leven, tegen den moordenaar zijns broeders moet een
man nooit naar huis terug behoeven te gaan om een wapen te halen, met
den moordenaar van een vriend mag een man niet in denzelfden staat
wonen,”
heet het in het boek der gebruiken, en deze voorschriften heeft
Confucius uitdrukkelijk bekrachtigd.

Bij den regel, dat de zoon op een mat van gras moest slapen, met
zijn schild als hoofdkussen, totdat hij den moordenaar zijns vaders had
gedood; dat hij op de marktplaats en aan het hof het wapen steeds bij
de hand moest hebben om hem te treffen, heeft de zin, dat men anderen
niet doen moet, wat men niet wil dat zij u aandoen een buitengewoon
praktische beteekenis. Het kan ons dan ook niet verwonderen, dat, als
een zijner leerlingen vraagt, of er geen woord is, dat als regel voor
de verhoudingen van het gansche leven kan dienen, hij dezen antwoordt:
„Is niet wederkeerigheid zulk een woord? Dat het verder
strekkend beginsel: kwaad met goed vergelden, ontbreekt, is
wel natuurlijk: een ander leerling kreeg dan ook op een vraag, hierop
betrekkelijk, ten antwoord: „En waarmee zal men dan goed
vergelden? Vergeldt het booze met rechtvaardigheid en goed met
goed.” Het komt geheel en al overeen met de strenge opvatting van
den wijze, dat op een andere plaats hem, die anders handelt (kwaad met
goed dus vergeldt) vrees als beweegreden wordt toegeschreven.

In de positieve zedeleer van Confucius kon deze mildere opvatting
geen plaats vinden: wel in de theosophie van Lao tsze, gelijk dan ook het
beginsel „Vergeldt kwaad met goed,” in den Tao-teh-king
voorkomt.

De leer welke Confucius verkondigde en verklaarde laat zich in
’t wezenlijke hierin samenvatten (zooals wij reeds opmerkten) dat
ieder zichzelf moet opvoeden om anderen, die hem door leeftijd en
positie ondergeschikt zijn, te kunnen opvoeden. Terwijl dus voor den
een het opvoeden en het bevelen tot plicht wordt gemaakt, wordt den
ander gehoorzaamheid ingescherpt: doch geen absolute, die in ieder
geval moet worden betracht: de zoon toch zoowel als de ambtenaar moeten
hun vader of vorst als hij afdwaalt, terugvoeren op het pad der
deugd.

„Hoe zal men een vorst dienen,” vraagt Tsze lu en
Confucius antwoordt: „Bedrieg hem niet en wederspreek hem in
’t aangezicht.” Op de vraag, of een zoon in elk geval het
bevel zijns vaders moet gehoorzamen antwoordt Confucius: „Wat
zijn dat voor redenen! Als in oude tijden een keizer al geen goede
grondbeginselen had, doch zeven ministers, die hem waarschuwden, dan
verloor hij het rijk niet. Als een leenvorst vijf zulke ministers had
ging zijn huis niet onder. Als een geleerde een vriend had, die hem
waarschuwde, zoo behield hij zijn goeden naam en als een vader een zoon
had, die hem de dingen die verkeerd waren bevolen, onder het oog
bracht, zoo deed hij niets dat onrechtvaardig was. Daarom, indien er
gevaar is dat er onrecht zal worden gepleegd, mag een zoon niet
aarzelen dit zijn vader, noch een minister dit zijn vorst onder het oog
te brengen. Wanneer het aldus plicht is reeds tegen onrecht, dat nog
staat te geschieden, op te treden, zou het dan kinderlijk zijn om een
bevel zijns vaders, dat onrecht in zich sluit, te
gehoorzamen?”

Het „Boek der kinderlijke liefde,”6 „De
groote leer,”7 en „Het
onveranderlijke midden,”8 behelzen de grondstellingen
der leer van Confucius in meer geordenden en samenhangenden vorm, dan
dit in de „Gesprekken en uitingen” het geval is. Eenige
aanhalingen uit deze drie werken zullen zeker bijdragen tot recht
verstand der leer van Confucius.

„De kinderlijke liefde is de wortel van iedere deugd, waaruit
de volkomendheid voortkomt.

„Het lichaam (tot op de huid en de haren toe), dat men van
zijn ouders ontvangen heeft niet te beschadigen, is de aanvang der
kinderlijke liefde,9 zich (geestelijk) te volmaken en
overeenkomstig (die volmaking) te handelen en zijn naam aan toekomstige
geslachten over te leveren, opdat de ouders geëerd worden: dat is
de voleindiging der kinderlijke liefde.

„Want kinderlijke liefde begint met de ouders te dienen, de
dienst van den vorst is het midden, voor nakomelingschap zorg te dragen
is het einde.

Wat „De groote leer” onderwijst is: de deugd te
beoefenen, het volk op te voeden, in de volkomenheid te volharden.

„Ieder ding heeft zijn wortelen en zijn takken, ieder streven
zijn begin en zijn doel: te weten wat begin en doel zijn, dat is de
beteekenis der „Groote leer” te verstaan.

„In oude dagen schiepen zij, die wenschten dat de deugd
beoefend werd in het gansche land, eerst orde, ieder in zijn eigen
gebied (leenvorstendom). Om dit te bereiken schiepen zij orde in hunne
familiën en om die te verkrijgen streefden zij er naar zichzelf te
volmaken. Om zich te volmaken reinigden zij hunne harten en om die
loutering te verkrijgen streefden zij naar kennis van hun eigen geest.
Om zelfkennis te verkrijgen, trachtten zij hun wetenschap te
vermeerderen en die vermeerdering werd door het onderzoeken van alle
dingen aangebracht.

„Van den keizer af tot de groote volksmassa toe: ieder moet de
reiniging van het eigen ik als de wortel van al het andere beschouwen.
Wordt de wortel verwaarloosd, zoo kan niets, wat uit haar voorkomt,
goed zijn: het is nog nooit voorgekomen, dat iemand voor
geringe zaken groote opmerkzaamheid en tegelijk voor gewichtige zaken
geringe opmerkzaamheid had (m. a. w. die in het kleine getrouw is, zal
ook in het groote getrouw zijn). „Wat bedoeld wordt met:
„Het geluk en de vrede des rijks hangen van de regeering der
staten af” is dit: „Als de vorst zeer oude lieden
behandelt, zooals dat behoort, zal er in het volk kinderlijke liefde
heerschen, als hij de ouden zoo behandelt, zal men broederlijk zich
voegen naar elkaar, als hij de jongeren en zwakken liefdevol behandelt
zal het volk datzelfde doen. Zoo heeft de heerscher een maatstaf,
waarmede hij als met een winkelhaak zijn gedrag kan afmeten.

„Wat een man bij die over hem gesteld zijn niet bevalt, moet
hij ook tegenover zijn ondergeschikten niet doen; wat hem bij zijn
ondergeschikten niet bevalt, zal hij niet doen tegenover zijne
meerderen; wat hij niet van den rechterkant ontvangen wil zal hij aan
den linker niet geven, wat hij van den linker niet ontvangen wil aan
den rechterkant niet.

„Daar is ook een middel om den welstand des lands te
bevorderen: veel voortbrengers, weinig verteerders. Laat er heerschen
werkzaamheid in het voortbrengen, en spaarzaamheid in het gebruik, dan
zal de voorraad altijd voldoende zijn.

„Wat de mensch van den hemel ontvangen heeft is de (goede
ware) natuur; wie in overeenstemming met deze natuur handelt, wandelt
op het pad van den plicht; dit pad te betreden leert de mensch door
onderwijzing.

„Het pad mag ook niet voor een oogenblik verlaten worden, kon
het (nl. zonder schade) verlaten worden, dan was het niet het (rechte)
pad. Daarom wacht de hoogere mensch niet om voorzichtig te zijn tot hij
(iets) ziet, en om bezorgd te zijn tot hij (iets) hoort.

„Niets is meer zichtbaar dan wat verborgen is, niets in het
oog vallender, dan wat onbeduidend is, daarom waakt de hoogere mensch
over zichzelf, als hij alleen is.

„Als noch vergenoegdheid, noch ergernis, noch kommer, noch
vreugde zich laten gelden, dan kan men wel zeggen, dat de geest zich in
een toestand van evenwicht bevindt. Zijn deze gevoelens echter opgewekt
en werken zij in juiste maat en verhouding, zoo ontstaat daaruit, wat
men harmonie kan noemen. Dit evenwicht is de wortel, waaruit alle
menschelijke handelingen in de wereld voortkomen, deze harmonie is de
weg, dien allen moeten inslaan. Waar evenwicht en harmonie in
volkomenheid heerschen is er orde in hemel en op aarde en
alles zal gevoed worden en gedijen.

„Vier plichten heeft de wijze te betrachten, die ik nog niet
geleerd heb te vervullen (zoo voegt de schrijver er bij): mijn vader te
dienen, zooals ik wenschen zou dat mijn zoon mij diende, mijn vorst te
dienen, zooals ik wenschen zou, dat mijn beambten mij dienden, mijn
ouderen broeder te dienen, zooals ik wenschen zou, dat mijn jongere
broeder mij diende; jegens mijn vriend te handelen, zooals ik wenschen
zou dat hij jegens mij handelde, (de vijfde betrekking, die tusschen
echtgenooten, is hier weggelaten, wellicht omdat noch Confucius, noch
zijn kleinzoon, aan wien het „Onveranderlijke midden” wordt
toegeschreven, in hun huwelijken gelukkig waren: beiden toch hebben
zich van hunne vrouwen gescheiden).

„De wijze doet, wat aan de plaats, die hij
inneemt, past: hij wenscht zich daarboven niet te verheffen. Rijk en
geëerd doet hij, wat een rijk en geëerd man betaamt, arm en
eenvoudig doet hij, wat den arme en eenvoudige betaamt. Is hij door
barbaren omgeven: hij doet wat aan den toestand past, is hij door
kommer en zorgen geplaagd, hij handelt overeenkomstig zijn toestand:
altijd blijft hij zichzelf.

„Is hij in een hoogen rang, hij behandelt zijn ondergeschikten
niet met verachting, is hij een ondergeschikte, zoo zoekt hij geenszins
de gunst zijner meerderen te bejagen: hij regelt zich zelf en verwacht
niets van anderen, zoo vermijdt hij teleurstellingen: hij maakt den
hemel geen verwijten, noch wordt op de menschen verbitterd.

„Zoo verwacht de wijze, rustig en vroolijk, wat de hemel
besluiten wil, de gewone mensch echter wandelt op een gevaarlijken weg
en ziet naar gunstige gelegenheden uit.

„De meester (Confucius) zegt: Bij het boogschieten hebben wij,
wat aan de houding des wijzen beantwoordt. Als de schutter het doel
heeft gemist, draait hij zich om en zoekt de oorzaak van het mislukken
bij zichzelf.

„Met de rechte mannen (aan het hoofd) gedijt de regeering;
evenals de plantengroei uit de aarde voortkomt en de bijen de jonge
larven verplegen en tot bijen opvoeden: zoo voeden de regeerders het
volk op.

„Het geheim eener goede regeering is: de rechte mannen te
vinden: ze te vinden hangt van het karakter des heerschers af; het
karakter wordt door plichtsvervulling gevormd en deze plichtsvervulling
wordt verlicht en gesterkt door liefde tot welwillendheid.

„De wederkeerige plichten, die alle menschen tegenover
elkaar hebben, zijn vijf in getal, de
eigenschappen waardoor zij uitgeoefend worden zijn er drie.

„Deze plichten zijn: die tusschen vorst en minister, tusschen
vader en zoon, tusschen man en vrouw, tusschen ouderen en jongeren
broeder en tusschen vrienden.

„Dit zijn de plichten der wederkeerige
betrekking, die ieder heeft te vervullen. De drie eigenschappen echter
zijn; weten, willen en kunnen, welke ieder moet bezitten. Dat, waardoor
deze eigenschappen de vervulling der plichten mogelijk maken is:
ernstig streven.

„Eenigen worden met de kennis dezer plichten geboren, anderen
verwerven deze kennis door navorschen, nog anderen nadat zij hun
onwetendheid op smartelijke wijze hebben ondervonden. Doch wanneer de
kennis eenmaal verworven is, is het onverschillig, op welken weg zij
verkregen werd. Eenigen oefenen de plichten uit, zonder moeite, als
iets dat vanzelf spreekt, anderen om daaruit voordeel te trekken; voor
wederom anderen is aan de uitoefening groote moeite verbonden. Doch
wanneer zij slechts uitgeoefend worden, komt dit op hetzelfde neer.

„De meester sprak: Leeren willen komt het weten zeer nabij;
zich ernstig bemoeien het willen; zich (over iets dat verkeerd ging)
schamen het kunnen.

„Hij, die deze drie dingen kan, is in staat zichzelf te
volmaken: wie zich zelf volmaken kan, kan anderen beheerschen, wie
anderen beheerschen kan, kan het rijk regeeren met al zijne staten en
familiën.

„De beheerschers des rijks hebben negen regels te volgen:
zichzelf te volmaken, deugdzame en talentvolle mannen te eeren, hun
bloedverwanten lief te hebben, hun ministers te achten, alle beambten
vriend’lijk te behandelen, het volk als hunne kinderen te
beschouwen, handwerkslieden aan te moedigen, vreemden met zorg en de
vorsten der leenstaten met welwillendheid te behandelen. Zichzelf te
beproeven en te reinigen, acht te geven op zijne kleeding en op zijne
bewegingen, dat zij beantwoorden aan de voorschriften der
betamelijkheid: dat is de wijze waarop de heerscher zich moet volmaken.
Overtreders moet hij afwijzen en zichzelf voor de verzoekingen der
schoonheid bewaren. Rijkdom te verachten en deugd te eeren, dat is de
wijze, waarop men mannen van waarde en van talenten aanmoedigt: hun
eereplaatsen en inkomsten te geven, met hen te deelen in wat hun
behaagt en hun mishaagt, dat zijn de middelen om aan zijne
bloedverwanten te leeren u lief te hebben. Den ministers
talrijke ambtenaren ter beschikking te geven en hun veel opdrachten toe
te vertrouwen, dat is de weg om de ministers aan te sporen. De weg om
de groote menigte ambtenaren aan te moedigen is: hun vertrouwen
schenken en goed bezoldigen. Die om het volk moed in te storten is:
hunnen dienst slechts te vorderen ter rechter tijd en de eischen licht
te maken. De weg om de handwerkslieden aan te sporen is: hen dagelijks
op de proef te stellen, hen maandelijks prijsvragen te laten oplossen
en hen daarbij te laten uitvoeren, wat aan hun neiging beantwoordt.

„Menschen uit vreemde landen met tact te
behandelen, dat is: hen bij het afscheid te begeleiden en bij aankomst
hen tegemoet te gaan, de goeden onder hen te prijzen en de zwakken te
verschoonen.

„Familiën, wier nakomelingschap in de
rechte lijn is te gronde gegaan weer herstellen en leenstaten, die
onder zijn gegaan, opnieuw grondvesten, rust herstellen in staten,
waarin onrust heerscht, die te ondersteunen, waarin gevaar dreigt,
bepaalde tijden hebben voor de ontvangst van vorsten en hun afgezanten
bij het hof, hen na rijkelijk onthaal weer laten gaan, hen welkom
heeten, ook als zij met geringe gaven komen: dat is de vorsten der
staten liefhebben.

„Allen, wien de regeering des rijks ten deel valt, hebben deze
negen regelen te betrachten en het middel, waardoor zij ten uitvoer
kunnen worden gebracht, is ernstig streven.”

Zooals men ziet, het zijn regelen van wereldwijsheid, die Confucius
en zijne leerlingen na hem onderwezen; de kunst een goed huisvader,
beambte, minister, vorst en keizer te worden, den plicht van zijn eigen
betrekking te vervullen en toe te zien, dat anderen dit eveneens doen.
Het is een soort huisbakken wijsbegeerte, die begint met de liefde van
het kind tot den vader en eindigt met de liefde des keizers tot zijn
volk. Soms is zij niet al te klaar in haar grondslag en ontwikkeling
(de vertalers en uitleggers van den grondtekst kunnen daar echter ook
wel schuld aan hebben) maar verstaanbaar genoeg toch om ons te toonen
hoe de Chineezen dachten en nog denken. De straks aangehaalde
uitspraken toch komen telkens weer terug: niet alleen in philosophische
verhandelingen, maar ook in staatsstukken, ambtelijke en particuliere
brieven. Daarom juist is eenige, zij het ook oppervlakkige kennis der
Chineesche philosophie voor ieder noodig, die inzicht wil
verkrijgen in den tegenwoordigen toestand van China.

Even zoo min als Confucius de schepper was van de door hem
voorgedragen leer is de beknopte, spreukmatige, soms eenigszins
mystieke vorm, waarin deze leer ons bewaard gebleven is, eene
uitvinding van hem en van zijne leerlingen. Deze bestond reeds van ouds
en schijnt de vorm geweest te zijn, waarin men in China steeds de
leeringen der wereldwijsheid placht te kleeden.

Toen Confucius in 517 v. C. Lo yang bezocht, zag hij daar, in de
voorvaderengalerij van het keizerlijk paleis, de gouden beeldzuil van
een man, wiens lippen met drie naalden waren saamgehecht en op wiens
rug het volgende opschrift stond:

„In oude tijden spraken de menschen weinig. Het zou goed zijn
hen na te volgen; want zij, die veel spreken, zijn er zeker van veel te
zeggen, dat beter onuitgesproken ware gebleven.

„Ieder zal arbeiden in verband met wat hij noodig heeft. Als
hij boven zijn kracht werkt, zal hij slechts zijn zorgen en zijn
teleurstellingen vermeerderen. Zelfs in datgene wat de mensch (denkend)
nastreeft, moet hij maat houden.

„Denk niet te veel om verstrooiing of rust: wie dat doet zal
geen van beide verkrijgen.

„Doe niet wat u wellicht vroeger of later berouwen kan gedaan
te hebben.

„Laat niet na een gebrek te verhelpen, omdat het klein is. Het
moge in den aanvang klein zijn, straks gaat het misschien aan het
groeien, totdat het u er onder brengt.

„Als iemand nalaat tegen kleine ongerechtigheden op te treden,
zal hij weldra in het geval verkeeren van tegen groot onrecht te moeten
strijden.

„Wees behoedzaam met uw woorden zoowel als met uw handelingen.
Geloof niet dat niemand u ziet en hoort, omdat gij alleen zijt maar
denk er aan dat de geesten overal zijn.

„Een huis kan verwoest worden door een smeulend vuur, terwijl
een groote vlam licht wordt bemerkt en uitgebluscht. Een stroom wordt
gevormd door het water van vele beken, een strik, die zoo sterk is, dat
hij niet licht wordt gebroken, bestaat uit vele draden.

„Een spruit, wier wortels nog niet diep zijn doorgedrongen,
kan licht worden uitgetrokken: is het haar toegestaan een boom te
worden, dan moet men naar de bijl grijpen. 

„Uit den mond van een mensch kunnen scherpe pijlen komen die
verwonden en gloeiende kolen, die verbranden: hoedt u dus, dat zulken
uit uwen mond niet uitgaan om anderen te schaden.

„Geloof niet dat, wijl gij in het volle bezit uwer kracht
zijt, gij zonder gevaar waagstukken kunt ondernemen; er is niemand, hoe
sterk hij ook moge zijn, die niet iemand vinden kan, sterker dan hij,
die hem op den grond werpt.

„Een oproermaker, die geen rechtvaardigen grond (voor zijn
verzet) heeft, zinkt tot op het laagste peil der maatschappij neer,
doch een onrechtvaardig heerscher wekt ontevredenheid op, terwijl de
voorzichtige willig gehoorzaamd wordt.

„De massa der menschen, het volk, gelijk men het gewoonlijk
aantreft, heeft weinig doorzicht, noch weet met het onbekende te
rekenen. Alzoo kunnen zij slechts de leiding van anderen volgen.
Daarom, wanneer zij dikwijls met diegenen in aanraking komen, die
voorzichtig, deugdzaam en verstandig zijn, die goede zeden volgen, dan
zullen zij onmerkbaar er toe komen dezulken na te volgen en zoo ook
wederkeerig anderen tot een voorbeeld worden.

„Mijn mond is gesloten, ik kan niet spreken. Het is vergeefs
mij te vragen, ik kan uwen twijfel niet wegnemen en zelf heb ik niets
te vragen. Wanneer ook datgene wat ik leer een raadsel schijnt, is het
daarom toch niet minder waar. Ik sta boven u en toch kan niemand iets
tegen mij hebben, welk sterveling kan dit van zichzelf zeggen?

„Vergeet niet dat de hemel geen gunstelingen kent, doch
tegenover allen even rechtvaardig is.

„Hoe vol ook de zee moge zijn, de stroomen gaan voort daarin
zich uit te storten, zonder dat zij haar grenzen uitbreidt.

„Overlegt zorgvuldig alles, wat ik u gezegd
heb, en ik zal niet vergeefs hebben gesproken.”

Toen Confucius dit inschrift las, wendde hij zich tot zijn
begeleiders en zeide, dat dit in weinige woorden alles behelsde, wat
voor de menschen het nuttigste was te weten, en dat, wie dit ter harte
nam en navolgde, niet ver van de volkomenheid zou zijn, waarnaar
iedereen streven moest. Dat het van invloed geweest is op zijne
opvatting der philosophische vraagstukken is ontwijfelbaar.

„Na den dood van Confucius was het met zijne leer gedaan en
nadat zijne leerlingen gestorven waren, werd deze verbasterd”,
zoo bericht men ons. De onrustige tijden hebben daartoe zeker het hunne
bijgedragen: de Chau dynastie gaat onder zwakke en bedorven
heerschers haar einde tegemoet, vele der kleine vorstendommen
verdwijnen in den voortdurenden strijd tusschen de leenvorsten
onderling, of worden, hoewel zij hun naam behouden, toch feitelijk door
machtige naburen opgeslokt; de groote staten kampen onder elkaar om de
opperheerschappij; het besef, dat, wie het ten slotte wint, de
keizerskroon zal verwerven, komt hoe langer hoe sterker op; het geloof
aan de oude waarheden en beginselen is geschokt, dwaalleeringen
(althans in het oog der orthodoxie) duiken overal op: zoowel ten
opzichte van de regeering als van de wijsbegeerte: het gezag van
Confucius wordt op zij gezet.

Daar komt eensklaps een kampvechter in het krijt, een leerling, die
den meester bijna evenaart en met geweldige kracht de banier der
orthodoxe philosophie weer opheft. Over hem willen we thans
spreken.










III. Mencius.




Meng (Mang) kó of Meng tsze=de wijsgeer Meng,
verlatijnscht tot Mencius, werd in het jaar 371 v. C. als afstammeling
van de drie groote familiën van Lu geboren: een geslacht dat in de
dagen van Confucius om de heerschappij in den staat had gestreden, maar
sedert verarmd en gedaald was. Zijn vader schijnt vroeg gestorven te
zijn: in ieder geval heeft hij geen invloed op de opvoeding en de
ontwikkeling van zijn zoon uitgeoefend: des te meer echter de moeder,
wier aandenken nog heden onder het volk voortleeft, als die van een
voorbeeld voor alle moeders. Zij zorgde, dat haar zoon in een goede
omgeving verkeerde en goed werd onderricht, spoorde hem door raad en
voorbeeld tot vlijt aan en bleef ook in zijn latere levensjaren (zij
stierf, toen Mencius reeds de 50 overschreden had) zijn trouwe
raadgeefster en steun. Toen haar zoon, dien zij op zijne rondzwervingen
vergezeld had, zijn ambt in het vorstendom Tsi wilde opgeven, doch om
harentwille aarzelde, moedigde zij hem zelf aan zijn eigen beter
inzicht te volgen en bracht zoo het oude voorschrift in toepassing, dat
de moeder haar zoon gehoorzaam moet zijn.

Over de leerjaren van Mencius is niet veel bekend: hij schijnt een
leerling van Confucius’ kleinzoon te zijn geweest. In zijn
vaderland (de leenstaat, waar hij thuis behoorde) verzamelde hij een
groot aantal leerlingen rondom zich, in wier midden hij leefde en
werkte en die, zooals de gewoonte het toen medebracht, te zamen naar
hun krachten en middelen voor zijn levensonderhoud zorgden. Die rustige
leeraarsloopbaan schijnt hem echter niet bevredigd te hebben
en in 331, toen hij 40 jaar was geworden, trok hij met eenigen zijner
leerlingen er op uit om aan de hoven der kleine vorstendommen
allereerst, zijn loopbaan als politiek hervormer te beginnen. De tijd
scheen voor een dergelijke onderneming, door een zelfbewust man op touw
gezet, gunstig te wezen en het ontbrak Mencius noch aan zelfbewustzijn,
noch aan den moed om vrijuit te spreken. De voortdurende twisten,
waarin de kleine vorstendommen nu eens onderling, dan eens met het
machtige, opbloeiende Tsin verkeerden (want het centraal gezag, het
keizerschap, was feitelijk nog slechts een naam) had aan een menigte
politieke avonturiers de deur geopend tot de hoogste waardigheden en de
invloedrijkste ambten. Nog maar weinige jaren geleden, in 333, was het
een hunner, Suts’in gelukt, de meest beteekenende politieke daad
van dien tijd: den bond der zes staten Yen, Chao, Han, Wei, Tsi en Tsu,
tegenover Tsin tot stand te brengen. Welnu, wat Suts’in en
anderen mogelijk was geweest, kon den met volle verachting voor de
politieke avonturiers bezielden Mencius niet onbereikbaar voorkomen.
Waarom zou hij, die met een gansche schat van geleerdheid was toegerust
en die geen eigenbelang, maar edele doeleinden nastreefde, niet kunnen
verkrijgen, wat aan die lieden welke van hof tot hof trokken en zich
aan den meestbiedende aanboden, mogelijk toescheen? Zoo trok hij in 331
naar den naburigen staat Tsé, en nadat hij daar tot 323 zonder
veel succes een staatsambt had bekleed, naar Sung, Su, Tao, Tang, Leang
en van 318 tot 311 ten tweeden male naar Tsé. Eindelijk keerde
hij, ontmoedigd en ontgoocheld, na vele mislukte pogingen, in 309 naar
Lu terug. Daar leefde hij nog 20 jaren als ambteloos burger voort,
slechts in beslag genomen door zijn onderricht geven en de voltooiing
zijner werken. Hij stierf in 289 v. C., vergeten en zonder dat zijn
heengaan ontroering wekte, tenzij bij zijn naaste leerlingen. Wel werd
zijn waarde reeds door de schrijvers der 2e eeuw v. C.
erkend, welke alleen Confucius boven hem stelden, doch nog 1300 jaren
gingen voorbij, eer hij de keizerlijke canonisatie verkreeg en in
Confucius’ tempels een plaats vond.

Mencius was een veel strenger man dan Confucius: de humor van dezen
wijsgeer, die zich er over vermaken kon, dat een boer van hem, die
juist op de vlucht was, zeide, dat hij er uitzag als een verloopen
hond, was Mencius vreemd. Heerschzuchtig en strijdvaardig, laat Mencius
de grootste aanspraken gelden tegenover vorsten en
staatslieden, die hem hoffelijk tegemoet komen. Dikwijls zondigt hij,
terwijl hij toch plan heeft zichzelf niet te vergeten, niet slechts
tegen de regelen der etiquette, maar ook tegen die der hoffelijkheid.
Toch verhindert hem dit niet rijke geschenken van vorsten aan te nemen
en met een groot gevolg van menschen en rijtuigen op hunne kosten in
het land om te trekken. Hij is een strijder, die met grooten ijver
tegen alle leeringen in het krijt treedt, welke hem niet orthodox
toeschijnen, een sociaal politicus, die den regel „Alles voor het
volk” met een energie en een openhartigheid voorstaat, die aan
den zachteren, meer bedachtzamen Confucius vreemd was.

Ook zuiver philosophische vragen, zooals die van de natuur der
menschen, lichtte hij met veel meer beslistheid en uitvoerigheid toe
dan Confucius,
die zich meestal met een eenvoudige bevestiging vergenoegde. Ook
tegenover een soort Cynische richting,10 die zich
naast of nevens het Taoïsme steeds meer deed gelden en tegen de
meer humane richting der Mihisten trad hij met groote beslistheid
op.

De veranderde tijdsomstandigheden brachten voorzeker mede, dat de
persoonlijke houding en de leerwijze van Mencius een andere was dan die
van zijn voorganger. Ook is het een feit, dat de dwalingen, die Mencius
meende te moeten bestrijden, zich eerst na den dood van Confucius
hadden ontwikkeld. De werken van Mencius leveren het bewijs, dat vele
der vragen en problemen, die ons thans zoo telkens weer bezighouden,
reeds toen aan de orde waren. Ook was het gevolg van den strijd
dikwijls als nu: dat ieder op zijn eigen standpunt bleef staan.

„Het volk” zegt Mencius, „is het belangrijkste
element in een land, dan volgen de godheden van akker en koren: de
vorst is het minst gewichtig.” Bij een andere gelegenheid zegt
Mencius tegen den vorst „Wanneer een heerscher zijn ministers als
zijn handen en voeten beschouwt, zoo zien zij hem voor hun hart en hun
maag aan. Als hij hen beschouwt als zijn paarden en honden, dan zien
zij hem voor een gewoon mensch aan (iemand, die geen eerbied verdient).
Ziet hij hen aan als aarde en gras (waarop men treedt en dat men
afmaait) dan zien zij hem voor een roover en vijand aan.”


Deze opvatting van de plaats en de plichten der hoogste
staatsbeambten staat niet in tegenspraak met het goddelijk recht der
vorsten, zooals de oude schriften dit erkennen.

„De hemel” zoo zegt het boek der geschiedkundige
aanteekeningen, „schiep, nadat hij het gewone volk had
geschapen, heerschers en onderwijzers voor hen, opdat dezen God ter
zijde zouden staan, en gaf hun macht en eer in het land.”

Doch op een andere plaats in hetzelfde werk staat: „De hemel
ziet, zooals mijn volk ziet, de hemel hoort, zooals mijn volk
hoort.” Mencius verklaart dit door te zeggen: „De hemel
spreekt niet.” Als hij, wien de heerschappij ten deel viel, deze
op goede wijze voert, is dat een bewijs, dat de hemel hem deze heeft
toevertrouwd. Voert hij die slecht, zoo zal er iemand opstaan, (door
den hemel daartoe geroepen), die ze hem ontneemt. Zoo wierp de
grondvester der Chau-dynastie den laatsten, onwaardigen heerscher van
het huis Shan van den troon en toonde zich daardoor een werktuig des
hemels en Mencius aarzelt niet, koning Süen op te dragen diens
voorbeeld te volgen en de Chau-dynastie omver te werpen, die zich den
troon onwaardig toonde.

Dat een man, die zulke grondstellingen zonder terughouding uitsprak,
door de vorsten van zijn tijd en van later dagen niet bizonder geliefd
werd, kan men begrijpen. Toch: de door hem verkondigde beginselen
hebben niet weinig er toe bijgedragen om de vorsten, die over China
regeerden, een teugel aan te leggen en hen tot een rekenen met de
belangen des volks te nopen, waarvan anders zeker geen sprake ware
geweest.

Een andere uiting van Mencius ligt hun, die tegenwoordig China
regeeren, nog altijd na aan ’t hart en vormt een van de
gewichtigste argumenten, die het aannemen van vreemde opvattingen in
den weg staan.

Hij zeide namelijk: „Ik heb wel gehoord van lieden, die de
gebruiken van ons groote land aanwendden om barbaren te verbeteren,
doch nog nooit, dat iemand door barbaren verbeterd werd.”
En—in de oogen der orthodoxe Chineezen zijn ook nog heden alle
vreemdelingen barbaren.

Van de theorie van het vorst zijn „door Gods genade” is
die der „voorbeschikking” in het algemeen onafscheidelijk.
Ook Mencius erkent die laatste, doch met deze reserve, dat niets, wat
uit slechtheid of uit onvoorzichtigheid voortkomt, als door den hemel
voorbeschikt moet worden erkend. Zoo staat hij een soort getemperd
fatalisme voor: getemperd namelijk door deze overtuiging, dat de
hemel niets verkeerds kan verordenen. Hij zegt: „Alles is een
beschikking (des hemels) en de mensch moet deemoedig ontvangen, wat
daaraan kan worden toegeschreven. Daarom zal hij, die weet wat de
voorbeschikking des hemels beduidt, zich niet begeven bij een muur, die
op omvallen staat.—De dood, dien men vindt bij de vervulling van
zijn plicht, kan men gevoegelijk toeschrijven aan de beschikking des
hemels, de dood in handboeien en ketenen (die van een misdadiger) kan
niet als een vooruitbeschikte worden beschouwd.”

De vraag, of de mensch van natuur goed of slecht is, heeft de
Chineezen veel bezig gehouden. Confucius en Mencius, de laatste echter
veel uitvoeriger en meer opzettelijk, oordeelen beiden dat de mensch
oorspronkelijk goed is. Sün kw’ang, die in de 3e
eeuw v. C. leefde, meent dat de oorspronkelijke natuur van den mensch
slecht is en slechts door opvoeding goed wordt. Han-Yü
(768–824 n. C.) oordeelt dat de natuur des menschen
drieërlei kan zijn: een goede, tusschenbeide of slechte. De
middelste, die de kiemen voor het goede bevat, kan naar beide zijden
ontwikkeld worden. Deze opvatting bleef de toongevende, totdat Chuhi
(1130–1200) weer terugkwam op de oude grondstelling dat de natuur
des menschen goed was. Deze opvatting, ofschoon dikwijls betwist, is
sedert dien tijd de officieel geijkte gebleven.

In de behandeling van de quaestie der kinderlijke liefde staat
Mencius geheel op het standpunt van Confucius.

„Vijf dingen,” zegt Mencius „worden naar de
algemeene opvatting als onkinderlijk beschouwd: traagheid in het
gebruik zijner leden, hasard en schaakspelen en drinken, streven naar
geld en goed en zelfzuchtige neiging tot vrouw en kinderen, zoodat men
niet voor het onderhoud zijner ouders zorgt, de lust zijner oogen en
ooren volgen, zoodat men zijn ouders in schande brengt en twistziek en
strijdzuchtig zijn, zoodat men hen aan gevaren blootstelt.”

Op een andere plaats zegt hij: „Drie dingen zijn onkinderlijk,
geen nakomelingschap te hebben is het ergste van alle.” Meer
belangrijk zijn voor ons echter zijn sociaal-politieke inzichten en
zijn polemisch optreden: de omverwerping van valsche leeringen, zooals
de Chinees dat noemt.

Reeds in de dagen van Mencius waren er lieden, die de maatschappij
voor verdorven hielden en in den terugkeer tot den alouden eenvoud van
zeden den eenigen weg ter ontkoming zagen. Zoo was er een secte, die
zich voor haar leer beriep op Shin nung, den „wonderbaren
landman” den tweeden der voorhistorische, mythische keizers, die
in het „Boek der veranderingen” als de vader van den
landbouw wordt geëerd. Deze eischte, dat de mensch in het algemeen
en de vorst in het bizonder zich zelf het voedsel moest verschaffen: d.
w. z. zelf zaaien, oogsten en koken moest. Aanhangers dezer secte waren
naar Tang gekomen, waar Mencius zich juist ophield en de vorst van Tang
de proef nam, om aan ieder der onderdanen, onverschillig van welken
rang of stand, een veld van gelijke grootte ter beschikking te stellen,
dat onveranderlijk en ondeelbaar op den oudsten zoon zou overgaan,
terwijl aan de jongere zonen, zoodra zij 16 jaar oud werden, eveneens
groote velden ten deel zouden vallen. De aanhangers van Shin nung, die
naar Tang gekomen waren, lieten zich hunne velden toedeelen, doch
maakten onder elkaar hun opmerkingen.

„Wijze en bekwame vorsten,” zoo zeiden zij,
„moesten evengoed als hun volk en tegelijk met dat volk den grond
bebouwen en de vrucht (van hun arbeid) eten. Hun morgen- en
avondmaaltijd moesten zij (zelf) bereiden en tegelijk de
regeeringszaken behartigen. De vorst van Tang echter, die overigens
vele goede eigenschappen bezat, had korenschuren, schatkamers en
arsenalen. Dat was immers het volk een last opleggen? Hoe kon men hem
een waardig en deugdzaam vorst noemen?”

Mencius nam een der ontevredenen onderhanden.

„Heer Hiu (zoo heette het hoofd van het gezelschap) zaait zijn
koren immers zelf en eet wat hij oogst?” „Ja,” was
het antwoord. „En hij weeft linnen en draagt wat hij gemaakt
heeft?”

„Neen, zijn kleeren waren van vilt.” „Draagt hij
een muts?” „Ja.” „Een zelf geweven?”
„Neen, die ruilt hij voor koren.” „Waarom weeft hij
die niet zelf?” „Dat zou hem te veel tijd kosten bij zijn
werk om den grond te bebouwen.” „Kookt hij zijn eten in
(metalen) potten en steenen pannen en ploegt hij met een ijzeren
ploegschaar?” „Ja.” „Maakt hij dat alles
zelf?”

„Neen, hij ruilt het tegen koren in.”

Toen sprak Mencius: „Zulke dingen tegen koren inruilen, is
niet den pottenbakker en metaalbewerker verdrukken, noch ook verdrukken
de pottenbakkers en metaalbewerkers den landman, als zij de door hen
vervaardigde artikelen tegen metalen omruilen. Voorts, waarom speelt
Hiu niet voor pottenbakker en metaalbewerker en maakt hij zelf alles
wat hij noodig heeft? Waarom gaat hij rond en handelt en ruilt met
de handwerkslieden, waarom rekent hij niet de
moeite, die hem dat kost?” De ander sprak: „Handwerk en landbouw
kan men niet tegelijk uitoefenen.”

Mencius ging voort: „Dan is het zeker alleen de regeering des
rijks, die tegelijk met den akkerbouw kan worden waargenomen?
Aanzienlijke mannen hebben hunne bezigheden en kleine luiden evenzeer.
Ieder kan, wat hij noodig heeft, bij de handwerkslieden gereedgemaakt
vinden. Moest hij daarentegen alles, wat hij noodig heeft, zelf maken,
zoo moesten allen in het geheele rijk dagelijks op de straat
rondloopen. Daarom wordt er gezegd: Sommigen arbeiden met het hoofd en
anderen met de handen.

„Die, welke met hun hoofd arbeiden,
regeeren de anderen, en die, welke met hun handen arbeiden, worden door
de anderen geregeerd. Die, welke geregeerd worden, onderhouden hen die
regeeren en zij die regeeren, worden door de anderen onderhouden. Dat
is de rechte verhouding, zooals zij overal wordt erkend.”

Bij een andere gelegenheid, toen een zijner leerlingen hem vroeg, of
het recht was dat een geleerde, die geen ambt bekleedde, toch van den
beheerscher des lands zijn onderhoud ontving, ontwikkelde Mencius de
volgende inzichten:

„Als er geen ruil plaats vindt tusschen de producten van den
arbeid en geen ruil tusschen datgene wat de menschen tot stand brengen,
zoodat de een, met wat hij te veel heeft aanvullen kan, wat den ander
ontbreekt, dan zal de boer teveel koren en de huisvrouw te veel linnen
hebben. Als zulk een ruil plaats vindt, dan zullen schrijnwerker,
timmerman, wagenmaker en radmaker allen hun bestaan vinden. Nu is hier
een man, die thuis een goed zoon is en buiten het huis diegenen, die
ouder zijn dan hij met achting behandelt, die er voor waakt dat de
grondstellingen der oude wijzen voor het gebruik van latere geslachten
bewaard blijven—zou hij niets voor zijn onderhoud mogen hebben?
Hoe komt het, dat gij den schrijnwerker en de anderen in eere wilt
houden en niet hem, die welwillendheid en rechtvaardigheid
bewaart?”

De leerling antwoordde: „Het doel des schrijnwerkers en der
anderen, die de meester vermeld heeft, is: om met hun handwerk hun
levensonderhoud te verdienen. Is het ook het doel van den edelen man,
daardoor zijn levensonderhoud te verdienen, dat hij de grondstellingen,
die de meester vermeldt, beoefent?” „Wat gaat u zijn doel
aan,” was het antwoord. „Hij bewijst de diensten. Hij
verdient onderhouden te worden en gij onderhoudt hem:
En—laat mij u vragen—betaalt gij een man voor zijn
bedoeling of voor zijn diensten? Voor zijn bedoeling misschien? Een man
slaat uw dakpannen stuk en maakt de muren van uw huis vuil om zijn
levensonderhoud te verdienen: zult gij hem inderdaad daarvoor
betalen?” „Neen,” was het antwoord. „Ziet
gij,” sprak Mencius, „niet voor zijn bedoeling betaalt gij een
man, maar voor het werk, dat hij gedaan heeft.”

De algemeene grondstellingen voor het bestuur des lands, zooals
Mencius die opstelt, zijn niet minder interessant.

„Als een vorst personen van talent en deugd eert, bekwame
lieden aanstelt, zóó, dat alle ambten door de waardigsten
worden vervuld, dan zullen alle geleerden aan zijn hof
komen.

„Als hij op de marktplaatsen slechts laat betalen voor de
plaats, die de kramen innemen, maar geen belasting op de waren legt, of
wanneer hij slechts de marktbepalingen handhaaft zonder kramengeld te
vragen, dan zullen zich op zijne marktplaatsen de handelaars
verdringen.

„Wanneer aan de grenspoorten van een land slechts een
persoonlijke inspectie van de reizenden plaatsvindt, doch geen
douanerechten worden geheven, zoo zullen alle reizigers vol verlangen
zijn om in dat land te reizen.

„Als de boer slechts voor den arbeid op de staatsvelden wordt
opgeroepen en van zijn eigen velden geen belasting heeft op te brengen,
dan zullen alle boeren in het land met lust (op hun eigen velden)
arbeiden. (Het heele land was, althans in theorie, afgedeeld in stukken
van dezelfde grootte, welke stukken ieder weer in negen deelen waren
verdeeld. Het middelste dezer velden was staatseigendom: het moest door
de bezitters der andere acht velden bebouwd worden, terwijl de
opbrengst daarvan voor het onderhoud van den vorst en de kosten van
bestuur bestemd was).

„Als hij van de huisvaders (die de bestaande voorschriften
vervullen) de bijdragen niet int (welke slechts van hen worden geheven,
die de voorschriften niet vervullen) zoo zullen alle lieden in zijn
staat willen wonen.

„Als een vorst deze vijf voorschriften opvolgt, zullen de
bewoners aller naburige staten tot hem als tot een vader opzien. Zulk
een vorst zal geen vijand hebben en in waarheid een minister des hemels
zijn: hem moet (als den waardigste) de regeering des rijks ten deel
vallen.”

Op een andere plaats treedt Mencius op tegen het systeem van
belasting heffen op het bouwland, dat in zijne dagen, toen de
vorsten en de regeeringen steeds meer noodig hadden, reeds in alle
staten was ingevoerd.—„Zulke belastingen” zegt hij,
„worden naar het gemiddelde van vele jaren berekend en opgesteld.
In goede jaren, wanneer de oogst rijk is geweest, kan veel genomen
worden zonder dat het drukkend schijnt, doch in slechte jaren, wanneer
de opbrengst den arbeid niet vergoedt, moet de belasting toch betaald
worden. Als hij, die de vader des volks wil zijn (de vorst) de schuld
er van draagt, dat zorgen geschreven staan op het aangezicht des volks
en dat dit, als het een jaar heeft gearbeid, niet weet waarmee het zijn
ouders zal onderhouden en moet zien, hoe aan de middelen te komen om de
belasting te betalen, totdat ouden en kinderen omkomen in de slooten
langs den weg, waar blijven dan de vaderlijke betrekkingen tot het
volk?” „Zij, die van hun levensonderhoud
verzekerd zijn, staan vast in de deugd: die dit niet zijn, geven zich
aan de ondeugd over, en—er is geen verkeerdheid, verderf en
teugelloosheid, waaraan zij zich niet schuldig maken. Als zij dan
wegens hun overtredingen vervolgd en gestraft worden: is dat niet hun
valstrikken zetten: hoe kan zoo iets geschieden onder de heerschappij
van een welwillend vorst?”

Wat den regel: goed met goed en kwaad met kwaad vergelden, aangaat:
Confucius en Mencius trekken in dezen één lijn: alleen
was sedert de dagen van den eerste het getal van hen, die aan de
mogelijkheid van kwaad met goed te vergelden geloofden, niet
onbelangrijk toegenomen.

In den philosoof Mih tih namelijk, over wiens leven weinig bekend is
(vermoedelijk leefde hij ongeveer 50 jaar na Confucius) had de leer der
„algemeene liefde” een begaafden en krachtigen verdediger
gevonden.

„Het is de taak der wijzen,” zoo heet het in een door
zijn leerlingen uitgegeven werk, „daarvoor te zorgen dat het rijk
goed wordt geregeerd. Daarom moeten zij weten, waaruit wanorde en
verwarring ontstaan, want, zonder deze kennis kunnen zij hun taak niet
vervullen. Wij kunnen hen dus vergelijken met een arts, die beproeft de
ziekte van eenig persoon te genezen. Daartoe moet deze eerst de oorzaak
der krankheid doorgronden; dan kan hij met de genezing beginnen,
terwijl zonder deze kennis zijn pogen tevergeefs zal zijn.”

„Het is de taak der wijzen zorg te dragen voor de goede
regeering des rijks. Zij moeten dus nagaan de oorzaak der verwarring,
en wanneer zij dat doen zullen zij bemerken, dat deze ligt in het
gebrek aan wederkeerige liefde.—” 

Wanneer een minister en een zoon onkinderlijk (zonder piëteit)
zich gedragen tegenover zijn heerscher en zijn vader: zoo is dat
wanorde. Een zoon heeft dan zichzelf lief en heeft zijn vader niet
lief, aldus doet hij zijn vader onrecht en trekt hij zichzelf voor. Een
jongere broeder, die den oudere niet liefheeft, een minister die
zichzelf liefheeft en niet zijnen vorst; zij allen doen den ander
onrecht en stellen zichzelf op den voorgrond: dit zijn allen gevallen
van wanorde. Evenzoo als de vader den zoon, de oudere broeder den
jongere, de vorst den minister minder bevoordeelt dan zichzelven. Hoe
kunnen zulke dingen voorkomen? Uit gebrek aan wederkeerige liefde. Neem
het geval van een dief of een roover, het is daarmede juist eveneens
gesteld. De dief heeft zijn eigen huis lief en niet dat van zijn
buurman: daarom besteelt hij het huis van zijn buurman ten bate van het
zijne. Zoo is het ook met den roover. Zoo ook met de hooge ambtenaren,
die met elkaars familiën in strijd leven, zoo met de vorsten, die
de staten hunner buren aanvallen. Alle verkeerde verhoudingen in het
rijk hebben denzelfden oorsprong: gebrek aan wederkeerige liefde.

„Wanneer nu algemeen wederkeerige liefde in het rijk
heerschte, wanneer de menschen anderen liefhadden zooals zichzelf,
zouden dan zulke dingen kunnen voorkomen? Zouden er dan dieven en
roovers zijn? Wanneer ieder het huis van zijn naaste op dezelfde wijze
beschouwde als zijn eigen huis, zouden dan diefstallen mogelijk zijn?
Zouden dan ministers en vorsten elkaar wederkeerig bestrijden en
beoorlogen?”

Hoe echter dit doel te bereiken? De leerlingen twijfelen aan de
mogelijkheid, doch Mih tih zegt: „Door algemeene wederkeerige
liefde en door de ruiling van wederkeerige voordeelen. Ieder moet een
anderen staat, een andere familie, een ander persoon beschouwen als
zijn eigen (staat, familie, persoon). Zijn er in de geschiedenis geen
voorbeelden, dat waar vorsten eenvoudige kleeding, sobere voeding of
dappere daden beminden, hun ambtenaren hen daarin navolgden? Als dus
thans de grondregel der algemeene liefde niet heerscht, zoo komt dat
slechts hierdoor, dat de vraag in de hoogste kringen niet met die
belangstelling wordt behandeld, welke zij verdient: de vorsten toch
staan er onverschillig tegenover, inplaats van door lof en belooningen
de menschen tot uitoefening der algemeene wederkeerige liefde te
brengen en den tegenstand daartegen door geld- en andere straffen te
breken. Indien dit geschiedde zou de uitoefening dezer algemeene
liefde en de ruil van wederkeerige voordeelen
alle hindernissen overwinnen, evenals het vuur noodzakelijk omhoog gaat
en het water naar beneden vliet.”

Het getuigt voor de vastheid, welke de orthodoxe opvatting van
kinderlijke liefde in het Chineesche volk zich verworven had, dat de
verklaring van Mencius, dat allen gelijkelijk lief te hebben de
bizondere genegenheid tusschen vader en kind niet genoegzaam tot haar
recht deed komen, voldoende was om het systeem van Mih tih, dat in den
tijd van Mencius veel ingang reeds had gevonden, geheel omver te
werpen.

De andere tegenstander, met wien Mencius in het krijt trad, staat
van ons denken en gevoelen verder af dan Mih tih. Dit was de
Taoïstische Cynicus Yang Chu, een man, over wiens leven weinig
bekend is, zoo weinig dat wij zelfs niet weten of hij een tijdgenoot
van Confucius of van Mencius was. Plaatsen uit Taoïstische
geschriften doen ons denken aan den tijd van Confucius, doch de
heftigheid, waarmede Mencius hem bestrijdt pleit voor de meening, dat
hij diens tijdgenoot was.

Mencius schrijft aan Yang Chu de grondstelling toe: „Ieder
voor zich,” en zegt dat een opvolging dezer grondstelling den
mensch tot een dier maken zou. Doch, in de uitspraken, aan Yang Chu
toegeschreven, vinden wij dit nergens uitdrukkelijk geleerd. Veeleer
schijnt Yang Chu een soort van Chineesche Diogenes11 te zijn
geweest, die het leven als een onvermijdelijk kwaad beschouwde en
diegenen, die zich daarvoor veel zorg en moeite gaven, bespotte.

Zuiver philosophisch zijn Mencius’ uiteenzettingen over de
„hartstochtelijke natuur.” „Meester,” zegt een
zijner leerlingen, „wanneer gij een hoogen adellijken titel
verkreegt en eerste minister werd van het vorstendom en het dan zoover
bracht, dat uw vorst de eerste onder alle vorsten des rijks werd, ja
zelfs de keizerlijke waardigheid verkreeg, het zou niet te verwonderen
zijn: doch, wanneer gij in zulk een positie kwaamt, zou uw geest niet
onrustig worden?”

Mencius antwoordde: „Neen. Toen ik 40 jaar was (aldus
vóór hij zijn
hervormersloopbaan begon) had ik het evenwicht des geestes
gevonden.” 

„En is er een middel om dat te bereiken?”
„Ja.” „De een vreest niets: noch wonden noch gevaar:
al was degene, die hem bedreigde ook in het bezit van 10.000
strijdwagens. De ander beproeft zichzelf: vindt hij dat hij ongelijk
heeft, zoo vreest hij ook den kleinsten man: vindt hij het recht aan
zijne zijde, zoo zal hij strijden tegen duizenden en tienduizenden. De
laatste is zeker boven den eerste verheven. De philosoof Kau zegt:
„wat gij niet in woorden kunt uitdrukken, zoek dat niet in uw
verstand, wat gij niet vindt in uw verstand, zoek daarnaar niet met
hartstochtelijke inspanning.” Met dit laatste stem ik in, doch
geenszins, dat men niet in zijn verstand moet zoeken, naar wat men met
woorden niet uitdrukken kan. Want—de wil is de leidsman der
hartstochtelijke natuur en deze doordringt en bezielt het lichaam. De
wil is de heer en de hartstochtelijke natuur is hem onderworpen. Daarom
zeg ik: „Wees vast van wil, en dwing de hartstochtelijke natuur
niet tot iets, wat buiten haar aard ligt. Als alleen de wil werkzaam
is, beheerscht deze de hartstochtelijke natuur, is die laatste
daarentegen alleen werkzaam, zoo beheerscht zij den wil. De
hartstochtelijke natuur is grof en sterk. Als zij ongedwongen kan
opgroeien en niet beleedigd wordt, vervult zij alles tusschen hemel en
aarde. Zij is de gezellin van rechtschapenheid en verstand: zonder haar
is de natuur des menschen de verkwijning nabij. Zij komt voort uit de
bijeenvoeging van vele rechtmatige handelingen en niet uit enkele
daarvan. Als het verstand niet met haar in overeenstemming is, zoo
verdwijnt de natuur. Blijkbaar verstaat Mencius onder
„hartstochtelijke natuur” (letterlijk beteekent het
Chineesche woord „wolkachtige damp”) den nooit rustenden
drang tot werkzaamheid, die men juist bij de meest op den voorgrond
tredende personen vindt. Een drang, die met verstand moet samengaan
(energie) en die aan den wil onderworpen moet zijn, doch waaraan men
geen dwang tot iets buiten haar aard mag opleggen.

Het is niet zonder belang om bij wat Mencius hier zegt te
vergelijken wat de beroemde Fransche psycholoog T. A. Ribot 2300 jaar
na hem schreef over de „hartstocht” in den boven anderen
uitblinkenden mensch. Deze dan zegt in zijn werk „Les maladies de
la Volonté” (de ziekten van den wil) het volgende:

„De meest volkomen samenwerking (van willen en kunnen) is
eigen aan de krachtigen, de zeer werkzamen: wat ook het terrein hunner
werkzaamheid zij: men denke aan Cesar, Michel Angelo of Vincentius da Paula. Zij wordt in
één enkel woord saamgevat als: eenheid, standvastigheid,
macht. De uitwendige eenheid van hun leven ligt in de eenheid van hun
doel: altijd nagestreefd, naar gelang van de omstandigheden nieuwe
medewerking en aanpassing zoekend. Doch deze uitwendige eenheid is
slechts de uitdrukking der inwendige: die van het karakter. Juist omdat
zij dezelfde blijven, blijft ook hun doel hetzelfde. Hun inwendige
drijfkracht is een machtige, onuitroeibare hartstocht, die de
ideeën in haar dienst neemt. Deze hartstocht: dat is hun wezen,
dat is de psychische uitdrukking van hun gestel, zooals de natuur dat
heeft gewrocht. Wat blijft ook alles, dat uit dezen samenhang zich
verwijdert, als in de schaduw, zonder kracht, onvruchtbaar, vergeten
als een plant, die slechts op een andere leeft! Zij geven te zien het
voorbeeld van een leven, dat steeds met zichzelf in overeenstemming is,
omdat bij hen alles samenwerkt, tot elkaar komt en overeenstemt.

„Zelfs in het gewone leven ontmoet men deze
karakters. Doch deze doen niet van zich spreken: omdat de verhevenheid
van het doel, de omstandigheden en vooral de macht van de hartstocht
hun ontbrak, hebben zij slechts de standvastigheid overgehouden. Onder
een anderen vorm hebben de groote, in de geschiedenis bekende
Stoïci (Epictetus, Thraseas; hun grooten wijze laat ik weg, als
zijnde slechts een „abstract ideaal”) dit hooge type van
wilskracht bereikt, en wel in zijn negatieven vorm—het
zelfbedwang—overeenkomstig het beginsel der school: Verdraag en
onthoud u.” Tot zoover Ribot.

Veertig jaren na den dood van Mencius, die in 289 v. C. overleed,
stortte de Chau-dynastie ineen en in 221 verklaarde de vorst van Tsin,
die al zijn mededingers had overwonnen, zich tot eersten goddelijken
keizer van China. Zoo stichtte hij een nieuw rijk op de puinhoopen van
het oude.

Wat de oude Confuciaansche richting der wijsbegeerte onder hem te
lijden had en hoe zij onder de Han-dynastie daarentegen weer tot eer,
aanzien en invloed geraakten, hebben wij reeds vermeld.










IV. Lao tsze.




Wij komen nu tot de andere richting der Chineesche
philosophie, de metaphysisch-theosophische. Allereerst handelen wij
over haar hoofdpersoon Lao tsze. Over hem is niet veel met zekerheid
bekend. Hij schijnt ongeveer 604 v. C. geboren te zijn. Spoedig na zijn vroeger vermelde
samenkomst met Confucius12 heeft hij zijn ambt als
bewaarder van de archieven der Chau-dynastie in Lo yang neergelegd en
is naar het westen getrokken, waar hij verdween. De latere sagen, welke
op hem betrekking hebben en ongetwijfeld eerst na de invoering van het
Boeddhisme in China ontstonden, zijn nauwelijks de vermelding waard.
Een vallende ster had zijn moeder bevrucht, die na een tijdperk van 81
jaren, in 1321 v. C. het vleeschgeworden hoogste hemelwezen uit hare
linkerzijde ter wereld bracht. Het kind had bij zijn geboorte witte
haren en het gezicht van een oud man (vandaar de naam Lao tsze = de
oude knaap), lange ooren met drie openingen, onregelmatige
tanden, een vierhoekigen mond, en tien teenen aan elken voet. Ook kon
het direct spreken en had zijn volle verstand. De opgaven over de
plaats zijner geboorte zijn waarschijnlijk opzettelijke verzinsels: hij
zou geboren zijn in het dorp: „Onderdrukte deugd” in de
gemeente „Wreedheid”, in het district
„Bitterheid,” in den staat „Lijden”.

Wat de Taoïstische schrijvers uit den tijd vóór Christus
geboorte meedeelen over zijn ontmoetingen met Confucius en anderen is
zeker eveneens verdicht, hoewel de geschiedschrijver Sze ma tsien
minstens ééne ontmoeting tusschen de beide leiders
vermeldt.

Op den weg naar het westen zou Lao tsze eenigen tijd vertoefd hebben
bij den bevelhebber der Hanku pas en daar, op diens wensch zijn eenig,
beroemd werk: „Tao-teh-king”, het boek van den weg en van
de deugd, hebben geschreven. Uit de vele citaten in dit werk van
„een wijze, een oude, een schrijver over den oorlog” volgt
dat Lao tsze evenals Confucius slechts een bewaarder en verklaarder van
de oude leer, geen schepper eener nieuwe is geweest.

Een latere schrijver, uit de 1e eeuw, Pan hu (wiens
geschiedenis der vroegere Han dynastie door zijne zuster Pan Chao is
voltooid) zegt in zijne levensbeschrijving van Sze ma tsien dat deze
meer een aanhanger van de leeringen van Hwang en Lao dan van de zes
klassieke boeken geweest is. Met dien Hwang bedoelt hij voorzeker Hwang
ti, den zoogenaamden „gelen keizer”, de eerste van de vijf
voorhistorische heerschers, wiens regeering door Chineesche schrijvers
wordt gesteld ongeveer 2700 v. C. Ook hierin ligt een bewijs, dat men
reeds vroeger het Taoïsme voor ouder dan Lao tsze
hield.

Wat is nu in dit Taoïsme de hoofdzaak? De leer van het Tao.
Doch: de vraag rijst: Wat is Tao? Is het gelijk aan den logos, het
goddelijk woord, zooals wij dat kennen b.v. uit het Nieuwe
Testament?13 Sommigen, ook von Brandt, meenen dat. Hooren wij
eerst eens wat Lao tsze en zijn volgelingen er van zeggen.

Lao tsze zegt van Tao: „Het was onbestemd en volkomen, het
bestond vóór hemel en aarde. Rustig was het en niet te
grijpen, alleen en onveranderlijk, alles vervullend en onuitputtelijk:
de moeder aller dingen. Ik weet zijn naam niet en duid het aan als Tao.
Ik zoek naar zijnen naam en noem het: het groote. Groot zijnde, vloeit
het steeds voort: het verwijdert zich en keert terug (bij alle
wisseling hetzelfde?) Daarom is het Tao groot.

„Het Tao bracht één voort: één
twee, en twee drie. Drie bracht Alles voort. Alles laat achter zich de
donkerheid (chaos?) waaruit het voortkwam, terwijl de adem van het
ledige het in harmonie brengt.”

Dat de Jezuïten-zendelingen en ook
andere Europeesche schrijvers in deze proeve van verklaring van het
ontstaan der wereld een zinspeling op de drieëenheid meenden te
vinden, kan ons geenszins verwonderen. Ook voor de Chineesche
uitleggers is dit echter een moeilijke plaats: vooral omdat op andere
plaatsen Tao zelf als „Eén” wordt aangeduid. De een
tracht zich daarbij te redden, door Tao te laten stremmen en zoo den
hemel te vormen: de ander maakt uit Eén den aether, waaruit
alles zijn oorsprong nam, uit wien zich dan Twee, het mannelijk en het
vrouwelijk beginsel, ontwikkelden, welke dan wederom Drie: d. i. den
hemel, de aarde en den mensch voortbrachten, terwijl de adem van het
ledige, de levensadem het Khi of Chi is, dat alles bezielt.

„Wij zien naar Tao en toch zien wij het niet: het is
kleurloos. Wij hooren er naar en wij hooren het niet, het is
zonder geluid, wij trachten het te grijpen en kunnen het niet
vatten, het is onlichamelijk, het kan niet (door woorden)
beschreven worden, daarom noemen wij het: Eén.”

Het feit, dat „kleurloos, zonder geluid, onlichamelijk”
in het Chineesch luiden: Ji hi wei, heeft Abel de Rémusat en
later Victor von Strausz en Edkins op het denkbeeld gebracht
dat Lao tsze het eigenlijk over den
Hebreeuwschen J. h. v. h.14 had, waarover hem dan op zijn
reis naar het westen Israëlieten zouden hebben gesproken, of
waarvan hij door naar China gekomen Israëlieten zou hebben
gehoord. Stanislaus Julien, Legge en bijna alle andere geleerden, die
van China studie maken bestrijden echter deze meening. Terecht:
„Jehovah” toch is een verkeerde uitspraak van de vier
letters „J. h. v. h.” Jahve is de juiste, en kan daaruit
het Chineesche „Ji hi wei” wel ontstaan zijn? Anderen mogen
dat beslissen, doch het zou zeer merkwaardig zijn, indien Lao tsze den
meest persoonlijken en lichamelijken aller Semietische goden zou hebben
verkozen, om daardoor aan te duiden het onlichamelijke, onpersoonlijke
Tao. Met dat al weten wij echter nog niet recht, wat Tao eigenlijk is.
Toch meen ik dat wij het door uitspraken, zoowel van Lao tsze als van
zijne leerlingen genoegzaam kunnen nagaan, iets wat ook voor ons noodig
is, zullen wij de grondbeginselen van het Taoïsme verstaan. Laten
wij die dan eens met aandacht beschouwen.

Lao tsze dan zegt o. a.: „Het beeld van Tao bestond
vóór God zelf. Het Tao is al doordringend; daar is geen
plaats, waar het niet wordt gevonden. Toch is het zóó
fijn, dat het in al zijn volheid in een pluisje plantenwol woont. Het
doet zon en maan bewegen in haar aangewezen banen en geeft leven aan
het kleinste insect. Hoewel zonder vorm, is het de oorzaak van elken
vorm, dien wij zien. Onhoorbaar veroorzaakt het ieder geluid,
onzichtbaar is het datgene, wat achter ieder uitwendig voorwerp in de
wereld ligt, onwerkzaam brengt het toch ieder verschijnsel voort, dat
in de sfeer der schepping voorkomt. Het is onpartijdig, onpersoonlijk,
zonder hartstocht, het werkt aan zijne doeleinden zonder berouw, als
het noodlot, toch vloeit het voor allen in goedheid over.”

Huai nan tsze, een der uitnemendste schrijvers over de
Taoïstische wijsbegeerte, vraagt: Wat is Tao?

Hij antwoordt: „Tao is wat den hemel draagt en de aarde
bedekt, het heeft geen palen of grenzen, zijn hoogte kan niet worden
gemeten, noch zijn diepte gepeild. Het omvat het gansche heelal in
zijne omarming en verleent zichtbaarheid aan datgene, wat van zichzelf
geen gedaante heeft.... Het is zoo lenig en fijn dat het alles
doordringt, evenals het water het slijk. Door Tao zijn de bergen hoog
en de afgronden diep, gaan de dieren en vliegen de vogels, door Tao
schitteren zon en maan en gaan de sterren op haar loopbaan
voort... Als de voorjaarswind suist, valt de regen en alle dingen leven
en groeien. De gevederden leggen en broeden, de gepelsden (pelsdieren)
telen en dragen, planten en boomen brengen voort al hun heerlijken
rijkdom van blaad’ren, de vogels leggen eieren, de dieren brengen
jongen voort, geen werkzaamheid is naar buiten zichtbaar, toch wordt
het werk volbracht. Schaduwachtig en onbestemd heeft Tao geen vorm.
Onbestemd en schaduwachtig hebben zijn hulpbronnen geen einde.
Verborgen en duister dwingt het alle dingen uit het vormlooze te
voorschijn te komen. Overal doordringend en alles beheerschend, werkt
het nooit te vergeefs.”

Een naam voor dit aldoordringende, dit geheimzinnige wezen kenden
Lao tsze en de zijnen niet. En wij, wij westerlingen? Wat is het dat de
bloemen doet groeien en het water doet neervlieten, wat den stortregen
doet vallen en de zon schijnen, wat de sterren leidt in haar vlammende
banen, de jaargetijden regelt, wat den vlinder met prachtige vleugelen
versiert; wat doet het warme samentrekken en het koude uitzetten, wat
geeft den eenen mensch zwart haar en den ander rood? In
één woord, wat is de oorzaak van ieder verschijnsel
rondom ons, wat is de drijfveer van het verheven raderwerk, waarvan wij
een deel uitmaken? Ook wij weten den rechten naam niet en zeggen: de
natuur. Wij bedoelen dan niet wat voortgebracht is: maar de
drijfkracht der schepping die voortbrengt (natura naturans).

Tao is dus de natuur. Taoïsme is wijsbegeerte der natuur.
Taoïsten zijn natuurphilosofen. Laten wij nu zien hoe de
Taoïsten hunne theorieën ontwikkelen, vooral met het oog op
de wording der wereld, en hoe zij die voorts toepassen op het gebied
van het maatschappelijk en staatkundig leven.

Over de ontwikkeling van het zichtbaar heelal weten de Taoïsten
ons heel wat te vertellen.

„Daar was een tijd”, zegt Chwang tsze, „dat alle
dingen een begin hadden. De tijd, toen er nog geen begin was, had zelf
een begin. Er was een begin van den tijd, toen de tijd, die geen begin
had, niet begonnen was. Daar is bestaan en daar is niet-bestaan. In den
tijd, die geen begin had, bestond Niets—of het Ledige. Toen de
tijd, die geen begin had, nog niet begonnen was, bestond er ook Niets.
Eensklaps: daar was Niets, maar men kan niet weten, wat bestaan en
niet-bestaan aangaat, wat zeker bestond en wat niet.”

Onzin zal men zeggen. Doch: ook tegenwoordige wijsgeeren
komen soms tot een dergelijke uitspraak. Zoo
b.v. de Engelsche geleerde Proctor. Deze zegt:

„Zij, die dat kunnen, mogen troost vinden in het geloof aan
een volstrekt ledige ruimte en een volstrekt „onbezetten
tijd” voorafgaande aan zeker zeer ver verwijderd, doch niet
oneindig verwijderd tijdperk. Laten zij dit volgens hun geloof dan
noemen het begin aller dingen. Doch de ledige tijd vóór
dat begin kan geen begin hebben gehad, tenzij deze ware voorafgegaan
door een tijd met gebeurtenissen; wat juist met de onderstelling
in strijd is. Wij vinden geen volstrekt begin als wij terug
zien.”

Een der uitnemendste, meest geavanceerde leerlingen van Lao tsze,
Lieh tsze, drukt het dichterlijk aldus uit:


Daar is een leven ongeschapen,

Daar is Eén, die alles verandert, doch bij Wien
geen verandering is.

Alleen het onveranderlijke kan verandering doen
komen,

Dat leven kan slechts voortbrengen.

Die allesveranderende kan slechts vervormen,

Daarom duren scheppingen en veranderingen voort

En gaan deze voortdurende scheppingen en veranderingen
altijd door.

Zij worden gezien in de man’lijke en
vrouw’lijke beginselen der natuur,

Zij zijn openbaar in de vier jaargetijden,

Het ongeschapene staat als het ware alleen,

Het onveranderlijke gaat en komt,

Zijn duur heeft geen einde,

Weergaloos en eenig—zijn zijne wegen
onnaspeurlijk.



Elders zegt dezelfde wijze, dat wij van het oneindige
niets weten, doch dat hemel en aarde in het groot geheel van het
oneindig heelal zijn begrepen. „Hoe kunnen wij zeggen”, zoo
vraagt hij, „of er een ongezien heelal is, boven en beneden de
kleine wereld, die binnen ons bereik is.”

Tao, zagen wij, veroorzaakt en doet alles. Daarom komt de vraag in
ons op, of de Taoïsten een persoonlijk Schepper en zedelijk
bestuurder van het heelal erkennen, een vraag, die echter gemakkelijker
gesteld dan beantwoord wordt. Zeker is het, dat er in de
Taoïstische classieken menigmaal van een wezen, invloed of macht
als de Schepper wordt gesproken. Ook komt hier en daar het woord
„Ti” of God voor. Doch deze omschrijvingen zijn zeer vaag,
zeer duister en onbestemd, terwijl het woord, voor
„Schepper” gebezigd, eigenlijk meer vervorming of
gedaanteverwisseling beduidt. Ook komt niet goed uit, welke de
verhouding is tusschen dien Schepper en Tao. God en Tao te
vereenzelvigen gaat ook moeilijk. Tao wordt steeds als
onpersoonlijk, zonder aandoeningen, voorgesteld. Nergens schijnt er
plaats of noodzakelijkheid voor een persoonlijk Schepper: Tao doet
alles.

Merkwaardig is ook het denkbeeld van evolutie, dat feitelijk in het
Taoïstische stelsel evengoed als in de tegenwoordige
natuurphilosophie ligt. Prof. Tyndall beschouwt een nevel als de
oorsprong aller stoffelijke dingen, de Taoïsten spreken van de
oorspronkelijke aura (damp), die werd gecondenseerd en verdicht en
eindelijk een vasten vorm verkreeg, met bepaalde en onderscheiden
gestalte. Sommige passages uit de wijsbegeerte der Taoïsten waren
in Haeckel’s Scheppingsgeschiedenis niet misplaatst. Beiden
schijnen het eens met de woorden van Lucretius: „De natuur
schijnt alle dingen uit zichzelf te doen, zonder tusschenkomst der
goden.”

Daarom—en de plaatsen, waar van Ti en van een Schepper
gesproken wordt, getuigen er van—kan de Chineesche wijze toch,
evengoed als de hedendaagsche moderne theologie, het wereldgebeuren,
het werken der natuur ten slotte als het zich uiten van God hebben
beschouwd. ’t Komt mij voor, dat dit inderdaad de eenige
oplossing is. God kan boven de natuur staan en toch alleen in en door
haar werken.

Wat nu den mensch betreft, deze wordt door het Taoïsme
beschouwd als eenvoudig te zijn een deel van het heelal, een stuk van
de schepping, een openbaring, gelijk alle andere dingen, van het
algemeene, overal inwonende Tao. Dit is hier niet slechts een
wetenschappelijke overtuiging of een uiting van bespiegeling alleen.
Neen, het is een machtige, zedelijke factor, waarin een onderwerping
aan onze bestemming, een zich moeten voegen naar de wetten der natuur
ligt, dat onze eerbiedige aandacht verdient. Dat bedenkende beschouwt
b.v. ook Lieh tsze den dood niet als een koning der verschrikking, maar
als een onvermijdelijke en welkome verandering, die even natuurlijk is
als het vallen van een blad of de wisseling der jaargetijden.

„De dood,” zegt hij, „is voor het leven, wat
weggaan is voor komen. Hoe kunnen wij weten, dat hier sterven
niet is, elders geboren worden? Hoe kunnen wij weten of de
menschen, met hun sterken drang naar leven, niet zichzelf begoochelen?
Hoe kan ik weten, of, indien ik morgen sterf, mijn lot niet beter zal
zijn, dan toen ik geboren werd in den aanvang? O, de menschen kennen de
vrees des doods, maar niet zijn rust. Hoe goed is het, dat van de
oudheid af de dood het algemeen lot der menschen was! Het is een rust
voor den goeden mensch, een ter zijde stellen van den
slechte. Dood is als huiswaarts keeren. De dooden zijn zij, die
huiswaarts zijn gekeerd; wij, die leven, zijn nog wandelaars.”
Heeft dit eenvoudig vertrouwen in de goedheid der natuur niet iets
treffends? Sluit het zich niet goed aan bij de wijsgeerige bespiegeling
over Tao zelf? Wat echter brengt het Taoïsme mede in het
praktische, gewone leven? Spontaneïteit (de eigen, de ware natuur
volgen), eenvoud, reinheid, vriendelijkheid, in één
woord: goedheid.

Spontaneïteit.—De
oorspronkelijke aard van ieder mensch is de directe gave der
natuur—liever nog, een deel van de natuur zelf. Daarom moet dit
oorspronkelijke zorgvuldig ongeschonden worden gehouden, bewaard in
zijn zuiverheid. De bewaring der door den hemel ingeplante natuur is
het groote, voorname doel van den waren Taoïst. Hoe kan hij dit
bereiken? Door de groote moeder na te volgen. De natuur is spontaan in
al haar werken: daarom moet de wijze ook zoo handelen: hij moet niet
handelen met een of ander oogmerk, maar in overeenstemming met zijn
omgeving, volgens de natuurlijke uitspraak van zijn hart. De natuur
strijdt nooit, de wijze moet zich dus ook voor strijd wachten. De
natuur is steeds lijdelijk, de wijze moet dus ook de dingen op hun
beloop laten en tevreden zijn met hun aanwijzing te volgen. Eerzucht,
plannen maken, hartstocht, begeerte—belangstelling in uitwendige
voorwerpen—het is alles een in wanorde brengen, een berooven van
des menschen oorspronkelijke natuur en moet dus worden veroordeeld.

Zelfs de werkzame beoefening van deugden als: welwillendheid en
stiptheid wordt ontraden; de natuur heeft geen inspanning noodig om te
groeien en alles, wat de wijze te doen heeft, is zichzelf met haar in
overeenstemming te brengen. Alle hartstochten, (plichts)vervullingen,
die op verstoring of inspanning wijzen heeten bij de Taoïsten: de
menschelijke natuur, in tegenstelling met de hemelsche of inwonende
natuur, waarmede de mensch is begaafd.

„Waarom,” vraagt Chwang tsze, „deze kunstmatige,
menschelijke, geënte natuur te ontwikkelen; ontwikkel veeleer die
inwonende, natuurlijke natuur, die u allen is ingeplant.” Huai
nan tsze stelt dit vooral duidelijk in het licht: „Wat bedoelen
wij”, zegt hij, „als wij over het natuurlijke of ingeplante
spreken? Dat wat harmonisch, zuiver, eenvoudig, onbezoedeld,
onversierd, oprecht, lichtend en onbevlekt is, wat nooit van den
beginne af
aan, eenige vermenging of verbastering heeft ondergaan.
En wat is het menschelijke of kunstmatige? Dat
wat vervalscht is met slimheid, verdraaidheid, behendigheid,
huichelarij en bedrog, wat zich buigt uit inschikkelijkheid voor de
wereld en in ’t oog houdt de gewoonten van den tijd. B.v.: een os
heeft horens en een gespleten hoef, terwijl het paard wilde manen en
een ongespleten hoef heeft. Dat is het hemelsche of de (ware) natuur.
Als gij echter een gebit in den mond van het paard legt en den neus van
den os doorboort, dat is het menschelijke, het kunstmatige.”

Wij begrijpen wat de Taoïsten in dezen bedoelen. Om nu echter
dit beginsel:
overeenstemming met de natuur te verwezenlijken, liever gezegd te
volgen, is noodig, zich lijdelijk aan de leiding van het innerlijk
wezen over te
geven. Men heeft hiervoor een eigenaardige formule, weergegeven
door „niet doen, niet uitoefenen”, „werkeloosheid,
absoluut lijdelijk zijn”, wellicht het best door: „niet
actief zijn.”

Men gevoelt dat de consequentie dezer beginselen tot een geheel
ander optreden op maatschappelijk en staatkundig gebied moest leiden,
dan dat van Confucius en zijn leerlingen. Daar allerlei schoon
uitgesponnen regelingen aangeprezen, velerlei bemoeiingen met het
heil des volks, hier echter veel meer door onthouding allen verlossen
van het kunstmatige, dat hun ware natuur belet.

Doe nooit iets, zegt de Taoïstische politicus, om het te doen.
Doe nooit iets dat niet bepaald noodzakelijk is: vergeet niet dat het
einde der wetgeving is: de wetgeving overbodig te maken. Laat de natuur
onverhinderd werken, zoowel in het maatschappelijk en politiek leven
als in de sfeer van physica en moraal: uw onderdanen zullen dan
tevreden zijn met hun lot, uw koninkrijk vrij van samenzweringen,
oneenigheden en onheil. Boven alles: doe niets om den oorspronkelijken
eenvoud te verstoren. Tracht niet om ruwe werktuigen door samengestelde
machines te vervangen. Zulke verfijning leidt tot weelde,
luchtkasteelen bouwen, eerzucht en ontevredenheid. De ware uitoefening
van vernuft in het voortbrengen van werk uitwinnende, fijne werktuigen
vereischt een hoofd vol plannen. Ontmoedig dus kunstmatige
nieuwigheden. Het geheim van het geluk ligt in rust, eenvoud en
tevredenheid, de eenige weg om dit te bereiken is: lichaam,
hartstochten, verstand en wil in volkomen overeenstemming te brengen
met de natuur.

Wat Lao tsze dus aanbeveelt is rust, onthouding, bespiegeling. Hij
zegt o. a.: 

De hoogste voortreffelijkheid is aan het water gelijk, want de
voortreffelijkheid van het water komt hierin uit, dat het allen nuttig
is en dat het, zonder verzet, de laagste plaats inneemt, die, welke aan
alle menschen mishaagt. De reden, waarom stroomen en zeeën in
staat zijn de schatting van alle wateren uit alle dalen te ontvangen,
ligt hierin, dat zij dieper liggen—daarom zijn zij koningen over
hen allen. Zoo stelt zich ook de wijze heerscher, die boven de menschen
staan wil, in zijn woorden beneden hen en wanneer hij wenscht hen voor
te gaan, stelt hij zijn persoon op den achtergrond.

„Zonder zijn deur uit te gaan, kan men alles begrijpen wat er
onder den hemel voorvalt: zonder uit zijn venster te zien, aanschouwt
men het Tao des hemels. Hoe verder men zich van zichzelf verwijdert,
des te minder weet men.

„Daarom verkregen de wijzen hunne kennis zonder rond te
reizen; ze gaven aan alle dingen de rechte namen, zonder ze te zien, en
bereikten hun doel, zonder dat zij zich voornamen dit te bereiken.

„Alles in de natuur keert, na een tijd van werkzaamheid tot
zijn oorspronkelijken toestand terug, zooals de plant tot haar wortel.
Deze terugkeer noemen wij den toestand der rust. Deze rust wil zooveel
zeggen, dat de dingen, die haar bereiken, daardoor te kennen geven, dat
zij de hun opgelegde taak hebben volbracht. De terugkeer tot rust is de
algemeene, onveranderlijke wet. Die te kennen is wijsheid, die niet te
kennen, veroorzaakt wild streven en een droevig einde.”

Wat de uitoefening der regeering betreft: slechts in twee punten
ontmoeten Lao tsze en Confucius en Mencius elkaar: namelijk, in den lof
der oude tijden en den afkeer van drukkende belastingen.

„Het volk lijdt honger wegens de hooge belastingen, welke door
de ambtenaren worden verbruikt.”

„Het volk is moeilijk te regeeren door den overmatigen
regeeringsijver der beambten.”

„Het volk is onverschillig voor den dood, omdat het zoo hard
moet werken om zijn levensonderhoud te verdienen.”

Komen Lao tsze en zijn beide tegenvoeters in den lof der oudheid en
in de ontevredenheid over de bestaande toestanden overeen, niet evenwel
in de middelen tot verbetering. Terwijl Confucius deze vindt in het
begunstigen van flinke mannen en in gestadig streven en werken, beveelt
Lao tsze
aan: laten begaan en verzorging der stoffelijke behoeften. Hij is een
besliste vijand van het „regeeren” of misschien juister
uitgedrukt, van het „te veel regeeren.” 

„In de oudste tijden, (zegt hij), wist het volk niet dat het
geregeerd werd. In het daarop volgende tijdperk prees en bewonderde het
zijn heerschers, daarna vreesde het dezen, eindelijk verachtte het hen.
Toen de heerschers het vertrouwen in Tao begonnen te verliezen, vloeide
daaruit voort: gebrek aan vertrouwen van de zijde des volks. Wat
schenen die eerste heerschers onbeslist: doch door hun terughouding
toonden zij de beteekenis, die zij aan hunne woorden toekenden. Hun
werk werd gedaan, hun beramen droeg vruchten, terwijl het volk zeide:
Wij zijn, die wij zijn door ons zelf.

„Toen het groote Tao niet meer werd betracht, kwamen
welwillendheid en rechtschapenheid in de mode, daarna wijsheid,
sluwheid en huichelarij.

„Toen er niet langer een goede geest (verdraagzaamheid)
heerschte tusschen de zes graden van bloedverwanten, kwamen er
ouderlievende zonen, toen de staten en familiën in verwarring
geraakten, kwamen er loyale ministers op het tooneel.

„Mannen van groote geschiktheid niet op prijs te stellen en
niet te gebruiken, is het middel om het volk van eerzucht terug te
houden; voorwerpen, die moeilijk zijn te verkrijgen, niet hoog te
schatten, is het middel om geen dieven te krijgen; het volk niet te
toonen, wat zijne begeerten kan opwekken, is het middel om het van
uitspattingen terug te houden.

„Daarom, indien de wijze de regeering leidt, zorgt hij, dat de
hoofden leeg zijn en de magen vol, hij verzwakt den wil en versterkt de
beenderen.

„Hij streeft er steeds naar hen zonder weten en zonder
wenschen te houden en hen, die wetenschap bezitten, te verhinderen,
haar te gaan gebruiken. Als men zoo zich van werkzaam optreden
onthoudt, heerscht er overal goede orde.”

Sommige der leeringen in Tao teh king herinneren zoo zeer aan het
inschrift, dat Confucius in de voorvaderenhal te Lo yang op het beeld
met den gesloten mond vond,15 dat men in dit opschrift
samenhang zou zoeken met het oude Taoïsme van vóór
Lao tsze. Men oordeele.

„Laat hem zijn mond en zijn neusgaten gesloten houden, zoo zal
hij gedurende zijn gansche leven voor moeitevolle inspanning bewaard
blijven: laat hem zijn mond openhouden en zijn adem verbruiken in de
zorg voor zijn aangelegenheden: en gedurende zijn gansche
leven zal hij nooit rustig zijn (zonder zorg).

„Wat rustig blijft, is gemakkelijk te bewaren; eer een zaak
hare tegenwoordigheid laat merken, kan men zich het best daartegen
beveiligen: wat breekbaar is, wordt gemakkelijk verbroken, wat gering
in aantal is, wordt spoedig verstrooid. Men moet handelen,
vóór een zaak zich opdoet en orde instellen
vóór de wanorde is begonnen. Een boom, dien men met beide
armen kan omvatten, is uit een kleine twijg ontstaan, een toren met
negen verdiepingen begon met een hoopje aarde, een reis van duizend
mijlen begint met ééne schrede.”

Dat Lao tsze het beginsel: „Vergeldt vijandschap met
weldoen” voorstaat is reeds vermeld. Over zichzelf spreekt Lao
tsze slechts op ééne plaats:

„De groote menigte der menschen ziet er tevreden en opgewekt
uit, alsof zij een feestmaal genoten of in het voorjaar op een toren
stonden. Ik alleen schijn verdrietig en stil, daar mijn begeerten zich
nog niet hebben getoond. Ik ben als een kind, dat nog niet heeft
gelachen. Ik zie er terneergeslagen en droevig uit, als een, die geen
tehuis zijn eigen noemen kan. De menigte der menschen heeft genoeg en
te veel, ik alleen schijn alles verloren te hebben. Mijn verstand is
dat van een dom mensch, ik ben als verward.

„De gewone menschen zien er helder en verstandig uit, ik
alleen schijn omneveld. Zij zien er uit alsof zij alles kunnen
onderscheiden, ik alleen ben simpel en verward. Het schijnt mij, als
drijf ik rond op de zee zonder een plaats, waar ik rusten kan. Ieder
heeft iets, waar hij zijn werkzaamheid aan wijdt, ik alleen schijn
dwaas en onbekwaam als een boer van de grenzen. Zoo ben ik alleen van
andere menschen verschillend, doch ik eer de moeder, die mij voedt
(Tao).”

Het is een droefgeestig beeld, dat de oude knaap van zichzelf
ontwerpt, toch wordt ons hier niet de minst aantrekkelijke zijde van
het Taoïsme geschilderd; dat opgaan in bespiegeling en dat zich
terugtrekken uit de wereld, zonder de bijvoeging van wereldsmart en
pessimisme, die wij in de moderne wijsbegeerte zoo rijkelijk vinden,
zonder de overdrijving, aan Schopenhauer en zijn school eigen.

Belangrijker en misschien ook verstaanbaarder zullen ons intusschen
die Taoïsten voorkomen, die meer op de Stoïci, Cynici of
Epicuristen gelijken, of die van metaphysici aanhangers der tooverij
zijn geworden en aan het Chineesche keizerlijke hof de rol gespeeld
hebben, welk tot op het midden der 18e eeuw door
menig meester der zwarte kunst aan de Europeesche hoven werd
uitgeoefend.










V. Chwang tsze, Lieh tsze, Yang Chu en de ontaarding
van het Taoïsme.




Een der belangrijke figuren onder de oudere
Taoïsten is Chwang chau, gewoonlijk Chwang tsze = de wijsgeer
Chwang geheeten, een tijdgenoot van Mencius, die hem echter niet noemt,
waaruit misschien valt af te leiden, dat de mystieke bespiegelingen van
Chwang eerst later groote aantrekkelijkheid kregen. Hij leefde van de
wereld teruggetrokken en vele voorbeelden van zijn bijtende geestigheid
zijn ons bewaard gebleven. Toen de vorst van Tsu boden met rijke gaven
tot hem zond om hem aan het hof uit te noodigen, waar hij eerste
minister kon worden, wees Chwang tsze deze aanbiedingen lachend af en
zeide: „Duizend ons zilver is veel voor mij en een hoogen rang te
verkrijgen en minister te worden is zeer eervol. Doch hebt gij den os
niet gezien, die voor het offer aan de grenzen bestemd is? Vele jaren
lang wordt hij zorgvuldig gevoederd en met kostbare dekken versierd,
opdat hij geschikt zij naar den grooten tempel te worden gebracht. Maar
als de tijd komt dat dit geschieden moet, mocht hij liever een klein
varkentje wezen, doch dan is het te laat. Maak dus dat gij wegkomt en
verontreinig mij niet door uwe tegenwoordigheid. Ik wil mij liever
vermaken en mij over mijn leven verheugen in een vuil graf (nl. als
bedelaar leven) dan aan de regels en beperkingen van eens vorsten hof
onderworpen zijn. Ik heb besloten nooit een ambt aan te nemen, maar
geef er de voorkeur aan mij in mijn eigen vrijen wil te
verheugen.” Zooals deze Chwang tsze leefde, zoo stierf hij ook.
Aan zijne leerlingen, die hem met alle pracht wilden begraven, beval
hij zijn lichaam niet te begraven, maar het slechts op de aarde te
werpen (naar de zeden der oudste Chineezen). „Ik zal zoo,”
sprak hij, „hemel en aarde als doodkist hebben, de zon en de maan
in plaats van de zinnebeelden van meisteen, de sterren in plaats van
paarlen en edelsteenen; daarmee zijn immers alle voorbereidingen voor
mijn teraardebestelling volvoerd, wat wilt gij er aan
toevoegen?”

Toen de leerlingen hun bezorgdheid te kennen gaven, dat de kraaien
en roofvogels zijn lijk zouden opeten, voegde hij er bij: „Boven
den grond zullen mij de kraaien en de roofvogels verorberen, daar onder
wormen en insecten; het voor den een weg te nemen en het den
ander te geven zou maar partijdig schijnen.”

Chwang tsze’s werk is voor het grootste deel polemiek, gericht
tegen Confucius en tegen de letterkundigen in het algemeen. Van
Chineesche zijde hebben sommigen de heftige aanvallen op Confucius, die
er in voorkomen voor onecht verklaard. Doch deze zijn zoo geheel in
denzelfden stijl als de andere stukken, dat wij ze gerust aan Chwang
tsze kunnen toeschrijven.

„Gelijk zoekt gelijk,” zeide de oude visscher tot
Confucius, en vogels met gelijk gezang antwoorden elkaar—dat is
de wet des hemels. Waarmee gij u bezighoudt, dat zijn de
aangelegenheden der menschen. Als de keizer, de leenvorsten, de hooge
beambten en het volk alles doen wat hun betaamt, dan hebben wij een
schoon beeld van orde. Als zij zich bekommeren om datgene wat buiten
hun werkkring ligt, dan ontstaat de grootste wanorde. Als de beambten
hun zaken behartigen en het volk de zijne, dan is er geen ingrijpen in
de rechten van anderen.

„Velden die onbebouwd blijven, huizen die water doorlaten,
gebrek aan kleeding en voeding, belastingen, waar geen geld voor is,
geen verdraagzaamheid tusschen vrouwen en bijslaapsters, geen orde
tusschen jong en oud—dat zijn de zorgen van het gemeene volk.

„Ongeschiktheid voor hun ambt, onopmerkzaamheid voor hun
zaken, oneerlijkheid, zorgeloosheid en luiheid der ondergeschikte
beambten, gebrek aan verdienste en gevoeligheid en onzekerheid ten
opzichte van rang en salaris—dat zijn de zorgen der hooge
beambten.

„Geen getrouwe ministers aan hun hoven, de stammen in hunne
staten in opstand, gebrek aan geschiktheid bij hun ambtenaren, slechte
inrichting der belasting, vertraging in voor- en najaarsbezoeken bij
den keizer: en diens ongenade, dat zijn de zorgen der leenvorsten.

„Onharmonisch werken der beide elementen van koude en hitte,
buiten den gewonen tijd des jaars, tot schade van alle dingen,
onderdrukking en wanorde onder de leenvorsten, twisten en rooftochten
dezer vorsten tegen elkaar tot schade des volks; slecht geordende
ceremoniën en muziek, ongenoegzame
of uitgeputte bronnen voor de uitgaven; de banden van verwantschap
verwaarloosd en het volk aan teugellooze wanorde overgeleverd—dat
zijn de zorgen van den zoon des hemels (den keizer) en zijne ministers.


„Gij zijt de keizer niet, ook geen leenman, ook geen minister
van het keizerlijk hof of van een der staten: en toch neemt gij op u,
de ceremoniën en de muziek te regelen
en u bizonder met de betrekkingen van verwantschap bezig te houden,
teneinde de verschillende volksklassen te verbeteren—is dat niet
een bovenmatige vermeerdering uwer bezigheden?

„Menschen hebben bovendien gewoonlijk acht gebreken, en bij de
leiding van zaken dreigen vier fouten, die men niet over het hoofd mag
zien.

„De leiding van zaken, die ons niet aangaan, in de hand nemen,
is van zaken een monopolie maken. Zaken bespreken die ons niet aangaan,
noemt men babbelzucht. Lieden te leiden, door hen naar den mond te
praten, is met een vossenstaart kwispelen. Lieden prijzen zonder te
zien of dit recht of onrecht is, is vleien. Gaarne slecht over de
menschen spreken, is lasteren. Vrienden en verwanten scheiden, dat is
zich verblijden in het leed van anderen. Iemand prijzen of in slechten
naam brengen, zonder dat hij het verdient, is een bewijs van
verdorvenheid.

„Dubbelzinnig met de menschen meepraten,
zonder zich te bekommeren of ze goed of slecht zijn, om zoo hun
bedoelingen te weten te komen: dat is gevaarlijk zijn. Deze acht
gebreken veroorzaken wanorde onder alle menschen en brengen hem, die ze
bezit, in gevaar. Geen edel man zal hem, die ze bezit tot zijn vriend,
noch een vorst zulk een persoon tot zijn minister maken.

„Om nu te spreken van wat ik de vier gebreken noemde: zij
zijn: gaarne groote daden doen, veranderen en verwisselen, wat reeds
lang bestaat, opdat men in den roep komt van iets verdienstelijks te
hebben gedaan: dat alles is eerzucht. Op alle wijsheid voor zichzelf
aanspraak maken, zich in alles mengen, terwijl men wat op den weg van
anderen ligt, tot zich trekt en als zijn werk doet voorkomen; dat is
begeerigheid.16 Zijn gebreken zien en die niet veranderen,
en als iemand iets wordt voorgeslagen, juist zijn eigen weg gaan, is
halsstarrigheid. Prijzen, die met u overeenkomt, afbreken, die niet met
u overeenstemt: dat is pralende (zelf)overschatting. Dit zijn de vier
fouten. Wie de acht gebreken kan afleggen en de vier fouten geen vrijen
teugel laat, die is zoover, dat hij met het onderricht ontvangen een
begin kan maken.

„Confucius zag treurig voor zich en zuchtte. Tweemaal
boog hij zich, toen richtte hij zich op en
sprak: „Tweemalen werd ik uit Lu verdreven. Uit Wei moest ik
vluchten. De boom, waaronder ik rustte, werd in Sung omgehouwen. Ik
weet niet, welke fouten ik begaan heb, dat ik bij die gelegenheden zoo
in een valsch daglicht werd geplaatst en zooveel moest lijden.”
De oude visscher zag hem treurig aan en sprak: „Het is zeker
moeilijk om u iets te doen begrijpen. Er was eens een man, die voor
zijn schaduw vreesde en zijn voetstappen niet zien mocht, zoodat hij
wegliep om beide te ontgaan. Doch, hoe meer hij zijn voeten ophief, des
te talrijker werden de voetstappen en hoe snel hij ook loopen mocht,
zijn schaduw volgde hem overal. Hij dacht dat hij te langzaam liep, en
ging nu uit alle macht loopen zonder op te houden, totdat zijn kracht
was uitgeput en hij stierf. Hij wist niet, dat, indien hij op een
schaduwrijke plaats had opgehouden, zijn schaduw verdwenen zou zijn en
dat, als hij zich niet bewogen had, hij zijn voetstappen zou hebben
verloren—zijn domheid was werkelijk groot. En gij, gij spreekt uw
oordeel uit over vragen van welwillendheid en rechtschapenheid: gij
onderzoekt de punten, waarin overeenstemming en verschil is; gij ziet
naar de wisseling van beweging en rust en omgekeerd; gij zijt de
regelen van ontvangen en geven meester geworden; gij hebt genegenheid
en afkeer verklaard, de grenzen van vreugde en droefheid
bepaald—en toch hebt gij nauwelijks kunnen ontkomen aan de
gevaren, die gij straks vermelddet. Als gij u om uzelven bekommerdet en
uw eigen reinheid behoeddet, terwijl gij eenvoudig anderen gaaft wat
hun toekwam, dan zoudt gij al deze verwikkelingen ontgaan zijn. Doch
wanneer gij, zooals gij dat doet, de opvoeding van uw eigen persoon
verwaarloost en de opvoeding van anderen tot uw doel maakt, houdt gij u
dan niet bezig met uiterlijkheden (in plaats van met uwen inwendigen
mensch)?”

Ook Chwang tsze is een lofredenaar der oude tijden.

„De heerschers gingen in oude dagen van het standpunt uit, dat
de vrucht hunner regeering moest beoordeeld worden naar den toestand,
waarin het volk zich bevond en dat de schuld van verkeerde resultaten
bij hen moest worden gezocht; opdat het recht aan de zijde des volks,
het onrecht aan de hunne zou zijn. Daarom, wanneer ook slechts
één persoon het leven verloor, trokken zij zich dat aan
en berispten zichzelf. Nu is het echter niet meer zoo. De heerschers
verbergen hun eigenlijke bedoelingen en houden voor dom, hen die
deze niet raden. Zij verlangen wat zeer moeilijk
is en veroordeelen hen, die niet wagen dit te ondernemen. Zij leggen
zware lasten op en bestraffen hen, die deze niet kunnen dragen. Zij
verlangen dat de menschen ver gaan en laten diegenen terechtstellen,
die den afstand niet kunnen afleggen.

„Als het volk eenmaal weet dat het beste, wat zij tot stand
kunnen brengen, toch ongenoegzaam is, dan neemt het tot bedrog zijn
toevlucht. Als de heerschers dagelijks slechts huichelarij toonen, hoe
kunnen dan de beambten en het volk het anders maken. Gebrek aan kracht
brengt huichelarij voort: gebrek aan kennis arglist, gebrek aan bezit
rooverij. Maar wie zal men in zulk een geval schuldig achten aan roof
en diefstal?”

Voor Chwang tsze zoowel als voor Lao tsze is de dood het
noodzakelijk einde des levens en daarom iets, wat niet te betreuren
valt. Chwang tsze gaat echter verder dan zijn voorgangers, wij vinden
althans bij hem uitingen, die op het geloof aan een voortbestaan na den
dood of althans aan een theorie van atomen (die blijven) doet
denken.

„Twee kreupelen bezochten samen het graf van den gelen keizer.
Plotseling braken er zweren onder hun armen uit. Vreest gij deze
zweren? sprak de een tot den ander. Waarom zou ik vreezen, antwoordde
deze, het leven is een geleend goed. Het geleende levende lichaam is
niet meer dan stof. Leven en dood zijn als dag en nacht. Wij beiden
beschouwden toch juist de graven van hen, die hunne verwisseling hadden
doorgemaakt, waarom zou het voor mij onaangenaam zijn, als mijn
wisseling komt?”

Tsze lai lag op het sterfbed, zijn vrouw en zijn kinderen stonden
rondom hem en klaagden luide. Zijn vriend Tsze li kwam om naar den
kranke te zien en sprak tot hen:

„Toe, maakt dat gij wegkomt en stoort hem niet, terwijl hij de
groote wisseling door maakt.”

Toen sprak hij tot den stervende: „Groot is waarlijk de
Schepper! Wat zal hij nu van u maken? Waarheen zal Hij u brengen? Zou
Hij van u maken de lever van een rat of de vleugel van een
insect?”

Tsze lai antwoordde: „Waarheen ook een vader zijn zoon zegt te
gaan, naar het oosten, westen, zuiden of noorden, hij volgt eenvoudig
het bevel. De beide elementen (het mannelijke en het vrouwelijke) zijn
voor den mensch meer dan zijn ouders voor hem zijn. Als dezen mijn dood
verhaasten en ik onderwierp mij niet gewillig, dan zou ik hardnekkig en
oproerig zijn. Daar is de groote massa (de natuur). In haar
vind ik den steun mijns lichaams, mijn leven is onder hare hoede in
arbeid doorgebracht, mijn ouderdom zoekt gemak in haar, in den dood
vind ik rust in haar: zij die mijn leven goed heeft gemaakt zal ook
mijn dood goed maken.

„Daar is een metaalbewerker, die fijn metaal giet. Wanneer nu
het metaal plotseling uit den smeltkroes omhoog wilde springen en
zeggen: uit mij moet een zwaard worden—de metaalbewerker zou het
zeker voor onbehoorlijk houden. Zoo ook, als een vorm in den
moederschoot wordt gevormd en deze zou zeggen: Ik moet een man worden,
de Schepper zou hem zeker als onbehoorlijk beschouwen. Als wij eenmaal
begrijpen, dat aarde en hemel een groote smeltkroes zijn en de Schepper
de groote werkmeester, waar kunnen wij dan heen moeten gaan, dat niet
goed voor ons ware? Wij zijn als uit een rustigen sluimer geboren en
wij sterven tot een rustig ontwaken.”

Eens op de reis zag Chwang tsze een ledigen schedel, uitgebleekt,
maar toch goed behouden. Hij klopte er met zijn rijzweep op en vroeg:
„Hebt gij, in uwe begeerte naar leven, in de leeringen des
verstands gefaald en zijt gij zoo hiertoe gekomen? Of heeft
u—terwijl gij in dienst waart van een ondergaanden staat, de bijl
van den scherprechter zoover gebracht? Of zijt gij door uw slecht
gedrag hier gekomen en hebt gij schande over uw ouders, uwe vrouw en
uwe kinderen gebracht? Of zijt gij van honger en koude omgekomen? Of
hebt gij eenvoudig den loop uws levens voleindigd?” Na deze
vragen, nam hij den schedel op en toen hij slapen ging, gebruikte hij
hem als hoofdkussen. Te middernacht verscheen hem de schedel in den
droom en sprak: „Gij hebt als een redenaar tot mij gesproken.
Alles wat gij gezegd hebt, had slechts betrekking op de menschen bij
hun leven, zulke dingen gelden na den dood niet.” „Zoudt
gij van de dingen na den dood willen hooren?”
„Zeker,” zeide Chwang tsze, en de schedel vervolgde:
„In den dood is er geen onderscheid tusschen vorsten en
ministers, de afwisseling der vier jaargetijden is er niet meer, rustig
en ongestoord zijn onze jaren, als die des hemels en der aarde. Geen
koning aan zijn hof heeft grooter vreugde, dan wij hebben.”
Chwang tsze geloofde hem niet en zeide: „Als ik den heer van ons
lot kon bewegen, uw lichaam met uw beenderen, vleesch en huid weer in
het leven te roepen en u aan uwe vrouw en uwe kinderen en aan al uwe
dorpsgenooten terug te geven, zoudt gij dan willen, dat ik dit
deed?” De schedel zag hem met gefronsd voorhoofd aan en sprak:


„Hoe zou ik prijs geven het genot van mijn koninklijk hof en
weer op mij nemen den last van het leven onder menschen?”

Menigmaal schijnt Chwang tsze te twijfelen aan zijn eigen bestaan en
aan de mogelijkheid te gelooven, dat het leven slechts een droom
is.

„De schemering vroeg aan de schaduw: Vroeger hebt gij
gewandeld en nu zijt gij stil, vroeger hebt gij gezeten en nu zijt gij
opgestaan: waardoor komt het, dat gij zoo ongestadig zijt?” De
schaduw antwoordde: „Ik wacht op de beweging van iets anders om
te doen wat ik doe, en dat andere, waarop ik wacht, wacht wederom op
iets anders, om te doen, wat het doet. Mijn wachten—wacht ik op
de schubben eener slang of op de vleugelen van een krekel? Ik weet
niet, waarom ik eene zaak doe en de andere niet doe.”

„Eenmaal heb ik, Chwang Chau, gedroomd dat ik een vlinder was,
een vlinder, die rondvloog en gevoelde, dat hij genoegen had. Ik wist
niet, dat ik het was. Eensklaps ontwaakte ik en ik was weer mijzelf: De
ware Chwang Chau. Ik wist niet of het Chwang Chau was, die droomde, dat
hij een vlinder was of een vlinder, die droomt dat hij nu Chwang Chau
is. Dat is het geval van de verandering der dingen.”

Dit klinkt wel Boeddhistisch17 maar kan toch niet op
Boeddhistische invloeden worden teruggebracht: die waren toen nog niet
werkzaam. Wel volgt er uit, dat ook aan het oude Taoïsme de leer,
dat er niets werkelijks bestaat, doch dat alles slechts inbeelding is,
niet vreemd schijnt te zijn.

Nog scherper dan in de werken van Chwang tsze treedt een
pantheïstisch-fatalistische opvatting in allegorischen vorm op in
de aan Lieh yu K’ou (gewoonlijk Lieh tsze genoemd) toegeschreven
boeken. Deze wijsgeer schijnt kort na Confucius geleefd te hebben, doch
iets naders weten wij van hem niet.

Licius (zoo heet hij in ’t Latijn) herhaalt nog uitvoeriger,
dat de gansche natuur een kringloop is, dat al het geschapene moet
vergaan en dat slechts het scheppende, het Tao, onvergankelijk
voortbestaat. Hij oordeelt het dus dwaas over leven en dood bezorgd te
zijn, daar beiden vooruit bepaald en noodwendig zijn. Verstand en
waanzin zijn willekeurige, recht en onrecht slechts aangeleerde
begrippen, alle gevoelens van verwantschap berusten alleen op de
opvoeding. 

„Een man had een zoon, wiens geest verbijsterd was. Hij begaf
zich op weg ten einde Confucius om raad te vragen, of deze wellicht
geen middel tegen deze krankheid kende. Onderweg ontmoet hij Lao tsze,
wien hij zijn nood klaagt. „Weet gij dan”, sprak deze,
„dat uw zoon werkelijk buiten zijn zinnen is?” Tegenwoordig
zijn de begrippen van recht en onrecht zoo verward, dat niemand meer
weet, wat eigenlijk het rechte is. Als alle lieden dachten als uw zoon,
dan was niet hij buiten zijn zinnen, doch gij. Wie toch kan gevoelens
en begrippen zuiver voorstellen? Heb ik daartoe nu ’t recht, zoo
is Confucius buiten zijn zinnen, en hoe kan iemand, die het verstand
mist het bij een ander heelen? Spaar dus uw geld en maak, dat gij weer
naar huis komt.

„Een man uit Yin was in Shu opgevoed en keerde als oud man
weer naar Yin terug. Toen hij op de reis daarheen door het land Tsin
kwam, zeide een der reisgenooten schertsend: „Dit is nu de
hoofdstad van het land Yin.” De oude kreeg een kleur van
ontroering, „Dat zijn de veldaltaren uit uwe buurt!” De
oude zuchtte diep. „Dat is het huis uwer voorvaderen.” De
oude weende. „Dit zijn de graven uwer voorvaderen.” De oude
weende luid. Toen lachte zijn reisgenoot en sprak: „Ik heb
slechts in scherts gesproken, dit is het land Tsin.” De oude
schaamde zich zeer. Toen zij nu in het werkelijke land Yin kwamen en de
oude de stad, de veldaltaren, de woningen en de graven zijner
voorvaderen werkelijk zag, was zijn ontroering veel minder.

„In het land Ki was een man, wien de bezorgdheid, dat hemel en
aarde eenmaal ineen zouden storten, geen rust liet. Een zijner vrienden
had medelijden met zijne ontroering en poogde hem tot kalmte te brengen
door te zeggen, dat de hemel slechts de bewaarder der lucht was en
inademen en uitademen den ganschen dag in de ruimte afwisselden.

Doch kunnen, vroeg de ander, zon, maan en sterren niet naar beneden
vallen? Hoe zou dat mogelijk zijn, antwoordde de vriend, het zijn
slechts lichten in de bewaarplaats der lucht. Doch wanneer de aarde te
gronde gaat? „Dat is immers een groote, vastsamengevoegde
massa,” troostte de vriend, „die door het voortdurend
daarop heen en weer loopen en trappen nog steeds vaster
wordt.”

Toen waren beiden tevreden, de een omdat hij zijn zorg had verloren,
de ander omdat hij zijn vriend tot rust had gebracht.

Tchung lu tsi hoorde wat er voorviel en sprak lachend: Wolken en nevel, wind en regen zijn de
verzamelingen der lucht en vormen den hemel; bergen, heuvels, rivieren,
zeeën, metaal, steenen, vuur en hout zijn de verzamelingen van het
geschapene en vormen de aarde. Weet men echter, dat het slechts
verzamelingen zijn, zoo weet men ook, dat zij te gronde moeten gaan.
Hemel en aarde zijn slechts kleine punten in de ruimte. Doch van alles
wat bestaat zijn zij het grootste. Dat zij nu moeilijk tot hun einde en
tot uitputting zullen komen is zeker, doch evenzoo zeker, dat zij
eenmaal gemeenschappelijk te gronde zullen gaan. Zou hij, die dezen
tijd zal beleven, niet treurig zijn?

Licius echter lachte en sprak: „Het is verkeerd te denken, dat
hemel en aarde zullen ondergaan, en verkeerd te denken, dat zij niet
ondergaan zullen. Niemand kan weten, wat geschieden zal, want het leven
verstaat den dood niet en de dood verstaat het leven niet; het komen
ook niet het gaan, noch het gaan het komen. Waarom zich daarover te
bekommeren?”

„Op de reis naar Wei vond Licius in de struiken een doodsbeen,
honderd jaar oud; hij riep een leerling, die bij hem was, toonde hem
dat en zeide: Slechts ik en hij weten, dat wij noch leven, noch dood
zijn.”

Lieh tsze is ook de eenige bron over Yang Chu, tegen wien Mencius
zoo beslist optrad en die dus een tijdgenoot van dezen scheen te zijn,
hoewel Chwang tsze een gesprek tusschen Yang Chu en Lao tsze vermeldt.
De denkbeelden van Yang Chu, die Lieh tsze weergeeft, loopen uit in
deze stelling: het leven genieten en den dood niet vreezen. De leer van
Epicurus en die der Cynici wordt alzoo hier verbonden. „Honderd
jaar,” zegt Yang Chu, „is de uiterste grens des
levens, die niet een van de duizend bereikt. Veronderstellen wij, dat
iemand die bereikt; de kinderlijke leeftijd, waarin men op den arm
wordt gedragen en de ouderdom nemen er wel de helft van in. Wat in den
slaap wordt verdroomd en van het wakende leven vergeten wordt, smart en
ziekte, kommer en verdriet, verliezen, zorgen en vrees nemen nagenoeg
de andere helft in. Wat overblijft vult misschien tien jaren. En ook
daarin zal nauwelijks één dag te vinden zijn van gelukkig
zelfvergeten, zonder een schaduw van zorg. Wat is dan des menschen
leven waard? Wat voor vreugde is er in?

„Zullen wij het prijzen om de vreugde, die
eten en drinken, of om het genot, dat muziek en schoonheid geven? Maar
men kan zich niet altijd met deze vreugden vergenoegen, men kan niet
steeds met de schoonheid zich vermaken en naar de muziek
luisteren. Daarbij komt de vrees voor straf en de prikkel, die
belooningen geven, de drijfkracht door eerzucht, de terughouding door
wetten uitgeoefend—deze maken dat iemand zonder rust zich plaagt
om de ijdele lofprijzing van één uur en rekent op den
roem na den dood. Deze invloeden houden hem, om zoo te zeggen, op de
wacht tegen alles wat zijn ooren hooren en zijn oogen zien, en maken,
dat hij altijd zich bekommert of wat hij denkt of doet, recht of
onrecht is. Zoo verliest hij het ware genot zijner jaren en kan
zichzelf geen oogenblik laten gaan. Waarin onderscheidt hij zich van
een misdadiger, in ketenen geklonken in de binnenste kamer der
gevangenis? De lieden in de hooge oudheid wisten wel, hoe kort het
leven is en hoe plotseling en volkomen het door den dood kan worden
afgebroken. Daarom luisterden zij naar de bewegingen huns harten, wezen
niet terug, wat hun natuurlijk toescheen om lief te hebben, zochten
geenszins de vreugden te vermijden, die zich aan hen aanboden. Zij
lieten zich niet van de wijs brengen door de opwindingen van den roem:
zij genoten het leven, zooals het hun natuurlijk voorkwam, zij
verzetten zich niet tegen den drang om zich te verheugen, (den drang,
die in alle dingen woont) en zij bekommerden zich er niet over om na
den dood beroemd te worden. Zij trachtten straffen te vermijden; maar
roem en eer, de eerste of de laatste te zijn, lang of kort leven: dat
alles trokken zij niet in hun berekeningen.

„Waarin de menschen zich onderscheiden, dat is in het leven:
waarin zij met elkaar overeenkomen, dat is in den dood.

„Zoo lang zij leven is er onderscheid van
verstand en domheid, beschaving en lompheid. Als zij dood zijn, hebben
wij een stinkende, bedorven massa, die vergaat—dat is het
algemeene lot. Verstand en domheid, beschaving en lompheid staan in
geen menschen macht: evenmin als de toestand van bederf, verrotting en
ganschelijk verdwijnen. Noch het leven van een mensch noch zijn dood
zijn in diens eigen hand: zijn verstand en zijn domheid, zijn
beschaving en lompheid zijn zijn eigen werk niet. Allen zijn geboren en
allen sterven: de verstandige en de domme, de goede en de slechte.
Velen sterven als zij tien jaar oud zijn, velen als zij honderd jaar
oud zijn. De deugdzame en de wijze sterven, de verdorvene en de dwaas
sterven. Tijdens hun leven waren zij wijze keizers, nu zij dood zijn,
zijn het zoovele verrotte beenderen; in hun leven waren zij roovers en
tyrannen, nu zijn ook zij zoovele verrotte beenderen. 

„Wie kan onderscheid zien in deze
beenderen?

„Daarom, zoolang wij leven, laten wij uit
het leven maken het beste, dat wij er van kunnen krijgen: wij hebben
geen tijd om aan iets na den dood te denken.”

Wat echter niet het minst in Lieh tsze’s werk belang inboezemt
is het feit, dat hier voor de eerste maal de alchymistisch
necromantische18 richting optreedt, die later voor de
ontwikkeling van het Taoïsme en de rol, die zijne aanhangers aan
het keizerlijk hof zouden spelen, beslissend zou zijn.

„Aan het hof van keizer Muh van de Chau dynastie
(1001–947 v. C.) verschijnt een uit het westen komende
Magiër, die door water en vuur, metaal en steen drong, bergen,
rivieren en steden verplaatste en in de lucht opsteeg. Keizer Muh eerde
hem op alle manieren, doch de Magiër zag het paleis aan voor een
erbarmelijke hut, vond het eten der keizerlijke keuken slecht, en de
dienstdoende hofdames stinkende geiten. Toen liet de keizer hem een
nieuw paleis bouwen en de schoonste jonkvrouwen opzoeken om hem te
bedienen. De Magiër liet zich dat welgevallen, doch na korten tijd
verzocht hij den keizer met hem te reizen: liet dezen zijn rokspand
vasthouden en voer met hem tot in des Magiërs paleis: in den
middenhemel. Dat paleis was van goud en zilver gebouwd en met paarlen
en kostbare edelsteenen ingelegd.

„De keizer zag van omhoog op zijn paleis,
dat er als een leemen hut uitzag. Na lange jaren, toen de keizer zijn
rijk geheel had vergeten, nam de Magiër hem weer mede op een reis
en voerde hem naar een land, waar men de zon, de maan en de aarde niet
meer zag. De keizer werd bevreesd en verzocht den Magiër hem weer
in zijn land terug te brengen. Deze gaf hem een stoot: de keizer meende
dat hij ontzettend diep viel en—hij ontwaakte en bevond zich bij
zijn tafel, waar de spijzen nog niet koud geworden waren en de wijn nog
in het glas stond.19

„De keizer vroeg geheel verbaasd wat er
geschied was en zijn omgeving antwoordde: „Uwe hoogheid was een
oogenblik in gedachten verzonken.” Toen de keizer er den
Magiër naar vraagde zeide deze: „Ik
wandelde met uwen geest, hoe zou dan de vorm zich
bewegen?”” 

Spoedig werd de richting van het Taoïsme, waarvan deze
geschiedenis een voorbeeld geeft, de heerschende: met ijver zocht men
naar het middel om goud te maken en naar het elixer des eeuwigen
levens: de keizers en grooten overlaadden de leermeesters der zwarte
kunst met goud en eer. Onder Tsin Shi Wang Ti, die de
geleerden20 zoo wreed vervolgde, bloeide het Taoïsme
zeer. De keizer zocht met de Taoïsten naar „den steen der
wijzen” en naar de „eilanden der zaligen”, die natuurlijk ten
westen van China moesten liggen. Toen Sü Shi, dien de keizer met
een groot gevolg van jongelingen en jonkvrouwen had uitgezonden om deze
eilanden te zoeken, terugkeerde met het bericht, dat hij ze wel had
gezien, maar ze door tegenwind niet kon bereiken, trok de keizer zelf
naar Tschifu in Shantung, in de hoop ze van daaruit te aanschouwen.
Daar doodde hij eigenhandig een grooten haai, die, volgens de
beweringen der Taoïsten de ontdekking der eilanden zou
verhinderen. De dood des keizers sloeg aan verdere plannen, die naar
Japan hem hadden kunnen leiden, den bodem in. Doch, ook dit gebrek aan
succes schrikte de opvolgers van den „eersten hemelschen
keizer” niet af: en nog onder menig opvolger verheugden zich de
Taoïsten in den krachtigsten steun en de grootste waardeering.

Met de toenemende verwatering van het Taoïsme zochten zijn
priesters, de „doktoren der rede,” zooals de zendelingen
uit de 17e eeuw hen noemden, het steeds minder in de
behandeling der wijsgeerige vragen, steeds meer in de exploitatie van
het bijgeloof. Waar, zooals in China overeenkomstig het
volksgeloof—zoo veel bovennatuurlijke, grootendeels vijandige
krachten des menschen rust bedreigen, kan het ons niet verwonderen, dat
de schare naar middelen omzag om zich daarvoor te behoeden of zich
daarvan te bevrijden.

Welnu, als overal werden zulke middelen in het geloof gezocht
èn—in het bijgeloof gevonden. Daarom is het verklaarbaar,
dat de rol van duivelbanner in China meer aan de Taoïstische dan
aan de Boeddhistische priesters toevalt en dat de eersten niet slechts
volgens sagen en legenden, maar ook in het dagelijksch leven gelden als
de met bovennatuurlijke krachten toegeruste beschermers der geloovigen,
welke zich tot hen wenden. Hun wapenen zijn: het zwaard en de
vliegenwaaier, welke beide ook de zinnebeelden zijn van twee der acht
onsterfelijken (genieën, verheven geesten) door
deze secte erkend. Waar nu deze priesters niet persoonlijk kunnen
optreden, doen zij dit met amuletten en tooverspreuken, die, op papier
geschreven, en met allerlei zegelen voorzien, aan de deuren, vensters
en muren worden gehecht, of ook wel verbrand, of—in water
opgelost—ingenomen worden. Aan het hoofd der heksenmeesters en
duivelbanners staat de Taoïstische paus, zooals hij dikwijls
genoemd wordt, Chang Tien Shi d.i. de leermeester des hemels, die zijn
zwaard van den hemel heeft ontvangen en zijn afstamming, althans
geestelijk, terug voert tot op den beroemden Taoïstischen
patriarch Chang Tao ling, die in het jaar 34 n. C. in de provincie
Chekiang werd geboren en in den ouderdom van 123 jaren ten hemel
opsteeg om daar in de onsterfelijkheid zich te verheugen. Chang Tao
ling’s nakomelingen, later ook die van zijn leerling Kau Kien Che
zijn nog steeds in het bezit van het ambt van opperduivelbanner en
vertegenwoordiger op aarde van de hoogste Taoïstische godheid.

Vele heerschers van vele dynastiën hebben den Taoïstischen
paus, den Tien Shi, met eer en rijkdom overladen. Hij houdt
verblijf, waar zijn voorvaderen sedert honderde jaren geleefd hebben:
op den Lung hu Shan (draken- of tijgerberg) in Kiangsi, en, hoewel de
tempel, waar zijn paleis was, door de Taipings21 werd
verwoest, is deze toch reeds weer in zijn oude heerlijkheid opgebouwd.
Een bizonder sieraad zijner residentie vormen een groot aantal aarden
potten, stevig gesloten, met amuletten volgeplakt, waarin hij en zijn
voorgangers door hen uitgedreven booze geesten hebben gebannen. De
gewone Taoïstische priester vangt deze vrienden, welke zich in
damp veranderen, in flesschen op, die hij toekurkt, precies zooals zijn
Arabische collega’s duivelbanners, volgens de „Duizend en
Een nacht”. De waardigheid van „leeraar des hemels”
heet zich door „wedergeboorte” voort te zetten, evenals bij
de geestelijke hoofden der Lamaïstische hiërarchie22.

In dagen van geestelijke opwinding zooals in 1876 b.v., wanneer
denkbeeldige wezens hun werk verrichten, aan volwassenen en kinderen de
pruiken afsnijden, kippen de veeren uitplukken en als incubi23 de menschen plagen en dooden, plegen de
Taoïstische duivelbanners een gouden oogst binnen te
halen en millioenen papieren amuletten te verkoopen, waarop berijmde
spreuken en onleesbare teekens staan. Van 1876–77 was er bijna
geen huis, waarop geen dergelijke papieren waren vastgehecht, ook
droegen kinderen en volwassenen die dikwijls om het hoofd
gewikkeld.

Terwijl de Taoïsten zich alzoo, reeds van den aanvang onzer
tijdrekening af, altijd meer van de oorspronkelijke leer verwijderden
en door exploitatie van het verlangen, dat de mensch heeft naar
zinnelijk en bovenzinnelijk genot, invloed en macht trachtten te
verkrijgen, bracht de invoering van het Boeddhisme in de eerste eeuw
onzer tijdrekening een nieuwe, van buiten afkomstige leer in China,
waartegen de beide inheemsche stroomingen, in ’t bizonder echter
het Confucianisme, zich aanstonds te weer stelden. Daarover een en
ander in ons volgend hoofdstuk.










VI. De „geleerden” tegenover Taoïsme
en Boeddhisme.




Het zou ons te ver voeren dien strijd in bizonderheden
te volgen: bovendien werden, gedurende de eeuwen, waarin die strijd
werd gevoerd, altijd weer dezelfde argumenten door de
„geleerden”, de aanhangers van Confucius en Mencius,
herhaald, evenals door hun tegenstanders. Terwijl het Boeddhisme aan
het Confucianisme verweet, dat het zich slechts om dit leven, niet om
het hiernamaals bekommerde, bracht dit laatste de voorschriften der
kinderlijke liefde op den voorgrond. Deze toch veroordeelden dat zich
van de wereld terugtrekken en de daarmee samenhangende verwaarloozing
der door de bloedverwantschap opgelegde plichten.

Overigens moeten wij ter eere der Chineezen opmerken, dat weliswaar
de strijd tegen Boeddhisme en Taoïsme soms het karakter eener
vervolging aannam, doch dat deze vervolgingen nooit dat bloedig
karakter droegen, waarvan de geschiedenis, zoowel van het Christendom
als van het Mohammedanisme, zooveel voorbeelden weet aan te wijzen.

Wel werden tempels verwoest, kloosters ontbonden en de bewoners naar
de familie teruggezonden, doch bloedige offers werden aan de orthodoxe
leer niet gebracht en ook niet door haar verlangd. Bovendien duurde het
niet lang of het Confucianisme begon tegenover de eigenaardige
leerstukken van net Boeddhisme een andere houding aan te nemen dan
tegenover zijn wijsgeerige zedeleer. 

Terwijl het voortging de leerstukken te bestrijden, nam het van de
wijsgeerige zedeleer heel wat over, zoodat ten slotte zelfs de werken
van de voornaamste voorstanders van Confucius, zoo vol waren van
Boeddhistische opvattingen en ideeën, dat men wel toe moet
stemmen, dat in dit opzicht het Boeddhisme een groote uitwerking
had.

Tusschen Han Yü, die voor 1100 jaren de leer van Confucius
voorstond en Chu hi, die sedert het einde der 13e eeuw
officieel als vertegenwoordiger der orthodoxe uitlegging wordt
beschouwd, bestaat een dergelijk onderscheid, als er tusschen de
strenge Rabbijnen van Jeruzalem en de Alexandrijnsche Joden der nieuwe
school bestaan heeft.24 Han Yü komt heftig op
tegen het brengen van een reliquie van Boeddha in het keizerlijk paleis
en vraagt, wat de keizer met het oude, halfvergane gebeente moet
aanvangen. Hij sluit zijn pleitrede hiermede, dat hij het bestaan van
de godheid van het Boeddhisme loochent en deze oproept om, als bewijs
dat zij werkelijk bestaat, hem, haren tegenstander te vernietigen.
Dezelfde uitdaging als van Bradlaugh, den bekenden Engelschen
vrijdenker en afgevaardigde in het lagerhuis, die den God der
Christenen opriep om hem, den godloochenaar, te verpletteren. Alleen
Bradlaugh vatte, als zoon der democratische 19e eeuw, de
zaak meer dramatisch, openhartig gezegd, dwazer op dan de Chinees der
8e eeuw; hij toch stelde zijn eisch in een volksvergadering
en gaf God slechts vijf minuten om hem te vernietigen.

Wij laten nu volgen een uittreksel uit eene omschrijving van het
„heilige edict,” die weliswaar niet oud is, (uit het begin
der 18e eeuw), maar ons een duidelijk beeld geeft van het
oordeel der orthodoxie over Taoïsme en Boeddhisme.

„Van ouds, heet het hier, hebben er drie secten bestaan; naast
die der geleerden, nog die van de Boeddhisten en de Taoïsten. Al
het spreken der Boeddhistische priesters heeft ten doel: zalig te
worden, en gelijk aan Boeddha, den stichter van hun godsdienst. Als een
zoon zijn familie verlaat en priester wordt, zoo zeggen zij, dat negen
geslachten zijner bloedverwanten zeker zijn in den hemel te komen. Denk
nu eens een oogenblik na. Waar is Boeddha? Wat is Boeddha? Boeddha is
het hart. Wat is nadenken over de boeken van Boeddha? Ieder uur en ieder oogenblik denken aan de
leiding van zijn hart. Is het goed, zoo is het Boeddha. Daarom heet ook
het eerste boek hunner secte: „De weg des harten”. De
hoofdsom van wat deze weg des harten leert is, dat het hart recht moet
zijn, niet krom, waar, niet huichelachtig, sterk, niet droomerig. Nijd,
toorn en begeerten, deze drie fouten moeten worden uitgeroeid; alles
moet u slechts voorkomen als de bloem door een spiegel, als de maan in
het water, dan zult gij vrij zijn van vrees en zorgen. Dat is: het hart
volmaken. Daarom zegt ook Chu tsze (Chu hi): de secte van Boeddha
bekommert zich, noch om den hemel, noch om de aarde, noch om iets
anders binnen het heelal, zij denkt slechts aan het hart. In die
stelling ligt de geheele oorspronkelijke leer van Boeddha.

Wat de Taoïsten betreft, zij hechten bizondere waarde aan
„den steen der wijzen”, waarmee zij kwikzilver vast willen
maken en lood in goud veranderen, draken en tijgers temmen en wie weet
wat voor verborgenheden nog meer mede bereiden willen. Alles komt
echter neer op de versterking van de (dierlijke) levenskracht: een paar
jaar het leven verlengen dat is alles. Daarom zegt Chu tsze ook: Waar
het de Taoïsten vooral om te doen is, dat is de bewaring van den
levensgeest. In die stelling ligt de gansche leer van Tao
opgesloten.

„Nu is het wel waar, dat de uitnemendsten onder de Boeddhistische
priesters, die in de kloosters op de beroemde heuvelen wonen en het
goed verstaan leeringen voor te dragen, alles op één
woord: het hart terugbrengen en dat de brave doctoren van Tao, die diep
in de kloven en holen der bergen naar de verkrijging der
onsterfelijkheid trachten, alles samenvatten in dit ééne:
de wedergeboorte des geestes, doch, als wij de zaak nu eens goed
bekijken, dan zien wij nog wat anders. Dat zich terugtrekken in de
eenzaamheid, waar noch menschen zijn noch de rook van menschelijke
woningen is, dat met gekruiste beenen in diep stilzwijgen neerzitten,
wat is het anders, dan de wederkeerige verplichtingen des levens met
den wortel uittrekken en verwoesten? Verre zij het van ons te denken,
dat zij Boeddha niet gelijk zouden kunnen worden of den rang der
onsterfelijken bereiken, doch: als zij dat kunnen, wie heeft sommigen
ten hemel zien varen en anderen midden op den dag hun vlucht opwaarts
zien nemen? Dat zijn alles slechts fopperijen. Toch gelooft het domme
volk alles en laat zich gemakkelijk wat op den mouw spelden. Zie maar
naar de strenge priesters van Boeddha en de doctoren van Tao, die de
menschen wedergeboren doen worden: zij allen verstoren—tot geen
enkel redelijk doel—de betrekkingen
des menschelijken levens: zij zijn voor de maatschappij nog niet de
pluim van een veer waard!

„Hoewel zij echter steeds zelfzuchtig waren en slechts
dachten, aan wat hun eigen persoon aanging, zoo hadden zij toch in oude
tijden geenszins de bedoeling om iemand anders te schaden. Nu is echter
eene klasse van personen onder hen opgestaan, die zonder middel van
bestaan of tehuis zich op de kloosters verlaten en in den tempel hun
woning nemen. Deze menschen schermen met den naam Boeddha en bedenken
een menigte dwaze sprookjes over hemelsche paleizen, onderaardsche
holen, zielsverhuizing en vergelding. Volgens hen is het
allereervolste: een priester te voeden en vrijgevig jegens de goden te
zijn; zij noemen dat: zaaien op den akker der zegeningen! Zij zeggen:
„Geef altijd en gij zult altijd hebben.” En, opdat het volk
hen gelooven moge, voegen zij er bij: „Veracht de priesters,
bespot Boeddha, bespot de geboden, weiger vereering aan de goden, geef
geen aalmoezen èn—gij kunt zeker zijn van in de hel te
worden geslingerd. De dondersteen zal u treffen, de bliksem u
verteren!” Alle soorten van sprookjes en geschiedenissen
vertellen zij om het volk bang te maken, opdat het geloove, zich
onderwerpe en betale. Eerst weten zij nog alleen maar den lieden hun
geld afhandig te maken, ten einde het in hun eigen zak te steken.
Langzamerhand echter gaan zij tot de grootste onbehoorlijkheden over.
Zij roepen—hoe zal ik het zeggen—vergaderingen op ter eere
van den versierden draak, de vrome wees, de reine bloem, waarin zij de
klokken luiden, de pauken slaan, waarin zij allerlei uitleggen en
bevelen en mannen en vrouwen te zamen brengen, die dag en nacht niet
uit elkaar gaan. Nu heet het wel, dat de lieden voor goede doeleinden
deze vergaderingen bevelen, doch ieder weet, dat het juist omgekeerd
geschiedt om booze dingen te doen.

„Gij eenvoudig volk kunt het valsche van het ware niet
onderscheiden! Was niet Boeddha, naar wat de boeken over hem zeggen, de
eerstgeboren zoon van koning Fan? en toch trok hij zich uit de wereld
terug en vluchtte geheel alleen op den top der besneeuwde bergen om
zich aan de deugd te wijden. Wanneer hij voor zijn eigen vader, zijn
moeder, zijn vrouw en kinderen geen zorg droeg, zijt gij dan zoo dwaas
nog te meenen, dat hij zorgen zou voor de groote menigte en haar zijn
wetten en leeringen zou verkondigen?

Het keizerlijk slot, de vertrekken der koningin, de troonzaal
en de feestzalen, dat alles verachtte hij. Zou
het nu niet vreemd zijn, als hij in verrukking kwam over de
nonnen-
en monnikenkloosters, de tempels en kerkelijke gebouwen, die gij voor
hem opricht? En indien er werkelijk (zooals de Taoïsten leeren)
een hoogste God in den hemel leeft, zou Hij zich dan daar niet
kunnen vermaken overeenkomstig Zijn eigen smaak, zoudt gij dan voor Hem
een lichaam van gesmolten goud moeten maken en een huis, waarin Hij
wonen kan?

„Al die onzinnige geschiedenissen over vasten en collecten,
tempelgebouwen en oprichten van beelden, zijn uitvindingen van
rondzwervende, nietswaardige priesters en monniken om u zand in de
oogen te strooien. En toch gelooft gij ze en gaat niet slechts zelf in
de tempels om te bidden en te wierooken, maar laat ook uw vrouwen en
dochters toe ditzelfde te doen. Met heur haar vol pommade en met
geblankette aangezichten, in roode kleeren met groene oplegsels trekken
zij uit om wierook in de tempels te branden en dringen zich met
Boeddhistische en Taoïstische priesters schouder aan schouder, arm
aan arm, gestompt door de opdringende menigte. Ik zie er het goede niet
van in dat zij meenen te doen, in tegendeel, zij doen veel schandelijke
dingen, die ergernis opwekken en aanleiding geven tot hoon en spot.

„Dan zijn er lieden, die bevreesd, dat hun lieve jongens en
meisjes niet lang genoeg zullen leven, ze aan den tempel overgeven om
priesters en priesteressen van Boeddha of Tao te worden, zich
inbeeldend dat, wanneer zij eenmaal hun huis hebben verlaten en zich
aan de voeten van grootvader Boeddha hebben neergezet, daardoor zeker
hun leven zal worden verlengd. Kan men dan, zoo zou ik willen vragen,
volhouden dat zij, die in onzen tijd priesters van Boeddha of Tao zijn,
allen den leeftijd van 70 jaar zullen bereiken, en er geen onder hen
is, die slechts kort leeft?

„Wederom is er nog een andere klasse van bizonder domme
lieden, die wijl hun ouders krank zijn, zichzelf den goden als offer
aanbieden. Zij beloven, dat, als hun ouders gezond worden, zij zullen
trekken naar een heiligen berg om daar te bidden en wierook te
verbranden; bij iedere schrede zullen zij zich neerwerpen, totdat zij
op den top van den berg komen, vanwaar zij zich dan naar beneden
storten. Indien zij daarbij het leven al niet inschieten, armen en
beenen breken zij er toch bij. Zij zelf zeggen: „Ons eigen leven
prijs te geven om dat onzer ouders te redden is het grootste bewijs van
kinderlijke liefde.” De omstanders prijzen hen ook als
goede kinderen, doch, zij bedenken niet, dat op die wijze het lichaam
weg werpen, dat zij toch van hunne ouders ontvingen, integendeel een
zeer onkinderlijk gemoed verraadt.

„Verder zegt gij, dat de Boeddha-vereering zeer voordeelig is,
dat, als men papieren afbeeldingen van geld verbrandt, geschenken
offert en vast, uw God Boeddha alle ongeluk van u zal afwenden, uwe
zonden zal wegnemen, uw geluk vermeerderen en uw leven verlengen zal.
Denkt nu eens na. Van ouds heet het: De goden zijn goed. Was dit nu met
Boeddha het geval, hoe kan hij dan begeerig verlangen, dat gij hem met
uw goudpapier en uwe geschenken zoudt bewegen om u te beschermen? En
als gij hem geen goudpapier verbrandt en geen gaven op zijn altaar legt
zal Boeddha op u toornig zijn en zijne straffen u toezenden! Dan is
immers uw god Boeddha een onwaardige! Neemt nu eens uw
districtsrechter. Al zoudt gij hem ook nooit hoffelijkheden bewijzen en
vleien, toch zal hij u, als gij maar goede en vlijtige menschen zijt,
die uw plicht doet, met groote welwillendheid behandelen. Overtreedt
gij echter de wetten, pleegt gij daden van geweld en matigt gij u de
rechten van anderen aan, zoo zal hij, al hebt gij ook allerlei middelen
en wegen om hem te vleien, toch ontevreden over u zijn en zulk gespuis
uit de maatschappij weten te verwijderen.

„Gij zegt, dat uwe vereering van Boeddha u vergeving der
zonden verschaft, doch, stelt nu eens, dat gij in een of ander opzicht
de wet hebt overtreden en in de rechtszaal verschijnen moet, om uw
straf te vernemen, meent gij dan, dat de rechter u zal sparen, al roept
gij ook nog zoo dikwijls, al ware het duizend malen: Genadigste heer
rechter?

„Gij wilt echter, om voor ieder geval gedekt te wezen een paar
Boeddhistische en Taoïstische priesters bij u hebben, opdat zij u
de heilige boeken voorlezen en u de biecht afnemen: want gij gelooft,
dat het voorlezen der boeken de ellende verdrijft, geluk aanbrengt en
het leven verlengt. Maar stel nu eens, dat gij u tevreden stelt met de
verschillende gedeelten van dit „heilig edict” eenige
duizende of honderdduizende malen te lezen, zonder daarnaar te
handelen, meent gij dat de keizer daarover bizonder verrukt zal zijn, u
met geld beloonen en in het ambt bevorderen zal?”

Tot dusverre dit „heilig edict.” We kunnen er uit zien,
dat zeven eeuwen niet veel hebben veranderd in de opvatting der
Chineesche geleerden. Doch—terwijl de dogmatische zijde
van het Boeddhisme weinig genade vond in de
oogen der orthodoxe volgelingen van Confucius, heeft zich, sedert de
Sang-dynastie, in de school van Chu hi, een sterke neiging tot
Boeddhistische en Taoïstische bespiegelingen vertoond. In het
bizonder wat betreft vragen over de kosmogonie, het ontstaan der
wereld. Terwijl de geleerden zich met bespiegelingen over deze
onderwerpen bezig hielden, wijdden zij zich ook, sinds de
12e eeuw, aan de oplossing van vraagstukken, die ons als
spel moeten voorkomen, doch die daarom niet minder de knapste koppen
uit dien tijd in beslag namen en daarom althans een korte vermelding
verdienen.

Ho tu Loh shu, „het plan van Ho en de rol van Loh”, is
de Chineesche naam voor de mythische overleveringen, waarop blijkbaar
„het groote plan” van den graaf van Ki berust. Het
„groote plan” is de titel van een der geschriften van
Shu-king, het boek der historische
opteekeningen, dat in acht afdeelingen voorschriften behelst over de
wijze, waarop het volk door de volkomenheid van den vorst en de daaruit
voortvloeiende voortreffelijkheid der regeering gelukkig en tevreden
kan worden. Dit geschrift werd blijkbaar tegen het einde der
12e eeuw door den keizer Wu aan den graaf van Ki meegedeeld,
welke, hoewel door den laatsten heerscher der Shang dynastie
ingekerkerd, toch de aan dezen gezworen trouw wilde houden en den
nieuwen keizer niet wilde huldigen. Ja toen hij door dezen in vrijheid
werd gesteld, vluchtte hij naar Korea, met welk land hem Wu ten slotte
zou hebben beleend.

In het gedeelte van den commentaar op I-king, dat aan Confucius wordt
toegeschreven, heet het: De gele rivier (Ho) bracht het plan voort en
de rivier Loh de rol. In de „gesprekken” zegt Confucius: de
rivier brengt geen plan meer voort, en op een andere plaats vindt men:
de rivier bracht het plan van het paard voort.

Naar deze grondslagen fantaseerde Kung Ngan Kwoh, een afstammeling
van Confucius in het 12e lid, een man die in de
2e eeuw voor Christus bij het terugvinden en verklaren der
kanonieke geschriften een groote rol speelde, de volgende geschiedenis:
Een draak (een gevleugeld paard) steeg op uit de wateren der gele
rivier. Hij vertoonde op zijn rug een rangschikking van zinnebeelden,
waaruit de (fabel) keizer Fu hi het systeem van Pa kwa (acht maal drie
letters) afleidde. Ook toonde een goddelijke schildpad aan den witten
Yü een rol, die beschreven was met getallen van uit
één tot negen teekens bestaande waaruit dan
Yü den grondslag zijner negenvoudige wijsbegeerte zou hebben
gevormd.

Sedert de dynastie van Han hebben de Chineesche geleerden zich met
deze beide mystieke openbaringen (het plan en de rol) het hoofd
gebroken, doch onder de dynastie van Sung werd, voor het eerst tijdens
de regeering van keizer Hwei Tsung (1106–1125) beproefd om die
zinnebeelden in beeld te brengen en uit hen de grondslag eener
diepzinnige of kinderachtige (het oordeel hierover is verschillend)
philosophie der getallen af te leiden. Eerst onder Sung’s
regeering nam men echter deze quaestie met ernst ter hand en slechts
een enkele geleerde dier dagen, An yang sin, die van 1017–1072
leefde, heeft het gewaagd het bestaan van het paardeplan en de
schildpadrol te loochenen.

De volgende eeuwen hielden aan de commentaren van Chu hi25 en zijn school vast; eerst tegen het einde van de
16e eeuw begon zich de kritiek daartegen te verheffen, en
korten tijd voor den val van den laatsten keizer uit de dynastie Ming
richtte een aantal van beroemde geleerden aan dezen het verzoek om de
oudere teksten en commentaren aan de staatsexamens ten grondslag te
leggen: dat wil zeggen den invloed der Boeddhistische en
Taoïstische leeringen op het staats-Confucianisme te breken.

De met den ondergang der Ming-dynastie en der verovering van China
door de Mandschoeren gepaard gaande strijd en onrust lieten het
denkbeeld echter niet tot uitvoering komen, maar het telt nog talrijke
aanhangers onder de Chineesche letterkundigen, al vindt het ook in den
nieuweren tijd geen bepaald officieuse uitdrukking in een protest tegen
het aanhouden der nog steeds als orthodox geldende verklaringen van Chu
hi.

De thans in China regeerende Mandschoe-dynastie heeft meer dan een
harer voorgangsters voor de bewaring en onderhouding van het
Confucianisme gedaan. Zeker wel omdat zij, door eerbied voor wat den
Chineezen het dierbaarste is, de vreemde overheersching minder drukkend
wilde doen schijnen. Zij heeft echter ook meer dan eene der vroegere
regeeringen het Confucianisme voor haar doeleinden gebruikt en zijne
leeringen voor staatsdoeleinden pasklaar gemaakt. De sterkste
uitdrukking vindt deze politiek in het door keizer Kang hi in
1670 bekend gemaakte „heilige
edict”, dat in zestien afdeelingen alles samenvat, wat de
onderdaan heeft in acht te nemen.

De keizer gaf deze verordeningen, toen hij 16 jaar oud was:
waarschijnlijk daartoe genoopt door het politiek drijven van met het
Taoïsme samenhangende vereenigingen. Als grond van zijn edict gaf
hij deze overweging, „dat de zedelijkheid sedert eenigen tijd
dagelijks was afgenomen en de harten der menschen niet meer dezelfde
waren als vroeger.” Als vader zijns volks wilde hij in
weinige stellingen de grondregelen aangeven, die zijn leerlingen tot
richtsnoer in alle betrekkingen des levens moesten dienen en wier
opvolging hen zelve goed en gelukkig, hem echter tot heerscher van een
talrijk, goed gevoed en beschaafd volk zou maken.

Het edict moest op den 1en en den 15en van
iedere maand overal openlijk worden voorgelezen, wat ook thans nog in
zooverre geschiedt, dat een der afdeelingen wordt voorgelezen,
verklaard en uitgelegd. Behalve de beambten, die daarbij krachtens hun
betrekking tegenwoordig moeten zijn, komen er echter gewoonlijk slechts
enkele toehoorders.

Bij herhaling heeft men beproefd om bij deze voorlezingen een
grooteren kring van toehoorders bijeen te brengen; zoo voor eenige
jaren in Canton, met het doel om de zendelingen tegen te werken.

Iedere afdeeling bestaat uit zeven teekens, van welke de eerste drie
het voorschrift behelzen, de laatste drie het doel, dat men door de
opvolging van het geschrift bereikt: een in China zeer gebruikelijke
verbinding van nuttigheid en leering. Het vierde teeken is in iedere
afdeeling hetzelfde en beteekent „om” of
„opdat”.

Van ieder der 16 sententiën schreef keizer Yung Cheng, de zoon
en opvolger van Kang hi, in 1724 een verklaring, welke bij de
voorlezingen de plaats van vroegere verklaringen inneemt. Een nog
uitvoeriger omschrijving werd later in ’t licht gegeven door
zekeren zout-commissaris in Shensi, Wang Yü po geheeten. Deze
wordt als een waar meesterstuk beschouwd, omdat zij zoo begrijpelijk is
en door het invlechten van historische voorbeelden, aanhalingen en
spreekwoorden zoowel leerzaam als onderhoudend mag heeten. De straks
aangehaalde pleitrede tegen Boeddha en Tao26 is hier
weggelaten. Overigens zijn er vele pogingen gedaan om „het
heilige edict” populair te maken. In 1681 gaf zekere
districts-magistraat in Anhui, Liang Yen nien, een werk uit
met 200 platen, welke, evenals de daarbij behoorende geschiedenissen
bestemd waren om de voorschriften des keizers op te helderen en te
illustreeren.

In 1879 werd een ander dergelijk werk in Shanghai door een Chineesch
photographisch instituut gepubliceerd en in Canton bestaat een
omschrijving van het edict in verzen.

We laten nu, hier en daar een enkele opmerking makend, de
verschillende sententiën van dit edict volgen:

1. Neemt de kinderlijke en broederlijke plichten in acht, opdat de
wederkeerige betrekkingen des levens behoorlijk in stand blijven.

2. Acht uw bloedverwanten, opdat gij de voordeelen van een goede
verstandhouding moogt toonen.

3. Leeft op goeden voet met uw naburen, opdat gij rechtsquaesties
moogt vermijden.27

4. Legt u toe op den landbouw en het kweeken van
moerbeiboomen28 om voldoende voeding en kleeding te
hebben.

5. Weest spaarzaam om onnuttige uitgaven te vermijden.

6. Houdt de studie der wetenschap in eere, opdat gij de leerlingen
leidt op den rechten weg.

7. Vernedert valsche leringen,29 om de ware leer te
verhoogen. 

8. Verklaart de wetten, om de onwetenden en hardnekkigen te
waarschuwen.

9. Weest hoffelijk en toegevend om de zeden te verbeteren.

10. Blijft getrouw aan uw eigenlijke bezigheden, opdat de wil des
volks onveranderlijk zij.30

11. Onderwijst de jeugd, opdat zij verhinderd worde kwaad te
doen.

12. Laat alle valsche beschuldigingen achterwege, opdat de
onschuldigen beschermd worden.

13. Waarschuwt allen, geen deserteurs (die het vaandel verlaten) bij
zich op te nemen, opdat zij niet in hun straf deelen.

14. Betaalt uwe belastingen, opdat gij niet dikwijls gemaand behoeft
te worden.

15. Vereenigt u tot tien en honderdtallen, om roof en diefstal uit
te roeien.31

16. Weest verdraagzaam jegens elkaar, opdat het leven in achting
blijve (opdat er bij den strijd geen verwondingen en doodslagen
voorvallen.)

Het gezond menschenverstand, dat in de aangehaalde plaatsen, welke
uit de geschriften van orthodoxe philosofen getrokken zijn, een zoo
groote plaats beslaat, is, indien men allerlei bluf en versiering,
alsmede de later eerst opgekomen speculaties van Boeddhisme en
Taoïsme er buiten rekent, nog altijd de grondslag van
de tegenwoordige philosophie, die onder den naam van Confucianisme de
gansche Chineesche maatschappij, van de familie tot den staat toe,
doortrekt.

Trots alle bijgeloovige uitwassen, die uit Boeddhisme en
Taoïsme zijn voortgekomen, of die zich in aansluiting daaraan uit
den ouden staatsgodsdienst ontwikkelden en die in de hoogste, zoowel
als in de laagste kringen hunnen invloed doen gelden: ja, officieel
worden gehuldigd—trots dat alles ligt er toch in het
Staats-confucianisme een voor familie en staat zeer beschavende
macht.

Aan den invloed dezer, zich tegen alle ruwheid en onzedelijkheid
verzettende leer op de omliggende volken heeft China het te danken
gehad, dat zijn philosophie tegenover deze volken een zelfde rol heeft
vervuld, als in Europa de Grieksche en Romeinsche beschaving en later
het Christendom.

Natuurlijk hebben echter die omliggende volken niet alleen de
deugden, maar ook de gebreken dezer beschaving overgenomen. Bij die
gebreken denken wij vooral aan de steeds grootere afsluiting van andere
geestelijke stroomingen en de daaruit voortvloeiende zelfoverschatting,
waaruit zich dan de levenlooze onbewegelijkheid ontwikkelde, die wij in
China, Annam en Korea ontmoeten, en waaraan slechts Japan
zich—zeker ook omdat het Mongoolsche bloed hier niet onvermengd
is—heeft ontworsteld.

Welke verwijten men in dezen echter aan de Chineesche philosophie
moge doen, men mag niet vergeten, dat zij China voor vele droevige
verschijnselen, die wij in de snel voortgaande westersche beschaving
opmerken, bewaard heeft.

Men denke aan de inquisitie en het anarchisme, beiden door zoo
talrijke klassen in het westen verheerlijkt. Voor zulke dingen is China
gespaard gebleven. Nu moge men zeggen, dat ook in China de praktijk
soms niet beantwoordde aan de theorie, wij vragen, waar dat geheel het
geval is en merken op, dat de philosophie van Confucius heeft bereikt,
wat voor andere stelsels onbereikbaar is gebleven, namelijk dat zij
niet slechts het eigendom werd van enkele bevoorrechten, maar van de
geheele volksmassa.

Ook merken wij op, dat het zijn waarde kan hebben om, waar de
tegenwoordige Europeesche philosophie in een alles afbrekend en
vergiftigend pessimisme en cynisme ontaardt, zich in zijn zwartgallige,
onpraktische bespiegeling eens te laten temperen door de wereldwijsheid
der oude Chineezen, al moge zij wat „huisbakken” zijn.


Waar nu de philosophische leeringen van oude tijden af tot nu toe
zulk een grooten invloed uitoefenden op de denk- en handelwijze van het
geheele Chineesche volk en deze zeker ook in de toekomst zullen
uitoefenen, moeten wij, behalve deze leeringen, ook de werken kennen,
waarin zij ons zijn bewaard gebleven.

Wij willen daarom, vooral voor hen, die lust mochten hebben op dit
gebied wat dieper dan de oppervlakte te gaan, een kort overzicht van
namen, schrijvers, inhoud en ouderdom dier werken geven.










VII. De klassieke boeken der Chineezen.




De Chineezen spreken gewoonlijk van de „vijf
Kings” en de „vier Shu’s”. De eersten zouden
wij de vijf groote, de anderen de vier kleine klassieken kunnen
noemen.

De groote klassieken zijn volgens deze indeeling de volgende:


	1. I-king, het boek der veranderingen.

	2. Shu-king, het boek der geschiedkundige
aanteekeningen.

	3. Shi-king, het boek der liederen.

	4. Li-ki, het boek der ceremoniën.

	5. Chun-chiu, de kroniek van Confucius met het
geschiedkundig verhaal van Tso chiu ming.



De kleine klassieken zijn:


	1. Lun-yü, de gesprekken van Confucius.

	2. Ta-hio, de groote leer.

	3. Chung-yung, het onveranderlijke midden.

	4. De werken van Mencius.



Noch het getal der werken, noch de boeken, die tot ieder der
hoofdwerken behooren, noch de bestanddeelen dier kleinere werken of hun
namen zijn altijd dezelfde geweest; er zijn vijf, zes, negen, tien en
dertien „kings” geweest. Deze naam „Kings” is
eerst sedert de dynastie van Han, in de laatste twee eeuwen
vóór onze jaartelling voor
alle boeken gebruikelijk geworden, die men als kanoniek en van
onwankelbaar gezag beschouwde. Tegenwoordig, onder de Mandschoe
dynastie, welke sedert 1643 in China heerscht, wordt, behalve van de
„vijf kings” en de „vier shu’s” ook
dikwijls van de dertien „klassieke werken” gesproken. Deze
zijn dan: 


	1. Het boek der veranderingen.

	2. Het boek der geschiedkundige aanteekeningen.

	3. Het boek der liederen.

	4. Chau-li, het boek over de staatsinstellingen onder de
Chau dynastie.

	5. I-li, het boek der gebruiken.

	6. Het boek der ceremoniën.

	7. De kroniek van Confucius met het geschiedkundig verhaal van Tso
chiu ming.

	8. Dezelfde kroniek met het geschiedkundig verhaal van Kung
yang.

	9. Dezelfde kroniek met het geschiedkundig verhaal van Ku
liang.

	10. De gesprekken van Confucius.

	11. De geschriften van Mencius.

	12. Hsiao-king, het boek van de kinderlijke liefde.

	13. Het oude woordenboek Urhya.



Onder die dertien worden niet genoemd de volgende drie werken, die
echter ook als klassiek gelden:


	14. Ta-hio, de groote leer.

	15. Het onveranderlijke midden (Chung yung).

	16. De Bamboeboeken.



Wat het ontstaan, de schrijvers en voor een deel ook den inhoud
dezer werken aangaat; daarover zijn bijna evenveel meeningen, als er
Chineesche critici zijn, die zich met deze vragen hebben beziggehouden.
Dit is niet te verwonderen, daar bijna geen dezer boeken ons
ongeschonden is overgeleverd en de tekst dikwijls onverstaanbaar is.
Wat de een beslist voor waarheid aanneemt, wordt door den ander met
evenveel beslistheid verworpen. Zelfs de gedurende langen tijd als
gezaghebbend erkende verklaringen van Chu hi en zijne leerlingen in de
12e eeuw, zijn onder de tegenwoordige dynastie dikwijls
bestreden. Evenwel vertegenwoordigen zij nog altijd de geijkte
opvatting, waarvan men bij bekendmakingen van staatswege uitgaat. De nu
volgende opgaven geven de thans vrij algemeen geldende opvattingen over
de klassieke werken weer.



1. I-king, het boek der veranderingen.




De I-King is een boek, bestemd om de voor doeleinden
van waarzeggerij gebruikte, uit heele en gebroken lijnen bestaande
8 trigrammen, evenals de daaruit afgeleide 64
hexagrammen te verklaren.32 Die teekenen zelf zijn zeker
ouder dan de 12e eeuw voor Christus. De korte verklaringen
bij de hexagrammen en de uitweidingen over de onderdeelen, waaruit deze
samengesteld zijn, worden gezegd afkomstig te zijn van Wen Wan
(1251–1135 v. C.), den vader van den eersten keizer der
Chau-dynastie en van Chau kung, den broeder van dien eersten keizer. De
andere tien afdeelingen van het werk worden—waarschijnlijk ten
onrechte—aan Confucius toegeschreven.

Op een onbevooroordeeld lezer maken de oudste gedeelten van den
I-king den indruk van een waarzeggersboek van weinig meer waarde en
beteekenis, dan dergelijke werken gewoonlijk hebben. Eerst in het
laatste, meer exegetische deel van het werk, wordt beproefd om in de
oorspronkelijk geomantische verklaringen een philosophische beteekenis
te leggen. Dit kan ons niet verwonderen, want ook bij andere volken
zijn alchemie, astrologie en andere zwarte kunsten sterk met
philosophische symboliek en mystiek dooreengewerkt.

Het belangrijkste gedeelte van het werk, waaraan echter de bekende
Duitsche wijsgeer Leibnitz een zeker te groote waarde toekende, is wel
de derde der laatste verhandelingen (afdeeling 5 en 6). Deze bevat
naast uitvoerige mededeelingen over de wijze van het verklaren van
teekenen een rijk magazijn van oudheidkundige aanteekeningen en
bespiegelende wijsbegeerte.

Confucius stelde den I-king zeer hoog. Driemaal moesten de riempjes,
welke de plankjes bijeenhielden, waarop in zijn exemplaar de tekst was
ingesneden, worden vernieuwd. Ja, hij placht te zeggen, dat, als hij 50
jaar aan de studie van I-king kon wijden, hij hopen mocht, daardoor
zoover gevorderd te zijn, dat hij geen groote gebreken meer bezat.

Terwijl nu Confucius en zijne aanhangers dit werk zoo vereerden, is
het dubbel merkwaardig, dat ten slotte de Taoïsten zich geheel en
al van de uitlegging hebben meester gemaakt en dat de thans
officieel geijkte verklaring van dit werk
afkomstig is van den Taoïst Ch’èn tw’an. Deze
man leefde eenigen tijd aan het hof van Tai tsung, den tweeden keizer
der Sung dynastie (976–997) en werd door dezen geroepen om hem in
de geheime wetenschappen te onderrichten. Later trok hij zich
in de eenzaamheid terug, waar hij ook stierf.

Bij de vernietiging der boeken (van de wijsgeeren) onder keizer
Tsing Shi Hwangti33 werd de I-king als op de waarzeggingskunst
betrekkelijk, verschoond. Toch was een deel van den, zooals wij reeds
vermeldden, aan Confucius toegeschreven commentaar, verloren gegaan en
werd dit eerst ongeveer 78–42 v. C. onder tamelijk romantische
omstandigheden door een meisje teruggevonden in de ruïnen van een
oud huis.







2. Shu-king, het boek der geschiedkundige
aanteekeningen.




De Shu-king, zooals wij dien thans kennen, bevat de
overblijfselen van een voorheen veel omvangrijker verzameling van
geschiedkundige beschrijvingen en documenten uit de jaren
2357–627 v. C. Aan de echtheid van de gedeelten welke ongeveer
2197 v. C. en daarna zijn geschreven, wordt niet getwijfeld, terwijl
met betrekking tot de andere, daaraan voorafgaande stukken wordt
aangenomen, dat de schrijvers uit oudere stukken hebben geput.

De zeer geestvolle en zeker doeltreffende verklaring, door den
geleerden vrijheer von Richthofen over een van deze oudste stukken, de
schatting van Yü gegeven, doet zien, dat er in dit werk nog
gewichtige resultaten zijn te vinden voor diegenen, welke den moed
hebben zich te bevrijden van de boeien der Chineesche verklaarders,
wier opvatting gewoonlijk ook door de meeste vreemde vertalers wordt
gevolgd.

Wat de geloofwaardigheid van dit werk betreft: Mencius zegt er van,
dat het veel beter zou zijn, den geheelen Shu-king niet te bezitten,
dan daaraan onbepaald geloof te slaan. Confucius, wien men ook (ten
onrechte) dit werk toeschrijft, haalt het telkens aan.

Een deel van den thans als geldig beschouwden tekst wordt door de
beste critici voor apocrief gehouden. Wat er van over is, bestaat uit
enkele stukken, die bij de vernietiging der boeken gered en toen op
eenigszins wonderbare wijze weer aan den dag zijn gebracht.







3. Shi-king, het boek der liederen.




De bekende geschiedschrijver Sze ma tien schrijft dit
werk aan Confucius toe, doch zijne verzekering is ongeloofwaardig.
Immers reeds lang vóór
Confucius werden verschillende der hier voorkomende liederen met dezelfde
namen genoemd, die zij later ook droegen.

Ook de Shi-king ontging in de dagen der Tsin-dynastie de
vernietiging niet. Doch, daar velen de liederen en gezangen daaruit van
buiten kenden, werd het boek spoedig weer hersteld.

In zijn tegenwoordige gedaante bestaat het werk uit 305 stukken, in
vier groote afdeelingen samengevat, van welke de eerste afdeeling 160
liederen: spotliederen, straatliederen, liefdes- en volksgedichten
behelst. In de tweede afdeeling zijn 74 feestgezangen, oorspronkelijk
bestemd voor het keizerlijk hof, doch later ook aan de hoven der
vorsten gezongen. In de derde afdeeling zijn 31 gezangen, die eveneens
aan het keizerlijk hof werden voorgedragen en wel, wanneer er feesten
gegeven werden ter gelegenheid van het bezoek der onderhoorige vorsten,
terwijl de vierde afdeeling 40 gezangen telt, welke gebruikt werden bij
de ceremoniën in de hal der voorouders en bij de offers.

Van de liederen oordeelt men, dat er 108 afkomstig zijn van den tijd
tusschen 1765–1065 v. C., verder 156 van tusschen 1076–696,
en de rest van af 696–585 v. C. Waarschijnlijk zijn deze opgaven
niet ver van de waarheid.

De Shi-king bevat vele stukken, die van groote dichterlijke waarde
zijn. De Chineesche commentatoren hebben echter (evenals ook sommige
vreemde vertalers), al hun best gedaan om den zin van de mooiste
stukken te bederven, door deze namelijk ten onrechte als satyren op
onzedelijke toestanden, of als afschrikwekkende schilderingen te gaan
beschouwen.







4. Chau-li, de staatsinrichtingen der
Chau-dynastie.




Dit, zooals men aanneemt, door Chau-kung in de
12e eeuw v. C. geschreven werk, bestaat in zijn
tegenwoordige gedaante waarschijnlijk uit eenige oude gedeelten, met
latere onechte toevoegselen uit den tijd der Han-dynastie vermeerderd.
Chau-li werd door de Tsin-dynastie met bizonderen haat vervolgd en
eerst in het jaar 40 v. C. door een der keizerlijke bibliothecarissen
weer uitgegeven. Deze voegde een der verloren gegane stukken: het boek
der handwerkers, er nieuw bij.

Het werk behelst een soort hof- of staatskalender der dynastie Chau,
waarin de verschillende ambten, het getal en de werkkring der
waardigheidsbekleeders worden vermeld. 







5. I-li, het boek der gebruiken.




Het allereerst vinden wij dit boek aangehaald bij
Mencius, in de 4e eeuw voor Christus. Toch is het aan geen
twijfel onderhevig, of een deel van de voorschriften, die men in dit
werk vindt over handelwijzen bij bizondere gelegenheden, is reeds uit
de dagen van Confucius of uit nog vroeger tijd afkomstig. Na de
vernietiging der boeken kwam in de 2e eeuw v. C. een tekst
van I-li, spoedig door een tweeden gevolgd voor den dag. Uit deze beide
teksten is de tegenwoordige samengesteld. De titel „I-li”
dagteekent uit den tijd der Han-dynastie.







6. Li-ki, het boek der ceremoniën.




De Li-ki is het derde en jongste der werken, in wier
naam het teeken „Li” (gebruiken) voorkomt. Terwijl echter
de beide andere werken op dit gebied, I-li en Chau-li, althans voor een
deel zeer oud zijn: meer dan 1000 voor C. geschreven—is de Li-ki
zeker niet voor de 2e eeuw onzer jaartelling voltooid.

Li-ki behelst de oude commentaren over de onderwerpen, in het boek
I-li behandeld en is, in zijn tegenwoordigen vorm een werk van
Taē, den jongere. Diens oom, Taē, de oudere, gaf reeds
vroeger een werk uit, „Ta Taē Li” d. i. de gebruiken
van Taē den oudere, geheeten.

Dit laatste boek (van den oom) was onder de dynastie Han niet
bizonder in tel, doch nieuwere critici hebben het in zijn eer hersteld:
het bevat namelijk den kalender der Hsia-dynastie, die, indien hij echt
mocht zijn, ons sterrekundige opgaven geeft van 2000 jaar vóór onze jaartelling.







7. 8. 9. Chun-Chiu, de kroniek van Confucius.




Chun-Chiu beteekent letterlijk: herfst en voorjaar. De
bedoeling echter is om met die twee jaargetijden het geheele jaar aan
te duiden, alzoo: jaarboek. Het is een kroniek van het geheele
Chineesche rijk over 722–484 v. C., geordend volgens de
chronologie van den vorst van Lu. Deze kroniek wordt, door Mencius het
eerst, aan Confucius toegeschreven.

Ondanks den buitengewonen lof, dien de Chineesche verklaarders voor
dit werk hebben, is het een droog, onnauwkeurig en onvolledig werk.
Indien Confucius de maker van dit werk is, heeft hij daarbij al
zonderlinge beginselen gevolgd: nl. om personen en feiten,
waarmede hij niet ingenomen was, eenvoudig weg te laten.

Het dor geraamte dezer kroniek krijgt eerst leven door de drie
geschiedkundige vertellingen van Tso chiu ming, Kung yang en Ku liang,
waarvan vooral het eerste verhaal allerlei belangrijke bizonderheden
bevat.

De verhalen en verklaringen in dit boek zouden mondeling zijn
overgeleverd en eerst onder de dynastie van Han zijn opgeschreven. Wie
de commentatoren waren (sommige critici houden deze zelfs voor
mythische personen) is niet bekend.







10. Lun-yü, de gesprekken van Confucius.




Blijkbaar is dit boek door de leerlingen van de
leerlingen van Confucius vervaardigd. Wij bezitten het vrijwel in den
vorm, dien het in de tweede eeuw v. C. verkreeg of toen bezat. Het
bevat allerlei antwoorden en uitlatingen van den wijze naar aanleiding
van vragen, ’t zij van zijn leerlingen, ’t zij van andere
personen. Dit een en ander is noch chronologisch, noch op andere wijze
geordend. In sommige afdeelingen, voornamelijk in de 10e,
vinden wij een uitvoerige beschrijving van de houding en de gewoonten
van Confucius.







11. De werken van Mencius.




Men is het er niet over eens, wie eigenlijk de
schrijver van deze boeken is. Sommigen schrijven de zeven afdeelingen,
waaruit het bestaat, aan Mencius zelven toe,34 anderen aan
zijn leerlingen, nog anderen aan beiden gezamenlijk. Bij de
vernietiging van de boeken schijnen de geschriften van Mencius te zijn
gespaard, wellicht omdat hierin geleerd werd, dat de keizerlijke
waardigheid aan den waardigsten toekwam en Mencius daardoor eenigszins
partij had gekozen tegen de Chau dynastie, die later den troon aan de
vorsten van Tsin verloor.

In weerwil van de opmerkzaamheid, die de commentatoren aan Mencius
wijdden, werden zijn geschriften toch eerst in 1088 n. C. onder de
klassieken opgenomen en aan hun vervaardiger een plaats in de tempels
van Confucius aangewezen.

De eerste keizer der Ming dynastie, Hungwu, liet hem echter in 1372
daaruit weer verwijderen, daar hij ééne plaats in diens
werken als een onvergeeflijke misdaad tegen de vorstelijke waardigheid aanzag. In die plaats wordt namelijk
geleerd, dat wanneer een vorst zijn ministers als aarde en gras
beschouwt, zij hem als een vijand en roover beschouwen35.

Terzelfdertijd, dat de naam van Mencius uit de tempels verwijderd
werd, maakte men eene verordening, waarin bepaald werd, dat ieder, die
tegen deze handelwijze bedenking maakte (nl. tegen het verwijderen v.
Mencius’ naam) wegens hoogverraad ter verantwoording zou worden
geroepen.

De vereerders van den wijze lieten zich echter, met de
onverschrokkenheid en vrijmoedigheid, die in zulke gevallen dikwijls
aan Chineezen eigen is, daardoor niet afbrengen van protesten tegen den
door den keizer bevolen maatregel. Reeds in het volgend jaar werd deze
ingetrokken, omdat, zooals een nieuwe keizerlijke verordening het
uitdrukte, Mencius zich door het in ’t licht stellen en te niet
doen van kettersche leeringen een waardig geestverwant van Confucius
had getoond. Mencius neemt thans onder die beroemde geestverwanten van
Confucius de vierde, d. i. de laatste plaats in, een plaats, die hem in
1530 is aangewezen.

Evenals de gesprekken van Confucius bevatten ook de werken van
Mencius gesprekken en naast elkaar opgenoemde uitingen en antwoorden
van den meester. Alleen is hier alles beter geordend.







12. Hsiao-king, het boek der kinderlijke liefde.




Dit werk behelst gesprekken over het bovengenoemd
onderwerp, welke tusschen Confucius en een zijner leerlingen zijn
gehouden en door dien leerling aan een kleinzoon van den wijze, Tsze
sze, zouden zijn medegedeeld. De aanduiding van dit werk, als het boek
der kinderlijke liefde is voor den inhoud niet geheel passend, want ook
andere betrekkingen: als tusschen heer en dienaar (vorst en beambte)
worden er in besproken. De juiste titel van dit werk zou zijn:
algemeene plichtsbetrachting op den grondslag van kinderlijke
liefde.

Na den ondergang der Tsin dynastie werd een exemplaar van Hsiao-king
weergevonden, later een tweede. Over de echtheid van dit werk oordeelen
de critici zeer verschillend.







13. Het woordenboek Urhya.




Dit werk dagteekent van 500 jaar v. C.; het behelst
echter ook oudere gedeelten, speciaal uit de
13e eeuw v. C. Gewoonlijk wordt als schrijver genoemd Tsze
hia, een leerling van Confucius. Het boek bestaat uit 19 afdeelingen:
de woorden zijn hierin geordend naar de verschillende soorten, bv.
onder vogels, planten, huisdieren enz. De beteekenis van dit boek ligt
vooral hierin, dat wij het beschouwen kunnen als de eerste vroege
poging om orde in het voorhanden materiaal te brengen en dat het de
uitdrukkingen verklaart, die in de klassieke en in andere werken
voorkomen.







14. Ta-hio, de groote leer.




Over den maker van dit boek is niets bekend. De
overlevering schrijft het toe aan Confucius’ kleinzoon. Na den
val der Tsin dynastie werd dit werk met andere werken teruggevonden. De
toen gevonden tekst bleef lang de geijkte. Bij een in de 11e
eeuw na C. ondernomen onderzoek van den tekst bracht men hierin een
aantal veranderingen. De voornaamste daarvan was, dat als de tweede
plicht der vorsten werd gesteld, hun volk „op te voeden”,
in plaats van „lief te hebben”, zooals het vroeger
heette.







15. Chung-yung, het onveranderlijke midden.




Dit werk wordt algemeen—en waarschijnlijk te
recht—toegeschreven aan Confucius’ kleinzoon. Hoewel enkele
critici van een ander gevoelen zijn, kunnen wij toch aannemen, dat dit
werk vrij volledig tot ons is gekomen.

Naar de oude opvatting behooren „de groote leer” en „het
onveranderlijke midden” bijeen. Een beroemd geleerde uit de
2e eeuw zegt daarover het volgende: „Toen Kung kih
(d.i. Tsze sze) in nood en ellende in Sung leefde, vreesde hij, dat
datgene, wat de oude wijzen geleerd hadden, later niet meer verstaan
zou worden en dat alzoo de grondstellingen der oude keizers en vorsten
in duigen zouden vallen. Daarom vervaardigde hij „de groote
leer” als den inslag en het „onveranderlijke midden”
als de schering.

Inderdaad valt een innerlijke samenhang tusschen deze beide werken,
die volgens Chu hi in oude tijden den grondslag voor de opvoeding der
jeugd vormden, geenszins te miskennen.

„De groote leer” onderwijst: „de deugd in daden te
toonen, het volk op te voeden (of lief te hebben) en in de volkomenheid
te blijven.” Het „onveranderlijke midden” zegt:
„Wat de mensch van den hemel ontvangen heeft is zijne
natuur, wie in overeenstemming met deze handelt, wandelt op den weg van
den plicht, dit pad te gaan leert de mensch door
onderwijzing.”

Als een roode draad loopt door beide werken de grondstelling, dat
ieder, in ’t bizonder echter de vorst, door zijn voorbeeld kan en
moet werken, en dat alzoo ieder, die dezen invloed wil uitoefenen,
eerst zelf naar volkomenheid moet streven, terwijl de rechte weg om
deze te bereiken, tusschen de beide uitersten ligt, welke moeten worden
vermeden.







16. Tshu-shu, de bamboeboeken.




De bamboeboeken, d. w. z. een aantal bamboetafeltjes
met daarop 100.000 teekenen, schijnen in het jaar 279 n. C. gevonden te
zijn in het graf van koning Sêang van Wei (deze stierf 295 v.
C.). Deze tafeltjes, die reeds vroeger door ouderdom en vochtigheid
veel hadden geleden, werden toen neergelegd in de keizerlijke
bibliotheek. Een commissie van onderzoek, benoemd om er rapport over
uit te brengen, ontdekte daarin 15 werken, waaronder een afschrift van
I-king36, benevens een aantal jaarboeken. Deze laatsten
worden dan als de bamboeboeken aangeduid.

Deze jaarboeken beginnen met de geschiedenis van China vanaf 3000 v.
C. Over 960–369 v. C. handelen zij over de geschiedenis van het
vorstendom Tsin. Over 369 v. C.–295 n. C. over die van het
vorstendom Wei. Met den dood van koning Sêang breekt de
geschiedenis dan af.

De beroemde geleerde en staatsman Fu Yü (222–284 n. C.)
maakt er van gewag, als zoo juist geschied. Toch wordt aan de echtheid
der bamboeboeken dikwijls getwijfeld. Waarschijnlijk omdat men hier,
naast historische feiten, ook tal van fabelen en mystieke
bespiegelingen vindt, die doen denken òf aan oorspronkelijke,
sterk-Taoïstische invloeden, òf aan eene latere omwerking
in dien geest. Eén van de in het graf gevonden werken is het
reisverhaal van keizer Mu uit de dynastie Chau (1001–983 v. C.)
Deze zou de westelijke goddelijke moeder, Si wang mu, in het
Kuenlüngebergte bezocht hebben: de fabelachtigste voorvallen
worden aangaande het vinden dezer boeken, met dag en datum, opgenoemd.


Een werk, dat zich bezig houdt met het leven en met de uitspraken
van Confucius en dat hoewel zeker apocrief, toch wegens de vele
overleveringen, welke uit den tijd van zijne vervaardiging, de
3e eeuw n. C. afkomstig zijn, in een grooten roep staat, is
Kung tsze kia yu d.i.: uitspraken van Confucius in den kring zijner
leerlingen. Zulk een boek bestond reeds vóór het
begin onzer jaartelling. Dat oude werk is echter verloren gegaan. Wat
wij nu hebben is een werk van zekeren Wang Suh, die zich de
vervaardiger van den bijbehoorenden commentaar noemt, doch den tekst,
naar hij beweert, van een der nakomelingen van Confucius heeft
ontvangen.



Behalve de klassieke boeken of andere, die daartoe min of meer
worden gerekend, zijn er een groot aantal andere boeken, wier
schrijvers, hoewel eveneens kanoniek verklaard en met de hoogste titels
na hun dood vereerd, toch geen plaats hebben gevonden in het orthodoxe
Pantheon: de tempels van Confucius.

Dit zijn namelijk de geschriften der Taoïsten, een literatuur,
die zóo grooten invloed op den ontwikkelingsgang der Chineezen
heeft uitgeoefend, dat wij haar niet onvermeld mogen laten. Wat dien
invloed betreft: deze werd niet zoozeer uitgeoefend door het zuivere
Taoïsme, als wel door de latere ziekelijke ontaardingen der leer,
die feitelijk met de oorspronkelijke slechts in verwijderd verband
staan. Het hoofdwerk der Taoïstische richting is het: Tao teh
king, het boek van den weg en van de deugd. Als de vervaardiger
daarvan, wordt algemeen Li R. beschouwd gewoonlijk Lao tsze genoemd.
Deze leefde waarschijnlijk tegen het einde der 6e eeuw v. C.
en bekleedt in het Taoïsme dezelfde plaats als Confucius in de
naar hem genoemde leer. Beiden waren verklaarders en verbreiders: geen
eerste apostelen hunner leer. De oude geschriften en overleveringen,
waaruit Lao tsze putte, zijn echter niet meer aanwezig. Het Tao teh
king is vaak moeilijk te verstaan, soms geheel onbegrijpelijk en heeft
daardoor aan uitleggers en vertalers een welkome gelegenheid gegeven om
hun scherpzinnigheid te toonen.

De oudste commentaar dateert uit de 3e eeuw onzer
jaartelling en is door Wang Pi gemaakt. Ook aan den bevelhebber der
Hanku pas, Yin Hi, voor wien naar de legende, Lao tsze het Tao teh king
schreef37, wordt een werk, Kwan Yin tze genaamd
toegeschreven. In het gedeelte der Han kroniek, dat zich met
de verschillende boeken bezig houdt, wordt dit
werk genoemd, zonder dat het echter verder bekend schijnt. Eerst in de
12e eeuw komt het plotseling voor den dag als een bezit der
familie Sun Ting, met een voorrede van Liu Hiang (80–9 v. C.) Dit
werk is zeer zeker een vervalsching, doch, eene uit oude dagen. Een
geleerde van beteekenis moet het hebben geschreven.

Twee leerlingen van Lao tsze, Lieh tsze en Chwang tsze, de eerste
tot de 5e, de ander tot de 4e eeuw voor Christus
behoorende,38 hebben eveneens werken nagelaten, die door hunne
leerlingen naar mondelinge overleveringen zouden zijn opgeschreven. Bij
beiden treedt de mystiek op den voorgrond, bij Chwang tsze ook een
zekere Cynische richting. Beide werken hebben hun grooten invloed
uitgeoefend om het Taoïsme ver van zijn oorspronkelijke koers af
te voeren. De belangrijkste commentaren op deze twee werken zijn eerst
uit de 4e eeuw n. C. terwijl hun hoofdinvloed in de
8e eeuw, onder de dynastie Tang zich deed gelden.

Een ander belangrijk voorstander van het Taoïsme is Huai Nan
Tsze39. Deze naam is een aangenomene, waaronder prins
Liu Negan, kleinzoon van den stichter der Han dynastie, schreef. Als
ijverig aanhanger der Taoïstische leer, in het bizonder van de
alchemistische richting daarin, verzamelde hij vele honderden van
aanhangers en zocht met hen naar het elixer der onsterfelijkheid en den
steen der wijzen. Hij stierf in 112 v. C. door zijn eigen hand, nadat
een poging om zich van den troon meester te maken was mislukt. Zijn
geschriften zijn eveneens door Liu Hiang uitgegeven.

De verschillende opgaven, hierboven gedaan, hebben voldoende in het
licht gesteld, hoe groote gapingen er zijn in de overlevering der
gewijde teksten, en hoe er vaak eeuwen liggen tusschen de vervaardiging
der oude teksten zelf en het verschijnen der ons bewaard gebleven,
onontbeerlijkste commentaren.

De oorzaak van deze, voor de kennis van het oude China en zijn
philosophische lectuur betreurenswaardige gapingen is tweeërlei:
1e. de gebrekkige ontwikkeling van het schrift en het
schrijfmateriaal: tafeltjes uit bamboe, waar men de teekens met een
scherpe stift inkraste of instak. 2e. in de door keizer Tsin
Shi Hwang ti in 213 v. C. bevolen vernietiging der meeste klassieke
werken, waarbij slechts min of meer verminkte exemplaren aan het vuur
ontsnapten. 

De Chineesche schrijver Sze ma tsien (163–85 v. C.) heeft in
zijn „historische opteekeningen” het uitvaardigen van het
keizerlijk edict, dat de vernietiging der boeken en de bewaking der
geleerden voorschreef zeer dramatisch voorgesteld. In werkelijkheid is
zeker deze maatregel wel de vrucht van rijp overwegen geweest.

Sze ma tsien dan bericht het volgende:

„In 212 v. C. kwam de keizer van eene reis naar het zuiden
terug. Hij gaf toen een feest in het paleis, waar ook de 70 groote
geleerden (de professoren der keizerlijke academie) verschenen en hem
begroetten. Een der ministers, Chau tsing shin, trad naar voren en
sprak: „Vroeger was het rijk van Tsin slechts 1000 Li groot, doch
uwe hoogheid heeft met een kracht en een verstand als van de godheid
het gansche rijk tot rust gebracht en alle barbaarsche stammen
verdreven, zoodat, zoover zon en maan schijnen, allen u als gasten hun
onderdanigheid betuigen. Gij hebt de staten der verschillende vorsten
in provinciën en districten veranderd, waarin het volk een
gezegende rust geniet, vrij van de gevaren van den oorlog en van den
strijd om de heerschappij. Deze toestand zal 10.000 geslachten duren.
Nooit, sedert de oudste tijden, is iemand in verheven deugd aan uwe
hoogheid gelijk geweest.”

Deze vleitaal beviel aan den keizer. Toen trad Shun Yu yüe, een
der grootste geleerden, naar voren en zeide: „de heerschers uit het
geslacht van Yin (Shang) hebben sedert meer dan duizend jaar hunne
zonen, jongere broeders en verdienstelijke ministers met bezit en macht
beleend en vonden zoo bij hen hulp en steun, gelijk ik wel vernomen
heb. Nu echter heeft uwe hoogheid bezit genomen van alles, wat er
tusschen de vier zeeën is, en uwe zonen en jongere broeders zijn
personen zonder gezag. Het gevolg daarvan zal zijn, dat er
één zal optreden om te doen als de oproermakers in
vroegere tijden. Waar wilt gij dan, zonder de ondersteuning uwer
familie, de hulp vinden, die gij dan wellicht noodig hebt? Dat een
toestand, die niet op de leeringen der oudheid berust, lang kan
bestaan, heb ik nog nooit gehoord. Tsing staat voor u als een vleier,
die de dwalingen van uwe majesteit vermeerdert, doch niet als een trouw
minister.”

De keizer verlangde daarop het oordeel der anderen over deze zaak te
weten, waarop de eerste minister Li sze sprak: „De vijf keizers waren
niet allen de een het voorbeeld van den ander, evenmin volgden de drie
dynastiën elkaars maatregelen na. Ieder had zijn eigen
regeeringssysteem, niet om wat anders te bedenken, maar omdat
de veranderde tijden dat eischten. Uwe hoogheid heeft thans den
grondslag der keizerlijke macht voor 10.000 geslachten gelegd. Dat is
meer dan een eenvoudig professor kan verstaan. Buitendien spreekt
Yüe slechts over zaken, die op de drie dynastiën betrekking
hebben en die als voorbeelden voor u niet geschikt zijn. Vroeger, toen
de vorsten tegen elkaar streden, zocht ieder hunner geleerden om zich
heen te verzamelen, nu echter staat het rijk vast en welgegrond en de
wetten en verordeningen gaan van één hoogste macht uit.
Zij, die in hun woonplaatsen blijven, behooren hunne krachten aan den
landbouw te wijden; zij, die geleerden willen zijn, behooren de
verschillende voorschriften en wetten te bestudeeren. In plaats echter
van alzoo te handelen, leeren de geleerden niets, dat op den
tegenwoordigen tijd betrekking heeft: doch bestudeeren de oudheid. Zij
gaan voort den tegenwoordigen tijd te veroordeelen, het volk op een
dwaalspoor te brengen en het tot wanorde te verleiden.

„Zelfs al zou mijn leven er gevaar door
loopen, moet ik, de eerste minister, u dit zeggen. Vroeger, toen het
rijk oneenig en vol onrust was, was er niemand, die het eenheid kon
geven. Daarom stonden de vorsten op, ieder beriep zich op het verleden:
tot schade van het tegenwoordige: allerlei bewegingen zonder grond
werden opgesteld: de werkelijkheid sloeg men in het aangezicht. Velen
pronkten met hun eigen wetenschap om te veroordeelen, wat hun vorst
beval. En zelfs nu, nadat uwe hoogheid het rijk in vaste eenheid heeft
gegrondvest, zelfs nu prijzen zij hun eigen wetenschap en steken de
hoofden bijeen. Zij leeren aan het volk wat met de wet in strijd is.
Hooren zij dat eene verordening zal worden uitgevaardigd, dan begint
ieder daarover zijn wijsheid uit te kramen. Aan het hof houden zij hun
misnoegen vóór zich: buiten op de straat
schreeuwen zij het uit. Terwijl zij doen, alsof zij hun meester
prijzen, is toch ieder er trotsch op, zijn eigen vreemdsoortige
inzichten te hebben. Zoo brengen zij het volk tot oproerige woorden.
Indien zulke dingen niet verboden worden, zal het gezag van uwe
majesteit schade lijden en er zullen zich in den staat partijschappen
vormen. Daarom: verbied ze. Ik verzoek u, dat alle kronieken, die in de
handen der geschiedschrijvers zijn, met uitzondering alleen van die van
het huis van Tsin, worden verbrand. Eveneens, dat in het gansche rijk
allen, die exemplaren van den Shi-king of den Shu-king, of van de
boeken der 100 scholen bezitten, met uitzondering van
de professoren der academie, deze aan de beambten der districten moeten
inleveren, om ze te verbranden. Dat voorts allen, die samen over
Shu-king of Shi-king spreken, worden gevonnist en hun
lichaam op de marktplaats worde terechtgesteld, dat zij, die het
verledene prijzen ten koste van het heden, met al hun bloedverwanten
worden gedood. Dat beambten, die kennis dragen van de overtreding dezer
geboden en de overtreders niet aanwijzen, worden gestraft evenals de
overtreders zelve, en dat, wie zijn boeken niet binnen 30 dagen na
uitvaardiging dezer verordening heeft verbrand, gebrandmerkt wordt en
naar den grooten muur wordt gezonden, om daaraan vier jaren te
arbeiden. De eenige boeken, die men sparen kan, zijn die over de
geneeskunde, de waarzeggingskunst en den landbouw. Wie de wetten
wenscht te leeren kennen, kan naar de ambtenaren gaan en ze daar
vernemen. Het keizerlijk besluit worde alzoo vastgesteld.”

Een jaar na de uitvaardiging van het edict werd de toorn des keizers
opnieuw opgewekt door de vlucht van twee geleerden, die zijn bizondere
gunstelingen waren geweest. Hij liet dus nauwkeurige nasporingen doen,
of ook iemand van de geleerden booze woorden over hem gesproken had, of
het volk tegen hem had opgestookt. Het bleek nu, dat meer dan 460
geleerden het verbod hadden overtreden. Zij werden allen, tot
waarschuwend voorbeeld voor het volk, levend begraven, terwijl de
wetten, tegenover alle verdachten, met verdubbelde strengheid
gehandhaafd werden. Deze vervolging der geleerden en verbranding der
boeken is niet de eenige slag geweest, welke de Chineesche literatuur
heeft getroffen. Bij den val der Tsin dynastie werd, in den strijd om
de heerschappij, de hoofdstad des rijks een prooi der vlammen. Deze
woedden er weken lang en hebben vermoedelijk minstens evenveel, uit de
verwoesting der klassieken geredde exemplaren vernield, als het den
Tsin keizer gelukt was te vernietigen. Dergelijke
„bibliotheekrampen”, zooals de Chineezen zeggen, volgden
elkaar met korte tusschenpoozen op. In de eerste jaren onzer
tijdrekening werd bij een opstand de, met veel moeite en tijdopoffering
bijeengebrachte, 12000 deelen (bundels van tafeltjes) tellende,
rijksbibliotheek verwoest. Eveneens ging het met eene verzameling, door
de latere Han dynastie bijeengebracht. Deze ging tegen het einde der
2e eeuw n. C. verloren, gedeeltelijk bij een brand van het
keizerlijk paleis, gedeeltelijk bij de overbrenging van het hof naar
Schensi en de daarop gevolgde beroeringen. Hetzelfde lot deelde in 311
eene door de keizers der dynastie Wei en Tsin
aangelegde bibliotheek van bijna 30.100 boeken (rollen, want leer en
zijde hadden toen de plaats van het bamboe ingenomen). Een vijfde
groote ramp volgde in 554, toen keizer Yuanti in Nanking zijne
verzameling van 70.000 boeken aan de vlammen prijsgaf.

Dat er nu, trots al deze ongelukken, nog zoo veel van de oude
literatuur bewaard is, hebben wij te danken aan den wakkeren ijver, de
lust tot verzamelen en den kritischen geest der Chineesche geleerden.
Ook werd hun ijver door de belangstelling en de mildheid van
verschillende heerschers aangespoord. Dat bij de verschillende pogingen
tot herstel van deels verloren gegane en verminkte teksten (want
slechts in dezen vorm zijn de brokstukken van vóór-Confuciaansche
werken tot ons gekomen, wat trouwens ook met menig geschrift uit later
tijd het geval is), vele vervalschingen zijn voorgekomen kan niemand
verwonderen, die de voorliefde en den tact van de Chineezen voor
dergelijke bedriegerijen in iederen tak hunner vaderlandsche bedrijven
kent. In vele gevallen is het aan de latere kritiek, soms echter eerst
na eeuwen, gelukt om de vervalschingen te ontdekken en de oude,
wèl onvolledige, doch minder verdachte teksten weer voor den dag
te brengen.

Ook in den nieuweren tijd, zelfs na het uitvinden en de algemeene
toepassing van de boekdrukkunst, is het aantal der verloren gegane
werken, waarvan men het bestaan nog slechts kent door een titel in een
catalogus, of door citaten in andere geschriften, zeer belangrijk. De
reden daarvan ligt voor een goed deel in de vele inwendige onlusten,
waarbij weinige steden de verwoesting ontgingen. Zoo heeft de bekende
Taiping-opstand vreeselijke, onherstelbare schade aangericht, terwijl
bij de verwoesting van het zomerpaleis door de Engelschen in 1860 de
daarin aanwezige schoone keizerlijke bibliotheek werd vernield. Een
ander ongeluk is, dat het aantal exemplaren van een werk, door
overschrijven of drukken verveelvoudigd, vaak zeer beperkt was. Dit
geldt natuurlijk vooral van grootere werken: handboeken,
encyclopaediën enz., welke vaak slechts bestemd waren voor een
kleinen kring.

In vele gevallen zijn dan de daarvoor afzonderlijk bestemde metalen
typen gestolen of de gewoonlijk voor het afdrukken bestemde houten
platen verloren gegaan, vernield, of onbruikbaar geworden en is het
nooit tot een tweede uitgave gekomen. Ook aan den in China zeer te
vreezen boekenworm, is de vernieling van vele werken, soms zelfs van de
houten platen te wijten. 

Men behoeft maar eenmaal een blik geslagen te hebben in de
bibliotheek van een der vele kloosters in den omtrek van Peking, of Dr.
Martin’s beschrijving der bibliotheek van het Hanlin collegium te
lezen, om zich te kunnen voorstellen, hoe vochtigheid en wormen
opruiming hebben gehouden onder de letterkundige werken van China en
hun vernielingswerk nog dagelijks voortzetten. In de
kloosterbibliotheken is er onder duizend ongeordende, omzwervende
deelen niet één, welks bladen niet half vergaan of met
wormgaten doorboord zijn. En, te oordeelen naar den toestand, waarin
vele werken, die uit keizerlijke of particuliere bibliotheken het licht
zagen, zich bevinden, schijnt het in deze plaatsen der geleerdheid er ook niet veel beter uit te
zien. Veel schuld heeft ook het slechte papier en het slordig
openmaken, der uit los te zamen genaaide bladen bestaande deeltjes. De
hoofdoorzaak van het verval is echter, dat de verzamelingen niet
toegankelijk zijn voor het publiek en dat het administratief toezicht
ook hier, als in zoovele andere gevallen in China, slechts een opzicht
in naam is. Gevolg daarvan is, dat de boeken zoek raken of op andere
wijze te gronde gaan, zonder dat iemand roeping gevoelt om ordenend en
reddend den Augiasstal onderhanden te nemen.

Het ontbreekt niet aan berichten en keizerlijke edicten, doch men
laat het dikwijls bij fraai klinkende, schoon gevormde zinnen. Hier kan
men de ware mierenvlijt der letterkundigen, die anders in zoo menig
opzicht storend op de ontwikkeling van het land hebben ingewerkt, niet
genoeg prijzen. Aan dien ijver toch is het te danken, dat van de
letterkundige schatten des lands nog zooveel gered is en behouden zal
blijven. Zonder dien ijver ware het ons niet mogelijk geweest, u de
Chineesche philosophie eenigszins te doen kennen. Moge, wat wij
daarover mededeelden, u tot de overtuiging hebben gebracht, dat ook
deze Chineesche „denkers” onze aandacht verdienen.

















1 Vragen,
het ontstaan der wereld betreffende.

2 Toch had
ook deze wijsheid, gelijk wij zien zullen, een „metaphysischen
grondslag.” Goed staatsburger zijn behoort ook tot het opvolgen
van ’s hemels ordeningen.

3 Daar is
thans nog de groote tempel ter eere van Confucius, waar den heiligen
ouden wijze geschenken worden gebracht.

4 Wij
vergeten daarbij echter het woord niet, dat niemand groot is voor zijn
kamerdienaar.

5 Mannen
van rang dragen twee zwaarden.

6
Hsiao-king.

7
Tahio.

8 Chung
yung.

9 Daarom
offeren ook gesnedenen, die in hun jeugd door de ouders verkocht zijn
om hen te laten ontmannen, aan de gestorven ouders niet, daar dezen hun
de vervulling van den plicht der kinderlijke liefde onmogelijk gemaakt
hebben. Volwassenen, die zichzelf voor dit doel verkocht hebben,
brengen die offers wel: evenals de Boeddhistische (uiteraard ongehuwde)
priesters.

10
De Cynici
vormden een wijsgeerige school in het oude Griekenland. Zij versmaadden
alle beschaving en trachtten naar den grootsten eenvoud: men denke aan
Diogenes en zijn ton!

11
Diogenes leefde in de 4e eeuw v. C. Van hem is bekend dat
hij den strengsten eenvoud betrachtte: een ton was zijn woning. Van
Alexander den Groote vroeg hij als gunst slechts dat de vorst wat op
zijde zou gaan om hem niet te berooven van ’t genot van den
zonneschijn.

12 Zie
blz. 165.

13 vgl.
Ev. n. Johannes, hfdst. I.

14
„Jehovah”. Een juistere uitspraak is Jahve.

15 Zie
blz. 176 enz.

16 Wij
zouden hier eerder „bemoeizucht” verwachten.

17 of
liever Boeddhistisch in den geest van „den grooten
overtocht”, het latere, sceptische Boeddhisme, zie blz. 118 en
119.

18
Alchimie = het zoeken van den steen der wijzen, necromantie = het
bezweren der dooden.

19 Dat de
mensch in een droom of onder suggestie in een ongelooflijk korten tijd
veel kan doorleven is een feit, door nieuwere onderzoekingen
bevestigd.

20 De
aanhangers van Confucius en Mencius.

21 de
Taipings, die in 1864 van zich deden spreken, wilden de Mandschoe
dynastie verdrijven en het zuiver Chineesche element op den voorgrond
stellen. De gansche beweging werd echter in bloed gesmoord.

22 men zie
over het Lamaïsme blz. 150 enz. van dit werk.

23 incubi
zijn geesten, die als mannen met vrouwen den bijslaap uitoefenen,
succubi zijn geesten, die dit als vrouwen met mannen doen.

24 deze
laatsten wilden wel de Joodsche traditie handhaven, doch hadden zeer
veel aan de denkbeelden der Grieken ontleend en in hun philosophie
opgenomen.

25 de
vertegenwoordiger van het „gewijzigde” Confucianisme, zie blz.
182, 216 en 221.

26 Zie
blz. 216 enz.

27 In
China zijn geen wettig aangestelde advocaten, daardoor werden
rechtszaken behandeld door „winkeladvocaten”, die niet zeer
in eere staan, doch bij domme menschen toch maar al te veel invloed
hebben. In de omschrijving van deze sententie worden zij geducht
doorgehaald, o. a. dit: heeft men ooit gehoord dat een dezer lieden een
natuurlijken dood stierf? (m. a. w. zulke ellendelingen treft des
hemels straf).

28 Zooals
men weet leeft de zijderups op den moerbeiboom.

29 Met die
valsche leeringen wordt niet alleen op het Taoïsme en het
Boeddhisme, maar ook op het Christendom, bepaald in zijn
Roomsch-Katholieken vorm gedoeld. Over het Christendom handelt deze
omschrijving: „Zelfs de leer van de „secte van den heer des
hemels” (zoo noemen de Chineezen het R. K. geloof) die over den
hemel spreekt en over de aarde zwetst en over dingen zonder schaduw en
wezen, is valsch en bedorven. Dewijl echter de leeraren van dezen
godsdienst met de sterrekunde bekend zijn en in de wiskunde ervaren,
gebruikt de regeering hen om den kalender te verbeteren. Dat bewijst
echter bij lange niet, dat hun godsdienst goed is. Gij moet hen tot
geen prijs geloof schenken. De wet is streng tegen al deze valsche
secten. De straf die hen treft is dezelfde als die voor mannelijke en
vrouwelijke toovenaars is vastgesteld. De regeering heeft deze wet
uitgevaardigd om het volk te verhinderen kwaad te doen en het aan te
moedigen goed te doen, van verdorvenheid te wijken en tot de waarheid
terug te keeren, gevaar te vermijden en rust te verkrijgen.”

Deze uitspraak is een van de krachtigste
hindernissen, die de toelating van het Christendom in den weg staan en
misschien nog lang zal nawerken.

30 de
bedoeling is deze: iedere klasse heeft hare eigene bezigheid, waaraan
zij vast moet houden: de geleerde, de landman, de handwerksman, de
koopman. Doen zij dat niet, dan ontbreekt hun bestendigheid, en al
arbeiden zij ook den ganschen dag, zoo brengen zij toch niets tot
stand. Daarom moet ieder vasthouden aan datgene, wat hij eenmaal
begonnen heeft. Behalve de vier zooeven genoemde klassen zijn er nog
soldaten—verder nog een klasse van arme lieden, die geen land
hebben om te bebouwen, geen geld om handel te drijven, en die geen
handwerk hebben geleerd. Tot dezen wordt hier gezegd: „Gij kunt niet
anders dan u als daglooners verhuren om in uw levensonderhoud te
voorzien, uw rug en uw schouders moeten dragen, weest echter eerlijk en
vlijtig, en noch aan eten noch aan drinken zal het u
ontbreken.”

31 Tien of
honderd familiën vormen eene vereeniging, die solidair voor
elkaars medeleden verantwoordelijk is. Zoo worden b.v., als iemand een
deserteur heeft geherbergd, de vijf huizen rechts en de vijf huizen
links medegestraft. Toen er in 1891 opstand in Mongolië was, werd
deze organisatie weer in herinnering gebracht en scherp doorgevoerd. In
ieder huis moest een tafel zijn, waarop de namen van alle bewoners van
het huis stonden vermeld.

32
Trigrammen, uit drie, hexagrammen, uit zes letters bestaande teekens,
waaraan men een geheimzinnige waarde toekende. Zie ook blz. 221 en
222.

33
220–205 v. C.

34 deze
leefde van 371–288 v. C.

35 Zie
blz. 180.

36 zie
bladz. 228 enz.

37 Zie
blz. 191.

38 Zie
blz. 202 enz.

39 Zie
blz. 193 enz.








Hoofdstuk VI.

Het
Mazdeïsme.



I. Inleiding.




Wanneer wij gelezen hebben van de aloude wijsheid der
Brahmanen en ons daarop hebben verplaatst, in den eigenaardigen,
rustig-bepeinzenden geest van het Boeddhisme, moet het ons vreemd
aandoen, als wij uit die Indische wereld van peinzen en bespiegeling
ons begeven naar het oude Iran, ten einde ons te verdiepen in den
godsdienst van Zoroaster. Uit een wereld van subtiele droomerijen komen
wij dan in eens met beide voeten op den bodem der werkelijkheid, uit
een godsdienst die boven alles den vrede zoekt en allen strijd schuwt,
komen wij tot een anderen, die strijd, meedoogenloozen strijd als een
zijner grondbeginselen predikt. En, terwijl Indië den der wereld
afgestorven kluizenaar of monnik bewondert, is in oud Perzië de
kloeke huisvader, die met liefde zich aan den landbouw wijdt, de ware
dienaar des Allerhoogsten. Vruchtbaarheid en leven is hier met den
godsdienst één, terwijl Indië van den godgewijde
onthouding van geslachtelijken omgang eischt.

En toch, toch zijn die beide planten, oud-Indië en
oud-Perzië, op denzelfden bodem gewassen. Beiden zijn ontstaan uit
den oud-Arischen godsdienst, dien de gemeenschappelijke voorouders
beleden, vóór zij uiteengingen, de een naar het warme
Indië met zijn weelderige natuur, uitlokkend tot droomen en
peinzen, de ander naar het onvruchtbare Iran,1 waar de
mensch wel wat anders had te doen en door noesten vlijt, in den strijd
tegen de vijandige natuurmachten, zijn levensonderhoud
aan den bodem moest ontwringen. Daar nu is het Mazdeïsme of de
oud-Perzische godsdienst ontstaan. In welke landstreek—velen
meenen in Bactrië—is onzeker. Wij spreken echter maar van
oud-Perzischen godsdienst, omdat het Mazdeïsme, althans later de
godsdienst van de Perzen, het meest op den voorgrond tredende der
Iranische volken is geworden. De naam Mazdeïsme is ontleend aan
Mazda, de „Verhevene”, zooals de hoogste godheid werd
genoemd. Over dit Mazdeïsme willen wij dus handelen: een niet
gemakkelijk onderwerp, omdat wij hier weinig bronnen hebben en dan nog
veel in die oude bronnen zwaar te verstaan is.

Twee namen klinken ons hier tegen: wij lezen van het Zend-Avesta als
het heilige boek en van Zoroaster den profeet, aan wiens naam dit boek
is vastgeknoopt. ’t Spreekt vanzelf, dat het daarom nog niet van
zijn eigen hand behoeft te zijn: evenmin als de geheele Koran door
Mohammed, of alles in de vijf eerste boeken des Ouden Testaments door
Mozes geschreven is. Toch bestaan er goede redenen om aan te nemen, dat
althans de Gātha’s, oude liederen, die van het Avesta een
deel uitmaken, van hem zelf afkomstig zijn. Overigens schuilt zijne
geschiedenis in het duister. Zeker leefde hij vele eeuwen
vóór Christus en lang vóór Cyrus
(6e eeuw vóór C.) Waarschijnlijk was hij van
aanzienlijke afkomst en gevoelde hij zich innerlijk geroepen als
hervormer van den godsdienst op te treden. Na zeven jaar in eenzame
overpeinzingen te hebben doorgebracht, trad hij met kracht tegen den
afgodendienst op. Eerst bekeert hij enkele familieleden. Straks ook
koning Vistaçpā. Veel had hij te strijden met den invloed
der Turaniërs, wier bijgeloovige tooverpraktijken onder zijn volk
sterk waren doorgedrongen. Doch hij gaf den strijd niet op en predikte
zijn godsdienst der reinheid, tot hij in Balkh, de hoofdstad des rijks,
bij een aanval der Turaniërs, om het leven kwam.

Wat het Zend-Avesta betreft,—de naam beteekent wet (avesta) met
verklaring (zend)—dit boek is eerst sedert 1771, toen het
door den Franschen geleerde Anquetil du Perron uit Azië werd
meegenomen en uitgegeven2, in Europa bekend geworden.

Het werk vormt de overblijfselen van een veel uitgebreider
godsdienstige lectuur en dagteekent in zijn geheel zeker van minstens 6
à 7 eeuwen vóór Christus. De meeste stukken zijn
zelfs veel ouder. 

Evenals het O. T. ons verschillende phasen van ontwikkeling van
eenzelfden godsdienst, b.v.: het oude Jahvisme, den godsdienst der
profeten en den wettelijken godsdienst vanaf de dagen van Ezra en
Nehemia doet zien: ontwikkelingsvormen die wel zeer uiteenloopen, doch
door één draad zijn verbonden, zoo is het ook hier. Ook
in het Zend-Avesta vinden wij drie ontwikkelingsvormen van denzelfden
godsdienst, waarvan de eerste ons toont den nieuwen godsdienst, zooals
hij gepredikt werd door Zoroaster of zijne school; de tweede teekent
hem, zooals hij meer in ’t practische leven inwerkt, doch dan ook
door het oud volksgeloof enz. reeds eenigszins verontreinigd is en de
derde doet hem ons zien als een volksgodsdienst geworden geheel en al:
èn dus, noodzakelijkerwijze heel wat verschillend van de oude
grondslagen, maar toch de grondgedachten van het verleden, zij het in
aarden vaten, in zich dragend.

Van deze phasen behandelen wij alleen de eerste en de derde, omdat
wij over de tweede slechts zeer weinig bronnen hebben (de jongere
Gātha’s) en het verschil tusschen de eerste en tweede zeer
gering is.

Het is te bejammeren, dat, zooals wij boven zeiden, slechts
brokstukken der oude gewijde literatuur tot ons zijn gekomen, doch wij
moeten ons tevreden stellen met wat wij bezitten. Een enkele opmerking
daarover zal hier niet misplaatst zijn.

In de dagen toen Alexander de Groote zijn wereldheerschappij
vestigde, alzoo in de 4e eeuw vóór Christus
schijnt er, volgens geloofwaardige berichten, een rijke godsdienstige
lectuur te hebben bestaan. Evenwel, Alexander de Groote, die aan het
Perzische rijk een einde maakte, trad ook tegen den oud-Perzischen
godsdienst en diens gewijde boeken vijandig op. Hij verbrandde deze of
zond ze naar zijn rijk. Slechts een gedeelte bleef gespaard.

Toen later de Perzen weer eigen koningen bezaten, nl. de dynastie
der Sassaniden (226–636 n. C.) werd bijeen verzameld, wat overig
was. Toen bestond het Zend-Avesta uit 21 boeken. Deze waren ook in
hoofdzaak nog in de 9e eeuw na Christus aanwezig, althans
een schrijver uit die dagen heeft er 20 in de oorspronkelijke taal voor
zich gehad, 19 bovendien in een ander dialect, het Pehlewi, dat hij
beter verstond. Ook deze verzameling is echter verloren: slechts
brokstukken zijn er van over. De eeuwen hebben dus een geduchte zifting
gehouden. Evenwel, verschillende gegevens samenvoegende, komen wij tot
het besluit, dat ons het meest belangrijke bewaard is gebleven.


Wat wij nu nog bezitten, en wat in hoofdzaak reeds door Anquetil du
Perron is uitgegeven, is het volgende:

1. Yasna, een boek van ritueelen aard, bevattende teksten bij de
offerhandeling.

2. Vispēred (alle heeren) gebezigd bij die offeranden, waarbij
„alle heeren” worden aangeroepen.

3. Vendīdād (wet tegen de daēva’s = duivelen)
in 22 fargards (hoofdstukken).

4. Yasts, offerzangen ter eere van de Yazata’s (verheven
wezens) aan wie 27 van de 30 dagen der maand waren gewijd.

5. Eenige kleinere geschriften; kalenders, gebeden, spreuken,
gewoonlijk genaamd het Kleine Avesta.



Deze gedeelten zijn van verschillenden ouderdom, en
vertegenwoordigen de drie straks genoemde ontwikkelingsphasen van het
Mazdeïsme.3 In de Yasna vooral komen de oudste stukken
voor, de zoogenaamde Gātha’s (oude liederen), die ook wat
hun taal betreft, van de overige deelen verschillen en in wier leer ook
sommige denkbeelden en leerstellingen van het latere Mazdeïsme
niet worden gevonden. Zij klimmen wel tot het jaar 1000 vóór onze
jaartelling op en leeren ons het Mazdeïsme kennen in zijn aanvang
en oorspronkelijke zuiverheid.

Wat hebben wij ons nu, aan de hand dezer oude oorkonden en van
enkele andere berichten van het ontstaan van dezen godsdienst voor te
stellen?

We merkten reeds op, dat eenmaal de voorvaderen van Indiërs en
Perzen, de Ariërs, gelijk zij zich noemden, samenwoonden in de
landstreek ten noorden van Voor-Indië. Vandaar uit gingen de
(latere) Indiërs naar het zuiden, de (latere) Perzen of liever
Iraniërs, naar het noorden.

De goden, die beiden vóór hunne scheiding vereerden
waren dus dezelfde. Deze waren o. a. Varuna en Mithra, Yama, of zooals de
Perzen hem later noemden Yima, den eersten mensch: mythisch koning van
het oudste menschdom en van het doodenrijk.4 Ook wisten
zij toen reeds in hun mythen te gewagen van de worsteling, die er in de
natuur is tusschen licht en duisternis, al vatten zij dien strijd ook
nog niet zoozeer als een zedelijken strijd op.

Voorts was het vuur bij hen in hooge eere en kenden zij een soort
onsterfelijkheidsdrank, waaraan men zich een gewijden roes
dronk: een middel toch zag men daarin om tot hooger leven, tot
bovenmenschelijke bezieling te geraken.

De twee—later zoo uiteenloopende stroomen—waren dus
eenmaal één. Hoe zijn zij later zoo ver van elkaar
gekomen? Het antwoord moet luiden: bij de Indiërs is, onder de
leiding van priesterlijke familiën, de godsdienst langzamerhand in
een eigenaardige bedding geleid, waarbij zij andere godsdiensten, b.v.
die van overwonnen volken, in zich opnam, door hunne goden een plaats
te geven onder de verhevenen. Bij de Perzen echter heeft—zeker
geruimen tijd na hunne scheiding van de vroegere landgenooten—een
bepaalde hervorming van den godsdienst plaats gehad, een hervorming,
die verband hield met een belangrijken maatschappelijken overgang: dien
van zwervend herder tot gezeten landbouwer. Aan deze hervorming is de
naam Zoroaster verbonden. Reeds deelden wij enkele dingen over zijn
leven mee, en merkten wij op, dat de Gātha’s van hem
afkomstig waren. Wij willen nu zien, wat deze bezielde profeet aan de
menschheid bracht, welke eischen weerklank vonden in zijn rein
gemoed.







II. Het Mazdeïsme der Gātha’s.




Wat nu leerde deze nieuwe godsdienst? Hij prees aan
den dienst van Mazda, ook wel Ahura Mazda geheeten, d. i. de wijze heer.
Deze wordt voorgesteld als de schepper aller dingen, hemelsche en
aardsche, geestelijke en stoffelijke. „Wie,” zoo heet het
van hem in een der oude liederen,5 „heeft aan zon en sterren
den weg gewezen? Wie maakt, dat de maan wast en afneemt? Wie houdt de
aarde en de wolken daarboven terug van den val? Wie (schiep) de wateren
en de boomen? Wie heeft aan den wind en den donder snelheid verbonden?
Welke kunstenaar heeft het licht en de duisternis geschapen, welke
kunstenaar den slaap en de waakzaamheid? Wie morgen, middag en nacht,
die den geest besturen van hem, die de orde (den geregelden
offerdienst) in acht neemt?... Wie schiep in ’s vaders gemoed het
verlangen naar een zoon?”

Ook de mensch wordt genoemd een schepping Gods. „Van den
aanvang af, Mazda! hebt gij ons geschapen door uwen geest als levende,
zelfbewuste en verstandige wezens, hebt gij een lichaam gegeven aan de
ziel, en daden en leeringen, waarop (de mensch) vrijwillig zijn keuze
vestigt.”6 

Alles roept Mazda in ’t leven: hij schept Vohumanō (de
goede gezindheid), de lieflijke Armaiti (de vroomheid) met Khsathra
(het ware rijk).7 Geeft hij dezen als goede geniussen aan den
mensch (deze drie worden met nog vier anderen in de Gātha’s
als zijn trawanten voorgesteld), hij zorgt ook voor de dieren. En wel
in de eerste plaats voor de koe. Dit kan ons niet verwonderen, omdat
dit hèt dier van den landbouw is en de godsdienstige hervorming,
waarover wij spreken tevens bedoelde de oude Iraniërs tot vrome,
gezeten, landbouwende huisvaders te maken.

Het oude volksgeloof trouwens eerde reeds de koe. Het wist te
verhalen, dat de eerstgeschapenen op aarde waren een eenig rund en een
menschvormig wezen. Beiden werden echter gedood en uit het menschvormig
wezen kwamen voort de twee eerste menschen, terwijl uit het lichaam van
den gedooden stier een aantal voedings- en geneeskundige planten zich
ontwikkelden. Het zaad van den stier echter werd gezuiverd in de maan
en daaruit kwam voort het eerste runderpaar: vader en moeder der
geheele dierenwereld. De ziel van het gedoode rund, Géus Urva,
ging echter ten hemel.

Deze mythe nu wordt door Zoroaster verder uitgewerkt, in een gesprek
tusschen Géus Urva en hemelsche machten. Daarin klaagt „de
ziel van het rund” over het geweld, waaraan zij ter prooi is.
Géus tasan, de schepper van het runderpaar, vraagt dan aan Asa,
een van Mazda’s trawanten, welke ordeningen deze voor het rund
heeft ingesteld. Het blijkt, dat het nog geen beschermer heeft, geen
meester, die het voedt en verzorgt. En nu wordt Zarathustra
(Zoroaster), als zijn beschermer aangesteld: hij zal, door
Mazda’s geboden te verkondigen, het rund beschermen. Zoo treedt
de groote profeet als beschermer van landbouw en veeteelt op.

Merkwaardig is, dat ook de aarde zelve wordt voorgesteld als een
koe, de gelukbrengende of gaveschenkende, die besproeid moet worden,
wil men haar voor het akkerwerk geschikt maken.

Men ziet, hoe nauw landbouw en godsdienst hier verbonden zijn: de
nauwgezette landbouwer, die goed voor zijn vee is en de aarde naar
eisch bebouwt vervult daardoor tevens een plicht tegenover Mazda.

Wat Mazda zelf voorts betreft, hij wordt evenals Varuna bij de oude
Indiërs8 voorgesteld als de Alziende, die niet
bedrogen kan worden; de Wachter, wiens oogen
bespeuren niet alleen wat in het openbaar, maar ook wat in het
verborgen beraamd wordt; de Rechter, die weet wat menschen zullen doen
of gedaan hebben. Hem moet de geloovige, de wijze zoowel als de
landbouwer, vragen wat het rechte is, hem „die rechtvaardig
regeerende aan de schepselen de ordeningen des rechts
voorschrijft.”

Mazda is dus is allen deele de groote, eigenlijk de eenige god. Dit
sluit echter niet uit, dat er naast hem—voornamelijk een
zestal—hemelsche trawanten voorkomen. Echter moeten wij hierbij
bedenken: 1e dat Mazda altijd als ver verheven boven deze
trawanten wordt voorgesteld, 2e dat deze trawanten
nauwelijks als personen, veeleer als verpersoonlijkte deugden worden
voorgesteld.

Wat deze trawanten betreft, in de eerste plaats moet daaronder
genoemd worden Vohumanō = de goede gezindheid. Daarmee wordt
bedoeld, wat wij noemen: den heiligen geest: door zijn daden groeit
Mazda’s heerschappij, de gemeente der vromen draagt zijn
kenteekenen, hij is de hemelsche vertegenwoordiger aller wezens.

Dan volgt Asa = hetgeen voegzaam, passend, vroom is. Deze is
feitelijk, wat wij noemen de goddelijke wereldorde; hij omvat alle
plichten van den mensch in ’t algemeen en in het bizonder die
tegenover de hemelsche machten. Elken dag schept hij de ordeningen van
Vohumanō (bij den
eeredienst). Als vertegenwoordiger van den offerdienst (waaraan de
Ariërs zoo groote macht en zegen toekenden) is hij de grootste
vijand der Drukh’s (booze geesten), die zijn stichtingen
vernielen. Een derde hemelgeest, of liever verpersoonlijking, is
Khsathra, het hemelsche, het ideale rijk, waarin is eerbied voor het
volmaakte, vergeving van zonden, de woonplaats der hoogste geesten, het
rijk, waaraan eenmaal de vrome volkomen deel hoopt te hebben, hoewel
Khsatra’s zegeningen ook reeds hier op aarde worden gesmaakt.

Mazda, heet het, schiep Asa door zichzelf, doch Khsatra door
Vohumanō: m. a. w. het ware rijk komt tot stand door den heiligen
geest.

Een vierde trawant is Armaiti = de richtig zorgende, ook wel de
goede aardmoeder genoemd. Zij is de beschermster van den landbouw, de
dochter van Mazda, die met Géus tasan in zijn hemelsche
gemeenschap leefde. Mazda gaf haar de keuze, wie zij wilde beschermen;
zij koos toen: den vromen huisheer, den ijverigen landman. 

Met haar komt de ware heerschappij, die een goede woning verzekert,
den landbouw doet beoefenen en de bloeddorstige vijanden verlamt.

Steeds wordt deze godin nauw met Asa, de ware vroomheid, vereenigd
gedacht; wier schepping en zetel zij heet. M. a. w. vroomheid en
landbouw moeten hand aan hand gaan.

Dan volgen twee machten, eigenlijk komen ze in de Gātha’s
niet als personen, slechts als begrippen voor, die onafscheidelijk zijn
verbonden. Zij zijn Haurvatāt en Ameretāt. De eerste naam
beteekent: volkomen heil, de tweede: onsterfelijkheid. Somtijds heeten
zij de spijzen van Mazda, die hij in zijn rijk aan de vromen schenkt,
nadat hij hun op aarde kracht en duurzaamheid (de aardsche zegeningen, die aan deze hemelsche
beantwoorden), heeft geschonken.

Eindelijk hebben wij Sraosa, die nog weinig als genius in de
Gātha’s voorkomt, maar gewoonlijk eenvoudig
„gehoorzaamheid” beteekent. Hij wordt voorgesteld als de
middelaar tusschen hemel en aarde, ook heet hij: de weg tot de
godheid.

Men ziet, dat de zooeven genoemde geniussen: Vohumanō, de goede
gezindheid; Asa, de vroomheid, Khsatra, het rijk van den goeden geest,
Armaiti, de richtig zorgende, Haurvatāt, het volkomen welzijn,
Ameretāt, de onsterfelijkheid en Sraosa, de gehoorzaamheid, geen
eigenlijke goden zijn. Hoogstens zijn zij werkingen, openbaringen van
den éénen hoogsten God, Mazda. Feitelijk en praktisch,
zoo zegt Tiele, was het oude Mazdeïsme vereering en erkenning van
éénen God.

De leer van éénen God.—En—zegt de lezer
misschien, de oud-Perzische leer is bekend om zijn dualisme, zijn
aannemen van twee wereldmachten, een goede en een booze: Ahura Mazda en
Anrō-mainyu. Zeer zeker. Doch vooral van het latere
Mazdeïsme, zooals het zich in een volgende periode ontwikkelde,
geldt dit. Hier in de Gātha’s vinden wij het dualisme nog
slechts onvolkomen. Wel wordt er gesproken van twee geesten, vahyo =
het goede en akem = het slechte, beiden zich uitende in denken, spreken
en handelen. Beiden zijn echter ten slotte aan Mazda, dien men later
met den goeden dezer beide geesten zou vereenzelvigen, ondergeschikt.
Die goede en die booze geest treden met elkander in overleg en
besluiten elk naar zijn welbehagen te scheppen, de een het leven, de
ander het niet-leven.

Het slechtste bestaan zou voor de boozen, de leugenaars,
het beste voor den gerechte, den vrome zijn. De
een verkiest nu het kwade te doen, de ander het goede te scheppen en
met den laatste houden het allen, die wenschen Ahura Mazda te
behagen.

Van een duivel tegenover den goeden god: Anrō-mainyu tegenover
Ahura Mazda, wordt hier dus nog niet gesproken. Wel worden booze
machten erkend, die den Algoede bekampen. Doch het slechte heet akem
(niets).

Hier is dus wel dualisme, doch: boven alles en allen staat Mazda,
van wien wordt verzekerd, dat hij de hemelsche kunstenaar is, die licht
en duisternis, slaap en waakzaamheid, morgen, middag en nacht schept.
Later zou dit anders worden: alle zedelijk, maar ook alle natuurlijk
kwaad: d. i. duisternis, slaap, enz. zouden gebracht worden tot het
gebied van Anrō-mainyu, den booze.

Toch: het zou altijd blijven een betrekkelijk dualisme: Anrō-mainyu zou in macht nooit
halen bij Mazda. Evenwel: voor de praktijk lag er in dit dualisme een
groote kracht, het liet geen transactie toe met het kwaad en stelde den
mensch in staat om moedig, hoopvol en fier den strijd, hem opgelegd, te
volstrijden.

Mazda was dus de eenige god.—Doch—onder het Perzische
volk was vrijwel inheemsch de dienst der daēva’s, der oude
goden, die men reeds vroeger, toen men nog met de Indiërs
samenwoonde, vereerde. Die vereering wilde men fnuiken: zij toch stond
de erkenning van Mazda als den volstrekt-Eenigen in den weg. Doch
hoe?

In een der oudste teksten vinden wij deze voorstelling: de
daēva’s werden gesteld voor de keuze tusschen de twee
oorspronkelijke geesten, de goede en de booze, en verklaarden zich voor
den laatste. M. a. w. hier straalt door, dat ook de daēva’s
eenmaal vereerd werden, doch dat zij, als met de meer geestelijke
godsvereering van het Mazdeïsme in strijd, werden ter zijde
gesteld.

Tweeërlei keus was voorgesteld aan de daēva’s, ook
aan den mensch. Hij kon Mazda en diens profeet Zarathustra volgende,
partij kiezen voor den goeden geest, of zich scharen aan de zijde van
Daēva’s en Drukhs, de booze machten, waarvan Aēsma een
der voornaamste is.

Doet hij het eerste, dan gaat zijne ziel bij den dood over de smalle
brug Çinvat naar de Garō demāna, de liederenwoning,
waar Mazda met zijn trawanten is, waar dezen zich voeden met de spijs
en drank der onsterfelijken (haurvatāt en ameretāt),
waar Mazda der vromen gebeden hoort en verhoort
en waar hen het loon wacht, door Zarathustra van ouds beloofd.

Geheel anders is het lot van hen, die zich met het rijk des boozen
verbinden. Ook zij moeten over die brug Çinvat („de brug
van het verzamelen”), waar dus allen samenkomen, goeden en
boozen. Doch, zij bereiken den hemel niet. Zij storten van de brug af
in den afgrond terneder; sidderend en bevend voor het lot, dat hen als
leugendienaars wacht. Eeuwige ellende en duisternis is hun bereid, een
eindeloos gejammer gaat er op van de verdoemden, die door de booze
geesten met afgrijselijke spijzen worden gevoed.

Zoo heeft er een oordeel plaats, onmiddellijk na den dood. Later
echter komt een eindoordeel, „de voleinding der wereld”
zooals het in de oude teksten heet. Dan vervangt Mazda’s
begeerlijke wereld deze gebrekkige, het hoogste goed wordt het deel
zijner dienaren, het slechte deel krijgen zijn haters dan in alle
volheid.

Hoe nu echter moet men Mazda dienen en het rijk des boozen
weerstaan? Wat zijn de plichten van zijn vereerder? Men moet Mazda
eeren in gedachten, woorden en daden. Daarbij worden dan de gedachten
in verband gebracht met Mazda zelven, de woorden met Sraosa en Khsatra,
de daden met Asa. Vooral op deze laatsten, die de gezindheid nog beter
doen kennen dan de woorden, wordt de nadruk gevestigd. Trouwens het
Mazdeïsme is een godsdienst, die zoover mogelijk er van afstaat om
het heil te zoeken in mystieke bespiegeling en stille
wereldontvluchting. Werkzaamheid is hier het wachtwoord. Door eigen
inspanning moet men zijn levensonderhoud zoeken, ijverig de aarde
bebouwen en door bevordering van het gezeten leven Mazda’s gebied
uitbreiden.

Mazda’s gebied: de dorre, onbebouwde wildernis toch behoort
tot het terrein van de booze geesten. Maar waar de landbouw komt, daar
komt ook Mazda’s rijk. IJverig zorgen voor den vrome en voor de
aarde: onder het beeld van een heilige koe voorgesteld, worden in
éénen adem als de plichten van den godsdienstigen mensch
genoemd. Men moet dus Mazda’s dienaar zijn, niet slechts door
offers en gebeden, niet slechts door betrachting van reinheid naar
lichaam en ziel en door heilig houden van het gewijde vuur: zijn
openbaring, maar ook door de aarde te bebouwen, leven en vruchtbaarheid
rondom zich te scheppen.

Licht begrijpt men, dat hier aan geen voorkeur voor het ongehuwde
leven valt te denken: integendeel, het huwelijk is
een godsdienstige plicht, het zonder echtgenoot zijn een ramp voor de
vrouw. Vele kinderen zijn een van de grootste zegeningen des hemels. In
vele opzichten worden wij hier herinnerd aan de wettelijke
voorschriften des Ouden Testaments. Evenmin als daar is ook hier plaats
voor zachtheid jegens den vijand. Integendeel: het is plichtmatig het
rijk des boozen en dus ook zijn dienaars ter neder te werpen. Den
leugendienaar, zoo heet het, „onderwijze men met het
zwaard.” Hem te sparen is zondig; doet men dat, zoo gaat men zelf
op weg naar de woningen des boozen.

Wat den eeredienst betreft: daarin nam het „roode, heete
vuur” van Mazda, dat heilig gehouden moest worden, de eerste
plaats in. Ook bracht men offeranden: deze bestonden vooral uit
vleesch, voorts uit een offerkoek, die Haurvatāt en een drank, die
Ameretāt vertegenwoordigde. Gewijde spreuken werden daarbij
gesproken, offerzangen aangeheven. Daarmee was de priester belast, de
priester, die van Mazda diens welbehagen leerde.

Zoo ongeveer was het oude Mazdeïsme, een eenvoudige, practische
godsdienst. Straks zal het zich in sommige opzichten vervormen. Het
zal, in het practische leven optredend, genoodzaakt zijn, veel van den
ouden volksgodsdienst weer op te nemen, doch ook: het besef
Mazda’s medestrijder te zijn, zal straks meer ethisch, meer
verheven worden opgevat. En scherper dan te voren, zal het dualisme aan
het licht treden, Ahura Mazda en Anrō-mainyu komen
tegenover elkaar te staan, beiden als hoofden van een machtig rijk:
toch blijft Mazda de machtigste.







III. Het Mazdeïsme volgens het jongere
Avesta.




We leerden den ouden godsdienst van Zarathustra kennen
in zijn eenvoudigheid; wij hebben ons echter niet voor te stellen, dat
hij in dien vorm een volksgodsdienst werd. Wanneer verheven denkbeelden
zich in ruimer kring verbreiden en daar in aanraking komen met allerlei
bekrompene, oud-ingewortelde opvattingen, dan kan het niet anders, of
zij boeten in den strijd om ’t bestaan iets van hun zuiverheid
in. Zoo nu is het ook hier gegaan.

De minder ontwikkelden waren gehecht aan den dienst van
verschillende goden, oud-Arische goden, die eigenlijk bij het Parzisme
niet behoorden: welnu—er was geen andere weg, dan dezen onder de
hemelgeesten en medestrijders van Ahura Mazda op te nemen. Zij waren
gehecht aan godsdienstige gebruiken, oorspronkelijk aan
’t Parzisme vreemd: men kon niet anders, dan ze met een
Zarathustrischen ijk voorzien, in het
nieuwe geloof opnemen. Anders kon de nieuwe godsdienst niet komen tot
het hart des volks. Het Christendom heeft immers niet anders gedaan?
Aldus was de ontwikkeling, of wilt ge, verbastering, der
oorspronkelijke leer. We willen haar op enkele punten beschouwen. We
merken daarbij op, dat ook wat wij thans gaan geven nog een zeer ouden
godsdienst ons voorstelt, zoo zelfs dat het Parzisme, zooals dat onder
de Achaemeniden (Cyrus en diens opvolgers, alzoo circa 535–325)
was, als een latere ontwikkeling ook van deze opvatting moet worden
beschouwd.

Ahura Mazda leerden wij volgens de Gātha’s kennen als den
hoogsten der goden, den schepper van ’t heelal. Dat bleef hij ook
nu. Alleen worden Vohumanō en de andere geniussen, die wij reeds
leerden kennen, als hem ter zijde staande,9 meer als
personen opgevat, dan vroeger het geval was. De meesten hunner gelden
thans als een soort aartsengelen, die met Ahura Mazda te zamen de zeven
Amesa-Spenta’s worden genoemd
en de schoonste eerenamen dragen,10 terwijl dan een gansch
heirleger minder hooge geesten, de Yazata’s (vereeringswaardigen)
onder hen staan.

Toch is het besef, dat zij ten slotte slechts eigenschappen van den
eenigen Mazda zijn, niet geheel te loor gegaan. Immers het heet dat
deze zeven één zijn in zin en in woord en daad,
één ook met Ahura Mazda, hun aller leermeester. Zij lezen
in elkaars binnenste en peinzen allen over weldenken, welspreken en
weldoen en over Garō demāna: den hemel. M.a.w. men erkent de
éénheid in de veelheid, zij
zijn openbaringen van de hooge wijsheid Gods, in welke deze gestalte
verkrijgt. Langzamerhand echter treedt het persoonlijke meer op den
voorgrond: ’t zijn hemelgeesten, en zoo worden ook de vrouwelijke
Haurvatāt en Ameretāt als mannelijke wezens voorgesteld.

Sommigen van hen veranderen ook eenigszins van karakter, zoo worden
b.v. de zooeven genoemde Haurvatāt en Ameretāt ook de
stillers van honger en dorst, Armaiti wordt de beschermgeest der aarde.
Ook de vereering van Sraosa, den middelaar tusschen de hemelwezens en
den mensch,11 komt thans in hooge eere. Hij wordt
voorgesteld, niet slechts als een hemelsch priester, maar ook als een
heilsprofeet, die de wet van Mazda over de aarde verbreidt en die
zorgt, dat de onsterfelijke weldoeners, de Amesa-spenta’s, hun invloed
door de wereld doen gelden. Sraosa toch doorloopt met zijn vierspan
hemelsche paarden, enkel licht zonder schaduw, driemaal daags en
driemaal ’s nachts de menschenwereld. Zijn wapen is het
wonderbare, heilzame, kracht gevende gebed Ahuna vairya.12

Waar men hem gastvrij ontvangt, daar kan geen onheil, leed of
verderf het huis treffen. Geen booze geest kan hem weerstaan, niemand
hunner vreest hij, doch allen sidderen voor zijn macht. Veilig kunnen
rusten de vervolgde vromen, want zijn oog luikt geen slaap, hij staat
met opgeheven zwaard, ook te middernacht.

Geen wonder dat hem het volksgeloof den waakzamen haan als heilige
vogel toekende.

Niet alleen echter de Amesa-spenta’s en Sraosa worden thans
meer persoonlijk voorgesteld, neen, er komen ook nieuwe yazata’s
bij, die men voorheen slechts als begrippen kende. Zoo is er b.v. een
bepaald gebed tot Rasnu, de rechtvaardigste rechtvaardigheid, waarin
deze wordt voorgesteld als wonende in alle deelen van het heelal, van
de zeven werelddeelen af tot in het ongeschapen licht en de hemelsche
paradijzen toe. Zijn wet is de waarheid. De eed is bij hem boven alles
heilig. Hij houdt met Mithra, den lichtgeest, en Sraosa, de wacht bij
Çinvat, de brug naar den hemel.

Ook het hemellicht—reeds voor Zarathustra’s hervorming
in Perzië vereerd—wordt thans hoog in aanzien gesteld onder
den naam hvarena.

Het is nu echter niet meer zooals voorheen, alleen het natuurlijke
hemellicht, de glorie, die te middernacht begint neer te dalen naar der
sterrensfeer en zoo door een heiligen geest aan het licht voor
zonsopgang, den dageraad, wordt gebracht, om aldus den menschen het
gezicht te geven en straks naar den Allerhoogste weder te keeren, neen,
’t is nu vooral ook het goddelijk licht, dat den menschelijken
geest verheldert, zoodat de mensch anderen kan leiden, wonderbare
werken volbrengen en zich heerschappij kan verwerven. Eenmaal
zelfs zal het—bij de voleinding der
wereld—de vernieuwing van alle dingen en de opstanding der
heiligen bewerken.

Dit licht was reeds het deel der oude heilsprofeten van vóór Zarathustra, onder
anderen van Yima (de Indische Yama), doch het valt ook ten deel aan de
profeten, die later zullen komen. Ten slotte wordt het ten eigendom aan
den Heiland (Saōsyant), die in de toekomst de vernieuwing der
wereld tot stand zal brengen. Hvarena is dus, wat wij zouden noemen: de
hoogere verlichting. Wij merken hier tevens op, dat door deze leer van
het hvarena op eigenaardige wijze uitgesproken wordt, wat wij verstaan
onder de continuïteit der goddelijke openbaringen: het wordt hier
duidelijk gemaakt, dat het Mazdeïsme niet van gisteren is. Ook
erkent men op treffende wijze, dat de volle goddelijke verlichting
alleen aan den Verhevene zelf toekomt. Men hoore de volgende mythe:

Twee wedijverende geesten, Spenta en Anrō mainyu: de goede en
de booze geest,13 pogen zich meester te maken van het hvarena.
De eerste bezigt daartoe Atar, den vuurgod, de ander den draak Azhi
dahāka. Nu eens is de een voor, dan de ander. Echter ontsnapt aan
beiden de onbereikbare heerlijkheid: de watergod Apām
napāt14 verbergt haar in de diepte der mythische zee. Ook
deze Atar—de god van het huiselijk vuur, het haardvuur—werd
veel gediend. Hij, die het morgen- en middagmaal voor de vromen kookt,
maakt op hun offeranden aanspraak. Hij vraagt voedsel bij elk der drie
nachtwaken: hout, baresmatwijgen en granaattwijgen: zij maken het reine
vuur welriekend en wijden het. Doch ook bepaalde offergaven worden hem
gebracht. Naast hem worden nog andere, oud-Arische vuurgoden vereerd:
Apām napāt, het vuur in de hemelsche wateren, m. a. w. de
bliksem, die ze bevrucht. (Als zoodanig waarschijnlijk heet hij ook,
„de vrouwenheer”.) en Nairyō-Sanha, eveneens tevens
een vruchtbaarheidsgod.

Ook Anahita, de groote godin der wateren, wordt in hooge eere
gehouden. Zij wordt voorgesteld als beheerscheres van een hemelstroom:
alléén zoo groot als alle
wateren, die op aarde vloeien, met duizend meren en duizend kanalen,
waarvan een reeds genoeg zou zijn om de gansche aarde te overstroomen. In elk dier kanalen heeft zij een
schoon paleis met een welriekende legerstede. Haar vierspan bestiert
zij zelve: wind, regen, wolken en rijp zijn hare rossen: zij zendt op
Mazda’s bevel regen, sneeuw, hagel en rijp op aarde neer.

Rijk zijn de zegeningen, die zij schenkt van uit haar hoogen hemel.
Van den hemelberg daalt zij neer, als de vrome haar aanroept. Als
hemelsch rein water zuivert zij het zaad der mannen en de baarmoeder
der vrouwen, bevordert de goede geboorten, reinigt de melk en bewerkt
alzoo de vermeerdering der kudden en van alle rijkdommen. Afgeschilderd
wordt zij als eene schoone maagd, hoog en krachtig van gestalte, met
blanke gevulde armen en zwellenden boezem, in prachtig uit bevervellen
saamgesteld gewaad, een gouden kroon op het hoofd.

Waarschijnlijk was deze Anahita een Oud-Semietische godin, wier
dienst in West-Azië met ontuchtige praktijken gepaard ging, welke
echter het Parzisme verre van hare vereering wist te houden. Zoo zien
wij hoe het Parzisme, waar het op het volk beslag ging leggen, oude,
meestal Arische, soms ook Semietische goden en godinnen in zich opnam,
doch hen in overeenstemming wist te brengen met zijn eigen stelsel.

Dit was ook het geval met de zon, de maan en de sterren. Ook deze
werden door den ouden volksgodsdienst geëerd: door het
oorspronkelijk Parzisme ter zijde gesteld, doch later opgenomen en in
het nieuwe stelsel ingevoegd. Daarbij worden dan echter zon en maan
eenigszins gedegradeerd: zelfstandige machten kunnen zij natuurlijk ook
niet meer zijn: Ahura Mazda doet de maan wassen en afnemen. Zoodra de
maan zich vertoont, grijpen de Amesa-spenta’s den glans en
verdeelen dien over de aarde.

Die aan de zon, de schitterende met de snelle paarden offert, hij
brengt eigenlijk zijne vereering aan Mazda, aan de Amesa-spenta’s en zijn eigen
ziel en hij verheugt alle yazata’s:15 want indien
de zon, die macht des lichts, niet opging: zouden zij dan in staat zijn
de booze machten der duisternis, de daēva’s te
weerstaan?

Wat de sterren betreft—de planeten vereerde men niet, dat
waren in de oogen der Perzen vijandige machten. Doch wel de vaste
sterren: die deze bestrijden. En onder hen vooral Tistrya, een ouden
volksgod, die men met de ster Sirius vereenzelvigde.

Deze Sirius is het, die na de verschroeiende hitte van den
zomer den weldadigen regen doet neerdalen. In
een mythe van het Avesta treedt hij geheel als natuurgod op. Eerst als
een vijftienjarig jongeling16, gelijk aan den eersten mensch,
groot, sterk en helder van oogen, daarna als een stier met gouden
horens, eindelijk als een wit paard met gele ooren en een gouden
voorhoofd. In die laatste gestalte strijdt hij tegen den daēva
Apaosa (veranderd in een zwart bont paard), dien hij ten laatste
overwint. Dan brengt hij Vourukasa, de hemelzee met de wijde oevers, in
beweging, zoodat het water naar alle zijden stroomt en op de aarde
neerdaalt.

M. a. w. Tistrya was oorspronkelijk de hooge hemelgod, die de door
booze machten vastgehouden wateren bevrijdt. In drie jaargetijden voert
hij heerschappij: in de lente is hij een krachtig jongeling, in den
zomer de bevruchtende stier, in den herfst het witte paard, dat het
donkere zwerk bekampt en overwint.

Dezen god kon men in het dorre Perzië allerminst missen. Hij
moest wel worden opgenomen in den nieuwen godsdienst: zouden niet de
vromen het uitblijven van den regen toeschrijven aan het verzuim om den
machtigen Tistrya vereering te brengen? Zoo wordt dan ook in het Avesta
op zijne vereering aangedrongen, doch tevens uitdrukkelijk bepaald dat
roovers, boeleersters en ongeloovigen verre van zijn dienst moeten
blijven.

Ook wordt hij, hoe hoog verheven ook als heer van de sterren, toch
aan Mazda ondergeschikt gemaakt en eene eigenaardige kleur aan zijne
vereering gegeven, in overeenstemming met het Perzische geloof.

Ook de dienst der oude godin Asi, meestal nu met Asa verbonden,
herleefde wederom. Geen wonder: zij gold als de godin die de
vruchtbaarheid verleent. Daarom zijn allen, die den bijslaap niet of
niet meer kunnen uitoefenen van hare vereering uitgesloten. Eveneens
ontuchtigen, of die de vrucht afdrijven. En—de grootste zonde in
hare oogen, is dat men de jonge meisjes lang ongehuwd laat of tot den
ongehuwden staat veroordeelt. Het moest immers geen moeite kosten den
dienst van zulk eene godin te doen herleven in een godsdienst, die wars
van ascese en ongehuwden staat, het eerbaar huiselijk, gezeten leven op
prijs stelt? Onder de goden, in het Zarathustrisch systeem opgenomen,
mogen wij vooral Haoma, Hom, zooals hij soms ook genoemd
wordt, niet vergeten. Wij ontmoetten dien god der onsterfelijkheid
reeds vroeger in Indië17 en met verwondering zien we hem
ook hier wederom verschijnen. Zeer waarschijnlijk is zijn vereering
eerst opgekomen in zuid-oost Iran, het gedeelte aan Indië
grenzende.

Dat hij oorspronkelijk niet in het Mazdeïsme thuisbehoort,
blijkt uit de volgende mythe. Zarathustra, zoo heet het, reinigt, onder
het zingen der Gātha’s, het vuuraltaar. Daar verschijnt een
verheven gestalte, waarin de profeet een goddelijk lichtwezen herkent.
Wie hij is, weet hij echter niet. Haoma maakt zich bekend en deelt hem
mede dat hij altoos vereerd is door de vromen van den voortijd, wien
tot loon voor die vereering zulke groote zonen werden geschonken. Ook
de vader van den profeet noemt hij onder zijn vereerders: hem werd de
groote Zarathustra geboren. Dan verklaart deze zich bereid de
voorvaderen te volgen en zingt een loflied, Haoma ter eere. In de
voorstelling van deze godheid is veel onzekers; nu eens is hij de
onsterfelijkheidsplant zelve, die het Haomasap levert, dan weer een
hemelsche personificatie daarvan. De zaak is denkelijk deze: als men in
den zaligen roes verkeerde, welke door het Haomasap werd gewekt,
gevoelde men zijn kracht als verdubbeld en erkende daarin de werking
van een machtigen geest. Die geest was de god Haoma. Later werd hem nog
meer macht toegekend: hij werd de Levensgever in ruimeren zin. Ook
drenkt hij de goden en bevochtigt de aarde.

De haomaplant is door de goden geschapen en over de aarde verbreid,
haar wonderkracht geeft een zalige bedwelming, die geen twist, noch
nijd veroorzaakt.

Werd alzoo Haoma een god van beteekenis, niet minder was dit met den
Oost-Arischen lichtgod Mithra het geval. Deze god vertegenwoordigt
oorspronkelijk den lichthemel bij dag en nacht. Nooit slaapt hij, alles
aanschouwt hij van uit zijn wachttoren. Met zijn knots
gewapend—want hij is een krijgsgod—gaat hij rond om alles
op te merken, wat er op aarde voorvalt. Met gestrengheid bestrijdt hij
de leugen; een ever met ijzeren klauwen en tanden gaat hem vooraf, de
vijanden vernietigend. Zijn toorn is vreeselijk, wee, die den eed, aan
dezen gestrenge gedaan, verbreekt. Mazda zelf, zoo heet het, heeft hem
geschapen, hem al zijn wonderbare krachten en
zijn tienduizend oogen gegeven en hem alzoo tot den waakzamen
beschermer der wereld aangesteld.

Behalve deze oude volksgoden, opgenomen onder de yazata’s, de
vereerenswaardige geesten, spelen in het Parzisme ook een soort
beschermgeesten, de Fravasi’s een vrij belangrijke rol. Zij zijn
het, die—ongeveer als de beschermengelen van het Roomsch
Catholiek geloof—de menschen terzijde staan. Elk persoon, elke
veldheer of koning, ieder huis en dorp heeft zijn beschermgeest. Doch
ook zijn er myriaden van Fravasi’s, die de wacht houden over het
gesternte, vooral over den grooten beer, die als hoofd der noordelijke
sterren het dichtst bij de woningen der daēva’s staat.
Wederom anderen waken over het zaad van Zarathustra, dat volgens de
Parzische legende in een meer wordt bewaard en waaruit eenmaal badende
jonkvrouwen van een wereldheiland en zijn beide voorloopers zullen
zwanger worden. Somtijds ook worden de fravasi’s voorgesteld als
eigenlijk de zielen der geloovigen, die voortleven na den dood:
oorspronkelijk werden deze echter daarvan onderscheiden.

Zoo zien wij dus aan de zijde van Ahura Mazda een heirleger van
hoogere en lagere hemelwezens, die met hem het rijk des boozen
bestrijden, machten bij wie de mensch hulp en bescherming kan zoeken en
die hij overal op zijn levensweg ontmoet. Daartegenover echter staat
een gansche wereld van booze geesten, met Anrō mainyu aan het
hoofd. Deze staat geenszins met Mazda op ééne lijn, al is
hij een machtig wederpartijder. Alwetend is hij noch almachtig. Mazda
zelf kende hij niet, voor hij, bij een poging om in den hemel door te
dringen, door diens licht werd verblind. Ook de toekomst kent hij niet,
voordat Mazda hem deze heeft onthuld: eenmaal zal hij al zijn macht
verliezen, zijn schepselen vernietigd zien en zelf in het niet
zinken.

Anrō mainyu siddert en beeft, hij en zijn dienaren, als de
groote profeet, met het Godswoord gewapend, geboren is. Als hij dat
verneemt, roept hij zijn getrouwen samen bij den ingang der hel en
deelt hun mede dat de heilige Zarathustra, de geesel der
daēva’s, de aartsvijand der druja’s, is geboren, en
dat het rijk van verderf, leugen en valschheid met den ondergang wordt
bedreigd. Hij weet niet, hoe dezen profeet te dooden. Later beproeft
hij het, als de profeet tot rijperen leeftijd gekomen, zijn goddelijke
roeping wil gaan vervullen. Hij zendt een boozen geest op hem af, doch
deze vindt hem bezig het heilig gebed, het Ahuna vairya, aan te heffen
en de Mazdayasnische geloofsbelijdenis op te zeggen.
Daartegenover vermag de booze geest niets en teleurgesteld keert hij
tot zijnen meester terug en verklaart dat de heerlijkheid van Mazda te
groot is, dan dat de dood macht over hem zou hebben. Nog andere
pogingen worden in ’t werk gesteld, doch Zarathustra, sterk met
zijn heilig offergereedschap, met Haoma en de woorden van Mazda, geeft
den strijd niet op, doch geeft te kennen, dat hij liever zou te niet
gaan dan het geloof afzweren.

Zoo wordt hier het rijk des boozen in zijn machteloosheid geschetst.
Eveneens ook elders: de booze kan wel de scheppingen van Mazda
vernielen; de landen, door hem voor zijn aanbidders bestemd
onbewoonbaar te maken, vermag hij niet; al wat hij kan, is ze door zijn
tegenscheppingen eenigszins te bederven. Soms schijnt de heer des
hemels in verlegenheid, doch hij heeft goede machten onder zich,
waartegen de vijand niets vermag.

Op aarde en voor den mensch is echter de macht van den booze zeer
geducht. Met alle natuurlijk en zedelijk kwaad staat deze hem tegen.
Onder zijn helpers is de drukhs Nasus, de demon des bederfs, die uit
het noorden komt aanvliegen en zich op het lijk van den gestorvene zet.
Deze werkt samen met den doodsdemon, den beenderenbreker, dien men zich
in vogelgestalte voorstelde. Ook staan aan Anrō mainyu ter zijde:
Aēsma, de nijd, Ahōmanō, de slechte
gezindheid, Tauru, de pijniger, Indra, Sauru (=
Çarva-Çiva) enz., de beide laatste, zoo men ziet Indische
goden. Eveneens helpen hem de Pairika’s, de schoone jonkvrouwen
van het verboden genot. Een van haar poogt met haar bedwelmend
sluimerlied de geheele wereld weer te doen inslapen, zoodra de heilige
vogel van Sraosa, Parōdars, de haan, de wereld heeft wakker
gemaakt. Ook heeft men een pairika, die de genius der afgoderij zou
kunnen heeten. Verder de druja’s, die de menschen tot
vleeschelijke gemeenschap verleiden, en met wie men gemeenschap pleegt,
indien men, zij het onwillekeurig, zichzelf bevlekt. Dan al de
daēva’s, die verblijf houden in het onderaardsche rijk van
den booze, „de duistere duisternis, uit duisternis
gesproten.” Tegen al deze machten, door Anrō mainyu, den
moordenaar, den duizenddooder, zooals hij menigmaal genoemd wordt,
aangevoerd, heeft de mensch nu te strijden. Offers,
reinigingsplechtigheden, heilige gebeden zijn zijne wapenen.

De mensch heeft er tegen te strijden, zeide ik. Daarop wijst ook de
plaats, welke hij inneemt in de wereld. Hij staat tusschen beide
machten, de goede en de booze in. Boven hem toch welft zich
de hemel, de woning des lichts, onder hem is de diepte der duisternis,
hijzelf is in het rijk van Vayu18, in den dampkring. De
aarde waarop de mensch woont, is in zeven karsvare’s (kringen)
verdeeld. De middelste daarvan is de door de menschheid bewoonde aarde,
zij is tevens de schitterendste. Men weet, dat ook de Indiërs en
de oude Babyloniërs zulk een in zeven deelen verdeelde aarde
kennen, de Indiërs spreken van de zeven dvipa’s. Wat de
voorstelling omtrent het heelal betreft, de oude Perzen kenden twee
wereldoceanen: den een in de diepte, Puita, den stinkenden d. i. den
aardschen oceaan, waarin het water uit de hemelzee gereinigd wordt en
die met hare zoute, onreine wateren onder de gansche aarde doorloopt,
den anderen, Vourakasa, den hemelschen oceaan daarboven, waaruit
Anahita, Tistrya en de Fravasi’s de hemelwateren uitstorten over
de aarde. Voorts nemen zij aan, dat een wereldstroom de gansche aarde
omgeeft.

Boven de hemelzee is de onzichtbare lichthemel, waar de verheven
geesten en Mazda wonen. In ’t midden daarvan staat de hemelboom,
waar de planten van alle soorten groeien, welker zaden Mazda laat
neerdalen in den regen om koren voor den mensch en gras voor het nuttig
vee te doen groeien. Somtijds zet zich op dien boom de arend Saēna
neer, die, als hij zich neerzet, duizend takken doet afvallen, welke
weer aangroeien, zoodra hij wegvliegt. Ook kennen de oude Perzen een
hemelschen berg, een godenberg met twee spitsen. Daar zijn der goden
paleizen. In den morgen worden deze bergen door de zon overschreden en
ook de zielen, die ten hemel varen komen hier langs. De hoogste spits
van dit gebergte is de Taēra, het middelpunt der wereld,
waaromheen zon, maan en sterren draaien.

Men ziet: zuiver mythologische opvattingen. Toch daarnaast staat
weer veel verhevens. Zoo worden de oneindige tijd, het eeuwige licht en
de oorspronkelijke duisternis, alsmede de wereld van Asa, als eeuwig
gedacht. Waarom? Omdat zij boven Mazda zouden staan? Neen, maar omdat
Mazda van eeuwigheid is en dus ook zijn rijk, zijn geestelijke
wereldorde, zijn lichtsfeer van eeuwigheid bestaat, evenals de
oorspronkelijke duisternis, het tegenbeeld dier lichtsfeer. Al het andere,
zegt het Avesta, mensch en dier en plant, ook de Yazata’s, heeft
Ahura Mazda geschapen. 

Wat die schepping betreft, de voorstellingen der oude Perzen hebben
eenige overeenkomst met het scheppingsverhaal van Genesis I.

Ook de Perzen toch spreken van zes scheppingsdagen, waaraan zij zes
jaarlijksche feesten, oorspronkelijk landbouwfeesten, hebben gewijd.
Wat de volgorde betreft, zij is deze: eerst brengt Mazda een hemelsche
schepping tot stand door19 het uitspreken van het heilige
woord, Ahuna Vairya, daarna de aardsche: het uitspansel, de wateren, de
planten, het vee, de menschen.

We zien dus ook hier weer, dat het oude Parzisme geen zuiver
dualisme is. Mazda staat boven alles: onder hem staan zijn dienaren:
amesa-spenta’s, yazata’s enz., doch ten slotte ook de
vijandige geest met diens rijk, dat op den duur tegen het zijne niets
vermag en welks bestrijding de taak van den vrome is. Zoowel door
landbouw als door een godgewijd leven: beiden toch vloeien ineen, moet
deze daartegenover pal staan. De strijd tegen natuurlijk en zedelijk
kwaad is zijn levenstaak.

Voert hij dien strijd met volharding, dan vindt hij heil in dit,
zoowel als in een volgend leven. Bij den dood toch wordt des menschen
lot beslist. Voor de slechten volgt de diepste ellende, de vromen
ontvangen, voor wat zij hier hebben opgeofferd20,
hiernamaals eeuwig loon.

In een der plaatsen uit de Zend-Avesta wordt dit aldus voorgesteld:
als de mensch gestorven is, strijden de ellendige daēva’s om
zijn bezit: drie nachten lang. Aan het eind van den derden nacht, als
Mithra den top van den godenberg heeft bereikt en de zon opgaat, is de
strijd beslist.

De booze daēvadienaars worden meegenomen door den daēva
Vizaresa (den wegsleeper). Doch de andere zielen gaan op het goede pad.
Bij de brug Çinvat komen de vromen en smeeken om hun deel, voor
wat zij hier moesten prijsgeven.

Een sterke, sierlijke jonge vrouw verschijnt, een kroon op het
hoofd, met de honden, die de dooden geleiden. Zij voert de zielen over
de brug Çinvat en steunt hen. Zoo komen zij in den hemel, waar
Mazda met zijn heiligen is.

Vohumanō rijst van zijn gouden troon en vraagt: „Hoe zijt
gij hier tot ons gekomen van de vergankelijke tot de onvergankelijke
wereld?” 

Dit gedeelte behoort tot de oudste teksten; later wist men van de
brug Çinvat te vertellen, dat deze zoo smal was als een
scheermes voor de slechten, zoodat deze er afvallen. Hier wordt zij nog
uitsluitend: als een brug der goden, door de vromen betreden. Ook weten
latere schrijvers van verschillende hemelen, ten slotte zelfs van een
soort vagevuur, te gewagen.

De boozen gaan alzoo naar de plaats des verderfs, de dienaars van
Mazda naar den hemel. Hoe echter dacht men over de toekomst der aarde
en die der op haar wonende menschheid? Een oude voorstelling is deze:
Aan het einde van de twaalf duizendjarige perioden der
wereldgeschiedenis zal Mazda, door de Amesa-Spenta’s geholpen, de
wereld herscheppen.

Dan zullen de menschen niet meer verouderen of sterven, maar eeuwig
leven en bloeien. De dooden zullen opstaan, zielen en lichamen worden
vereenigd en de levenden gaan tot de onsterfelijkheid in, de wereld
wordt herschapen naar den wil van Mazda in de ordeningen van Asa. Alle
booze machten worden ten onder gebracht en vernietigd en de oorsprong
van alle kwaad, Anrō mainyu, trekt zich in wanhoop terug.

Deze groote gebeurtenis der tweede schepping wordt reeds door de
drie voorafgaande wereldeeuwen (van 1000 jaren elk) voorbereid. Elk van
deze drie tijdperken heeft zijn Saosyant (heiland, Messias). Deze drie
Messiassen, waarvan de laatste de grootste, de eigenlijke
wereldvernieuwer is, worden geboren uit het zaad van den grooten
profeet Zarathustra, sinds eeuwen bewaard in het meer Kasaya, welk zaad
drie jonge maagden, in het meer badend, in zich opnemen. De eerste
verlosser heet: de groeiende gerechtigheid, de tweede: de groeiende
aanbidding, de derde: de belichaamde gerechtigheid.

De laatste heiland aanschouwt met zijn verstandigen zegenenden blik
de wereld en dit reeds is genoeg om haar onsterfelijk te maken. De
vromen zijn zijne helpers: zij die, steeds goed in denken, spreken,
handelen en gelooven, nooit hun woord hebben gebroken. Voor hen te
zamen neemt de demon Aēsma de vlucht. Dan nemen ook de hemellingen
deel aan den strijd. Asa beslist den slag door de Drukhs: de moeder van
alle kwaad, de duistere bij uitnemendheid, te dooden. Wel valt Akem
manō, de booze gezindheid, nog aan, doch Vohumanō verslaat
hem, de waarheid overwint de leugen en Haurvatāt en Ameretāt
maken aan honger en dorst voor immer een einde. Anrō mainyu moet,
zoo wij reeds vermeldden, zich machteloos terugtrekken. Over zijn
verder lot zwijgen de oude teksten. Wel schijnt er ook op
den bodem dezer oude voorstellingen reeds de gedachte te liggen, in
later dagen nog meer opzettelijk uitgewerkt, dat ten slotte allen gered
worden, omdat allen worden geheiligd.

We hebben gezien, wie de oude Perzen boven zich zagen, als
bondgenooten in den goeden strijd; welke hun tegenstanders waren en wat
voor lot zij verwachtten van de toekomst.

Ons rest nu nog op hun godsdienstig-zedelijk leven zelf onzen blik
te vestigen. Achtereenvolgens bespreken wij daartoe: de geestelijkheid,
den eeredienst en de zedewet.

Wat de eerste betreft, evenals in andere godsdiensten golden ook
hier de priesters als de voornaamsten, de eersten in stand. Zij werden
meest atharvans, vuurpriesters genoemd en hunne voornaamste
werkzaamheden waren: het brengen van offers, vooral van het haoma offer
en het voeden en vereeren van het heilige vuur. Ook waren er onder hen,
naar het schijnt, verschillende klassen.

Het komt mij onnoodig voor, om op al die eigenaardigheden van
priesterschap en eeredienst uitvoerig in te gaan. Een enkele opmerking
moge volstaan over het haoma-offer en den vuurdienst.

Wat dat eerste betreft, het had ten doel het leven op te wekken en
te versterken, allereerst bij den offeraar zelf, voorts ook bij de
geheele natuur, waarbij deze laatste zinnebeeldig werd voorgesteld door
de baresman (gewijde twijgen) en de wateren. Daarom had de heilige
handeling hierbij, ook met het oog op dit tweeledig doel, tweemaal
plaats en mocht de offeraar bij die tweede handeling eerst van het
haoma drinken, als de daarbij behoorende afdeeling uit de heilige
boeken geheel was opgezegd. Alles wat bij dit offer te pas kwam, had
betrekking op het levensonderhoud, zooals: het wijwater, de melk, het
vleesch, de granaatvrucht, de offerkoekjes. Den offeraar geeft het
genot van den onsterfelijkheidsdrank deel aan het hemelsche leven, doch
ook heeft het een geheimzinnige uitwerking op de natuur en de
hemelmachten. De maaltijd bij het offer was oorspronkelijk een
gemeenschappelijk maal, waarbij men uitdrukkelijk werd gewaarschuwd
toch niet onwaardig de gewijde spijzen, de myazda of offerkoekjes, te
eten. De goden werden, volgens hun rangorde, Mazda en de Amesa-Spenta’s vooraan,
uitgenoodigd bij het offer tegenwoordig te zijn.

Hoe hoog echter het Haoma-offer werd gesteld, toch waren de oude
atharvans in de eerste plaats vuurpriesters. Het vuur achtten zij hoog, het is immers het
levensbeginsel van het gansche heelal, het leeft in mensch en dier en
plant,21 het daalt in den bliksem op aarde neer, het
brandt in Mazda’s hemel voor zijn aangezicht, het is zijn zoon,
tevens zijn geest. Heilig was dus het vuur, ook dat van den huiselijken
haard, doch heilig bovenal het zoogenaamde Bahrām vuur: het
hemelsche vuur onder de menschen, dat door hout en reukwerk zorgvuldig
werd onderhouden en dat men slechts naderen mocht, als men met den
heiligen gordel was bekleed. Geen adem mocht het verontreinigen, het te
blusschen was doodzonde. Onderhouden moest het worden door allen, in de
eerste nachtwaak door den huisheer, in de tweede door den veldarbeider,
in de derde roept het vuur Sraosa, opdat zijn haan Parōdars de
menschen wekke, want wie dan de eerste is om het heilige vuur te
verzorgen, hij gaat het eerst ten hemel in. Aan dit heilige vuur moet
men andere vuren reinigen. De zorg voor dit altaar des heiligen vuurs
was niet te vergeefs. Atar, de vuurgod, gaf rijken zegen: waar zijn
vlammen waaien, zijn geuren stroomen, worden duizenden
daēva’s gedood.

De zorg voor het heilige vuur heeft ten allen tijde de aandacht
getrokken der buiten het Parzisme staanden: vandaar dat men dikwijls
ten onrechte van vuuraanbidders spreekt.

In later dagen ging het met het Parzisme als met andere
godsdiensten; de magie, het geloof aan tooverinvloeden, kwam hoe langer
hoe meer het terrein van den godsdienst binnen, en zoo had ook het
offeren—’t zelfde had trouwens in
Indië plaats22—minder ten doel in de nabijheid der
hemelwezens te komen en hun zegen te verwerven, dan wel macht te
verkrijgen over de geesten der duisternis en die af te weren. Zoo
ontaardde de eerst zoo verheven godsdienst.

De wederom toegelaten oude volksgoden hadden daartoe aanleiding
gegeven, met hen kwam het oude, bekrompen bijgeloof weer terug.

Doch, wij overschrijden reeds het bestek, waarbinnen wij ons thans
bewegen: wij willen ten slotte en dit is voor ons niet het minder
belangrijke, nog een blik werpen op de wet, de religieuze zedewet van
het Parzisme.

Gewoonlijk heet deze: Daēna, dat nu eens door
„wet”, dan weer door „godsdienst”
kan vertaald worden. Aan haar wordt groote kracht toegekend: zij neemt
de zonden weg, doch niet door vergeving maar door bestrijding, zij
wischt bij den vrome slechte gedachten, woorden en daden weg, gelijk de
sterke zuidenwind in den dampkring.

Wij merkten reeds op, dat de Zarathustrische godsdienst tevens een
sociale hervorming was.

Dit nu komt ook hier uit. Tegenover het aan Mazda gewijd, gezeten
leven van den landbouwer, staat het nomadenleven van den
daēvadienaar.

Gelijk de bebouwde aarde het terrein is van Mazda, zoo is de woeste
wildernis dat van zijn tegenstander.

De aarde te bebouwen is volgens deze wetten een der voornaamste
plichten. De aarde, zoo heet het, is als eene jonge maagd, die een man
verlangt en, met den geliefde vereenigd, een zoon baart. Zoo ook geeft
de aarde overvloed, aan wien haar vlijtig bebouwt (bevrucht). Graan zaaien is de wet
betrachten. Waar de volle halmen zich verheffen, daar verdwijnen de
daēva’s.

De landbouw is de vereering der heilige moeder-aarde. Drie plaatsen
zijn alzoo het heiligst: waar de vrome zijn huis en erf heeft met het
heilige vuur, waar hij het meeste koren, voeder en vruchtboomen doet
groeien en dorre plaatsen besproeit, en: waar het meeste vee geboren
wordt.

De meest onreine plaatsen zijn: de ingang der hel, waar de
daēva’s vergaderen, de plaatsen waar lijken zijn of holen
van aan Anrō mainyu toebehoorende dieren, zooals slangen, enz.
Lijken op te graven en holen van Anrō mainyu te vernielen zijn dus
voor den Mazda dienaar heilige plichten.

Van ascese wil men niets weten: om te doen wat Asa voorschrijft zijn
noodig welgevoede, krachtige mannen. Een spreuk (mathra), die men van
buiten moest leeren zegt: „Hij die niet eet, heeft geen kracht voor
het Asa, geen kracht tot den akkerbouw, geen kracht om zonen te
telen.” Daarmee komt overeen wat het Zend-Avesta voorschrijft,
dat men vóór den bijslaap een gebed doe. Zoo stond men
lijnrecht tegenover de ascese. Ook vrijwillige armoede, bedelend
rondzwerven en zelfkastijding worden veroordeeld. „Bij
ons”, zoo heet het in een later geschrift, „is het houden
van vasten dit, dat wij vasten van zondigen met onze oogen en tongen,
onze ooren en handen en voeten—datgene wat in andere godsdiensten
vasten is door niet te eten, is in onzen godsdienst vasten door geen
zonden te bedrijven.” 

Op ijverigen arbeid en vroeg opstaan wordt de nadruk gelegd:
Parōdars, de haan, is de heilige vogel van Sraosa. Doch niet
minder op eerlijkheid, trouw en waarheid, terwijl ook de kuischheid in
hooge eere stond. Ook mededeelzaamheid wordt als plicht gesteld: de
stem van den arme, dien men ongetroost wegzendt, klinkt als een luide
aanklacht door ’t gansch heelal en bereikt den troon des
Alwijzen.

Wat de eerlijkheid betreft: eigenaardig heet het in een der teksten
dat wie zijn schuld niet afdoet een dief is, die roof pleegt aan zijn
schuldeischer. Ook wordt aangedrongen op het nakomen zijner contracten:
zelfs de nabestaanden zijn daarvoor solidair aansprakelijk.

Ontucht wordt met strenge straffen bedreigd. Afdrijving der vrucht
en kindermoord zijn hier ten strengste verboden. Een vader is, men ziet
dat op dit punt de Perzen ons vooruit waren, verplicht de ongehuwde
moeder te onderhouden en voor het kind tot diens zevende jaar te
zorgen. De ontuchtige vrouw is vogelvrij: de ontucht is Anrō
mainyu’s geliefde dochter.

Wat betreft de zoogenaamde verwanten-huwelijken (tusschen broeder en
zuster, ouders en kinderen), later zijn deze bloedschendige
verbintenissen wèl door de Magiërs aangeprezen, doch in het
Avesta vinden wij dit niet. Waarschijnlijk zijn zij ontstaan uit de
begeerte, om het ras zuiver en onvermengd te houden.

Reinheid eischte de Mazdayasnische wet echter niet slechts op
zedelijk, ook op natuurlijk gebied. Daartoe rekende men allereerst den
plicht om aarde, water en vuur rein te houden: de drie heilige
elementen van Mazda. Vandaar dat de oude Perzen hun dooden niet
verbrandden, dat zou het vuur verontreinigen, noch hen begroeven, dat
zou de aarde ontheiligen, maar ze neerlegden op een soort
torens23, waar ze door roofvogels konden worden verteerd.
De alleroudste wijze van lijkbezorging was echter deze, dat men het
lijk ergens neerlegde op zijn eigen kussen of doodslaken, fel beschenen
door de zon.

Een lijk begraven is een groote zonde, verbranden echter nog grooter
kwaad; wie dàt iemand ziet doen, is volgens de wet verplicht den
overtreder te dooden.

Een veld waar een lijk van een mensch of een hond heeft gelegen, mag in geen geval bezaaid worden,
voordat het is gereinigd. Een begraven lijk moet althans binnen
’t jaar opgegraven worden, wie er twee jaar mee wacht, begaat een
onvergeeflijke zonde.

Tegenover de dierenwereld nemen de Parzisten een geheel andere
houding aan, dan b.v. de volgelingen van Boeddha. Terwijl toch dezen
het leven in alle schepselen heilig achten, is het hier plicht om de
aan Mazda gewijde dieren te beschermen, maar de scheppingen van
Anrō mainyu uit te roeien.

Was het dooden der eerste verboden, toch maakte men uitzondering
voor dieren, die den mensch tot spijze dienden en bij de offers aan
sommige yazata’s werden ook paarden, kameelen, runderen en
kleinvee geslacht.

Waarom nu sommige dieren heilig, andere onrein werden geacht, is
vaak moeilijk na te gaan. Het nut besliste zeker menigmaal, doch niet
altijd. Heilig zijn boven alles de koe en de hond. Zoo ook de egel en
de otter; den laatste hield men voor een soort hond. Ook de kat en de
uil, de vogel van Vohumanō, zijn heilig als bestrijders van het
ongedierte, dat het graan opeet: de muizen. Eveneens de gier, de
bekende straatreiniger van het Oosten.

Onrein zijn: slangen, ratten, muizen, mieren, padden, kikvorschen,
deze moeten worden gedood.

De Perzen schenen, wat de onreinheid betreft, den stelregel
toegedaan: „het bederf van het beste is het slechtste.”
Immers juist de overblijfselen van een mensch en een hond, en onder
menschelijke overblijfsels vooral dat van een priester waren ten
zeerste onrein. Zooveel mogelijk moest men zich daarvoor wachten.
Verontreiniging was echter, bij de lijkbezorging, niet steeds te
vermijden. Water, aarde, doch vooral de urine der koe, waren de gewone
zuiveringsmiddelen. Wie b.v. een lijk had aangeraakt, moest een vrij
omslachtige reiniging ondergaan, waarbij de priesters met besprengingen
en gebeden dienst moesten doen.

Zoo was reinheid een strenge eisch, doch om al het ritueele werd het
innerlijke niet vergeten.

„Reinig u zelf, o gerechte, klinkt het ons tegen; dit toch is
in de stoffelijke wereld voor ieder de reiniging van deze zijn eigen
persoonlijkheid, o gerechte, dat hij haar reinige door goede gedachten,
woorden en daden.”

Wat nu de straffen aangaat, door de wet voor de overtreders bepaald,
meestal waren zij niet gestreng. Slechts op groote onreinheden, grove
ontucht en ketterij stond de doodstraf, overigens waren het
lijfstraffen, die den overtreder hier bedreigde; later werden deze door
geldboeten vervangen.

Men had echter ook geestelijke straffen, waarbij men in meerdere of
mindere mate van de gemeenschap der vromen was uitgesloten. Een der
grootste straffen was: de verbanning uit der menschen gedachtenis,
waarbij men dus werd dood verklaard. De allerzwaarste die: waarbij men
van de godsdienstige gemeenschap werd uitgesloten en onder smaad en
gejouw werd weggejaagd. Toch, ook dan nog kon men zich genade
verwerven: als men namelijk een der felst gehate overtreders
doodde.

We hebben hiermede ons overzicht van het oude Mazdeïsme ten
einde gebracht en het leeren kennen, als een bij uitstek praktischen,
verstaanbaren godsdienst: althans in zijn hoofdtrekken. We weten
ook—straks komen wij daarop terug—dat deze godsdienst ook
nu nog hier en daar in Perzië zelf, maar vooral onder de naar
voor-Indië uitgewekenen, de zoogenaamde Parsi’s, voortleeft.
Doch, minder gemakkelijk is nog de vraag: waar en wanneer is deze
godsdienst eigenlijk geldig geweest? Daarover is onder de geleerden
veel verschil, waarop wij hier niet kunnen ingaan. We volstaan met als
ons gevoelen mee te deelen dat de Zarathustrische godsdienst, nagenoeg
zooals wij dien uit het jongere Avesta leerden kennen, de heerschende
godsdienst is geweest onder Cyrus (558–529 v. C.) en zijne
opvolgers, de zoogenaamde Achaemeniden. Aan hun rijk maakte Alexander
de Groote (336–323) een einde en tevens schijnt hij tegen het
Mazdeïsme en zijn gewijde boeken te hebben gewoed. Het gevolg is
geweest dat deze godsdienst in diep verval geraakte, al bleef hij in
enkele landstreken vrij zuiver bewaard. Later echter kwam er een tijd
van herleving en wel onder de Sassaniden, welk vorstenhuis vanaf 226 n.
C. regeerde, totdat de Islam zich ook in Perzië vertoonde en
Mohammed Zarathustra verdrong, toen in 651 het rijk der Sassaniden
bezweek.

Toch bleven er eenige weinige getrouwen tot op dezen dag; vooral
werden de Parzische instellingen en leeringen trouw bewaard door naar
Indië uitgewekenen, de zoogenaamde Parsi’s, welke laatsten
zelfs trachten hun ouden godsdienst in diens oorspronkelijke zuiverheid
te herstellen. Naar het mij voorkomt is dit verschijnsel belangrijk
genoeg, om er nog een oogenblik bij stil te staan en ook aan dit
nieuwe, herstelde Parzisme nog een enkele bladzijde te wijden.








IV. Het „hervormde” Mazdeïsme der
tegenwoordige Parsi’s.




Wij vermeldden reeds, dat er in oude dagen, aan hun
godsdienst getrouwe Perzen naar Indië uitweken. Gastvrij werden
zij daar ontvangen, alleen hun wapens moesten zij afleggen, hun
kleeding veranderen en geen koeien meer dooden. Daar, in Indië,
vergaten zij hun taal, ook al konden zij nog een enkel gebed in de oude
taal uitspreken en werden hun ook in het maatschappelijk leven allerlei
gewoonten eigen, aan de Hindoes, later ook aan de Mohammedanen
ontleend. Toch: twee punten van hun oud geloof hielden zij vast: er was
maar één God, en: een man mocht slechts huwen met
ééne vrouw. Ook bleven zij hun heilige boeken
bewaren.

Het Engelsch bewind gaf hun meer vrijheid en deed de kracht van het
energieke volk, (de flinkste kooplieden van Bombay zijn allen bijna
Parsi’s) ontwaken. Verder werden zij nog meer wakker geschud uit
hun verdooving door de werkzaamheid van Christenzendelingen. Toen er
enkelen van hen voor het Christendom waren gewonnen, begrepen de
anderen, dat zij—wilde hun godsdienst en gemeente bestaan
blijven—wat meer voor de godsdienstige opleiding hunner kinderen
moesten doen, dan hen enkele spreuken en gebeden uit het Zend-Avesta te
laten leeren in de oorspronkelijke taal, welke zij niet begrepen. De
vrucht dezer beweging was de uitgave van een Parzischen catechismus,
onder den titel:

„Eenige vragen en antwoorden om de kinderen van de heilige
Zarathustrische gemeente bekend te maken met den Mazdeïstischen
godsdienst. Gesprek tusschen een Zarathustrischen meester en zijn
leerling.”

We halen uit dit werkje een gedeelte aan, vooral om er uit te doen
zien, hoe de Parsi’s hierin trachten terug te keeren tot het
oude, zuivere geloof, toen het nog niet door den invloed der schare was
verbasterd.

„Waarin gelooven wij, leden der Zarathustrische
gemeente?”

„Wij gelooven slechts in één God, en in niemand
behalve in Hem.”

„Wie is die ééne God?”

„De God, die de hemelen, de aarde, de engelen, de sterren, de
zon, de maan, het vuur, het water (of de vier elementen) en alles, wat
in de twee werelden is „schiep”. In dien God gelooven wij,
Hem dienen wij en vereeren wij, Hem roepen wij aan.”

„Gelooven wij niet in eenig ander God?” 

„Wie in eenig ander God gelooft, is een
ongeloovige; hij zal de straffen der hel ondergaan.”

„Welke gedaante heeft onze God?”

„Onze God heeft geen gelaat of vorm, kleur
noch gestalte, noch een bepaalde woonplaats.”

„Niemand is aan Hem gelijk. Hij is zoo
heerlijk, dat wij Hem niet kunnen beschrijven of beoordeelen, noch Hem
begrijpen.”

„Is daar eenig ding, dat God niet kan
scheppen?”

„Ja, daar is één ding, dat
God zelf niet kan scheppen.”

„Wat dat is, moet gij mij
uitleggen.”

„God is de Schepper aller dingen, maar
indien Hij iets zou willen scheppen, dat Hem gelijk ware, Hij zou het
niet vermogen. God kan geen ander scheppen, Hem zelf
gelijk.”

„Hoeveel namen zijn er voor
God?”

„Men zegt, dat er duizend en
één zijn, doch daarvan zijn er nog honderd en
één overgebleven.”

„Waarom zijn daar zoovele namen van
God?”

„De namen van God, die zijn natuur
weergeven, zijn twee: Yazdan (almachtig) en Pauk (heilig). Ook wordt
Hij genoemd Hormuzd (de hoogste der geesten), Dádár (die
gerechtigheid geeft), Purvurdegar (voorziener), Purvurtur (beschermer).
Door deze namen prijzen wij Hem. Er zijn ook vele andere namen, die
Zijn goede daden beschrijven.”

„Wat is onze godsdienst?”

„Onze godsdienst is: Dienst van
God.”

„Sedert wanneer ontvingen wij onzen
godsdienst?”

„Gods ware profeet—de waarachtige
Zurthost (Zoroaster) Asphantamān Anoshirwān—bracht ons
van Godswege het ware geloof.”

„Waarheen moet ik het aangezicht wenden,
als ik den heiligen Hormuzd vereer?”

„Wij behooren den heiligen rechtvaardigen
Hormuzd te vereeren, met ons aangezicht gewend naar een zijner
scheppingen van licht, heerlijkheid en verhevenheid.”

„Welke zijn deze voorwerpen?”

„Deze zijn de zon, de maan, de sterren, het
vuur, het water en andere heerlijke dingen. Naar deze zijne scheppingen
wenden wij ons gelaat, en beschouwen die als ons
„kibleh”24 omdat God
in haar een klein deel zijner heerlijkheid heeft neergelegd en zij
daarom in de schepping meer verheven zijn en geschikt om ons
„kibleh” te wezen.”

„Welke godsdienst heerschte er in
Perzië vóór den tijd van Zurthost?”

„De koningen en het volk waren dienaars van
God, doch zij hadden, evenals de Hindoe’s, beelden van de
planeten en afgodsbeelden in hun tempels.”

„Welke geboden heeft God ons gegeven door
zijnen profeet, den verheven Zurthost?”

„Vele geboden, doch ik geef u het
voornaamste, dat gij u altijd moet herinneren en waardoor gij u moet
laten leiden:

„God als Eén te erkennen. Den
profeet, den verheven Zurthost als zijn waren profeet te eeren. Zijn
godsdienst en het Avesta, door hem gebracht, als ontwijfelbaar waar aan
te nemen. Te gelooven in de goedheid van God. Geen der geboden van den
Mazdeïstischen godsdienst ongehoorzaam te zijn. Booze daden
vermijden, goede daden verrichten, vijfmaal ’s daags bidden. Te
gelooven in vergelding en gerechtigheid op den vierden dag na den
dood.25 Op den hemel te hopen en de hel te vreezen.
Zonder twijfel te gelooven in den dag der algemeene vernietiging en
reiniging (van alle zielen, die lijden). Altijd te bedenken, dat God
doet, wat Hij wil en zal doen, wat Hij wil. Eenig lichtend voorwerp aan
te zien als wij God aanbidden.”

„Als wij eenige zonde begaan, zal onze
profeet ons dan behouden?”

„Nooit moeten wij, volgens ons geloof,
eenige zonde begaan: onze profeet, onze gids in het rechte spoor, heeft
ons uitdrukkelijk gezegd: „gij zult ontvangen, naar wat gij
doet.” Onze daden beslissen over onzen terugkeer in de andere
wereld. Als gij deugdzame en vrome daden verricht, zal de hemel uwe
vergelding zijn. Als gij zondigt en slechte dingen doet, zult gij in de
hel worden gestraft. Daar is niemand dan God, die u kan redden van de
gevolgen uwer zonden. Als iemand een zonde begaat, in het geloof dat
hij door iemand zal worden gered, zoo zullen, zoowel hij, die hem
(hierin) bedriegelijk voorgaat, als de bedrogene veroordeeld zijn tot
op den dag van de voleinding der wereld.” 

„Welke zijn de dingen, waardoor een mensch
gezegend en beweldadigd wordt?”

„Door deugdzame daden te doen, mild te
geven, voorkomend en need’rig te zijn, zachte woorden te spreken,
anderen het goede toe te wenschen, een rein hart te hebben, kennis te
verkrijgen, de waarheid te spreken, den toorn te onderdrukken, geduldig
te zijn en zichzelf te beheerschen, vriendelijk te zijn, schaamte te
gevoelen, behoorlijken eerbied te toonen voor oud en jong, godsdienstig
te zijn, uw ouders en leermeesters te eeren. Alle deze deugden zijn de
vrienden van goede, de vijanden van slechte menschen.”

„Door welke dingen gaat een mensch verloren
en wordt hij verlaagd?”

„Door onwaarheid spreken, stelen, dobbelen,
met booze begeerten eene vrouw aanzien, verraad plegen, misleiden, boos
zijn, anderen kwaad toe wenschen, trotsch zijn, spotten, lui zijn,
kwaadspreken, gierig zijn, oneerbiedig zijn, onbeschaamd, oploopend
zijn, nemen wat eens anders eigendom is, wraakzuchtig, onzindelijk,
hardnekkig, afgunstig zijn, iemand leed berokkenen, bijgeloovig zijn en
tegenover anderen booze en vijandige daden plegen.

„Dit zijn de vrienden van den slechte, de
vijanden van den deugdzame.”

Deze catechismus was de eerste poging om godsdienstig onderricht aan
de jeugd te geven. Ook werden de oude, gewijde boeken in de Gujarati
taal overgezet, doch: deze vertaling was te letterlijk en daardoor
onverstaanbaar.

Daarop stichtte in 1849 Dabadhaï Naoroja, (een van de
voormannen van het nieuw Parzisme, waaraan ik deze mededeelingen
ontleen), ten einde meer invloed uit te oefenen, met andere jonge
mannen scholen voor meisjes. Zij noemden zich: „Letterkundige en
Wetenschappelijke Studentenvereniging.” Deze Dabadhaï
Naoroja kwam toen juist van de academie. Hij en zijne vrienden gaven
’s morgens en ’s avonds les en hadden eerst niet weinig
tegen de vooroordeelen van de meerderheid van hun volk te strijden.
Doch, zij hielden vol; aanzienlijke jongelieden kwamen hen helpen en de
scholen kwamen tot gevestigden stand.

Ook hield men lezingen en stichtte men een Parzistisch weekblad. In
1851 werd eene vereeniging gesticht, met den straks genoemden
Dabadhaï Naoroja als secretaris, die ten doel had het
Mazdeïstische geloof van Hindoesche en Mohammedaansche
toevoegselen te zuiveren en, door nauwgezette studie der
gewijde boeken, tot zijn oorspronkelijke zuiverheid terug te brengen.
Deze vereeniging heette „Rahanumai Mazdiashná” (gids voor de
vereerders van éénen God).

Er was tegen deze vereeniging een groote vijandschap: zelfs werd een
tegenvereeniging opgericht, die echter spoedig bezweek. Waar het echter
gold met Hindoesche en Mohammedaansche ceremoniën te breken, daar
was er groote tegenstand bij de vrouwen, zusters en moeders: die toch
immers in het huisgezin den toon aangeven. De meisjesschool evenwel had
ook in dezen groot succes. Daar leerden deze meisjes immers dit alles
als vooroordeel of bijgeloof kennen. Zij kwamen daardoor van zelf in
verzet. „Neen, moeder,” zeiden zij, de kleine schouders
ophalend, „dat is ons geloof niet, dat is niet goed, dat is
bijgeloovig.” En—de moeder luisterde naar het kind, als zij
naar man of broeder niet wilde hooren.

Sedert dien tijd zijn twee geslachten voorbij gegaan. Die kinderen
zijn nu zelf moeders en zij zetten de aangevangen hervorming voort.

Ook nog een andere belangrijke schrede tot hervorming werd ongeveer
1853 gedaan. Men weet, dat het oude Parzisme de vrouwen volstrekt niet
achterstelde. Evenwel, onder vreemden invloed was er ongelijkheid
gekomen: de vrouwen werden weinig geteld. De straks genoemde leider en
anderen gingen nu familiesamenkomsten houden en maaltijden, waarbij ook
de vrouwelijke leden der familie tegenwoordig waren. Inderdaad hielp
dit. Trouwens men kon zich ook beroepen op de volgende woorden van
Zarathustra, in de Zend Avesta aangehaald:

„O gij bruiden en bruidegoms, mannen en vrouwen, ik zeg u deze
woorden: Leeft in éénen geest; doet te zamen uw
godsdienstige plichten in zuiverheid van gedachte, leeft met elkaar in
waarheid en door deze dingen zult gij zeker gelukkig worden.”

Ook het hebben van meer dan eene vrouw, welk misbruik hier en daar
was ingeslopen en wel in dezen vorm, dat men zijne vrouw wegzond om
eene andere te nemen, liet men niet onbestreden. Men wist, met eenige
moeite, een wet te verkrijgen, waarbij de Parsi’s in dezen met
dezelfde straffen werden bedreigd als de Engelsche onderdanen.

Ook tegen de, volgens Indische zede gebruikelijke, ook onder de
Parsi’s ingeslopen kinderhuwelijken trad men op. En wel met
zooveel succes, dat ze thans onder hen voornamelijk in Bombay, bijna
niet meer voorkomen.

Zoo kwam er dus onder de Parsi’s meer belangstelling in
hun oude geloof. Evenwel, men bleef geenszins
bij de letter daarvan hangen.

Onder den invloed van „Rahanumai”, de straks genoemde
vereeniging, kwam men er toe, die oude geschriften meer opzettelijk te
onderzoeken. Dit leidde tot de volgende resultaten:26

Vele boeken, tot nu toe voor kanoniek gehouden, waren dit niet. Met
uitzondering van de Gātha’s gaven de oude boeken niet weer
de woorden van Zarathustra, noch van zijne leerlingen. Verder: de
godsdienst van Zarathustra werd uit een radicale hervorming geboren:
tegenover het polytheïsme predikte deze den dienst
van den grooten, verhevenen God als het begin en einde van den waren
godsdienst. Hij alleen was de gever van alles. De oude goden en geesten
verwierp de profeet, om zich alleen tot God te richten. „U en u
alleen”, sprak hij, „ziet het oog mijner ziel.” Het
monotheïsme van Zarathustra was ondubbelzinnig, eveneens zijne
leer van maar eene vrouw te huwen.

De tegenwoordig Parsi studenten houden vol dat, de boeken van het
Avesta (behalve de Gātha’s) door priesters zijn saamgevoegd,
die na den dood van Zarathustra de oude geesten weer in eere
herstelden, zij het ook in ondergeschikte positie: die geesten, welke
men onderstelde over het water, het vuur, de aarde en alle groote
scheppingen der natuur te regeeren. Ook maakten die priesters, zoo
leeren zij, een ritueel en ceremoniën, die voor hen het meest
voordeelig waren. Voorts maakten al de aanroepingen van verschillende
geesten geen deel uit van den godsdienst van Zarathustra.

Zij—de tegenwoordige beoefenaars der gewijde Perzische
letterkunde—oordeelen dat de Parsi’s moeten terugkeeren tot
den oorspronkelijken geestelijken, eenvoudigen, zuiveren godsdienst der
eerste tijden—en dat uit Zarathustra’s woorden volgt, dat
slechts de eeuwige beginselen van de regeering van éénen
God, zuiverheid in gedachten, woorden en werken voor altijd bindend
zijn. Alle gewoonten, ritueel en ceremoniën, aangenomen volgens
tijdsomstandigheden, plaats en beschaving, kunnen veranderd worden,
naardat de stoffelijke en geestelijke behoeften der gemeenschap dit
eischen.

Daarop leggen de tegenwoordige leiders dan ook den vollen
nadruk. Blijven zij dat doen, dan kan zeker de
betrekkelijk kleine kring van Parsi’s in Indië, 84,000 op
254 millioen, als zij waarlijk strijdt voor
waarheid, gerechtigheid en deugd toch een in menig opzicht heilzamen
invloed uitoefenen.

En ook voor ons westerlingen—vaak zoo ver van natuur en
waarheid verwijderd—kan het niet anders dan gunstig werken om met
den verhevenen, en toch practischen godsdienst van Zarathustra kennis
te maken.

Trouwens, de oude Perzen behooren ook tot onze geestelijke
voorouders: hun leer van den duivel en de opstanding, van het
wereldgericht en de reiniging der boozen, heeft door het Jodendom heen
tot in het Christelijk denken zich een plaats verworven. Steeds
klaarder komt dit door de nieuwere onderzoekingen aan het licht.

Doch hierop leggen wij nu niet den nadruk. Het leven des menschen
een strijd tegen het booze, waarin God hem ter zijde staat, een strijd,
die goede vruchten moet en zal dragen, het ware leven geen sombere
ascese, maar ijverig arbeiden in de maatschappij: geen dwaze verachting
van de wereld der zinnen, maar heiliging van al het aardsche in den
geest der gerechtigheid—zie, dat zijn de onsterfelijke waarheden,
ons door Zarathustra toegeroepen. Houden wij die in eere! 













1 Iran
omvat de landstreek tusschen den Indus ten oosten en de Tigris en
Euphraat ten westen, den Oxus ten noorden en de Perzische golf ten
zuiden. Perzië en Medië vormen hiervan gedeelten.

2
Anquetil du Perron. Zend-Avesta, ouvrage de Zoroastre en 3 vol.
4o, Paris 1771.

3 zij
zijn: de oude Gātha’s, de jongere Gātha’s en het
jonger Avesta.

4 zie
bladz. 8 en 9 van dit werk.

5 Yasna
44, 3–7.

6 Yasna
31, 11.

7 Yasna
44. 3, 4, 7.

8 zie blz.
8.

9 zie
bladz. 250 enz.

10 Zij
zijn dus: Vohumanō, Asa, Armaiti, Khsatra, Haurvatāt en
Ameretāt.

11 zie
blz. 251.

12 Dit
gebed luidt: Waar het gewenschte (ware) leven is, daar is de ordening
uit gerechtigheid (Asa), die de daden des levens van vromen zin schept
en behoort aan Mazda Ahura het rijk, dat hij geschapen heeft tot
bescherming der vervolgde geloovigen.

13 Zie
blz. 251.

14 Tevens
vuurgod en wel god van het bliksemvuur, dat de bovenaardsche wateren
doet stroomen.

15
Hemelsche geesten.

16 De
onderdanen van koning Yima, de menschen der oudheid, werden niet ouder
dan dien leeftijd: zij hadden een eeuwige jeugd.

17 Zie
Brahmanisme,
blz. 8.

18 Vayua,
de god van den dampkring, is slechts aanbiddelijk voorzoover hij tot
Asa’s rijk behoort.

19 of:
na.

20 In den
hier aangehaalden tekst wordt gedacht aan dienaren van Mazda, die zelfs
hun bebouwde velden en de heilige stroomende wateren verlaten om niet
met de daēvadienaren besmet te worden.

21 Het
zaad en de adem hadden ook hun kracht aan het vuur te danken. Bij het
gebed hield de Mazda-dienaar een linnen doek voor den mond om het
„vuur van den adem” zuiver te houden.

22 Zie
Brahmanisme blz. 11.

23
Dakhma’s geheeten.

24
„Kibleh”, letterlijk: het tegenovergestelde, dus: het
tegenbeeld. We denken hierbij aan een bekend Hervormd Kerkgezang,
namelijk Gezang 15:1, daar heet het o.a. van de zon: „Zij is de
spiegel, die ons ’t beeld, Van uwe volheid mededeelt En uitlokt
tot vertrouwen.”

25 Drie
dagen lang liet men een lijk geheel onaangeroerd. Volgens het
Zend-Avesta was eerst daarna de scheiding tusschen lichaam en ziel
volkomen.

26 Prof.
C. P. Tiele kwam tot dezelfde resultaten in zijn werk
„Geschiedenis van den Godsdienst in de Oudheid”, Deel II.
1ste helft. De godsdienst onder de Iranische volken.










Bibliographie.




G. H. Lamers. De wetenschap
van den godsdienst. (Historisch deel), in Nieuwe Bijdragen voor
Godgeleerdheid en Wijsbegeerte deel VII en deel IX.

P. D. Chantepie de la
Saussaye. Lehrbuch der Religionsgeschichte. Freiburg 1887.
J. C. B. Mohr.

P. D. Chantepie de la Saussaye.
Vier schetsen uit de Godsdienstgeschiedenis. Utrecht. C. H. E. Breijer
1883.

Religious Systems of the World (a collection of
addresses). London. Swan Sonnenschein & Co. 1901.

Monier Williams. Religious Thought
and Life in India. Part I. Vedism, Brahmanism and Hinduism. London.
John Murray. 1883.

H. Oldenberg. Buddha, sein Leben,
seine Lehre, seine Gemeinde. Berlin. W. Hertz. 1881.

T. W. Rhys Davids. Buddhism. London 1899.
(Society for promoting Christian Knowledge).

A. Lillie. Buddha and Buddhism.
Edinburgh. T. Clark. 1900.

E. Arnold. Het licht van Azië, vertaald
door Dr. H. Meyboom. Amsterdam 1881.

H. Fielding. De ziel van een volk. (Het
Boeddhisme als volksgeloof in Burma) vert. door F. Ortt. ’s
Gravenhage. „Drukkerij Vrede” 1900.

M. von Brandt. Die Chinesische
Philosophie und der Staatsconfucianismus.
Stuttgart. Strecker & Moser 1898.

C. P. Tiele. Geschiedenis van den Godsdienst
in de oudheid. Deel II (de Iranische volken). Amsterdam. P. N. van
Kampen & Zoon 1895.

A. Brodbeck. Zoroaster. Leipzig.
W. Friedrich. 1893.

G. de Lafont. Les grandes
religions (le Mazdeïsme). Paris Chamuel 1897.

F. Justi. Geschichte des alten
Persiens.
Berlin. G. Grote. 1879. 







Inhoud.




     Bladz.

VOORREDE     
1–4

Het Brahmanisme     
5–37

I. Het Brahmanisme; zijn oorsprong, karakter en
eigenaardigheden      5–15

Verhouding van Israëlietischen en
Christelijken godsdienst en van Brahmanisme en
Boeddhisme.—Pantheïstisch karakter van het Brahmanisme, bij
polytheïstisch voorkomen.—Oorsprong van het Brahmanisme.
Stamland der oude Indiërs, hun goden en godsvereering,
Rishi’s, Varuna, Agni, Indra, Sūrya, verwantschap der
goden.—Onsterfelijkheidsgeloof. Yama.—Kastenwezen.—De
Veda’s.—Ontwikkeling, van den Vedischen godsdienst onder de
leiding der Brahmanen, waarde van het offer, zielsverhuizing.
Ātman, Brahmā, het leven van den Brahmaan als leerling,
huisvader en kluizenaar.—Opkomst eener philosophisch-ascetische
richting, hoe deze zich met het volksgeloof verstond.

II. Brahmaansche godenleer en
levensbeschouwing      16–28

Brahmaansche godenleer, Brahma, Vishnoe en Siva,
hun incarnaties, karakter en vereering.—Esoterische opvatting van
het Brahmanisme.—Einddoel, waarnaar men
streeft.—Vedānta en Sānkhya.—Rāmāyana en Mahābhārata, Valmiki,
Visvamitra, Yayati.—Op den drempel van het Boeddhisme.

III. Gezuiverd Brahmanisme in den nieuweren tijd
(de Brahmo-Samāj)      28–37

Vroegere pogingen tot hervorming.—Karakter
der nieuwere beweging.—Rāmmohun Roy.—Zijn optreden
tegen de afgoderij.—Strijd tegen
weduwenverbranding.—Zijn streven. Verhouding tot het
Christendom.—Eeredienst.—Stichting der Brahmo
Samāj.—Zijn dood.—Debendra-nāth.—Zijn
beginselverklaring.—Liturgie.—Verdeeldheid.—Vier
grondbeginselen.—Voornaamste punten der leer.—Narāin
Bose.—Keshab Chander Sen.—Zijn doel.—Zijn
jeugd.—Toetreding tot de broederschap.—Zijn
radicalisme.—Sociale hervormingen, die hij
voorstond.—Scheuring en vereeniging der meer vooruitstrevenden in
een nieuwe
vereeniging.—Program.—Godsdienstoefening.—Mozoomdar.

Het Boeddhisme     
38–154

I. Het leven van Boeddha tot aan zijn openlijk
optreden      38–54

Het Boeddhisme in het Brahmanisme
voorbereid.—Zijn verspreiding.—Zijn uiteenloopende
opvatting.—Quaestie over het historische der
Boeddha-figuur.—Waarheid en verdichting
gemengd.—Boeddha’s geboorteplaats.—Wat over zijn
jeugd vaststaat.—Zijn wonderbare geboorte.—Asita.—De
vier voorteekens.—Voorzorgen van zijn vader.—De vier
voorteekenen verschijnen.—Pogingen om de hoogere roeping van
Boeddha te vernietigen.—Hemelgeesten sterken hem.—Hij ziet
de verleidelijke vrouwen in haar ware gestalte.—Geboorte van
Rāhula.—Boeddha’s strijd.—Zijn
besluit.—Zijn vertrek.—Wat Māra hem
voortoovert.—Boeddha bij de kluizenaars.—In ’t
woud.—Einde zijner zelfkastijding.—Zijn vijf leerlingen
verlaten hem.—Zijn strijd en overwinning onder den
Bō-boom.—Zijn verlichting.—Aarzeling om de leer te
prediken.

II. Boeddha als prediker van den weg des
heils      54–87

Boeddha in het wildpark bij Benares.—De
vijf vroegere leerlingen.—Prediking van de vier heilige waarheden
en van het achtvoudig pad.—Bekeering der vijf asceten.—Van
Bimbisāra.—Van Sāriputta en
Mogallāna.—Verzet des volks tegen de Boeddhistische
ascese.—Boeddha ontmoet zijn vader.—Ziet
Yaçodharā terug.—Boeddha in zijn dagelijksch leven.—Gelijkheid in den kring
der leerlingen.—Velen van hen zijn
aanzienlijken.—Sunīta, leerling uit geringen
stand.—Boeddhisme een democratische beweging?—Ānanda,
de meest geliefde leerling.—Devadatta, de
verrader.—Leekenvrienden en vriendinnen.—Visākhā.—Haar zorg voor
monniken en nonnen.—Boeddha’s denkbeelden over de
vrouw.—Gesprek daarover met Ānanda—Nonnen minder dan
monniken geacht.—Boeddha’s strijd tegen de
Brahmanen.—Boeddha over het offeren.—Boeddha tegen
zelfkastijding.—Boeddha geen „vrijdenker” of
„atheïst”.—Getuigenissen
daarover.—Boeddha’s gesprek met Vāsettha over de
vereeniging met Brahmā.—Boeddha en de schoone
zondares.—De vergeldingsleer (Karma).—Aantrekkelijkheid van
Boeddha’s persoon: zijn figuur geen schepping der
verbeelding.—Boeddhistische spreuken.—Boeddha’s
laatste levensdagen en dood.

III. Boeddha’s onderwijs, Boeddhistische
redenen en gelijkenissen      87–111

Waarde in het Boeddhisme aan „de
leer” gehecht.—Boeddha’s onderwijs vooral tot het
verstand gericht.—Rede over den gloed der zinnen. Voor
niet-ingewijden opklimming van af het eenvoudige tot het
hoogere.—Onderricht door vragen: gesprek met
Sonā,—Gelijkenis van den waren en verkeerden
weg.—Gelijkenis van de vergeving.—Gelijkenis van den
godloochenaar.—Gelijkenis van
Kisāgotamī.—Geschiedenis van prins
Kunāla.—Boeddha op een huwelijksfeest.—Geschiedenis
van het meisje Bhadrā.—Koning Wessantara.—Koning
Bambadat.—De hongerige hond.—Boeddha als
vredestichter.—De verloren zoon.—De vrouw aan de
bron.—Geschiedenis van Vāsavadatta.—Gelijkenis van het
brandend huis.—Gesprek met Rāhula over valschheid.

IV. Hoofdpunten van Boeddha’s leer
     111–119

Hoofdzaak: bevrijding van het
lijden.—Schildering der Samsăra.—Er is echter
verlossing.—Stemming der Boeddhisten in leven en
sterven.—„Dorst” de oorzaak van het lijden.—Hoe
Boeddha de zielsverhuizing opvatte?—Hoe Nirvāna?—De
ketterij van Yamaka: conclusie. 

V. De weg des heils
     119–124

Stations op den weg des
heils.—Rechtschapenheid.—De vijf geboden.—Geestelijke
oefening in welwillendheid.—Bekeering van
Roja.—Geschiedenis van Sāma.—Beheersching der
zinnen.—Opmerkzaamheid.—Māra, zijne verzoeking van
Boeddha.—Gelijkenis van den schildpad.—Voorsmaak van het
hoogste heil hier op aarde: extase.—Boeddha’s persoon op
den achtergrond.

VI. Het Boeddhisme in de praktijk
     124–139

Boeddhistische monniken geen tusschenpersonen
tusschen hemel en aarde.—Geen hiërarchie.—Wie van de
(monniken) gemeente zijn uitgesloten.—Opname als monnik
(Pabbāja en Upasampadā).—De vier gestrenge
regelen.—De vier groote verboden.—Gelofte niet voor
altijd.—Goede daarin.—Tucht van het
publiek.—Dagelijksch leven der monniken.—Onderricht der
jeugd.—Aanzien, waarin zij
staan.—Biechtsamenkomsten.—Biechtformule
(Patimōkha).—De regentijd.—Hoe die werd doorgebracht
in de oudheid.—Hoe thans in Birma.—In
Ceylon.—Voorlezing op Zondag uit de H. S.—Vier heilige
plaatsen.—Boeddhistische nonnen.—Haar onderworpenheid aan
de monniken.—De vrouwen tegenover Boeddha’s
leer.—Haar gebed.—Boeddhistische leeken.—Hun
levensopvatting. —Afkeer van den oorlog.—Individueele op
den voorgrond.—Opvattingen over vergelding en boete.—Hoe
zij staan tegenover den dood.—Waardeering der Boeddhistische
leer.

VII. De voortgang en ontwikkeling van het
Boeddhisme      139–149

Hoofdpunten, hierbij te bespreken.—Oude
concilie’s.—Van Rājagriha, Vaisāli,
Patna.—Açoka.—Zijn
opschriften.—Açoka’s hervormingen op godsdienstig en
maatschappelijk gebied.—Zijn liefde voor den innerlijken
godsdienst.—Zijn afkeer van den oorlog.—Bescherming van
dieren.—Zorg voor kranke menschen en dieren.—Bepalingen ten
gunste der monniken.—Het leven der monniken in zijn
dagen.—Godsdienstige
feesten.—Zendelingen.—Stūpa’s.—Concilie
van Patna (244).—Heilige teksten.—Drie Pitaka’s.


VIII. Uitbreiding en ontaarding van het
Boeddhisme      149–154

Uitbreiding over Ceylon, Birma
enz.—Ondergang in Indië.—Oorzaken daarvan.—Het
Boeddhisme in Tibet.—Overeenkomst met het
Roomsch-Catholicisme.—Beschrijving eener godsdienstoefening in de
kathedraal van Lhassa.—Slot.

De Chineesche philosophie
     155–245

I. Inleiding     
155–158

Hoofddoel van deze uiteenzetting.—Het oude
en standvastige der Chineesche beschaving.—De twee
hoofdrichtingen der Chineesche philosophie.—Strijd van
Confucianisme en Taoïsme.—Overwinning van
Confucius.—Vreemde invloeden in het Confucianisme zelf.—Wat
aan het Confucianisme het overwicht gaf.—Oud-Chineesche
wijsgeer-profeten.—Keizer Wuwang (1110 v. C.)—Zijn
fout.

II. Confucius, zijn leven en leer
     157–178

Zijn geboorte, naam, familie.—Zijn jeugd
en huwelijk.—Bekleedt verschillende betrekkingen.—Zijn
roem.—Confucius’ vlucht uit Lu.—Keert
terug.—Wordt beambte der stad Chungtu.—Klimt ten slotte tot
minister van justitie op.—Valt in ongenade.—In
ballingschap.—In 483 in Lu terug.—Zijn dood en laatste
woorden.—Eerst lang na zijn dood in eere.—Ten slotte
afzonderlijke tempels voor hem.—Ook thans bij de Mandschoe
regeering zeer geëerd.—Confucius’ leer niet
nieuw.—Stelde het ordelijke, regelmatige op den
voorgrond.—Afkeer van bespiegeling over ’s menschen
toekomst.—Confucius’ nauwgezetheid en
vormelijkheid.—Welken indruk wij van zijn persoon
krijgen.—Zijn ontmoeting met Lao-tsze.—Oordeel van
Taoïstische werklieden.—Confucius en de roover
Kih.—Oordeel van Wang-Chung.—Oordeel zijner
leerlingen.—Confucius kind van zijn tijd en volk.—Kritiek
van zijn leerling Tsze lu.—Zijn grief, dat hij miskend
werd.—Zijn zwakheid.—Zijn leer der
wederkeerigheid.—Zichzelf en anderen opvoeden.—Opvatting
van gehoorzaamheid.—Kinderlijke liefde
begin van alle deugd.—Aanprijzing van zelfopvoeding.—Goed
voorbeeld geven.—Zijn ware natuur volgen.—Harmonie
bewaren.—Anderen behandelen, zooals men zelf behandeld wil
zijn.—Ideaal van den wijze.—Fouten zoeken in
zichzelf.—De vijf wederkeerige plichten.—De drie
eigenschappen.—Waardoor zij uitgeoefend worden.—Negen
regels voor de beheerschers des rijks.—Vorm, waarin Confucius
zijne leer kleedt ook niet oorspronkelijk.—Wat Confucius eens op
een beeld las in 517 v. Chr.—Verval van Confucius’ leer na
zijn dood.

III. Mencius     
178–190

Zijn jeugd.—Zorg zijner moeder.—Zijn
leerjaren.—Leeraar.—Politiek
hervormer.—Mencius’ ontgoocheling.—Ambteloos
burger.—Zijn dood.—Canonisatie.—Verschillend karakter
van Confucius en Mencius.—Mencius’ strijd tegen Cynici en
Mihisten.—Mencius’ democratie.—Zijn erkenning van de
waarde der Chineesche beschaving.—Zijn leer der
„voorbeschikking”.—Acht den mensch van nature
goed.—Leer van Han yü en Chu hi over ’s menschen
natuur.—De vijf en de drie dingen, in strijd met de kinderlijke
liefde.—Mencius tegenover de secte van Shin nung.—Erkent de
waarde van elken heilzamen arbeid, vooral van dien des
wijzen.—Zijn vijf eischen ten opzichte van het
staatsbestuur.—Komt op tegen uitbuiting des volks.—Zijn
strijd tegen Mih ti’s leer der algemeene liefde.—Leer van
Mih ti.—Hoe Mencius dit systeem omverwierp.—Mencius’
strijd tegen den Taoïst Yang Chu (pessimist).—Mencius’
leer over de „hartstocht”.—Verwante denkbeelden bij
den psycholoog Ribot.

IV. Lao tsze     
190–202

Zijn geboorte.—Latere verdichtselen
daarover.—Zijn werk Tao teh king. Ook Lao tsze slechts bewaarder
der oude leer.—Het Tao.—Wat daaronder te
verstaan?—Iets onpersoonlijks.—Getuigenis van Lao tsze, van
Huai nan tsze.—Tao de natuur (natura
naturans).—Taoïsten over de wording van het heelal (Chwang
tsze).—Vergeleken met hedendaagsche beweringen.—Uitspraak
van Lieh tsze over Tao als het ongeschapene.—Verhouding van Tao
en God.—Evolutie door de Taoïsten
erkend.—Plaats van den mensch in het heelal volgens het
Taoïsme.—Beschouwing van den dood.—Van ’s
menschen roeping.—De „hemelsche” natuur te
volgen.—Niet „actief” zijn.—Hoe dit leidde tot
ander politiek en sociaal optreden dan van Confucius en de
zijnen.—Lao tsze prijst rust en nederigheid
aan.—Overeenkomst met Confucius in lof der oudheid en afkeer van
druk.—Lao tsze wil weinig regeeren.— Hoe hij de ontaarding
der regeering schetst.—Zijn regeeringsideaal.— Zijn
aanprijzing van rust.—Droefgeestig beeld van zijn eigen
persoon.

V. Chwang tsze, Lieh tsze, Yang Chu en de
ontaarding van het Taoïsme     
202–215

Chwang tsze en de vorst van Tsu.—Hoe hij
begraven wilde worden.—Valt Confucius en diens leer scherp
aan.—Waarschuwing tegen acht gebreken en vier fouten.—Keurt
af Confucius’ rusteloosheid en bemoeizucht met
anderen.—Gispt de veeleischendheid der tegenwoordige
heerschers.—Chwang tsze over den dood.—Chwang tsze en de
schedel.—Zijn besef van het onbevredigende des levens.—Lieh
tsze.—Het betrekkelijke der kennis (de krankzinnige).—De
man uit Yin (het vergankelijke).—Tchung lu tsi, de man uit Ki en
Lieh tsze spreken over het vergaan der wereld.—Lieh tsze over
leven en dood (het doodshoofd).—Yang Chu.—Het korte leven dat
zooveel droefs heeft.—Onbezorgd genieten.—Keizer Muh en de
Magiër.—Keizer Tsin Shi Wang Ti geeft zich aan
Taoïstische kunsten over.—De Taoïstische
„doktoren der rede” en het bijgeloof.—De
Taoïstische paus.—Invloed van het Taoïsme op het
volk.

VI. De „geleerden” tegenover
Taoïsme en Boeddhisme     
215–227

Argumenten van weerszijden gebezigd.—Het
onbloedige der vervolgingen.—Boeddhistische wijsbegeerte ten
slotte zelfs in de zedeleer der „geleerden”
ingedrongen.—Oud en nieuw Confucianisme.—Het heilige edict
(tegenover Tao en Boeddha).—Het groote plan van Ho en de rol van
Loh.—Reactie tegen het inkruipen van Taoïstische en
Boeddhistische leeringen in het Confucianisme.—De Mandschoe
regeering en het Confucianisme.—Het heilige edict, overwegingen,
afkondiging, indeeling, verklaringen, pogingen om het populair te
maken.—Zijn 16 sententiën.—Waarde van het
Staats-Confucianisme.—Schaduwzijde. 

VII. De klassieke boeken der Chineezen
     227–243

De vijf groote en de vier kleine
klassieken.—De dertien klassieke werken.—Nog drie andere
klassieken.—Geijkte
verklaringen.—I-king.—Shu-king.—Shi-king.—Chau-li.—I-li.—Li-ki.—Chun
Chiu.—Lun-yü.—De werken van
Mencius.—Hsiao-king.—Het wonderboek
Urhya.—Tahio.—Chung-yung.—Tshu-shu.—Kung tsze
kia yu.

Werken der Taoïsten: Tao teh
king.—Commentaren.—Kwan yin tsze.—Werken van Lieh
tsze en Chwang tsze.—Liu Ngan (Huai nan tsze).

Oorzaken der gapingen in de klassieke
literatuur.—Vernietiging der boeken door de dynastie
Tsin.—Voorstelling van Sze ma tsien.—Latere
„bibliotheek-rampen”.—Verdienste der Chineesche
geleerden.—Vervalschingen.—Schade in den nieuwen
tijd.—Slecht onderhoud der bibliotheken.—De ijver der
Chineesche letterkundigen te prijzen.—Besluit.

Het Mazdeïsme
     244–278

I. Inleiding     
244–248

Tegenstelling van den Indischen en den
oud-Perzischen godsdienst.—Toch beiden uit één
stam.—Moeilijkheid om het Mazdeïsme te
beschrijven.—Zend-Avesta.—Zoroaster,
historisch?—Anquetil du Perron en het Zend-Avesta.—De drie
phasen van het Mazdeïsme.—Alexander de Groote.—De
Sassaniden (226–636 n. C.).—Wat van de oude literatuur is
gebleven.—De Gātha’s, vertegenwoordigen oudste
phase.—Gemeenschappelijke goden en vereering bij de voorvaderen
van Indiërs en Perzen.—Waardoor later zooveel
verschil?—Karakter der Zarathustrische hervorming.

II. Het Mazdëisme der
Gātha’s      248–254

Verhevenheid van Ahura Mazda.—De goede
geniussen, die hij den mensch schenkt.—Bescherming van de koe,
opgedragen aan Zoroaster.—Oude kosmogonische mythe.—De
aarde als de gavenschenkende koe.—Mazda als de Alwetende,
éénige God.—Mazda’s
trawanten (geniussen).—Gematigd dualisme.—De
daēva’s.—Lot van goeden en
boozen.—Eindoordeel.—Hoe Mazda moet worden
gediend.—Landbouw en huwelijk in hooge eere.—Geen zachtheid
tegenover den vijand.—Offeren.—Gewijde spreuken.

III. Het Mazdeïsme volgens het jongere
Avesta      254–271

Waarom en hoe zooveel van het oude volksgeloof
weer in den nieuwen godsdienst kwam.—De Amesa-Spenta’s, meer
zelfstandig.—Sraosa.—Ahuna vairya.—De
„rechtvaardigste rechtvaardigheid” en „het
hemellicht”.—Strijd om het hemellicht.—Atar, god van
het vuur.—Apām Napāt.—Het
hemelvuur.—Anahita.—Zon, maan en sterren.—Planeten
als vijandig beschouwd.—Tistrya
(Sirius).—Asi.—Haoma.—De roes van den
onsterfelijkheidsdrank.—Mithra.—De fravasi’s.—Anrō
mainyu en de booze geesten.—Anrō mainyu en
Zarathustra.—De helpers van den booze.—De mensch tusschen
Mazda en Anrō mainyu in.—Voorstelling omtrent heelal en
aarde.—De eeuwigheid van Mazda’s
schepping.—Voorstelling der schepping.—Des menschen
levenstaak en dood.—Het toekomstig leven van goeden en boozen. De
voleinding der wereld.—De drie Heilanden.—Anrō
mainyu’s nederlaag.—De priesters.—De
eeredienst.—Het haoma offer.—De vuurdienst.—De
godsdienst in het leven.—Landbouw.—Heilige en onreine
plaatsen.—Tegen ascese.—IJverige
arbeid.—Eerlijkheid.—Tegen
ontucht.—Reinheidseischen.—Heiligheid van vuur, aarde en
water.—De dierenwereld.—Plicht tegenover reine en onreine
dieren.—Innerlijke reinheid.—Straffen.—Geestelijke
straffen.

IV. Het „hervormde” Mazdeïsme
der tegenwoordige Parsi’s     
272–278

Uitgeweken Perzen in Indië.—Welke
twee punten van hun geloof zij vasthielden.—Wat hen wakker
maakte.—Strijd met het Christendom.—Nieuwe Zarathustrische
catechismus.—Dabadhaï
Naoroja.—Scholen.—Lezingen.—Weekblad.—Vereeniging.—Verheffing
der vrouw.—Tegen kinder-huwelijk.—Resultaat omtrent de
gewijde boeken.—Beteekenis van het Parsisme. 










Register.



A.




Abhidharma, deel der Pitaka’s,
132, 140, 148.

Abhinnā, bovennatuurlijke kennis, 76.

Achaemeniden, Perzische dynastie, 255, 271.

Açoka, Boeddhistisch koning, 40, 68, 95, 97,
139, 140 tot 149.

Adam, zendeling, 31.

Ādi-Boeddha, godheid, 150.

Aēsma, booze geest, 252,
262, 265.

Afghanistan, land, 8.

Agni, vuurgod, 8.

Ahīnsa, eerbied voor het leven, 71.

Ahōmanō, booze geest, 262.

Ahriman (zie Anrō mainyu), 81.

Ahuna Vairya, gebed der Mazdeërs, 256, 261, 264.

Ahura Mazda, hoogste godheid der Perzen, 245, 248, 249, 250, 251, 252 tot 258, 260, 261, 262, 263, 264, 265, 266, 267, 268, 269, 270, 273.

Ajātasattu, koning, 65,
125.

Akem, het slechte 251, 252.

Akem manō, de booze gezindheid, 265.

Alāra, leermeester van Boeddha, 50.

Alexander de Groote, 140,
141, 246, 271.

Ameretāt, genius der onsterfelijkheid, 251, 253, 254, 265.

Amesa-Spenta’s, trawanten van Mazda, 255, 256, 258, 264, 265, 266.

Amrita, onsterfelijkheidsdrank, 46,
47.

Amuruddha, leerling van Boeddha, 65.

Anāgatabhayas, Boeddhistisch werk,
147.

Anahita, godin der wateren, 257, 263.

Ānanda, leerling van Boeddha, 65, 67, 70, 71,
84, 85, 105, 115, 120, 124, 125, 133, 139, 140.

Anāthapindika, koopman, 62.

Angati, koning, 92.

Anguttura Nikāya, Boeddhistisch geschrift, 74.

Anhui, district, 223.

Annam, land, 38, 226.

Anquetil du Perron, geleerde, 245, 247.

Anrō mainyu, duivel, 251,
252, 254, 257, 261, 262, 265, 268, 269, 270.


An yang sin, wijze, 222.

Apām napāt, vuurgod, 257.

Apaosa, booze geest, 259.

Arahat, die hoogere volmaking deelachtig is, 111.

Ariërs, voorouders van Indiërs en Perzen, 7, 155,
247, 250.

Armaiti, genius der vroomheid, 249, 250, 251, 255.

Arnold (Edwin) schrijver, 39,
81.

Aryavasas, Boeddhistisch werk 147.

Asa, genius van „het voegzame”, 249, 250, 251, 253, 255, 256, 259, 263, 265, 269.

Asi, godin, 259.

Asita, Boeddhistische „Simeon”, 41.

Assaji, leerling van Boeddha, 58, 59.

Atar, vuurgod, 257, 267.

Athadzi, monnik, 147.

Atharvans, vuurpriesters, 266.

Atharvan Veda, boek der veda’s, 10.

Ātman, geest, 12.

Avatāra, vleeschwording eener godheid, 17, 42.

Avīchi, hel, 81, 93.

Avalokitesvara, geest van Boeddha, godheid, 150, 151.

Azhi dahāka, draak, 257.







B.




Babyloniërs, 263.

Bactrië, land, 245.

Bahrām vuur, (het heilige) 267.

Balkh, stad, 245.

Bambadat, koning, 101, 102.

Bamboeboeken (Tshu-shu), 228,
236.

Beluva, dorp, 84.

Benares, stad, 30, 54, 57,
101, 146.

Bhadrā, meisje, 98,
99, 100, 102.

Bhāgavata Purāna, gewijd geschrift, 29.

Bhikshu, Boeddhistisch monnik, 83.

Bimbisāra, koning, 58,
62, 68.

Birma, land, 38, 39, 70,
71, 74, 96, 118, 129, 130, 132, 133, 134, 136, 149, 154.

Bō-boom, (boom der verlichting), 51, 59, 151.

Bodhisatwa’s, toekomstige Boeddha’s, 150.

Boeddha, 23, 28, 38 tot
154, 157, 216 tot
220, 223, 270.

Boeddha Dīpankara, 98,
99, 100.

Boeddhisme, 2, 28, 30,
38 tot 154, 155 tot
157, 171, 191, 208, 215 tot 220,
224, 226, 244.

Bombay, stad, 16, 272, 276.

Boro-boedoer, tempel op Java, 149.

Bradlaugh, atheïst, 216.

Brahmă, het eeuwige, permanente, 7, 13, 14, 15,
16, 21, 114.

Brahmā, hoogste godheid, 16, 17, 21, 23,
44, 46, 47, 53, 54,
56, 75, 76, 77, 78,
83, 112, 143.

Brahmacharin, zoeker van Brahmā, 46.

Brahma Dharma, werk van Debendra-nāth, 32.

Brahmajala sutta, Mahayana geschrift, 73, 118, 140.

Brahmaloça, hemel, 46.

Brahmana’s, verhandelingen bij de Veda’s 8, 11, 12.

Brahmanen, priesterkaste, 6,
10, 11, 13, 15, 25,
26, 29, 31, 32,
50, 57, 59, 63, 66,
71, 72, 77, 78, 79,
89, 98, 99, 100, 101, 112, 125, 144, 157, 244.

Brahmanisme, 2, 5 tot 37,
38, 149.

Brahmā Sahampati (titel van Brahmā), 53.

Brahmo Samāj, vrijzinnig-Brahmaansche vereeniging, 28, 29
tot 37.

Brandt, (M. von), 3.

Bristol, stad, 31.

Buddaghosa, Boeddhistisch kerkvader, 139.







C.




Calcutta, stad, 30, 31, 33.

Cambodja, land, 146.

Canton, stad, 223, 224.

Çarva-Çiva, booze geest, 262.

Caryā Pitaka, Boeddhistisch geschrift, 120.

Cartanya, Indisch hervormer, 36.

Cesar, keizer, 189.

Ceylon, eiland, 38, 39, 132, 149.

Chándāla’s, lieden zonder caste, 96.

Chandragupta, koning, 141.

Chang Tao ling, Taoïstisch patriarch, 214.

Chang Tien Shi, Taoïstisch paus, 214.

Channa, Boeddha’s wagenmenner, 49.

Chao, vorstendom, 179.

Chau-dynastie, 156, 158, 159, 167, 169, 177, 181, 190, 191, 229, 233, 236.

Chau kung, hertog van Chau, 162, 229, 231.

Chau li, Chineesch werk, 228,
231, 232.

Chau tsing shin, minister, 239.

Chekiang, provincie, 214.

Chèn, stad, 166.

Ch’èn tw’an, commentator, 229.

China, 2, 38, 39, 149, 154 tot 244.

Christus (zie Jezus).

Chu hi (zie Chu tsze).

Chung chiu, Chineesch werk, 227, 232, 233.

Chungtu, stad, 160.

Chung Yung, Chineesch werk, 171, 227, 228, 235, 236.

Chu tsze, wijsgeer, 182,
216, 217, 221, 222, 235.

Chutuktu’s, Tibetaansch-Boeddhistische kardinalen, 153.

Chwang tsze, Chineesche wijze, 166, 194, 197, 202 tot 208,
238. Çinvat, hemelbrug,
253, 264, 265.

Confucius, wijze, 2, 150, 156, 157, 158 tot 178, 179, 180, 186, 188, 191, 198, 199, 200, 203, 204, 209, 213, 215, 216, 221, 222, 226, 227, 228, 229, 230, 232, 233, 234, 235, 236.

Cullavagga, Boeddhistisch geschrift, 121, 133.

Cunda, leerling van Boeddha, 85.

Cynici (in China), 180,
188, 202, 210.

Cyrus, koning van Perzië, 245, 255, 271.











D.




Dabadhāi Naoroja, Perzisch hervormer, 275.

Daēna, de godsdienst (der Mazdeërs), 267. 

Daēva’s, booze geesten, 252, 258, 261, 262, 267, 269.

Dakhma’s, lijkentorens, 269.

Dalaï Lama, Boeddhistisch paus, 151, 152.

Debendra-nāth, Brahmaansch hervormer, 32, 35.

Devadatta, Judas der Boeddhisten, 67, 68, 80.

Devaloça, vagevuur, 107.

Dhamma pada, Boeddhistisch spreukenboek, 61, 80, 113, 118, 120, 148.

Dhammapada (Chineesche), 79.

Dharma, de (Boeddhistische) leer, 63, 68, 72, 98,
106, 126, 132, 140, 143, 146, 147.

Dhyani Boeddha’s, hemelsche Boeddha’s, 150.

Dīgka Nikāya, Boeddhistisch geschrift, 71.

Diogenes, 180, 188.

Dīpan̄kara (Boeddha), 98, 99, 100.

Disderi, pater, 151, 152.

Doedhā-vitakha Sutta, Boeddhistisch geschrift, 90.

Druja’s, booze geesten, 261, 262.

Drukhs, booze geest, 250,
252, 265.

Dvipas, deelen der wereld, 263.

Dyaus Pitar, Vedische godheid, 8.







E.




Edkins, schrijver, 192.

Elephanta (grotten van), 38.

Epictetus, wijsgeer, 190.

Epicuristen, wijsgeerige school, 201, 210.

Euphraat, rivier, 244.

Ezra, schriftgeleerde, 11,
246.







F.




Fakir, Indische heilige, 19.

Fichte, wijsgeer, 143.

Fielding (H.). schrijver, 74,
113, 125, 132, 134.

Franciscus van Assisi, R. K. heilige, 121.

Fravasi’s, beschermengelen, 261, 263.

Fu hi, keizer, 221.

Fu Yü, staatsman, 236.

Fu pen hing tsi hing, Chineesch Boeddhistisch werk, 98.







G.




Gahathāni, (huishouden bezittend), titel der
Brahmanen,
144.

Galilea, 2.

Gāndhāra, land, 146.

Ganges, rivier, 84.

Garō demāna, „liederenwoning”, hemel, 252, 255.

Gātha’s, oude liederen in het Avesta, 245, 246,
247, 248, 249, 251, 255, 260, 277.

Gautama, zie Boeddha.

Genesis, 264.

Géus tasan, schepper van het rund, 249, 250.

Géus urva, ziel der koe, 249.

Grueber, pater, 151.

Gujarati, taal, 275.







H.




Haoma, onsterfelijkheidsdrank of god, 8, 247,
259, 260, 262, 266.

Han, dynastie, 161, 162, 190, 191, 222, 227, 232, 238, 241.

Han, vorstendom, 179.

Hanku, bergpas, 191.

Hanlin, college, 243.

Han yü, wijsgeer, 182,
216.

Haurvatāt, (genius van) volkomen heil, 251, 252, 254, 255, 265.

Himalaya, gebergte, 7, 40, 74,
122, 123.

Hinayana, (kleine overtocht), Boeddhistische secte, 92, 109.

Hiu, aanhanger van Shin nung, 183, 184.

Homerus, 18.

Honan, stad, 159.

Ho tu Loh shu (plan van Ho en rol van Loh), 221.

Hsia, dynastie, 156, 232.

Hsiao king, Chineesch werk, 170, 228, 234.

Huai nan tsze, Chineesch wijsgeer 193, 238.

Hungwu, keizer, 233.

Hvarena, hooge verlichting, 256, 257.

Hwang ti, „de gele keizer”, 191.

Hwen Thsang, Chineesch Boeddhist, 4e eeuw n. C., 83.

Hwei Tsung, keizer, 222.







I.




Iddhi, bovennatuurlijke vermogens, 76, 95.

I-king, Chineesch werk, 221,
227 tot 230, 236.

I-li, Chineesch werk, 228,
232.

Indië, land, 8, 18, 29,
30, 42, 70, 84, 131, 141, 145, 149, 247, 250, 267, 272.

Indra, godheid, 9, 26, 42,
102, 103, 262.

Indus, rivier, 244.

Iran, land, 244, 260.

Iraniërs, 247, 249.

Isipatana, wildpark bij Benares, 54.

Islam, 271.

Israël, (godsdienst van) 5,
6, 11.







J.




Jaggernauth, godheid, 19.

Jáhve, godennaam, 193,
194.

Jahvisme, 246.

Jaïna’s, godsdienstige secte, 30.

Jambudvīpa, rijk van Açoka, 142.

Jambunada, stad, 97.

Japan, land, 38, 39, 149,
150, 213, 226.

Jataka’s, geschiedenissen over Boeddha’s vroegere
levens, 61, 103, 104, 118, 132, 148.

Java, eiland, 149.

Jetavana, park, 62.

Jezus, 31, 36, 39,
40, 55, 64, 66, 68,
79, 81, 84, 87, 122, 137.

Jezuïten, 192.

Jina, zelfbedwinger, 47,
48.

Jin Juh, asceet, 91, 92.

Jozef van Arimathea, 68.

Jutaka, Brahmaan, 100, 101.







K.




Kabir panti, monotheïstische hervormers, 29.

Kaccāna, leerling van Boeddha, 65.

Kalidasa, dichter, 16.

Kāma, godheid, 48, 108.

Kamaloça, oorden der lust, 46, 80.

Kānchana, vrouw, 95,
96.

Kang hi, keizer, 222.

Kanishka, koning, 140.


Kanthaka, paard van Boeddha, 49.

Kapila Vastu, stad, geboorteplaats van Boeddha, 40, 42, 49, 83.

Karma, wet der gerechtigheid, 80, 81, 114, 116, 118.

Karsvare’s (zeven) werelddeelen, 263.

Kasaya, mythisch meer, 265.

Kasyapa, monnik, 140.

Kau, wijsgeer, 189.

Kau Kien Che, Taoïst, 214.

Kaundiliya, leerling van Boeddha, 92.

Keshab Chander Sen, Brahmaansch hervormer, 33 tot 35.

Khsatra, genius, „het ware rijk,” 249, 250,
251, 253, 255.

K’hufu hsien, plaats, waar Confucius werd begraven, 161.

Ki, familie, 160, 161, 221.

Kiangsi, landstreek, 214.

Kibleh, beeld van God, 273.

Kientaï Vihāra, klooster, 109.

Kin, roover, 166.

King’s (de vijf) heilige boeken, 227.

Kisāgotamī, meisje, 93, 94.

Ko li, koning, 91, 92.

Kong-tse, zie Confucius.

Koran, 29, 30, 31,
245.

Korea, 221, 226.

Kosala, landschap in Indië, 68, 122.

Krishna, godheid, 15, 17, 18,
19, 22.

Kshatrya’s (caste der) krijgslieden of adellijken, 10, 21,
64, 66.

Ku en lüen, gebergte, 236.

Ku liang, (verhaal van), 233.

Kunāla, prins, 95, 96, 97,
120.

Kung fu tsze, zie Confucius.

Kung kih, zie Tsze sze.

Kung kiu, zie Confucius.

Kung Ngan Kwoh, wijsgeer, 221.

Kung tsze kia yu, werk van Confucius, 237.

Kung yang (verhaal van), 228.

Kusinārā, dorp waar Boeddha stierf, 85, 86, 146.

Kwan Yin tsze, Chineesch werk, 237.







L.




Laksmi, vrouw van Vishnoe, 16.

Lalita Vistara, levensbeschrijving van Boeddha, 44, 148.

Lamaïsme, 149 tot 154, 214.

Lao tsze, wijze, 3, 150, 156, 157, 160, 165, 170, 190 tot 202, 209, 237, 238.

Leang, vorstendom, 179.

Legge (Dr.), Chinoloog, 163,
193.

Leibnitz, wijsgeer, 229.

Lhassa, hoofdstad van Tibet, 151, 152.

Li, zoon van Confucius, 159.

Leang yen nien, uitgever van het „heilig edict”,
224.

Lieh tsze, wijsgeer, 195,
197, 202, 208 tot
212, 238.

Li ki, Chineesch werk, 227,
232.

Li R, zie Lao tsze.

Li sze, minister, 239.

Liu Hiang, schrijver, 238.

Liu Ngan (zie Huai nan tsze).

Lotus (witte van Dharma), 105.
Boeddhistisch werk, 105, 108.

Lo yang, stad, 159, 160, 176, 191, 200.

Lu, hertogdom, 158, 159, 160, 161, 162, 165, 166, 178, 179, 205, 232.

Lung hu Shan, drakenberg, 214.

Lung yü, Chineesch werk, 227, 233.











M.




Magadha, stad, 53,
60, 66, 84, 140, 141.

Mahābhārata, heldendicht, 17, 21, 22, 26.

Mahadeva, groote god, 25.

Mahā prajāpatī, tante van Boeddha,
46, 70.

Mahāvagga, Boeddhistisch werk, 53, 69, 70, 88,
89, 90.

Mahayana „groote overtocht”, Boeddhistische secte,
92, 109, 118, 119, 140, 149, 208.

Mahinda, zoon v. Açoka, 149.

Makhali Gosāla, wijsgeer, 74, 115.

Manās, de verlichting in de rede, 76.

Manasākata, stad, 76.

Mandschoe dynastie, 162,
214, 222, 227.

Mang, familie, 160.

Manoe, (wetboek van), 13,
96.

Mantra’s, deel der Veda’s, 8.

Māra, de booze, 48,
50, 51, 56, 78, 83,
91, 112, 122, 123.

Maria (van Bethanië) 68.

Martha (van Bethanië), 68.

Martin, Dr. geleerde, 243.

Matali, daēva, 102, 103.

Matanga, 105, 106.

Māthā kuär, (de doode prins), gehucht 83.

Mathūra, plaats, 106.

Mazda, (zie Ahura Mazda).

Mazdeïsme, 244 tot
278.

Māyā, moeder van Boeddha, 40, 41, 46.

Maya „wereld van schijn”, 21.

Medië, land, 244.

Megasthenes, gezant van Seleucus Nicator, 62.

Megha, Brahmaan, 98, 99, 100.

Menander, zie Milinda.

Mencius, wijze, 167, 178 tot 190, 199, 202, 210, 213, 215, 227, 228, 230, 231, 232, 233, 234.

Meyboom, (H. U.) schrijver, 81.

Michel Angelo, 190.

Mihisten, secte, 180.

Mih ti, wijsgeer, 186, 187, 188.

Milinda, (vragen van) Boeddhistisch geschrift, 116.

Ming, dynastie 222, 233.

Mithra, godin, 247, 256, 260, 264.

Mogallāna, leerling van Boeddha, 58, 59, 65, 66.

Mohammed, 36, 245.

Mohammedanisme, 29, 30, 271, 272, 273, 276.

Moneyasūta, Boeddhistisch geschrift, 147.

Mozes, 36, 245.

Mozoomdar, Brahmaansch hervormer, 37.

Muh, keizer, 212, 236.

Muni (= zwijgende) monnik, 83.


Munigāthas, leven van Boeddha in versmaat, 147.







N.




Nāgasena, 116.

Nairanjara, rivier, 51.

Nairyō-sanha, vruchtbaarheidsgod, 257.

Nānak, hervormer, 36.

Nanda, broeder van Boeddha, 61.

Nanking, stad, 242.

Narāin Bose, Brahmaansch hervormer, 33, 35.

Naraka, hel, 27.

Nasus, booze geest, 262.

Nehemia, landvoogd, 246.

Nicodemus, 68.

Nigrauda, monnik, 141.

Nieuwe Testament, 70, 192.

Nirvāna, 28, 52, 53,
55, 56, 57, 68, 71,
72, 82, 84, 85, 86,
92, 111, 112, 113, 116, 117, 118, 119, 133, 137.







O.




Oldenberg, schrijver, 124, 125.

Om Mani Padme Om, tooverformule, 151.

Ormuzd (zie Mazda).

Ortt, (F.) schrijver, 74,
113.

Oude Testament, 245, 246, 254.

Oxus, rivier, 244.







P.




Pabbajā, inwijding der monniken, 126.

Pairika’s, helpsters van Anrō mainyu, 262.

Palibothra (zie Patna).

Pāli, oude taal van een deel van Indië, 30.

Pan chao, Chineesch geschiedschrijfster, 191.

Pandit Rām Chandra Vidijā bag-ish, Brahmaansch hervormer,
32.

Pan hu, Chineesch geschiedschrijver, 191.

Pantschen Lama, hooge Tibetaansche geestelijke, 152.

Parōdars, de (heilige) haan, 262,
266.

Pātaliputta, stad, 84,
146.

Patimōkha, biechtformule, 130, 131, 148.

Patna, stad, 97, 139, 140, 146, 147.

Pāvā, dorp, 85.

Paulus (van Tarsen), 66,
117, 118.

Pavajitāni (= huisloozen), Boeddhistische monniken, 144.

Pehlewi, Oud-Perzische taal, 246.

Peking, stad, 243.

Pendsjab, land 141.

Perzië, land, 244 tot
278.

Perzische golf, 245.

Petenica, land, 146.

Ping, keizer, 162.

Pitaka’s (de drie), Boeddhistische H. S., 30, 132, 147, 149.

Piyadasi (zie Açoka), 40.

Prajnā Paramitā, kennis der onzienlijke wereld, 139.

Prakriti, vrouwelijk beginsel, 21.

Proctor, geleerde, 195.

Protestantisme, 38. 

Puita (= de stinkende) zee, 263.

Pundarī, vrouw, 79.

Purusha, mannelijk beginsel, 21.







R.




Radhanagar, 29.

Rāhula, zoon van Boeddha, 41, 49, 61, 65,
109, 110, 111.

Rājagriha, stad, 50,
58, 101, 139, 140.

Rama, godheid, 15, 17, 18,
23.

Rāmāyana, Indisch heldendicht, 17, 22, 23.

Rāmmohun Roy, Brahmaansch hervormer, 29, 32, 33.

Rangoon, stad, 137.

Rasnu, godheid, 256.

Rémusat, A. de, schrijver, 192.

Rhys Davis, schrijver, 147.

Ribot, psycholoog, 189,
190.

Richthofen (vrijheer von), 230.

Rig Veda, deel der Veda’s, 10.

Rishi’s (= zieners), profeten, 8, 14, 47, 62,
74, 75.

Roja (de Malla) adellijke, 120,
121.

Roomsch Catholicisme, 39,
125, 133, 148, 150, 151, 224, 261.

Rousseau (J. J.), wijsgeer, 143.

Ruchī, dochter van Angati, 92, 93.

Ruhanumai Mazdiashnā, Parzische vereeniging, 276.







S.




Sabala, wonderkoe, 25, 26.

Saēna, hemelsche arend, 263.

Sakya’s, stam, 40,
46.

Sākya Muni, (zie Boeddha).

Sāma, (Boeddha als) kluizenaar, 121.

Samāna, asceet, 83.

Samana Phala Sutta, Cingaleesch Boeddhistisch werk, 75.

Sama Veda, deel der Veda’s, 10.

Samsāra, (= wandeling), 112, 114.

Samyuttaka Nikāya, Boeddhistisch geschrift, 112, 114,
123.

Sang-dynastie, 221.

Sangha, (gemeente), 68, 73, 106, 125, 128, 146.

Sanghārama, monnikentuin, 144.

Sānjaya, wijsgeer, 59,
60.

Sānkhya, wijsgeerige school, 15, 20, 21.

Sanskriet, oud-Indische taal, 30.

Saosyant, heiland, 257,
265.

Sarasvati, godin der poëzie, 23.

Sāriputta, leerling van Boeddha, 58, 59, 65, 66,
117.

Sassaniden, (dynastie der), 246, 271.

Satapatha Brāhmana, geschrift, 12.

Sāti, weduwenoffer, 30.

Saul, koning, 158.

Sauru, booze geest, 262.

Sāvatthi, stad, 68.

Schopenhauer, wijsgeer, 201.

Sēang, keizer, 236.

Seleucus Nicator, koning, 63.

Sénart, geleerde, 39.

Shamanisme, godsdienst, 156.

Shan, dynastie, 181.

Shang, dynastie, 158, 159, 221, 239.

Shanghai, stad, 224.

Shantung, landstreek, 158,
161, 213. 

Shen-si, stad, 223, 241.

Sheung te teng (= Nirvāna), 92.

Shi-king, Chineesch werk, 227,
230, 231, 240, 241.

Shin nung (secte van), 183.

Shintoïsme, Japansche volksgodsdienst, 150.

Shuh, familie, 160.

Shu-king, Chineesch werk, 221, 227,
230, 240, 241.

Shun keizer, 167.

Shin Yu Yüe, geleerde, 239.

Shu’s (de vier), heilige boeken, 227.

Siam, land, 38, 149.

Siddhartha (zie Boeddha).

Si wang mu, mythisch wezen, 236.

Siva, godheid, 15, 16, 19,
20.

Skandha’s, (de vijf) van den mensch, 45, 57, 115.

Socrates, wijsgeer, 89.

Soma (zie Haoma).

Somaplant, 8.

Sonā, leerling van Boeddha, 90.

Spenta, goede geest, 257.

Srādda, vereering der voorvaderen, 34.

Sraosa, genius, 251, 253, 255, 262, 266.

Srāvasti, 93, 94.

Stanislaus Julien, geleerde, 193.

Stoïci, wijsgeeren, 190,
201.

Strausz, Victor von, schrijver, 192.

Su, vorstendom, 179.

Subhadra, asceet, 86.

Sudarsana, koning, 97.

Suddhodana, koning, vader van Boeddha, 42, 44, 60, 61.

Sudra’s, laagste caste, 10, 19, 64, 66,
76.

Suën, koning, 181.

Sung, vorstendom, 179, 205, 235.

Sung, dynastie, 222, 229.

Sunīta, leerling van Boeddha, 65, 66.

Sün kw’ang, wijsgeer, 182.

Sun Ting, familie, 238.

Surasthra, landstreek, 146.

Sūrya, zonnegod, 9.

Sü shi, Taoïst, 213.

Sūryapati, koning, 98.

Sutra’s, overleveringen, deel der Veda’s, 8.

Sutra’s, Boeddhistische, 140.

Su tsin, vorst, 179.

Swarga, hemel, 24, 27, 28.

Syama, rishi of profeet, 47.

Sze ma tsien, Chineesch schrijver, 165, 191, 239.











T.




Taē, schrijver, 232.

Taēra, middelpunt der wereld, 263.

Tahio, Chineesch werk, 170,
227, 228, 235.

Taiping’s, secte 214,
242.

Tai tsung, keizer, 229.

Tang, dynastie, 238.

Tang, hertogdom, 179, 183.

Tao, wijsgeerig begrip, 192 tot
202, 217, 219, 223.

Tao, hertogdom, 179.

Taoïsme, 156, 157, 165, 166, 180, 188, 190 tot
215, 216 tot 220, 224, 226, 229, 236, 237, 238.

Tao teh king, Chineesch werk, 170, 191, 200, 237.

Taraï, wildernis, 40.

Tathāgata, (zie Boeddha).

Tauru, booze geest, 262.

Taxila, stad, 95. 

Tchung lu tsi, wijsgeer, 209.

Tevigga Sutta, Cingaleesch Boeddhistisch geschrift, 76.

Theragāthā (spreuken der oudsten), Boeddhistisch
geschrift, 65.

Thraseas, wijsgeer, 190.

Ti, God, 195, 196.

Tibet, land, 30, 38, 39,
133, 149 tot 154.

Tiele (C. P.), 251,
277.

Tigris, rivier, 244.

Tirhut, koninkrijk, 92.

Tishya Rakshitā, koningin, 96, 97.

Tistrya, hemelgod, Sirius, 258,
259, 263.

Tolstoï, (L.), schrijver, 143.

Trimurti, drieëenheid, 16.

Tripitaka, (zie Pitaka’s), 30.

Trishna, dorst, begeerte, 52.

Tsai, stad, 166.

Tsé, (hertog van) 160,
179.

Tsze sze, wijze, 235.

Tshu shu, Chineesch werk, zie Bamboeboeken.

Tschifu, stad, 213.

Tsze hia, leerling van Confucius, 235.

T’si, vorstendom, 166,
178.

Tsin, dynastie, 161, 190, 231, 233, 234, 235, 236, 239, 240, 241, 242.

Tsin, vorstendom, 179.

Tsin Shi Wang Ti, keizer, 213,
230, 238.

Tso chiu ming, (verhaal van), 227, 228, 233.

Tsu, vorstendom, 179.

Tsze kung, leerling van Confucius, 161.

Tsze lai en Tsze li, (geschiedenis van), 206.

Tsze lu, leerling van Confucius, 168, 169, 170.

Tuisol, gebed, 153.

Turaniërs, volksstam, 155,
245.

Tyndall, professor, 197.







U.




Udraka, leermeester van Boeddha, 50.

Upagupta, 106, 107.

Upāli, monnik, 140.

Upanishad’s, boeken van bespiegelenden aard, 11, 20,
29, 30, 31, 32.

Upasampadā, inwijding der monniken, 126.

Upatissa, (zie Sāriputta).

Upatisapasina, (vragen van Upatissa), Boeddhistisch
geschrift, 147.

Urhya, Chineesch woordenboek, 228.

Uruvelā, (woud van) 50,
57, 88.

Usuratanam, koning, 102,
103.







V.




Vachagotta, monnik, 115.

Vahyo = het goede, 251.

Vaijayanta, paleis, 42.

Vaisāli, dorp, 84, 139.

Vaishnava’s, vereerders van Vishnoe, 29.

Vaisya’s, (caste der), 10,
64, 66.

Valmiki, kluizenaar, 22,
23.

Varuna, godheid, 8, 247, 250.

Vāsavadetta, 106, 107.

Vāsettha, Brahmaan, 77,
78.

Vasistha, kluizenaar, 24,
25, 26.

Vayu, godheid van den dampkring, 263. 

Vedānta, wijsgeerige school, 15, 20, 21.

Veda’s, H. S. der Brahmanen, 6, 10, 11, 20,
29, 30, 31, 32, 71,
76, 78.

Veluvana, park, 62.

Vendīdad, gedeelte van het Avesta, 247.

Vihāra, klooster, 62,
63.

Vinaya, deel der Pitaka’s, 132, 140, 147.

Vinaya Samaka, Boeddhistisch werk, 147.

Vincentius da Paula, 190.

Visākhā, vereerster van Boeddha, 68, 69, 70.

Vishnoe, godheid, 15, 16, 17,
18, 19, 22, 29.

Vispēred, gedeelte van het Avesta, 247.

Vistaçpā, koning, 245.

Visvamitra 24, 25, 26.

Vizaresa, demon, 264.

Vohumanō, genius „goede gezindheid”, 249, 250, 251, 255, 264, 265, 270.

Vourukasa, hemelzee, 259,
263.







W.




Wang chung, wijze, 166.

Wang Yü Po, commentator, 223.

Wang pi, commentator, 237.

Wang suh, commentator, 237.

Wei, (vorst van), 166, 169, 179, 205, 236, 242.

Wen en Wu, stichters der Chau dynastie, 167.

Wen Wang, Chineesche dynastie, 166, 229.

Wessantara, koning, 100,
101, 121.

Wilberforce, ijveraar tegen de slavernij, 143.

Wu, keizer, 221.

Wuwang, keizer, 158.







Y.




Yaçodharā, vrouw van Boeddha, 41, 49,
61, 134.

Yajna, (offer), 12.

Yajur Veda, deel der Veda’s, 10.

Yama, (Yima), eerste mensch, koning van het doodenrijk, 9, 45,
247, 257, 259.

Yamaka, leerling van Boeddha, 117.

Yang chu, wijsgeer, 188,
202, 210 tot 212.

Yao, keizer, 166.

Yasna, gedeelte van het Avesta, 247, 248.

Yast’s, offerzangen uit het Avesta, 247.

Yayati, 26, 27, 28.

Yazata’s, verheven wezens, 255, 258, 263, 264.

Yen, staat, 179.

Yin hi, schrijver, 237.

Yuanti, keizer, 242.

Yung cheng, keizer, 223.







Z.




Zarathustra, 244,
246, 247, 249, 252, 253, 254, 256, 257, 260, 261, 262, 265, 271, 273, 274, 276, 277, 278.

Zend-Avesta, H. S. 31, 245, 246, 247, 254, 259, 264, 268, 271, 272, 274, 276.

Zoroaster, zie Zarathustra.

Zurthost (zie Zarathustra).











Colofon

Codering

Dit bestand is in een verouderde spelling. Er is geen
poging gedaan de tekst te moderniseren. Afgebroken woorden aan het
einde van de regel zijn stilzwijgend hersteld. Kennelijke zetfouten in
het origineel zijn gecorrigeerd. Dergelijke correcties zijn gemarkeerd
met het corr-element.

Een aantal variaties in het gebruik van accenten is stilzwijgend
consistent gemaakt. Ontbrekende aanhalingstekens zijn toegevoegd.

Verbeteringen

De volgende verbeteringen zijn aangebracht in de tekst:



	Bladzijde
	Bron
	Verbetering



	1
	ideën
	ideeën



	3
	t
	’t



	4
	letergrepen
	lettergrepen



	10
	Kshatry’as
	Kshatrya’s



	10
	die
	Die



	12
	onsterflijk
	onsterf’lijk



	12
	(
	[Verwijderd]



	13,
32
	1)
	[Verwijderd]



	13
	dooorloopen
	doorloopen



	14
	christendom
	Christendom



	14
	theistische
	theïstische



	15,
36, 44, 65,
68, 72, 81,
85, 95, 95,
97, 103, 106,
107, 118, 183,
185, 279, 286,
286, 288
	[Niet in bron]
	.



	16
	Brahm
	Brahmă



	20
	pantheistische
	pantheïstische



	21,
21
	pantheistisch
	pantheïstisch



	21,
42
	eén
	één



	22,
25, 25, 55,
57, 70, 77,
84, 88, 88,
88, 131, 131,
147, 156, 182,
185, 191, 213,
245, 262, 289,
292, 293, 294,
294, 296, 296,
297, 297, 298,
298, 299, 299,
299
	[Niet in bron]
	,



	24,
25, 55, 57,
58, 61, 63,
65, 66, 70,
71, 83, 86,
88, 88, 90,
110, 117, 120,
131, 131, 131,
142, 142, 168,
168, 169, 169,
186, 186, 188,
190, 208, 210,
212, 222, 223,
239, 248, 253,
273, 273, 273,
273, 273, 273,
273, 273, 273,
273, 273, 273,
273, 273, 273,
273, 273, 273,
273, 274, 274,
274, 274, 274,
274, 274, 275,
275, 275, 276,
277
	[Niet in bron]
	”



	24,
25, 27, 27,
28, 32, 43,
46, 46, 47,
47, 47, 47,
47, 47, 47,
47, 47, 47,
48, 48, 48,
52, 52, 54,
56, 56, 56,
56, 57, 57,
66, 66, 69,
70, 71, 71,
72, 75, 75,
75, 77, 78,
82, 82, 82,
82, 82, 82,
83, 83, 83,
83, 83, 83,
83, 83, 83,
83, 85, 85,
85, 88, 88,
88, 90, 90,
90, 91, 92,
95, 99, 104,
110, 113, 113,
113, 113, 113,
115, 115, 116,
116, 117, 117,
123, 123, 123,
131, 131, 131,
131, 135, 142,
142, 142, 143,
144, 146, 152,
152, 152, 153,
153, 153, 153,
153, 156, 173,
174, 175, 175,
177, 181, 184,
190, 193, 204,
210, 210, 211,
212, 212, 212,
212, 225, 239,
239, 240, 248,
268, 273, 273,
273, 273, 273,
273, 273, 273,
273, 273, 273,
273, 273, 273,
273, 273, 273,
273, 273, 273,
274, 274, 274,
274, 274, 274,
274, 275, 275,
275, 275, 275
	[Niet in bron]
	„



	26
	truimfeert
	triumfeert



	28
	Nirwana
	Nirvāna



	28,
158, 285, 285
	.
	[Verwijderd]



	29
	eénen
	éénen



	29
	16 jarigen
	16-jarigen



	30
	studiëen
	studiën



	30
	monotheistische
	monotheïstische



	31
	Theistische
	Theïstische



	31
	theisme
	theïsme



	31
	pantheisme
	pantheïsme



	31
	Mahomedanen
	Mohammedanen



	32
	eène
	ééne



	34
	ceremonieël
	ceremonieel



	35
	Nārain
	Narāin



	40,
298
	Siddharta
	Siddhartha



	41
	Rahula
	Rāhula



	43
	guirlanden
	guirlandes



	46,
52, 55, 131,
250
	„
	[Verwijderd]



	48,
158, 222, 279,
290, 295
	,
	.



	53,
63, 64, 119,
146, 169, 180,
260, 292, 292,
293, 293, 296,
297, 298, 298,
300
	.
	,



	53
	strijdbre
	strijdb’re



	55,
56, 58, 84,
118, 119, 145,
171, 207, 264
	”
	[Verwijderd]



	60
	Rishis
	Rishi’s



	62
	Anathapindika
	Anāthapindika



	63
	Selencus
	Seleucus



	64
	geeindigd
	geëindigd



	65,
188, 227, 231,
232, 237, 257
	vóor
	vóór



	66,
184
	[Niet in bron]
	:



	71
	Boedha
	Boeddha



	78
	Mara
	Māra



	84
	Rajagriha
	Rājagriha



	84,
198
	;
	:



	85
	melodiën
	melodieën



	92,
96
	[Niet in bron]
	,”



	94,
160, 235, 243,
251, 298
	,
	[Verwijderd]



	94,
95
	.
	:



	97
	”
	.



	107,
107
	eèn
	één



	109
	steen-inscriptie’s
	steen-inscripties



	115
	Samānā’s
	Samāna’s



	115
	[Niet in bron]
	74



	117
	[Niet in bron]
	” „



	118
	atheistisch-gekleurde
	atheïstisch-gekleurde



	120
	m. a. w.
	M. a. w.



	125
	Ajatasattu
	Ajātasattu



	125
	
	” „



	126
	Pabbajā
	Pabbāja



	126
	geheele
	gele



	131
	waneeer
	wanneer



	131
	:
	,



	132,
289
	Abhi-dharma
	Abhidharma



	135
	monnikken
	monniken



	139
	[Niet in bron]
	VII.



	140
	Abhidarma
	Abhidharma



	141
	—
	,



	141
	Pyadasi
	Piyadasi



	142,
151
	[Niet in bron]
	)



	142
	hooggebooornen
	hooggeborenen



	142
	atheīsme
	atheïsme



	148
	hierarchie
	hiërarchie



	148
	Roomsch-Katholieke
	Roomsch-Catholieke



	148
	religieuse
	religieuze



	149
	lieders
	ieders



	151
	Disderi
	Desideri



	151
	Grüeber
	Grueber



	151
	Roomsch-Katholieken
	Roomsch-Catholieken



	153
	parfumeriën
	parfumerieën



	153
	:
	;



	154
	Thibet
	Tibet



	155
	III
	V



	157
	uitroeïing
	uitroeiing



	157,
205
	inplaats
	in plaats



	159
	levens onderhoud
	levensonderhoud



	161
	73 jarigen
	73-jarigen



	162,
182, 229
	officiëel
	officieel



	163
	onbeduidenste
	onbeduidendste



	164
	relief
	reliëf



	170
	Lao-tsze
	Lao tsze



	171
	uitteraard
	uiteraard



	171,
268
	.)
	).



	180
	de
	De



	185
	;
	)



	191,
246, 247
	voor
	vóór



	192
	Jezuiten-zendelingen
	Jezuïten-zendelingen



	197
	Spontanëiteit
	Spontaneïteit



	197
	afaan
	af aan



	198
	overgeven
	over te geven



	198
	bemoeiïngen
	bemoeiingen



	199
	Laotsze
	Lao tsze



	200
	voorvaderen hal
	voorvaderenhal



	202
	v
	V



	203,
204
	ceremonieën
	ceremoniën



	212
	Magier
	Magiër



	214
	shi
	Shi



	214,
219
	[Niet in bron]
	-



	214
	Lamaisme
	Lamaïsme



	217
	uitnemensten
	uitnemendsten



	218
	enkelredelijk
	enkel redelijk



	221,
241, 298
	Shu king
	Shu-king



	221
	Iking
	I-king



	227
	overanderlijke
	onveranderlijke



	228
	overstaanbaar
	onverstaanbaar



	228
	[Niet in bron]
	1.



	231
	liede ren
	liederen



	240
	,
	;



	240
	voòr
	vóór



	241
	Shi king
	Shi-king



	242
	vóor-Confuciaansche
	vóór-Confuciaansche



	244
	IV
	VI



	244
	IV.
	[Verwijderd]



	245
	(
	—



	247
	Mitra
	Mithra



	248
	Gatha’s
	Gātha’s



	248,
251
	Ahura-Mazda
	Ahura Mazda



	252
	Anrō-mainyus
	Anrō-mainyu



	252
	Druhks
	Drukhs



	254
	Ahurmazda
	Ahura Mazda



	255
	Zarathustischen
	Zarathustrischen



	255,
266, 288
	Amesa Spenta’s
	Amesa-Spenta’s



	255
	éenheid
	éénheid



	256,
258
	Amesa spenta’s
	Amesa-spenta’s



	257
	alléen
	alléén



	258
	daēv’as
	daēva’s



	259
	Zarathustisch
	Zarathustrisch



	262
	mainyus
	mainyu



	263
	lichtssfeer
	lichtsfeer



	267
	’tzelfde
	’t zelfde



	268
	nomaden leven
	nomadenleven



	272
	III
	IV



	277
	polytheisme
	polytheïsme



	278
	milioen
	millioen



	279
	Religions geschichte
	Religionsgeschichte



	279
	adresses
	addresses



	279
	Rhijs
	Rhys



	279
	philosophie
	Philosophie



	280
	Ramāyāna
	Rāmāyana



	280
	Mahābhrāta
	Mahābhārata



	282
	Visakhā
	Visākhā



	289
	Adi-Boeddha
	Ādi-Boeddha



	289
	Anagatabhayas
	Anāgatabhayas



	290
	Avichi
	Avīchi



	295
	Maha
	Mahā



	295
	daeva
	daēva



	297
	Sanscriet
	Sanskriet












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE WIJZEN VAN HET OOSTEN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/9097117808025027254_cover.jpg
Lild

DE GROOTE DENKERS
| DER EEUWEN i = i

AMSTERDAM - COHEN ZONEN

s





