
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Jüdische Geschichten

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Jüdische Geschichten


Author: Isaac Loeb Peretz


Translator: Alexander Eliasberg



Release date: June 21, 2011 [eBook #36488]


Language: German


Credits: Produced by Norbert H. Langkau, Jana Srna and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK JÜDISCHE GESCHICHTEN ***





Anmerkungen zur Transkription:

Schreibweise und Interpunktion des Originaltextes wurden
übernommen; lediglich offensichtliche Druckfehler wurden
korrigiert. Änderungen sind im Text
so gekennzeichnet. Der
Originaltext erscheint beim Überfahren mit der Maus.
Eine Liste der vorgenommenen Änderungen
findet sich am Ende des Textes.



Jüdische Geschichten

Von

Jizchok Lejb Perez





Aus dem Jidischen

übertragen von

Alexander Eliasberg

Im Insel-Verlag / Leipzig

Ein Zwiegespräch

An einem Frühlingstage, einem richtigen warmen Pessachtage,
gehen Reb Schachno, ein langer, magerer Jude, der letzte
Überrest der alten Kozker Chassidim-Gemeinde, und Reb Sorach,
ein ebenso magerer, doch kleingewachsener Jude, der letzte lebende
Vertreter der alten Belzer(1) Gemeinde, vor der Stadt spazieren.
In ihren jüngeren Jahren waren sie Feinde auf Tod und Leben,
denn Reb Schachno war der Anführer der Kozker gegen die
Belzer, und Reb Sorach der Anführer der Belzer gegen die
Kozker. Doch jetzt, wo sie beide alt geworden sind und die
Kozker nicht mehr das sind, was sie früher waren, ebenso wie
auch die Belzer ihr früheres Feuer verloren haben, sind sie aus
den Parteien ausgetreten und haben die Führerschaft jüngeren
Leuten überlassen, die in Glaubenssachen schwächer, sonst aber
rüstiger sind als sie.

An einem Wintertage, an der Ofenbank im Bethause haben
sie Frieden geschlossen, und nun gehen sie am dritten Pessachfeiertage
spazieren. Am weiten, blauen Himmel strahlt die Sonne,
aus der Erde sprießen überall Halme, und man kann beinahe
sehen, wie bei jedem Grashalme ein Engel steht und ihn zur
Eile antreibt. Vögel schießen durch die Luft auf der Suche nach
den vorjährigen Nestern. Und Reb Schachno sagt zu Reb Sorach:

»Die Kozker Chassidim, die richtigen Kozker von altem Schrot
und Korn – von den heutigen Kozkern spreche ich nicht! – hielten
nicht viel von der Haggodo(2) …«

»Doch um so mehr von den Mazzeknödeln!« lächelt Reb Sorach.

»Lache nicht über die Knödel!« antwortet Reb Schachno sehr
ernst. »Lache nicht! Du kennst doch die geheime Bedeutung des
Bibelwortes: ›Du sollst den Knecht nicht seinem Herrn überantworten‹?«

»Mir genügt es,« antwortet Reb Sorach stolz und überlegen,
»daß ich die Verzückung des Gebets kenne.«

Reb Schachno tut so, als ob er es nicht gehört hätte, und
fährt fort:

»Der offenbare Sinn der Worte ist doch klar: wenn ein
Knecht, ein Diener, ein Leibeigener seinem Herrn entläuft, darf
man ihn, nach dem Gebote der Thora, nicht einfangen; man darf
ihn nicht binden und seinem Herrn zurückbringen. Denn wenn
ein Mensch entlaufen ist, so konnte er es wohl nicht länger aushalten
… Es handelt sich also einfach um die Rettung einer
Menschenseele! Und der verborgene Sinn dieser selben Worte
ist ebenso einfach. Der Menschenleib ist ein Knecht, der Knecht
der Seele! Der Leib ist ein Lüstling: sieht er ein Stück Schweinefleisch,
oder eine fremde Frau, oder irgendeinen Götzendienst,
oder ich weiß nicht was, – so will er aus der Haut fahren. Doch
die Seele wehrt es ihm und spricht: ›Du sollst nicht sündigen!‹
und er muß sich fügen. Ebenso umgekehrt: will die Seele irgendein
göttliches Gebot erfüllen, so muß es der Leib für sie tun,
und wenn er noch so müde und zerschlagen ist: die Hände müssen
arbeiten, die Füße laufen, der Mund sprechen … Warum?
Weil es ihm sein Herr, das heißt die Seele, befohlen hat. Und
dennoch heißt es: ›Du sollst den Knecht nicht seinem Herrn überantworten.‹
Man darf also den Leib nicht ganz an die Seele
ausliefern: die flammende Seele würde ihn sonst zu Asche verbrennen,
und hätte der Schöpfer Seelen ohne Leiber haben
wollen, so hätte er überhaupt keine Welt erschaffen! Darum hat
auch der Leib seine Rechte; es steht geschrieben: ›Wer zu viel
fastet, ist Sünder‹; denn der Leib muß essen! Wer fahren will,
muß seinen Gaul füttern. Kommt irgendein Feiertag, so freue
auch du dich, Leib! Nimm einen Schluck Branntwein! Die
Seele hat ihre Freude, und auch der Leib hat seine Freude: die
Seele erfreut sich am Segensspruch, den man dabei sprechen
muß, und der Leib – am Branntwein selbst! Heut ist Pessach,
das Fest der Erinnerung an unsere Befreiung aus Ägypten, –
komm her, Leib, da hast du einen Mazzeknödel! Und der Leib
fühlt sich dadurch gehoben; denn er wird teilhaftig der wahren
Freude, die in der Erfüllung eines göttlichen Gebots liegt …
Lache nicht über die Knödel, mein Lieber, lache nicht!«

Reb Sorach muß gestehen, daß die Auslegung tief ist und sich

hören lassen kann. Er ißt aber aus Prinzip keinerlei aus Mazzes
hergestellte Speisen!

»In diesem Falle hast du deine Freude an der trockenen Mazze
selbst …«

»Wer hat genug Mazzes, um sich satt zu essen? Und wer hat
noch Zähne, um sie zu beißen?«

»Wie erfüllst du dann das Gebot: ›An deinen Festen sollst du
dich freuen‹ in bezug auf den Leib?«

»Weiß ich? Manchmal hat der Leib Freude an einem Schluck
Rosinenwein … Ich persönlich habe meine größte Freude an
der Haggodo selbst. Ich sitze da, lese die Haggodo, zähle die
ägyptischen Plagen auf, verdoppele sie und lese sie immer von
neuem …«

»Du roher Kerl!«

»Roher Kerl? Nach so vielen Verfolgungen, die das Volk
Israel erlitten, nach so vielen Jahren der Verbannung der göttlichen
Majestät aus ihrem Tempel? Ich meine, man hätte einführen
sollen, daß die zehn Plagen siebenmal aufgezählt werden …
Daß das Gebet ›Ergieße deinen Zorn, Herr, auf die Völker, die
dich nicht anbeten!‹ siebenmal gesprochen wird! Doch vor allen
Dingen die ägyptischen Plagen – die machen mir die größte
Freude! Ich würde sie am liebsten bei offenen Türen und Fenstern
aufzählen: sollen sie es nur hören! Was habe ich zu fürchten?
Die heilige Sprache verstehen sie ja sowieso nicht!«

Reb Schachno wird für eine Weile nachdenklich, und dann beginnt
er wie folgt:

»Ich will dir eine Geschichte erzählen, die bei uns passiert ist.
Ich will nicht übertreiben – etwa zehn Häuser vom Hause des
gottseligen Rabbi entfernt wohnte ein Metzger. Ich will nicht
mit dem Munde sündigen; denn der Mann ist schon längst auf
jener Welt, – aber der Metzger war ein roher Mensch, nun eben
ein echter Metzger. Einen Nacken hatte er wie ein Stier, Augenbrauen
wie Borsten und Hände wie Klötze. Und erst seine
Stimme! Wenn er sprach, klang es wie ein ferner Donner oder
wie wenn Soldaten schießen! Ich glaube sogar, er stammte aus
Belz …«

»Na, na!« brummt Reb Sorach.

»So wahr ich lebe!« erwidert Reb Schachno kaltblütig. »Zu
beten pflegte er mit einer besonders wilden Stimme, mit allerlei
Nebengeräuschen. Bei manchen Gebeten klang es, wie wenn
man Wasser ins Feuer schüttet …«

»Das kannst du dir schenken!«

»Nun stelle dir vor, was für einen Lärm es gibt, wenn sich so
ein Kerl an den Pessachtisch setzt und die Haggodo liest! In der
Wohnung des Rabbi hört man jedes Wort! Nun, ein Metzger
ist eben ein Metzger. Alle Tischgenossen beim Rabbi lachen.
Und selbst der Rabbi, seligen Angedenkens, bewegt leise die
Lippen, und man sieht, daß er lächelt. Doch später, als der
Bursche anfing, die Plagen aufzuzählen, als sie ihm aus dem
Maule herausflogen wie Flintenkugeln, als er bei jeder Plage
mit der Faust auf den Tisch hämmerte, so daß die Weinbecher
klirrten, – wurde der Rabbi, sein Andenken sei gesegnet, sehr
traurig …«

»Traurig? Am Feiertage, am heiligen Pessachfeste – traurig?
Was redest du da?«

»Man fragte ihn auch nach der Ursache.«

»Und was gab er für eine Antwort?«

»Auch der Schöpfer der Welt, sagte er, ist beim Auszuge
Israels aus Ägypten traurig gewesen.«

»Wo hat er das her?«

»Es steht in einem Midrasch! Als die Kinder Israels durch
das Meer gezogen waren und das Meer zurückfloß und Pharao
mit seinem ganzen Heere bedeckte und ertränkte, fingen die Engel
zu singen an, die Seraphim flogen, und die Räder, auf denen
Gottes Thron ruht, rollten durch alle sieben Himmel, jauchzend
ob der guten Botschaft. Und die Gestirne und Sternenbilder
fingen zu tanzen an! Du kannst dir denken, was für eine Freude
es war, als es hieß: Die ganze Unreinheit ist ins Meer versunken!
Doch der Schöpfer der Welt gebot allen Ruhe und sprach von
seinem Throne herab: ›Meine Kinder ertrinken im Meere, und
ihr singt und tanzt?‹ Denn Pharao und sein ganzes Heer und
selbst alle Unreinheit – sind Gottes Geschöpfe … ›Und der
Herr erbarmte sich seiner Schöpfung‹ – so steht es geschrieben!«

»Von mir aus …«, seufzt Reb Sorach. Nach einer Weile
fragt er:

»Und wenn das schon in einem Midrasch steht, was hat da
dein Rabbi Neues entdeckt?«

Reb Schachno bleibt stehen und sagt sehr ernst:

»Erstens, du Belzer Narr, ist niemand verpflichtet, neue Auslegungen
zu geben: in der Thora gibt es nichts Neues und nichts
Altes, das Neue ist alt, und das Alte neu. Zweitens wird
damit erklärt, warum es Sitte ist, die ganze Haggodo mit einer
traurigen Melodie zu singen. Und drittens verstehen wir
jetzt den Vers: ›Israel soll sich nicht erfreuen nach der Art der
anderen Völker.‹ Deine Freude soll nicht roh sein! Du bist doch
kein Bauer! Rachlust ist kein jüdisch Ding!«

Wenn nicht noch höher!

Und der Rebbe von Nemirow pflegte alljährlich um die Selichoszeit(3)
jeden Morgen zu verschwinden.

Er war nirgends zu finden: weder in der Schul, noch in den
beiden Lehrhäusern, noch in einem der Betzirkel; und bei sich zu
Hause schon ganz gewiß nicht. Seine Wohnung stand offen; jeder,
wer nur wollte, konnte hineingehen; gestohlen wurde beim Rebben
niemals. Doch in der Wohnung war keine Menschenseele.

Wo kann der Rebbe sein?

Wo soll er sein? Selbstverständlich im Himmel! Hat denn
so ein Rebbe vor den Schrecklichen Tagen(4) wenig auszurichten?
Juden brauchen, unberufen, Lebensunterhalt, Frieden, Gesundheit,
gute Partien für die Kinder; sie wollen gut und fromm
sein, doch die Sünden sind groß, und der Satan durchschaut mit
seinen tausend Augen die Welt von einem Ende bis zum anderen
und sieht alles und zeigt jede Kleinigkeit an … Und wer soll
helfen, wenn nicht der Rebbe?

So dachte sich die ganze Gemeinde.

Einmal kommt aber in die Stadt ein Litwak(5). Er lacht! Ihr
wißt doch, was ein Litwak ist: von Andachtsbüchern hält er gar
nichts, dafür stopft er sich den Kopf mit Talmudabschnitten und
Bibelstellen voll. Und dieser Litwak weist aus dem Talmud nach
– er sticht einem damit förmlich die Augen aus –, daß selbst
Moses bei Lebzeiten kein einziges Mal in den Himmel kam, sondern
stets zehn Handbreiten unter dem Himmel zurückblieb! Geh
einer und streite mit einem Litwak!

»Wo kommt also der Rebbe hin?«

»Meine Sorge!« antwortet er und zuckt die Achsel; und wie
er das sagt, faßt er schon den Entschluß – was ein Litwak nicht
alles kann! – der Sache auf den Grund zu gehen.



Noch am selben Abend, bald nach dem Abendgebet, stiehlt sich
der Litwak ins Zimmer des Rebben hinein, kriecht unter des
Rebben Bett und liegt. Er will die Nacht durchwachen und sehen,
was der Rebbe vor Morgengrauen, wenn die Leute zu den Selichos
gehen, anfängt.

Jemand anderer an seiner Stelle würde einschlummern und
die Zeit verschlafen; doch ein Litwak weiß immer Rat: um sich
wach zu halten, nimmt er im Kopfe einen ganzen Talmudabschnitt
durch; ich weiß nicht mehr, ob es der Abschnitt »Von den Schlachtungen«
oder der »Von den Gelübden« war.

Vor Morgengrauen hört er, wie man an die Läden klopft, um
die Leute zum Gebet zu rufen.

Der Rebbe war schon lange wach. Der Litwak hörte ihn schon
seit einer Stunde seufzen.

Jeder, der den Nemirower Rebben nur einmal seufzen hörte,
weiß, welche Trauer um das ganze Volk Israel, welche Seelenqual
in jedem seiner Seufzer steckt … Es wird einem ganz
bange ums Herz, wenn man ihn seufzen hört! Ein Litwak hat
aber doch ein Herz aus Eisen: er hört zu und bleibt ruhig liegen!
So liegen sie beide: der Rebbe – leben soll er! – auf dem Bett,
der Litwak unter dem Bett.

Etwas später hört der Litwak, wie im ganzen Hause die Betten
zu knarren beginnen, wie die Hausleute aufstehen, wie hie und
da ein jüdisches Wort fällt; wie das Wasser in die Waschbecken
fließt, und wie die Türen auf- und zugemacht werden … Dann
verlassen alle das Haus; es wird wieder still; im Zimmer ist es
finster; nur ein schwacher Mondstrahl dringt durch einen Spalt
im Laden …

Später gestand der Litwak, daß, als er allein mit dem Rebben
geblieben war, ihn ein Grauen befallen hatte. Es überlief ihn
heiß und kalt vor Angst, und die Wurzeln seiner Schläfenlocken
stachen ihn wie Nadeln.

Es ist doch wirklich keine Kleinigkeit: mit dem Rebben allein,
beim Morgengrauen in der Selichoszeit!…

Ein Litwak ist aber starrköpfig: er zittert wie ein Fisch im
Wasser und – liegt!



Endlich steht der Rebbe auf …

Zunächst wäscht er sich und verrichtet alles, was ein Jude am
Morgen verrichten muß. Dann geht er zum Schrank und holt
ein Bündel hervor; im Bündel sind Bauernkleider: ein Paar
Leinenhosen, Schaftstiefel, ein Bauernrock, eine große Pelzmütze
und ein breiter, mit Messingnägeln verzierter Ledergurt.

Und der Rebbe zieht alle die Kleider an.

Aus der Rocktasche hängt das Ende eines dicken Bauernstrickes
heraus.

Der Rebbe geht aus dem Zimmer, der Litwak geht ihm nach.

Der Rebbe geht in die Küche, bückt sich, holt unter dem Bett
eine Axt hervor, steckt sie sich hinter den Gurt und verläßt das
Haus.

Der Litwak zittert, bleibt aber nicht zurück.



Ein stilles Grauen, das Grauen der Selichoszeit lagert über
den dunklen Gassen. Hie und da dringt der Aufschrei eines
Betenden aus einem der Betzirkel oder das Stöhnen eines
Kranken aus einem Fenster .. Der Rebbe schleicht an den
Mauern entlang, immer im Schatten der Häuser … So

schwimmt er aus einem Schatten in den anderen, und der Litwak
schwimmt ihm nach …

Und der Litwak hört, wie das laute Pochen seines eigenen
Herzens sich mit den schweren Tritten des Rebben vermengt.
Er bleibt aber trotzdem nicht zurück und gelangt zusammen mit
dem Rebben vor die Stadt.



Vor der Stadt gibt es ein Wäldchen.

Der Rebbe – leben soll er! – geht ins Wäldchen. Nach dreißig,
vierzig Schritten bleibt er vor einem jungen Baum stehen. Der
Litwak sieht mit Bestürzung, wie der Rebbe die Axt aus dem Gürtel
zieht und auf den Baumstamm einschlägt.

Er sieht, wie der Rebbe immer wieder ausholt; er hört, wie
der Baum ächzt und knackt. Der Baum fällt, und der Rebbe
spaltet den Stamm in Klötze, dann die Klötze in Späne. Dann
macht er aus den Spänen eine Tracht Holz, umbindet sie mit
dem Strick, den er in der Tasche hatte, lädt sie sich auf den Rücken,
steckt die Axt wieder in den Gürtel und geht zur Stadt zurück.

In der hintersten Gasse bleibt er vor einem kleinen, halb eingefallenen
Häuschen stehen und klopft ans Fenster.

»Wer klopft?« fragt eine erschrockene Stimme aus dem
Häuschen. Der Litwak erkennt, daß es die Stimme einer Jüdin,
einer kranken Jüdin ist.

»Ich bin es!« antwortet der Rebbe auf kleinrussisch.

»Wer bist du?« fragt wieder die Frauenstimme.

»Wassil!« antwortet der Rebbe.

»Was für ein Wassil? Und was willst du, Wassil?«

»Ich habe Holz zu verkaufen!« sagt der angebliche Wassil.
»Sehr billig, so gut wie umsonst!«

Und ohne die Antwort abzuwarten, tritt der Rebbe ins Haus.



Der Litwak schleicht ihm nach und sieht im fahlen Morgenlichte
eine ärmliche Stube, zerbrochenes Hausgerät … Im Bette
liegt eine kranke Jüdin, in Lumpen gehüllt, und sie spricht mit
erbitterter Stimme:

»Kaufen? Womit soll ichs kaufen? Wo soll ich arme Witwe
Geld hernehmen?«

»Ich will es dir borgen!« antwortet der falsche Wassil. »Es
sind im ganzen sechs Groschen!«

»Wie soll ich sie dir bezahlen?« stöhnt die arme Jüdin.

»Törichte Frau!« spricht der Rebbe vorwurfsvoll. »Sieh:
du bist arm und krank, und ich traue dir das bißchen Holz: ich
vertraue dir, daß du es mir bezahlen wirst. Und du hast einen
so großen, so starken Gott und vertraust ihm nicht … Du traust
ihm nicht einmal die dummen sechs Groschen für eine Tracht
Holz!«

»Und wer wird einheizen?« stöhnt die Witwe. »Habe ich denn
die Kraft aufzustehen? Mein Sohn ist schon fort auf die Arbeit.«

»Ich will auch einheizen,« sagt der Rebbe.



Und während er das Holz in den Ofen legte, sprach der Rebbe
stöhnend den ersten Abschnitt der Selichos …

Und als er Feuer gemacht, und das Holz lustig zu flackern
begann, sprach er, schon etwas lustiger, den zweiten Abschnitt …

Und den dritten Abschnitt sprach er, als das Holz richtig
brannte und er das Ofenblech schloß …



Der Litwak, der das alles gesehen, wurde von nun an Nemirower
Chassid.

Und sooft später jemand erzählte, daß der Nemirower Rebbe
alljährlich zur Selichoszeit jeden Morgen die Erde verlasse und
in den Himmel fliege, lachte der Litwak nicht mehr, sondern
fügte still hinzu:

»Wenn nicht noch höher!«

Die Kabbalisten

In schlechten Zeiten sinkt sogar die beste Ware – die göttliche
Wissenschaft – im Werte. Und so ist von der Laschtschower
Jeschiwo(6) schließlich nichts übriggeblieben als der Rosch-Jeschiwo
Reb Jekel und ein einziger Schüler.

Der Rosch-Jeschiwo ist ein alter, hagerer Mann mit langem,
zerzaustem Bart und erloschenen Augen. Lemech, sein einziger
Schüler, ist ein langer, schmächtiger Jüngling mit blassem Gesicht,
schwarzen Schläfenlocken, schwarzen, meistens gesenkten
Augen, trockenen Lippen und einer spitz hervortretenden, zitternden
Gurgel. Beide tragen geflickte Röcke, die vorn offen stehen und
den nackten Leib – denn sie haben keine Hemden an – sehen
lassen. Der Rosch-Jeschiwo schleppt mit großer Mühe ein Paar
schwere Bauernstiefel; dem Schüler fallen seine viel zu großen
Stadtschuhe von den bloßen Füßen; denn er hat keine Socken.

Das ist alles, was von der einst so berühmten Jeschiwo übriggeblieben
ist!

Die verarmten Einwohner des Städtchens schickten immer
weniger Essen und luden die Schüler immer seltener zu Mahlzeiten
ein. Darum verzogen sich die armen Schüler nach anderen
Städten. Reb Jekel will aber hier sterben, und sein Schüler
will ihm die Scherben auf die Augen legen.

Sie beide müssen viel hungern. Und wenn man wenig ißt,
schläft man auch wenig. Und nach schlaflosen Nächten und
vielen Hungertagen bekommt man Lust zur Kabbala!

Wenn man schon ganze Nächte durchwacht und tagelang
hungert, so will man davon wenigstens einen Nutzen haben:
durch Fasten und Kasteiungen kann man ja erreichen, daß sich
alle Tore der Welt öffnen und alle Geheimnisse, Engel und Geister
offenbar werden!

So beschäftigen sich die beiden seit längerer Zeit mit der Kabbala.

Sie sitzen an einem langen Tisch in der leeren Stube. Bei
den anderen Juden ist es schon nach dem Essen, doch bei den
beiden noch vor dem Frühstück. Sie sind es aber gewohnt. Der
Rosch-Jeschiwo hat seine Augen halb geschlossen und redet; der
Schüler hält den Kopf in beide Hände gestützt und lauscht.

»Es gibt darin«, sagt der Rosch-Jeschiwo, »vielerlei Stufen
der Vervollkommnung: einer kennt ein Stückchen, ein anderer
die Hälfte, und ein dritter die ganze Melodie. Der Rebbe,
seligen Angedenkens, kannte zum Beispiel die ganze Melodie,
sogar mit einem Nachspiel. – Und ich«, fügt er traurig hinzu,

»bin nur der Gnade teilhaftig geworden, ein ganz kleines Stückchen
zu kennen – kaum so groß …«

Er mißt auf seinem dürren Finger ein winziges Endchen ab
und fährt fort:

»Es gibt Melodien, die Worte haben müssen … Das ist die
niedrigste Stufe. Und es gibt eine höhere Stufe: die Melodie
braucht keine Worte; sie wird ohne Worte gesungen, als reine
Melodie … Aber auch diese Melodie bedarf einer Stimme und
braucht Lippen, durch die sie dringt! Und Lippen sind – du verstehst
mich doch? – etwas Körperliches. Daher ist auch die
Stimme, wenn auch eine edle Form des Körperlichen, aber
immerhin etwas Körperliches! Nehmen wir an, daß die Stimme
auf der Grenze zwischen Geistigem und Körperlichem steht!

»Doch in jedem Falle ist die Melodie, die der Stimme bedarf
und von den Lippen abhängt, noch nicht ganz rein, nicht ganz
geistig!

»Die richtige, höchste Melodie wird aber ganz ohne Stimme
gesungen … Sie tönt im Innern des Menschen, in seinem
Herzen, in allen Gliedern. So sind die Worte des Königs David
zu verstehen: ›Alle meine Gebeine lobpreisen Gott!‹ Im Marke
der Knochen muß es tönen, und das ist das schönste Loblied auf
den Herrn, gesegnet sei sein Name! Denn eine solche Melodie
ist nicht von einem Wesen aus Fleisch und Blut erfunden. Sie
ist ein Teil jener Melodie, mit der Gott die Welt erschaffen hat,
ein Teil der Seele, die er ihr eingegeben hat … So singen die
himmlischen Heerscharen!…«

Der Vortrag wurde unterbrochen durch das Erscheinen eines
zerlumpten Burschen mit einem Strick um die Lenden. Er trat
in die Stube, stellte auf den Tisch vor den Rosch-Jeschiwo eine
Schüssel Grütze, legte ein Stück Brot dazu und sagte mit roher
Stimme:

»Reb Tewel schickt dem Rosch-Jeschiwo sein Essen!« Und
bei der Tür wandte er sich noch einmal um und fügte hinzu: »Ich
komme später die Schüssel holen!«

Durch die Stimme des Burschen aus den himmlischen Harmonien
gerissen, stand der Rosch-Jeschiwo mühselig auf und
schleppte sich in seinen schweren Stiefeln zum Wassergefäß bei

der Tür, um sich die Hände zu waschen. Im Gehen sprach er
weiter, doch mit weniger Inbrunst als vorhin, und der Schüler
verfolgte ihn von seinem Platze aus mit leuchtenden Augen und
lauschenden Ohren.

»Ich bin aber nicht einmal für würdig befunden,« sagt traurig
der Rosch-Jeschiwo, »zu wissen, auf welcher Stufe dieses erreicht
werden kann, bei welchem Tor des Himmels … Weißt du,«
gibt er lächelnd zu, »die nötigen Kasteiungen und Betübungen
kenne ich wohl, und ich werde sie dir, vielleicht noch heute, mitteilen!«

Dem Schüler springen schier die Augen heraus, er sitzt mit
offenem Munde da und fängt jedes Wort des Meisters mit Gier
auf. Doch der Meister bricht ab … Er wäscht sich die Hände,
trocknet sie ab, spricht die vorgeschriebene Gebetformel, geht
zurück zum Tisch und spricht mit bebenden Lippen das Gebet
über den Bissen Brot.

Und er ergreift mit zitternden Händen die Schüssel, und der
warme Dampf verdeckt sein ausgemergeltes Gesicht. Dann setzt
er die Schüssel wieder auf den Tisch, nimmt mit der Rechten
den Löffel und wärmt die Linke am Rande der Schüssel. Dabei
zerkaut er mit seinem zahnlosen Munde langsam den Bissen Brot,
über den er das Gebet gesprochen hat.

Als Gesicht und Hände warm geworden sind, legt er seine
Stirn in Falten, spitzt die dünnen blauen Lippen und beginnt
zu blasen. Der Schüler starrt ihn unverwandt an. Doch als die
zitternden Lippen des Greises dem ersten Löffel Grütze entgegeneilen,
packt ihn etwas am Herzen: er bedeckt sein Gesicht mit den
Händen und schrumpft gleichsam ein.

Nach einer Weile kam ein anderer Bursche, ebenfalls mit einer
Schüssel Grütze und einem Stück Brot, und sagte:

»Reb Jojssef schickt dem Schüler sein Frühstück!«

Doch der Schüler zog die Hände vom Gesicht nicht fort. Der
Rosch-Jeschiwo legte seinen Löffel weg und ging an den Schüler
heran. Einige Zeit betrachtete er ihn mit Stolz und Liebe, dann
berührte er seine Schulter:

»Man hat dir Essen gebracht!« weckte er ihn mit freundlicher
Stimme.

Der Schüler nahm seine Hände langsam und unwillig vom
Gesicht weg. Das Gesicht war noch blasser geworden, und die
Augen brannten noch unheimlicher.

»Ich weiß, Rebbe!« antwortete er. »Doch ich werde heute
nicht essen.«

»Den vierten Tag fasten?« fragte der Rosch-Jeschiwo erstaunt.
»Und ohne mich?« fügte er etwas beleidigt hinzu.

»Es ist ein eigener Fasttag,« antwortete der Schüler. »Ich
faste heute zur Buße …«

»Was redest du? Wie kommst du zur Buße?«

»Gewiß, Rebbe! Ich muß büßen …, weil ich vor einem Augenblick,
als Ihr zu essen begannt, gegen das Gebot ›Laß dich nicht
gelüsten‹ sündigte!«



In der folgenden Nacht weckte der Schüler den Lehrer. Die
beiden schliefen einander gegenüber auf Bänken in der Lehrstube.

»Rebbe, Rebbe!« rief der Schüler mit schwacher Stimme.

»Was ist?« Der Rosch-Jeschiwo erwachte und erschrak.

»Ich war soeben auf dem höchsten Gipfel …«

»Wieso?« fragt der Rosch-Jeschiwo, noch etwas verschlafen.

»Es hat in mir gesungen!«

»Wieso? Wieso?«

»Das weiß ich selbst nicht, Rebbe,« antwortete der Schüler
kaum hörbar. »Ich konnte nicht einschlafen und vertiefte mich
in Euren Vortrag … Ich wollte um jeden Preis jene Melodie
kennen lernen … Und vor großem Kummer, daß ich es nicht
konnte, fing ich zu weinen an … Alles weinte in mir, alle
meine Glieder weinten vor dem Schöpfer der Welt! Und dabei
machte ich die Gebetübungen, die Ihr mich gelehrt habt, doch
seltsam: nicht mit dem Munde, sondern tief im Innern! Und
plötzlich wurde es so hell. Ich hielt die Augen geschlossen, und
doch war es um mich hell, sehr hell, blendend hell …«

»Recht so!« sagte der Alte, sich vorbeugend.

»Und vor dieser Helle wurde mir so gut, so leicht … Es war
mir, als ob ich keine Schwere mehr hätte, als ob mein Leib jedes
Gewicht verloren hätte und fliegen könnte …«

»Recht so!«

»Dann wurde es mir so lustig, so lebendig zumute … Mein
Gesicht blieb unbeweglich, meine Lippen rührten sich nicht, und
doch lachte ich … Lachte so gut, so herzlich, so fröhlich …«

»So, so! Ganz recht: in höchster Freude …«

»Dann summte etwas in mir, wie der Anfang einer Melodie …«

Der Rosch-Jeschiwo sprang von seiner Bank auf und war mit
einem Satz beim Schüler.

»Und weiter?«

»Und weiter fühlte ich, wie es in mir zu singen anfing …«

»Was hast du dabei gefühlt? Was? Was? Sag!…«

»Ich fühlte, daß alle meine Sinne geschlossen und verstopft
sind, und in mir inwendig etwas singt … Ganz wie es sich gehört:
ohne Worte und ohne Töne, so …«

»Wie? Wie?«

»Nein, ich kann es nicht … Früher konnte ich es noch …
Dann wurde aus dem Singen …«

»Was wurde aus dem Singen? Was?«

»Eine Art Musik … Gleich als ob ich in mir eine Geige hätte,
oder als ob in meinem Innersten der Spielmann Jojne säße und
eines der Stücke spielte, die er beim Rabbi an der Tafel spielt!
Es klang aber noch viel schöner, edler, trauriger! Und alles ohne
Töne, ganz ohne Töne, rein geistig …«

»Wohl dir! Wohl dir! Wohl dir!«

»Und nun ist alles weg!« sagt der Schüler sehr traurig.
»Meine Sinne sind wieder erwacht, und ich bin so müde, so
furchtbar müde, daß ich …«

»Rebbe!« schreit er plötzlich auf, sich an die Brust greifend.
»Rebbe, sprecht mir das Sterbegebet vor! Man ist mich holen
gekommen! Sie brauchen dort oben einen neuen Chorjungen!
Ein Engel mit weißen Flügeln… Rebbe! Rebbe! Schma
Ißroel!(7) Schma …«



Das ganze Städtchen wünschte sich einen solchen Tod. Doch
dem Rosch-Jeschiwo war es zu wenig.

»Noch einige Fasttage,« seufzte er, »und er wäre noch ganz
anders gestorben: durch einen Kuß von Gottes Munde!«

Berl der Schneider

Erew Jom-Kippur – Vorabend des Versöhnungstages – in
der Berditschewer Schul. Es senkt sich die Nacht. Die
alten Leute haben bereits vor dem Thoraschreine das Gebet: »Mit
Wissen des Schöpfers und mit Wissen der Schöpfung …« gesprochen
und sind auf ihre Plätze zurückgekehrt. Rabbi Levi-Jizchok
steht am Vorbeterpult: er soll das Kol-Nidrej anstimmen,
doch er schweigt.

Alle Blicke hängen an seinem Rücken. In der Weiberabteilung
ist es still wie auf dem Meere vor dem Sturme. Vielleicht
wird er zuvor, wie er das schon manchmal tat, einige Worte
sprechen, wird sich in der gemeinen Volkssprache mit dem Schöpfer
der Welt auseinandersetzen, wie ein Mensch mit seinem Nächsten
spricht.

Aber Rabbi Levi-Jizchok steht, in Kittel(8) und Gebetmantel
gehüllt, vor dem Pulte und schweigt.

Was hat das zu bedeuten?

Sind die Tore des Gebets zu einer so späten Stunde noch geschlossen?
Hat Rabbi Levi-Jizchok nicht die Kraft anzuklopfen?
Er hält seinen Kopf etwas geneigt, wie lauschend; lauscht er, ob
man die Tore nicht schon aufschließt?

Und plötzlich wendet sich Rabbi Levi-Jizchok um und ruft:

»Schuldiener!«

Der Schuldiener eilt zu ihm hin, und der Rabbi fragt:

»Ist Berl der Schneider noch nicht da?«

Die Gemeinde ist vor Erstaunen wie versteinert. Der Schuldiener
stammelt: »Ich weiß nicht …« und sieht sich um. Auch
Rabbi Levi-Jizchok mustert die Anwesenden.

»Nein, er ist noch nicht da!« sagt er schließlich. »Ist zu Hause
geblieben.« Und dann wendet er sich wieder zum Schuldiener:

»Geh zu Berl dem Schneider ins Haus und ruf ihn her!
Ich, Levi-Jizchok, der Rabbi der Stadt, ließe ihn rufen!«

Berl der Schneider wohnt in der Schulgasse, nicht weit vom
Bethause. Und er kommt auch sehr bald, ohne Kittel und Gebetmantel,
in Werktagskleidern. Sein Gesicht ist finster, seine Augen
sind böse und erschrocken zugleich. Er geht auf Rabbi Levi-Jizchok
zu und sagt:

»Ihr habt mich rufen lassen, Rabbi, so bin ich zu Euch gekommen.«

Er betont: »Zu Euch«.

»Sag einmal, Berele,« fragt der Rabbi lächelnd, »warum wird
heute dort oben von dir so viel gesprochen? Die himmlischen
Heerscharen sind nur mit dir allein beschäftigt. Man hört nichts
als: Berl der Schneider und Berl der Schneider!«

»Aha!« triumphiert Berl.

»Hast du irgendeine Beschwerde vorzubringen?«

»Gewiß!«

»Gegen wen denn, Berele?«

»Gegen den Schöpfer der Welt!« antwortet Berl.

Die Gemeinde hätte ihn in Stücke gerissen. Doch Rabbi Levi-Jizchok
lächelt noch freundlicher.

»Vielleicht wirst du uns erzählen, um was es sich handelt?«

»Gerne!« sagt Berl. »Von mir aus kann die Sache sogar
gleich hier von Euch entschieden werden. Darf ich sprechen?«

»Sprich!«

»Den ganzen Sommer lang«, beginnt Berl der Schneider
seine Anklage, »habe ich, nicht auf Euch gesagt, Rabbi, gar keine
Arbeit gehabt … Weder von einem Juden, noch von einem
Bauern. Ich könnte mich einfach hinlegen und sterben, so schlecht
ging es mir!«

»Ach!« zweifelt der Rabbi: »Der Same Abrahams, Isaaks
und Jakobs ist doch mildtätig, – du hättest auf die Barmherzigkeit
der Leute vertrauen sollen!«

»Darum handelt es sich nicht, Rabbi. Ich sage niemandem
ein Wort und nehme von niemandem etwas an.«

Von einem Geschöpf aus Fleisch und Blut nimmt er keine
Geschenke an. Er hat vor dem Schöpfer der Welt die gleichen

Rechte wie die andern Leute. Das einzige, was er getan hat
– er hat seine Tochter in eine größere Stadt zu fremden Menschen
dienen geschickt. Und er sitzt allein zu Hause und wartet,
was der Schöpfer mit ihm zu tun beschließt.

Einmal vor dem Laubhüttenfeste geht die Tür auf. Aha! Nun
hat er es doch erlebt. Und in der Tat, es ist ein Bote vom Gutsherrn:
Berl soll ihm einen Mantel mit Pelz füttern. Der Schöpfer
will also doch um ihn sorgen! Er geht aufs Schloß, man
führt ihn in ein eigenes Zimmer und übergibt ihm den Mantel
und die Felle.

»Hättet Ihr nur die Felle gesehen, Rabbi! Die schönsten
Fuchsfelle, die es nur gibt!«

Es ist aber die höchste Zeit zum Kol Nidrej-Gebet. Darum
sucht der Rabbi die Erzählung abzukürzen:

»Also kurz und gut, du hast den Mantel gefüttert und warst
fertig. Was geschah dann?«

»Eine Kleinigkeit geschah: drei Felle blieben mir übrig.«

»Und die hast du eingesteckt?«

»Das ist leichter gesagt, Rabbi, als getan! Denn wenn man
aus dem Schlosse kommt, steht vor dem Tore ein Wächter, und
wenn dieser Verdacht hat, so durchsucht er die Kleider und zwingt
sogar einen, die Stiefel auszuziehen. Und findet man bei mir,
Gott behüte, die Felle, so hat der Gutsherr böse Hunde und Reitknechte …«

»Was tatest du nun?«

»Bin ich aber doch Berl der Schneider! Ich gehe in die
Küche und bitte, daß man mir ein Brot schenkt.«

»Christenbrot, Berele!«

»Nicht zum Essen brauchte ich es, Rabbi! Man schenkt mir
einen großen Laib. Ich gehe damit in das Zimmer, wo ich genäht
habe, schneide das Brot auf, höhle die Hälften aus, rolle
das Weiche, das ich herausgenommen, so lange in den Händen
herum, bis es den Geruch vom Schweiß annimmt, und werfe es
dem Hunde vor, der in dem Zimmer liegt. Hunde lieben Menschenschweiß.
Und die drei Fuchsfelle stecke ich in den Laib und
gehe. Am Tore hält man mich an: Was trägst du, Jude, unterm

Arm? Ich zeige den Brotlaib her, und man läßt mich gehen.
Etwas weiter beginne ich schon zu laufen. Ich gehe nicht durch
die Landstraße, sondern nehme den kürzeren Feldweg.

»So gehe ich und hüpfe beinahe vor Freude: Nun werde ich
zum Laubhüttenfest einen eigenen Palmenzweig haben und einen
eigenen Paradiesapfel! Nichts von der Gemeinde Geborgtes …
So schöne Fuchsfelle!…

»Da erzittert unter mir die Erde … Ich weiß schon, was
das ist: ein Reiter jagt mir nach! Das Blut erstarrt in mir.
Sie haben wohl die Felle nachgezählt … Entrinnen kann ich
nicht: es ist doch ein Reiter, und dazu noch auf einem von den
Pferden des Gutsherrn! Ich werfe sofort den Brotlaib in die
Stoppeln und merke mir die Stelle, mache mir für alle Fälle ein
Zeichen. Und schon höre ich, wie man mich ruft: Berl! Berl! –
Ich erkenne die Stimme: es ist wirklich der Reitknecht vom Gutshof.
Alle Glieder zittern mir, Rabbi! Meine Seele sitzt mir in
den Fußknöcheln … Ich wende mich aber um und gehe dem
Reiter entgegen.

»Nun stellt sich heraus, der ganze Schreck war umsonst: ich
hatte vergessen, an den Pelzmantel ein Hängsel anzunähen.
Darum hatte man mir den Reiter nachgeschickt. Der Reiter setzt
mich hinter sich aufs Pferd, und schon reiten wir zurück.

»Ich danke Gott für die Rettung, nähe das Hängsel an und
gehe. Doch wie ich zu der bewußten Stelle komme, ist der Brotlaib
nicht mehr da! Die Felder sind längst abgemäht, kein
Menschenkind kommt da vorbei, und kein Vogel in der Welt hat
die Kraft, eine solche Last wegzuschleppen … Es ist also klar,
wer das getan hat …«

»Wer?« fragt Rabbi Levi-Jizchok.

»Er!« antwortet Berl der Schneider und deutet mit dem
Finger nach oben. »Der Schöpfer der Welt! Sein Werk ists!
Und ich weiß, Rabbi, warum er das getan hat: Er, der große
Herr, will nicht dulden, daß ich, Berl der Schneider, mir nach
Schneiderart einen Rest aneigne …«

»Es stimmt ja auch,« sagt Rabbi Levi-Jizchok mild: »Nach
dem Gesetz …«

»Ach was, Gesetz!« ereifert sich Berl. »Der Brauch bricht

ein Gesetz. Nicht ich habe den Brauch eingeführt; er stammt
von uralten Zeiten!«

»Und wenn schon der Schöpfer der Welt,« fährt er fort, »der
große und stolze Herr nicht will, daß ich, Berl der Schneider,
der ärmste Knecht von allen Knechten, die ihm dienen, mir einen
Rest aneigne, so soll er mir Arbeit verschaffen, so soll er mir,
wie jeder andre Herr, Gehalt zahlen! Aber er duldet nicht das
eine und gibt mir nicht das andre. Nun will ich ihm, dem
Schöpfer der Welt, nicht länger dienen. Ich habe es gelobt! Es
ist aus!«

Durch die Gemeinde geht eine Bewegung. Drohende Hände
erheben sich. Man will auf den Schneider losstürzen. Doch
Rabbi Levi-Jizchok gebietet Ruhe. Es wird wieder still, und
der Rabbi fragt gütig:

»Und was geschah weiter, Berl?«

»Nichts! Ich komme nach Hause und esse, ohne zuvor die
Hände zu waschen. Mein Weib will mich zur Rede stellen – ich
schlage sie ins Gesicht. Ich lege mich zu Bett und spreche nicht
das Abendgebet. Meine Lippen wollen von selbst ›Höre Israel!‹
sprechen, doch ich beiße sie mit den Zähnen. Und am Morgen:
weder Segensspruch, noch Handwaschung, noch Morgengebet:
Er soll mir zu essen geben! Mein Weib rennt aus dem Hause
ins Dorf zu ihrem Vater, dem Pächter. Also bleibe ich ohne
Weib! Es ist mir sogar lieber so: ich bin ja Berl der Schneider,
doch sie ist nur ein schwaches jüdisches Weib, – soll sie lieber
damit nichts zu tun haben. Und ich tue das meinige: am Laubhüttenfest
weder Laubhütte, noch Palmenzweig. An den Festtagen
spreche ich keinen Segensspruch über den Wein, und am
Simchas-Tojre-Tag, an dem uns die Thora gegeben wurde, ziehe
ich mir, wie Mordechai nach Hamans Mordbeschluß, zum Zeichen
der Trauer einen Sack an!

»Und wie die Zeit vor dem Neujahrsfeste kommt, wenn man
jede Nacht ins Bethaus geht, um Bußgebete zu sprechen, da wird
es mir schon etwas bange: der Schuldiener klopft jede Nacht
ans Fenster, um mich zu wecken, und mein Herz klopft auch. Es
zieht mich hin … Aber ich bin ja Berl der Schneider und
halte mein Wort! Ich ziehe mir die Bettdecke über den Kopf

und gebe nicht nach. Dann kommt das Neujahrsfest – ich rühre
keinen Finger. Und wenn die Stunde kommt, wenn man Schojfer(9)
bläst, stopfe ich mir Werg in die Ohren … Das Herz will mir
aus dem Leibe springen, Rabbi! Ich habe vor mir selbst Ekel:
ich bin ungewaschen und trage schmutzige Werktagskleider. Ein
kleiner Spiegel hängt bei mir in der Stube – ich kehre ihn
um zur Wand, ich will mich nicht sehen! Und wie ich höre, daß
die Gemeinde zum Flusse geht, um die Sünden ins Wasser abzuschütteln …«

Er verstummt für eine Weile und ruft dann aus:

»Aber recht habe ich, Rabbi! Und ohne was zu erreichen, will
ich nicht nachgeben!«

Rabbi Levi-Jizchok denkt eine Weile nach und fragt:

»Was willst du also, Berl? Willst du Arbeit und Verdienst?«

»Ich spucke auf Verdienst!« erwiderte Berl beleidigt. »Verdienst
hätte ich vorher haben sollen! Auf Verdienst hat jedermann
Anrecht! Der Vogel in der Luft, der Wurm in der Erde
– sie alle haben ihr Auskommen. Verdienst ist etwas Selbstverständliches.
Jetzt will ich mehr!«

»Sag doch, Berl, was du willst!«

»Ist es wahr, Rabbi, daß am Jom-Kippur nur die Sünden
des Menschen gegen Gott verziehen werden?«

»So ist es!«

»Und die Sünden des Menschen gegen seinen Nächsten nicht?«

»Nein.«

Berl der Schneider richtet sich auf und sagt laut und bestimmt:

»Also werde ich, Berl der Schneider, nur dann nachgeben
und wieder in den Dienst des Schöpfers der Welt treten, wenn
er mir zuliebe an diesem Jom-Kippur auch die andern Sünden
verzeiht! Habe ich nicht recht, Rabbi?«

»Du hast recht!« erwidert der Rabbi. »Bleibe nur dabei
– man wird dir schon nachgeben müssen …«

Und er wendet sich wieder zum Betpult, richtet den Kopf in
die Höhe, lauscht hinauf und verkündet nach einer Weile:

»Du hast es durchgesetzt, Berl! Nun schnell nach Haus, hole
Kittel und Gebetmantel!«

Der das Leben gibt, gibt auch wovon zu leben

Eine Geschichte von Jojchenen dem Melamed(10)

I


Vorrede. Ich entschuldige mich und bekenne meine
Ansicht, daß es in der Welt keinen Unglauben gibt



Meine Herren! Ich, Jojchenen der Melamed, will euch eine
Geschichte erzählen. Und die Geschichte, die ich euch erzählen
will, ist wie ein Rädchen in einem Rade: eine Geschichte
in einer anderen Geschichte.

Beide Geschichten habe ich nicht erfunden oder, wie man sagt,
aus den Fingern gesogen. Ich bin, gottlob, kein Schreiber. Ich
erzähle sie euch ganz einfach, ohne Salz und Schmalz; Wortgeklingel
lieb ich nicht … Wer die Wahrheit sagt, braucht keine
Kunstgriffe, der spricht einfach seine Muttersprache.

Eine Vorrede muß ich euch aber doch geben: diese Geschichten,
die ich erzählen will, werden euch möglicherweise zeigen, daß ihr,
meine Herren, in vielen Dingen zu weit gegangen seid und euch
zu sehr auf eure Sinne verlassen habt; daß es in der Welt Dinge
gibt, von welchen weder euch noch euren größten Weisen je geträumt
hat … Darum bitte ich euch, mir das nicht übelzunehmen.

Wenn ihr wollt, könnt ihr glauben, und wenn nicht, so
nicht.

Ich will mich auch gleich vor meinen Freunden rechtfertigen:
es wird meine Freunde vielleicht verdrießen, daß ich sozusagen
aus der Schule plaudere, und dazu noch heutzutage, wo es so
viel Unglauben gibt … und daß dadurch ein Ärgernis entstehen
kann. Gott bewahre! Ich will ihnen sagen, daß es überhaupt
keinen Unglauben auf der Welt gibt: das mit dem Unglauben
ist eine erfundene Sache!

Denn die ganze Welt ist nichts als Glauben!

Könnte es denn auch anders sein?

Die Welt ist unendlich groß, hat wirklich keine Grenzen! Und
unser Verstand ist so klein, so winzig, daß wir einem Menschen
gleichen, der in einer finsteren Nacht, mit einem Pfenniglicht in
der Hand, das kaum vier Schritt weit leuchtet, durch eine öde,
finstere Wüste geht!

Ich bleibe bei meiner Meinung: ohne Glauben kann man
überhaupt nicht auskommen! Die Vernunft allein reicht nicht
aus. Wo kommt dann das Märchen vom Unglauben her? Nun,
diese nichtsnutzigen Schreiber, die für das einfache Volk, für
Köchinnen und Dienstmädchen Bücher verfassen, die Geschichten
von Mördern und Räubern, von Falschmünzern und Wechselfälschern
ausdenken, nur um die Leute zu erschrecken und ihr Blut in
Wallung zu bringen, – diese selben Schreiber haben auch den
Unglauben und den Irrglauben erfunden! Und zwar mit demselben
Zweck: um das gemeine Volk – die Dienstmädchen, Schuster-
und Schneiderlehrlinge – zu erschrecken …

Doch in Wahrheit: ohne Glaube kein Wille; einfach jüdisch
gesprochen heißt das, daß ein Mensch, der nichts glaubt, auch
nichts will und zu nichts Lust hat!

Ein solcher Mensch ist nichts mehr als ein Lehmklumpen, ein
Stück Holz! Und wenn du Menschen siehst, welche Gelüste haben
oder ihre Gelüste zugunsten andrer, größerer oder erhabenerer
überwinden. Menschen, welche essen und trinken, Familienglück
genießen, im Schweiße ihres Angesichts arbeiten und den Kopf
voller Geschäfte haben, so wisse, daß diese Menschen glauben!
Daß sie zumindest an ihr eigen Leben glauben!…

Denn zweifeln kann man ja schließlich auch daran! Wenn
man will, so sagt man: Das Leben ist nichts! Und dagegen läßt
sich schon wirklich nichts machen.

Doch die Regel ist: alle glauben. Nur glaubt der eine, daß
der Leviathan vor dem Schor-ha-Bor(11) verzehrt werden wird;
und der andre sagt: nein, umgekehrt, der Schor-ha-Bor kommt
zuerst, und dann der Leviathan als Zuspeise. Und ein »aufgeklärter«

junger Mann, der weder an den Leviathan noch an
den Schor-ha-Bor glaubt, der glaubt an den Äther! Und was
ist dieser Äther? Da erklärte mir ein solcher junger Mann: der
Äther ist etwas, was weder Körper noch körperliche Kraft, weder
Seele noch überhaupt etwas Geistiges ist; er nimmt keinen Raum
ein und hat kein Gewicht … Mit einem Worte: er ist ein »Ja«
und ein »Nein« zugleich!

Frage ich ihn, ob er den Äther gesehen hat? Nein! Aber er
glaubt an ihn! Kurz und gut: alle glauben.

Was ist dann der Unterschied? Nun, jeder glaubt an seinen
Rebben, jeder hat seinen Glauben, sozusagen seinen kleinen
Götzen.

Alle blicken fremden Leuten auf den Mund. Alle küssen; doch
der eine küßt den Vorhang vor dem Thoraschreine, wenn er auch
nicht weiß, was im Schreine ist; der andre das kabbalistische
Buch »Megillo Tmirin«, wenn es vom Tische herunterfällt; ich
habe sogar mit meinen eigenen Augen gesehen, wie einer von
ihren Leuten die »Geheimnisse von Paris« küßte. Und ich habe
aus sicherer Quelle gehört, daß diese »Geheimnisse« die schauerliche
Geschichte von einem gewissen Charbojno darstellen – doch
nicht von unserem Charbojno, seligen Angedenkens, aus dem
Buche Esther(12), sondern von einem Pariser Holzhacker, der barfuß
auf Glasscherben herumging – und noch ähnliche Lügen, die
ein Pariser Lügner erfunden und ein Wilnaer »Aufgeklärter«
in die heilige Sprache übersetzt hat.

Meine Herren! Ich habe gottlob viel vom Leben und von
der Welt gesehen; ich war Melamed in Dörfern und in kleinen
Städten und auch in großen Städten. Seit sieben Jahren bin
ich, Gott sei Dank, Melamed in Warschau, und ich komme, gottlob,
unter Menschen, und ich kenne Menschen! Ich kenne Misnagdim(13),
die beim chassidischen Gebet »Wajizmach purkonej«
aus der Haut fahren, und ich kenne Chassidim, die einen, der zu
einem andern Rebben fährt, für einen Ketzer – daß Gott davor
behüte! – halten.

Ich kenne auch »Aufgeklärte«, sogar sehr viele; bedeutende
und unbedeutende, solche, die wirklich was wissen, und gewöhnliche
Schreiberseelen; ich kenne sogar viele, sehr viele Abtrünnige.
Das alles kenne ich. Doch einen Menschen, der nicht glaubt,
habe ich noch nie gesehen!

Ich wage sogar die Behauptung aufzustellen, daß es in der
ganzen Gesellschaft der »Aufgeklärten« keinen einzigen gibt, der
seinen eigenen Zuschnitt, sein eigenes System, seinen eigenen
Weg hätte. Ich sah unter ihnen keinen einzigen, der seine eigene
Ansicht über die Dinge hätte; mit Ausnahme von vielleicht zwei
oder drei ganz großen Karpfenköpfen … Und die ganze übrige
Gesellschaft, wie ihr sie seht, ist nicht ein ausgeblasenes Ei wert!
Auch sie sind Chassidim, nur von einer andern Richtung! Sie
glauben eben an ihren Rebben! Und sie hängen an ihrem
größten Mann der Zeit, genau so, wie wir an dem unsrigen!

Und ich kann einen heiligen Eid schwören, daß keiner von
ihnen ein eigenes Lehrgebäude hat, nicht einmal für eine Stunde!
Nichts als Glaube an den Großen der Zeit. Und sie sprechen
ihm alles nach, ohne einen Unterschied zu machen zwischen dem,
was er mit Überlegung, bei klarem Verstande und im Ernst gelehrt,
und dem, was er so nebenhin, oder im Zorne, oder gar
nur, um zu widersprechen, gesagt hat.

Ganz wie bei unsern Gesinnungsgenossen! Es ist nicht der
geringste Unterschied!

Und wenn einer von dieser Gesellschaft zu mir kommt und
sagt, daß er an nichts glaubt, so ist es einfach dumm: ich werde
ihn doch nicht dadurch beschämen, daß ich ihm meine Ansicht
sage. Für mich selbst weiß ich aber, daß er entweder Spaß macht
oder einfach prahlt; und gerade ein solcher fürchtet sich, nachts
allein auszugehen! Und vielleicht muß er überhaupt so sprechen,
weil es sein Geschäft verlangt. Was tut der Mensch nicht wegen
seines Geschäfts!… Und er kann ja auch ein ganz dummer
Mensch sein, der nicht einmal weiß, was er nicht weiß und was
man glauben muß!

Und wenn so, warum sollen wir uns dessen schämen, was wir
glauben?! Worin sind denn unsere Gesinnungsgenossen ärger
als alle die »Aufgeklärten«, die nichts andres tun, als Ammenmärchen

und Wunder zum größern Ruhme ihrer Großen erzählen?
Weil unsere Geschichten nicht erfunden sind? Weil wir
die Leute nicht mit Schauergeschichten von Räubern und Mördern,
Falschmünzern und Wechselfälschern erschrecken? Muß man
denn unbedingt nur über solche Dinge schreiben, die glatt erfunden
sind?

Und ich will ja keine Geschichte von jenseit des Meeres oder
aus uralten Zeiten erzählen, sondern eine wahre Begebenheit,
die sich hier in Warschau und zudem vor ganz kurzer Zeit ereignet
hat!

Und vielleicht kommt jemand und sagt: Es ist nicht wahr!
Die Sache ist erlogen!… Gut, soll er nur kommen, soll er
sich unterstehen! Ich bin, Gott sei Dank, ein einfacher Melamed
und kein Schreiber, Gott behüte! Und Lügen ist weder mein
Handwerk noch mein Geschäft!

Kurz und gut – meine Geschichte ist wahr. Und wenn jemand
kommt und ihr eine andere Deutung gibt? Gut, so werden wir
ihn anhören.

Bis hierher geht die Vorrede, und nun beginnt die Geschichte
selbst.

II


Ein Ausspruch des »Schweigers« gesegneten Angedenkens.
Die Vorzüge meines Bruders; er ruhe
in Frieden. Ein guter Anfang



Man erzählt vom »Schweiger«(14), gesegneten Angedenkens, daß
er, als man ihn einmal fragte, warum er nicht, wie die andern
Rebben, aus der Thora predige, einfach geschwiegen habe, wie
er es bei allen Fragen zu tun pflegte.

Doch zu einer andern Stunde, als er besonders gnädig aufgelegt
war und man in ihn mit derselben Frage wieder drang,
sagte er mit einem Lächeln:

»Die Welt«, sagte er, »wundert sich über mich, warum ich
nicht Thoraweisheit predige. Und ich wundere mich über diejenigen,

die das tun können. Wie kann man in der Thora anfangen
und aufhören, wo die Thora weder Anfang noch Ende
hat und die Unendlichkeit selbst ist?

»In Wirklichkeit ist es aber so: Leute, die keine Ahnung von
der Thora haben und predigen, was ihnen gerade in den Sinn
kommt, beginnen, wann und wo sie wollen, und endigen, wann
und wo sie wollen. Denn die Thora, die sie predigen, ist nicht
die Unendlichkeit, nicht die Thora des Herrn der Welt! Es ist
ihre eigene, von ihnen erfundene Thora … Doch einer, der
die Thora wirklich kennt, predigt nicht, weil er nicht weiß, wo
er beginnen und wo er endigen soll!

»Und in weltlichen Dingen ist es auch so. Zum Beispiel bei
einem Rechtsstreit, wenn man die Zeugen vernimmt. Ein wahrheitsliebender
Mensch, der nicht lügen kann und will, beginnt
seine Zeugenaussage mit den sechs Tagen der Schöpfung und
kommt niemals zu der Sache selbst; und zum Schluß – schon gar
nicht! Doch einer, der frei aus dem Kopfe spricht, legt sich alles
hübsch zurecht und spricht wie ein Mensch, der Anfang und Ende
weiß … Und seine Aussage fließt dahin wie Baumöl!«

Dieselbe Regel gilt auch für jede Erzählung: der Schreiber,
der sich alles aus den Fingern saugt, kann eine Geschichte beginnen,
wann und wo er will; sie ist seine eigene Schöpfung,
und er kann mit ihr tun, was ihm beliebt! Wenn er will, macht
er sie kurz. Doch ich, der ich eine wahre Begebenheit erzählen
will, weiß wirklich nicht, womit ich anfangen und womit ich
endigen soll! »Es gibt nichts Neues unter der Sonne« – jede
Sache hängt von einer früheren Sache ab, und die frühere von
einer noch früheren, und diese letztere kann man auch nicht verstehen,
wenn man nicht weiß, was noch früher war. Und so gelangt
man zu den sechs Tagen der Schöpfung … Doch zu
Ehren meines geliebten Bruders Seinwel-Jechïel, er ruhe in
Frieden, will ich mit ihm beginnen …

Es ist jedermann bewußt – die ganze Franziskanergasse weiß
es –, daß mein Bruder, gesegneten Angedenkens, ein großer Gelehrter
und ein wirklich gottesfürchtiger Mann war.

Er war Witwer, und in seinen alten Tagen blieb er ganz allein
mit seiner Tochter, der Jungfrau Broche-Leë – es soll zwischen

Lebendigen und Toten wohl unterschieden werden! Er lebte in
großer Not, und da er keine Kraft mehr zu unterrichten hatte,
blieb er schließlich – nicht auf euch gesagt und auf keinen Juden
gesagt! – ohne Brot. Und die Jungfrau Broche-Leë wuchs, unberufen,
wie auf Hefe … Mit einem Wort – es war ein
Jammer!

Was tut Gott? Einige Hausväter, lauter geachtete feine
Männer, deren Kinder mein Bruder unterrichtet hatte, tun sich
zusammen und übernehmen es, Broche-Leë zu verheiraten und
ihrem Vater, er ruhe in Frieden, die Mittel zu geben, damit er
ins Heilige Land fahren kann.

Obwohl die Reise nicht zum Abschluß gedieh, da er unterwegs
– nicht auf euch gesagt! – an einem Herzschlag starb, so war ihm
doch vergönnt, die Stadt Zfas im Heiligen Lande zu sehen, woselbst
er seinen Geist aufgab und in einem jüdischen Grabe mit
großen Ehren beigesetzt wurde.

Der Rabbiner von Zfas hielt auf seinem Grabe einen feurigen
Nachruf und druckte ihn, den Nachruf, in seinem Werke »Kostbare
Perlen« ab; und wer in dieses Werk hineinsieht, leckt sich
die Finger ab.

Da ich jetzt schon einmal den Anfang habe, werde ich mit der
eigentlichen Geschichte beginnen.

III


Die Geschichte selbst. Schlecht getroffen. Jammer.
Broche-Leë wird von ihrem Mann verlassen



Mildtätigkeit ist eine große Sache. Doch nur für den, der sie
übt. Und ich beneide nicht den, der Almosen empfängt und vom
Vorstand des Wohltätigkeitsvereins abhängt …

Aber ich beneide meinen Bruder, er ruhe in Frieden, daß er zur
rechten Zeit verschied und den späteren Jammer nicht mehr sah!

Denn die Hausväter, welche Broche-Leë die Mitgift gaben,
hatten bloß das eine vergessen, daß sie die Tochter eines Gelehrten
und eine fromme und reine Seele war. Bei der Wahl des Bräutigams
berücksichtigten sie weder das, noch viel weniger die Verdienste

ihres Vaters. Sie trachteten nur danach, ihr einen Ernährer
zum Mann zu geben. Sie handelten ganz ohne Vorbedacht,
nur um die Sache irgendwie zu erledigen. Man gabelte
einen jungen Mann auf, der in einer Rechtsanwaltskanzlei halb
angestellt war und ab und zu etwas verdiente. Und da er keine
zu großen Ansprüche machte und ein Weib ernähren konnte, griff
man zu. Man nähte die Aussteuer, hinterlegte die Mitgift, nahm
Spielleute auf und feierte Hochzeit. Ich gratuliere!

Die Wahrheit zu sagen, gefiel mir der junge Mann gar nicht.
Auch mein Weib Feige, sie soll gesund sein, meinte, daß man
keine besonders kostbare Anschaffung gemacht hatte. Da aber
mein Bruder, er ruhe in Frieden, dazu gar nichts sagte, so
schwiegen wir selbstverständlich auch.

Doch dieses Schweigen war nicht klug!

Kaum war mein Bruder, gesegneten Angedenkens, abgereist,
als die Geschichte losging, und es sich zeigte, daß in dieser Ehe
etwas nicht in Ordnung war. Ich hörte bald, daß der häusliche
Friede beim jungen Paare etwas hinkte! Man zankte sich, man
schrie, und die Nachbarn klopften an die Wände. Ich hörte
auch, daß der junge Mann Mojsche-Ißroel nicht ausnehmend
fromm war, was Broche-Leë sehr mißfiel. Und er schreckte sie
damit, daß er den Kaftan ablegen und den kurzen deutschen Rock
anziehen werde, daß er sogar selbst Rechtsanwalt werden wollte.
Mojsche-Ißroel hielt ihr vor, daß die Hausväter ihn betrogen
hätten: sie hätten ihm vor der Trauung eine andre, schönere
Braut gezeigt; sie hätte er gewiß nicht genommen! Er bemängelte
auch ihre Aussteuer: Alte Lumpen, sagte er. Auch hätte man
ihm die übliche Beköstigung in den ersten Ehejahren versprochen
und ihm hinterdrein die Zunge gezeigt. Noch sagte er, er hätte
erwartet, daß die Wohltäter sich für ihn verwenden, ihn, wie er
sagte, »protegieren« würden; sie hätten sich aber auf der Armenhochzeit
nur angegessen und angetanzt und ihn später nicht über
ihre Schwelle gelassen.

Selbstverständlich wollte ich mich gleich in der ersten Stunde
nicht einmischen … Die Hausväter und meine Frau Feige,
leben soll sie, wollten es nicht zulassen. Und schließlich ist es ja
auch nichts Neues! Es kommt oft genug vor, daß es in der ersten

Zeit nach der Hochzeit, ehe man sich aneinander gewöhnt hat,
zwischen Mann und Weib Streitigkeiten gibt. Und später – Gewohnheit
ist die zweite Natur – lebt man doch zusammen!

Die Wahrheit zu sagen, gab es auch zwischen mir und meiner
Frau Feige – sie soll gesund sein! – im ersten Jahre nach der
Hochzeit Zusammenstöße. Doch später, als die Kinder kamen
und wir um unseren Lebensunterhalt selbst sorgen mußten, hörten
diese Dummheiten auf. Ich suchte mir irgendein Geschäft; es
glückte mir nicht, und so wurde ich Melamed. Und es ist wirklich
nicht so schlimm – man lebt – möge es bis hundertundzwanzig
Jahr' so weiter gehen!

Also kurz und gut – ich schwieg. Besonders, als mir meine
Frau Feige, sie soll leben, über Broche-Leë eine vielsagende Andeutung
machte. Und mir braucht man nicht erst einen Finger
in den Mund zu legen. Also ein gutes Zeichen, daß es nur gut
abläuft! Leider lief es aber nicht nach Wunsch ab.

Er besserte sich nämlich gar nicht, er wurde sogar noch schlimmer.
Dieser Prachtmensch hatte unsers Vaters Abrahams Eigenschaft:
er sprach wenig und tat viel. Es genügte nicht, daß er sich deutsch
kleidete, er begann auch ganze Nächte hindurch Karten zu spielen.

Jeden Abend brachte er seine Kumpane mit ins Haus und
zwang Broche-Leë, ihnen Tee zu kochen und sie mit Branntwein
und Hering zu bewirten; und den Hering natürlich mit Essig
und Öl – anders paßt es ihm nicht. Und dazu weiße Semmeln;
Schwarzbrot ist ihnen zu gering! Und wenn etwas von den
sieben Sachen fehlte, machte er einen Krach. Obendrein verhöhnte
er sie und machte sie zum Spott für die Leute. Und das
nicht genug – er beschimpfte sie noch mit den gemeinsten Ausdrücken!

Nun sah ich ein, daß die Sache nicht gut steht und daß man
weiter nicht schweigen darf. Ich faßte mir ein Herz und ging
zum Ehepaar hin.

Ich komme herein und fange, natürlich zunächst mit guten
Worten an, mit feinen Reden, sogar mit einem Scherzwort,
wie schon so meine Natur ist. Ich versuche die Sache zuerst
freundschaftlich und gutmütig anzufassen und sage ihm, daß,
obwohl er ein Verbrecher vor dem Herrn ist, die Sache noch nicht

hoffnungslos sei; und ich schildere ihm das große Ansehen, das
der Bußfertige im Himmel hat, und sage ihm, daß ihm auch die
Verdienste von Broche-Leës gottseligen Ahnen im Himmel beistehen
würden. Er müsse nur mit der Buße beginnen, nur einmal
ernsthaft an Buße denken.

Ich verspreche ihm noch, ihm menschlich näher zu treten, ihn
in meinen Betzirkel einzuführen und sogar, falls ich einmal, so
Gott will, zum Rebben fahren werde, ihn mitzunehmen; und
noch ähnliche freundschaftliche Worte sage ich ihm.

Da bricht er in ein Gelächter aus! Er lacht über mich, über
meinen Betzirkel und über den Rebben! Er möchte, sagt er,
auf alle diese schönen Sachen verzichten, wenn ich ihm nur
Broche-Leë abnehme! Und dabei gebraucht er Ausdrücke, die
man überhaupt nicht in den Mund nehmen kann!

Notgedrungen mußte ich nun einen strengeren Ton anschlagen.
Ich sagte ihm, daß er, obwohl er sich deutsch kleide, doch nur ein
Ignorant und ein Taugenichts sei. Und dann sagte ich ihm noch
ganz furchtlos: wenn er Buße tut, ists gut, und wenn nicht, so
wird er manches schwarze und finstere Jahr in der Hölle zu kosten
kriegen!

Fängt er schon wieder zu lachen an: »Wer Hölle? Was
Hölle?« Als ob er schon einmal dort gewesen wäre und gesehen
hätte, daß es, Gott behüte, gar keine Hölle gibt! Und dann weist
mir noch der freche Kerl die Tür!

Was sollte ich tun? Broche-Leë ist, sehe ich, grün und gelb,
die Tränen fließen ihr wie Bäche aus den Augen. Ich gehe also
fort und lasse den Frechling vor das Rabbinergericht laden.

Er kommt nicht hin, und ich lasse wieder eine Zeit verstreichen.

Und da wurde es plötzlich still. Vom Ehepaar hörte ich gar
nichts mehr. Das kam aber nur daher, weil der Verbrecher seiner
Broche-Leë verboten hatte, über meine Schwelle zu kommen; sonst
würde er sie windelweich schlagen! Broche-Leë ist aber ein gesittetes
Weib und tut, was der Mann verlangt. Sie sitzt also zu
Hause und vergießt heimliche Tränen.

Und höre ich nichts, so weiß ich nichts!

Inzwischen habe ich auch meine eigene Tracht Sorgen: meine
Frau Feige wird mir krank; der Arzt sagt, es sei Fieber; die

Nachbarn sagen etwas anderes, und ich meine, es kommt von
einem bösen Blick. Das Haus ist ohne Hausfrau, die Kinder
ohne Mutter und auch – ohne Vater: es ist gerade Semesterwechsel,
und ich muß herumlaufen, um mir noch zwei oder drei
Schüler zu verschaffen. Und das ist nicht genug: ich bin auch
selbst nicht ganz beisammen.

Die Warschauer steilen Treppen nehmen mir alle Lebenskraft!
Und dazu hetzt man mich noch von allen Seiten: der Hausherr
mahnt das Wohnungsgeld, und ich bin ihm schon zwei Quartale
schuldig geblieben! Und der Bezirksinspektor verlangt von mir,
daß ich noch ein Zimmer hinzumiete, damit es die Schüler geräumiger
haben, damit es in der Lehrstube mehr Luft gibt!

Gott möge es mir verzeihen – ich habe an Broche-Leë nicht
mehr gedacht! Und sooft ich mich an sie erinnerte, sagte ich
mir: da es so still ist, wird sich der Bösewicht wohl doch bekehrt
haben, und sie tun jetzt nichts, als sich herzen und küssen! Und
weil es ihr so gut geht, hat sie die armen Verwandten ganz vergessen.

Aber einmal – ich komme halb ohnmächtig und, nicht auf euch
gesagt, mit geschwollenen Füßen nach Hause, will mir die Hände
waschen, irgend etwas herunterschlingen, schnell das Tischgebet
sprechen und die Knochen im Bette ausstrecken – da verkündet
mir meine Frau Feige eine frohe Botschaft: Broche-Leë war
dagewesen, hatte bittere Tränen vergossen und uns Mörder gescholten,
weil uns ihr Unglück nichts anginge; sie sei eine verlassene
Waise, elend und einsam wie ein Stein.

Sie erzählte noch, daß ihr Mann Mojsche-Ißroel sie martere
und ihr Todfeind sei. Er schlage und prügele sie, so daß sie schon
viele Male aus Nase und Ohren geblutet habe.

Und ich frage meine Frau Feige: »Wie kann das sein? Daß
ein Jude seine Frau schlägt, und dazu noch eine Frau in gesegneten
Umständen?!…«

Sie antwortet, daß es wohl von seiner wahnsinnigen Bosheit
kommt; Mojsche-Ißroel hat den rechten Weg schon längst verlassen.
Er hat jedes Gottvertrauen verloren; darum schreit er,
er habe nicht mehr, wovon zu leben … Und er verlangt – sein
Name und sein Andenken mögen ausgelöscht werden! – daß

Broche-Leë sich etwas antue … Die ganze Welt macht es, sagt
er, so; selbst die feinsten Damen … Und da sie es nicht tun
will, schlägt er sie und beschimpft sie und ihren Vater mit den
schrecklichsten Flüchen!

Wie ich höre, daß er meinem Bruder, gesegneten Angedenkens,
flucht, werde ich voller Zorn! Ich vergesse alles andre, nehme
meinen Stecken – mein Tod oder sein Tod! Abschlachten werde
ich den Hund! – und laufe ohne Atem und Besinnung aus dem
Hause …

Und ich komme und sehe …

Einen Jammer sehe ich!

Die Tür steht offen, in der Stube ists stockfinster. Der Kerl
ist fort, durchgebrannt! Fort ist der ganze Hausrat, selbst die
Bettwäsche hat er abgezogen … Und wo ist sie?

Sie liegt auf dem Boden und windet sich in Krämpfen …

IV


Ein Wunder. Meine Frau Feige und ihre Taten.
Man wirft mich hinaus, und wohin ich gehe



Es geschah ein Wunder, daß meine Frau Feige, unberufen,
ihren gesunden Menschenverstand behielt.

Als ich den Stecken nahm und schrie, daß ich den Hund umbringen
werde, nahm es sich meine Frau Feige gar nicht zu
Herzen … Sie weiß ganz gut, daß ich, Gott behüte, kein Mörder
bin und nicht eine Fliege an der Wand töten kann; sie weiß,
daß ich, wenn ich schon in Zorn gerate, vor allen Dingen zu
weinen anfange. Ich habe schon einmal so eine Natur: vor
Zorn fließen mir die Tränen wie Wasser.

Meine Frau Feige weiß auch, daß ich selbst meine Schüler
nicht so schlage, wie es sich gehört, und daß mir sogar die Väter
deswegen Vorwürfe machen; auch ich selbst fürchte zuweilen, daß
ich in dieser Hinsicht vor Gott und den Menschen sündige: denn
oft ist so ein Hieb notwendig! Besonders seitdem einer meiner
Schüler in schlechte Gesellschaft geriet, ist es meine feste Meinung,
daß man zuweilen schlagen muß!

Wir wollen aber nicht abschweifen!

Also meine Frau Feige wußte ganz gut, daß ich ihm nichts
tun würde, und blieb darum ruhig auf dem Bette sitzen. Doch
später, als eine Stunde, zwei Stunden vergingen und ich noch
immer nicht zurück war, bekam sie doch Angst und sagte sich, daß
ich den Hund gewiß wie einen Fisch in Stücke geschnitten habe
und dafür ins Loch gesperrt worden sei!

Da gab es was! Sie vergaß alle ihre Schmerzen, die Kinder
in den Betten und das bißchen Hausrat, das wir hatten,
sprang aus dem Bette, warf sich etwas um und lief mir nach;
vergaß sogar die Tür hinter sich zu schließen.

Ich schau mich um, – sie ist da. Und kaum ist sie da, als sie
gleich auf den ersten Blick erkennt, was vorgeht. Vor allen
Dingen, als sie mich wie ein Stück Holz dastehen sieht, schreit sie
mich an: »Nichtstuer!« Und im gleichen Augenblick reißt sie
die Tür auf und ruft: »Hilfe!« Sofort kommen einige Nachbarinnen.
Meine Frau Feige übernimmt das Kommando, und
die Nachbarinnen folgen ihren Befehlen. Und eines der Weiber
wirft mich auf Feiges Befehl tatsächlich zur Tür hinaus.

Wo geht man nun hin? Auf der Straße ist nasser Schnee,
der Wind peitscht mir das Gesicht und stiehlt sich durch die Löcher
in meine Kleider hinein …

Also gehe ich ins Bethaus. Dort sitzen noch einige Leute, die
nach dem Beten ein wenig in den Talmud hineinschauen. Ich
nehme mir auch einen Talmudband. Und fertig, mehr brauche
ich nicht! Kaum öffne ich den Talmud, ist Broche-Leë vergessen!
Vergessen ist ihr Mann, der Bösewicht! Und auch die ganze Welt.
Wer ist von ihrem Mann verlassen? Wer ist durchgebrannt?
Wer liegt in Kindsnöten? Das gibt es alles nicht!…

V


Meine Schüler. Wer ist mein Lehrer? Die Thora
und ihr Lohn. Das Gleichnis vom Vogel. Schlimme
Gedanken und Zweifel



Wenn ich manchmal selbst mit großer Freude studiere, können
es meine Schüler aus den reichen Häusern nicht begreifen. Sie

fragen mich, ob ich auch noch lernen muß? Und wer mein
Rebbe ist?

Die Dummköpfe! Sie wissen nicht, daß die Welt ein guter
Rebbe ist, und die Sorge ums Brot – ein gar vortrefflicher Rebbe!
Leiden und Unglück sind gute Melameds .. Die Mücke, die
ewig das Gehirn sticht mit der Frage: »Und was werden wir
essen?«, ist ein gar feuriger Rebbe! Und dann sind auch meine
Schüler selbst mitsamt ihren Vätern – meinen Brotgebern – sehr
feine Lehrer, ausgezeichnete Lehrer!

Alles treibt zum Lernen. Aber wie die Thora, so auch ihr
Lohn. Schlage ich den Talmud auf, so werde ich ein andrer
Mensch. Ich fühle, daß sich mir der Himmel auftut! Daß der
Herr der Welt mir in seiner großen Gnade Flügel, große und
breite Flügel verliehen hat! Und ich fliege auf diesen Flügeln
empor – ich bin ein Adler, und ich fliege in weite Fernen fort;
nicht übers Meer fliege ich, sondern aus der Welt ganz hinaus!
Aus der Welt voller Lüge, Verstellung und bösen Leiden …

Und ich schwinge mich in eine ganz andre Welt hinauf, in
eine neue Welt, in eine Welt, wo es nur Gutes gibt. In eine
Welt, wo weder dickbäuchige Hausbesitzer noch unwissende vornehme
Herren etwas gelten; wo es weder Geld noch Nahrungssorgen
gibt, weder schwere Kindsnöte, noch hungernde Kinder,
noch schreiende Weiber!

Und dort bin ich, ich, der arme, kranke, unterdrückte, hungernde
Melamed, ich ärmster Bettler, der ich hier stumm wie ein Fisch
bin und von allen wie ein Wurm getreten werde, – dort bin ich
der Mensch, der Vornehme, dessen Meinung gilt! Und ich bin
frei, und mein Wille ist frei, und ich habe zu befehlen! Welten
baue ich auf und Welten zertrümmere ich und baue mir neue an
ihrer Stelle! Neue, schönere und bessere Welten! Und ich lebe
in diesen Welten und schwebe in ihnen herum! Ich bin im Paradiese,
im wirklichen Paradiese!

Und ich weiß, daß ich mehr weiß, als ich meinen Schülern
mitteilen will und kann, mehr als ich mir selbst eingestehe. Ich
ahne Dinge, die man mit den Lippen gar nicht aussprechen kann,
die kein Auge sieht und kein Ohr hört, die nur im Herzen blühen,
nur im Herzen leben und pochen!

Die »zwei, die zugleich nach einem Gebetmantel greifen«, deren
Streit der Talmud untersucht, sind für mich nicht zwei beliebige
Menschen von der Straße, nicht ein Schimen und ein Ruben,
wie ich es meinen Schülern erkläre; und auch der Gebetmantel,
um welchen der Streit geht, ist kein gewöhnlicher Gebetmantel,
wie man ihn im Laden von Jossel Pesches kaufen kann … Ich
fasse es tiefer an!

Ich fange alle die Funken auf, die zwischen den Zeilen,
zwischen den Worten, zwischen den Buchstaben leuchten;
meine Seele saugt sie ein wie ein Schwamm! Ich fühle, wie
mich das Licht, das der Frommen im Jenseits wartet, ganz durchtränkt
und erfüllt!

Ach, nur sitzen und studieren! Nur studieren!



Und das muß ich euch auch sagen: wenn ich in reiche Häuser
komme und sehe, wie die Leute ganze Nächte hindurch Karten
spielen, oder die Zeit mit Weibern oder andern Eitelkeiten verbringen;
oder wenn ich durch die Straße gehe und durch die
offene Tür einer Schenke einen Handwerker sehe, wie er in einer
Wolke von Tabakrauch sitzt und trinkt und dummes Zeug spricht;
wenn ich das alles sehe, sage ich euch, werde ich gar nicht böse …
ich mache den Leuten gar keine Vorwürfe; im Gegenteil: mir tut
das Herz weh vor Mitleid mit ihnen!

Denn wenn wir es so betrachten, was sollen sie ohne Thora tun?

Wie ich bereits erwähnte, gab ich einmal auch in einem Dorfe
Unterricht. Mein Schüler zeigte mir, wie am Ende des Sommers
alle Vöglein zusammenflogen, um unser Land noch vor Wintersanfang
zu verlassen … Ich sah, wie sie sich zu ganzen Heeren
versammelten und davonflogen in weite Fernen …

Die kleinen Vöglein können und wollen hier nicht bei Schnee
und Frost bleiben … In dieser Zeit hat hier so ein armes Vöglein
keinerlei Lebensmöglichkeit … Und die Vöglein wissen es,
sie fühlen es, daß der Winter naht, daß ihr Todesengel kommt …

Doch einmal sah ich, wie ein armes verkrüppeltes Vöglein mit
einem gebrochenen Flügel auf der nassen, kalten Erde herumhüpfte;
es piepste und konnte sich nicht vom Boden erheben, um
den großen Vögeln nachzufliegen. Es war wirklich ein Jammer,

zu sehen, wie das arme Vöglein keinen Platz finden konnte, wie
es immer hüpfte und hüpfte, und den andern freien Vögeln, die
schon davonflogen, nachsah …

Damals sagte ich mir: diesem kranken Vögelchen gleicht die
Seele des Unwissenden!…

Fliegen können sie nicht, denn sie haben keine Flügel – keine
Thora! Gib ihnen Thora, gib ihnen Flügel, so werden auch sie
fliegen in die fernen Welten!

Man hat ihnen aber die Flügel zerbrochen, und darum hüpfen
sie immer im kalten Straßenschmutz herum … Darum müssen
sie schamlose Reden führen oder Karten spielen: der Reiche im
Salon, der Arme in der Schenke …

Doch wollen wir zur Sache zurückkehren!

Also ich sitze und studiere. Die paar Leute, die noch im Bethause
waren, sind einer nach dem andern heimgegangen. Der
Schuldiener ging als letzter fort.

Was geht es mich an? Ich sehe es ja gar nicht!

Bei Licht, im warmen Bethause, den offenen Talmudband
vor mir, fürchte ich allein nichts! Ich bin vertieft, ganz wie es
sich gehört.

Die Thora gleicht doch, wie ihr wißt, dem Meere. Die Wellen
schlagen und wollen mich verschlingen … Doch ich kann schwimmen!
Ich tauche unter und bin schon wieder oben! Zuweilen
wird das Meer still; schön, rein und klar wie der Himmel liegt
es da, und meine Seele badet im frischen, belebenden Wasser;
sie gleitet wie über einen Spiegel dahin in Wonne und Schönheit
… Und das Wasser wäscht sie, reinigt sie von allen Flecken,
von den schwarzen irdischen Stäubchen …

Und rein und heilig wird meine Seele …

Doch plötzlich fühle ich einen brennenden Schmerz in den
Fingern, und ich sitze im Finstern …

Der Lichtstummel, den ich in den Fingern hielt, ist ausgegangen!

Alleinsein im Finstern fürchte ich. Und es überfällt mich eine
große Angst!

Wenn es um mich herum hell ist, bei Tage oder auch bei Nacht,
fürchte ich nichts. Mir ist gut! Ich sehe die Welt, und ich spüre
den Hausherrn über der Welt! Ich sehe die Welt, und die

Welt sieht mich. Und ich weiß, daß ich ein Teil der Welt bin,
und daß ihr Hausherr auch mein Hausherr ist; daß ohne seinen
Willen mir kein Haar gekrümmt werden kann. Er wird es nicht
dulden, und auch die Welt selbst wird es nicht dulden. Warum
sollten sie es auch zulassen?

Aber wenn ich allein im Finstern bin und die Welt nicht sehe,
dann – ach, dann höre ich überhaupt auf, Mensch zu sein! Mich
befallen böse Gedanken, und es scheint mir – Gott möge mich
dafür nicht strafen –, daß ich gar keinen Zusammenhang mit der
Welt mehr habe, daß man mich von ihr losgetrennt und aus ihr
weggeführt hat … Ich habe mit ihr nichts zu tun; weder ich,
noch mein Weib, noch meine Kinder … Nichts haben wir mit
ihr zu schaffen! Gleich wird man mich oder einen von uns ganz
still wegtun, und niemand wird es sehen, niemand wird es wissen
und gewiß niemand fühlen.

Kaum war das Licht ausgegangen, als mich gleich meine Festtagsseele,
die nur während des Lernens in meinem Leibe ist, verließ
und ich bei meiner zitternden, erschrockenen Werktagsseele
blieb, bei der Seele des bettelarmen Melameds … Ich bin
wieder ein Nichts, ein Wurm, ein verlorenes Ding …

Und meine Lippen zittern: Gott soll helfen! Gott soll helfen!

Und das Herz nagt und bangt: Broche-Leë wird gebären …
gewiß wird sie gebären. Sie wird sogar Zwillinge haben. Denn
ihre Mutter war wegen ihrer Zwillingsgeburten berühmt!

Du hast wohl zu wenig an eigen Weib und Kind? Also fällt
dir noch Broche-Leë mit einem Kind zu, Broche-Leë mit zwei,
mit drei Kindern … Seinwel-Jechïel ruht im Grabe; er sitzt
jetzt im Paradiese und lernt Thora. Und du arbeite und ernähre
seine Tochter!

Und böse Gedanken sagen mir: Wenn Gott sich erbarmen
will, so hat er keinen andern Ausweg, als den Todesengel zu
schicken … zu mir … zu der Gebärenden …

Barmherziger Gott! Barmherziger Gott!

Und ich weiß, daß ich vor Gott sündige, daß ich in Gotteslästerung
verfalle. Ich weiß das, doch ich habe nicht die Macht,
den bösen Gedanken aus dem Herzen zu vertreiben … Denn
allein bin ich schwach und im Finstern noch schwächer!

Ich weiß, daß das einzige Mittel dagegen die Thora ist, und
ich will sie auswendig studieren; ich will mich auf eines der Probleme
besinnen, doch ich kann nicht: ich habe alles vergessen, habe
die ganze Thora vergessen!

Und ich rief mit allen meinen Kräften aus:

»Herr der Welt! Hilf mir! Hilf mir!«

Und es geschah mir ein Wunder!

VI


Das Wunder. Das verborgene Licht. Erlösung
einer Seele. Der Todesengel, welcher kommt, weil
man ihn rief



Als ich diese Geschichte später einem »Aufgeklärten«, einem
meiner früheren Schüler erzählte, lachte er, und noch wie! Es
war, sagte er, gar kein Wunder, sondern nur ein Zufall oder
eine Einbildung, oder vielleicht gar ein Traum oder dergleichen.

Was macht das?

Jitro, Moses' Schwiegervater, hatte bekanntlich sieben Namen,
und doch gab es nur einen Jitro!

Nenne es, wie du willst: Zufall, Einbildung, Wunder, – Geschichte
bleibt Geschichte!

Ich weiß nur, daß gerade in dem Augenblick, als ich, Gott
behüte, in die tiefste Hölle hinabzustürzen glaubte, sich das ganze
Bethaus mit Licht füllte! Es war eine so blaue Helle wie in
den Lichtsäulen, die manchmal im Sommer von der Sonne durch
ein Fenster schräg in die Stube fallen …

Man sieht ganz deutlich, daß eine solche Säule aus kleinen
Lichttropfen besteht und daß jedes Tröpfchen in ihr strahlend
herumwirbelt.

Und eine solche Säule erfüllte damals das ganze Bethaus.

Plötzlich werde ich ruhig … und alles Denken hört auf!…

Das Bethaus ist von einer süßen Helle erfüllt. Und ich – von
einem süßen, lichten Gottvertrauen! Und alles in mir ist so
rein, so klar, so kristallen!

Und wie ich nach der Ostwand blicke, von der die Lichtsäule
kommt, sehe ich jemanden!

Wen, glaubt ihr, sehe ich?

Meinen Bruder, gesegneten Angedenkens, sehe ich! Und gerade
auf dem Platze, wo er bei Lebzeiten immer zu sitzen und zu
studieren pflegte.

Er hat vor sich ein Buch … Sein Gesicht kann ich nicht sehen,
weil er den Kopf in die Hand stützt. Doch das Herz sagt mir,
daß er es ist, mein Bruder Seinwel-Jechïel …

Und ich erschrak gar nicht!

Denn die Regel ist: wer vor Lebendigen keine Angst hat, der
zittert vor Toten. Doch ich armer Wurm, der ich vor allem, was
da lebt, zittere, was soll ich vor einem Toten Angst haben? Und
vor wem? Vor meinem Bruder Seinwel-Jechïel, der auch bei
Lebzeiten wie Seide war? Und ich frage ihn ganz einfach:

»Bist du es, Seinwel-Jechïel?«

»Ja, ich bin es!« antwortet er und nimmt die Hand von den
Augen.

Ich erblicke sein Gesicht. Es strahlt in seltsamer Lieblichkeit,
und in seinen Augen liegt eine eigentümliche Süße …

Und ich frage weiter:

»Was tust du da, Bruder?«

Und er antwortet:

»Was ich tue? Sehr viel tue ich! Als ich bei Lebzeiten hier
saß und lernte, verwirrte mich oft der Satan; Nahrungssorgen
mischten sich ein, und ich übersprang viele Stellen und lernte
andre wiederum ohne große Andacht. Nun tue ich das, was
man oben über mich verhängte, damit meine Seele endgültig
erlöst werde: Ich wiederhole!«

»Und alles mit Andacht?«

Er nickt bejahend, und ich sage:

»Seinwel-Jechïel, du lernst mit Andacht, weil du nicht weißt,
daß …«

Er unterbricht mich mit seiner süßen Stimme:

»Narr,« sagt er, »im Gegenteil: eben weil ich weiß, lerne ich
jetzt mit solcher Andacht. Bei Lebzeiten wußte ich wenig und
zweifelte viel, und darum übersprang ich viele Stellen ohne

Andacht. Denn nur das, was man nicht weiß und woran man
zweifelt, verwirrt … Doch jetzt, da ich weiß und keine Zweifel
mehr habe, studiere ich immer mit Andacht.«

»Du weißt auch, daß Mojsche-Ißroel …?«

»Nach Amerika entlaufen ist? Ich weiß es! Ich weiß sogar,
mit welchem Schiff er durchgebrannt ist … Verbotene Speisen
ißt er auf dem Schiff. Ich weiß es!«

»Weißt du, daß Broche-Leë …«

»In schweren Kindsnöten liegt? Gewiß weiß ich es! Ich
weiß sogar, daß sie einen Sohn haben wird …«

»Keine Zwillinge?«

»Nein, keine Zwillinge. Sie ist aber sehr zu bedauern! Das
Kind wird ein Krüppel sein … Der Bösewicht hat sie gestoßen
und dem Kinde Schaden zugefügt …«

Und ich frage weiter:

»Vielleicht weißt du auch, wovon sie leben werden?«

»Auch das weiß ich!« sagt er mild. Er kommt auf mich zu,
legt mir seine Hand auf die Achsel und sagt:

»Schau durchs Fenster hinaus!«

Ich tue es.

»Nun, was siehst du?«

»Ich sehe jemanden vorbeigehen … Er ist weiß gekleidet, und
sein Antlitz leuchtet, als ob Gottes Herrlichkeit darauf ruhte …
Ganz unglaublich strahlt sein Antlitz … Er geht langsam …
Mir ists, als ob ich eine süße, herzige Weise hörte, die ein
Spielmann im Gehen spielte … Da ist er schon vorbeigegangen,
der Mensch …«

»Es war kein Mensch – ein Engel wars!«

»Ein Engel?«

»Ein guter, sehr guter Engel … Der Todesengel!«

»Der Todesengel?« rufe ich erschrocken aus.

»Warum zitterst du so? Willst du ihm entfliehen?«

»Und wohin ging der Engel?«

»Wohin er ging? Zum reichen Reb Simche. Auch seine
Tochter liegt in Kindsnöten …«

»Ich weiß es: ich habe ja heute früh mit noch andern Leuten
für sie und das Kind Psalmen gelesen …«

»Das Gebet hilft nur zur Hälfte. Das Kind wird leben.«

»Und sie?«

»Hast doch eben gesehen …«

»Also zu ihr ging der Engel! Und so ohne Lust ging er, mit
langsamen Schritten … Wohl aus Mitleid?«

»Vielleicht. Er hat keine Eile, weil er nicht Gottes Sendbote
ist!«

»Was sagst du?« rufe ich erschrocken. »Wer hat denn noch zu
bestimmen?«

»Auch der Mensch hat seinen Willen … Sie selbst hat ihn
gerufen …«

»Sie selbst?!«

»Sie wollte kein Kind haben, keine Mutter sein! Hat dem
Kinde Schaden zufügen wollen …«

»Herr der Welt!« rufe ich mit großem Schmerz aus. »Sie
wird für ihre Sünde sterben … Aber was hat das Kind verbrochen?
Das Kind wird doch ohne Mutter bleiben … Herr
der Welt!«

»Schrei nicht!« sagt Seinwel-Jechïel und nimmt mich bei der
Hand. »Schrei nicht! Broche-Leë wird des Kindes Amme sein.
Und von heute an wisse: Der das Leben gibt, gibt auch wovon
zu leben!«

Und im selben Augenblick zerrann er mir in der Luft, und die
helle Lichtsäule verschwand. Durch das Fenster sah schon der
bleiche Wintermorgen herein.

VII


Der das Leben gibt, gibt auch wovon zu leben



Ihr könnt euch gar nicht vorstellen, was ich in diesen Augenblicken
empfand!

Ich fiel meiner ganzen Länge nach nieder, und die Quellen
meiner Augen taten sich auf, und die Tränen flossen und flossen …

Und es war mir, als ob ich nicht Tränen weinte, sondern
Steine: als ob mir aus dem Herzen Steine heraufkämen und
durch die Augen herausrollten. Denn je mehr Tränen ich vergoß,

desto weniger Steine blieben mir auf dem Herzen, desto leichter
und freier wurde es mir in der Brust!

Und die Geschichte geht schon zu Ende.

Ich gehe nach Hause.

Die Tür, sehe ich, steht offen!

Ich trete in die Stube und sehe im schwachen, bleichen Morgenlichte,
daß Diebe dagewesen sind! Der ganze Hausrat ist weg!

»Macht nichts!« sage ich mir.

Die Kinder husten im Schlafe trocken und heiser.

Ich höre es und denke mir: »Schadet nichts, macht nichts!«

Bald kommt meine Frau Feige heim und sagt: »Gratuliere!«
Und ich antworte:

»Ein Söhnchen, ein Krüppel!«

Sie schaut mich an.

»Bist du ein Prophet oder was?« Sie hört gar nicht, daß die
Kinder husten, und sieht nicht, daß die Wohnung ausgeräumt ist.

»Woher weißt du das?«

Und ich sage ihr:

»Noch mehr weiß ich, Feige, meine Frau! Ich weiß, daß des
reichen Reb Simches Tochter weggekommen ist (das Wort ›verschieden‹
konnte ich nicht über die Lippen bringen) und daß das
Kind, auch ein Söhnchen, lebt! Und daß Broche-Leë seine Amme
sein wird!«

»Wer hat dir das alles erzählt?«

»Denn«, sage ich ihr, »der das Leben gibt, gibt auch wovon zu
leben.«

Und ich erzählte ihr alles.

Der kranke Knabe

Mameschi, ich will dir ein Geheimnis erzählen; doch der Vater
soll davon nichts erfahren!

Du fragst mich: warum? Weil der Vater mich weniger lieb
hat …

Nein, Mameschi, ich sündige mit den Lippen: er hat mich nicht
weniger lieb, er hat mich nur anders lieb!

Er ist ja der Vater und muß streng sein …

Vater hat einen langen Bart; Vaters Gesicht fühlt sich beim
Streicheln nicht so an wie Mutters atlasglattes Gesicht … Er
hat auch ganz andre Augen und einen ganz andern Blick. Wenn
du mich anschaust, hast du so lachende und dabei so feuchte, so
gütige und dabei so traurige Augen … Du bist Mutter und zugleich
Kamerad … Vor dir kann ich keine Geheimnisse haben …
Mit deinen Augen ziehst du mir jedes Geheimnis aus dem Herzen
heraus …

Vater schaut ganz anders: immer ernst, beinahe kalt …

Nein, Mameschi, es sind ganz andre, wirklich ganz andre
Augen!

Als ich noch klein war, hatte ich vor dem Vater weniger Angst.
Ich weiß noch, wie ich ihm auf die Knie zu springen pflegte, wie
ich ihm das Haar zerzauste, den Bart zerteilte und zu Zöpfen
flocht, die Lippen übereinanderbog; und wenn er mich böse anschauen
wollte, drückte ich ihm die Lider hinunter und schloß
ihm einfach die Augen … Heute kann ichs nicht mehr …

Einmal – hörst du, Mameschi? – einmal, als ich krank war,
erwachte ich und sah euch beide an meinem Bette stehen … Du
hast so still, so herzensstill geweint; und der Vater … Mameschi!…
Vater hatte damals ein so schreckliches Gesicht, und
ich sah, daß er Gott böse war! Vor Schreck schloß ich wieder
die Augen …

Und seit damals kann ich dem Vater nicht mehr nahe kommen
wie früher … Etwas hält mich zurück! Oft will mir das Herz
aus der Brust springen und ihm zufliegen, und doch kann ich
es nicht!

Glaubst du, daß ich den Vater weniger lieb habe? Gott behüte!
Ich habe Vater sehr lieb und gewinne ihn mit jedem Tag,
mit jeder Minute noch lieber … Wenn er auf mich zugeht,
hüpft mir das Herz vor Freude, und es bebt in mir die Seele
vor Hoffnung: gleich wird er mich bei der Hand fassen und an
sein Herz drücken …

Vor dir zittere ich nicht: du hast mich immer und gleich lieb …
Du hast für mich immer Zeit, und du umarmst und küßt mich

jeden Augenblick … Du bist immer, immer mein … Vater
hat so viel Geschäfte!

Ich weiß: er will, daß ich einmal reich sein soll!



Jetzt willst du wohl, Mameschi, mein Geheimnis hören?

Ich schäme mich!

Vor der Mutter, sagst du, soll man sich nicht schämen? Es ist
wahr … Und doch … Weißt du was, Mameschi? Setz dich
hier auf diesen Stuhl vor dem Fenster … Gut so!

Ach, wie schön die Sonne untergeht! Wie schön fallen ihre
rötlichen Strahlen auf dein edles, blasses Gesicht!…

Ach, Mameschi, wie schön, wie schön und edel bist du!

Warte … Nun will ich mich dir zu Füßen setzen … Und
du sollst mir, wenn ich erzähle, nicht ins Gesicht schauen … Ich
will mich auf den Fußschemel setzen und beim Erzählen zum
Fenster hinausschauen …

Nein!… So ists nicht gut! Ich werde mich vor der Sonne
schämen … Siehst du: am Tage strahlt sie, doch am Abend
nimmt sie von uns so traurig Abschied, daß ich mich schäme, von
mir zu sprechen …

Ich will meinen Kopf an deinen Schoß lehnen … Ich will
meine Augen schließen, und du … du leg mir noch deine Hand
auf die Stirn … Ist es dir nicht zu schwer, Mameschi, wenn
ich meinen Kopf so an dich lehne? Nein?

Sechzehn Jahre ist dein Kind alt und hat ein so leichtes, ein
so kleines Köpfchen … Und ich selbst …

Seufze nicht, Mameschi! Gott hat mich nicht zu karg bedacht:
er gab mir zwar wenig Fleisch, dafür aber viele andre gute
Gaben: dich, den Vater … Tage und Nächte mit wunderlichen
Träumen … Und nun – das Geheimnis …

Nun sehe ich nichts … Mit geschlossenen Augen werde ich
es vielleicht doch erzählen können … Ich wills versuchen …

Es fällt mir so schwer!…

Wenn ich es mir so überlege – so ist es nichts: ein Netz aus
einigen wunderlichen Strahlen, – und doch lastet es mir auf dem
Herzen wie ein Stein … Es ist kein Kieselstein, kein Stein von
der Gasse oder vom Felde …

Es ist ein kostbarer Stein; er strahlt und leuchtet …

Er liegt mir tief in der Brust und erfüllt mein ganzes Wesen,
alle meine Glieder mit seinen Strahlen, mit seinem heimlichen,
warmen, lebendigen Licht …

Das Licht soll nicht verlöschen, Mameschi!

Es verlischt so vieles!…



Hörst du, Mameschi!

Nein, warte, so einfach und geradeaus beginnen kann ich doch
nicht …

Hör aber! Weißt du noch, Mameschi, daß du mir gestern
etwas Kleingeld gabst? Weißt du es noch?

Ich habe davon noch nichts ausgegeben, und doch fehlt mir
schon etwas …

Es fehlt mir ein Zehnerl!

Ob ich es verloren habe? Nein … Du gibst mir doch das
Geld, damit ich davon armen Leuten, armen Kindern, denen ich
bei meinen Spaziergängen begegne, Almosen gebe … Armengeld
werde ich doch nicht verlieren!

Ob ich es weggegeben habe? Gewiß. Ob einem Armen? Ich
weiß es nicht … Vielleicht ja, und vielleicht auch nicht …
Hör nur zu, vielleicht wirst du es selbst verstehen!

Gestern ging die Sonne ebenso schön unter … Vielleicht
noch schöner …

Du hast mich schauen gelehrt, und ich schaue und sehe, was
andre meinesgleichen nicht sehen … Darum gehe ich am liebsten
ganz allein spazieren … Gestern ging ich hinter die Stadt, du
weißt, zu der Stelle am Flusse, von wo aus man sie ganz überblickt.
Die Häuser türmen sich übereinander, immer höher und
höher; und die Häuser, die weiter stehen, wollen über die andern
hinüberschauen und auch etwas von Gottes Welt sehen; darum
ragen sie, je weiter sie stehen, um so höher hinauf. Und die
Sonne sieht im Untergehen auf sie herab und übergießt sie mit
ihrem Lichte … nimmt Abschied von ihnen … küßt sie …

Und ich sehe, wie die Schatten diesen letzten Strahlen nachjagen,
wie sie sich immer mehr und mehr verdichten und wie sie
fließen und überall eindringen, wo sie nur können. Sie erfüllen

alle Zwischenräume zwischen den Häusern, alle freien Plätze
zwischen den Mauern, und sie heben und jagen das letzte rötliche
Sonnenlicht hinauf, in den Himmel, aus dem es kommt …
»Geht zur Ruhe, ihr Strahlen, jetzt ist unsre Zeit!… Gute
Nacht!…«

Und es wird allmählich dunkler und dunkler und der Himmel
immer tiefer und tiefer … Bald werden, einer nach dem andern,
die Sterne aufleuchten … Und wie ich das alles sehe, komme
ich zur Schreinergasse, zu der letzten Gasse der Stadt, die so steil
hinuntergeht … Und so kam ich zum Fluß, wo die alte Schul
steht …

Und ich kam ganz nahe an die alte Schul heran.

Am Tage sieht sie schrecklich aus: armselig, baufällig, ganz
schwarz vor Alter … Die Spinnen wollen aus Mitleid die eingeschlagenen
Fensterscheiben überweben … Und auf dem Hügel
gegenüber, am andern Ende der Gasse, steht die schlanke, spitze
Christenkirche und lacht …

Doch am Abend sah die alte Schul ganz anders aus … Zum
ersten Male sah ich sie gestern so … Ein leichter, lieblicher,
dunkelblauer Nebel umhüllte sie … Die Fenster ohne Scheiben
waren gar nicht blind … Sie blickten ernst und tief in die
Welt hinaus … Und die Gesimse oben lebten und rührten sich
beinahe. Die gemalten Löwen wollten sich von der Mauer losreißen
… Gleich werden sie zu brüllen anfangen!

Glaubst du, daß das mein Geheimnis ist? Nein, Mameschi!
Das alles sehe ich erst jetzt, wie ich es dir erzähle; mit den
gestrigen Augen sehe ich es.

Ach, Mameschi, wenn ich reich wäre!

Was ich dann täte?

Ich würde die alte Schul wieder aufrichten!

Ich will, daß auch sie hoch ist und in den Himmel hinaufragt!
Und sie muß höher sein, weil sie tiefer steht! Und ein goldenes
Dach soll sie haben und kristallene Fensterscheiben!

Hörst du, Mameschi, so denke ich es mir: man kann ja auch
ohne Schul auskommen; denn Gott ist überall … Wo nur eine
Träne fällt, die merkt er! Wo jemand die Augen zu ihm hebt,
den sieht er! Wo nur ein bekümmertes Herz seufzt, das hört

er!… Wenn man aber schon eine Schul hat, so soll sie hoch,
schön, strahlend und würdig sein.

So dachte ich es mir auch gestern. Und plötzlich hörte ich ein
Weinen! Ein leises und trauriges Weinen, süß und traurig
und so seltsam ergreifend …

Wenn du spielst, kommen manchmal aus dem Klavier solche
weinende Töne …

Und ich glaubte – Mameschi, die Wahrheit zu sagen, wollte
ich es glauben, und ich wandte mich absichtlich nicht um, um es
möglichst lange glauben zu können – ich glaubte, daß das Weinen
und Schluchzen aus der alten Schul kommt … daß dort drinnen,
in dunkelblauen Nebel gehüllt, die Seele der alten Schul sitzt
und weint …

Und sie beklagt sich, daß die Sonne ihr unrecht tut …, daß
sie ganze Garben ihres goldenen Lichtes auf das Kirchendach
ausschüttet und ihr kaum einen Strahl gönnt … Sie wirft ihr
am hellsten Mittag nur einen blassen Strahl wie ein Almosen
zu … Und dieser Strahl gleitet über sie weg und stiehlt sich
fort, wie verschämt!…

Aber es war nicht die Schul …



Es war ein kleines Mädchen … Es lag im Sande, suchte
etwas und weinte …

Als ich mich umwandte, sah ich erst nur ihr abgetragenes
Kleidchen wie einen dunkelgrauen Fleck auf dem gelben Sande
und ein Paar ausgetretene Schuhe!

Und noch etwas sah ich …

Mameschi, ich schäme mich … es wird mir so warm …
Stelle dir vor: eine Flut rote, ganz feuerrote Haare … Funken
stoben aus ihnen …

»Was weinst du, Mädchen, und was suchst du im Sand?«

Ihre Mutter hatte sie etwas kaufen geschickt und ihr ein Zehnerl
mitgegeben. Jemand stieß sie im Vorbeigehen an, und das Zehnerl
fiel in den Sand … Darum weint sie …

Ich – wenn ich Gott weiß was verloren hätte, ich täte nicht
weinen!

Ich frage sie: »Wars ein großer Zehner oder ein weißes
Zehnerl?«

»Ein weißes!« sagt sie und wendet sich nach mir gar nicht um.

»Ich will dir suchen helfen,« sage ich.

Ich bücke mich, tue so, als ob ich suchte, und finde ihr ein
weißes Zehnerl.

»Hier hast du es!«

Sie sprang vor Freude auf und warf sich mit einem Ruck des
Kopfes die rote Haarflut in den Nacken … Und unter den
Haaren kam wie unter einer Wolke ein kleines alabasterweißes
Gesichtchen zum Vorschein … Und Augen waren darin, Mameschi,
Augen …

Nein, Mameschi, die Augen kann ich nicht beschreiben!…

So viel Freude leuchtete in ihnen …

Die ganze Nacht träumte ich von diesen Augen, die ganze
Nacht …



Das ist mein ganzes Geheimnis, Mameschi!

Du lächelst?

Lache nicht, Mameschi! Die Augen vergesse ich niemals …



Mameschi …

Darf ich wieder einmal in die Schreinergasse gehen, mir
wieder … die alte Schul anschauen?…

Bonze Schweig

Hier auf dieser Welt machte Bonze Schweigs Tod gar keinen
Eindruck! Man kann lange fragen, wer Bonze Schweig
war, wie er lebte, woran er starb: ob ihm das Herz barst,
ob ihm die Kräfte ausgingen, ob ihm unter einer schweren Last
das Rückgrat brach … Wer weiß? Vielleicht starb er gar vor
Hunger …

Wenn ein Trambahnpferd stürzt, macht das schon viel mehr
Eindruck: die Zeitungen berichten darüber, Hunderte von Menschen
rennen aus allen Gassen herbei, um das gefallene Pferd

oder nur die Stelle, wo sich der Unfall ereignete, zu sehen … Doch
auch dem Trambahnpferde wäre diese Ehre nicht zuteil, wenn
es ebenso viele Millionen Trambahnpferde gäbe wie Menschen.

Bonze hat still gelebt und ist still gestorben. Wie ein Schatten
glitt er durch unsre Welt.

Bei Bonzes Beschneidungsfeier trank man keinen Wein,
klirrten keine Becher. Bei seiner Bar-Mizwa(15) hielt er keine
wohlgesetzte Rede … Er lebte wie ein farbloses Sandkörnchen
am Meeresufer unter Millionen seinesgleichen. Und als der
Wind das Sandkörnchen aufhob und auf das andre Ufer des
Meeres hinübertrug, merkte es niemand.

Solange er lebte, behielt der Straßenschmutz keine einzige
Spur seiner Füße. Und als er begraben war, warf der Wind
die kleine Holztafel auf seinem Grabe um. Die Frau des Totengräbers
fand später das Brettchen weit vom Grabe liegen, machte
Feuer damit und kochte darauf ihre Kartoffeln … Drei Tage
nach Bonzes Tode wußte der Totengräber nicht mehr, wo er ihn
beerdigt hatte!

Hätte Bonze ein richtiges Grabmal gehabt, so wäre es möglich,
daß hundert Jahre nach seinem Tode Altertumsforscher den
Grabstein gefunden hätten; dann wäre Bonze Schweigs Namen
noch einmal in unsrer Luft erklungen.

Ein Schatten! In keinem Menschenherzen, in keinem Menschenhirn
blieb Bonze Schweigs Bild zurück. Nichts erinnert
an ihn. Elend gelebt, elend gestorben!

Wenn nicht der ewige Straßenlärm, so hätte vielleicht jemand
gehört, wie Bonze Schweigs Rückgrat unter den schweren Lasten
knackte; hätte die Welt mehr Zeit gehabt, so hätte vielleicht
jemand bemerkt, daß Bonze Schweig erloschene Augen und
furchtbar eingefallene Wangen hatte, daß er, selbst wenn er keine
Last auf dem Rücken schleppte, immer den Kopf gesenkt hielt, als
ob er sich schon bei Lebzeiten ein Grab suchte. Und wenn es nur
ebensoviel Menschen gäbe wie Trambahnpferde, so hätte vielleicht
doch jemand gefragt: was ist aus Bonze Schweig geworden?!

Als man Bonze Schweig ins Spital brachte, blieb seine Schlafstelle
im Keller nicht leer: zehn seinesgleichen warteten schon auf
seinen Winkel, den sie untereinander versteigerten. Als man ihn
aus dem Spitalbette hob und in die Leichenkammer brachte,
warteten auf sein Bett schon zwanzig andre arme Kranke …
Und als man ihn aus der Leichenkammer hinaustrug, brachte
man zwanzig Leichen herein, die man unter einem eingestürzten
Hause herausgeholt hatte … Wer weiß, wie lange er in seinem
Grabe bleiben darf, wer weiß, wieviel Tote auf das kleine
Fleckchen Erde warten …

Still geboren, still gelebt, still gestorben und noch stiller begraben
. . . . . . . . . . . . . . . . . . .
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .



Ganz anders war es aber auf jener Welt! Dort machte
Bonze Schweigs Tod einen gewaltigen Eindruck.

Die große Posaune, die dereinst auf Erden bei Messias' Ankunft
erklingen wird, verkündete in allen sieben Himmeln: Bonze
Schweig ist im Herrn entschlafen! Die vornehmsten Engel
mit den breitesten Flügeln flogen durch den Himmel und riefen
einander zu: Bonze Schweig ist zu den himmlischen Scharen einberufen
worden! Und im Paradiese war eitel Freude, ein Singen
und Rauschen: Bonze Schweig! Das ist doch wirklich kein Spaß!

Junge Engel mit diamantenen Augen, goldenen, filigran gearbeiteten
Flügeln und silbernen Pantöffelchen flogen und
liefen ihm freudejauchzend entgegen! Das Rauschen der Flügel,
das Klappern der Pantöffelchen, das fröhliche Lachen der jungen,
frischen, rosigen Engel klang durch alle Himmel und drang bis
vor den Thron der Göttlichen Majestät. Und Gott selbst wußte
schon auch, daß Bonze Schweig kommt!

Vater Abraham stellte sich vor der Himmelstür auf, die rechte
Hand zu einem gar freundlichen Willkommengruß ausgestreckt,
ein süßes Lächeln auf seinem strahlenden Greisenantlitz.

Was rollt da durch den Himmel?

Zwei Engel rollen einen goldenen Großvaterstuhl ins Paradies.
Er ist für Bonze Schweig.

Was hat eben so hell aufgeblitzt?

Eine goldene Krone, mit den teuersten Edelsteinen besetzt,
wurde soeben vorbeigetragen: alles für Bonze!

»Noch vor dem Urteilsspruche des Himmlischen Gerichtshofes?«
fragen die Gerechten etwas verwundert und nicht ohne
Neid.

»Ach!« antworten die Engel, »die Verhandlung wird nur
eine leere Formalität sein! Selbst der Ankläger wird nicht
wissen, was gegen Bonze Schweig vorzubringen wäre. Der
ganze Prozeß wird höchstens fünf Minuten dauern!«

»Ihr wagt es, über Bonze Schweig die Nase zu rümpfen?«



Als die jungen Engel Bonze in der Luft abfingen und ihm
eine Hymne sangen; als Vater Abraham ihm wie ein alter
Kamerad die Hand drückte; als man ihm sagte, daß für ihn im
Paradies bereits ein Sessel stehe, daß man für ihn eine Krone
vorbereitet habe, daß am Himmlischen Gerichtshofe über ihn fast
kein Wort fallen würde, – da tat Bonze Schweig dasselbe, was
er bei Lebzeiten tat: er schwieg vor Schreck. Das Herz stand
ihm still. Er war überzeugt, daß das Ganze ein Traum sei oder
eine Verwechslung.

Er war an beides gewöhnt: mehr als einmal träumte er auf
jener Welt, daß er vom Boden Geld aufliest, ganze Berge Geld;
und wenn er erwachte, war er womöglich noch ärmer als zuvor.
Mehr als einmal lächelte man ihm aus Versehen zu, und als
man merkte, daß es eine Verwechslung war, wandte man sich weg
und spie aus …

»Ich habe schon einmal so ein Glück!« denkt er sich.

Er fürchtet die Augen aufzuheben, damit der Traum nicht
verschwinde: er wird noch in irgendeinem Loche unter Schlangen
und Skorpionen erwachen. Er fürchtet, auch nur ein Wort zu
sagen, auch nur ein Glied zu rühren, daß man ihn nicht erkenne
und zum Teufel jage …

Er zittert und hört nicht die Komplimente der Engel; er sieht
nicht, wie sie ihren Reigen um ihn tanzen; er antwortet nicht
auf Vater Abrahams Willkommengruß, und als man ihn vor
den Himmlischen Gerichtshof bringt, sagt er nicht Guten Tag.

Er ist vor Schreck ganz außer sich!

Und sein Schreck wird noch größer, als sein Blick unwillkürlich
auf den Fußboden des Verhandlungssaales fällt: nichts als
Alabaster und Diamanten! »Auf solchem Fußboden stehen meine
Füße!« sagt er sich ganz bestürzt. »Wer weiß, mit welchem vornehmen
Herrn, mit welchem Rabbi, mit welchem göttlichen
Manne sie mich verwechseln! Und wenn der Betreffende kommt,
dann ist es aus mit mir!«

Vor Schreck hört er nicht einmal, wie der Gerichtspräsident
verkündet: »Der Fall Bonze Schweig!« und sich dann an den
Fürsprech wendet, indem er ihm die Akten übergibt: »Lies, doch
mach es kurz!«

Der ganze Saal dreht sich um Bonze im Kreise herum; es
rauscht ihm in den Ohren, und durch das Rauschen hindurch
unterscheidet er allmählich die Stimme des himmlischen Fürsprechs,
süß wie eine Geige:

»Sein Name paßte ihm, wie ein von einem genialen Schneider
gefertigtes Kleid auf einen schlanken Menschenleib …«

»Was redet er da?« fragt sich Bonze, und er hört, wie eine
ungeduldige Stimme den Fürsprech unterbricht:

»Bitte, ohne Gleichnisse!«

»Er klagte niemals,« fährt der Fürsprech fort, »weder über
Gott noch über die Menschen. In seinen Augen leuchtete niemals
ein Funken des Hasses, und er hob sie kein einziges Mal
mit einem Vorwurf gen Himmel …«

Bonze versteht wieder kein Wort, doch er hört, wie die harte
Stimme von vorhin den Fürsprech wieder unterbricht:

»Ohne Rhetorik!«

»Hiob hielt es nicht aus, doch er war unglücklicher als Hiob …«

»Bitte, Tatsachen, nackte Tatsachen!« unterbricht der Präsident
noch ungeduldiger.

»Mit acht Tagen wurde er beschnitten …«

»Bitte, ohne realistische Details!«

»Der Operateur war ein Pfuscher, konnte das Blut nicht
stillen …«

»Weiter!«

»Doch er schwieg immer,« fährt der Fürsprech fort. »Er
schwieg auch, als er mit dreizehn Jahren seine Mutter verlor

und eine Stiefmutter bekam, eine Stiefmutter, böse wie eine
Schlange …«

»Meint er vielleicht doch mich?« denkt sich Bonze.

»Bitte, keine Verdächtigungen gegen dritte Personen!« grollt
der Präsident.

»Sie kargte ihm jeden Bissen ab; sie gab ihm verschimmeltes
Brot von vorgestern … Sehnen statt Fleisch … Und sie selbst
trank währenddessen Kaffee mit Sahne …«

»Zur Sache!« schreit der Präsident.

»Dafür geizte sie nicht mit Kniffen und Schlägen, und sein
blau und braun unterlaufener Körper sah aus allen Löchern
seiner schäbigen Kleider hervor … Im Winter, beim größten
Frost mußte er barfuß auf dem Hofe Holz spalten, und seine
Knabenhände waren zu schwach, die Holzklötze zu schwer und
das Beil zu stumpf … Mehr als einmal renkte er sich dabei
den Arm aus, mehr als einmal fror er sich die Füße wund, doch
er schwieg immer. Selbst vor dem Vater …«

»Vor dem Trunkenbold!« ruft lachend der Ankläger dazwischen,
und Bonze überläuft es kalt.

»… klagte er niemals,« beendet der Fürsprech seinen Satz.
»Und immer elend, immer allein … keine Freunde, keine Schule,
kein einziges ganzes Gewand … keine Minute freie Zeit …«

»Tatsachen!« ermahnt wieder der Präsident.

»Er schwieg auch, als sein betrunkener Vater ihn einmal bei
den Haaren packte und mitten in der Nacht, in einer Winternacht,
aus dem Hause hinauswarf! Er erhob sich still aus dem
Schnee und ging, wohin ihn die Füße trugen …

»Er schwieg auch auf seiner Wanderung, und selbst beim
größten Hunger bettelte er nur mit den Augen.

»Erst in einer schwindligen, feuchten Frühlingsnacht erreichte
er die Großstadt. Er verschwand in ihr sofort wie ein Wassertropfen
im Meere, und doch verbrachte er gleich die erste Nacht
im Arrest … Er schwieg und fragte nicht, warum und wofür.
Und als er aus dem Arrest herauskam, suchte er sich gleich die
schwerste Arbeit. Und schwieg!

»Viel schwerer, als die Arbeit selbst, war es für ihn, Arbeit
zu finden. Doch er schwieg!

»In kaltem Schweiß gebadet, unter der schwersten Last zusammenbrechend,
von Krämpfen im leeren Magen geplagt,
schwieg er!

»Von fremden Rädern mit Kot bespritzt, von fremden Mündern
bespien, mit der schwersten Last auf dem Rücken vom Bürgersteige
auf die Straße gestoßen, zwischen Droschken, Equipagen
und Trambahnen gejagt, jeden Augenblick den Tod vor Augen, –
schwieg er!

»Er rechnete niemals nach, wieviel Zentner Last auf den
Pfennig seines Lohnes kamen, wie oft er bei einem Gange, für
den er einen Dreier bekam, zusammenbrach; wie oft er beinahe
die Seele ausspie, wenn er seinen Lohn mahnte. Er rechnete
niemals nach, weder den eigenen noch den fremden Verdienst –
er schwieg!

»Seinen Lohn mahnte er niemals laut: er stand wie ein
Bettler vor der Tür und bettelte wie ein Hund mit den Augen.
›Komm später!‹ – und er verschwand stumm wie ein Schatten,
um ›später‹ noch stummer um seinen Lohn zu betteln!

»Er schwieg sogar, wenn man von seinem Lohn etwas abschwindelte
oder ihm eine falsche Münze gab! Er schwieg
immer!…«

»Man meint also doch mich!« tröstet sich Bonze.

Der Fürsprech nimmt einen Schluck Wasser und fährt fort:
»Einmal kam in sein Leben eine neue Wendung. Eine Equipage
auf Gummirädern raste durch die Straße: die Pferde
waren durchgegangen, und der Kutscher lag schon längst mit zerschmettertem
Schädel irgendwo auf dem Pflaster … Aus den
Mäulern der erschrockenen Pferde spritzt Schaum, unter ihren
Hufen stieben Funken, ihre Augen funkeln wie glühende Kohlen
in finsterer Nacht … Und in der Equipage sitzt mehr tot als
lebendig ein Mensch …

»Und Bonze hielt die rasenden Pferde auf!

»Der Gerettete war ein Jude, ein bekannter Wohltäter, und
er vergaß Bonzes Tat nicht!

»Er übergab ihm die Peitsche des getöteten Kutschers, und
Bonze wurde Kutscher. Er tat noch mehr: er verheiratete ihn;
und noch mehr: er versorgte ihn sogar gleich mit einem Kinde …

»Und Bonze schwieg immer!«

»Er meint mich!« sagt sich Bonze. Er zweifelt nicht mehr,
und doch wagt er noch immer nicht, einen Blick auf den Himmlischen
Gerichtshof zu werfen. Und er hört, wie der Fürsprech
fortfährt:

»Er schwieg auch, als sein Wohltäter bald darauf seine Zahlungen
einstellte und auch ihm, Bonze, den Lohn vorenthielt …

»Er schwieg, als seine Frau von ihm weglief und ihm ein
Brustkind zurückließ …

»Er schwieg sogar, als fünfzehn Jahre später dieses selbe
Kind, das inzwischen groß und stark geworden war, ihn, seinen
Vater, aus dem Hause hinauswarf …«

»Mich meint er, mich!« freut sich Bonze.

»Er schwieg,« fährt der Fürsprech weicher und trauriger fort,
»als dieser selbe Wohltäter mit allen Gläubigern Vergleich schloß
und nur ihm keinen Pfennig von seinem Lohn bezahlte; und selbst
dann, als er, wieder einmal in einer Equipage mit Gummirädern
und löwengleichen Pferden dahinrasend, ihn, Bonze Schweig,
überfuhr!…

»Er schwieg immer! Auf der Polizei sagte er nicht einmal,
wer ihn überfahren hatte …

»Er schwieg auch im Spital, wo man doch schreien darf!

»Er schwieg, als der Doktor sich weigerte, anders als gegen
Bezahlung von fünfzig Kopeken zu seinem Bette zu gehen; als
der Krankenwärter ohne fünf Kopeken ihm die Wäsche nicht
wechseln wollte!

»Er schwieg in der Agonie, er schwieg im Sterben …

»Kein Wort gegen Gott, kein Wort gegen Menschen!

»Dixi!«

Bonze fängt wieder an am ganzen Leibe zu zittern. Er weiß,
daß nach dem Fürsprech der Ankläger das Wort hat. Wer weiß,
was der sagen wird! Bonze hat von seinem ganzen Leben nichts
im Gedächtnisse behalten. Auch auf jener Welt vergaß er jede
Minute schon in der nächsten Minute … Der Fürsprech hatte
ihm alles in Erinnerung gebracht. Wer weiß, woran ihn der
Ankläger erinnern wird!

»Meine Herren!« fängt der Ankläger mit scharfer, stechender,
sengender Stimme an.

Er kommt nicht weiter.

»Meine Herren!« beginnt er von neuem, schon viel weicher,
und stockt wieder.

Schließlich erklingt aus dem gleichen Munde eine beinahe
milde Stimme:

»Meine Herren! Er schwieg, also will auch ich schweigen.«

Es wird still, und es erklingt eine neue, weiche, zitternde
Stimme:

»Bonze, mein Kind Bonze!« klingt es wie eine Harfe: »Mein
Herzenskind Bonze!«

In Bonze schluchzt das Herz … Er möchte jetzt die Augen
aufschlagen, sie sind aber von Tränen geblendet … So süß
und traurig zugleich war es ihm noch niemals ums Herz. »Mein
Kind!« – seit dem Tode seiner Mutter hat er noch nie eine solche
Stimme und solche Worte gehört.

»Mein Kind!« fährt der Allbarmherzige Vater des Gerichts
fort. »Du schwiegst immer! Du hast kein einziges Glied, keinen
einzigen Knochen in deinem Leibe, der nicht wundgeschlagen
wäre; es ist keine noch so verborgene Stelle in deiner Seele, die
nicht blutete … Und du schwiegst immer …

»Dort verstand sich niemand darauf; vielleicht wußtest du
sogar selbst nicht, daß du schreien kannst und daß vor deinem
Schreien die Mauern Jerichos erzittern und einstürzen würden?
Du wußtest nichts von der Kraft, die in dir schlummerte …

»Auf jener Welt wurde dein Schweigen nicht belohnt. Doch
jene Welt ist die Welt der Lüge. Hier, auf der Welt der Wahrheit,
wirst du deinen Lohn bekommen!

»Dich wird der Himmlische Gerichtshof nicht richten, über
dich wird er keinen Spruch fällen.

»Dir wird er nichts zuteilen und nichts zumessen: nimm dir,
was du willst! Alles ist dein!«

Bonze hebt zum erstenmal die Augen. Das Licht, das von
allen Seiten auf ihn eindringt, blendet ihn. Alles blitzt, alles
glänzt und funkelt, von allen Seiten schießen Strahlen; von den
Wänden, von den Geräten, von den Engeln und von den Richtern.

Und er läßt die müden Augen wieder sinken.

»Ist es wahr?« fragt er ungläubig und verschämt.

»Gewiß!« antwortet sehr bestimmt der Vater des Gerichts.
»Ich sage dir ja: alles ist dein! Alles im Himmel gehört dir!
Wähle und nimm dir, was du willst: denn du nimmst nur von
dem, was dir gehört!«

»Ist es wahr?« fragt Bonze wieder, doch schon etwas sicherer.

»Gewiß! Gewiß! Gewiß!« versichert man ihn von allen
Seiten.

»Nun, wenn so,« sagt Bonze lächelnd, »so will ich jeden
Morgen eine warme Semmel mit frischer Butter!«

Richter und Engel schlagen verschämt die Augen nieder. Der
Ankläger beginnt zu lachen.

Neïlo in der Hölle(16)

An einem ganz gewöhnlichen Tage, es war weder Jahrmarkt
noch Wochenmarkt, hörten die Marktleute plötzlich Pferdegetrabe
und sahen in der Ferne den Straßenkot aufspritzen. Bald
zeigte sich auch eine Kutsche mit einem Pferde. Wer kann da
gefahren kommen? Doch als die Kutsche auf dem Marktplatze
anlangte, wandten sich alle Leute voller Abscheu, Angst und Zorn
weg: in der Kutsche saß der Angeber aus der Nachbarstadt, der
wohl direkt in die Hölle fuhr. Wer weiß, wen er diesmal bei
den Behörden angeben wird!

Plötzlich wird es still, die Leute schauen unwillkürlich hin: die
Kutsche ist stehengeblieben, das Pferd hat den Kopf gesenkt und
säuft aus einer Pfütze, und der Angeber ist von seinem Sitz heruntergefallen
und liegt unbeweglich da.

Es ist ja immerhin eine Menschenseele! Die Leute laufen
hinzu: der Mann ist tot. Der Feldscher bestätigt: »Der ist erledigt!«
Angestellte der Beerdigungsbrüderschaft nehmen sich
der Leiche an. Pferd und Wagen werden verkauft, und mit dem
Erlös werden die Beerdigungskosten bestritten.

Kaum ist er beerdigt, als die Teufel seine Seele packen, sie
nach der Hölle schleppen und dort dem Torbeamten übergeben.
Der Angeber wird für eine Weile beim Höllentor aufgehalten,
und der Beamte, der die Bücher und Eingänge und Ausgänge
führt, nimmt gelangweilt und gähnend seine Personalien auf
und trägt alles mit träger Hand in sein Buch ein.

Und der Angeber, dessen ganzer Einfluß in der Hölle nichts
mehr wert ist, gibt Antwort: Da und da geboren, da und da geheiratet,
soundso lange sich vom Schwiegervater aushalten
lassen, dann von Frau und Kindern entlaufen, in die und die
Stadt verzogen und den Beruf eines Angebers ergriffen, von
dem er auch so lange lebte, bis sein Maß voll wurde. Er starb
plötzlich auf der Durchreise, auf dem Marktplatze der Stadt
Lahadam.

Da wird der Höllenbeamte, der die Bücher führt, plötzlich
interessiert. Er hält mitten im Gähnen an und fragt:

»Wie heißt die Stadt? La – ha – –«

»Lahadam!« wiederholt der Angeber.

Der Matrikelführer wird plötzlich rot, und seine Augen drücken
höchstes Erstaunen aus.

»Habt ihr mal von einer solchen Stadt gehört?« wendet er
sich an seine Gehilfen.

Die Gehilfen zucken die Achseln, schütteln die Köpfe und strecken
die Zungen aus:

»Nein, noch nie!«

»Gibts überhaupt eine solche Stadt?«

Jede Gemeinde hat in der Hölle ihr eigenes Buch. Die Bücher
sind alphabetisch geordnet, und jeder Buchstabe hat einen eigenen
Schrank. Man nimmt also alle Bücher mit L durch: Lublin,
Lemberg, Leipzig; alle Städte sind da, doch keine Stadt Lahadam!

»Und doch gibt es eine solche Stadt!« sagt der Angeber. »Eine
Stadt in Polen.«

»Ist sie vielleicht ganz neu gegründet?«

»Nein, sie steht schon an die zwanzig Jahre da. Der Gutsbesitzer
hat sie erbaut und zwei Jahrmärkte eingesetzt. Es gibt
da eine Schule, ein Bethaus, ein Bad …, zwei heimliche Branntweinschenken …«

»Ist hier schon einmal wer aus Lahadam gewesen?« fragt der
Matrikelführer noch einmal seine Gehilfen.

»Nein, niemand!« antworten sie.

»Sterben denn dort die Leute gar nicht?« fragt man den Angeber.

»Warum sollen sie nicht sterben?« antwortet er nach Judenart
mit einer Frage. »Die Leute wohnen in kleinen, dumpfen Zimmern,
das Bad ist so gebaut, daß man darin nicht atmen kann,
das ganze Städtchen steht auf einem Sumpf!« Der Angeber
fällt allmählich in seinen gewohnten Angeberton.

»Auch einen Friedhof gibt es dort. Die Beerdigungsbrüderschaft
schindet furchtbar hohe Gebühren. Erst vor kurzem gab
es da eine Seuche …«

Man schickt den Angeber in die entsprechende Abteilung der
Hölle und fragt wegen des Städtchens Lahadam an höherer
Stelle an; da muß etwas nicht in Ordnung sein: die Stadt steht
seit zwanzig Jahren da; es hat dort sogar schon eine Seuche gegeben,
und doch – kein einziger Toter von dort!

Die höhere Stelle schickt Boten hinauf, um der Sache nachzugehen:
es stimmt! Und es verhält sich so: Es ist ein Städtchen
wie jedes andere, mit wenig gottgefälligen Werken und sehr
viel Sünden. Der böse Trieb arbeitet dort sogar recht energisch.
Also, wo ist der Haken? Nun, sie haben eben in ihrer
Gemeinde einen ganz ungewöhnlichen Vorbeter! Das heißt,
der Vorbeter ist als Mensch durchaus gewöhnlich und unbedeutend,
doch er hat eine Stimme, eine so süße, so himmlische
Stimme, daß, wenn er singt, selbst die verstocktesten eisernen
Herzen weich wie Wachs werden. Kaum steht er am Vorbeterpult,
als die ganze Gemeinde ihre Sünden bereut und so aufrichtig
Buße tut, daß oben alle Sünden vergeben und aus den
Registern gestrichen werden. Und die Tore des Paradieses stehen
allen Einwohnern von Lahadam weit offen. Wenn einer kommt
und sagt: »Ich bin aus Lahadam«, so wird er gar nicht mehr
weiter gefragt.

Die ganze Geschichte paßt der Hölle selbstverständlich gar nicht,
und Satan selbst nimmt die Sache in die Hand. Er wird mit

dem Vorbeter schon fertig werden! Was tut er? Er schickt auf
die Erde hinauf und läßt sich einen lebenden kalikutischen Hahn
mit rotem Kamm holen. Man bringt ihm bald den Hahn und
stellt ihn vor ihn auf den Tisch. Der Hahn ist so erschrocken,
daß er sich gar nicht rührt, und der Satan – verflucht sei sein
Name! – setzt sich vor ihn hin, fängt ihn zu krauen an und starrt
so lange und unverwandt auf seinen roten Kamm, bis dieser weiß
wie Kalk wird. Wie der Satan fühlt, daß der Allmächtige oben
in höchsten Zorn geraten ist, ruft er aus:

»Soll er seine süße Stimme verlieren bis zu seiner Sterbestunde!«

Wen er bei dieser Beschwörung meinte, wißt ihr selbst; und
ehe noch der Kamm des kalikutischen Hahns wieder rot geworden
war, hatte schon der Vorbeter von Lahadam seine Stimme verloren.
Seine Kehle ist wie geschlagen; er kann kaum noch sprechen.
Wer am Unglück die Schuld hat, weiß man schon; das heißt,
einige Wunderrabbis wissen es. Wer hat aber den Mut, dem
Vorbeter so etwas zu sagen? Es ist doch sowieso nichts mehr
zu machen! Wenn der Vorbeter als Mensch noch irgendwie
hervorragend wäre, so könnte man vielleicht durch Fürbitte im
Himmel etwas erreichen. Aber er war eben ein durchaus unbedeutender
Mensch, eine Null …

Der Vorbeter reist von einem Wunderrabbi zum andern, doch
keiner kann ihm etwas sagen. Nun kommt er zum Rabbi von
Opatow und gibt ihm keine Ruhe: er wird nicht fortgehen, bis
er die Wahrheit erfahren hat. Es ist ein Jammer mit dem
Menschen! Und der Rabbi versucht ihn zu trösten:

»Wisse, daß deine Heiserkeit nur bis zu deiner Sterbestunde
anhalten wird. Dein Sterbegebet wirst du aber schon mit einer
so klaren Stimme sprechen können, daß man es in allen Himmeln
hören wird!«

»Und bis dahin?«

»Bis dahin ist die Sache hoffnungslos!«

Der Vorbeter bestürmt noch einmal den Rabbi:

»Wie ist das geschehen? Warum ist mir das geschehen?«

Und er plagt den Rabbi so lange, bis dieser ihm alles erzählt.

»Wenn so,« schreit der Vorbeter mit heiserer Stimme auf,

»so werde ich mich schon rächen!« Und mit diesen Worten läuft
er hinaus.

»Wie willst du dich rächen? Und an wem?« ruft ihm der
Rabbi nach. Doch der Mann ist schon fort.

Das geschah an einem Dienstag; andre sagen – an einem
Mittwoch. Und als am Donnerstag abend die Fischer von Opatow
Fische zum Sabbat fangen wollten und ihr Netz herauszogen, so
war das Netz auffallend schwer; und wie man es herauszog, lag
darin der Vorbeter von Lahadam.

Er hatte sich von der Brücke ins Wasser gestürzt. Und wie er
das Sterbegebet sprechen sollte, hatte er seine schöne Stimme,
wie es ihm der Rabbi ganz richtig vorausgesagt hatte, wiederbekommen;
denn der Satan hatte ausdrücklich bestimmt: »Bis
zur Sterbestunde!« Doch als er ins Wasser sprang und sich ertränkte,
hat er das Sterbegebet gar nicht gesprochen, sondern
seine Stimme für später aufgehoben. Und das war seine Rache,
wie ihr es gleich sehen werdet.

Wie es einem Selbstmörder geziemt, wird der Vorbeter sofort
von den Teufeln gepackt und in die Hölle geschleppt. Beim Tore
wird er wie üblich ausgefragt, aber er gibt keine Antwort. Man
versucht, ihn mit einer glühenden Gabel zum Sprechen zu bringen,
doch er schweigt.

»Nehmt ihn so!«

Man weiß doch auch so, wer er ist: man hatte ihn ja erwartet!
Und man nimmt ihn »so« und führt ihn zu einem Kessel, der für
ihn gerade heiß gemacht wird: sobald das Pech zu sieden anfängt,
wird man ihn hineinwerfen. Doch der Vorbeter setzt sich plötzlich
den Daumen an die Gurgel und beginnt den Kaddisch aus
der Neïlo …

Er singt, und seine Stimme klingt immer mächtiger und noch
süßer, noch herzergreifender als je … Und in den Kesseln, aus
denen bisher ein Winseln und Jammern drang, wird es plötzlich
still. Dann fallen Stimmen ins Gebet ein, verbrühte Köpfe
heben die Deckel von den Kesseln, und versengte Lippen singen
mit …

Die Teufel, die bei den Kesseln stehen, beten nicht mit: sie
sind vor Schreck wie gelähmt. Sie stehen – der eine mit einer

Tracht Brennholz zum Nachlegen, der andre mit einem Schürhaken,
der dritte mit einer eisernen Gabel in der Hand, mit
aufgerissenen Mäulern, ausgestreckten Zungen, runden Augen
und verzerrten Gesichtern und rühren sich nicht; andre sind
vor Schreck umgefallen … Während der Vorbeter in der Neïlo
fortfährt, geht das Feuer unter den Kesseln allmählich aus, und
die Toten kommen einer nach dem andern heraus.

Er singt, und die ganze Gemeinde betet voller Inbrunst mit;
und während sie beten, verheilen die Brandwunden und überziehen
sich mit neuer Haut, verbrannte Glieder wachsen nach,
und alle Leiber sind wie geläutert …

Und wie der Vorbeter zur Stelle kommt: »Gesegnet seiest du,
Herr, der du die Toten lebendig machst!« – werden alle Toten
wirklich lebendig, nehmen die Gestalt an, die sie vorher hatten,
und rufen wie ein Mensch »Amen!« Und bei der Stelle: »Sein
großer Name werde gepriesen in alle Ewigkeit!…« klingt es
so laut, daß alle Himmel sich auftun und das Bußgebet der
Sünder bis in den siebenten Himmel hinaufsteigt, bis zum
Throne der Göttlichen Majestät. Und es ist gerade eine Stunde
der Gnade, und alle Sünder, die nicht mehr Sünder sind, bekommen
plötzlich Flügel und fliegen empor und finden die Tore
des Paradieses weit geöffnet.

In der Hölle zurückgeblieben sind nur die vor Schreck erstarrten
Teufel und der Vorbeter selbst. Wie bei Lebzeiten hatte er durch
seine Stimme alle Herzen erweicht und zur Buße bekehrt, doch
selbst nicht ordentlich Buße getan. Zudem war er ja auch ein
Selbstmörder!

Mit der Zeit hat sich die Hölle wieder gefüllt … Ich hörte
sogar, daß man dort jetzt einen Erweiterungsbau aufführt …

Reb Jojchenen Gabaj

Müde und abgespannt von seiner Arbeit in der Gemeinde
kam Reb Jojchenen der Gabaj(17) nach Hause. Schon in
der Küche empfing ihn der Geruch von Speisen, von Fleisch und

gekochten Äpfeln. Er trat schnell ins nächste Zimmer, wo ihm
aber seine Frau Ssosche einen wenig freundlichen Empfang bereitete.

»Müßiggänger!« schrie sie ihm mit böser Stimme entgegen,
als er sich auf der Schwelle zeigte.

»Warum schimpfst du?« fragte Reb Jojchenen, indem er sich
auf eine Bank setzte, um auszuruhen.

»Er fragt noch, warum ich schimpfe! Immer bist du mit
deinen Gemeindesachen beschäftigt; wann wirst du aber, du
Müßiggänger, auch etwas für dich selbst tun?«

»Für mich?« fragte der Gabaj verwundert. »Was soll ich
denn für mich tun? Unsere Kinder sind ja schon, Gott sei Dank,
selbständig, und uns beiden fehlt gar nichts … Was soll ich
also tun?…« Er sieht sich in der Stube um und fügt hinzu:
»Das Bett ist auch ohne mich gebettet, das Geschirr ist auch
ohne meine Hilfe gewaschen; ich habe die Wände nicht einmal
angerührt, und doch sehe ich an ihnen keine Spur von Spinnweben.
Auch der Tisch ist schon gedeckt, das Tischtuch ist schneeweiß,
die Bestecke funkeln wie aus Gold. Ich seh auch die Rettichspeise
auf dem Tisch, geriebenen Meerrettich, ein Fläschchen
Branntwein …«

»Hör schon auf mit deinen Sprüchen und geh dich waschen!«(18)

»Nein, Ssosche, ich werde mich nicht eher waschen, als du selbst
zugeben wirst, daß ich recht habe. Hier zu Hause habe ich nichts
zu versorgen, dafür aber im Bethause um so mehr; denn wer
wird sich um alle die Sachen kümmern, wenn nicht ich? Vielleicht
Joßke der Krämer, der nicht einmal zum Essen Zeit hat?
Oder Jechijel der Dorfhausierer, der schon am Sabbatabend,
gleich nach dem Hawdolo-Gebet das Haus verläßt und erst am
Freitag gegen Abend heimkommt? Oder gar Ruben der Geldverleiher,
der den ganzen Tag herumrennt, um bei den armen
Leuten einige Groschen Zinsen einzusammeln? Oder gar einer
von den armen Handwerkern, die schwer arbeiten müssen, um
sich ihren Lebensunterhalt zu verdienen?«

»Laß gut sein, ich bin nicht mehr böse …«

»Macht nichts. Ich weiß, daß du mir nicht mehr böse bist. Ich
will dir aber noch beweisen, daß ich auch für mich selbst sorge.
Schau mich an, Ssosche, sieh meinen weißen Bart und meine
weißen Schläfenlocken. Ich bin nicht mehr jung … Also muß
ich mich auf eine weite Reise vorbereiten …«

»Auf eine Reise? Auf was für eine Reise?« fragt Ssosche
verwundert. Sie begreift aber sofort selbst, was er damit meint,
und ruft erschrocken aus: »Um Gottes willen, sprich nicht davon!
Gott behüte!…«

»Brauchst keine Angst zu haben, Ssosche. Du bist ja auch älter
als zwanzig Jahre … Und was werden wir beide antworten,
wenn man uns dort oben fragt, was wir auf dieser Welt getan
haben? Daß wir hier aßen und tranken? Und was wird der
liebe Gott dazu sagen? Du wirst noch wenigstens vorbringen
können, daß du dich am Verein für die Ausstattung armer
Bräute betätigt hast …«

»Sprich nicht davon!« bittet Ssosche. Sie fürchtet, daß
dadurch ihr Lohn im Jenseits beeinträchtigt werden könne.

»Darum will ja auch ich etwas Gutes tun …«

»Sehr gut. Sehr gut. Tu, was du willst. Geh dich aber endlich
waschen!«

»Nur noch eines,« fährt der Gabaj fort: »Erinnerst du dich
noch an dein seidenes Brautkleid mit den silbernen Streifen?«

»Ob ich mich daran erinnere!«

»Würdest du es nicht dem Bethause stiften, damit man daraus
einen Vorhang für den Thoraschrein macht?«

»Sehr gerne! Ich will es sofort heraussuchen …«

»Wart, Ssosche, ich hab es schon selbst genommen, und es
hängt bereits vor dem Thoraschrein!«

»Du Dieb!« sagt Ssosche lächelnd.

Nun wäscht sich Reb Jojchenen endlich die Hände und setzt
sich an den Tisch. Er ißt mit großem Appetit, spricht das Tischgebet
und legt sich schlafen.



Reb Jojchenen der Gabaj schlief bald ein, und seine Seele
flog in den Himmel hinauf und verzeichnete dort im Buche seiner
Verdienste:

»Ich, Jojchenen, Sohn der Sarah, war heute den ganzen Tag
mit heiliger Arbeit beschäftigt. Ich sagte mir: Ich und mein
Weib Ssosche wohnen in einem schönen Hause, während das
Gotteshaus baufällig ist und ausgebessert werden muß. Darum
mietete ich Handwerker und ließ das Bethaus ausbessern. Heute
brachte man zwei neue Bänke und einen neuen Tisch ins Gotteshaus.
Ich ließ auch den Fußboden reinigen, die Wände und alle
Möbel und Geräte putzen. Vor dem Vorbeterpult an der Ostwand
habe ich einen neuen Leuchter angebracht. In der Kasse
des Bethauses waren im ganzen fünfundvierzig Rubel. Um alles
zu bezahlen, mußte ich aus meiner eigenen Tasche sechs Rubel
und vierundachtzig Kopeken dazulegen. Für Rechnung meiner
Frau Ssosche stiftete ich einen seidenen Vorhang für den Thoraschrein;
sie ist außerdem auch im Verein für die Ausstattung
armer Bräute tätig. Der liebe Gott möge es ihr für ihr Seelenheil
anrechnen! Mit der Ausbesserung des Bethauses ist man
heute fertig geworden. Und ich habe dem Schuldiener strengstens
verboten, jemanden ins Bethaus zum Übernachten einzulassen.
Das Gotteshaus soll nicht mehr die Schlafstube für fremde
Bettler sein. Der Schuldiener muß von nun an das Haus jeden
Abend absperren …«

Reb Jojchenens Seele schrieb noch weiter, als in den Himmel
eine andre Seele geflogen kam und in ihr Buch folgendes eintrug:

»Ich, Berl, Sohn der Judith, bin schon siebzig Jahre alt.
Solange ich noch die Kraft dazu hatte, verdiente ich mein Brot
durch meiner Hände Arbeit. Jetzt, da ich alt und schwach bin
und nicht mehr arbeiten kann, muß ich bei fremden Leuten betteln.
Anfangs ging es mir nicht schlecht. Die Leute kannten mich,
und ich hatte immer zu essen. Doch mit der Zeit wurden sie
meiner überdrüssig und gaben mir immer seltener Almosen. Oft
schenkte man mir ein so trockenes Stück Brot, daß ich es mit
meinen alten Zähnen gar nicht zerbeißen konnte. Ich sah ein,
daß ich, wenn ich in meiner Stadt bleibe, Hungers sterben müsse.
Darum verließ ich die Stadt und kam her. Es ist heute sehr
kalt, und ich wollte ins Bethaus gehen, um da zu übernachten,
wie es in allen jüdischen Städten Sitte ist. Doch der Schuldiener

versperrte die Tür und ließ mich nicht hinein. Der Gabaj
hätte ihm gesagt, er solle niemanden zur Nacht ins Bethaus einlassen;
denn das Gotteshaus sei keine Herberge … Jetzt schlafe
ich unter freiem Himmel, und die Kälte frißt das Mark meiner
alten Knochen. Ich bin hungrig und friere … Nun frage ich
dich, du Herr der Welt: Wer braucht das Bethaus nötiger: du
oder ich?«



Und es erklang eine Stimme vom Himmel: »Beide sollen sofort
vor dem höchsten Gerichtshofe erscheinen!«

Und am nächsten Morgen fand man tot: Reb Jojchenen den
Gabaj in seinem Bette und einen alten Bettler erfroren auf der
Straße neben dem Bethause …

Druck der Piererschen Hofbuchdruckerei, Altenburg.



(1)
Kozk: Städtchen in Russisch-Polen; Belz: Städtchen in Galizien. An
beiden Orten gab es berühmte Chassidim-Gemeinden, die sich heftig befehdeten.





(2)
Haggodo: die Geschichte des Auszuges der Juden aus Ägypten, die an
den beiden ersten Pessachabenden bei der Tafel verlesen wird.





(3)
Drei Tage vor dem Neujahrsfeste, an denen die Juden vor Morgengrauen geweckt
werden, um in den Bethäusern Selichos (Bußpsalmen) zu beten.





(4)
Die
zehn Tage zwischen Neujahr und Versöhnungstag, an denen das himmlische Gericht
seine Beschlüsse für das kommende Jahr fällt.





(5)
Ein Jude aus Litauen und Westrußland; er wird von den polnischen Juden
als Rationalist und Gegner des chassidischen Wunderglaubens gern verspottet.





(6)
Jeschiwo: freie Akademie für Talmudstudium und höheres jüdisches Wissen in
osteuropäischen Ländern. – Rosch-Jeschiwo: Oberhaupt einer Jeschiwo.





(7)
Schma Ißroel: »Höre, Israel«, das heiligste jüdische Gebet.





(8)
Kittel: Totenhemd, das jeder Jude am Versöhnungstage während des Gottesdienstes
trägt.





(9)
Widderhorn, das am jüdischen Neujahrstage geblasen wird.





(10)
Jüdischer Kleinkinderlehrer.





(11)
Leviathan (aus dem Buche Hiob) und Schor-ha-Bor (ein Riesenstier der talmudischen
Sage) sollen bei Messias' Ankunft von den Gerechten verzehrt werden.





(12)
Kap. 1, V. 10.





(13)
Misnagdim: Gegner der Chassidim sowie auch überhaupt
alle Nicht-Chassidim.





(14)
Zuname eines berühmten chassidischen Rebben.





(15)
Feier des 13. Geburtstages: mit dreizehn Jahren erlangt der Jude religiöse
Mündigkeit.





(16)
Neïlo: Schlußgebet, wichtigstes Gebet am Versöhnungstage (Jom-Kippur).





(17)
Mitglied des Gemeinde- oder Synagogenvorstandes.





(18)
Es ist ein Gebot der Religion, sich vor dem Essen die Hände zu waschen.







Anmerkungen zur Transkription:

Im folgenden werden alle geänderten Textstellen angeführt,
wobei jeweils zuerst die Stelle wie im Original, danach die geänderte Stelle
steht.


	Seite 17:

Aber Rabbi Levi-Jizchock steht, in Kittel(8) und Gebetmantel

Aber Rabbi Levi-Jizchok steht, in Kittel(8) und Gebetmantel


	Seite 22:

er mir zuliebe am diesem Jom-Kippur auch die andern Sünden

er mir zuliebe an diesem Jom-Kippur auch die andern Sünden


	Seite 28:

die das tun können. Wie kann man in derThora anfangen

die das tun können. Wie kann man in der Thora anfangen


	Seite 31:

abläuft! Leider lief es aber nicht nach Wnnsch ab.

abläuft! Leider lief es aber nicht nach Wunsch ab.









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK JÜDISCHE GESCHICHTEN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8174851356242465916_cover.jpg
| ES': 2 Perey
|| Sivifdhe Gefdyichten






