
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Das Problem des platonischen Symposion.

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Das Problem des platonischen Symposion.


Author: August Ritter von Kleemann



Release date: April 26, 2011 [eBook #35967]

                Most recently updated: January 7, 2021


Language: German


Credits: Produced by Alexander Bauer and the Online Distributed

        Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DAS PROBLEM DES PLATONISCHEN SYMPOSION. ***





Anmerkungen zur Transkription:




Es wurde größte Sorgfalt darauf verwendet den Text originalgetreu zu übertragen. Lediglich offensichtliche Fehler wurden korrigiert.
Sämtliche vorgenommenen Änderungen sind markiert, der Originaltext erscheint beim Überfahren mit der Maus.
Eine Liste aller Korrekturen befindet sich am Ende des Textes.


Das Problem

des

platonischen Symposion.

Von

Dr. A. v. Kleemann.



Sonderabdruck aus dem Jahresberichte des k. k. Sophien-Gymnasiums

im II. Bezirke in Wien.



WIEN.

Im Selbstverlage des Verfassers.

1906.

K. u. k. Hofbuchdruckerei Carl Fromme, Wien.



Das Problem des platonischen Symposion.


I.

Unter all den herrlichen Werken, die Platons Genius geschaffen
hat, gebührt dem Symposion die Krone. Seine echt attische Grazie und
Anmut erinnert an die Schöpfungen des Praxiteles. Keine andere Schrift
zeigt Platons universales Können in gleichem Maße. Der Dichter wie
der Philosoph hat hier die höchste Staffel erklommen.

Den Forscher aber stellt dieses Wunderwerk vor eine schwierige
Aufgabe. Seine Lehren stehen zu dem Inhalt anderer platonischer
Schriften aus früherer und späterer Zeit in so schroffem Widerspruche,
daß man versucht wäre, die Echtheit des Symposion in Zweifel zu ziehen,
wäre sie nicht über jeden Zweifel erhaben.

Eine gegensätzliche Auffassung zeigt das Symposion z. B. gegenüber
dem ‚Gorgias‘ in der Beurteilung der Dichter: im ‚Gorgias‘ ausnahmslos
als Diener des Pöbels gebrandmarkt (p. 502 b ff.), erfahren sie
im Symposion die entgegengesetzte Behandlung; ihre Ersten, Homer und
Hesiod, werden mit den großen Gesetzgebern Lykurgos und Solon in
eine Linie gestellt und um des unvergänglichen Ruhmes ihrer Schöpfungen
willen den Heroen gleichgesetzt (p. 209 a–e).

Wie das Schaffen des Dichters, so betrachtet das Symposion auch
die Äußerungen des Ehrgeizes (φιλοτιμία) als Betätigung des geistigen
Zeugungstriebes, mithin des höchsten Preises wert. Ja, das Streben nach
unvergänglichem Nachruhm, im Grunde eine φιλοτιμία höheren Grades,
wird geradezu als das eigentliche Motiv der geistigen Zeugung bezeichnet.

Damit harmoniert nun keineswegs die Verurteilung der φιλοτιμία
im Staat (I, 347 b).

Indes ließe sich in diesen beiden Fällen ebenso wie bei der Differenz
in der Beurteilung des παιδοσπορεῖν, welche das Symposion gegenüber
dem ‚Phaidros‘ aufweist (der Phaidros tut p. 250 e ff. das παιδοσπορεῖν
verächtlich ab und betrachtet es als Abirren vom wahren Ziel, während
das Symposion darin das Ewigkeitsstreben des Menschen – wenn auch
in niederem Grade – erfüllt sieht), mit der Annahme eines Wandels
der Anschauung durchkommen.

Aber die Stellung, die Platon im Symposion gegenüber der Unsterblichkeitsfrage
einnimmt, läßt sich so einfach nicht erklären.

Streben nach Unsterblichkeit und Ewigkeit bezeichnet das Symposion
als das Wesen des Eros. Ein Streben setzt, wie Platon nicht
verborgen ist, ein Entbehren voraus. P. 200 a ff. legt er dies ausführlich
dar und begegnet im vorhinein dem Einwand, daß doch z. B. der Reiche
nach Reichtum strebe, sein Besitz ihn also nicht am Streben hindere,
mit der Bemerkung, dieses Streben richte sich nur darauf, den Besitz
des Reichtums für die Zukunft zu erhalten, da der Reiche in der Gegenwart
reich sei, ob er wolle oder nicht. Es kann hiernach gar kein
Zweifel sein, daß Platon im Symposion die Seele nicht als unsterblich
betrachtet hat. Natorps Versuch,[1] die Differenz zwischen der Auffassung
des Symposion und der des ‚Phaidon‘ aufzulösen, ist unbedingt zurückzuweisen,
als dem klaren Wortlaut des Symposion widersprechend. Da
Platon Symp. p. 207 a ff. ausdrücklich sagt, wer bloß die körperliche
Zeugung betätigt habe, lebe, dem Tiere gleich, einzig und allein in
seinen Kindern fort, so geht es nicht an, den Glauben an die Unsterblichkeit
der Seele, d. h. jeder Seele in das Symposion hineinzuinterpretieren.

Der Umstand, daß im Symposion die Seele nicht als unsterblich
gilt, würde dieses Werk einer frühen Schaffensperiode Platons zuweisen,
einer Zeit, da er, der Auffassung des Sokrates getreu, die Unsterblichkeit
der Seele durchaus nicht als einen Hauptlehrsatz seiner Philosophie
betrachtete. Nun enthält aber das Symposion die Ideenlehre, jene ureigenste
Schöpfung platonischen Geistes, was seine Zugehörigkeit zu
‚Phaidon‘, ‚Phaidros‘ etc. beweist und allen jenen Dialogen die Priorität
sichert, welche von der Ideenlehre noch nichts wissen oder nur deren
erste Keime aufweisen: also (von der Apologie abgesehen) Protagoras,
Hippias minor, Laches, Charmides und – Gorgias. Über dem Gorgias
schwebt der Geist der Ideenlehre, hat Th. Gomperz[2] treffend gesagt;
er geht dieser also voraus. Derselbe Gorgias aber verficht bereits mit
höchster Energie die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele, in Übereinstimmung
mit allen späteren Werken Platons. Wie haben wir uns
danach das Verhältnis des Symposion zum Gorgias zu denken? Jeder
der beiden Dialoge scheint Anspruch auf die Priorität zu erheben. Bei
reiflicher Überlegung werden wir dieselbe aber doch dem Gorgias zuerkennen
müssen. Denn es erscheint undenkbar, daß eine Schrift, welche
eine bestimmte Lehre bloß in ihren keimenden Anfängen enthält, jener
Schrift nachgefolgt ist, die diese Lehre bereits voll ausgebildet zeigt.
Wir müssen also das Symposion dem Gorgias nachfolgen lassen und
damit ein Schwanken Platons gegenüber dem Unsterblichkeitsglauben
annehmen. Es steht ja auch die Lehre des Symposion, die Seele sei zwar
nicht von vornherein unsterblich, könne es aber (durch die geistige
Zeugung) werden, zwischen dem Glauben an die Vergänglichkeit der
Seele und der Überzeugung von ihrer Unsterblichkeit in der Mitte und
gleicht mehr einer Modifikation des Unsterblichkeitsglaubens. Wodurch
aber kann Platon veranlaßt worden sein, an der Lehre von der Unsterblichkeit
der Seele eine Modifikation vorzunehmen, die er später doch
wieder beseitigt hat?

Diese Frage zu beantworten, sei gleich in medias res, d. h. zur
Analyse der Eroslehren des Symposion übergegangen.




II.

Das Symposion gipfelt in Sokrates' Rede, welche für die philosophische
Würdigung des Dialoges fast allein in Betracht kommt; nicht
zwar, als ob die Reden der übrigen Teilnehmer philosophisch gänzlich
bedeutungslos wären, vielmehr enthält jede einen Gedanken, den Sokrates
in seiner Rede verwertet oder doch, wenn auch nur polemisch, berücksichtigt:
so berührt bereits Phaidros (p. 178 d ff.) den hohen sittlichen
Wert des Eros und stellt (p. 180 b) die später von Sokrates begründete
Behauptung auf, um Tugend und Glückseligkeit zu erwerben, sei des
Eros Hilfe besser als die jedes anderen Gottes. Pausanias unterscheidet
zwei Arten des Eros, eine gute und eine schlechte: die schlechte gelte
bloß den Reizen des Körpers, die gute der Tugend und Vollkommenheit
(p. 180 d ff.). Diesen Gegensatz, den dann Eryximachos in seiner Rede
auf die ganze organische und anorganische Natur ausdehnt (p. 186 a ff.),
akzeptiert Sokrates mit seiner Unterscheidung zwischen körperlichem
und geistigem Eros. Die Reden des Eryximachos und Aristophanes enthalten
die damals gangbaren Theorien über das Wesen der Liebe, die
des ersteren empedokleische und heraklitische Ansichten, die des letzteren
jene bereits im ‚Lysis‘ behandelte Definition der Liebe als des Strebens
nach dem Eigenen, dem οἰκεῖον.[3] Auch mit diesen Theorien setzt sich
Sokrates in seiner Rede auseinander; er legt dar, wie weit sie berechtigt
sind. Des Gorgias Schüler Agathon endlich betont zu Sokrates' lebhafter
Befriedigung, erst müsse das Wesen des zu preisenden Gottes festgestellt
sein, bevor man über sein Wirken sprechen könne (p. 195 a
beziehungsweise 199 c).[4]

Eben darum aber, weil Sokrates den Reden seiner Vorgänger alles
Brauchbare entnimmt, kommt diesen Reden kein besonderes philosophisches
Interesse zu: sie dienen künstlerischen, wohl auch didaktischen
Zwecken. So genügt es für unser Vorhaben, die Rede des Sokrates zu
analysieren.

In seinem Vorgespräch mit Agathon (p. 199 c–201 d) stellt Sokrates
fest, daß der Eros ein Objekt haben müsse; da man aber nur begehre,
was man nicht hat, der Eros aber auf das Schöne und das davon unzertrennliche
Gute ausgehe, so könne Eros selbst weder schön noch gut
sein. Weit gefehlt aber wäre es, ihn darum für häßlich und schlecht zu
halten. An dieser Stelle entwickelt Sokrates den Begriff des Mittleren
(μεταξύ). An dem Beispiel des ὀρθὰ δοξάζειν wird dies deutlich gemacht.
Als bloßes δοξάζειν kann es nicht σοφία sein, als ὀρθὰ δοξάζειν aber
auch nicht ἀμαθία. Ein solches μεταξύ ist auch der Eros, der kein Gott
sein kann als τῶν καλῶν καὶ ἀγαθῶν ἄμοιρος (p. 202 d), sondern nur ein
Mittelding zwischen θνητός und ἀθάνατος.

Anknüpfend hieran erzählt nun Sokrates den bekannten Mythus
von der Entstehung des Eros. Am Geburtstagsfeste der Aphrodite wurde
er gezeugt von einem göttlichen Vater, Poros, dem Reichtum, und einer
nicht göttlichen Mutter, Penia, der Armut.

Seine Natur zeigt seine Herkunft: nach der Mutter ist er πένης,
σκληρός, αὐχμηρός, ἐνδείᾳ ξύνοικος (p. 203 d), nach dem Vater τοῖς καλοῖς καὶ τοῖς ἀγαθοῖς ἐπίβουλος, φρονήσεως ἐπιθυμητής, φιλοσοφῶν διὰ παντὸς τοῦ βίου.

Diese Schilderung des Eros ist selbstverständlich Allegorie. Was
ist Eros in Wirklichkeit? Ein Streben des Menschen. Es wohnt diesem
also ein Streben inne, das weder schön und gut noch schlecht und
häßlich ist, ein Streben, das zwischen göttlich und sterblich in der Mitte
steht. Demgemäß ist unter Eros' Elternpaar die menschliche Natur zu
verstehen, aus der jenes Streben hervorgeht. Zwei Prinzipe enthält diese
Natur: ein göttliches, das ist Poros, der Sohn der Metis; ein irdisches,
das ist Penia, die Armut und der Mangel. Das Streben, welches aus
der Verbindung dieser Prinzipe entspringt, ist der Eros, dessen Begriff
sonach gewöhnlich zu eng gefaßt ist. Er ist eigentlich das jedem
Menschen infolge der Zusammensetzung seines Wesens beständig innewohnende
Streben nach dem Guten, genauer nach dem immerwährenden
Besitz des Guten. Das Objekt des Eros ist somit im Grunde die Athanasie,
ohne welche ja ein immerwährender Besitz nicht möglich ist.

Wenn dies die wahre Natur des Eros ist, so muß ein Ewigkeitsstreben
auch jener Gattung desselben zugrunde liegen, die – ohne
eigentlich erkennbaren Grund – gewöhnlich allein den Namen ‚Eros‘
führt. Dies ist auch tatsächlich der Fall. Der Zeugungstrieb, der jenen
Eros charakterisiert, ist in Wahrheit Unsterblichkeitstrieb: er geht nicht
eigentlich auf das Schöne, sondern auf Erzeugung im Schönen aus. Erzeugung
und Geburt aber sind das Göttliche und Ewige im menschlichen
Dasein, was auch dadurch bestätigt wird, daß das Schöne zur Zeugung
lockt, das Häßliche davon abstößt. Auch der Zeugungstrieb ist also
Ewigkeitstrieb (p. 206 b–207 a).

Wie Sokrates weiter ausführt, ist dieser Zeugungstrieb ein zwiefacher:
ein niederer, den auch die Tiere kennen, der Drang nach körperlicher
Fortpflanzung, und ein höherer, geistiger, zu dem nur der Mensch
sich erheben kann. Dies gibt einen deutlichen Wink, wie jener Mythus
von Poros und Penia und der Entstehung des Eros zu verstehen ist.
Seele und Leib sind die beiden Prinzipe der menschlichen Natur, die
Seele das göttliche, der Leib das irdische. In dem Mythus steckt so die
orphische Lehre vom Sündenfall der Seele – Poros betrinkt sich und
ahnt in seiner Trunkenheit nicht, wen er zur Mutter seines Sohnes
macht –, desgleichen die orphisch-pythagoreische Anschauung von dem
Gegensatz zwischen der Natur des Leibes und der der Seele. Man wird
an Philolaos' Wortspiel ‚σῶμα–σῆμα‘,[5] an die Auffassung des Leibes als
des Grabes der Seele erinnert, wenn diese als das göttliche Prinzip im
Menschen geschildert ist, das befleckt wird durch die Vermengung mit
dem irdischen, dem Leib.

Der tiefste Sinn des Eros also ist: der Mensch will göttlich, unsterblich,
ewig werden, weil ein göttliches Element in seiner Natur
enthalten ist. An dieser Stelle wird es gut sein, sich zu erinnern, daß
ἀθάνατος, ἀθανασία nicht einfach ‚unsterblich‘, ‚Unsterblichkeit‘, sondern
mindestens ebensosehr ‚göttlich‘, ‚Göttlichkeit‘ bedeutet. Für den Griechen
ist eben Göttlichkeit von Unsterblichkeit nicht zu trennen: denn Unsterblichkeit
ist die vornehmste Eigenschaft der Götter. Darum bedeutet
ἀθάνατος, ἀθανασία unzählige Male schlechthin ‚göttlich‘, ‚Göttlichkeit‘.
Im Symposion selbst finden wir diese Bedeutung: Eros, heißt es p. 202 d/e,
ist ein Wesen μεταξὺ θνητοῦ καὶ ἀθανάτου; nach den elementarsten Regeln
der Logik ist es klar, daß ἀθάνατος hier nur ‚göttlich‘ bedeuten kann.
Gleich darauf lesen wir auch tatsächlich die Worte πᾶν τὸ δαιμόνιον μεταξύ ἐστι θεοῦ τε καὶ θνητοῦ.

Das Ewigkeitsstreben des Menschen äußert sich nun zunächst als
Streben nach körperlicher Fortpflanzung. Es wäre verfehlt, führt Sokrates
p. 207 d ff. aus, in der Fortpflanzung nicht eine gewisse Befriedigung
des Ewigkeitstriebes zu sehen. Wohl bleibt das Alte nicht ewig, sondern
wird durch ein Neues ersetzt. Aber dies gilt im Grunde von allem, was
dem Flusse des Werdens unterworfen ist; nicht nur der physische Mensch
erneut sich beständig, ohne doch darum ein anderer genannt zu werden,
auch alles Psychische und Geistige – besonders deutlich ist dies am
Gedächtnis und der Erinnerung zu sehen – ist in immerwährendem
Vergehn und Neuwerden begriffen. In dieser Weise hat eben das Vergängliche
an der Ewigkeit teil und insofern bedeutet die Fortpflanzung
eine Befriedigung des Ewigkeitstriebes.

Es braucht nicht erst gesagt zu werden, daß es heraklitischer
Geist ist, der aus diesen Gedanken spricht. Im Symposion beugt sich
Platon demnach vor der großartigen Weltanschauung des Ephesiers und
erkennt ihre Berechtigung an.

Die höhere Art des Zeugungstriebes äußert sich in der geistigen
Zeugung, deren eigentlich treibendes Motiv die φιλοτιμία, der Ehrgeiz,
speziell das Streben nach unvergänglichem Nachruhm ist. Geistige
Zeugung ist das Schaffen der Dichter und überhaupt aller Künstler,
vor allem aber der Gesetzgeber (Lykurgos und Solon). Hier zeigt es
sich nun deutlich, wie notwendig es ist, bei ‚ἀθανασία‘ nicht der Bedeutung
‚Göttlichkeit‘ zu vergessen. Die geistige Zeugung als Zeugung
höherer Art sollte auch eine höhere Athanasie gewähren denn die bloß
körperliche Zeugung; der Nachruhm allein scheint aber nur eine schattenhafte,
sozusagen magere Unsterblichkeit zu verleihen: fortzuleben im
Gedächtnis der anderen Menschen statt in seiner Nachkommen Fleisch
und Blut – verdient solche Unsterblichkeit wirklich höheren Preis?
Sollen sich die Menschen mit solcher bloß ‚platonischen‘ Unsterblichkeit
zufrieden geben? Ein homerischer Zeuge verneint uns diese Frage. Ich
denke der berühmten Worte des Achill λ 488–491:


Μὴ δή μοι θάνατόν γε παραύδα, φαίδιμ' Ὀδυσσεῦ.


βουλοίμην κ' ἐπάρουρος ἐὼν θητευέμεν ἄλλῳ


ἀνδρὶ παρ' ἀκλήρῳ, ᾧ μὴ βίοτος πολὺς εἴη,


ἢ πᾶσιν νεκύεσσι καταφθιμένοισιν ἀνάσσειν.





Hier kommt uns nun die andere Bedeutung von ἀθανασία zu Hilfe.
Wer den wahren und echten Nachruhm erlangt, wird damit zum Heros:
ὧν καὶ ἱερὰ πολλὰ, heißt es Symp. p. 209 e, ἤδη γέγονε διὰ τοὺς τοιούτους παῖδας, διὰ δὲ τοὺς ἀνθρωπίνους οὐδενός πω.[6]

Die höchste Form der geistigen Zeugung ist aber die, welcher die
Erkenntnis der Idee des Schönen und Guten[7] zugrunde liegt, und diese
Art des Eros erzielt auch die reinste Athanasie: denn das wahre Wissen
hat die wahre Tugend zur Folge; wer nun die Idee des Schönen und
Guten, d. i. das wahrhaft Seiende, kennt, der erzeugt nicht mehr bloße
Abbilder der Tugend (εἴδωλα ἀρετῆς p. 212 a), sondern die wahre und
wirkliche Tugend. Und wie das ὄντως ὄν über der sichtbaren Welt
liegt, so ist auch die auf der Erkenntnis des wahrhaft Seienden beruhende
Tugend eine überirdische und setzt den Menschen den Göttern
gleich. Ganz offenbar ist dies der Sinn der Stelle 212 a .... τεκόντι δὲ ἀρετὴν ἀληθῆ καὶ θρεψαμένῳ ὑπάρχει θεοφιλεῖ γενέσθαι, καὶ εἴπερ τῳ ἄλλῳ ἀνθρώπων ἀθανάτῳ καὶ ἐκείνῳ. Von einer Erhöhung der Philosophen
unter die Götter weiß ja auch der dem Symposion nahestehende Phaidon
zu erzählen (p. 82 c).[8] Auch ist es klar, daß die auf Grund der Ideenerkenntnis
erworbene Athanasie höherer Art sein muß als das Heroentum;
mit dem Nachruhm aber ist es hier nicht getan: gerade die wahre
Tugend kann vergessen und verschollen bleiben, ja selbst verfolgt und
mißhandelt werden. Ihr Lohn darf nicht von der Mißgunst und dem Unverstand
der Mit- und Nachwelt abhängen; sagt doch Platon auch ausdrücklich
ὑπάρχει θεοφιλεῖ γενέσθαι. Wir haben hier also zwischen den
Zeilen zu lesen, daß der wahre Philosoph – dabei ist natürlich in erster
Linie an Sokrates zu denken – nach seinem Tode den Göttern sich
gesellt. Es ist dies die seiner allein würdige Athanasie.

Wie oben erörtert, liegt in der Unsterblichkeitsfrage das Problem
des Symposion beschlossen. Die Auffassung des ‚Gorgias‘, der zufolge
der Mensch eine unsterbliche Seele hat, ist aufgegeben. Bloß ein Streben
nach der Ewigkeit wohnt ihm inne, ein Streben, das auf verschiedene
Weise Befriedigung finden kann. Zugleich ist die Erklärung für dieses
Streben gegeben: der Mensch ist eine Mischung aus einem göttlichen
Prinzip – der Seele – und einem irdischen – dem Leib. Und zwar
ist diese Zusammensetzung so innig, daß der Tod keineswegs, wie dies
Platons Annahme im Gorgias und später wieder im Phaidon war, die
Trennung von Körper und Seele bedeutet. Vielmehr geht die Seele mit
dem Körper im Tode unter, oder genauer gesagt, da ja Seele wie Körper
jeden Augenblick vergehn, um neu zu werden, im Tode erlischt die
Fähigkeit, sich aufs neue zu schaffen, wenn der Mensch nicht für seine
Unsterblichkeit, sei es körperlich oder geistig, gesorgt hat. Das göttliche
Prinzip veranlaßt nun den Menschen, nach der Athanasie, nach Göttlichkeit
und Ewigkeit zu streben. Aber nicht dieses Streben allein wird
durch die Mischung jener beiden Prinzipe erklärt, sondern überhaupt
jedes Streben.[9] Dem Göttlichen wie dem Irdischen ist an sich das
Streben fremd; dem Göttlichen, weil es sich absoluter Vollkommenheit
erfreut, dem Irdischen, weil es die eigene Unvollkommenheit gar nicht
fühlt (p. 204 a ff.). Erst die Mischung ruft das Streben, das Begehren
hervor: das göttliche Prinzip weckt im Menschen das Streben nach
immerwährender Glückseligkeit. Hierdurch ist das Werden verursacht,
dessen göttliche Kraft eben darin besteht, daß es an die Stelle des Alten
aus dem Alten heraus stets ein Neues treten läßt. Ganz dasselbe findet
bei der körperlichen Fortpflanzung statt, so daß also auch der Liebe
zu den Nachkommen jenes Ewigkeitsstreben zugrunde liegt.

In dieser Theorie des Werdens kann man das erste Stadium der
Lehre von der Weltseele erblicken; tatsächlich läßt ja Platon den Eryximachos
eine kosmische Liebestheorie aufstellen.

Ein Werden hat zunächst auch die geistige Zeugung zur Folge:
aber sie ist der Weg, zur wahren Ewigkeit zu gelangen. Sie vermag
aus dem Werden, das nur ein scheinbares Sein ist – es ist und es ist
nicht –, ein wirkliches Sein zu schaffen, insbesondere wenn sie aus
der Erkenntnis der Idee des Schönen und Guten hervorgeht.

Die Weltanschauung des Symposion ist sonach eine allumfassende;
dem Werden wie dem Sein wird in gleicher Weise Rechnung getragen.
Das erstere ist ganz in heraklitischem Geiste gewürdigt, zwar, wie nicht
anders möglich, zum Sein in Gegensatz gestellt, aber keineswegs in den
völlig unüberbrückbaren der Eleaten. Platon hat erkannt, daß Werden
und Vergehn zwar in der Wirklichkeit unzertrennlich sind, darum aber
noch nicht gleich bewertet werden müssen: das Vergehn ist irdisch,
ungöttlich, die Kraft des steten Neuwerdens aber ist göttlich. Das Ziel
des Werdens ist Vollkommenheit, aus dem Werden kann sich ein Sein
gestalten. So schließt das Symposion einen kosmischen Ring um Sinnliches
und Übersinnliches. Es ist ein Evangelium des Optimismus.

Das Symposion zeugt demnach von dem Versuch des Philosophen,
die Lehren Heraklits und der Pythagoreer von einem höheren Standpunkt
zu vereinen. Diese Tendenz, zwischen scheinbar konträren Weltanschauungen
zu vermitteln, erklärt die Modifikation, die Platon im
Symposion am Unsterblichkeitsglauben des ‚Gorgias‘ vorgenommen hat.
Noch einmal läßt er seinen Blick voll Liebe auf dieser Welt ruhen,
bevor er sich endgiltig dem weltverachtenden Mystizismus der Pythagoreer
überantwortet.

Aber nicht bloß Heraklit und die Pythagoreer finden im Symposion
gebührende Beachtung; auch für den Eleatismus in megarischem Gewand
hat Platons System einen Platz frei: das αὐτὸ καλὸν κἀγαθόν wird zum
ὄντως ὄν hypostasiert. Freilich sind die Konsequenzen gerade dieser
Lehre im Symposion nicht zu voller Klarheit gebracht; namentlich die
Stellung der Götter zum αὐτὸ καλὸν κἀγαθόν bleibt unaufgeklärt. Es
kann allerdings nur eine Möglichkeit geben: das αὐτὸ καλὸν κἀγαθόν
muß als das allein wahrhaft Seiende auch für die Götter das Leben- und
Sein-spendende Element bedeuten, wie es ja späterhin von der Idee
des Guten tatsächlich ausgesagt wird. Damit stimmt auch überein, daß
die Erkenntnis der Idee des Guten und Schönen den Menschen den
Göttern gleichstellen soll. Aber dieses Abhängigkeitsverhältnis der Götter
zum αὐτὸ καλὸν κἀγαθόν ist im Symposion noch keineswegs klar ausgesprochen.
Wenn nun Platon diese Entthronung der alten Götter in
aller Stille vornimmt, so ist dies zweifellos ein Zeichen dafür, daß die
Ideenlehre im Symposion noch jungen Datums ist. Noch lehrreicher in
dieser Hinsicht aber ist der Umstand, daß das Symposion nur die Idee
des καλὸν κἀγαθόν kennt. Ich halte es durchaus nicht für richtig, Platon
hier im Symposion etwa von den übrigen Ideen absehen zu lassen. Mir
scheint vielmehr die Hypostasierung bloß des αὐτὸ καλόν κἀγαθόν als
ὄντως ὄν die erste Form der Ideenlehre zu bedeuten. Hierbei lasse ich
mich von folgenden Erwägungen leiten.

Der sokratischen Tugendwissenslehre fehlte die Bezugnahme auf
einen letzten und höchsten Begriff. Ich erinnere an die Definition der
Tapferkeit in Platons Protagoras (p. 360 d) als des Wissens vom δεινόν
und μὴ δεινόν, eine Auffassung, gegen die Platon später im Laches
polemisiert. Jede Tugend war für Sokrates eine andre φρόνησις, wie uns
Aristoteles berichtet: Σωκράτης .... φρονήσεις ᾦετο εἶναι πάσας τὰς ἀρετάς .... Σ. μὲν οὖν λόγους τὰς ἀρετὰς ᾦετο εἶναι, ἐπιστήμας γὰρ εἶναι πάσας.[10]
Besonders charakteristisch ist auch folgende Stelle des platonischen
Laches (p. 194 d): πολλάκις ἀκήκοά σου, sagt dort Nikias zu Sokrates,
λέγοντος, ὅτι ταῦτα ἀγαθὸς ἕκαστος ἡμῶν ἅπερ σοφός, ἂ δὲ ἀμαθὴς ταῦτα δὲ κακός. Die Tugend zu definieren, hatte Sokrates nicht unternommen.

Offenbar unter dem Einfluß der Megariker, in deren Mitte er ja
nach dem Tode des Sokrates weilte, hatte Platon diese Lücke in der
sokratischen Philosophie empfunden. Die Megariker hatten das Gute in
den Mittelpunkt des Seins gestellt und kannten nur eine Tugend, wie
uns Diogenes Laertius VII, 161 berichtet, nämlich die Kenntnis des
Guten: ἀρετάς τ' οὔτε πολλὰς εἰσῆγεν (Ἀρίστων), ὡς ὁ Ζήνων, οὔτε μίαν πολλοῖς ὀνόμασι καλουμένην, ὡς οἱ Μεγαρικοί. Der Berechtigung dieser
Auffassung konnte sich Platon nicht verschließen,[11] zumal ja die sokratische
Basis damit nicht verlassen wurde. So einfach aber auch diese
Definition der Tugend als der Erkenntnis des Guten (und seines Gegenteils)
erscheint, so groß waren die Schwierigkeiten, nun die Definitionen
der Einzeltugenden mit jener Definition der Gesamttugend in Einklang
zu bringen. Jeder Tugend mußte die Erkenntnis des Guten zugrunde
liegen; worin aber hatte man die charakterisierenden Merkmale der
Einzeltugenden zu sehen? Mit diesen Schwierigkeiten hat Platon ernstlich
gerungen, wie die Dialoge Laches und Charmides zeigen. In diesen
beiden Dialogen bemüht sich Platon vergeblich, die richtige Definition
der ἀνδρεία (Laches), beziehungsweise der σωφροσύνη (Charmides) zu
finden. Er muß sich begnügen, die diesbezüglichen sokratischen Definitionen
als ungenügend zu erweisen.

Erst im Gorgias ist das Problem mit Hilfe der pythagoreischen
Psychologie, mit der Anerkennung der Begierden als eines selbständigen
Faktors im Innenleben des Menschen gelöst. Die unterscheidenden Merkmale
der Einzeltugenden sind gefunden: ἀρετή = σοφία ist die Erkenntnis
des Guten, beziehungsweise der Diversität des Guten und Angenehmen;
ὁσιότης ist die Erkenntnis des Guten, sofern es die Götter berührt;
δικαιοσύνη, die Erkenntnis des Guten, welches die Menschen betrifft; das
Feld der ἀνδρεία ist das Gute, wo es im Gegensatz zum Angenehmen
steht; σώφρων aber ist der σοφός, weil er die Gefahr kennt, die von den
Begierden droht, und diese darum im Zaume hält (Gorg. p. 507 ff.).

Gleichzeitig enthält der Gorgias wichtige Begriffsbestimmungen des
Guten. Nach Gorg. 503 e ff. beruht auf den (pythagoreischen)[12] Begriffen
κόσμος und τάξις die Güte einer Sache, sie machen das εἶδος zum εἶδος
(εἶδος hier noch nicht im Sinne von ἰδέα = ὄντως ὄν gebraucht). Das
Gute also macht wahrhaft seiend, verleiht erhöhte Essenz und damit in
den Augen eines Denkers jener Zeit notwendig auch erhöhte Existenz,
muß daher selbst in erster Linie als wahrhaft seiend bezeichnet werden.
Damit harmonierte nun vollkommen die Lehre der Megariker, daß in
Wahrheit nichts existiere als das Gute, daß das Gute und das Sein
identisch wären. So kommt es zunächst zur Hypostasierung nur der Idee
des καλὸν κἀγαθόν; damit findet jene Gedankenrichtung, welche vom
kl. Hippias über Laches und Charmides zum Gorgias geführt hatte,
ihren vorläufigen Abschluß. Den endgiltigen bedeutet erst der teleologische
Idealismus: erkenntnis-theoretische Rücksichten bestimmten
Platon neben der Idee des Guten noch andere Ideen anzuerkennen;
aber nach wie vor bleibt ihm die Idee des Guten der Angelpunkt des
Seins, alle übrigen Ideen, sogar die des Seins, verdanken dieser Idee
ihr Dasein (Rep. VI, p. 508 e).

Der Anschauung der Eleaten, nur dem Gegenstande des Wissens –
also den Begriffen – komme wahres Sein zu im Gegensatz zu den
Gegenständen der Sinne, und dem sprachlichen Moment (z. B. Gorg.
p. 520 d ἀδικίᾳ ἀδικοῦσιν οἱ ἄνθρωποι – der Begriff erscheint als
wirkende Ursache –) kann ich demnach für die Konzeption der Ideenlehre
nur sekundäre Bedeutung zuerkennen.

Die Psychologie des Symposion ist noch ziemlich primitiv: es bleibt
in der Hauptsache bei der Gegenüberstellung von Leib und Seele. Aus
diesem Gegensatz hat sich schließlich die Lehre von den drei Seelenteilen
herauskristallisiert. Im Symposion sind, wie früher im Gorgias
(p. 465 c) und später im Phaidon, die Lüste und Begierden, das spätere
ἐπιθυμητικόν, noch durch den Leib bedingt. Desgleichen fehlt eine klare
Unterscheidung zwischen λογιστικόν und θυμοειδές (ich antizipiere die
späteren termini). Bloß Ansätze dazu lassen sich erkennen, wie unten
ausgeführt werden soll.

Von großer Bedeutung ist ferner die Stellung des Symposion zum
Begriff des ὀρθὰ δοξάζειν. Gewöhnlich betrachtet man den ‚Menon‘ als
denjenigen Dialog Platons, in dem dieser Begriff zuerst aufgestellt wird.
Auch Th. Gomperz[13] ist dieser Ansicht; er sieht in der Art und Weise,
wie ‚die im Menon erarbeitete Einsicht in die Stellung der richtigen
Meinung als eines Mittleren zwischen Wissen und Unwissenheit im
Symposion wie etwas Selbstverständliches aufgegriffen und verwertet
wird‘, ein Zeichen für die Priorität des Menon vor dem Symposion. Aber
dieser Ansicht kann ich mich nicht anschließen. Man darf nicht übersehen,
daß es im Symposion Sokrates ist, der belehrt wird, während im
Menon ein unerfahrener Jüngling – der Unterricht des Gorgias, den
Menon genossen hat, wiegt in Platons Augen nicht schwer – von
Sokrates belehrt wird. Und Sokrates ist doch an jener Stelle des Symposion
(p. 201 e ff.) verblüfft genug: Οὐκ εὐφημήσεις, muß ihm Diotima
zurufen, als er sich anschickt, despektierliche Folgerungen aus dem
Mangel der Schönheit und Güte bei Eros zu ziehen. Noch schwerer aber
wiegt, daß im Menon auf die δόξα ὀρθή die hoch bedeutsame Lehre von
der Anamnesis gegründet wird, während im Symposion dieselbe nur als
Beispiel für die Erläuterung des Begriffs des Mittleren erwähnt wird.
Dies würde die Ausführlichkeit des Menon in diesem Punkt zur Genüge
erklären. Vor allem aber sehe ich in der Auffassung der δόξα ὀρθή
durch den Menon einen Fortschritt gegenüber dem Symposion: im Menon
erscheint sie als ein Fragment der φρόνησις aus dem Vorleben der
Seele (p. 85 c ff.) und demgemäß wird sie im Phaidros ausdrücklich dem
guten (weißen) Roß, dem θυμοειδές, zugeschrieben;[14] im Symposion aber
erscheint das ὀρθὰ δοξάζειν als eine Mischung von ‚Gut‘ und ‚Schlecht‘,
aus ἀμαθία und σοφία: von der ἀμαθία hat es das μὴ ἔχειν λόγον δοῦναι,
von der ἐπιστήμη das τοῦ ὄντος τυγχάνειν (p. 202 a).

Gegenüber dem Gorgias aber zeigt das Symposion mit seiner
(übrigens schon im Lysis erfolgten) ausdrücklichen Anerkennung des
Mittleren einen entschiedenen Fortschritt. Die spätere Rehabilitierung
der im Gorgias in Bausch und Bogen (Aristeides allein ausgenommen)
verurteilten Staatsmänner wird damit vorbereitet; sie ist bekanntlich im
Menon vollzogen. Die Rehabilitierung der im Gorgias gleichfalls verworfenen
Dichter hat bereits das Symposion besorgt, nachdem der ‚Jon‘
das Verdammungsurteil des Gorgias gemildert hatte. Dichterfeindlich
ist auch der Jon noch; prinzipiell steht er mit dem Gorgias auf gleichem
Standpunkt: er erkennt den Dichtern den Besitz der τέχνη, des bewußten,
vernunftgemäßen Schaffens, ab. Aber er räumt ihnen ein, daß sie θείᾳ μοίρᾳ wirken. Diese Betonung einer θεία μανία der Dichter scheint mir
mehr zu bedeuten als die bloße Illustration der in der Apologie (p. 22 b/c)
hingeworfenen Bemerkung, die Dichter wirkten nur φύσει τινὶ καὶ ἐνθουσιάζοντες.[15] Sie scheint mir vielmehr der Unterscheidung verschiedener
μανίαι im Phaidros näher zu stehen als der Auffassung der
Apologie. Darum betrachte ich den Jon als eine Einschränkung des
Gorgias, so daß sich mir die Reihenfolge Gorgias, Jon, Lysis, Symposion
ergibt.

Ein weiterer Fortschritt des Symposion gegenüber dem Gorgias
zeigt sich in folgendem: Platon unterscheidet neben jener Art der
geistigen Zeugung, welche sich in den Werken der Künstler und Staatsmänner
äußert, noch ein Schaffen auf Grund der Erkenntnis der Idee
des Guten und Schönen. Hier bereitet sich offenbar die Trennung des
guten Seelenteiles in λογιστικόν und θυμοειδές vor. Das letzte Wort über
all diese Dinge aber spricht erst der Phaidros: der Grad der Ideenschau
im Vorleben bewirkt die verschiedenen Talente (Philosophie, Dichtkunst,
Politik etc.).

Werfen wir nun einen kurzen Rückblick auf den Inhalt des Symposion.
Sein tiefinnerstes Wesen ist die Versöhnung heraklitischer und
pythagoreischer Gedanken, worauf auch sein Ton des sieghaften Optimismus
zurückzuführen ist. Im Zusammenhang damit steht auch die noch
ziemlich primitive Psychologie sowie das völlige Fehlen jener so überaus
wichtigen Lehre von der Wiedererinnerung. Ein weiteres bedeutsames
Charakteristikon des Symposion ist, daß es die Ideenlehre in ihrer ursprünglichen
Form enthält: einzig das αὐτὸ καλὸν κἀγαθόν ist als ὄντως ὄν hypostasiert, womit Platon mehr dem Vorbild der Megariker denn
der Eleaten folgte. Die Auffassung der Tugend als der Kenntnis des
Guten war im Grunde schon die Ethik des ‚Gorgias‘. In dem Augenblick
aber, da Platon im αὐτὸ καλὸν κἀγαθόν das ὄντως ὄν zu erblicken
glaubte, wurde seine Tugendlehre zugleich Ontologie.

Ich sehe also im Symposion das erste größere Werk nach dem
Gorgias, setze seine Abfassung daher einige Jahre nach diesem Dialoge
an. Da ich nun mit Gomperz den Gorgias in die Zeit der Akademiegründung
verlege, so müßte das Symposion etwa 385/4 v. Chr. verfaßt
sein. In diese Zeit führt auch die bekannte Anspielung des Aristophanes
auf den διοικισμός der Arkader (Symp. p. 193 a). In dieselbe Zeit fällt
aber auch der Tod des Aristophanes. Es kann kaum ein Zweifel sein,
daß Platon dem eben dahingegangenen großen Komödiendichter im Symposion
eine Gedenktafel geweiht hat; tatsächlich ist ja die Gestalt des
Aristophanes mit besonderer Liebe und Sympathie gezeichnet.

An dieser Stelle möchte ich noch einige Worte über die Auslegung
jener merkwürdigen Stelle am Schlusse des Symposion (p. 223 d) sprechen,
wo Sokrates dem Tragödiendichter Agathon und dem Komödiendichter
Aristophanes auseinandersetzt, der echte Dichter müsse in gleicher Weise
Tragödien und Komödien schreiben können. Diese Worte hat man auf
Platon selbst bezogen: der Phaidon sei die Tragödie, das Symposion die
Komödie (Teichmüller, Lutoslawski, W. Christ, Natorp). Es wäre um
unsere Kenntnis der platonischen Philosophie wahrlich übel bestellt,
wenn die chronologische Forschung solchen – mehr oder minder geistreichen
– Einfällen entscheidendes Gewicht beimessen wollte. Mit Recht
hat man dawider eingewendet, daß der Phaidon gar nicht als Tragödie
bezeichnet werden könne.[16] Vor allem aber ist eine solche Äußerung
Platons: „ich kann auch Komödien schreiben, nicht bloß Tragödien“
(wenn anders sie überhaupt so gemeint ist), nur als Erwiderung auf einen
Angriff denkbar; man muß ihn als ‚Tragiker‘ verspottet haben, wenn
er sich wirklich im Symposion so äußert. Dazu bot aber der weihevolle
Ernst des Phaidon keinen Anlaß, ganz abgesehen davon, daß dieser
Dialog aus zwingenden Gründen dem Symposion nachgesetzt werden
muß. Mit der Datierung Gorgias–Symposion läßt sich indes jene Auffassung
der Stelle p. 223 d sehr wohl vereinen. Der Verfasser des
schwarzgalligen Gorgias kann leicht als τραγικώτατος verspottet worden
sein; und darauf bezöge sich dann jene Stelle des Symposion. Große
Bedeutung kommt aber meines Erachtens solchen Beobachtungen, die
ja nie zuverlässig sind, überhaupt nicht zu. Der Versuch, aus ihnen
die chronologische Reihenfolge der platonischen Dialoge zu erschließen,
käme einem Opfer des Intellektes gleich.

Wenn ich das Symposion in die unmittelbare Nachbarschaft des
Gorgias stelle, so dürfte es wohl am Platze sein, einigen Mutmaßungen
Raum zu geben darüber, wie Platon dazugekommen sein könnte, dem
Gorgias das Symposion folgen zu lassen, vor allem, was ihn wohl
veranlaßt hat, seine Aufmerksamkeit der Erotik zuzuwenden, ja
die Eroslehre geradezu zum Angelpunkt seines ganzen Systemes zu
machen.






III.

Wie bei einem Werke von solcher Leidenschaftlichkeit und solcher
Schärfe der Polemik nicht anders denkbar ist, hat Platons Gorgias jedenfalls
auf vielen Seiten lebhaften Widerspruch erregt. Sein schonungsloser
Kampf gegen den Hedonismus mußte unter Philosophen und Laien
Widersacher finden. Aber auch daß Platon im Gorgias seinen Meister
Sokrates der ἡδονή gegenüber eine Stellung einnehmen ließ, die der
historischen Wahrheit nicht entsprach, konnte nicht unwidersprochen
bleiben. In der kurzen Zeit, die seit Sokrates' Tode verstrichen war,
hatte man noch nicht vergessen, daß Sokrates durchaus kein Asket gewesen,
daß er die Freuden des Lebens ohne Not niemals verschmäht
hatte, daß er an den Blumen des Daseins nicht achtlos vorübergegangen
war. Kronzeuge hierfür war die sokratische Erotik. Wie immer, so
hatte auch hier die Fama maßlos übertrieben und namentlich Sokrates'
Verhältnis zu Alkibiades pikant ausgeschmückt. Sicherlich hat man es
nicht unterlassen, in der Polemik gegen den platonischen Gorgias darauf
hinzuweisen. So wurde Platon nahegelegt, des historischen Sokrates
Verhältnis zum Hedonismus im allgemeinen und zur Erotik im besonderen
einmal wahrheitstreu darzulegen und jenen Übertreibungen energisch
entgegenzutreten.

Der Gorgias aber war wohl nicht nur ob des Mangels historischer
Treue in der Schilderung des Sokrates angegriffen worden: man hat
gewiß auch die Erotik überhaupt, die Tatsache des Liebeslebens gegen
diesen Dialog ausgespielt. Die Erotik, die ja der Gorgias ganz unberücksichtigt
gelassen hatte, schien für die hedonistische Weltanschauung
ein gewichtiges Wort in die Wagschale zu legen; und man wird kaum
mit der Annahme fehlgehen, daß gerade aus der Mitte der Sokratiker,[17]
bei denen doch die Erotik eine so bedeutende Rolle spielte, auf dieselbe
hingewiesen wurde. Die kyrenaische Schule huldigte ja dem
Hedonismus.

Dies war nun bereits eine philosophische Frage. Platon mußte sich
dadurch veranlaßt fühlen, nach Zweck, Sinn und Ziel des Eros überhaupt
zu fragen. Der Gorgias hatte sich über die Liebe gar nicht geäußert,
sie offenbar als eine ἐπιθυμία unter vielen betrachtet und sich
nicht einmal darüber ausgesprochen, ob sie als eine nützliche oder
schädliche anzusehen sei. Sehen wir nun, wie sich Platon zu dieser
Frage stellen mußte.

Die selbständige Untersuchung eines Problems beginnt man gewöhnlich
mit der Kritik der bereits bestehenden Theorien. So verfuhr
auch Platon mit den geltenden Liebestheorien im ‚Lysis‘; der Verschiedenheit
der Ausdrücke φιλία (Lysis) und ἔρως (Symposion und
Phaidros) kommt natürlich keine Bedeutung zu, da eben in der φιλία
der Hellenen das erotische Moment enthalten war, wie gerade der
‚Lysis‘ zeigt.

Das Ergebnis der platonischen Kritik im Lysis ist scheinbar ein
rein negatives. Weder die alte Deutung der Liebe und Freundschaft
als des Strebens nach dem Gleichen – eine Deutung, die auch Empedokles
übernommen hatte (Lys. p. 214 b), – noch die heraklitische als
der Anziehung des Ungleichen (p. 215 c ff.) trifft, so führt der Lysis aus,
das Richtige. Freundschaft zwischen Gleichen sei unfruchtbar und nutzlos,
eben infolge der Gleichheit: der eine hat dem anderen nichts zu geben.
Zwischen Ungleichen aber ist Freundschaft erst recht unmöglich, z. B.
zwischen ἄδικος und δίκαιος. So bleibt nur der Mittelweg: das μήτε ἀγαθὸν μήτε κακόν ist dem ἀγαθόν φίλον des κακὸν wegen, das ihm innewohnt
(p. 217 b ff.). Aber dadurch werden neue Schwierigkeiten geweckt:
das Gute soll nur durch das Schlechte φίλον sein, müßte also aufhören,
φίλον zu sein, wenn das Schlechte verschwände. Der Mensch, der ein
Mittelding zwischen ‚Gut‘ und ‚Schlecht‘ ist (p. 220 d), würde nicht
mehr nach dem Guten streben, wenn das Schlechte wegfiele. Dies kann
nicht richtig sein. So wird das Problem von einer neuen Seite in Angriff
genommen: jedes φιλεῖν ist auch ein ἐπιθυμεῖν καὶ ἐρᾶν, dieses
wiederum geht aus einem Mangel hervor (p. 221 a ff.). Damit ist die
obige Schwierigkeit umgangen, das φίλον nicht durch das κακόν bedingt,
nur durch den Mangel des ἀγαθόν. Dieses aber ist das Objekt
der φιλία.

Die Untersuchung wird fortgesetzt und endet scheinbar ergebnislos.
Da der Mangel aus einer Beraubung hervorgeht (p. 221 e), scheinen
ἔρως und φιλία das οἰκεῖον zum Objekt zu haben. Aber bedeutet dies
nicht die Widerlegung des bisher Gewonnenen? Mit dem ὅμοιον darf
das οἰκεῖον nicht identisch sein aus dem bereits angeführten Grunde.
Soll nun unter dem οἰκεῖον das ἀγαθόν, unter dem ἀλλότριον das κακόν
verstanden werden? Kann denn aber z. B. dem κακός das ἀγαθόν οἰκεῖον sein? Ist nicht vielmehr das κακόν dem κακός, das ἀγαθόν dem
ἀγαθός οἰκεῖον? Aber der Gleiche kann dem Gleichen nicht φίλος sein!
Sokrates schließt die Unterredung mit der Aufforderung, all das Gesagte
noch einmal zu überdenken (τὰ εἰρημένα ἅπαντα ἀναπεμπάσασθαι
p. 222 e).

Diese Wendung allein bewiese, daß der Lysis nicht resultatlos
schließt. Platon hat es aber an einem deutlichen Wink nicht fehlen
lassen, was er als Endergebnis des Dialogs betrachtet wissen wollte:
das οἰκεῖον wird, wenn auch ohne Angabe von Gründen, ausdrücklich
als nicht identisch mit dem ὅμοιον bezeichnet (p. 222 c). Um ein positives
Resultat zu erlangen, ist nur nötig, jene beiden Angaben zusammenzustellen,
nach welchen einerseits das Gute, andrerseits das Eigene
das Objekt der φιλία sein soll. Das heißt natürlich, ἀγαθόν und οἰκεῖον
(nicht ὅμοιον!) sind identisch: der Mensch, der weder gut noch schlecht
ist, strebt nach dem Guten als dem Eigenen. Damit sind alle Bedenken
hinfällig geworden.

Nur eine Frage bleibt noch offen: wieso kann dem Menschen das
Gute οἰκεῖον sein, wenn er weder gut noch schlecht ist? Die Antwort
darauf gibt erst das Symposion.

Aber schon aus den Erörterungen des Lysis sehen wir, daß Platon
die Frage nach dem Wesen des Eros alsbald mit der Frage nach der
Beschaffenheit der menschlichen Natur verquickt hat, daß er erkannt
hat, die erste Frage ließe sich erst nach Beantwortung der zweiten einer
völlig befriedigenden Lösung zuführen.

Wie aber kam Platon dazu, im ἀγαθόν das Objekt des ἔρως zu
sehen? Jedenfalls war ihm, der die Reinheit der sokratischen Erotik
kannte, klar, daß der Begriff des Eros ein umfassenderer sein mußte
als der der sinnlichen Liebe. Ein Gemeinsames mußte indessen den
höchsten Eros mit dem niedersten verbinden. Das aber konnte nur das
Streben nach dem Schönen sein, ob man nun darunter wohlgeformte
Körper oder so erhabene Dinge wie Weisheit und Tugend verstand.
Denn auch das zählte für den Griechen, der das ἀγαθόν vom καλόν nicht
trennte, zum Schönen. Diese gemeingriechische Auffassung wurde Platon
auch durch die Pythagoreer bestätigt: auf κόσμος und τάξις beruht nach
der pythagoreischen Quelle des Gorgias die Trefflichkeit eines Dinges,
nicht minder aber die Schönheit; denn Ebenmaß und Gesetzmäßigkeit
erwecken ein ästhetisches Lustgefühl. So ist für Platon das καλὸν κἀγαθόν das eigentliche Objekt des Eros; und da er – schon im Gorgias
– den Menschen aus einem guten und einem nicht guten Element
bestehen ließ, erklärte sich ihm der Eros aus der menschlichen Natur:
auf das Gute (und Schöne) richtet sich das Streben des Menschen, weil
es zwar seiner Natur innewohnt, aber nicht rein und ungetrübt.

So weit war sich Platon bereits im Lysis über das Erosproblem
klar geworden; es war ihm aber in diesem Dialog nicht darum zu tun,
die Lösung der Frage zu geben, sondern die bestehenden Theorien zu
kritisieren und den Boden für seine Auffassung zu bereiten. Denn bei
der Erklärung des Eros als des Strebens nach dem Guten und Schönen
blieb Platon nicht stehen. Das gute Element im Menschen hielt er, wie
das Symposion uns lehrt, für göttlichen Ursprungs. So ist das Streben
nach dem Guten und Schönen, der Eros, im Grunde ein Streben nach
Göttlichkeit; tatsächlich strebt ja auch der Mensch nach dem immerwährenden
Besitz des Guten; ohne Unsterblichkeit, das Vorrecht der
Götter, ist ein solcher aber nicht möglich: so mußte Platon als Ziel des
Eros im tiefsten Grunde Unsterblichkeit und Göttlichkeit erscheinen.
Dadurch war ihm die Möglichkeit gegeben, die Unsterblichkeitstheorie
des ‚Gorgias‘ zu modifizieren und der heraklitischen Weltanschauung
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen.

Aus diesen Anschauungen über das Wesen des Eros ergab sich
nun weiters, daß, da jeder Mensch nach dem Guten strebt, alle Menschen
ohne Ausnahme Erotiker genannt werden müßten; zugleich sah sich
Platon vor die Aufgabe gestellt, den Eros im engeren Sinn auf den
Ewigkeitstrieb zurückzuführen. Er erledigte sich derselben, indem er
jenen Eros als Zeugungstrieb erklärte; denn die Zeugung ist göttlich,
ihre Produkte überdauern den Urheber: die leiblichen Kinder ihre Eltern,
die geistigen Schöpfungen ihren Schöpfer. So zielt also auch jener spezielle
Eros auf Unsterblichkeit und Göttlichkeit, ja durch ihn betätigt
sich hauptsächlich jener allgemeine Eros, der allen Menschen infolge der
Zusammensetzung ihrer Natur innewohnt.

Diese Lehren hat Platon im Symposion verkündet. Er hat in diesem
Werk aber zugleich die Gelegenheit wahrgenommen, die Stellung des historischen
Sokrates zur Erotik wie zur Lust überhaupt wahrheitsgemäß
zu schildern. Diesem Zwecke dient vornehmlich die Rede des Alkibiades,
welche alle jene Märchen zerstreut, die von einer sinnlichen Liebe des
Sokrates zu jener glänzendsten Erscheinung Allgriechenlands zu erzählen
wußten. Zugleich gibt Platon durch seine ganze Schilderung des Sokrates
zu, daß dieser die Annehmlichkeiten des Lebens durchaus nicht verschmäht
hat. Er will offenbar der verkehrten Auslegung seines Gorgias entgegentreten,
als habe er der Vernichtung der Begierden, der Ächtung des
ἡδύ das Wort geredet. Im Gorgias hatte er alle die verurteilt, die das
ἡδύ höher stellten als das ἀγαθόν; damit war aber keineswegs verlangt,
daß dem ἡδύ auch derjenige ausweiche, der gewohnt ist, dem ἀγαθόν zu
folgen. Dieses Moment hebt das Symposion ausdrücklich hervor: es
enthält geradezu den Beweis, daß das ἡδύ wahrhaft zu genießen nur
vermöge, wer das ἀγαθόν höher stellt. Nie hätte Sokrates jene geradezu
phänomenale ἐγκράτεια τῶν ἡδονῶν erreicht, wäre sein Leitstern nicht
das ἀγαθόν gewesen. Und erst als ἐγκρατὴς τῶν ἡδονῶν konnte er das
ἡδύ voll und ganz genießen.

Von diesem Gesichtspunkt aus ist die Rede des Alkibiades zu verstehen;
sie hat den doppelten Zweck, einerseits die Stellung des historischen
Sokrates zur ἡδονή klar zu legen, anderseits zu zeigen, wie
weit die ἡδονή überhaupt berechtigt ist.




IV.

Hiermit wäre eigentlich unsere Untersuchung zu Ende. Ich will es
mir aber nicht versagen, noch das Verhältnis des Symposion zum Phaidros
zu besprechen, zu jenem Dialog, der gleichfalls das Thema der Erotik
behandelt. Ob dem Symposion oder dem Phaidros die Priorität zuzusprechen
ist, darüber gehen die Ansichten noch immer auseinander. Die
sprachlichen Indizien sprechen entschieden für die spätere Abfassung
des Phaidros; aus inhaltlichen Gründen weist neuerdings auch Raeder
den Phaidros einer recht späten Epoche der schriftstellerischen Tätigkeit
Platons zu: nicht nur Symposion und Phaidon, auch den Staat läßt
er ihm vorausgehen.[18] Ivo Bruns[19] dagegen glaubt, gleichfalls aus inhaltlichen
Gründen, die Priorität des Phaidros erweisen zu können.
Bevor ich auf die Frage eingehe, sei mir eine Bemerkung allgemeiner
Natur gestattet. Größere Genialität und Tiefe lassen sich nicht als
chronologische Indizien verwerten bei Werken, die der Vollkraft ihres
Schöpfers entstammen. Und gerade dies ist der Fall der platonischen
Dichtungen Symposion und Phaidros. Wer im Symposion den höchsten
Ausdruck platonischen Genies und Tiefsinnes findet, wird schwerlich zu
widerlegen sein. Die Gedanken über das innerste Wesen der Liebe,
welche das Symposion in unvergleichlicher Form bietet, sind auch heute
noch nicht veraltet. An einen Denker der jüngsten Vergangenheit, an
Friedrich Nietzsche gemahnt es, wenn Platon alles Schaffen für göttlich
erklärt. Es wäre indes verfehlt, aus diesen Qualitäten des Symposion
die Priorität des Phaidros erweisen zu wollen. Denn die Schrift, welcher
der relativ geringere Wert zukommt, kann sehr wohl die später entstandene
sein. Ihr Schöpfer hatte eben den Gipfelpunkt seines Könnens
bereits überschritten. Ein solches Verhältnis scheint mir zwischen Symposion
und Phaidros zu bestehen. Platons Können hat meines Erachtens
den Höhepunkt in dem Augenblick überschritten, da seine Mystik anhebt.
Mystische Anklänge sind nun im Phaidros bereits in großer Zahl
vorhanden, während sie im Symposion noch völlig fehlen. Man kann
wohl sagen, mit der Lehre von der Wiedererinnerung beginnt die Mystik
Platons. Hier hebt der Nebel an und das Dämmerdunkel; Platon sucht
in Tiefen hineinzuleuchten, die keines menschlichen Geistes Flamme zu
erhellen vermag. Das einzig Gegebene, das irdische Leben, als Wirkung
einer Präexistenz aufgefaßt – da entzieht sich das Denken selber den
Boden unter den Füßen. Auf dem Symposion hingegen liegt noch volle
Sonne: sokratische, vielleicht überhaupt ionisch-attische Sonne und
Klarheit.

Wenden wir uns von diesen allgemeinen Erwägungen dem Vergleich
der Lehren des Symposion und des Phaidros zu.

Im Phaidros ist die Idee des Schönen eine Idee unter Ideen, nicht
die Idee, die Ideenlehre ist durch die Lehre von der Anamnesis gegen
erkenntnistheoretische Bedenken gestützt, die aus drei Teilen zusammengesetzte[20]
Seele gilt als unsterblich: dies sind meines Erachtens entscheidende
Indizien für die Priorität des Symposion vor dem Phaidros. Aber auch
die Eroslehre selbst ist im Phaidros bedeutend reifer und entwickelter.
Die so überaus einfache Auffassung des Symposion – Eros das Streben
des Menschen, das Göttliche seiner Natur zur Geltung zu bringen –
ist erweitert in wichtigen Punkten. In einer Präexistenz, führt Platon
im Phaidros c. 22 f. (244 a ff.) aus, hat die Seele im Gefolge desjenigen
Gottes, dessen Wesen dem ihrigen gleicht, wenn auch nur auf kurze
Augenblicke und mit vieler Mühe, die Ideen leibhaft zu schauen vermocht.
Ins irdische Dasein geraten, erwacht in ihr beim Anblick des
Schönen, weil die Idee der Schönheit sozusagen die sinnenfälligste ist,
die Erinnerung an jene wahre Welt und damit der Eros. Wie ganz
anders hört sich diese Erklärung[21] des Erwachens der Liebe an als jene
Symposionstelle p. 205 b ff., wo Platon zur Erklärung des befremdlichen
Umstandes, daß nur die sinnliche Liebe Eros genannt wird, nicht, wie
es sein sollte, der allen Menschen innewohnende Drang nach dem
Guten, bloß den Analogiefall der ποίησις anführt! Es ist doch ganz
undenkbar, daß die Auffassung des Symposion die spätere ist.

Einmal erwacht, richtet sich nun der Eros zunächst darauf, die
Seele ihrem göttlichen Führer wieder ähnlich zu machen. Der Liebende,
im dunklen Drange nach der Rückkehr in die Gefolgschaft seines Gottes,
erkennt im Gegenstand seiner Liebe eine ihm wesensverwandte Seele
und schöpft aus dieser Erkenntnis die Kraft, sich der Rückkehr in die
Göttergefolgschaft würdig zu machen. Durch diese Auffassung eint der
Phaidros zwei scheinbar widerstreitende Ansichten des Lysis und des
Symposion. Lys. p. 221 e ff. sagt Sokrates, da das Objekt des Eros
wie jeglicher ἐπιθυμία das οἰκεῖον sei, müßten zwei Freunde φύσει οἰκεῖοι
sein; Übereinstimmung der Natur sei die Vorbedingung für alle Liebe.
Im Symposion hingegen wird Aristophanes, der diese Auffassung verficht,
von Sokrates mit dem Bemerken widerlegt, daß das οἰκεῖον nur,
sofern es gut sei, Objekt des Eros sei. Der Phaidros weiß beide Ansichten
zu vereinen: er bestätigt, daß die Übereinstimmung der Naturen
die Grundlage des Liebesbundes sei, daß die Freunde tatsächlich φύσει οἰκεῖοι seien. Weil aber die Menschen den verschiedenen Göttern nachgebildet
sind, so ist das οἰκεῖον zugleich ein ἀγαθόν.

Mit Unrecht sieht daher Bruns[22] in der Aristophanesrede des Symposion
die Erotik des Phaidros; ebenso unzutreffend ist, was er in der
Anmerkung auf Seite 24 sagt, daß der geistige Verkehr im Phaidros in
der Hauptsache auf den Knaben gerichtet sei, der im Symposion nur
noch die Rolle des Anregers spiele. Dieses Argument ließe sich zunächst
einfach umkehren. Vor allem aber besagt jene Phaidrosstelle 253 a, die
Bruns selbst zitiert, gerade das Gegenteil: ἰχνεύοντες δὲ παρ' ἑαυτῶν ἀνευρίσκειν τὴν τοῦ σφετέρου θεοῦ φύσιν εὐποροῦσι διὰ τὸ συντόνως ἠναγκάσθαι πρὸς τὸν θεὸν βλέπειν, καὶ ἐφαπτόμενοι αὐτοῦ τῇ μνήμῃ ἐνθουσιῶντες ἐξ ἐκείνου λαμβάνουσι τὰ ἔθη καὶ τὰ ἐπιτηδεύματα, καθ' ὅσον δυνατὸν θεοῦ ἀνθρώπῳ μετασχεῖν· καὶ τούτων δὴ τὸν ἐρώμενον αἰτιώμενοι ἔτι τε μᾶλλον ἀγαπῶσι κτλ. Auch hiernach ist der Geliebte doch im
Grunde nur das Medium, wenn er dabei auch mehr gewinnt als der
ἐρώμενος im Symposion. Der Phaidros stellt eben die Frage nach dem
Nutzen, den die Liebe dem Geliebten bringt, und bedeutet so die Ergänzung
des Symposion. Die Vermutung liegt nahe, daß man gegen die
Erotik des Symposion eingewendet hat, sie berücksichtige nur den Liebenden
und vernachlässige die Interessen des Geliebten; sie sei geradezu
eine Warnung, sich lieben zu lassen. Wir verstehen dann, warum in
der Eroslehre des Phaidros der Geliebte so in den Vordergrund gerückt
ist, daß ein Forscher vom Range Bruns' übersehen konnte, daß auch in
diesem Dialog der Geliebte im Grunde nur das Medium für den Liebenden
ist. Platon sucht eben jenem Vorwurf zu begegnen. Vielleicht
dient auch die Wiedergabe der Lysiasrede dem gleichen Zweck: sie
zeigt den wahren Egoismus im Gegensatz zur platonischen Auffassung.

Aber noch in einem anderen Punkt knüpft der Phaidros an das
Symposion an, bezw. bildet er dessen Lehren aus. Wie oben erwähnt,
muß bereits nach dem Symposion das αὐτὸ καλὸν κἀγαθόν als das alleinige
ὄντως ὄν den Urquell und die Bedingung alles Seienden bedeuten.
Aber dies ist keineswegs klar ausgesprochen, ja daß Platon in der leiblichen
Fortpflanzung eine Befriedigung des Ewigkeitsstrebens sieht, steht
dazu im Widerspruch. Auch die Götter müssen, wenn das αὐτὸ καλὸν κἀγαθόν allein wahrhaft ist, demselben ihr Dasein danken; wohnt nun
dem Menschen, wie das Symposion lehrt, ein göttliches Prinzip inne, das
sich zur Geltung bringen will, so ist auch das auf die Idee des Schönen
und Guten zurückzuführen und eine Befriedigung dieses Ewigkeitsstrebens
ohne jede Bezugnahme auf das ὄντως ὄν ausgeschlossen. Diesen
logischen Irrtum des Symposion korrigiert nun der Phaidros. Er sagt
es deutlich heraus, daß die Ideen auch die Urheber der Göttlichkeit
sind: πρὸς οἷσπερ (τοῖς εἴδεσι) θεὸς ὢν θεῖός ἐστιν, lesen wir p. 249 c.
Darum strebt der Mensch nicht nur, wenn ihm die Erinnerung an jene
wahre Welt kommt, dahin zurück, nein, auch dort angelangt, gilt sein
Streben wie das aller übrigen, die Götter mit eingeschlossen, der Erkenntnis
der Ideen. Sie eben sind der Quell alles Seins. Jetzt erst ist
der Eros gleich Erkenntnistrieb, was er im Symposion nicht war. Ebendadurch
ist auch Platons geänderte Stellung zur sinnlichen Liebe bedingt:
bei der strengen Durchführung des Dualismus konnte er im
παιδοσπορεῖν keine Erfüllung des Ewigkeitsdranges mehr, nur ein Abirren
vom wahren Ziel erblicken. Erst im Phaidros ist die Liebe ‚platonisch‘.

Ich glaube nicht, daß die Gründe, welche für die Priorität des
Symposion sprechen, hiermit erschöpft sind; doch sei eine eingehendere
Behandlung dieses Punktes, insonderheit der Nachweis, daß nicht nur
der ‚Phaidon‘ und der ‚Phaidros‘, sondern auch der ‚Menon‘ dem Symposion
nachgefolgt ist, einer späteren Gelegenheit aufgespart.







K. u. k. Hofbuchdruckerei Carl Fromme in Wien.






[1] P. Natorp, Platos Ideenlehre, p. 168.


[2] Griech. Denker, II, p. 285.


[3] Vgl. Th. Gomperz, a. a. O. II, p. 312.


[4] Platons alte Gegnerschaft gegen die Rhetorik zeigt sich auch hierin: das einzige,
was er an ihr zu billigen findet, ist ihre klare Einteilung und Disposition.


[5] Diels, frg. 14.


[6] Gedenkt diese Stelle des Heroenkultes, so erinnert eine frühere, die παιδογονία
betreffende, an den Ahnenkult: οἱ μὲν οὖν ἐγκύμονες κατὰ σώματα ὄντες πρὸς τὰς γυναῖκας μᾶλλον τρέπονται καὶ ταύτῃ ἐρωτικοί εἰσι, διὰ παιδογονίας ἀθανασίαν καὶ μνήμην καὶ εὐδαιμονίαν, ὡς οἴονται, αὑτοῖς εἰς τὸν ἔπειτα χρόνον πάντα ποριζόμενοι p. 208 e.


[7] Platon erklärt im Symposion wiederholt ausdrücklich, daß sich das Schöne vom
Guten nicht trennen lasse: p. 201 c, 204 e ff., indirekt auch p. 212 a.


[8] Ich erinnere auch an die stolzen Worte des Empedokles (Diels frg. 112).



..... ἐγὼ δ' ὑμῖν θεὸς ἄμβροτος, οὐκέτι θνητός


πωλεῦμαι μετὰ πᾶσι τετιμένος κτλ.





Überhaupt haben ja die Alten in der Gottwerdung eines Sterblichen zwar etwas
Außergewöhnliches, aber durchaus nichts Unmögliches gesehen.


[9] Im Grunde ist für Platon jedes Streben wenigstens subjektiv ein Streben nach
dem immerwährenden Besitz des Guten.


[10] Eth. N. VI, 13, 1144 b 17; zu vergleichen sind auch die Stellen ibid. III, 11,
1116 b 4 und Eth. Eud. I, 5, 1216 b 6.


[11] Wie der kleinere Hippias beweist.


[12] Aristoxenos bei Stobaios, fl. t. 43, 49 (Diels, Frgm. p. 294).


[13] a. a. O. II, 317.


[14] Ἀληθινῆς δόξης ἑταῖρος heißt es p. 253 d vom weißen Roß.


[15] So erklärt H. Raeder, Platons philosoph. Entwicklung p. 92, den Jon.


[16] R. Hirzel, der Dialog I, 225.


[17] Freilich nicht von Seite des Antisthenes.


[18] a. a. O. p. 245 ff.


[19] ‚Attische Liebestheorien‘, Neue Jahrb. f. d. klass. Altert. III (1900) p. 17 ff.


[20] Das Gleichnis vom Wagenlenker und den beiden Rossen würde meiner Überzeugung
nach genügen, die Priorität des Symposion zu erweisen; entsprechend der bereits
ausgebildeten Lehre von den drei Seelenteilen ist auch jene Unterscheidung zwischen den
zwei Arten des geistigen Zeugungstriebes, die das Symposion bloß andeutet, im Phaidros
viel schärfer: vgl. c. 37 (p. 256 a ff.).


[21] Daß diese Erklärung schon im Symposion im Mythos von Poros und Penia enthalten
sei – Eros wird am Geburtstagsfest der Aphrodite gezeugt – (Zeller, II⁴ 612 Anm.),
vermag ich nicht zuzugeben: Aphrodite ist ja in erster Linie Göttin der Liebe.


[22] a. a. O. p. 24/5.




Die folgenden Änderungen gegenüber dem Originaltext wurden vorgenommen:



Die jeweils erste Zeile gibt den unkorrigierten Text wieder, die zweite Zeile die Korrektur.

	Seite 5:

Des Gorgias Schüler Agathon endlich betont zu Sokrates lebhafter
Befriedigung


Des Gorgias Schüler Agathon endlich betont zu Sokrates' lebhafter
Befriedigung


	Seite 6:

Als bloßes δοξάζειν kann es nicht σοφιία sein


Als bloßes δοξάζειν kann es nicht σοφία sein


	Seite 7:

(p. 206 b–207 a)


(p. 206 b–207 a)


	Seite 11:

Jeder Tugend mußte die Erkenntuis des Guten


Jeder Tugend mußte die Erkenntnis des Guten


	Seite 15:

Anspielung des Aristophanes
auf den δοικισμός der Arkader


Anspielung des Aristophanes
auf den διοικισμός der Arkader


	Fußnote 6:

διὰ παιδογονίας ἀθανασίαν καἰ μνήμην καὶ εὐδαιμονίαν


διὰ παιδογονίας ἀθανασίαν καὶ μνήμην καὶ εὐδαιμονίαν


	Fußnote 8:

..... ἐγὼ δ'ὑμῖν θεὸς ἄμβροτος, οὐκέτι θνητός


..... ἐγὼ δ' ὑμῖν θεὸς ἄμβροτος, οὐκέτι θνητός


	Fußnote 19:

Neue Jahrb. f. d. klass. Altert. III (1900) p. 17 ff.).


Neue Jahrb. f. d. klass. Altert. III (1900) p. 17 ff.













*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DAS PROBLEM DES PLATONISCHEN SYMPOSION. ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8477312730218673823_cover.jpg
Das Problem

des

platonischen Symposion.

Von

Dr. A. v. Kieemann.

WIEN.
Im Selbstverlage des Vorfassers.
1906,





