
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Dissertatiunculae Quaedam Critico-Theologicae

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Dissertatiunculae Quaedam Critico-Theologicae


Author: John Henry Newman



Release date: October 15, 2010 [eBook #34078]

                Most recently updated: January 7, 2021


Language: Latin


Credits: Produced by Steven Giacomelli, Keith Edkins and the Online

        Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This

        file was produced from images generously made available

        by The Internet Archive/Canadian Libraries)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DISSERTATIUNCULAE QUAEDAM CRITICO-THEOLOGICAE ***






	
Transcriber's note:

	
A few typographical errors have been corrected. They
appear in the text like this, and the
explanation will appear when the mouse pointer is moved over the marked
passage.





DISSERTATIUNCULAE QUAEDAM

CRITICO-THEOLOGICAE

AUCTORE

JOANNE H. NEWMAN

ANGLO


Decoration.


 

 

 

 


ROMAE.


TYPIS S. CONGREGATIONIS DE PROPAGANDA FIDE

———

MDCCCXLVII.







REVERENDO PATRI

ANTONIO BRESCIANI

E SOCIETATE IESV

COLLEGII VRBANI RECTORI

VIRO LECTISSIMO

NOBIS HOSPITIBVS SVIS ET LINGVA PAENE BARBARIS

ACCEPTISSIMO

HOC SERENISSIMORVM DIERVM

SVB EIVS TVTELA ACTORVM

QVALECVNQVE MONVMENTVM

COMMENDATVM DICATVMQUE

VELIMVS







M O N I T U M







Opuscula haec qualiacunque, ex nupera Oxoniensi Bibliotheca Patrum
  maxima ex parte desumpta, Latine autem liberius reddita, criticis
  prudentioribus commendo; id aegre ferens, quod, notulis quibusdam meis
  domi relictis, minus prodeunt accurata, quam pro ratione studiorum meorum
  a benevolis sperari potuisset.



In Fest. S. Anselm.

1847.












	 Dissert. 	 1. De quarta Oratione S. Athanasii contra Arianos 	 pag. 1

	 	 2. De Ecthesi Ephesina contra Paulum Samosatenum 	 24

	 	 3. De vocibus πρὶν γεννηθῆναι οὐκ ἦν Anathematismi Nicaeni 	 41

	 	 4. De vocibus ἐξ ἑτέρας ὑποστάσεως ἢ οὐσίας Anathematismi Nicaeni 	 58












Decoration.


DISSERTATIO I.

DE QUARTA ORATIONE S. ATHANASII CONTRA ARIANOS.


Decoration.


Quatuor illas, quas vulgo vocant, Athanasii Orationes contra Arianos
  partes esse unius operis, recentioribus criticis persuasissimum est; post
  ipsum, ut videtur, Photium, qui codice CXL ad
  πεντάβιβλον
  Athanasii provocat. Profecto Montefalconius, ut in re minime dubia, omni
  probatione praeter ipsam librorum structuram supersedendum judicat.
  «Nihil opus est longiore disputatione, cum clarum sit ex hisce ipsis
  quatuor Orationibus, nihil eas commune cum ullo alio opere habere; sed
  ita inter se cohaerere, ut unum ipsae opus simul conficiant, quarum prima
  sit principium, quarta autem omnium sit finis, quam sane ob causam sola
  haec ultima solita terminatur conclusione.» Athan. Opp. t. I. pp. 403, 4. Haec ille; qui tamen paullo submissius
  loquitur, cum in Praefat. sua p. XXXV,
  et in Vit. Athan. p. LXXII, concedit eas
  non esse exaratas certo aliquo consilio prius inito, sed, decursu
  controversiae, alteram ex altera, quo res majorem haberet lucem, fuisse
  productas; id quod praecipue cernitur in secunda et tertia incipientibus,
  ubi sanctus Doctor, more suo, disputationem jam forte longiorem, propter
  haereticorum tamen pervicaciam, continuandam judicat.

Nec minus liquida res est Tillemontio, scribenti: «Les quatre oraisons
  sont toutes liées ensemble, et en un même corps, comme il paraît
  principalement, parce-qu'il n'y a que la derniere qui finisse par la
  glorification ordinaire.» Mem. Eccl. t. 8. p. 701. Et alibi: «Il
  est certain que ces quatre discours ... semblent ... ne faire qu'une
  seule pièce, qu'on aura partagée tantôt en quatre, tantôt en cinq.» p.
  191.

Tillemontii vestigia sequitur, tanquam pedissequus, Ceillerius,
  Aut. Eccl. t. 5. pp. 217, 218. qui cum Montefalconio consentit
  posteriores libros, vice quemque sua, anteriorum partes suscipere.

Jam prius Petavio, Incarnationem V. D. tractanti, idem excidit
  judicium; eo gravius, quod obiter doctissimo theologo elapsum est. Dum
  enim Epistolam Athanasii ad Ep. Aeg. et Lib. contendit non esse
  revera partem Orationum contra Arianos, (ut tum temporis ab Athanasii
  Editoribus habebatur,) quia scilicet illa Epistola non spectat, nisi in
  parte quadam, ad doctrinam Arianorum, haec monet: «Non est ejusdem cum
  sequentibus argumenti, nam in istis adversus Arianam
  haeresim disputat etc. ... prima autem, (i. e. Epist. ad Ep. Aeg. et
  Lib.) nihil horum facit.» de Incarn. v. 15. §. 9.

Auctoribus tamen tam gravibus atque inter se consentientibus hic
  contra eundum est; cum plane comprobari possit, ut puto, et sine magno
  conatu, quartam illam contra Arianos Orationem non esse contra istos
  haereticos ab Athanasio scriptam, neque prorsus esse orationem, ne
  disputationem quidem continuam, sed esse conglutinationem quandam
  fragmentorum theologicorum, vel annotationum seriem, variae et
  longitudinis et materiae, praecipue de haeresi Marcelli et Photini,
  aliqua ex parte de Sabellianismo et Samosatenismo, vix aut ne vix quidem
  contra Arianos. Quam sententiam his argumentis fultam velim.

§. I. DE STRUCTURA LIBRI.

1. Jam hoc praemittendum est;—nusquam, ut credo, ab antiquis ad
  Orationem hanc quartam provocari, tanquam ad partem operis Athanasii
  «contra Arianos,» vel «de Trinitate;» cum secunda contra et
  tertia laudantur a Theodoreto, Justiniano, Cyrillo Alexandrino, Facundo,
  Concilio Lateranensi sub Martino I. habito, Agathone Pontifice, et aliis,
  idque illo ipso numerandi ordine qui etiamnum servatur in editione
  Maurina.[1] Quamvis autem
  Photii, de toto opere ut quinquepartito loquentis, interpretes esse
  quodammodo videantur, et Concilium Oecumenicum Septimum, et Epistola
  Agathonis in Sexto, cum tertiam Maurinam pro quarta habent, inde tamen
  non concludi potest quartam Maurinam, de qua hic quaestio est,
  comprehensam fuisse ut quintam partem πενταβίβλου
  Photii. Quoniam enim in uno codice haec Maurinorum quarta vocatur sexta
  Oratio, alia quaedam ibi reperienda est quinta; quae quidem,
  Montefalconio judice, est opusculum illud quod vulgo appellatur «de
  Incarnatione contra Arianos,» quod re ipsa in aliquibus codd. quintae
  nomen gerit. Sunt porro codices qui Epistolam ad Ep. Aeg. et Lib.
  quae in codd. solebat esse prima, quartam nominant; alius autem est
  Montefalconii, ex quo quarta illa Maurinorum plane excidit. Accedit quod
  in codice quodam Bodleiano (Roe 29. an. 1410.) opusculum de
  Incarnatione contra Arianos tres priores subsequitur orationes,
  quartae vice. Aliis autem codd. quarta Maurinorum quinta est; aliis
  Epistola ad Ep. Aeg. et Lib. est «tertia contra Arianos,» Epistola
  de Sent. Dion. in duas partes divisa, pro prima et secunda, ut
  videtur, habita. Quare, cum adeo varietur in codicibus, nulla
  praescriptio est ex usu editionum, cur quarta haec oratio adsciscatur in
  numerum earum, quae cum Arianis bellum gerunt.

2. Deinde notandum est, librum hunc ipsa fronte sua prodere se non
  esse orationem similem illarum quae ei praeierunt. Nam, cum secunda illa
  et tertia prooemium utraque suum habeat, in quo mentio fit gravissimi
  illius argumenti, quod ab illis est continuandum, nihil contra aut scopo
  definitum aut ratione ordinatum in quarta incipiente reperitur. In
  argumentum suum, quicquid sit illud, nullum enim profitetur, praeceps
  ingreditur, propositionem prae se ferens categoricam quandam ex
  Evangelista desumptam, «Ex Deo Deus est Verbum, nam Deus erat Verbum;»
  plane omisso verborum illo apparatu et verecunda dicendi pompa, qua in
  limatioribus suis operibus, res divinas tractaturus, utitur sanctissimus
  Praesul.

Nec aequabilius aut liquidius fluit postea orationis cursus, sed
  turbatus semper, incertus, mutabilis. Nam saepius materies subito
  profertur nova, ut in sectionibus 6, 9, et 25 editionis Maurinae; id quod
  amanuensibus tam plane constitit, ut in quinque codd. interpolatum
  testentur inter sectiones 12 et 13 opusculum de Sabbatis et
  Circumcisione, Athanasio dubie a Maurinis (t. II. p. 54.) inscriptum. Plane diversum est ab hoc
  genere disserendi aequabile illud et bene continuatum sancti oratoris
  eloquium, qui tam soleat priorem materiem suam producere et tanquam
  abdere in proxime sequentem, et rem cum re tam callida junctura
  colligare, ut editori difficillimum sit disputationis cursum ad certa
  quaedam capita revocare.

Accedit quod tres illae quae praecedunt Orationes commercium inter se
  ultro citroque habent, et ad se mutuo respiciunt, et complent definita
  quaedam docendi vestigia, quae terminantur prope exeunte tertia. Integra
  quaedam disputatio, in Scripturis contra Arianos explicandis tota,
  continuatur a §. 37. primae ad §. 59. tertiae; ante tertiam in locis
  Propheticis et Apostolicis, per tertiam in Evangelicis versata. Incipit
  autem, procedit, et terminatur scopo ecclesiastico, seu canone fidei,
  proponendo, ut divinorum oraculorum justo interprete[2]. At in hac accurata rerum dispositione
  nullam plane sedem sibi potest vindicare quartus ille liber seu Oratió
  Maurinorum.

Quid quod in verborum quoque usu sui similis est quartus liber, aut
  saltem dissimilis trium Orationum. Nam in illo, coeteris licet
  breviore, vocula celeberrima ὁμοούσιον
  ter reperitur, vid. §§. 10, 12. at eandem in tribus illis omnino non
  occurrere dicendum est, cum solitarius iste locus, Orat. I. 9. qui eam continet, symboli quandam fert speciem,
  ut ex ipso loco intelligitur, neque in propriam Athanasii disputationem
  cadit. Contra, verbum illud omittitur aliquando in Orationibus tribus,
  ubi jure posset quaeri[3].
  Deinde in Orat. II, 78, 79, 80. ut in
  Gent. 40 et 46. Incarn. V. D. 20. ad Serap. IV, 20. verbum αὐτοσοφία
  reperitur; at in quarta reprobatur idem, Petavio judice, (de Trin.
VI, 11.) ut Sabellianum. Tum hoc quoque e
  minutioribus rebus ad rem nostram facit, quod tres illae, in Sanctissima
  Trinitate praedicanda, illustratione uti solent ex luce et ejus
  irradiatione desumpta; quarta vero, modo ignem non lucem, modo ignem et
  lucem inducit. Depravato denique textu haec graviter laborat; illae non
  laborant.

3. Profecto, ut antea dictum est, etiam hoc in quaestionem venit, an
  forte portiones saltem aliquae hujus libri fragmenta sint tantummodo
  cujusdam operis, vel plurium operum; vel notulae rudiores subita manu
  scriptis mandatae, prout menti occurrerent; vel capita controversiarum;
  quae casus rerum temere in unum cumulum congesserit. Peregrinum omnino
  opusculum, forte non Athanasii, illud de Sabb. et Circumc.
  nonnunquam in medium hunc librum intrusum jam diximus; praeterea, (quod
  praecipue ad rem nostram facit) idem opusculum re ipsa consociatur cum
  fragmento quodam Epistolae de Decr. et Tractatu In illud
  omnia, quasi totum quid, quamquam nihil cum illis habet commune, in
  codd. omnibus, excepto uno, quos memorant Maurini. Alterum exemplum
  cernitur in Sermone Majore de Fide, qui in Montefalconii Nova
  Collectione editus est, qui autem vix aliud est quam series quaedam
  portiuncularum ex variis Athanasii operibus in unum comparatarum.
  Praeterea, quod attinet ad librum nostrum, in codd. quibusdam singulis
  partibus singuli praeponuntur tituli; ut τοὺς
  σαβελλίζοντας,
  κ. τ. λ. in sect. 9; in sect. autem 11, πρὸς τοὺς
  λέγοντας
  ὅτι, κ. τ. λ. Porro «illi» et
  «ille» stant aliquando, nullo antecedente. Sed et infractum illud et
  inordinatum in orationis filo, indicium aliud est multiplicis et disparis
  materiae. Quid quod §. 25. in duas partes temere secat quod alioqui
  continuum haberet cursum a 15 ad 36; §. 11. autem mentionem ultro objicit
  alicujus rei quam in praecedentibus frustra quaesiveris. Tum §§. 6 et 7,
  quae solae pertinent ad Arianos, jacent inter argumentorum locos Arianis
  plane alienos, stylum autem sapiunt dilucidum illum et liberum Orationum
  trium; qui quidem stylus aliqua ex parte in §§. 14, 17, 27, 28, et 34.
  reperitur.

Notatu etiam dignum est, a Montefalconio in Monito suo Epistolae
  Encyclicae praefixo esse observatum, phrasim illam οἱ περὶ
  Εὐσέβιον non
  adhibitam esse ab Athanasio post Eusebii mortem; «Neque enim sequaces
  Eusebii jam defuncti usquam apud Athanasium οἱ περὶ
  Εὐσέβιον
  vocantur, sed κοινωνοὶ τῶν
  περὶ
  Εὐσέβιον vel
  κληρόνομοι
  τῆς
  ἀσεβείας
  τοῦ
  Εὐσεβίου.»
  t. I, p. 110. Jam hanc ipsam phrasin legimus in
  sectione 8. hujus Orationis quartae; unde sequitur, cum Eusebius
  discesserit e vivis an. 341, Oratio autem prima scripta fuerit circ. an.
  358, quartam hanc, qua Orationum seriem concludi creditur, scriptam esse
  ante primam, qua series orditur; sin minus, saltem portionem eam quartae,
  quae phrasin οἱ περὶ
  Ευσέβιον
  continet, primae esse priorem, vel (quod idem valet) quartam ex pluribus
  disputationibus esse conflatam.

Plura adhuc sunt quae in hac re possint offerri; nam sectiones 1-5, 9,
  10, versantur in argumento plane suo, quod in reliquo libro nusquam
  attingitur. De μοναρχίᾳ tractant;
  verbo autem ἀρχὴ utuntur pro origine, ut in
  prioribus Orationibus moris est; cum idem usurpetur pro initio,
  sectionibus hujus libri 8, 25, 26, 27. Porro
  in disputatione §§. 30-36 singularis usus est epitheti θεῖος ad Christum adhibiti;
  vox quoque νοεῖν ejusdem loci propria est.

Quod porro singulare est in hoc libro, ut stylo signum imprimat,
  argumentum autem idem non leve quod de serie quadam annotationum
  polemicarum nunc agimus, non de justo et simplici opere, frequentia illa
  est vocabulorum hujusmodi, πευστέον 2, e.
  ἐρωτητέον 3, f. 4,
  a. λεκτέον 4, init. 6, d.
  10, a. ἐλεγκτέον
  3, a. 4, e. ἔρεσθαι
  δίκαιον,
  καλόν etc. 11, d. 14, a. 23. b. Cujus
  generis sunt illa quoque, ἀκολουθήσει
  τὰ ἐν τοῖς
  ἔμπροσθεν
  ἄτοπα
  εἰρημένα, e. g. 2, e. 4,
  e. 4 fin. 15 init. 26, b. 26 init. quibuscum conferamus elegantiorem
  periodi cursum, Orat. II, 24, b. καλόν
  αὐτοὺς
  ἔρεσθαι καὶ
  τοῦτο, ἵν' ἔτι
  μᾶλλον ὁ
  ἔλεγχος, κ. τ.
  λ. ejusmodi sunt etiam τὸ δ' αὐτὸ δὲ
  καὶ περὶ
  δυνάμεως, §. 3;
  quae omnia Aristotelem sapiunt, non Athanasium. Videsis etiam locos
  Scripturae sacrae subito propositos ut materiem disputandi, ut in §§. 1,
  5, 9, et 31.

Aristotelem etiam agit in hoc libro sanctissimus Doctor in effatis
  suis theologicis proferendis; e. g. ἔι ἄγονος
  καὶ
  ἀνενέργητος
  ὁ Θεός, 4 fin. τὸ ἔκ τινὸς
  ὑπάρχον
  υἱός ἐστιν
  ἐκείνου, 15, c.
  οὑδὲν ἕν
  πρὸς τὸν
  πατέρα, εἰ μὴ
  τὸ ἐξ αὐτοῦ.
  17, d. ὤν οὔκ ἐστιν
  εἰς τὰς
  καρδίας ὁ
  υἱὸς, τούτων
  οὐδὲ πατὴρ ὁ
  Θεός, 22, b. εἰ μὴ υἱὸς,
  οὐδὲ
  λόγος· εἰ
  μὴ λόγος,
  οὐδε
  υἱός. 24 fin.

4. Ulterius nunc progrediendum est; liquet enim Athanasium
  hoc in libro non raro innuere se non doctrinam solum haereticorum
  percellere, sed haereticos ipsos; tamen de nominibus tacet; quod contra
  fit in Ariana sua controversia, ubi liberrime loquitur de Ario, de
  Eusebio, de Asterio, et aliis ejusdem sectae. Hic contra, licet occurrant
  certe οἱ
  ἀπὸ τοῦ
  Σαμοσάτεως,
  et κατὰ
  Σαβέλλιον,
  adversarii plerumque anonymi, unus aut plures, in campum descendunt, vel
  potius illabuntur; ut colligi potest ex φατὲ 9 init. πίπτουσι 11 init.
  ὑπέλαβε 13 init. αὐτὸν
  τοιαῦτα
  λέγοντα 14, a. οἱ
  τοῦτο
  λέγοντες 15
  init. κατ'
  αὐτοὺς 21 init. κατ'
  ἐκείνους 22,
  c. Vid. etiam 8, c. 13, c. 20 init. 23, c. 24, a. 25, b. 28 init. Jam si
  acer ille accusatorius stylus huic libro abest, in hac re saltem, si non
  in alia, a praecedentibus tribus differt, in quibus illa oratoris vis et
  fervor animi praecipue cernitur; at audacius quiddam nunc dicendum est,
  scilicet necessitudinem fortasse aliquam fuisse Athanasio cum quibusdam
  istarum factionum hominibus, quibus sagax et benevolus praesul, licet
  congrediendum, tamen aliquatenus parcendum duxerit.

Deinde observandum est haeresim, de qua per totum paene librum agitur,
  licet Sabellianae proximam, non fuisse Sabellianam; nam comparatur cum
  ea, e.g. Σαβελλιόυ
  τὸ
  ἐπιτήδευμα,
  9, et ὅσα ἄλλα
  ἐπὶ
  Σαβελλίου
  ἄτοπα
  ἀπαντᾷ, 25. Quinimo, cum haeresis
  haeresi opponitur in fine §. 3. de Arianis aperta mentio est, ut mos est
  Athanasii, de Sabellianis autem non est mentio, sed de iis qui
  «Sabellizant,» quibuscum scilicet res erat sancto Doctori. Praeterea
  haeresim, quae agebatur, esse temporis illius, non praeteritorum
  saeculorum, certum est tum ex loquendi modo, quo utitur Athanasius, tum
  quia caeterae, quibuscum dimicat in scriptis suis, sunt sui aequales.
  Namque etiam, cum Pauli Samosateni haeresim aggreditur, non priscam istam
  saeculi anterioris in arenam immittit, sed immutatam et novam, qualem
  ipse eam conspexerat in populo christiano. Neque hoc sane facile fidem
  facit, in medio illo tot tantorumque errorum certamine, quod Athanasio
  contigit, prudentissimum virum ad obsoleta quaedam, ut γραϊκὸν καὶ
  σχολαστικὸν,
  confugisse[4].

Quae omnia suspicionem movent, haeresim, quae materies est hujus
  libri, illam esse Marcelli Ancyrani, qui cum Athanasio commilitaverat
  contra Arianos, et sectatorum ejus; cum omnibus notum sit, simillimo illo
  Apollinaris exemplo, Athanasium id ipsum facere in disputationibus suis,
  haeresiarchae parcere nomini, haeresim severissime impetere. Quid quod
  similiter a nominibus abstinet Eusebius in Arianis suis reprobandis
  (Eccles. Theol. I, 9, 10.) silet porro
  Vincentius Lirinensis, si revera in Commonitorio suo Augustinum petit. Idem
  quoque in Platone fecit Aristoteles; sed in hac re testes supervacanei
  sunt.

Quod nobis rem perstringentibus nunc commendatum est, mox, collatis
  inter se dogmatibus, hic Marcellinorum seu Photinianorum, illic eorum
  quibuscum in hoc libro agitur, plenissimam habebit
  confirmationem;—eo scilicet modo, quo Orationes tres haeresim
  tractant Arianam, disputationem hanc quartam, divulsam licet et
  incompositam, in Marcelli vel Photini, necnon Sabellii et Samosateni
  erroribus refutandis versari. Quod cum dicimus, prudentes praeterimus
  sectiones 6 et 7, ad Arianismum procul dubio spectantes, sed in summa
  operis importunas.

His nostris jam in formam redactis, perjucunda fuit nobis fortuita
  lectio libelli, inscripti, «In Eusebii contra Marcellum libros Selectae
  Observationes, auctore R. S. C. Lipsiae 1787.» Laudato Athanasii «quinto
  libro,» ut illum vocat, «contra Arianos,» pergit auctor anonymus dicere,
  «ibi, ut in libro de Aet. subst. Fil. et Sp. S. sententiam
  Marcelli, suppresso tamen nomine, refellit. Quod an aliis sit observatum,
  ignoro.» p. 28.

§. II. DE MATERIE LIBRI.

Quo melius huic rei satisfiat, triplex hic sumendum est argumentum:
  primum enim necessitudo illa inter Athanasium et Marcellum in historia
  istorum temporum, quae et qualis fuerit, definienda est; deinde
  enucleanda doctrina Marcelli, Photini, et istiusmodi haereticorum; tum
  illa Photiniana haeresis conferenda est cum ea quae in hoc libro ab
  Athanasio oppugnatur.

 

1. Cum Athanasius adhuc junior esset in Episcopatu suo, Marcellus
  Ancyrae in Galatia Episcopus responsum illud edidit Ariano sophistae
  Asterio, ex quo et originem suam et subjectam materiem coeperunt Eusebii
  contra Marcellum, et de Ecclesiastica Theologia libri,
  nobis hodie principales testes opinionum Marcelli. Neque
  Eusebius solum, sed aliquot Concilia Arianorum condemnarunt hominem, qui,
  Romam petens, ibi Athanasio occurrit circa an. 341; cum uterque praesul a
  Pontifice Concilio habito de Arianorum criminationibus purgatus est.

Purgatus est iterum uterque Concilio Sardicensi an. 347; ab eo tamen
  ipso tempore, nisi, ut Montefalconio videtur, ab an. 336-8 (Nov.
  Coll. p. LII) postulationes eae, quae
  hactenus ab Arianorum factione urgebantur in Marcellum, inter catholicos
  etiam circumferuntur. Cyrillus Hierosolymitanus in Catechesibus suis an.
  347. mentionem facit haereseos nuperae Galatarum, quae Christi
  sempiternum regnum negaret; ubi Marcellum indicari a sancto oratore, et
  regio et dogma quae nominantur, liquido demonstrant. Cyrillum excipit
  Paulinus in Concilio Arelatensi; Paulinum Hilarius; sed Athanasius,
  cautus homo et clemens, siquis alius, Marcello patrocinatur usque ad
  circ. an. 360. Idem tamen, confessus tandem Marcellum non longe abesse ab
  haeresi, a communione, ut traditum est ab Hilario et Sulpicio, hominem
  suspendit. Narrat insuper Hilarius (Fragm. II, 21) inductum esse Athanasium ut hoc faceret, non
  propter opus Marcelli contra Asterium, sed ob ejus scripta quaedam
  posteriora Concilio Sardicensi. Id autem fecit Athanasius, cum Photinus,
  Episcopus Sirmiensis, qui haeresim fere illam Marcelli, magistri sui,
  ante an. 345 ediderat, jam aliquot annos, Catholicis et Arianis
  consentientibus, a sede sua depositus esset. Marcellus, per totum
  decennium a sanctissimo praesule repudiatus, quocum tot tantaque ab
  Arianis pertulisset, tandem ab eodem, morti jam proximo (an. 371.)
  leniore judicio excipitur, ob rem hujusmodi: Basilio Caesariensi cum
  Athanasio agenti, ut ne Galatis benignius usus, rei Catholicae noxam
  inferret, occurrunt Galatae, missis ad Alexandriam, qui orarent causam
  suam, quid autem revera senserint de Christo, sine ambagibus expedirent.
  Eugenius, Diaconus Ecclesiae Ancyranae, confessionem catholicam in suorum
  nomine ibi subscripsit, quam confirmavit manu sua
  clerus Alexandrinus, necnon, ut videtur, Athanasius ipse, quamquam inter
  nomina subscripta ille non apparet hodie. Confessio haec, cui
  Montefalconius lucem dedit, scripta est in nomine «clericorum et
  caeterorum qui Ancyrae in Galatia sunt, una cum patre nostro Marcello,
  congregati.»

Quo negotio ad finem perducto, et Ancyranus hic, et Alexandrinus ille
  praesul morti protinus succubuerunt, bellatores ambo in summo Ecclesiae
  discrimine, diversa fortuna; plusquam septuagenarius Athanasius,
  Marcellus autem nonaginta saltem annorum cumulo
  oppressus,—feliciter grandaevus, si reservabatur in hoc, ut errores
  suos illo extremo halitu vere efflaret. Nihilominus, qui in re historica,
  non biographia versantur, his, ut mos est in Ecclesia, Marcellus apparet,
  non ut privatus quispiam, in sua ipsius persona et poenitentia sua, sed
  in secta quam genuit et in maturitate postrema earum opinionum, quae in
  ipso semina tantummodo fuerant et elementa pravitatis.

Caeterum, utrum in hominem ipsum an tantummodo in sectatores ejus
  Athanasius in quarta sua, quam vocant, Oratione invehatur, concludi non
  potest in alterutram partem, ex illa, seriore utique, confessione ab
  Eugenio subscripta. Neque Hilarius, Athanasium testatus Marcelli operi
  contra Asterium pepercisse, nos moveat, ne illo opere utamur in Marcelli
  placitis eruendis; nam neque in aliis rebus tam fidus in narrando
  reperitur sanctissimus Praesul, (ut cum de Liberio loquitur,) ut ex iis
  quae plane haeresim sapiunt, ipsius causa pios sensus extorqueamus. Ea
  autem sunt hujusmodi.

 

2. Eusebio teste, placuit Marcello, (1) unam tantummodo in Deitate
  esse personam; a Sabellio tamen in hoc dissentienti, quod teneret (2) non
  Patrem continuo esse Filium, Filium Patrem, (id quod υἱοπατορίαν
  vocant) sed (3) Patrem et Filium esse nomina mera et nudos titulos; (4)
  neque exprimere relationes aliquas essentiales in natura divina, sed ex
  eo originem caepisse (5) quod Verbum Dei sempiternum, seu λόγος
  ἐνδιάθετος,
  quod Divina quaedam est Ratio, sese manifestaverit in carne, in hypostasi
  scilicet Jesu Christi, Filii Mariae, (6) hunc itaque unum Deum, seu μονάδα, quodammodo se aperire
  solere vel dilatare (πλατύνεσθαι)
  ut nos salvos faciat; (7 et 8) quam dilatationem esse actionem quandam,
  seu ἐνέργειαν,
  Verbi, qua fit λόγος
  προφορικὸς,
  seu Vox Dei, cum alioqui sit Ratio interior; (9) harum autem dilatationum
  singulare esse specimen Incarnationem Verbi, scilicet dilatationem in
  carne hominis Jesu, (10) quam susceperit ineunte dispensatione
  Evangelica, quam exeunte relicturum sit (11). Sequi inde, Verbum non esse
  Filium, (12) nec Dei Imaginem, Christum, Primogenitum, Regem, sed Jesum
  esse haec omnia: quod si ea praedicantur de Verbo in Scripturis V. T.
  propheticum illud est propter futuram suam in carne manifestationem, (13)
  neque dispensatione absoluta tribui poterunt eadem Verbo, carnem tunc
  relicturo, regno se abdicaturo, ad Deum redituro, Verbo mero ut antea
  futuro.

Haec ille: neque est cur fidem denegemus Eusebio, Ariano homini, vel
  Arianorum certe fautori, qui, tum contrariarum partium studio tum propter
  contrariam suam perfidiam, iniquius laturus esset judicium de opinionibus
  Marcelli. Nam ipsissima verba Marcelli citat scriptor ille; ab aliorum
  autem testimonio confirmatur. Praeterea si Athanasius in libro hoc quarto
  haeresim quandam describit simillimam illius quae Marcello ab Eusebio
  tribuitur, duplex hoc testimonium Eusebium corroborat, Athanasium
  interpretatur. Photiniana porro doctrina, a Marcelli auditorio profecta,
  in iis autem placitis sita quae ante illam ortam Eusebius assignavit
  Marcello, argumentum est validum, eruditissimum hunc, licet lubricum,
  theologum Marcelli animum et consilium recte divinasse.

Nunc singula haereseos capita, quae supra percurrimus, testimoniis
  allatis illustremus.

(1) Unam tantummodo in Deitate esse personam: Scripturae adductis
  verbis κύριος ὁ
  Θεὸς in Exod. III, 5. quo Apostoli ἑῖς κύριος,
  ἑῖς Θεὸς in
  Ephes. IV, 5, 6. expediat, prosequitur
  Marcellus: ὁρᾶς ὅπως ἓν
  ἐπιδεικνὺς
  ἡμῖν
  ἐντευθα
  πρόσωπον, τὸ
  αὐτὸ κύριον
  καὶ Θεὸν
  προσαγορεύει;
  Euseb. p. 132. a. Iterum: τὸ γὰρ ἐγὼ,
  ἑνὸς
  πρὸσώπου
  δεικτικόν
  ἐστιν; p. 133. a. Tum pergit definire
  πρόσωπον quasi sit idem
  atque ἡ
  τῆς
  θέοτητος
  μονάς. Vid. iterum ἕνος
  πρὸσώπου, ibid. b.
  Atque iterum: ἀνάγκη γὰρ
  εἰ δύο
  διαιρούμενα,
  ὡς Ἀστέριος
  ἔφη, πρόσωπα
  εἴη, ἤ τὸ
  πνεῦμα, κ. τ. λ. p.
  168. c.

(2) Id proprium esse Sabellio, non Marcello, quod υἱοπατόρα
  doceret; Patrem scilicet esse Filium, Filium autem Patrem. Σαβέλλιος,
  εἰς αὐτὸν
  πλημμελῶν τὸν
  πατέρα, ὃν
  υἱὸν λέγειν
  ἐτόλμα, Euseb. p. 76. a. Et
  Eugenius quoque, in Apologia sua apud Athanasium, anathematizat Sabellium
  et eos qui cum eo dicerent αὐτὸν τὸν
  πατέρα εἶναι
  υἱὸν, καὶ
  ὅτε μὲν
  γίνεται
  υἱὸς, μὴ
  εἶναι τότε
  αὐτὸν πατέρα,
  ὅτε δὲ
  γίνεται
  πατὴρ, μὴ
  εἶναι τότε
  υἱὸν. Nov. Coll. t. 2. p. 2. Et
  Basilius: ὁ
  Σαβέλλιος
  ειπὼν, τὸν
  αὐτὸν Θεὸν,
  ἓνα τῷ
  ὑποκειμένῳ
  ὄντα, πρὸς τὰς
  ἑκάστοτε
  παραπίπτουσας
  χρείας
  μεταμορφούμενον,
  νῦν μὲν ὡς
  πατέρα, νῦν δὲ
  ὡς υἱὸν, νῦν
  δὲ ὡς πνεῦμα
  ἅγιον
  διαλέγεσθαι.
Ep. 210, 5 fin.

(3) Patrem et Filium Marcello videri titulos quosdam, in tempore
  adhibitos sempiterno Deo et Verbo ejus, tunc scilicet, cum ἐνδιάθετος
  ille λόγος, in Deo inhaerens,
  fieret προφορικὸς
  in hypostasi Jesu Christi.

Μάρκελλος
  καινωτέραν
  εξεῦρε τῇ
  πλάνῃ μηχανὴν,
  Θεὸν καὶ τὸν
  ἐν αὐτῷ
  λόγον ἕνα μὲν
  εἶναι
  ὁριζόμενος,
  δύο δ' αὐτῷ
  πατρὸς καὶ
  υἱοῦ
  χαριζόμενος
  ἐπηγόρίας.
  Euseb. p. 76, a. vid. etiam p. 63, c. Itaque, quo melius exprimeret
  figurata solum locutione Patrem esse Deum, illum appellavit «Patrem
  Verbi,» ἐν τῷ [τὸν
  Χρίστὸν]
  φάσκειν [τὸν
  Θεὸν], μηδὲ
  τοῦ ἑαυτοῦ
  λόγου
  κύριον
  εἶναι, ἀλλὰ
  καὶ τόυτου
  τὸν πατέρα,
  ἀφαιρεῖσθαι
  τὸν πατέρα τὰ
  ἴδια τοῦ
  παιδὸς
  δείκνυσιν.
  ibid. p. 38.

Cui suffragatur haereticus ille qui reperitur in contr. Sabell.
  Gregal. §. 5. quem R. S. C. p. 28. putat esse Marcellum. Καγὼ, φησὶν,
  ὁμολογῶ
  γέννησιν.
  γεννᾶται γὰρ
  ὁ λόγος, ὅτε
  καὶ
  λαλεῖται
  καὶ
  γινώσκεται.

Alibi testatur Eusebius a Marcello proponi αὐτὸν [Θεὸν]
  εἶναι τοὺ ἐν
  αὐτῷ λόγου
  πατέρα, ibid. p. 167. c. Quod
  quidem, licet vel purum catholicismum sapit, Eusebii ipsius saepius
  fortiter arianizantis doctrinae comparatum, tamen eo nomine in
  observationem venit, quod Nestorius apud Mercatorem sic distinguit a
  Sabello Photinum, «Sabellius υἱοπάτορα
  dicit ipsum Filium, quem Patrem, et ipsum Patrem quem Filium, Photinus
  vero λογοπάτορα
  [Verbum-patrem]» Mercat. t. 2. p. 87.

(4) Verbum esse revera Verbum, αληθῶς
  λόγος, neque nisi improprie
  Filius: λόγον γὰρ
  εἶναι δους
  τὸν ἐν τῷ Θεῷ,
  ἐν τε καὶ
  ταῦτον ὄντα
  αὐτῷ τοῦτον
  ὁρισάμενος,
  πατέρα
  τούτου
  χρηματίζειν
  αὐτὸν ἔφη. τὸν
  τε λόγον
  υἱὸν εἶναι
  αὐτῷ, οὐκ
  ἀληθῶς ὄντα
  υἱὸν ἐν
  οὐσίας
  ὑποστάσει,
  κυρίως δὲ
  καὶ ἀληθῶς
  ὄντα λόγον.
  επισημαίνεται
  γοῦν ὅτι μὴ
  καταχρηστικῶς
  λόγον, ἀλλὰ
  κυρίως καὶ
  ἀληθῶς ὄντα
  λόγον, καὶ
  μηδὲν ἕτερον
  ἤ λόγον. εἰ
  δὲ μηδὲν
  ἕτερον,
  δῆλον ὅτι
  οὐδὲ υἱὸς
  ἦν κυρίως
  καὶ ἀληθῶς,
  μέχρι δὲ
  φωνῆς καὶ
  ὀνόματος
  καταχρηστικῶς
  ὠνομασμένος.
  Euseb. p. 61. a. b.

(5) Verbum esse ab aeternitate in Deo, seu ἐνδιάθετος,
  ut attributum quoddam:

Πλὴν
  Θεοῦ, disputat Marcellus, οὐδὲν
  ἕτερον ἦν.
  εἶχεν οὖν
  τὴν οἰκείαν
  δόξαν ὁ
  λόγος ὢν ἐν
  τῷ πατρί. Euseb. p. 39. c. Ubi
  notandum est, phrasin illam ἐν τῷ Θεῷ, teste
  Montefalconio (Coll. Nov. tom. 2. p. LVII.) in suspicionem venisse multis Patribus, utpote
  suppositam pro Evangelica illa πρὸς τὸν
  Θεὸν [Joan. I,
  1.] οὐκ
  εἰπὼν, observat Eusebius, p. 121, b.
  ἐν τῷ Θεῷ, ἵνα
  μὴ καταβάλῃ
  ἐπὶ τὴν
  ἀνθρωπίνην
  ὁμοιότητα,
  ὡς ἐν
  ὑποκειμένῳ
  συμβεβηκός.

Haud aliter Basilius, οὐκ εἶπεν,
  ἐν τῷ Θεῷ ἔν ὁ
  λόγος,
  ἀλλὰ πρὸς
  τὸν Θεὸν, κ. τ.
  λ. Hom. XVI, 4. p.
  137.

(6) Unitatem in Trinitatem esse productam seu dilatatam, rursus autem
  Trinitatem in Unitatem esse collapsuram.

Dicit Marcellus, εἰ τοίνυν ὁ
  λόγος
  φαίνοιτο ἐξ
  αὐτοῦ τοῦ
  πατρὸς
  ἐξελθὼν, ... τὸ
  δὲ πνεῦμα το
  ἅγιον παρὰ
  τοῦ πάτρος
  ἐκπορεύετι
  ... οὐ σαφῶς
  καὶ φανερῶς
  ἐνταῦθα
  ἀποῤῥήτῳ
  λόγῳ ἡ
  μονὰς
  φαίνεται
  πλατυνομένη
  μὲν εἰς
  τριάδα,
  διαιρεῖσθαι
  δὲ μηδαμῶς
  ὑπομένουσα;
  Euseb. p. 168. a. b. Etiam pp. 108, b. c.
  114, b.

Apud Theodoretum quoque Marcellum tenuisse legimus: Ἔκτασιν τινα
  τῆς τοῦ
  πατρὸς
  θεότητος ...
  μετὰ δε τὴν
  σύμπασαν
  οἰκονομίαν
  πάλιν
  ἀνασπασθῆναι
  καὶ
  συσταλῆναι
  πρὸς τὸν Θεὸν,
  ἐξ οὗπερ
  ἐξετάθη. τὸ
  δὲ πανάγιον
  πνεῦμα
  παρέκτασιν
  τῆς
  ἐκτάσεως,
  καὶ ταύτην
  τοῖς
  αποστόλοις
  παρασχεθῆναι.
  Haer. II, 10. Nestorius quoque Photinum
  citat dicentem: «Vides quia Deum Verbum aliquando Deum, aliquando Verbum
  appellat, tanquam extensum atque collectum.» Mercat. t. 2. p. 87.

(7) Dilatationem hanc sive πλατυσμὸν
  consistere in actione sive ἐνεργείᾳ
  τοῦ
  μονάδος.

Verbum docet Marcellus, ἐνεργείᾳ
  μονῃ, διὰ τὴν
  σάρκα,
  κεχωρῆσθαι
  τοῦ πατρὸς.
  Euseb. p. 51. a.

Quapropter argumentatur Eusebius, τὸν μονάδα,
  [ωσ] φησὶ
  Μάρκελλος,
  ἐνεργείᾳ
  πλατύνεσθαι,
  ἐπὶ μὲν
  σωμάτων χώραν
  ἔχει, ἐπὶ δὲ
  τῆς
  ἀσωμάτου
  οὐσίας οὐκ
  ἔτι. οὐδὲ
  γὰρ ἐν τῷ
  ἐνεργεῖν
  πλατύνεται,
  οὐδ' ἐν τῷ μὴ
  ἐνεργεῖν
  συστέλλεται.
  p. 108. b. c.

Adeatur quoque ad sextum et septimum anathema Concilii Sirmiensis
  primi, in quibus Marcellum et Photinum feriri ex quinto Macrostichi
  facillime concluditur.

(8) Tum primum Verbum fuisse in ἐνεργείᾳ, cum
  mundum crearet:

Οὐδενὸς
  ὄντος
  πρότερον, docet
  Marcellus, ἢ Θεοῦ
  μόνου, πάντων
  δὲ διὰ τοῦ
  λόγου
  γίγνεσθαι
  μελλόντων,
  προῆλθεν ὁ
  λόγος
  δραστικῇ
  ἐνεργείᾳ. Euseb.
  p. 41. d. Et continuo, πρὸ τοῦ τὸν
  κόσμον
  εἶναι ἔν ὁ
  λόγος ἐν τῷ
  πατρί. ὅτε δὲ
  ὁ Θεὸς
  παντοκράτωρ
  πάντα τὰ ἐν
  οὐράνοις
  καὶ ἐπὶ γῆς
  προύθετο
  ποιῆσαι,
  ἐνεργείας
  ἠ τοῦ
  κόσμου
  γένεσις
  ἐδεϊτο
  δραστικῆς,
  καὶ διὰ
  τοῦτο ... ὁ
  λόγος
  προελθὼν
  ἐγίνετο τοῦ
  κόσμον
  ποιητής. ibid.

(9) Consistere Incarnationem Verbi in dilatatione [πλατυσμῷ] Monados,
  vel actione [ἐνεργείᾳ] Verbi
  in carne, seu homine Jesu Christo:

Εἰ μὲν ἡ τοῦ
  πνεύματος
  ἐξέτασις, inquit
  Marcellus, γίγνοιτο
  μόνη, ἕν καὶ
  ταυτὸν
  εἰκότως
  εἶναι τῷ Θεῷ
  φαίνοιτο. εἰ
  δὲ ἡ κατὰ
  σάρκα
  προσθήκη ἐπὶ
  τοῦ Σωτῆρος
  ἐξετάζοιτο,
  ἐνεργείᾳ ἡ
  θεότης μόνη
  πλατύνεσθαι
  δοκεῖ. Euseb. p. 36, a.

Neque aliter apud Theodoretum: ἔκτασιν τινὰ
  τῆς τοῦ
  πατρὸς
  θεότητος
  ἔφησεν εἰς
  τὸν Χριστὸν
  ἐληλυθέναι.
  Haer. II, 10.

(10) Cum Verbum esset in actione, ἐν
  ἐνεργείᾳ, seu
  fieret προφορικὸς,
  seu procederet, ut opus quoddam navaret, hoc absoluto rediturum esse in
  illum in quo prius esset statum: Τὸν ἐν τῷ Θεῷ
  λόγον, narrat Eusebius, ποτὲ μὲν
  ἔνδον εἶναι
  ἐν τῷ Θεῷ
  ἔφασκε, ποτὲ
  δὲ προϊεναι
  τοῦ Θεοῦ,
  καὶ ἄλλοτε
  πάλιν
  ἀναδραμεῖσθαι
  εἰς τὸν Θεὸν,
  καὶ
  ἔσεσθαι ἐν
  αὐτῷ ὡς καὶ
  πρότερον ἔν. p.
  112, c. Vel ut ipsis Marcelli verbis utar, ἑῖς Θεὸς,
  καὶ ὁ
  τούτου
  λόγος Θεὸς
  προῆλθε μὲν
  τοῦ πατρὸς,
  ἵνα πάντα δι'
  αὐτοῦ
  γένηται. μετά
  δὲ τὸν καιρὸν
  τῆς κρίσεως
  καὶ τὴν τῶν
  ἁπάντων
  διόρθωσιν
  καὶ τὸν
  ἀφανισμὸν
  τῆς
  ἀντικειμένης
  ἁπάσης
  ἐνεργείας,
  τότε αὐτὸς
  ὑποταγήσεται
  τῷ
  ὑποτάξαντι
  αὐτῷ τὰ πάντα
  Θεῷ καὶ
  πατρὶ, ἵνα
  ὅυτος ᾖ ἐν
  Θεῷ ὁ
  λόγος,
  ὥσπερ καὶ
  πρότερον ἔν
  πρὸ τοῦ τὸν
  κόσμον
  εἶναι. Euseb. p. 41. c. d.

Quod corroborat Basilius quoque in epistola sua ad Athanasium missa,
  cum Marcellum testificatur docuisse, λόγον
  εἰρῆσθαι
  τὸν μονογενῆ,
  κατὰ χρείαν
  καὶ ἐπὶ
  καιροῦ
  προσελθόντα,
  πάλιν δὲ εῖς
  τὸν ὅθεν
  ἐξῆλθεν
  ἐπαναστρέψαντα,
  οὔτε πρὸ τῆς
  ἐξόδου
  εἶναι, οὔτε
  μετὰ τὴν
  ἐπάνοδον
  ὑφεστᾶναι.
  Ep. 52.

(11) Non Verbum sed Jesum esse Dei Filium. Quod quidem, involutum
  licet in iis quae jam citata sunt, tamen, cum tam amplum impleat spatium
  in quarta contra Arianos, Marcello autem et Photino a variis scriptoribus
  attributum, hic in pleniore lumine debet collocari.

Ἱερὸς
  ἀποστολός
  τε καὶ
  μαθητὴς τοῦ
  Κυρίου
  Ιωάννης, dicit Marcellus apud
  Eusebium, τῆς
  ἀϊδιοτητος
  αὐτοῦ
  μνημονεύων,
  ἀληθὴς
  ἐγίγνετο
  τοῦ λόγου
  μάρτυς, Ἔν
  ἀρχῇ ᾖν ὁ
  λόγος,
  λέγων, καὶ....
  οὐδὲν
  γεννήσεως
  ἐνταῦθα
  μνημονεύων
  τοῦ λόγου.
  Euseb. p. 37. b. vid. etiam p. 27 fin. Atque iterum, οὐκ υἱὸν
  Θεοῦ
  ἑαυτὸν
  ὀνομάζει,
  ἀλλ' ἵνα διὰ
  τῆς
  τοιαύτης
  ὁμολογίας
  [f. ὀνομασίας R.
  S. C.] θέσει τὸν
  ἄνθρωπον, διὰ
  τὴν πρὸς
  αὐτὸν
  κοινωνίαν,
  υἱὸν Θεοῦ
  γενέσθαι
  παρασκευάσῃ,
  [i. e. Θέσει υἱὸν
  θεοῦ] p. 42. a. Iterum ὁὐτος ἐστιν
  ὁ ἀγαπητὸς, ὁ
  τῷ λογῳ
  ἑνωθεὶς
  ἂνθρωπος. p. 49,
  a.

Apud Epiphanium autem Photinus, ὁ λόγος ἐν
  τῷ πατρί, φησιν,
  ἔν, ἀλλ' οὐκ
  ἔν υἱὸς. Haer. p.
  830, b. vid. etiam p. 831.

Eugenius porro, in expurgatione sua, οὐ γὰρ
  ἀλλον τὸν
  υἱὸν καὶ
  ἄλλον τὸν
  λόγον
  φρονοῦμεν,
  ὥς τινες
  ἡμᾶς
  διέβαλον.
  Anathematizat autem insaniam Photini et sectatorum ejus, ὅτι μὴ
  φρονοῦσι τὸν
  υἱὸν τοῦ
  Θεοῦ αὐτὸν
  εἶναι τὸν
  λόγον, ἀλλὰ
  διαιροῦσιν
  ἀλόγως καὶ
  ἀρχὴν τῷ υἱῷ
  διδοῦσιν
  ἀπὸ τῆς ἐκ
  Μαρίας κατὰ
  σάρκα
  γενέσεως.
  Coll. Nov. t. 2. p. 3, d.

Nestorius quoque: «Cogitur Photinus Verbum dicere, non autem Verbum
  hoc Filium confitetur.» Mercat. t. 2. p. 87. Vid. etiam Garner Mercat. t.
  2. p. 314 init.

Accedit quod Marcellus ipse, in apologia sua coram Julio Summo
  Pontifice habita, praecipue insistit in eo fidei articulo confitendo, qui
  in his locis periclitatur: e. c. μονογενὴς
  υἱὸς
  λόγος, «cujus regni, ut
  testatur Apostolus, non erit finis, Verbum»; de quo Lucas testatur,
  «sicut tradiderunt nobis οἱ ἀπαρχῆς
  ἀπόπται καὶ
  ὑπηρέται
  γενόμενοι
  τοῦ λόγου·»
  τὸν υἱὸν,
  τουτέστι τὸν
  λόγον τοῦ
  παντοκρατόρος
  Θεοῦ. ἑ
  δύναμις
  πατρὸς ὁ
  υἱὸς.» Epiph. Haer. pp. 835,
  6.

(12) Non Verbum, sed Jesum, esse Christum, Primogenitum, Dei Imaginem,
  Regem.

Εἴτις τὸν
  υἱὸν, dicit Eusebius, ᾧ πάντα
  παρέδωκεν ὁ
  πατὴρ, λόγον
  ὁρίζοιτο
  μόνον, ὅμοιον
  τῷ ἐν
  ανθρώποις,
  εἶτα σάρκα
  φεσὶν
  ἀνειληφέναι,
  καὶ τότε
  υἱὸν Θεοῦ
  γεγονέναι,
  καὶ Ἰησοῦν
  Χριστὸν
  χρηματίσαι,
  βασιλέα τε
  ἀναγορεύεσθαι,
  εἰκόνα τε
  τοῦ Θεοῦ
  τοῦ
  ἀοράτου,
  καὶ
  πρωτότοκον
  πάσης
  κτίσεως, μὴ
  ὄντα
  πρότερον,
  τότε
  ἀποδεδεῖχθαι,
  τίς ἂν
  λείποιτο
  τουτῷ
  δυσσεβείας
  ὑπερβολή; p. 6,
  b. d. Locus hic, quem, omissis quibusdam, coarctavimus, omnia illa quae
  Marcello assignantur enumerat. Vid. quoque etiam pp. 49, 50. vel, ut
  ipsis Marcelli verbis utamur de Primogenito, οὐ τοίνυν
  οὗτος ὁ
  ἁγιώτατος
  λόγος, πρὸ
  τῆς
  ἐνανθρωπήσεως
  πρωτότοκος
  ἁπάσης
  κτίσεως
  ὀνόμαστο,
  πῶς γὰρ
  δύνατον τὸν
  ἀεὶ ὄντα
  πρωτότοκον
  εἶναι
  τινος· ἀλλὰ
  τὸν πρῶτον
  καινὸν
  ἂνθρωπον,
  εἰς ὅν τὰ
  πάντα
  ἀνακεφαλαιώσασθαι
  ἐβουλήθη ὁ
  Θεὸς,
  τοῦτον αἱ
  θεῖαι
  γραφαὶ
  πρωτότοκον
  ὀνομάζουσι.
  Euseb. p. 44, b. c. De Imagine autem, πῶς οὖν
  εἰκόνα τοῦ
  ἀοράτον
  Θεοῦ τὸν
  τοῦ Θεοῦ
  λόγον
  Ἀστέριος
  εἶναι
  γέγραφε; αἱ
  γὰρ
  εἰκόνες
  τούτων, ὧν
  εἰσὶν
  εἰκόνες,
  καὶ ἀπόντων,
  δεικτικαί
  εἰσιν. πῶς
  εἰκὼν τοῦ
  ἀοράτου
  Θεοῦ ὁ
  λόγος, καὶ
  αὐτὸς
  ἀόρατος ὤν;
  ... δήλον,
  ὁπηνίκα τὴν
  κατ' εἰκόνα
  τοῦ Θεοῦ
  γενομένην
  ἀνείληφε
  σάρκα, εἰκὼν
  ἀληθῶς, τοῦ
  ἀοράτου
  θεοῦ
  γέγονε p. 47, a-d Vid. etiam
  p. 142, b.

Idem fert testimonium Epiphanius de Photino: φάσκει
  οὗτος ἀπ'
  ἀρχῆς τὸν
  Χριστὸν μὴ
  εἶναι, ἀπὸ δὲ
  Μαρίας p. 829.

(13) Verbum, in fine saeculi, ad Deum rediens, carnem seu humanitatem
  esse relicturum, regno valedicturum.

Quo in loco, hujus haereseos summa fere et capite, ut in suo symbolo
  indicarunt Patres Constantinopolitani, multus est Marcellus. Cum «caro
  non prodest quidquam,» quomodo potest habere sempiternam cum Verbo
  societatem? pp. 42, 3. Quid quod Dominus jam dixerat, «Si videritis
  Filium hominis ascendentem ubi erat prius?» id quod videtur innuere Verbi
  separationem illam a carne sua p. 51, c. A Propheta porro diserte dictum
  est: «Sede a dextris meis donec ponam etc.» et a Paulo: «Oportet
  illum regnare donec ponat etc.» p. 51, d. et a Petro: «Quem
  oportet coelum suscipere usque ad tempora restitutionis omnium
  etc.» p. 52, a. Porro in id universa oeconomia dirigitur, non ut a Verbo,
  sed ut ab homine, hostis hominis possit subjici, coelum aperiri. p. 49,
  c. d. οὐδὲ γὰρ
  αὐτὸς καθ'
  ἑαυτὸν ὁ
  λόγος ἀρχὴν
  βασιλείας
  εἴληφεν,
  ἀλλ' ὁ
  ἀπατηθεὶς
  ὑπὸ τοῦ
  διαβόλου
  ἄνθρωπος,
  διὰ τῆς τοῦ
  λόγου
  δυνάμεως,
  βασιλεὺς
  γέγονεν, ἵνα
  βασιλεὺς
  γενόμενος
  τὸν πρότερον
  ἀπατὴσαντα
  νικήσῃ
  διάβολον. Euseb,
  p. 52, a. Praeterea, si initium habuerit regnum illud 400 ante annos, non
  mirum est si habeat finem p. 50, d. ὥσπερ ἀρχὴν
  ὅυτω καὶ
  τέλος
  ἕξειν. p. 52, c. Quod si rogaverit
  quispiam; Quid tum fiet de carne illa immortali, quondam propria Verbi?
  respondit Marcellus, δογματίζειν
  περὶ ὧν μὴ
  ἀκριβῶς [ἐκ]
  τῶν θείων
  μεμαθήκαμεν
  γραφῶν, οὐκ
  ἀσφαλές. Euseb. p. 53,
  a. μή μου
  πυνθάνου
  περὶ ὧν
  σαφῶς παρὰ
  τῆς θείας
  γραφῆς μὴ
  μεμαθηκα. διὰ
  τοῦτο
  τοίνυν οὐδὲ
  περὶ τῆς
  θείας
  ἐκείνης, τῆς
  τῷ θειῳ
  λόγῳ
  κοινωνησάσης
  σαρκὸς,
  σαφῶς
  εἰπεῖν
  δυνήσομαι.
  ibid. b. c.

 

3. Jam vero, cum haec fuerit doctrina Marcelli, Photini, et factionis
  istorum hominum, vix quicquam occurrit in singulis ejus articulis, sic ex
  ordine collocatis, quod non sit tum expressum tum confutatum in quarta
  illa, quam vocant, Oratione Athanasii. Cujus rei vis eo major esse debet,
  quod in historia temporum illorum Athanasius tam alienus est ab Eusebio,
  tam familiariter agit cum Eugenio et Basilio. Cum enim dissimilium
  ingeniorum, diversarum partium viri, ut Athanasius et Eusebius, ejusdem
  erroris sunt testes, ut reipsa hic aut illic existentis, errorem illum
  verisimile est et revera existere, et existere in illo loco, cui Eusebius
  eum assignat, Athanasius saltem non abjudicat. Deinde Basilius,
  Athanasius, Eugenius, unam rem agunt in historia hujus quaestionis;
  accusator Basilius, Marcellus et Eugenius rei, Athanasius judex, crimen
  haeresis cujusdam societas; quare cum Athanasium eundem de eadem haeresi
  jam antea scripsisse constet, facilis est conjectura, sanctum Doctorem,
  cum scriberet, versari in illis ipsis hominibus impetendis, quos postea
  notat Basilius, horret Eugenius. Verum ad ipsam locorum collationem
  veniamus, expositis hinc sectae istius placitis, illinc opinionibus ab
  Athanasio damnatis.

(1) E sectionibus triginta sex libri quarti, saltem una et viginta id
  agunt ut refellant eos qui dicerent Verbum non esse Filium: esto septem
  ex iis respexerint Paulianistas, nihilominus reliquis quatuordecim
  aliquis inveniendus est scopus, cui plene et unice responsurus est
  comitatus Marcelli.

(2) Increpat Athanasius commentum dicentium, Verbum Dei, similem verbi
  humani, non habere substantiam; οὐ
  διαλελυμένος,
  ἢ ἁπλῶς φωνὴ
  σημαντικὴ,
  ἀλλὰ
  οὐσιώδης
  λόγος.
  εἰγὰρ μὴ,
  ἔσται ὁ
  Θεὸς λαλῶν
  εἰς ἀέρα ...
  ἐπειδὴ δὲ
  οὔκ ἐστιν
  ἄνθρωπος,
  οὐκ ἂν εἴη
  οὐδὲ ὁ
  λόγος
  αὐτοῦ, κατὰ
  τὴν τῶν
  ἀνθρώπων
  ἀσθένειαν. §.
  1. Vid. quoque Contr. Sabell. Greg. §. 5. e. Hoc vero idem illud est,
  conceptis verbis, cujus Eusebius insimulat Marcellum, e. g. ἐπὶ δὲ τοῦ
  λογου,
  σημαντικὸν
  αὐτὸν
  δίδωσι, καὶ
  ὅμοιον τῷ
  ἀνθρωπίνῳ. p. 118.
  Vid. quoque p. 128.

(3) Reprobat Athanasius illud in haereticis suis, quod dicerent in
  Natura Divina prius fuisse silentium, tum actionem quandam; τὸν Θεὸν,
  σιωπῶντα μὲν
  ἀνενέργητον,
  λαλοῦντα δὲ
  ἰσχύειν
  αὐτὸν
  βούλονται. §.
  11. vid. etiam §. 12. At Eusebius Marcellum postulat de eodem; ὁ λόγος
  ἔνδον μένων ἐν
  ἡσυχάζοντι
  τῷ πατρὶ,
  ἐνεργῶν δὲ
  ἐν τῷ τὴν
  κτίσιν
  δημουργεῖν,
  ὁμοίως τῷ
  ἡμετέρῳ, ἐν
  σιωπῶσι μὲν
  ἡσυχάζοντι,
  ἐν δε
  φθεγγομένοις
  ἐνεργοῦντι.
  p. 4, d. Alibi innuit Eusebius posse fieri, ut artifices etiam humani et
  in silentio sint et in actione simul, interna quadam mentis operatione,
  p. 167, b; idem innuit Athanasius §. 11, d.

(4) Non pauca superius dicta sunt de πλατυσμῷ illo μονάδος in carne, idque
  ἐνεργείᾳ
  quadam; jam in hac materie tota est una pars libri seu Orationis quartae,
  viz. §§. 13, 14, 25. φησι γὰρ, dicit Athanasius, ὁ πατὴρ
  πλατύνεται
  εἰς υἱὸν
  καὶ πνεῦμα §. 25.
  τίς ἡ
  ἐνέργεια
  τοῦ
  τοιούτου
  πλατυσμοῦ;
  φανήσεται ὁ
  πατὴρ καὶ
  γεγονὼς
  σάρξ, εἴγε
  αὐτός μονὰς
  ὢν ἐν τῷ
  ἀνθρώπῳ
  ἐπλατύνθη §.
  14.

(5) Dogma illud Verbi a Deo procedentis, ad Deum redeuntis, Marcello
  tribuunt et Eusebius et Basilius; Athanasius autem illi quam impugnat
  factioni, ipsis adhibitis vocibus προελθὼν et παλινδρομῶν,
  πρόοδος et ἀναδρομὴ, προεβάλλετο
  et ἀνακαλεῖται,
  γέννησις et παῦλα τῆς
  γεννήσεως.
  §. 12. §. 4, e.

(6) Marcellum de Verbo disserentem jam vidimus insistere in phrasi
  ἐν τῷ
  Θεῷ: idem fecerunt haeretici illi, de quibus
  loquitur Athanasius, vid. §. 12. passim §. 2. init. etc. §. 4, e.

(7) Eosdem incusat Athanasius, nisi vellent esse meri Sabelliani, quod
  necessario tenerent attributa Dei esse res quasdam per se subsistentes in
  divina natura, quae proinde σύνθετος est: at
  hoc ipsum deducit Eusebius ex doctrina Marcelli. Athanasius: κατὰ τούτο
  ἡ θεία
  μονὰς
  σύνθετος
  φανήσεται,
  τεμνομένη
  εἰς οὐσίαν
  καὶ
  συμβεβηκὸς.
§.
  2. Eusebius: σύνθετον
  ὅσπερ
  εἰσῆγεν τὸν
  Θεὸν, οὐσίαν
  αὐτὸν
  ὑποτιθέμενος
  δίχα λόγου,
  συμβεβηκὸς
  δὲ τῇ οὐσίᾳ
  τὸν λόγον. p. 121.
  vid. p. 149, d. Iterum Athanasius εἰ τοῦτο,
  πὰτηρ μὲν ὅτε
  σοφὸς, υἱὸς
  δὲ ὅτε
  σοφία. ἀλλὰ
  μὴ ὡς
  ποιότης τις
  ταῦτα ἐν τῷ
  Θεῷ §. 2. Iterum Eusebius: εἰ δ' ἓν καὶ
  ταυτὸν ἔν ὁ
  Θεὸς καὶ ἡ
  ἐν ταῖς
  παροιμίαις
  σοφία, ἕξις
  οὖσα σοφὴ
  ἐν αὐτῷ
  νοουμένη,
  καθὸ σοφὸς
  ὁ Θεὸς, τὶ
  ἐκωλύεν, κ. τ.
  λ. p. 150, b.

(8) Teste Eusebio, Marcellus, dogma suum insinuans, professus est sibi
  praecipue cordi esse monarchiae dogma p. 109, b. quod quidem dogma
  Athanasius contra, disputationis suae statim principio, confirmat
  illaesum prorsus esse et securum in doctrina catholicorum.

(9) Celebre est Marcelli dogma illud de regno Christi ad tempus
  duraturo, ab initiis quibusdam orto, finem tandem habituro: haereticorum
  autem, quos urget Athanasius, haud absimile est illud §. 8., quod Filio
  et existendi et regnandi initium videntur assignasse.

(10) Verbum esse Filium etc. in Veteri Testamento negat Marcellus apud
  Eusebium p. 131, b. pp. 83-101. pp. 134-140; negant haeretici apud
  Athanasium, §§. 23-29.

(11) Cum loca illa Veteris Testamenti objicerentur Marcello,
  profitebatur eas anticipationes esse Novi; εἰ δὲ τις,
  καὶ πρὸ τῆς
  νέας
  διαθήκης,
  τοῦ Χριστοῦ,
  υἱοῦ ὄνομα
  τῷ λόγῳ μόνῳ
  δεικνύναι
  δύνασθαι
  ἐπαγγέλλοιτο,
  εὑρήσει
  τοῦτο
  προφητικῶς
  εἰρημένον. Euseb.
  p. 82, a. Quare apud Apostolum ad Rom. I, 4.
  pro ὁρισθεὶς
  legebat προορισθείς.
  Euseb. contr. Marc. I, 2. Vid. Anathem.
  5um Concil. Sirm.; vid. porro Select. Observ. R.S.C. p.
  10. Quod idem de Photino quoque narrat Epiphanius, autumasse scilicet eum
  Vetus Testamentum scriptum esse προκαταγγελτικῶς,
  προχρηστικῶς,
  Haer. p. 830. At Athanasius quoque de haereticis suis disputans,
  ἀλλὰ ναί,
  φασι, κεῖται
  μὲν,
  προφητικῶς
  δὲ ἔστω. §. 24.

(12) Cum contra Marcellum urgeretur Psalmus 109, voluit «Luciferum»
  illum esse stellam, quae Magorum dux fuit. Euseb. p. 48, b. Vid. Epiphan.
  Haer. p. 833, a. Athanasius quoque pro parte sua, per duas
  sectiones totus est in eodem Scripturae loco excutiendo.

(13) Accedit denique, quod notatu certe dignum est, idem propemodum
  sentire Athanasium de natura dogmatis Sabelliani, quod Eusebium,
  Eugenium, Basilium sensisse supra dictum est. Σαβελλίου
  τὸ
  ἐπιτήδευμα,
  τὸν αὐτὸν
  υἱὸν καὶ
  πατέρα
  λέγοντος,
  καὶ
  ἑκάτερον
  ἀναιροῦντος,
  ὅτε μὲν
  υἱὸς, τὸν
  πατέρα, ὅτε
  δὲ πατὴρ, τὸν
  υἱὸν. §. 9.

Profecto plura sunt quae conferri possint ad Athanasii librum quartum
  ex Marcelli et Photini haeresi illustrandum; haec autem qualiacumque
  satis sint quo demonstretur, illud sanctissimi doctoris opus, non
  adversus Arianos, sed adversus Photinianorum dogma esse exaratum. Neque
  id multum in hac re valet, quo motus, Montefalconius dubitat an opusculum
  Contra Sabellii gregales sit Athanasii; nullam scilicet esse
  memoriae proditam Athanasii cum Sabellianorum familiis dimicationem. Nam
  si reipsa certum est, hunc librum de Sabellianismo quodam disputare, esse
  autem genuinum, (id quod nemo inficiatur,) quid ultra quaerendum est?
  aliorum silentium explicatione eget, sed nihil probat. Opportunum autem
  est Sirmondi responsum de Hieronymo similiter praetermittente Eusebii
  tractatus contra Sabellium:—«de infinitis voluminibus quae ab
  Eusebio edita testatur, pauca, certe non omnia, Hieronymum commemorasse.»
  Sirmond. Opp. tom. I. init.

Jam mihi disputandi tandem finem facturo, in mentem subit Ciceronianum
  illud, «Utitur in re non dubia testibus non necessariis.» At certe nulla
  moles argumentorum illis nimia est, qui adversarios habent Montefalconium
  Benedictinum, Jesuitam Petavium.

 

Restat ut subjiciatur operi nostro brevis quaedam analysis partium seu
  fragmentorum eorum, ex quibus consistit hic liber.

1. Sectiones septem, 1-5, 9, 10, Monarchiam tractant, et cognatam
  materiam unitatis, simplicitatis, integritatis divinae, tum Filii
  generationis; quarum una §. 4. et alterius pars §. 3. Arianos alloquitur;
  reliquae familias Sabellianas.

2. Duo, 6 et 7, cum Arianis cominus pugnant, nihil autem commune
  habent neque cum sectionibus quae praecedunt, neque cum iis quae
  subsequuntur.

3. Tres, 8, 11, et 12, comparationem ineunt inter contrarias sectas,
  praecipue Sabellianam.

4. Tres aliae, 13, 14, 25, pertinent ad praecipuum quoddam dogma
  Sabellii et Marcelli.

5. Universae 21. sectiones, quae reliquae sunt, cursum autem paene
  continuum habent, 15-24, 26-29. unam rem agunt, Verbum scilicet idem esse
  ac Filius, contra doctrinam Marcelli et Pauli Samosateni.


Decoration.





Decoration.


DISSERTATIO II.

DE ECTHESI EPHESINA CONTRA PAULUM SAMOSATENUM.


Decoration.


Extat in tertia parte Actorum Concilii Oecumenici Ephesini an. 331.
  habiti, symbolum quoddam sic fere inscriptum: «De Incarnatione Verbi Dei,
  Filii Patris, Definitio Episcoporum, qui Nicaeae in Synodo convenerunt,
  et expositio ejusdem Synodi adversus Paulum Samosatenum.» Ecthesis haec
  Patribus Antiochenis, qui Paulum condemnaverunt cir. an. 264-270,
  vindicatur a Baronio an. 272. J. Forbes. Instr. Hist. Theolog.
I, 4. §. 1. Lemoyn. Var. Sacr. t. 2. p.
  255. Worm. Hist. Sabell. p. 116-119. (Vid. Routh. Rell.
  Sacr. t. 2. p. 523.) Simon. de Magistris, Praefat. ad Dionys.
  Alex. p. XL. Feverlin. Dissert. de. P.
  Samos. §. 9. Fasson. de voce Homoüsion, Molkenbuhr Dissert.
  Crit. 4. Kern. Disqu. Hist. Crit. de hac re; Burton.
  ap. Faber. «Apostolicity of Trinitarianism,» et aliis. Cum
  autem homoüsion Filii Dei profitetur, adhibita est a criticis
  quibusdam, quo comprobarent Athanasium, Basilium, et Hilarium,
  gravissimos auctores, errasse cum dicerent vocabulum illud Antiochiae
  tunc temporis, in Epistola Synodica Patrum, aut condemnatum esse, aut
  prudenter omissum. Quae quidem subdifficilis quaestio non hujus est loci,
  ubi id tantum agimus, pace eruditissimorum virorum, ut allatis argumentis
  pro captu nostro commonstremus, Ecthesim illam Concilio neque Antiocheno,
  neque vero Nicaeno esse coaevam, sed jure referri in tempora et Paulo et
  Ario posteriora. 

Caeterum occurrit hoc Symbolum ap. Harduin. Concil. t. 1. p.
  1640. Routh. Relliqu. Sacr. t. 2. p. 524. Dionys. Alex.
  Opp. Rom. 1696. (1796) p. 289. Card. Mai. Nov. Coll. t. 7. p. 162.
  Burton. «Testimonies,» p. 397-399. Faber. op. cit. t. 2. p.
  287. Ad rem aggrediamur.

 

1. Ecthesis haec habet: ὅλον
  ὁμοούσιον
  τῷ Θεῷ καὶ
  μετὰ τοῦ
  σώματος,
  ἀλλ' οὐχὶ
  κατὰ τὸ σῶμα
  ὁμοούσιον
  τῷ Θεῷ. At multa suadent vocabulum
  homoüsion non habere locum in symbolis saeculi tertii.

(1) Primum, decantata sunt illa Augustini et Vigilii, ex quibus
  constat tempore Concilii Nicaeni homoüsion fuisse instrumentum
  novum, quo munita est fides Ecclesiae contra Arianos: «Adversus
  impietatem Arianorum haereticorum,» inquit Augustinus, «novum nomen
  Patres homoüsion condiderunt, sed non rem novam tali nomine
  signarunt,» in Joan. 97. n. 4. Alio loco monet: «minus quam
  oportuit intellectum» esse illud nomen Arimini, «propter novitatem
  verbi.» Contr. Maxim. II, 14. «quod
  tamen,» subjungit, «fides antiqua pepererat.» Vigilius autem, «res
  antiqua novum nomen accepit homoüsion.» Disput. Athan. et
  Ar. t. V, p. 695. Bibl. Patr. Col.
  1618. Vid. Lemoyn, Var. Sacr. l. c.

(2) Deinde, auctor est Sozomenus, Hist. IV, 15. a Semi-arianis Sirmii an. 358. adhibitum esse
  in confessione sua conscribenda illud ipsum symbolum, quod Antiocheni
  Patres contra Paulum edidissent; quod quidem certe non adhibuissent
  amentissimi homoüsii insectatores, si illam vocem
  continuisset.

(3) Tum ex ipsorum Semi-arianorum testimonio idem conficitur, in iis
  scilicet quae ab illis scripta apud Epiphanium reperiuntur.
  Haeres. 73. Profecto ibi provocant ad Concilium Antiochenum contra
  Paulum habitum, quo, usiam praeseferentes, insinuent suum
  homoeüsion; quod, inquam, contra esset ab illis factum, si
  Concilium illud in symbolo suo, ut usiam, sic homoüsion
  quoque ascivisset. 

(4) Neque sane est quod miremur, (hoc enim obiter dici liceat) si
  Patres Antiocheni oeconomia quadam utendum esse duxerint, in voce
  homoüsion adhibenda. Nam qui primi Pauli causam tractaverunt,
  Dionysius, Gregorius Neocaesariensis, Athenodorus, fortasse Firmilianus,
  fuerunt Origenis discipuli, acerrimi impugnatoris eorum qui corpoream
  aliquam naturam Deo tribuerent; qualem contendit Paulus, testibus
  Athanasio et Basilio, in vocabulo homoüsion innui. De divina
  substantia tanquam corpore loquitur Tertullianus, in Prax. 7.
  utitur porro, post Valentinianos, voce προβολὴ, (sicut
  Justinus cognata phrasi προβληθὲν
  γέννημα, Tryph. 62.); at
  Origenes contra, cum Candido Valentiniano congressus, verbum illud
  reprobat, Melitonis autem opus, περὶ
  ἐνσωμάτου
  Θεοῦ severius notat, in Genes.
  Fragm. t. 2. p. 25, quasi Deum esse materialem docuerit, vid. etiam
  de Orat. 23. Illa Platonicorum quoque admiratio quae in Origene
  cernitur, eodem spectat, cum philosophi istius sectae, quo Deum
  simplicissimum et perfectissimum esse traderent, soliti sint illum
  appellare ὑπερούσιον.

Profecto a Plotino Deus appellatur, «origo existentiae et praestantior
  usia.» 5. Ennead. V, 11. quia
  «supereminens omnia est, non illa, sed causa illorum» ibid. c.
  ult. Quod docuerunt porro materialistae de necessitate physica, in causa
  fuit cur Plotinus Dei energiam et voluntatem diceret ejus esse
  usiam, 6. Enn. VIII, 13. Origenes
  quoque, «Neque enim usiae particeps est Deus, participes enim
  facit potius, quam ipse est particeps.» Contr. Cels. VI, 64. Hinc vox ὑπερούσιον
  de Deo usurpatur ab Areopagita, de div. nom. I, 2. et a Maximo Confessore; «οὐσία, scribit, improprie de
  Deo dicitur, nam ὑπερούσιος
  est,» in Areopag. de div. nom. V.
  init. Vid. etiam Damasc. Fid. Orth. I, 4 et 8, pp. 137, 147. Gregorium Naz. quoque, qui
  Deum docet esse ὑπὲρ τὴν
  οὐσίαν. Orat. 6, 12.
  Et Constantinum ad Sanct. Coet. 9.

Origenes sane in Joan. t. 20, 16. eo usque progreditur, ut verba
  reprehendat ἐκ τῆς
  οὐσίας τοῦ
  πατρὸς
  γεγεννῆσθαι
  τὸν υἱὸν; sed ob hanc plane
  rem, quia arbitratur, perperam quidem, formulam istiusmodi μείωσιν quandam inferre in
  notionem Dei.

Jam Arianis certe usitatissimum fuit, eo nomine postulare
  homoüsion, quasi, Gnosticorum et Manichaeorum more,
  immaterialitati divinae injuriam fecerit.

Et Dionysium Alexandriae Episcopum constat primo horruisse aliquantum
  hoc vocabulum, tum solum fidenter illud enunciantem, et confitentem, cum
  eum Pontifex Romanus ad id hortatus esset.

Neque illud omittendum est, quod circa idem tempus cum habebantur
  Concilia Antiochiae contra Paulum, illam orbis Christianae partem
  invaserat Manichaeorum haeresis; quae, utpote verbo homoüsion usa
  in theologia sua, idque materiali sensu, non immerito Patribus metum
  incuteret, ne vox, in se sanctissima et praeclarissima, illo tempore
  catholico dogmati parum esset profutura.

(5) Quibus perspectis, forsitan expediri poterit ille nodus in
  historia Patrum Antiochenorum, quod Athanasius, Basilius, Hilarius, una
  consentientes de verbo homoüsion ab illis Patribus improbato,
  quare improbatum fuerit, inter se non consentiunt. Scilicet, cum
  usia, ut a Petavio dictum est, de Trin. IV, 1. in philosophorum scholis, quod unum est et
  individuum, tunc temporis significaret, cognata vox homoüsion, de
  Sanctissima Trinitate usurpata, illis qui a theologia sua mysteria
  excludebant, alterutrum de his erroribus secum ferre videbatur. Nam si
  verbum illud materiale quid innueret, id jam haeresis erat; si vero
  immateriale, continuo fieri non poterat, quin illa duo plane essent, non
  duo ullatenus, sed simpliciter unum. Quare significaret aut Patris partem
  (μέρος
  ὁμοούσιον)
  esse Filium, sicut volebant Manichaei, aut Patrem esse Filium, sicut
  Sabelliani. Paulus igitur in Patres Antiochiae congregatos hoc fere usus
  est dilemmate: «Nisi vocabulum vestrum Manichaeorum est, quod vos
  negatis, certe Sabellianismum sonat, id quod ego libenter suscipio;» unde
  et verum erit, quod Athanasius narrat, Paulum dixisse: «Si homoüsius
  est Christus, tres sunt substantiae in deitate,» et verum quod Hilarius,
  «Homoüsion Samosatenus confessus est.» Subduxerunt itaque Patres
  voculam, ne illam sophista aut haeresis postularet Manichaeorum, aut in
  Sabellianam vindicaret.

 

2. Legimus etiam in Ecthesi, μετὰ τῆς
  θεότητος ὢν
  κατὰ σάρκα
  ὁμοούσιος
  ἡμῖν.

Multa sunt et gravia, cur credamus, formulam illam ὁμοούσιον
  ἡμῖν temporibus esse tribuendam et Antiocheno
  Concilio, et fortasse Nicaeno, posterioribus.

(1) Si Vaterlandio credendum est, aetatem Symboli Quicunque
  eruenti, ὁμοούσιον
  ἡμῖν pauci tantum ante Eutychen conceptis
  verbis tradiderunt, post autem plurimi. Quo hoc comprobet, provocat vir
  doctus ad confessionem Turribii Hispani an. 447. Flaviani
  Constantinopolitani et Leonis Papae 449, Concilii Chalcedonensis an. 451,
  Felicis III, an. 485. Anastasii II. an. 496. Ecclesiae Alexandrinae eodem anno;
  necnon Hormisdae, Ecclesiarum Syriae, Fulgentii, Justiniani, Joannis
  II. et Pelagii I. in
  saeculo sexto. «In quibus singulis,» inquit, «aut unius natura dogma est
  reprobatum, aut duarum comprobatum, aut το
  ὁμοούσιον
  ἡμῖν sancitum; quos quidem articulos frustra
  quaesiveris in Symbolo Quicumque.» Opp. t. 4. p. 247. Eodem
  autem argumento, quo Symbolum Quicumque, verba ὁμοούσιον
  ἡμῖν omittens, collocatur ante Eutychen,
  Ecthesis haec Ephesina iisdem usa, post Eutychen collocabitur.

(2) Illud ipsum, quod ὁμοούσιον
  ἡμῖν est ab Eutyche repudiatum, indicio est
  hanc formulam non usurpatam esse ab Ecclesia in confessionibus suis, ante
  Eutychem; namque id haereticorum proprium est, Catholicae traditionis
  illos articulos respuere, quae hactenus sunt fidelium mentibus non
  publicis monumentis mandata. «Usque ad hodiernum diem,» contendit in
  Concilio Constantinopolitano, «non dixi corpus Domini et Dei nostri esse
  ὁμοούσιον
  ἡμῖν; confiteor autem Sanctam Virginem esse
  ὁμοούσιον
  ἡμῖν, ex qua Deus noster est incarnatus.» Hard.
  Conc. t. 2. p. 164, 5. Scilicet in quaestionem venerat, utrum
  formula quaedam reciperetur necne, quae, cum apprime esset utilis ad
  nascentem haeresin opprimendam, adhuc tamen privati solummodo fuisset
  juris et in certis ut plurimum locis usitata. Idem accidisse cernimus in
  vocabulo φύσις, quod eo plausibilius
  rejecerunt Eutychiani, quia rarius occurreret in scriptis Patrum, quando
  in controversiam vocaretur. De ὑποστάσει,
  quae vox alteri erit exemplo hujusce rei, post dicendum erit.

(3) Occurretur forsitan a quibusdam dicentibus, articulum hunc ὁμοούσιον
  ἡμῖν sancitum esse ab Ecclesia cum
  Apollinaristis confligente; qui, teste Athanasio ad Epict. 2.,
  Christi corpus Divinitati consubstantiale esse jactabant. Concedo utique;
  sed cum Apollinaristae, brevi, dogma ipsi suum deseruerint, (Epiph.
  Haer. 77, 25.) non necesse habuit Ecclesia tesseram aliquam fidei
  contra perfidiam eorum proferri. Ambae quippe Apollinaristarum sectae
  videntur inter se consensisse in articulo ὁμοούσιον
  ἡμῖν verbo tenus recipiendo, id solum
  exagitantes, utrum de corpore Domini jam cum Divinitate unito, posset
  ille praedicari, necne; vid. Leont. de fraud. Apollin. Attamen
  occurrit certe formula illa in confessione Joannis Antiocheni, circ. an.
  431. Rustic. contra Aceph. p. 799. et alibi, ut credo; ea vero non
  amplius 21. annis antecessit Concilio Chalcedonensi, a quo inter formulas
  Ecclesiae illa ὁμοούσιον
  ἡμῖν recepta est.

(4) Enimvero contra Apollinaristarum ὁμοούσιον
  θεότητι usitatius est in
  scriptis Patrum, non ὁμοούσιον
  ἡμῖν, sed ὁμοούσιον
  Μαρίᾳ. Scilicet Amphilochius, quasi
  summam rei explicans, «Apparet certe,» scribit, «sanctos Patres dixisse,
  Filium esse consubstantialem Patri secundum divinitatem, et
  consubstantialem Matri secundum humanitatem.» ap. Phot.
  Bibl. p. 789. Proclus, non τῷ
  ὁμοούσιον,
  sed τῷ
  ὁμόφυλον utitur,
  adjecto tamen «Virgine,» non «nobis;» τῷ πατρὶ κατὰ
  τὴν θεότητα
  ὁμοούσιος,
  οὕτως ὁ
  αὐτὸς καὶ τῃ
  παρθένῳ κατὰ
  τὴν σάρκα
  ὁμόφυλος. Ad
  Arm. p. 618. circ. init. Vid. quoque p. 613. fin. p.
  618. Saepius ὁμοούσιον
  adhibens Proclus in theologia explicanda, hic non adhibet in oeconomia.
  Athanasius autem: τὸν ἡνώμενον
  πατρὶ κατὰ
  πνεῦμα, ἡμῖν
  δὲ κατὰ
  σάρκα. ap. Theod. Eran.
II, p. 139. Alibi: οὐκ ἐκ
  Μαρίας, ἀλλ'
  ἐκ τῆς
  ἑαυτοῦ
  οὐσίας
  σῶμα. ad Epict. 2. Vid. quoque verba
  ὁμογενὴς et
  ὁμοούσιος
  inter se opposita de Sent. Dion. 10. Eandem rem exprimit τέλειος
  ἄνθρωπος, e. g. Procl.
  ad Arm. p. 613, quam quidem phrasin, ab Apollinare rejectam,
  Eutyches recepit. Concil. t. 2. p. 157. Leon. Epist.
  21.

Contra ab Eustathio an. 325. certe dictum est, Christi animam esse
  ταῖς ψυχαῖς
  τῶν ἀνθρώπων
  ὁμοούσιον,
  ὥσπερ καὶ ἡ
  σάρξ
  ὁμοούσιος
  τῃ τῶν
  ἀνθρώπων
  σαρκί. Ap. Theod. Eran.
I. p.56. et ab Ambrosio ibid. p.139.
  ὁμοούσιον
  τῷ πατρὶ κατὰ
  τὴν θεότητα,
  καὶ
  ὁμοούσιον
  ἡμῖν κατὰ τὴν
  ανθρωπότητα;
  (Vid. quoque Leont. Contr. Nest. et Eutych. p. 977.) quod mirabile
  sane erit si ab Ambrosio scriptum est, at sancto Doctori paene
  abjudicatur a Maurinis Opp. tom. 2. p. 729. Quid quod Leontium
  hunc, in cujus opere occurrit, alium esse atque auctorem illum qui
  scripserit de sectis, Coustantii judicium est, Append. Epist. Pont.
  Rom. p. 79, eo autem nomine (quod ad rem nostram facit) quia minus
  «accuratus» scriptor est. At tamen videas aliud specimen ejusdem formulae
  in Theophilo Ap. Theod. Eran. II,
  p. 154.

(5) Neque illud leve est, quod, cum ab ὁμοούσιον
  ἡμῖν proferentibus vox οὐσία pro φύσις sive γένος sumatur, ὁμοούσιον
  autem valeat ὁμόφυλον, sensus
  contra ὁμοουσίου
  patribus Antiochenis saeculi tertii videtur esse ille quem fert in
  formula ὁμοούσιος
  πατρὶ; nempe ut individuum, non genus,
  significet; quod quidem, ut jam vidimus, Paulus pro concesso habet in
  sophismate suo contra illos Patres torquendo. Quod adeo receptum fuit
  illis temporibus, ut Hippolytus tantum non diserte neget homines esse
  inter se unius substantiae vel οὐσίας; rogat enim,
  μὴ πάντες ἕν
  σῶμα ἐσμεν
  κατὰ τὴν
  οὐσίαν; Contr. Noet.
  7. Malchion autem, in illa ipsa cum Paulo dimicatione, haeresiarcham
  incusat quod non teneret οὐσιῶσθαι
  ἐν τῷ ὅλῳ
  σωτῆρι τὸν
  υἱὸν τὸν
  μονογενῆ. Routh.
  Relliqu. t. II, p. 476. Africanus porro confitetur, οὐσίαν ὅλην
  οὐσιωθεὶς,
  ἄνθρωπος
  λέγεται ibid. p.
  125. Quinimo Athanasius ipse videtur uti verbo οὐσία simpliciter de divinitate
  Verbi, numquam, quantum scio, de humanitate ab eo assumpta. Vid. Orat.
  I, 45, 57 fin. 59 init. 60 init. 62, 64 fin.
  II, 18 init. III, 45
  init. etc. Inducit autem, quasi inter se contraria, οὐσίαν et ἀνθρώπινον
  Verbi, Orat. I, 41. οὐσίαν et ἀνθρώποτητα,
  III, 34 init. Sed hac de re plura
  possent dici, quam hujus disputationis ratio ferret.

(6) Accedit quod Epistola extat quaedam a Patribus Antiochenis, vel
  quibusdam ex illis, scripta; quae, de Incarnatione disputans, verbis
  utitur plane similibus verborum saeculi tertii, plane dissimilibus eorum
  quae in Ecthesi Ephesina reperiuntur. Mentionem scilicet facit de Filio
  «incarnato» et «facto homine,» de «corpore ejus ex Virgine sumpto,» de
  «homine ex semine David,» de «participatione carnis et sanguinis.» Routh.
  Rell. t. 2. p. 473. Atque haec de formula ὁμοούσιος
  ἡμῖν, Apollinaris, vel potius Eutychis aevo,
  primum in fidei confessiones recepta.

 

3. Haec quoque notanda sunt in Ecthesi: ἑν πρόσωπον
  σύνθετον ἐκ
  θεότητος
  οὐρανίου
  καὶ
  ἀνθρωπείας
  σαρκός.

Verbum σύνθετον, latine
  compositum, reperitur in fragmento quod extat disputationis
  Malchionis cum Paulo in Concilio Antiocheno, Routh. Relliqu. t. 2.
  p. 476; at πρόσωπον, sumptam pro
  antitheto, quod vocant, duarum naturarum, ad seriorem aetatem referendum
  est.

Concedendum sane est personae vocabulum reperiri in
  Tertulliano, idque de duabus Christi naturis disputante. Contr.
  Prax. 27. Hoc tamen fere ἅπαξ
  λεγόμενον
  est; quamquam Novatianus certe, cui cum Tertulliano magna est
  necessitudo, loquitur de Trin. 21. de «regula circa personam
  Christi.» Sed usurpat ille auctor Christi nomen passim in opere suo, non
  pro Filio Incarnato, sed simpliciter pro Deo Unigenito: e. c. «Regula
  veritatis docet nos credere post Patrem etiam in Filium Dei
  Christum Jesum, Dominum Deum nostrum, sed Dei filium
  etc. c. 9. init. Alibi, «Christus habet gloriam ante mundi
  institutionem,» 16. Vid. quoque 13, ubi Christum, non Verbum, carnem
  sumpsisse docet; alibi autem, inita jam disputatione de «Persona
  Christi,» tamen loquitur de illo ut «secundam personam post Patrem» 26 et
  31. Vid. quoque 27.

Quidquid autem haec valeant, confirmare tamen ausim, (si de re
  quaquam, quod universe non est, secure potest confirmari,) vocabulum
  πρόσωπον, de Christo
  incarnato sumptum, non fuisse in usu Catholicorum usque ad tempora fere
  Apollinaris.

(1) Non occurrit in Athanasii opere contra Apollinarem, scripto circ.
  an. 370. exceptis locis duobus, de quibus postea; neque in Greg. Naz.
  Ep. 202 ad Nectarium, neque Epp. 101, 102. ad
  Cledonium; neque in Dialogis tribus Theodoreti, nisi in uno
  loco, quem, Ambrosio a Theodoreto et Leontio tributum, Ambrosii non esse
  jam diximus; neque in Symbolo Damasi, a quo condemnatus est Apollinaris,
  vid. Epp. Dam. ap. Coust. 4 et 5; neque in Symbolo
  Epiphanii, Ancor. 121; vid. quoque 75.

(2) Desideratur idem in iis disputationibus Patrum, ubi, si tum esset
  in usu, jure erat expectandum; cujus vice aliae contra suppositae sunt
  voculae et phrases, quae et iteratione sua formularum paene gerunt
  speciem, et varietate sua admirationem movent, cur πρόσωπον quoque in illis
  locis non reperiatur.

E. c. Irenaeus: «Non ergo alterum filium hominis novit
  Evangelium, nisi hunc qui ex Maria etc. et eundem hunc passum
  resurrexisse.... Etsi lingua quidem confitentur unum Jesum
  Christum,... alterum quidem passum et natum etc. et esse alterum
  eorum etc. Haer. III, 16, n. 5, 6.
  unus quidem et idem existens n. 7. per multa dividens
  Filium Dei n. 8. unum et eundem, ibid. Si alter ... alter
  ... quoniam unum eum novit Apostolus etc.» n. 9. Extenditur
  disputatio ad c. 24.

Ambrosius: «Unus in utraque (divinitate et carne) loquitur Dei
  Filius; quia in eodem utraque natura est; et si idem
  loquitur, non uno semper loquitur modo de Fid. II, 9. Vid. 58. Non divisus, sed unus; quia
  utrumque unus, et unus in utroque ... non enim
  alter ex Patre, alter ex Virgine, sed idem aliter ex
  Patre, aliter ex Virgine. de Incarn. 35. Vid. 47. 75. Non enim
  quod ejusdem substantiae est, unus, sed unum est» 77, quo
  in loco verbum persona sequitur de Mysterio Trinitatis.

Hilarius: «Non alius Filius hominis quam qui Filius Dei est,
  neque alius in forma Dei quam qui in forma servi perfectus homo
  natus est ... habens in se et totum verumque quod homo est, et totum
  verumque quod Deus est. de Trin. X, 19.
  Cum ipse ille Filius hominis ipse sit qui et Filius
  Dei, quia totus hominis Filius totus Dei Filius sit etc.... Natus autem
  est, non ut esset alius atque alius, sed ut ante hominem
  Deus, suscipiens hominem, homo et Deus possit intelligi. ibid. 22.
  Non potest ... ita ab se dividuus esse, ne Christus sit; cum
  non alius Christus, quam qui a forma Dei etc. neque alius
  quam qui natus est etc.... neque alius quam qui est mortuus etc.
  ... in coelis autem non alius sit quam qui etc. ibid. ut non
  idem fuerit qui et etc. ibid. 50. Totum ei Deus
  Verbum est, totum ei homo Christus est ... nec Christum
  aliud credere quam Jesum, nec Jesum aliud praedicare quam
  Christum» 52.

Haud aliter Athanasius: ἄλλος,
  ἄλλος·
  ἕτερος,
  ἕτερος·
  εἴς καὶ
  αὐτὸς·
  ταυτόν·
  ἀδιαίρετος.
  Orat. IV, 15 et 29. ἄλλος,
  ἄλλος. 30. ἕνα καὶ τὸν
  αὐτὸν. 31. οὐχ ὡς τοῦ
  λόγου
  κεχωρισμενου.
  ibid. τὸν πρὸς
  αὐτοῦ
  ληφθέντα, ᾧι
  καὶ ἠνῶσθαι
  πιστεύεται,
  ἄνθρωπον ἀπ'
  αὐτοῦ
  χωρίζουσι.
  ibid. τὴν
  ἀνέκφραστον
  ἑνωσιν. 32. τὸ θεῖον ἓν
  καὶ ἁπλοῦν
  μυστήριον. ibid.
  τὴν
  ἐνότητα. ibid. ὅλον αὐτὸν
  ἄνθρωπον τε
  καὶ Θεὸν
  ὁμοῦ. 35. Vid. etiam disputationem maxime
  subtilem in Orat. III, 30-58., ubi tamen
  vix inveneris verbum unum, quod sit theologicae scientiae proprium.

Alia veterum theologorum specimina sunt hujusmodi: «Mediam inter Deum
  et hominem substantiam gerens.» Lactant. Instit. IV, 13. Θεὸς καὶ
  ἄνθρωπος
  τέλειος ὁ
  αὐτός. Meliton ap. Routh.
  Rell. t. I. p. 115. «ex eo quod Deus est,
  et ex illo quod homo ... permixtus et sociatus ... alterum vident,
  alterum non vident.» Novat. de Trin. 25. Vid. quoque 11, 14, 21,
  24. «Duos Christos ... unum, alium» Pamphil. Apol. ap. Routh.
  Rell. tom. 4. p. 320. ὁ αὐτός
  ἐστιν, ἀεὶ
  πρὸς ἑαυτὸν
  ὡσαύτως
  ἔχων, Greg. Nyss. t. 2. p. 696. ἕνα
  καὶ τὸν
  αὐτὸν. Greg. Naz. Ep. 101. p.
  85. ἄλλο μὲν
  καὶ ἄλλο τὰ
  ἐξ ὧν ὁ
  Σωτήρ· οὐκ
  ἄλλος δὲ
  καὶ ἄλλος.
  p. 86.

Vid. quoque Athan. contr. Apollin. I,
  10. fin. 11. fin. 13, e. 16, b. II, 1 init. 5, e. 12, e. 18. cir. fin.
  Theoph. ap. Theod. Eran. II. p. 154.
  Hilar. ibid. p. 162. Attic. ibid. p. 167. Hieron. in
  Joan. Hieros. 35.

Haud absimiles loquendi modi, omisso plane vocabulo πρόσωπον, reperiuntur in
  Epistola illa Patrum Antiochenorum, ad quam jam supra provocatum est:
  τὸ ἐκ τῆς
  παρθένου
  σῶμα χωρῆσαν
  πᾶν τὸ
  πλήρωμα τῆς
  θεότητος
  σωματικῶς,
  τῇι θεότητι
  ἀτρέπτως
  ἥνωται καὶ
  τεθεοποίηται·
  οὖ χάριν ὁ
  αὐτὸς Θεὸς
  καὶ
  ἄνθρωπος. Routh.
  Relliq. t. 2. p. 473. ὅυτω καὶ ὁ
  Χριστὸς πρὸ
  τῆς
  σαρκώσεως
  ὡς ἑῖς
  ὠνόμασται.
  καθὸ
  Χριστὸς ἓν
  καὶ τὸ αὐτὸ
  ὢν τῇι
  οὐσίᾳι. ibid. p. 474.
  εἰ ἄλλο μὲν ...
  ἄλλο δὲ ...
  δύο
  υἱούς. ibid. p. 485.
  Malchion quoque, «Unus factus est ... unitate subsistens etc.»
  ibid. p. 476.

(3) Constat praeterea, vocabulum πρόσωπον a Patribus
  antiquis de Christo praedicari incerto illo quotidiani sermonis sensu; id
  quod saepius vix fieret, si jam recepta esset ea vox in symbola et
  confessiones Ecclesiae.

E. c. a Clemente Alexandrino Filius vocatur πρόσωπον, id est, vultus
  Patris. Strom. V, 6. p. 665. et
  Paedag. I, 7. p. 132. Vid. quoque
  Strom. VII, 10. p. 886. Haud aliter
  ἐν
  προσωπῳι
  πατρὸς, Theoph. ad Autol.
II, 22. Vid. ὁμοιοπρόσωπον,
  Cyrill. Hier. Catech. XII, 14 fin. Apud
  Chrysostomum legimus, δύο
  πρόσωπα, humanum scilicet et
  divinum, (nisi placuerit cum Tentschero de Patre et Filio illud accipi,)
  διῃιρημένα
  κατὰ τὴν
  ὑπόστασιν, in
  Hebr. Hom. III, 1 fin. id porro, cum paulo
  ante locutus esset contra Paulum Samosatenum, in quem Ecthesin Ephesinam
  conscriptam esse creditur. Vid. quoque Amphilochium ap.
  Theod. Eran. I, p. 67, qui Christum docet
  dixisse, Pater major me est, «ex carne et non ἐκ προσώπου
  θεότητος.» His
  locis πρόσωπον videtur velle
  aspectum quendam, unum e multis, sub quibus res eadem potest considerari,
  quod item Athanasio usitatum est; vid. de Decr. 14. Orat.
I, 54. II, 8.
  Sent. Dion. 4. Qua quidem ratione explicandi sunt duo loci, in
  quibus videtur sanctus Doctor uti vocabulo πρόσωπον, et quidem
  incommode, in eo sensu quem fert in theologia, viz. contr. Apoll.
II, 2 et 10. ἐν
  διαιρέσει
  προσώπων; ubi Lequienius,
  (in Damasc. Dialect. 43) putat se reperisse singulare exemplum
  vocis πρόσωπον pro
  natura adhibitae; male quidem, cum ipse Athanasius in altero loco
  se explicans, προσώπων ἢ
  ὀνομάτων scribit. Quae
  cum ita sint, fortasse minus audiendus est Montefalconius, fragmentum
  quoddam Athanasii non nisi propter ipsam dictionem rejiciens, vid.
  Opp. t. I, p. 1294. Monet enim post
  Sirmondum in Facund. XI, 2. illum locum
  continere doctrinam, «ab Athanasiana penitus abhorrentem;» ideo autem
  quod versio latina, quam solam habemus, proponit «duas personas, unam
  circa hominem, alteram circa Verbum.» Quod si aliunde ostendi potest non
  esse Athanasii fragmentum illud, abjudicetur utique. Caeterum in sensu
  paulum diverso, non tamen in theologico, vocabulo utitur Hippolytus in
  loco quem Leontius servavit, Hipp. Opp. t. 2. p. 45. ubi Christus
  appellatur δύο
  προσώπων
  μεσίτης, Dei et
  hominum.

Praeterea apud Hilarium legimus, «utriusque naturae personam» de
  Trin. IX, 14. «ejus hominis quam assumpsit
  persona,» Psalm. 63. n. 3. Vid. eundem in Psalm. 138. n. 5.
  Apud Ambrosium, «in persona hominis,» de Fid. II, n. 61. v. n. 108, 124. Ep. 48, n. 4.
  Colligitur autem ex loco quodam Paschasii Diaconi, de Spir. II, 4. p. 194, quam laudat Petavius, de Trin.
VI, 4, § 3, vocabulum persona, pro
  qualitate seu statu sumptum, etiam in sexto saeculo theologo posse
  imprudenter excidere. Vid. quoque Cyril. Alex. Dial. V, p. 554. 

Quapropter ab eodem Cyrillo, in quarto anathemate suo, adhibita est
  vox hypostasis; εἴ τις
  προσώποις
  δυσὶ, ἠγοῦν
  ὑποστάσεσι,
  etc. quo quid vellet πρόσωπον clarius
  efferretur. Vid. quoque diligentiam Vincentii Lerinensis in hac re
  Comm. 4.

(4) Accedit quod mirum quantum distant ea quae de antiquorum dictis
  narrantur a scriptoribus serioris aevi, ab iis ipsis dictis, si quando
  casu temporum hodie ad nos pervenerint; hic scilicet notiones, justas
  quidem, sed illas nudas reperimus, illic notiones easdem certis verborum
  formulis vestitas; ita ut ipsa locorum collatio demonstret illas formulas
  non pertinere ad vetustatem. E. g. Ab Ephraemio Antiocheno accepimus
  Petrum Alexandrinum, Chrysostomum, Basilium, Nazianzenum, et alios
  docuisse «duarum naturarum unionem, unam hypostasin, unamque personam.»
  ap. Phot. cod. 229. p. 805-7. Optime vero; quis dubitet
  sanctissimos viros in gravissima materia Catholicas enunciasse
  sententias? Sed aliud est loqui catholice, prorsus aliud uti iis
  vocabulis quae catholici hoc tempore utuntur, quae quidem non erant
  necessaria, non erant in ecclesiastico usu, donec irrepsisset
  haereticorum fraus, donec periclitaretur fidelium salus. Jam si
  Chrysostomum, quem Ephraemius laudat, adeamus, invenerimus ἕνωσις,
  συνάφεια, ἕν
  ὁ Θεὸς
  λόγος καὶ ἡ
  σάρξ, vix autem ea verba quibus illas notiones
  Ephraemius vestit; in Gregorii Epistola ad Cledonium, ad quam idem auctor
  provocat, ne semel quidem verbum persona; in iis autem
  quae extant Petri legimus hujusmodi, σὰρξ
  γενόμενος
  οὐκ
  ἀπελε'ιφθη
  τῆς
  θεότητος·
  γέγονεν ἐν
  μητρᾷι τῆς
  παρθένου
  σάρξ· Θεὸς
  ἔν φύσει καὶ
  γέγονεν
  ἄνθρωπος
  φύσει. Routh. Rell. t. 3. p.
  344-346.

Maximus quoque Confessor sic interpretatur Gregorium Nazianzenum: «Hoc
  sane, ut puto, magnus quoque Gregorius Theologus dicere videtur ea magna
  Oratione Apologetica, dum ait, Unum ex ambobus, et ambo per unum:
  quasi diceret, quemadmodum enim ex ambobus, hoc est, ex
  duabus naturis, unum velut totum ex partibus secundum personae
  rationem, sic et per unum persona ratione ut totum, ambo partes
  naturae ratione, hoc est, duo.» opp. t. 2. p. 282.

Profecto quod in hujusmodi locis immutatur a commentatoribus suspecta
  facit excerpta illa ex operibus Patrum, quae in aliam linguam reddita ad
  nos veniunt; ut Ambrosianum illud Leontii; eo magis quia in versionibus
  latinis, quae solent Graecorum Patrum textum comitari, verborum formulis
  reipsa occurrimus aliquando injuria intrusis, non malo quidem animo, sed
  quo sensus evidentior fiat.

(5) Hoc quoque, ut arbitror, ostendi potest, scilicet, prout scripta
  de hac re, quondam antiquorum alicui assignata, eidem decursu temporis a
  criticis abjudicentur, ita probabile fieri vocabulum πρόσωπον hic aut illic in
  iis reperiri. Quod in loco Ambrosii cernitur, jam bis citato; at major
  hic est materies dicendi, quam quae juste a nobis possit tractari. Alteri
  tamen exemplo sit, quod exhibet Athanasius. Abesse vocabulum πρόσωπον, theologorum
  sensu intellectum, a magni Doctoris operibus jam diximus; nunc divertamus
  ad fragmentum quoddam, in fine tomi prioris Maurini p. 1279 positum.
  «Olet quidpiam peregrinum,» monet Montefalconius; «et videtur maxime sub
  finem Eutychianorum haeresin impugnare;» ecce autem in eo vocabulum πρόσωπον. Tum, adeatur ab
  Epistolam, ad Dionysium quendam scriptam, Julio autem Pontifici perperam
  tributam; en tibi vocabulum πρόσωπον, n. 2. vid.
  Coustant. Epp. Rom. Pontif. Append. p. 62. Idem porro reperitur in
  ἐκθέσει illa τῆς
  κατὰ μέρος
  πίστεως, olim Gregorio
  Neocaesariensi, uni ex Patribus Antiochenis, ab Eulogio autem (ap.
  Phot. cod. 230. p. 846.) Apollinaristis assignata. Reperitur idem
  apud Sermonem quendam «in S. Thomam,» a Concilio sexto laudatum ut
  Chrysostomi, a Montefalconio autem rejectum, a Tillemontio Edesseno
  auctori an. 402. tributum, Ed. Maur. tom. 8. part. 2. p.
  14. Hic autem obiter dictum velim, celebrem illam Epistolam Chrysostomi
  ad Caesarium, de qua tantae motae sunt lites in controversia
  sanctissimae Eucharistiae, vocabulum πρόσωπον continere; quod
  de Hippolyti quoque Contra Beronem et Helicem dici potest, si
  decet de fragmentis illius operis strictim loqui.

(6) Liceat hic apponi locos quosdam antiquiorum Patrum, in quibus
  vocabulum illud offendimus.

In Epistolis Apollinaristarum inter se dimicantium, an. 381. ap.
  Leont. p. 1033, b. p. 1037, b. p. 1039, b. ubi etiam occurrit ὁμοούσιον
  ἡμῖν.

In Apollinaris loco quodam ap. Theod. Eran. II, p. 173.

In loco auctoris cujusdam adversus Arianos, quem vocat Sirmondus
  «antiquissimum.» Sirm. Opp. t. 1. p. 223.

In fragmento Athanasii, nempe ut citatur ab Euthymio apud Petav.
  Incarn. III, 15. not. 19.

In Gregorii Nyssen. Antirrhet. contra Apollinarem 35.

Vid. quoque Damasc. contr. Jacob. tom. I, p. 424.

In loco Amphilochii apud Damasc. ibid. et ap. Anast.
  Hodeg. 10. p. 162. et ap. Ephraem. ap. Phot. p. 828.

In Ambrosii loco graece reddito ap. Phot. p. 805.

In Isidori Pelusiotae Ep. I, 360. p.
  94.

In Symbolo Pelagii an. 418. ap. Augustini opp. t. 12. p.
  210.

In Procli Epist. ad Armenos p. 613.

(7) Finem tandem disputandi facientibus forsitan occurretur nobis,
  Pauli ipsius Samosateni doctrinam fuisse Nestoriani generis; quid autem
  credibilius, quam Patres Antiochenos, quomodo Hippolytus quadraginta ante
  annos usus esset vocabulum πρόσωπον in theologia
  contra Noetum, ita ipsos quoque idem adhibuisse contra Paulum in
  oeconomia tractanda? At non constat Paulum revera praeiisse Nestorio
  doctrina sua; quanquam ex Athan. Orat. IV, 30. colligi fortasse potest, sectatores ejus
  tandem a Nestoriana perfidia non longe abfuisse. Nam si ex actis
  Antiochenis, quatenus hodie extant, judicandum est, doctrinam effudit
  Paulus fere hujusmodi. Filium exstitisse, ante adventum suum in carne,
  solum in praescientia divina, Routh. Rell. tom. 2. p. 466;
  si quis doceret secus, eum duos deos praedicare, p. 467; Filium, ante
  adventum in carne, fuisse, aut instrumentum quiddam, aut saltem
  attributum solum, p. 469.; humanitatem ejus non ita esse unitam
  divinitati ut aliter esse non posset, p. 473. Verbum et Christum non unum
  esse et eundem, p. 474., Sapientiam in Christo esse, sicut in Prophetis,
  verum abundantius, tamquam in templo; eum autem qui apparuisset, non esse
  Sapientiam, p. 475. denique, ut summa rei proponitur p. 484, «non
  congeneratam fuisse cum humanitate sapientiam substantialiter, sed
  secundum qualitatem.» Vid. quoque pp. 476, 485. Quae quidem omnia certo
  demonstrant, tribuisse Paulum cum Nestorio hypostasin humanae Christi
  naturae; tribuisse autem cum eodem naturae divinae alteram hypostasin,
  non demonstrant. Verius dictum erit, antiquiorem haeresiarcham prorsus
  non admisisse divinam hypostasim in Christo, ut Sabellii commilitonem;
  quanquam id est verum quoque, Patres Antiochenos, non libenter tantum
  scelus tribuentes Paulo, ut hypostasin Verbi negaret, ex iis quae de
  Christo homine effutiebat, conjecisse eum docere, ut Nestorium postea,
  duos esse filios, unum aeternum, alterum temporaneum, p. 485. Quare
  Epistola Synodalis, post ejus depositionem a Patribus conscripta, eum
  docuisse testatur, Christum venisse non de caelo, sed de terra. Euseb.
  Hist. VII, 30. Neque aliter Athanasius Paulum
  dicit Christum pro mero homine habuisse, ἐκ
  προκοπῆς ad
  divinitatem suam evecto.

Cum autem non levis esset similitudo inter Pauli et Nestorii dogmata,
  (illo capite excepto, quod personalitatem et aeternitatem Verbi, Nicaeae
  interea declaratam, teneret Nestorius, rejiceret Paulus,) aequum erat,
  Nestorio in jus vocato, ad Pauli priorem haeresim, Antiochiae jam
  condemnatam, a patribus Ephesi congregatis provocari. Attamen contestatio
  illa contra Nestorium, quae, praefixa actis Ephesinis, Hard. Conc.
  t. I, p. 1272. Paulum et Nestorium inter se ex
  ordine comparat, ne verbum quidem profert quo concludi possit a Paulo
  duplicem hypostasim esse excogitatam. Neque, cum narrat Anastasius,
  Hodeg. 7. p. 108, «in sacra Ephesina Synodo demonstratum esse,
  dogmata Nestorii consonare cum doctrina Pauli Samosateni,» Nestorianismum
  continuo tribuit Paulo, nisi Artemoni quoque, quem alibi testatur
  «Christum in duos divisisse.» c. 20. p. 323, 4. Ephraemium autem
  Antiochenum, cum Paulum dicit «alterum ante saecula filium, alterum vero
  postea summa cum dementia asseruisse» ap. Phot. p. 814, verisimile
  est nihil amplius velle, quam uti iis ipsis verbis Patrum Antiochenorum,
  de quibus paulo ante locuti sumus. Contra, plane colligitur ex Vigilio
  in Eutych. B. P. t. V. p. 731. Ed.
  Col. 1618. (omittitur locus in Ed. Par. 1624.) Eutychianos
  distinctionem fecisse inter dogmata Nestorii et Pauli, hujus Christum
  simpliciter pro mero homine habentis, illius eatenus solum usque dum
  consociaretur Verbo Dei. Marius item Mercator diserte testatur:
  «Nestorius circa Verbum Dei, non ut Paulus sentit, qui non
  substantivum, sed prolatitium potentiae Dei efficax Verbum esse definit.»
  p. 50. Idem affirmant, licet non fidelissimi testes, et Ibas, et
  Theodorus Mopsuestiae Episcopus, vid. Facund. VI, 3. III, 2. Leont. de
  Sect. III, p. 504. Caeterum, si genuinae
  essent Dionysii Alexandrini Epistola adversus Paulum, et
  Responsio ad Pauli Propositiones decem, tum certo concedendum
  esset Paulum Nestorio praelusisse; id autem affirmantibus Tillemontio,
  Fabricio, Natali Alexandro, Bullo, Burtono et aliis, nos in contrariam
  sententiam cum Valesio, Harduino, Montefalconio, et Routhio, ire
  velimus.

Haec de Ecthesi Ephesina, plurima de re exigua; nisi, ut speramus, iis
  qui scripta Patrum diligentius tractant, aliqua protulerimus, quae, in
  uno loco definita, ad multa transferri possint.


Decoration.





Decoration.


DISSERTATIO III.

DE VOCIBUS πρὶν γεννηθῆναι οὐκ ἦν ANATHEMATISMI NICAENI.


Decoration.


Symbolo Ecclesiae Catholicae, celeberrima vocula homoüsion
  locupletato, subjunxerunt Patres Nicaeni anathematismos quosdam, qui
  Arianae perfidiae praecipua capita ferirent. Ex quibus ille est, de quo
  pauca quaedam hoc loco dicenda censuimus. Non quod formula illa Arianorum
  sumpta per se difficilior sit intellectu, sed quia placuit doctissimo
  cuidam viro, de Nicaeno autem Symbolo optime merito, nativo verborum
  sensui subtiliores notiones suas imponi. Quaenam illae sint, quare
  prolatae, et qua rationum vi confirmatae, nunc explicandum est.

Docentibus catholicis Christum esse Deum, Ariani protinus illum esse
  Deum confitebantur ipsi, at Deum inferiorem quendam, ne scilicet Deos
  duos introducerent in Ecclesiam. Quibus responsum est, Christum contra
  revera esse summum Deum, neque idcirco duos esse Deos, quia Christus
  esset Filius Dei; qui autem Dei Filius esset, oportet illum et verum esse
  Deum, nec tamen alterum, sed eundem ac Patrem suum. At in illo ipso
  vocabulo Filius, quod fidelibus jure documento erat verae
  divinitatis Verbi Dei, haereticorum factio collocavit omnem spem suam
  atque conatum fidei catholicae convellendae; argumentabantur enim, cum
  omnis filius patri junior esset, idcirco Filium Dei non esse aeternum,
  neque habere caetera signa verae divinitatis. Quare summa quaestionis in
  significatione Filii tandem posita fuit; utrum scilicet Filius
  Dei, utpote Filius, essentiam totam et universa habuerit
  attributa Omnipotentis Dei, an contra initium existendi, et alia quae de
  rebus creatis praedicantur. Quo autem rem dirimerent, catholici
  provocabant ad Patres priorum saeculorum, qui scilicet Filio Dei non
  temporaneum ortum, sed paternae Divinitatis plenitudinem tribuissent.

At in hoc antiquiorum scriptorum testimonio esse quod docta
  tractatione egeret, censuit Bullus, cui lis a nobis intendenda est, quo
  bene curreret catholicorum argumentum, et eruditioribus persuaderet. Nam
  scriptores quinque aevi Ante-nicaeni, Athenagoram, Tatianum, Theophilum,
  Hippolytum, Novatianum, quorum duo in catalogo sunt sanctorum, non
  inficiatus est vir doctus ita de Filio Dei loqui, ut haereticis ansam
  praebuerint affirmandi, sibi placuisse Verbum Dei factum esse Dei Filium
  certo quodam tempore, atque ideo quodammodo «extitisse ante generationem
  suam,» eo certantibus cum Ario quod dicerent Verbum esse aeternum, eo
  consentientibus quod Filium aeternum esse non dicerent.

Non ideo tamen improbandus est Bullus, quia sollicita mente priscorum
  famae, suorum fidei consuluerit. Fateor equidem, non Hippolyto solum et
  Theophilo, sed Post-nicaenis etiam Hilario et Zenoni Veronensi in hac
  materia illud excidisse, quod resecatum vel saltem explicatum
  prudentiores velint; ut Marano quoque, Balleriniis, aliis visum est.
  Scilicet incommodiora haec gravissimorum scriptorum verba constat ab
  haereticis saltem recentioris aevi in partes suas adduci; nam utrum ab
  ipsis Arii sectatoribus objecta fuerint catholicis Concilii Nicaeni
  saeculo, alia res est. Profecto notatu dignissimum est Arianos ipsos, cum
  Ecclesia dimicantes, non provocasse ad Patres priorum temporum usque ad
  circ. an. 352, paene triginta post Concilium Nicaenum exactis annis, cum,
  argumentis ex ratione et ex Scripturis, (ut Athanasius loquitur in
  Epistola sua de Sent. Dion. 1.) frustra petitis, «tandem eo
  audaciae processerunt, ut etiam Patres calumniarentur.» Nimirum primo ad
  Collucianistas solum suos confugiebant; cum
  autem multos post annos Patres Ecclesiae in suos usus convertere
  caeperunt, etiam tum Origenem solum appellarunt et Dionysium, non
  Hippolytum, non Theophilum, non alios illos de quibus supra mentio facta
  est. Quod autem ne versutissimorum quidem hominum illis temporibus in
  mentem venit, id recentiores ausi, hos ipsos Hippolyti et caeterorum
  locos in medium protulerunt, quo comprobarent dogma suum, Dei Filium non
  esse ad aeternitatem genitum, sed in tempore creatum. Quibus ut occurrat
  Bullus, eximius alias in hac materie scriptor, Patres reos, in
  Defensione sua Fidei Nicaenae, illato crimine ita liberat, ut
  ultro tamen confiteatur illos dixisse, improprie certe, sed aliquo modo,
  Verbum in tempore fuisse genitum. Plures scilicet iis placuisse putat
  Verbi generationes, tropicas illas quidem, sed quae verae generationis
  typi essent et adumbrationes; quales sunt ejus resurrectio a mortuis,
  item nativitas ex Maria; qualis porro, de qua agendum est, missio ejus a
  Patre et processio, quo res universas crearet. Hinc non gravate concedit
  dictum quoddam fuisse Catholicorum, si non Catholicum dogma, tum ante
  Concilium Nicaeae habitum tum post, «Verbum exstitisse antequam
  gigneretur;» cujus rei inter alia testimonia adhibet verba Anathematismi,
  quorum interpretationem in nos hic suscepimus. Contendit enim Patres
  Nicaenos eo ipso quod condemnarent eos qui dicerent Verbum non exstitisse
  ante generationem suam, liquido significasse contra, Verbum ante
  generationem suam exstitisse. Nullus dubitat, ut ipsius verbi utar, «quin
  hoc pronunciatum Arianorum oppositum fuerit catholicorum istorum
  sententiae qui docerent Filium quidem paulo ante conditum mundum
  inexplicabili quodam modo ex Patre progressum fuisse ad constituendum
  universa.» Def. N. F. III, 9, §. 2.

Haec sane de hac Anathematismi Nicaeni clausula argute nimis dicta
  sunt, et turbant verborum sensum alioqui simplicem et luculentum. Nam
  procul dubio in illa formula Arianorum, quae a Patribus percellitur,
  continetur argumentum ex absurdo, quod vocant,
  desumptum; cum ex ipsa vi vocabuli genitus confici crederent,
  Christum existendi initium habuisse. Confirmabant enim (quasi id
  inficiari quenquam jam fuerit ipsis verbis sibi discrepare) Filium non
  exstitisse priusquam gigneretur; alioqui non esset Filius.

Quod interest inter explicationem hanc et illam Bulli, in hoc
  vertitur;—utrum verba ista, «priusquam gigneretur non erat,» sint
  simplex propositio categorica, an argumentum; sint negatio propositionis
  ei contrariae, «erat priusquam gigneretur,» id quod Bullo placuit; an
  potius, ut nobis videtur, γνώμη quaedam, quam Aristoteles vocat,
  ἐνθυμηματικὴ,
  propositio rationem suam secum ferens, in qua, assumpta, non affirmata,
  contrariae propositionis vanitate, recta impetitur alia quaedam, nempe
  Filium ab aeternitate exstitisse. Arbitratur contra Bullus, et Catholicos
  et Arianos apertis oculis contemplatos esse propositionem hanc,
  «exstitisse Filium antequam gigneretur;» de hac certamen inter se
  instituisse: negasse Arianos, et Catholicos, aut affirmasse, aut saltem
  permisisse. Profecto ne unum quidem Catholicum virum unquam eam emisisse
  sententiam non dixerim; affirmasse autem eandem Patres Nicaenos prorsus
  nego.

1. Primum percurrendum erit ad pristinum illud jurgium, quod nascentem
  haeresin primum Ecclesiae ostentabat, ut a Socrate narratum est. Testatur
  enim scriptor ille, Alexandrum, de mysterio Sanctissimae Trinitatis inter
  suos disputantem, interpellasse Arium, qui fortiter diceret, (1) si
  Filium genuerit Pater, ergo genitum habere existendi initium; (2) ergo
  fuisse quando Filius Dei non esset; (3) ergo eundem subsistentiam suam ex
  nihilo habere. Socr. I, 5. Quibus e contrario
  collocabimus Anathematismi Nicaeni clausulas; «Illos vero qui dicunt, (1)
  fuit aliquando cum non esset, et (2) antequam gigneretur non erat, et (3)
  ex nihilo factus est etc. etc..., anathematizat Catholica Ecclesia.»
  Quorum cum duae plenissime respondeant duabus ab Ario in Alexandrum
  conjectis, cui dubium esse potest, tertiam quoque respondere
  tertiae? id est, «antequam gigneretur non erat» idem velle atque illud
  «si Filium genuerit Pater, habet genitus existendi initium;» id quod nos
  contra Bullum contendimus. Haereseos initia non fefellit posterior
  cursus, namque hic, ut diximus, ipse cardo fuit totius controversiae,
  nempe utrum Filius, quia Filius, fuerit necne necessaria lege junior
  Patre suo. At ubinam contra in historia Concilii Nicaeni inveneris
  mentionem ullam illius propositionis, cui credit Bullus ab Arianis esse
  reclamatum, «Filium scilicet esse prius quam gigneretur?» Sentit
  angustias suas vir perspicacissimus, cum ad verba quaedam appellat
  Arianorum in Epistola illorum ad Alexandrum missa, in qua perstringunt
  haeretici illos qui dicerent «eum qui prius erat, postea genitum esse aut
  creatum in Filium.» Athan. de Syn. 16, quos vult Bullus quosdam
  esse Catholicos. Hi autem plane non sunt Catholici, sed sectatores
  Marcelli et Photini, ut constat, cum ex Euseb. Eccles. Theol.
I, 1. II, 9. p. 114,
  b. Contr. Marcell. II, 9. tum praesertim
  ex Anathematismo Eusebianorum in confessione sua quinta, sive
  Macrosticho, ubi ita loquuntur; «Execramur eos qui illum simplex (ψιλὸν) Dei
  Verbum non subsistens appellant, Christum autem ipsum et Filium Dei non
  fuisse ante saecula contendunt, sed eo tempore ex quo carnem nostram ex
  Virgine assumpsit; hujusmodi sunt sectatores Marcelli et
  Scotini (Photini) Ancyrogalatarum.» Athan. de Syn. 26.
  Quare non Catholicos, sed Marcellum et suos respicit Epistola illa
  Arianorum ad Alexandrum; quod quidem inde confirmatur, quia illo ipso
  tempore Marcellum Asterius Sophista, Arianorum antesignanus, scriptis
  suis lacessebat.

2. Notandum praeterea est, alias quoque Arianorum formulas, decantatas
  illas quidem, in quibus summa haereseos posita est, ut captiosissimos
  homines decuit, vim quamdam habere enthymematicam. Cujusmodi sunt, «Qui
  est, eumne, qui nondum esset, fecit ex nihilo, an qui esset?» et «Unumne
  est non factum an duo?» Athan. Orat. I, 22. et interrogatio illa de «mutabili,» quam cum
  locum habet in Anathematismo Nicaeno, ita exponit Athanasius: «Nam libero
  praeditus arbitrio est, an non? an voluntate pro sui arbitrii libertate
  bonus est, et, si velit, potest mutari, cum mutabilis sit natura; an, ut
  lapis et lignum, liberam non habet voluntatem in utramque partem se
  movendi et vergendi?» Athan. Orat. I,
  35. Scilicet voluerunt haeretici, liberum, quod vocant, arbitrium
  oportere necessitate quadam ita proprium esse Christi, ut aliter esse non
  potuerit quin absurdum quid subsequeretur; ex quo conficeretur illum in
  numero esse creatorum.

3. In Orat. I. §. 32. scribit
  Athanasius ἀγένητον illud sive
  non-factum serius esse suppositum ab Arianis in locum priorum
  suarum captionum: «Cum jam non sit eis integrum his uti vocibus, e nihilo
  est, non fuit antequam gigneretur, vocabulum non facti etc.
  cogitaverunt, ut, cum apud simpliciores Filium factum esse dicunt, eadem
  rursus illa significent vocabula, nempe, ex nihilo est, aliquando non
  fuit.» Quo in loco quamvis non disertis verbis dicat «Non factum unumne
  an duo?» pro «Antequam gigneretur non erat» esse substitutum, tamen
  probabile est certe illum hoc voluisse. Atqui constat formula
  non-factum vel ἀγένητον, ut ea quae
  jam diximus aliis verbis proferamus, hoc innui, «Nisi duo sint
  non-facta vel dii, Christus, utpote factus sive genitus, initium
  habet existendi;» id quod ipsissimum est argumentum illud, quod verbis
  «Antequam gigneretur non erat», nos assignatum volumus. Caeterum
  distinctionem illam inter ἀγένητον et ἀγέννητον, de qua
  loquitur Montefalconius in Admonitione sua in Epistolam de Decr.
  Nic., a Damasceno notatam, mihi non persuaderi potest esse coaevam
  Athanasio;—sed hoc obiter.

4. Praeterea dubium non est quin «Non erat priusquam gigneretur» apud
  Athanasium idem valeat atque alterum illud «Qui est, eumne, qui nondum
  esset, fecit ex nihilo, an qui esset?» Scilicet quod Ariani contra Filium
  effutiebant, id pariter ostendit sanctus
  Doctor contra ipsum Patrem posse contorqueri. «Num qui est Deus,»
  interrogat, «cum antea non esset, postea factus est, vel estne etiam
  priusquam gignatur (fiat)?» Orat. I, 25.
  At illud «Qui est eumne qui nondum esset etc.» (ὁ ὢν τὸν μὴ
  ὄντα etc.) argumentum prorsus est, non mera
  propositio, idque ex absurdo ductum; ergo ejusmodi est, «Priusquam
  gigneretur non erat.» Quod plane confirmatur ex Alexandri Epistola
  Encyclica cum Arii contra Alexandrum prima illa disputatione et
  Anathematismis Nicaenis comparata. Nam, cum ex his triplex conficitur
  testimonium, quales fuerint formulae istae in quibus posita est haeresis
  Ariana, nulla alia in re sibi discrepat, nisi in hac, quod, omisso «Si
  Filius, ergo habet initium existendi,» ipsius Arii, et «Priusquam
  gigneretur non erat,» Anathematismi, Alexander Epistola sua supponit
  ὁ ὢν
  τὸν μὴ ὄντα etc. «Quod
  est eumne qui non esset etc.» Accedit quod sibi invicem respondent illae
  duae, in locis Gregorii Nazianzeni et Basilii infra laudatis, et in
  Cyrilli Thesaur. 4. p. 29. fin.

5. Multa sunt temere jacta in Orationibus Athanasii quae nobiscum
  faciunt in hac re. Nam si Arianorum dictum illud, «Non erat antequam
  gigneretur,» argumentum erat, ut confirmamus, contra Filii aeternitatem,
  tum responsuri essent Catholici, «Vere dictum est Christum non esse
  antequam gignitur; esse non potest ante, quia gignitur ab aeternitate,
  utpote ab aeterno Patre;» id quod re ipsa reperimus dictum ab Athanasio.
  «Res creatae fieri coeperunt, (γίνεσθαι)»
  scribit; «at Dei Verbum, cum principium ex quo sit, (ἀρχὴν) nullum habeat, merito nec esse
  nec fieri caepit, sed semper fuit. Opera igitur principium (ἀρχὴν), cum
  fiunt, habent; quod quidem principium rebus, quae fiunt, prius est;
  Verbum autem, cum non sit ex numero rerum quae fiunt, ipse potius rerum
  principium habentium demiurgus est. Deinde ipsum esse rerum factarum in
  eo ipso quod fiunt mensuram habet (ἐν τῳ
  γίνεσθαι), eosque
  Deus ab aliquo principio per Verbum facere incipit, quo
  perspicuum sit illos non fuisse priusquam gignerentur (πρὶν
  γενέσθαι); at
  Verbum non in alio principio habet ut sit, nisi in Patre, qui, ut isti
  etiam consentiunt, principii est expers; ut ipse quoque Filius sine
  principio existat in Patre, a quo genitus est, non autem creatus.»
  Orat. II, 57. Neque absimili modo
  disputant alii Patres. Alterum exemplum peti potest ex Orat. I, 10. ubi pro πρὶν
  γεννηθῇ supponit Athanasius
  πρὶν
  ποιηθῇ; at credo Bullum non esse
  dicturum, secundum hypothesim suam, Patres ullos antiquos, disputantes de
  Filio, verba πρὶν ποιηθῇ, ut
  sua, alicubi adhibuisse, Attamen, «Quis hominum, sive graecus sive
  barbarus,» scribit Athanasius, «quem Deum confitetur, unam ex rebus
  creatis ausit dicere, et non fuisse antequam fieret?» Orat. I, 10. Idem profitetur ipse Arius, suorum certe
  verborum optimus interpres, cum ad Eusebium Nicomediae Episcopum
  scribens, vocabulo γεννηθῇ in κτισθῇ; et alia similia mutato,
  luculentissime ostendit, quod certe non siverit Bullus, se ea esse mente
  ut argumentum quoddam proferret. «Nos quid sentiamus, et professi jam
  sumus et nunc profitemur; Filium, antequam gigneretur, aut
  crearetur, aut destinaretur, aut fundaretur, non fuisse.»
  Theod. Hist. I, 4. Nec discrepat ab Ario
  Eusebius ipse: «Manifestum omnibus est, illud quod factum est, non
  fuisse antequam fieret.» Athan. de Syn. 17.

6. Jam si occurrunt apud Athanasium, quae Bullo favere videantur,
  facilem tamen habent solutionem. E.g. «Qui fieri potest,» rogat, «ut non
  sit in numero creatorum, si, ut isti opinantur, non erat antequam
  gigneretur? siquidem rerum creatarum et factarum proprium est non esse
  antequam fierent?» Orat. II, 22. Dixerit
  fortasse Bullus, ex hoc perspicuum esse, Arianos affirmasse Filium «Non
  esse priusquam gigneretur, Catholicos autem» Esse. Sed non est ita; nam,
  quemadmodum Patres Nicaeni in Anathematismo suo, ut confirmavimus, non
  ipsam Arianae formulae propositionem simpliciter negant, sed ejusdem vim
  argumentativam, ita hic quoque vult Athanasius, non «Quo pacto non est
  creatus, nisi erat antequam gigneretur,» sed, «Quo pacto non est
  creatus, si illorum argumentum verum est, non erat antequam
  gigneretur?» Neque alibi Orat. I, 20.
  cum dicit, «Si non fuerit Filius antequam gigneretur, non semper fuit in
  Deo veritas,» vult, non «Nisi fuerit re» sed «Si verum sit
  illud, Non fuit Filius» etc. Itaque, non multo post idem dicit de Deo
  Patre, quo vanissimos sophistas suo sibi gladio jugulet, «Estne Deus
  etiam priusquam gignitur?» non certe quasi in Patre ullam significet
  generationem, sed quo argumentum ipsum ut ineptissimum explodat, sive de
  Patre usurpatum sive de Filio.

7. Et profecto ineptissimam et importunissimam esse hanc
  interrogationem, non simpliciter verae cuidam propositioni contrariam,
  plenissime cum Athanasio consentientes, judicant et Hilarius et Gregorius
  Nazianzenus. Missam faciunt, quam prorsus ne proferri quidem oporteret.
  Gregorius scilicet de hac et aliis Arianorum formulis loquens, in Filio
  docet, «Generatio cum essentia ipsa concurrit atque a principio
  exstitit;» quod contra fit in hominibus, qui quidem, «ut Levi in lumbis
  Abrahae,» cum «partim erant, partim procreati sunt, ac proinde partim
  sunt ex entibus, partim ex non entibus,» illud scilicet complent «Fuit
  antequam gigneretur;» quod Bullus non in hominibus sed in Filio Dei dici
  posse arbitratur. Pergit de eadem re magnus theologus: «Quaestionem hanc
  tuam absurditatis multum, difficultatis nihil habere aio.»
  Tum captionibus verborum quibusdam aliis prolatis quae cum Ariana illa
  possent comparari, «Ineptius est» dicit, «id quod a principio
  erat, utrum ante generationem esset (πρὸ τῆς
  γεννήσεως)
  necne, in quaestionem vocari.» Orat. 29, 9.

8. Hilarium fateor Pictavensem in Commentario suo in Matthaeum c. 31.
  n. 3. verba quaedam emisisse quae Bullo favere videantur. Docet enim
  egregius ille vindex catholicae veritatis, «Verbum in principio Deum, et
  hoc principio apud Deum, et natum esse ex eo qui erat, et hoc in eo esse
  qui natus est, quod is ipse est penes quem erat antequam nasceretur.»
  Cujus simile est illud quod Bullo favet ex Zenonis Tractatu de Filii
  generatione: «Procedit in nativitatem, qui erat antequam nasceretur.»
  At Zenonem non est cur moremur, diligentem, ut a Balleriniis monstratum
  est, Diss. 1, 2. §. 6. Hilarii imitatorem. Quod autem ad
  Pictavensem ipsum attinet, provocamus ab Hilario imperito ad Hilarium
  peritissimum Arianorum. Constat enim sanctissimum virum, illa scripsisse
  antequam in Asiam venisset; «regeneratum autem pridem,» ut ipsius verbis
  utar, «et in Episcopatu aliquantum permanentem, Fidem Nicaenam nunquam
  nisi exsulaturum» conceptis verbis «audivisse,» de Syn. 91. postea
  autem, ut Coustantius nos monuit, sese correxisse in celeberrimo suo
  opere quod de Trinitate conscripsit. Illic enim, secus ac voluit
  Bullus, Arianorum formulam «antequam gigneretur non erat,» in sophismatis
  loco luculentissime ponit. «Adjiciant haec,» de eo scribit,
  «arguta satis atque auditu placentia; Si, inquit, natus est,
  coepit; et cum coepit, non fuit; et cum non fuit, non patitur ut fuerit.
  Atque idcirco piae intelligentiae sermonem esse contendant, non fuit
  antequam nasceretur, quia ut esset qui non erat, non qui erat, natus
  est,» de Trin. XII, 18. Neque aliter
  illi formulae occurrit; «Unigenitus Deus neque non fuit aliquando non
  Filius, neque fuit aliquid antequam Filius, neque quidquam aliquid ipse
  nisi Filius,» 15. quod quidem nihil aliud est nisi negatio illius «Fuit
  antequam genitus est.» Pergit, ut Gregorius: «Ubi Pater auctor est, ibi
  et nativitas est, et vero ubi auctor aeternus est, ibi et nativitatis
  aeternitas est.» 21. Quid potest esse disertius? Porro pro «fuit ante
  quam natus est,» supponit, «semper natus fuit;» e. g. «Numquid ante
  tempora aeterna esse, id ipsum sit quod est, eum qui erat nasci? quia
  nasci quod erat, jam non nasci est, sed seipsum demutare nascendo.... Non
  est itaque id ipsum, natum ante tempora aeterna semper esse, et esse
  antequam nasci.» 30. Concludit, Athanasii sensum vel clarioribus
  retractans verbis; «Cum itaque natum semper esse, nihil aliud sit
  confitendum esse quam natum, id sensui, antequam nascitur, vel fuisse
  vel non fuisse, non subjacet.» 31.

9. Prodeat denique Basilius in dimicatione sua contra Eunomium; cui
  argumentato, «Aut existentem genuit Deus Filium, aut non existentem ...
  Qui est, generatione non indiget,» respondit sanctissimus Praesul,
  «Eunomium, quoniam animalia, cum prius non sint, deinde
  generentur, qui autem hodie genitus sit, heri non esset, hanc notionem in
  Unigeniti subsistentiam transferre; et quoniam genitus est,
  dicere, ante generationem non fuisse.» contra Eun. II, 14. Sophisma autem solvit, ut Patres supra
  citati, dicendo, Filio esse aeternam generationem, ut loquitur
  Evangelista, cum «aeternitati Patris generationem Unigeniti connectit.»
  ibid. 15.

 

Satis superque de hac re sumus disputati; pro certo jam habeatur, a
  Concilio Oecumenico, Nicaeae congregato, minime sancita esse illa verba
  quae Bullo Catholica videntur, «Verbum Dei fuisse antequam gigneretur;»
  quasi ulla traditione Patrum aut Doctorum auctoritate nobis commendentur.
  Quae cum ita sint, operi nostro hic finis esset imponendus, nisi vir
  doctissimus, Concilio nequicquam appellato, ad Athanasium ipsum
  confugerit, Concilii illius magnam partem, quo causam suam apud eruditos
  feliciore spe posset orare. Opinionem nimirum eam, de generatione quadam
  Verbi ante mundum conditum in tempore facta, Athanasio ipsi impactam
  voluit, provocans ad Orationem secundam contra Arianos capp.
  61-64.

Illa operis sui parte, copiosissima disputatione inita de verbis
  Prophetae, quae Ariani objiciebant Ecclesiae, «Dominus creavit me in
  initio viarum suarum in opera sua,» ut in Versione LXX Interpret. leguntur, provehitur sanctus Doctor ad
  verba Apostoli, «Primogenitus omnis creaturae;» quae proinde ita
  interpretatur ut doceat Verbum, quod ante saecula fuit
  Unigenitum, cum creandus esset mundus, condescensione quadam seu συγκαταβάσει
  e Patre procedens factum esse Primogenitum. Unde deducit Bullus, illam
  processionem sive condescensionem auctore Athanasio novam quandam,
  improprie utique, Verbi in tempore esse generationem.

Jam Verbi condescensionem quandam esse exhibitam in rerum universitate
  condenda consentiunt omnes; namque ineffabilis procul dubio erat gratiae
  et bonitatis, Filium, qui «in principio erat apud Deum,» in cogitationem
  venisse creatorum, et in creatorum fragilitate versari. Sed hoc Bullo non
  satis est, nisi condescensio illa generatio seu nativitas quaedam
  appelletur. «Catholici quidam doctores, qui post exortam controversiam
  Arianam vixerunt,» ad Athanasium autem provocat, «illam τοῦ λόγου
  ex Patre progressionem (quam et συγκατάβασιν,
  hoc est, condescensionem eorum nonnulli appellarunt) ad condendum haec
  universa agnovere; et ejus etiam progressionis respectu ipsum τὸν
  λόγον a Deo Patre quasi natum
  fuisse et omnis creaturae primogenitum in Scripturis dici confessi sunt.»
  Defen. F. N. III, 9. §. 1. At Athanasium
  in hac progressione et condescensione Verbi voluisse natum denuo esse
  quodammodo Verbum, et proinde appellatum esse «Primogenitum omnis
  creaturae» profecto non puto; contra «Primogenitum» illud, non relationis
  alicujus, quae intercederet inter Verbum et Patrem suum, esse
  significativum, sed plane muneris cujusdam quod, mundum creaturus, pro
  bono mundi, benignissime in se suscepit Unigenitus. Scilicet ille, qui ab
  aeternitate fuit Unigenitus Patris, in universorum compagine et structura
  illam Filietatem suam signatam voluit, quo typum quendam Unigeniti atque
  imaginem universa in se exhiberent. Itaque hoc sensu Unigenitus omnis
  creaturae se fecit Primogenitum, quod, dum mundum ex nihilo duceret, illo
  ipso tempore se quoque fecit ideam et normam ejusdem mundi, Demiurgus
  nimirum et summus artifex, sese contemplans atque intuens tanquam
  unicum exemplar suum, ex quo mundum nascentem exprimeret imitando et
  conformaret. Quare Filius progrediens a Patre non factus est denuo Filius
  Patris, sed mundo Filius, ut scilicet condescensione sua mundus fieret
  quodammodo Patris filius, et in coelestem familiam adoptaretur. Quod si
  verum est, Primogenitus nihil aliud significare, nisi Filius Archetypus,
  videbitur. Ad rationes veniamus.

Primum, verbum συγκατάβασις,
  sive condescensio, (quod adeo non generationis in se habet ullum sensum,
  ut testibus Vesselio et Suicero de Aeterno Patre, omnium conservatore, a
  Patribus usurpetur,) quid velit apud Athanasium, liquebit legentibus
  sectiones 78-81 Orationis illius de qua hic agitur. Illa disputationis
  suae pars incipit et terminatur mentione facta condescensionis Verbi:
  quare ad eam adeundum est tanquam ad praecipuum quemdam locum, unde vis
  vocabuli in gravissima hac materia possit erui. Incipit autem his verbis:
  «Quo res factae non tantum existerent, sed etiam bene existerent, placuit
  Deo ut sua Sapientia se ad res creatas condescenderet, ut typum aliquem
  et speciem ipsius Imaginis, cum in omnibus simul, tum in singulis
  imprimeret; quo nimirum perspicuum fieret et sapientia ornatas esse res
  factas et digna Deo esse opera. Ut enim nostrum Verbum, Verbi, qui Dei
  est Filius, est imago; ita sapientia in nobis facta ejusdem Verbi, quae
  ipsa est Sapientia, imago quoque est, etc.» §. 78. Quid hic reperimus de
  Verbo denuo facto Filio? quid non de Filio imaginem sui imprimente in
  operibus suis? Finem autem facturus Sapientiam introducit sanctus Doctor
  ita loquentem: «Omnia quidem in me et per me facta sunt: quia autem opus
  erat ut sapientia in operibus crearetur, ego secundum substantiam quidem
  cum Patre aderam, me vero ad res factas condescendens, meum typum in
  illis apte imprimebam, ut universus mundus tanquam in uno corpore non
  secum discordaret sed concordaret.» §. 81.

Quod ut planius intelligatur, exponendum est Athanasium autumasse, ne
  ullam quidem rem creationem suam sustinere posse, ut ne sanctissimam
  creantis manum tanquam refugiat et ad nihilum continuo recidat, nisi
  eidem simul Demiurgus ipse condescensione quadam suam impertiat gratiam,
  quo mirabilem illam patienter subeat operationem, per quam in rerum
  naturam perventura est. «Verbum,» scribit, «cum principio Demiurgus esset
  creatorum, condescendit ad res creatas, ut fieri possent. Neque enim ejus
  naturam, quae purus Patris est splendor, ferre potuissent, nisi,» graeca
  fortius currunt quam latina, φιλανθρωπίᾳ
  πατρικῇ
  συγκαταβὰς
  ἀντελάβετο,
  καὶ
  κρατήσας
  αὐτα εἰς
  οὐσίαν
  ἤνεγκε. Orat. II, 64. Quare operibus suis, dum creabantur, ut
  crearentur, virtutem quandam suam impertiens Artifex Filius, eadem
  proinde augustissimo filiorum nomine donatus est; συγκαταβάντος
  τοῦ λόγου,
  pergit sanctus doctor, υἱοποιεῖται
  καὶ αὐτὴ ἡ
  κτίσις δι'
  αὐτοῦ. Ex quo fit, ut non modo per
  Filium, verum etiam in Filio, ut Apostolus loquitur, rerum universitas
  facta esse dicenda sit, cum non exteriore solum mandato, sed intima vi et
  virtute Spiritus ejus consistunt et permanent omnia. «Nam,» ut alibi
  docet uberrimus ille rerum divinarum interpres, quem saepius appellasse
  jucundissimum est, «Deus non solum nos ex nihilo fecit, sed etiam Verbi
  gratia secundum Deum vivere concessit. At homines ab aeternis rebus
  aversi, sibi ipsis corruptionis mortiferae auctores facti sunt; qui ex
  natura quidem mortales fuerunt, sed gratia in Verbi participatione sita
  naturae statum effugerunt.» de Incarn. V. D. 5. Itaque nihil fere
  est creatum, quod non genitum sit quoque; cum contra non stent in loco
  suo, sed retro fluant et pereant, nisi vitam quandam a Creatore
  percipiant intus, superadditam creationi suae, Proinde Athanasii mos est
  in scriptis suis, ut res creatas potius appellet genitas quam factas vel
  opera, γενητὰ seu γεννητὰ, non ποιήματα et ἔργα, quo
  sanctissimam hanc exprimat veritatem; cauto tamen semper, gratiae illud
  esse non naturae, donum Creatoris non creaturae proprium, quod mundus
  in
  se habeat hanc formam pulchritudinis, et coelestium necessitudinem, et
  principium stabilitatis. «Res factae,» docet, «cum sint opera, genitae
  dici nequeunt, nisi, geniti Filii participes postea effectae, genitae et
  ipsae dicantur, non sane propriam ob naturam, sed quia Filii factae sint
  in Spiritu participes.» Orat. I, 56.

His perspectis, non difficilis intellectu est mens Athanasii, cum
  Unigenitum Patris docet esse factum in creatione mundi Primogenitum omnis
  creaturae. Nam, cum gratia illa, qua impertita natura rerum in suo loco
  permanet, variis nominibus respici possit, ut lux, ut pulchritudo, ut
  sapientia, ut ratio, ut coelestis adoptio, ut similia, ille supremus
  Conditor universorum, seipsum mundo impertiens, fit quodammodo mundo
  principium et lucis illius, et pulchritudinis, et sapientiae, et
  rationis, et adoptionis in coelestium societatem. Itaque, qui ex aeterno
  Sapientia, Lux, Ratio, Filius est Patris, factus est operibus suis
  principalis quaedam Sapientia, et formatrix Ratio, et Lux plenissime
  irradians, et archetypus Filius. Sapientia autem Patris tandem facta est
  sapientia mundo, et fecit ut mundus sapiens esset; lux Patris facta est
  lux mundo, et fecit ut mundus splendesceret; Unigenitus Patris factus est
  Primogenitus mundo, et fecit ut mundus in familiam Dei adscisceretur.

Profecto fateor haec omnia in mysterio et fructibus sanctissimae
  Incarnationis verissime compleri, cujus gratia ita superat quicquid
  universae naturae a Creatore datum est, ut Athanasius in quodam opere
  confirmare non dubitaverit, mundi creationem esse per Filium solummodo,
  dispensationem autem Evangelicam esse in Filio. «Decebat creationis
  quidem exordium per ipsum fieri, ut res existerent; earum autem
  instaurationem, in ipso; quae sane verba inter se differunt. Nam initio
  quidem omnia per ipsum facta sunt ut essent; postea, ubi omnia
  defecerunt, Verbum caro factum est, quam scilicet induit, ut in ipso
  omnia reficerentur.» In illud Omnia. 2. Quid quod, cum carnem sumeret,
  imaginem sui mundo exhibuit solidiorem multo et clariorem, et verius se
  ipsum fecit primogenitum inter creaturas, quam cum, universa conditurus,
  ideam se faceret et regulam rerum condendarum. Fateor equidem; sed
  prioris operis praestantiam non imminuunt praestantiora illa quae
  subsecuta sunt; id quod Athanasio adeo persuasum est, ut saepius duo illa
  una consociet et comparet, extollens quidem meliora, non elevans quod in
  se bonum est.

Infinita prope locorum sylva est in sanctis Patribus, ex quibus
  augustissimum hoc munus Unigeniti, et in rerum natura et in oeconomia
  evangelica, possit illustrari. «Cum justitia nulla esset in terra,
  doctorem misit, quasi vivam legem» dicit Lactantius, Instit. IV, 25. «Quidquid facturus erat Deus in creatura»
  docet Augustinus, «jam Verbo inerat, nec esset operibus, nisi esset in
  Verbo.» In Ps. 44, 5. Alio loco Filius ab eodem appellatur, «ars
  quaedam Omnipotentis atque sapientis Dei, plena omnium rationum viventium
  incommutabilium.» de Trin. VI, 11.
  Cyrillus autem Alexandrinus: «Unigenitus» scribit «secundum naturam;
  primogenitus propter nos, ut tanquam immortali cuidam radici omnis
  creatura insita sit, et ex eo qui semper est, germinet.» Thesaur.
  25. p. 238. Similiter ab Athenagora Filius vocatur ἰδέα καὶ
  ἐνέργεια omnium
  rerum materialium; ἡ ἰδέα ὅπερ
  λόγον
  εἰρήκασι, a
  Clemente Alex. Strom. V, 3. ἰδέαν ἰδεῶν
  καὶ ἀρχὴν
  λεκτέον τὸν
  πρωτότοκον
  πάσεως
  κτίσεως, testatur
  Origenes,Contr. Cels. VI, 64 fin. κατεσφραγίσθημεν,
  docet Cyrillus Alex. εἰς τὸ
  ἀρχέτυπον
  τῆς
  εἰκόνος. in
  Joan. p. 91. οἱὸν ἀπὸ
  τινος
  ἀρχῆς, concinit Gregorius Nyssenus,
  Catech. p. 504 fin. Et, ut ad Athanasium redeamus, multus est in
  eadem doctrina, ut in locis hujusmodi: ἔικων καὶ
  τύπος πρὸς
  ἀρετὴν, Orat. I, 21. τύπον τινὰ
  λαβόντες et ὑπογραμμόν,
  III, 20. ἐν αὐτῷ ἦμεν
  προτετυπωμένοι,
  II, 76 init. τύπον
  εικονος
  ενθειναι, 78, init.
  πρωτότοκος
  εἰς
  ἀπόδειξιν
  τῆς τῶν πάντων
  διὰ τοῦ
  υἱοῦ
  δημιουργίας
  καὶ
  υἱοποιήσεως,
  III, 9 fin. τὴν τοῦ
  ἀρχετύπου
  πλάσιν
  ἀναστήσασθαι
  ἑαυτῷ. Contr. Apoll. II, 5. 

Quare jure optimo, ut credo, pro concesso potest assumi,
  condescensionem illam Primogeniti ad universa constituenda nullam esse
  adumbrationem aeterni mysterii quo Filius a Patre gignitur, sed
  simpliciter referre ad munus quo fungitur Unigenitus erga opera sua,
  disponens, stabiliens, vivificans ea quae condidit. Scilicet idem fere
  valet πρωτότοκος
  atque ἀρχὴ τῆς
  κτίσεως, et μονογενὴς
  πρωτεύων ἐν τη
  κτισει, et πρωτότυπον
  γέννημα,
  μόνος
  γεννητὸς ἐν
  τοῖς
  γενητοῖς, et
  caetera ejusdem generis, ut clarissimo etiam Marano credo placuisse in
  opere suo «De Divinitate Christi;» neque quicquam facit ad probandum,
  quod voluit Bullus, Concilium Nicaenum iis favisse qui dicerent, fuisse
  Filium antequam gigneretur. Finem igitur ponamus aliquando disputationi
  nostrae, id solum suggerentes insuper, nempe illa quae de Athanasii
  doctrina supra dicta sunt, fortasse inutilia non fore in quibusdam
  Antenicaenorum nodis expediendis, quos non Bullus solum, sed eventu
  feliciore et Maranus et Ballerinii tractaverunt.


Decoration.





Decoration.


DISSERTATIO IV.

DE VOCIBUS ἐξ ἑτέρας ὑποστάσεως ἢ οὐσίας ANATHEMATISMI NICAENI.


Decoration.


Ambigitur inter doctos, utrum, cum Patres Nicaeni eos anathemate
  feriunt «qui Dei Filium ex alia hypostasi vel usia esse
  sentirent,» vocabula hypostasis et usia rem unam
  significent an duas. In hac diversitate judiciorum, jure optimo licet in
  hanc vel in illam iri sententiam, cum utramque sustineant ii, quos
  neminem in hujusmodi materie secutum esse poenitebit. Si
  hypostasin volumus ab usia distinctam, Bullum habemus
  auctorem; si vocabula in unum redacta, Petavium. Ego profecto Petavium
  sequor, felix tanto patrocinio, adductus autem non auctoritate viri, sed
  ipso factorum monitu, ut arbitror, et rei veritate.

Bullus, in Defensione sua Fidei Nicaenae, credit, si eum recte
  interpretor, duas notiones, inter se sejunctas, subesse singulis
  vocabulis usiae et hypostasi in hac formula; quasi
  anathematismus ille, in quo reperiuntur, duas haereses uno ictu feriens,
  et illos condemnet qui dixerint Filium ex usia Patris non esse, et
  illos quoque quibus placuerit Filium non esse ex hypostasi Patris.
  Et praeterea duas revera haereticorum factiones, in historia temporum
  illorum, sibi invenisse putat, quae suum utraque locum habeant in illo
  Anathematismo.

Petavius contra, de Trin. IV, 1.
  hypostasin tunc temporis idem velle atque usiam arbitratus,
  in una propositione Anathematismi mentem docet esse conclusam; eo maxime
  quia, ante Concilium Alexandrinum an. 362
  habitum, sensus hypostasis ab usia diversus nulla esset
  publica Ecclesiae auctoritate munitus. Quocum consentiunt Coustantius
  (Ep. Pont. Rom. pp. 274, 290, 462.) Tillemontius, (Dion.
  Alex. §. 15.) Huetius, (Origenian. II, 2. n. 3.) Thomassinus (de Incarn. III, 1.) et Morinus, (de Sacr. Ordin. II, 6.) Maranus autem, (Praef. ad Basil. §. 1.
  t. 3. Maur.) Natalis Alexander, (Saec. 1. Diss. 22. circ.
  fin.) Burtonus (Testimonies to the Trinity, n. 71.) et Routhius
  (Relliqu. Sacr. vol. III, p. 189.) si a
  Petavio dissentiunt, at certe non consentiunt Bullo.

Jam palmarium Bulli hoc est, quod Basilius, cum Sabellianis dimicans,
  qui, suam rem agentes, dicebant Concilium Nicaenum hypostasi et
  usiae unum sensum tribuisse, contra clara voce pronunciat Patres
  voluisse duas res, cum duabus voculis uterentur, et suam cuique vim
  assignasse.

Provocat etiam ad Anastasium testantem, Hodeg. 21. (22. p.
  243?) Patres Nicaenos definivisse tres esse hypostases in sanctissima
  Trinitate. Quod quidem testimonium, ab Anastasio ipso Andreae Samosateno
  inscriptum, Petavius putat esse Gelasii Cyziceni, non gravissimi
  auctoris; testimonium autem est Amphilochii quoque, idem fere scribentis
  apud eundem Anastasium ibid. c. 10. p. 164. Vid. quoque c. 9. p.
  150. c. 24. p. 364. ubi Anastasius ipse loquitur. Accedunt loci ex
  Dionysio Pontifice Romano, Dionysio Alexandrino, Eusebio Caesariensi,
  Origene quoque, a Bullo citati; in quibus singulis, cum mentio sit trium
  hypostasium, trium autem similiter usiarum nulla in
  patribus sit mentio, perspicuum est hypostasim tunc expressisse
  notionem aliquam, quam usia non exprimeret. Accedit quod
  Athanasius ipse de tribus hypostasibus loquitur, In illud
  Omnia 6. Expos. Fid. 2. Vid. quoque Incarn. c. Arian.
  10. Orat. iv, 25. init.

Hoc de testibus ipsis: nunc de haeresibus duabus, quae ex his vocibus
  tesseram, sibi quaeque suam, confecisse dicuntur. Contendit Bullus
  distinctionem fecisse Semi-arianos inter usiam et
  hypostasin; ex hypostasi Patris esse Filium concessisse,
  ex usia negasse. Quare, quando anathematizat Concilium eos qui ex
  usia Patres negant esse Filium, ferit Semi-arianos; quando eos qui
  ex hypostasi, (credo virum doctum hoc velle, non aperte loquitur,)
  Arianos. Diligentius rem excutiamus.

1. Incipio, non a testibus, sed ab hac interpretatione, quam, quasi ex
  historia temporum ductam, Anathematismi verbis vir doctissimus imponit.
  Quinam sunt ii, qui, Bullo judice, negarent ex hypostasi Patris
  esse Filium? Concedatur hic Semi-arianos dixisse «ex alia usia,»
  at quinam dixerint «ex alia hypostasi?» Ariani? rejecerunt isti ex
  usia utique, sed de hypostasi, tanquam diversa ab
  usia, ne verbum quidem protulerunt. Ego vero nusquam esse tunc
  temporis illos haereticos existimo. Haec autem jacienda erant, severe non
  conjectura, quasi fundamenta hujus interpretationis; si nulla sunt,
  corruit aedificium. Nam Bulli haec plane principalis et absoluta est
  propositio, illos qui negarent ex usia non esse eos qui negarent
  ex hypostasi. Quaerimus duo genera haereticorum; et non designat
  ullos homines, qui negarint ex hypostasi, ex usia non
  negarint.

2. Deinde, Semi-arianos tenuisse ex hypostasi sensu illo
  peculiari personae, quem usia non habet, hoc unico probat
  argumento, quod tres illae Semi-arianorum Confessiones, ann. 341, 344,
  351, quae sigillatim appellantur Marci Arethusii, Macrostichus, et prima
  Sirmiensis, illos anathemate feriunt qui dicerent Filium esse «ex alia
  hypostasi et non a Deo,» praetermissis verbis «ex alia
  usia,» quae inde concludit esse propria Semi-arianorum. Quid
  velint verba illa praetermissa, mox dicendum erit; interea notatu dignum
  est, confessionem Philippopolitanam, ex Marci illa Semi-ariana sumptam,
  Hilarium ita non suspicari, tanquam lacunosam, quia omiserit «ex alia
  usia,» ut illam contra defendat eo ipso quod retinuerit, ut putat,
  tesseram Catholicorum, de Syn. 35. quod quidem perinde est, quasi
  aperte dixerit «ex alia hypostasi et non ex Deo,» idem velle atque
  «ex alia hypostasi vel usia.» Accedit quod Athanasius quoque,
  in narratione sua eorum quae Nicaeae de anathematismo occurrebant, de
  Decr. 20. fin. plane omittit hypostasin; quasi, dum
  usia staret in suo loco, idem fuerit aut adjungere aut omittere
  hypostasin.

3. Hoc praeterea notandum est, nihil prorsus a Bullo esse prolatum,
  quo demonstretur Semi-arianos revera reprobasse «ex usia;» cum
  plane constet contra dogma illud recepisse eos, non reprobasse.
  «Certissimum» esse confirmat, haereticos eos, qui tres illas confessiones
  supra laudatas protulerunt, scilicet Semi-arianos, «nunquam fassos,
  nunquam fassuros fuisse Filium ex usia Patris progenitum.» Fateor
  eum hac in re habuisse Petavium consentientem sibi; sed me non perterret
  tantorum hominum conspiratio, qui Athanasium a me esse noverim. Quod
  quidem concedit Petavius, Athanasium arbitratus, utpote minus versatum in
  subtilitatibus Semi-arianorum, credidisse id eos tenere quod non
  tenerent. «Horum Semi-arianorum,» scribit, «quorum antesignanus fuit
  Basilius Ancyrae Episcopus, prorsus obscura fuit haeresis ... ut ne ipse
  quidem Athanasius satis illam exploratam habuerit.» de Trin. 1,
  10. §. 7.

Haec Petavius; nunc contra audiamus verba Athanasii. «Viros qui alia
  quidem omnia Nicaeae scripta recipiunt, de solo autem homoüsio
  ambigunt, non ut inimicos spectari par est ... Cum enim confiteantur
  ex usia Patris et non ex alia hypostasi esse Filium .... non longe
  absunt ab homoüsii voce recipienda. Talis est Basilius Ancyrae,
  qui de fide scripsit.» De Synod. 41. Quo in loco Athanasii illud
  quoque notabile est, praeter ea quae de Semi-arianorum doctrina testatur,
  quod hypostasin et usiam idem plane facit fidelissimus
  hujus historiae interpres. Neque id omittendum est, quo Semi-arianos
  pergit urgere, idcirco scilicet eos debere «homoüsion» profiteri,
  quia jam profiterentur «ex usia,» quod ipsorum tessera
  «homoeüsion» non satis posset muniri.

Hilarius item, cum id agit ut ea defendat quae Semiarianis Ancyrae vel
  Sirmii lata essent, inter alia quae recte confiterentur, hoc esse
  testatur, «Non creatura est Filius genitus, sed a natura Patris
  indiscreta substantia est.» de Syn. 27.

Idem probatur, ni fallor, ex iis ipsis apud Epiphanium scriptis
  Semi-arianorum, quibus motus credit Petavius, illos haereticos «ex
  usia Patris» Filio denegasse. Subtilius aliquanto disputat,
  Semi-arianos tradidisse argutias quasdam de diversis, ut autumabant,
  actionibus (ἐνεργείαις)
  divinis, quorum una esset actio γεννητικὴ seu
  generativa, alia κτιστικὴ seu creatrix;
  unde colligerunt Filium esse, non ex usia, sed per actionem illam
  generativam, ἐξ
  ὁμοιότητος,
  ex similitudine Patris. At certe ea quae plane confitentur Semi-ariani in
  hac Confessione sua plus valent quam vult Petavius, et «ex usia»
  non obscure significant; υἱὸν
  ὅμοιον, dicunt, καὶ κατ'
  οὐσίαν ἐκ
  τοῦ πατρὸς p.
  825. b. ὡς ἡ σοφία
  τοῦ σοφοῦ
  υἱὸς,
  οὐσία
  οὐσίας, p. 853. c. κατ' οὐσίαν
  υἱὸν τοῦ
  Θεοῦ καὶ
  πατρὸς. p. 854. c. ἐξουσίᾳ
  ὁμοῦ καὶ
  οὐσίᾳ
  πατρὸς
  μονογενοῦς
  υἱοῦ. p. 858. d. Vid. quoque
  vocabulum γνήσιος ibid. et
  Athan. de Synod. 41., ut alia, quae iidem proferunt,
  praetereamus.

Quod quidem ex collatione illa quoque colligetur, inter Semi-arianos
  et Anomoeos, Constantinopoli coram Constantio an. 360. habita, cum
  Semi-ariani, teste Theodoreto, non gravate confessi sunt etiam
  «homoüsion» illud Catholicorum, idcirco, quia jam confiterentur
  «ex usia.» Cum enim Anomoei homoüsion condemnatum vellent,
  Silvanus Tarsus, Semi-arianorum vir primarius, «Si Deus Verbum non est ex
  nihilo,» respondit, «neque creatum, neque alterius usiae,
  homoüsius igitur est Deo qui ipsum genuit, utpote Deus ex Deo, et
  lumen ex lumine, eandemque cum Genitore naturam habet.» Hist. II, 23. Quo in loco, ut in illo Athanasii, notandum
  est, Theodoretum, cum videtur ipsum Nicaenorum Anathematismum citare,
  tamen omittere verba «ex alia hypostasi,» tanquam supervacanea,
  cum «ex alia usia,» jam memorasset. 

Hoc autem Petavio et Bullo concedendum est, Semi-arianos temporis
  progressu propius accessisse ad Catholicam fidem; ita ut non jure
  possimus provocare ad illorum confessionem an. 358, quo probemus quid an.
  325 de Filii generatione sensissent. Quippe ex gremio Eusebianorum
  oriebatur schola quaedam et moribus et doctrina gravior, laudata autem ab
  Athanasio et Hilario; quam postea, Damaso Pontifice, relicta tandem
  haereticorum factione, ad fidem Petri magna ex parte constat confugisse.
  Qui homines, quia «ex usia» confessi sint nondum Catholici, non
  ideo Eusebii illi duo idem tenuisse censendi sunt, neque Asterius, neque
  caeteri, qui ipso Patrum Nicaenorum tempore, haeretici licet, a simplici
  Arianorum vesania refugerunt. Esto igitur dubium, ut Bulli causam oremus
  ultro, Semi-arianos Nicaenos «ex usia» recepisse; tamen certum ne
  est eos contra recepisse «ex hypostasi?» Minime sane; nam ipse
  Petavius, qui illis «ex usia» abjudicat, non voluit iisdem cum
  Bullo tribuere «ex hypostasi.» Quae cum ita sint, historia
  controversiae tandem relicta, ut Bullo minus commoda, ad testes veniendum
  est.

Ex his testibus Gelasius est auctoritate tenui, Anastasius posterioris
  aevi. Quod autem ex Amphilochio adducitur, satis habiturum esset
  ponderis, nisi Basilius, eidem conjunctissimus, idem testimonium, idque
  expressius, dedisset. In Basilium igitur, magnum certe auctorem, tota res
  recidit; et profecto si unius viri testimonio concedenda est diremptio
  quaestionis hujus, Basilium protinus sequamur; hypostasin et
  usiam inter se differre, dimissis argumentis, plena voce
  profiteamur. Sed nimirum uni viro, gravissimo licet, aliis adversantibus
  testibus, certe non est confidendum.

Primum illud est, ut supra commonstravimus, Athanasium et Hilarium,
  non quidem data opera, sed in disputationis cursu, ita de
  hypostasi et usia esse locutos, ut significarent vocabula
  ea unam rem, non duas, voluisse in Anathematismo. Nam commutant illa
  inter se; hypostasin omittunt; omissa autem, tamen Anathematismum
  tanquam omnibus numeris absolutum aestimant.
  Praeterea Hilarius in Fragm. II, 27. cum
  velit Anathematismi verba latine vertere, «ex altera substantia vel
  essentia» scribit. Cujus simile fortasse est illud Eusebii in
  Epistola sua, «ex alia hypostasi et usia» c. 7.

Haec sint praeludia quaedam, namque Athanasius, in Epistola sua ad
  Afros, ad vocem ipsam paene definiendam ex proposito aggreditur;
  «Hypostasis est usia, neque aliam habet significationem,
  quam hoc ipsum quod est. Quod Hieremias vocat existentiam, cum dicit
  etc.» §. 4. Quamvis autem alibi loquitur de tribus hypostasibus,
  aliud illud est; nam quia hypostasis, numerali diserte addito,
  vult persona, non inde continuo perspicuum est quid tum velit, cum
  in singulari stat et in alio verborum contextu reperitur. Ego hoc
  verissimum esse puto, quando trium mentio est hypostasium,
  hypostasin personam velle; sed in Anathematismo Nicaeno non
  legimus «tres hypostases,» sed «hypostasin vel
  usiam;» quemadmodum autem Athanasius, alibi de tribus
  hypostasibus locutus, tamen hypostasin in singulari sumptam
  usiam interpretatur (vid. e. g. Orat. III, 66. IV, 1. f. 33
  fin.) ita Patres quoque Nicaeni, «hypostasin» proferentes et
  usiam adjicientes, vocabula duo inter se non opposita, sed
  apposita voluerunt.

Non minus aperte, nec minore auctoritate loquitur Hieronymus: «Tota
  saecularium litterarum schola nihil aliud hypostasim nisi
  usiam novit.» Ep. XV, 4. Quid
  quod de tribus hypostasibus disputans, liberiora haec profert,
  quae non protulisset utique, si Patribus Nicaenis hypostasis
  «persona» sonuisset. «Si jubetis, condatur nova post Nicaenam
  fides; et similibus verbis cum Arianis confiteamur orthodoxi.» Certe si
  Basilius validus est testis ex una parte, non minus ex altera gravis
  Athanasius, vehemens Hieronymus.

Basilius porro, non Caesariensis, sed Semi-arianus ex Ancyra, et alii
  ejus congregales, idem testantur apud Epiphanium: «Hanc hypostasin
  Patres usiam vocarunt.» Haer. 73, 12 fin. Cui suffragatur
  confessio illa quam Epistolae Sardicensi assutam invenimus:
  «unam esse hypostasin, quam ipsi haeretici usiam
  appellant.» Theod. Hist. II, 6.

Sed occurretur forsitan, Hieronymum, Occidentalem virum, Basilium et
  Gregorium Semi-arianos, non satis fidos in hac re esse auctores, sed
  prout sua ipsorum aut veritatis traditio, aut haereticus error ferebat,
  asseverantius quam consultius de sensu hypostasi esse testatos.
  Esto; at Magnus Basilius contra habuit ille quoque suos amicos,
  traditionem suam; si enim Occidens unam hypostasin praedicaverat,
  tres usias Semi-ariani, ita Orientales contra strenuos fuisse
  constat in trium hypostasium, unius usiae confessione.

Praeterea Socrates auctor est, disceptatum fuisse Alexandria de
  hypostasi paulo ante Concilium Nicaenum, quam tamen «ne verbo
  quidem dignatum est Concilium illud.» Hist. III, 7. id quod aliter se habet, si inter
  hypostasin et usiam a Concilio distinctum est.

Concilium denique Alexandrinum an. 362. habitum, cum decerneret
  integrum esse hypostasin vel pro usia vel pro persona
  adhiberi, non solum eo ipso significavit, vocabulum illud adhuc relictum
  esse, ut aiunt, in Ecclesia, sed id apertissime declarat in Epistola sua.
  Si enim hypostasi sensum suum jam imposuisset Concilium Nicaenum,
  quid reliquum erat Alexandrinis nisi eum profiteri? Cujus argumenti vim
  ita intelligit Bullus, ut confugiat ad conjecturam, innovatum fuisse in
  «veteri vocabuli usu» illo ipso Concilii Sardicensis tempore,
  reclamantibus et Socrate, qui illum usum ante Concilium Nicaenum
  collocat, Hist. III, 4, 5 et tabula
  Sardicensi, in qua unius hypostasis doctrina ex traditione
  Catholica repetitur.

Ea quae adduximus saeculi quarti sunt testimonia; neque aliud sonant,
  rariora licet, quae de eodem vocabulo in saeculis ante-nicaenis
  traduntur. Socrates hic audiendus est: «Qui Graecam inter Graecos
  philosophiam tradiderunt, usiam quidem pluribus modis definierunt;
  hypostasis vero nullam prorsus mentionem fecerunt. Irenaeus quidem
  Grammaticus, in Lexico per ordinem litterarum digesto, quod Atticistes
  inscribitur, hanc vocem barbaram esse affirmat. Neque enim apud quenquam
  veterum scriptorum eam reperiri; ac sicubi fortasse reperiatur, non eo
  sensu, quo nunc sumitur, usurpari. Etenim apud Sophoclem in Phaenice ea
  vox insidias significat; apud Menandrum vero condimenta, perinde ac
  siquis faecem vini in dolio subsidentem appellet hypostasin. Verum
  licet ab antiquis philosophis haec vox usurpata non fuerit, sciendum est
  tamen, recentiores ea frequenter usos fuisse pro usia.»
  Hist. III, 7. Ex Ante-nicaenis, plurimus
  est Origenes in vocabulo hypostasis; idque, contextu verborum
  interprete, ut significetur «persona». Loquitur porro de tribus
  hypostasibus; ut Dionysius quoque, ejus discipulus; et Eusebius,
  ita tamen ut hypostasim cum usia confundat; item
  Athanasius, ut supra dictum est, (Orig. in Joan. II, 6. Dionys. ap. Basil. de Sp. S. n.
  72. Euseb. ap. Socr. I, 23. Athan. In
  illud Omnia. 6.); de duabus Patris et Filii, Origenes, Ammonius,
  Alexander, (Origen. in Cels. VIII, 2.
  Ammon. ap. Caten. in Joan. X. 30. Alex.
  ap. Theod. I, 3. p. 740.) Quare videtur
  illa vox in Ecclesia catholica prius scholae cujusdam esse propria, nempe
  Alexandrinae: post autem exortas haereses ne verborum ambiguitas
  fidelibus fraudi esset, ab Ecclesia ipsa ex scholis in suos usus esse
  conversa. Profecto, quod alte in mentibus Catholicorum jam inde ab
  Apostolis insedit, Tria revera esse in Una Divinitate, id, cum a malesana
  philosophia periclitabatur, placuit Ecclesiae, Dei monitu, per vocabulum
  hypostasis exprimi. Qua in re cum Bullo et Marano consentio plane;
  nisi quod Maranus hypostasin «summo consensu» receptam esse putat
  ab Oriente a Noeto vel saltem Sabellio exorto, Bullus autem «apud
  Catholicos Dionysii aetate ratum et fixum illud fuisse, tres esse in
  divinis hypostases.»

Inquirendum est denique, cur, unam rem prae oculis habentes, duobus
  vocabulis usia et hypostasi in Anathematismo suo usi sint
  Nicaeni Patres. Respondet Coustantius, hypostasin primo
  scriptam ab illis fuisse, deinde usiam provida mente adjectam, ne
  scilicet hypostasin prave verterint Sabelliani, quasi voluerit
  persona. Crediderim praeterea hypostasin priorem ideo
  habuisse locum, quia Concilio Oecumenico, sub Latinorum magisterio
  habito, vocabulum substantia, seu hypostasis, quasi nativum
  fuerit et solemne. Quin Damasus, quinquaginta post annos, loquitur de
  Spiritu Sancto tanquam ejusdem hypostasis et usias cum
  Patre et Filio. Theod. Hist. II, 17;
  longe aliter atque Concilium Oecumenicum secundum, a quo, absentibus
  quippe Latinis, tres hypostases commemorantur. Neque alius fuit
  nisi Hosius, ex praesulibus scilicet Latinis, (qui ipse Pontificis fuerat
  legatus Nicaeae,) qui controversiam de substantia sive
  hypostasi, in Alexandriam induxerit. Sardicae quoque, quanquam
  hypostasis pro usia in Epistolam Synodalem non inducebatur,
  tamen ex historia Concilii constat, Hosium ibi restitisse iis, quibuscum
  magna ex parte consentiebat. Hoc porro in controversia fortasse erat
  saeculo tertio inter Dionysios duos, Pontificem Romanum et Alexandrinam
  Praesulem, (ut visum est Coustantio, dissentientibus autem Marano et
  Routhio): cum Alexandrinus tres esse hypostases confirmabat, Pontifex
  autem tres divulsas (μεμερισμένας)
  i. e. tres substantias condemnabat, quasi tritheismum sapuerint;
  Alexandrinus autem regerebat, «Si eo quod tres sunt hypostases,
  divulsas esse dicunt, tres sunt, etiamsi nolint, aut Divinam Trinitatem
  prorsus e medio tollant.» ap. Basil. de Sp. S. 72. Quid quod
  Occidentalium usus in Athanasio cernitur, semel vel iterum hospite
  Pontificis Romani; qui, cum Origenes, Dionysius, Ammonius, Alexander,
  populares sui, duo et tres hypostases confitentur, ita tamen ipse
  variat vocabuli sensum, modo unam, modo tres docens hypostases in
  Divinitate, ut videatur prope in se ostendere illam loquendi libertatem,
  quam in Concilio Alexandrino Catholicis asseruit.

Quae si recte se habeant, intelligi potest quare, in tribus illis
  Confessionibus Semi-arianorum, omittatur «ex usia;» quia
  scilicet mittebantur ad Latinos, quos ut conciliarent, utebantur
  haeretici illo vocabulo, quod in auribus Latinorum clarius soniturum
  esset; quemadmodum Athanasius contra, ut vidimus, in Epistola sua de
  Decr. Concil. Nic. scribens ad Graecos, omittit hypostasin,
  usiam retinet. Neque absimili ratione, quemadmodum Semi-ariani
  voluerunt praetensa hypostasi Occidentalibus blandiri, ita
  Acaciani contra an. 359, jam ex Constantii favore audaces, illud idem
  vocabulum, non aliud, Arimini ab Occidentalibus repudiatum voluerunt; ut
  conspici potest ex illo symbolo, quod, conscriptum Nicae in Thracia, non
  solum usiam, ut in aliis confessionibus Arianorum, sed
  hypostasin etiam omittit; quo scilicet Latinis necesse esset, non
  solum graecum «homoüsion» sed latinum «unius substantiae»
  rejicere.

Jam vero, si usitatum est philosophorum scholis, illam magis
  probabilem judicari hypothasin, quae ad universa facta, de quibus agit,
  facillime accommodatur, quid nobis ea quae jam dicta sunt perpendentibus
  restat, nisi ut concludamus, vocabulis hypostasi et usia
  Anathematismi Nicaeni unam rem, non duas significari?







NIHIL OBSTAT—Paulus Cullen Censor Theol. Deputatus.

NIHIL OBSTAT—Joannes Perrone S. J. Censor Theol. Deputatus.

IMPRIMATUR—Fr. Dom. Buttaoni Ord. Praed. S. P. A. Magister.

IMPRIMATUR—Joseph Canali Patriarcha Constantinopolit.
  Vicesgerens.







N O T E S


[1] Theod. Eran. II, p. 136. Justin. ad Menn. Cyrill. Ep. p. 4.
  Facund. Tr. Cap. III, 3. Concil. Later. Sect.
  5. Agath. Ep. ad Impp.

[2] Vid. voces σκόπος,
  κανὼν,
  ἀλήθεια,
  διάνοια, etc. Orat. 1, 37
  init. 44. init. 46. init. II, 1 init. 5 init.
  31 init. 33 init. 35 init. 44 init. 63, 65 init. 70 init. III, 7 fin. 18 med. 28 fin. 29 init. 35, 58. fin.
  etc.

[3] Vid. ἀλλοτριοούσιος
  Orat. I, 20 ὁμοίας
  οὐσίας ibid. 21, 26.
  III, 26. ὁμογενής, I, 56. ὁμοφυής; ibid. 58.
  Cf. de Syn. 5. ubi ὁμοιούσιον
  reprobat. Cf. item argumentum, non ad consubstantialitatem, sed ad
  aeternitatatem Filii a voce εἰκὼν ductum, Orat. 1, 20 cum illo
  ab eadem ad consubstantialitatem, de Decret. 20, et 23. Greg. Naz.
  Orat. 36.

[4] Plutarch. Cic. 5.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DISSERTATIUNCULAE QUAEDAM CRITICO-THEOLOGICAE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3324091870129349928_34078-cover.png
Dissertatiunculae Quaedam
Critico-Theologicae

John Henry Newman





