
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Römische Geschichte — Buch 2

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Römische Geschichte — Buch 2


Author: Theodor Mommsen



Release date: February 1, 2002 [eBook #3061]

                Most recently updated: February 3, 2020


Language: German





*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK RÖMISCHE GESCHICHTE — BUCH 2 ***




Römische Geschichte 

Zweites Buch

Von der Abschaffung des römischen Königtums bis zur Einigung Italiens


von Theodor Mommsen




The following e-text of Mommsen’s Roemische Geschichte contains some
(ancient) Greek quotations. The character set used for those quotations is a
modern Greek character set. Therefore, aspirations are not marked in Greek
words, nor is there any differentiation between the different accents of
ancient Greek and the subscript iotas are missing as well.


Contents



	 Zweites Buch—Von der Abschaffung des römischen Königtums bis zur Einigung Italiens



	 Kapitel I. Änderung der Verfassung. Beschränkung der Magistratsgewalt.



	 Kapitel II. Das Volkstribunat und die Dezemvirn



	 Kapitel III. Die Ausgleichung der Stände und die neue Aristokratie



	 Kapitel IV. Sturz der etruskischen Macht. Die Kelten.



	 Kapitel V. Die Unterwerfung der Latiner und Kampaner unter Rom



	 Kapitel VI. Die Italiker gegen Rom



	 Kapitel VII. König Pyrrhos gegen Rom und die Einigung Italiens



	 Kapitel VIII. Recht, Religion, Kriegswesen, Volkswirtschaft, Nationalität



	 Kapitel IX. Kunst und Wissenschaft





Zweites Buch

Von der Abschaffung des römischen Königtums bis zur Einigung Italiens



— δεί ουκ εκπλήττειν τόν συγγράφεα τερατευόμενον διά τής ιστορίας τούς
εντυγχάνοντας.



— der Historiker soll seine Leser nicht durch Schauergeschichten in
Erschuetterung versetzen.



Polybios




KAPITEL I.

Änderung der Verfassung. Beschränkung der Magistratsgewalt.


Der strenge Begriff der Einheit und Allgewalt der Gemeinde in allen
Gemeindeangelegenheiten, dieser Schwerpunkt der italischen Verfassungen, legte
in die Haende des einzigen, auf Lebenszeit ernannten Vorstehers eine furchtbare
Gewalt, die wohl der Landesfeind empfand, aber nicht minder schwer der Buerger.
Missbrauch und Druck konnte nicht ausbleiben, und hiervon die notwendige Folge
waren Bestrebungen, jene Gewalt zu mindern. Aber das ist das Grossartige in
diesen roemischen Reformversuchen und Revolutionen, dass man nie unternimmt,
weder die Gemeinde als solche zu beschraenken noch auch nur sie entsprechender
Organe zu berauben, dass nie die sogenannten natuerlichen Rechte des einzelnen
gegen die Gemeinde geltend gemacht werden, sondern dass der ganze Sturm sich
richtet gegen die Form der Gemeindevertretung. Nicht Begrenzung der Staats-,
sondern Begrenzung der Beamtenmacht ist der Ruf der roemischen
Fortschrittspartei von den Zeiten der Tarquinier bis auf die der Gracchen; und
auch dabei vergisst man nie, dass das Volk nicht regieren, sondern regiert
werden soll.



Dieser Kampf bewegt sich innerhalb der Buergerschaft. Ihm zur Seite entwickelt
sich eine andere Bewegung: der Ruf der Nichtbuerger um politische
Gleichberechtigung. Dahin gehoeren die Agitationen der Plebejer, der Latiner,
der Italiker, der Freigelassenen, welche alle, mochten sie Buerger genannt
werden, wie die Plebejer und die Freigelassenen, oder nicht, wie die Latiner
und die Italiker, politische Gleichheit entbehrten und begehrten.



Ein dritter Gegensatz ist noch allgemeinerer Art: der der Vermoegenden und der
Armen, insbesondere der aus dem Besitz gedraengten oder in demselben
gefaehrdeten Besitzer. Die rechtlichen und politischen Verhaeltnisse Roms
veranlassten die Entstehung zahlreicher Bauernwirtschaften teils kleiner
Eigentuemer, die von der Gnade des Kapital-, teils kleiner Zeitpaechter, die
von der Gnade des Grundherrn abhingen, und beraubten vielfach einzelne wie
ganze Gemeinden des Grundbesitzes, ohne die persoenliche Freiheit anzugreifen.
Dadurch ward das ackerbauende Proletariat schon so frueh maechtig, dass es
wesentlich in die Schicksale der Gemeinde eingreifen konnte. Das staedtische
Proletariat gewann erst in weit spaeterer Zeit politische Bedeutung.



In diesen Gegensaetzen bewegte sich die innere Geschichte Roms und vermutlich
nicht minder die uns gaenzlich verlorene der uebrigen italischen Gemeinden. Die
politische Bewegung innerhalb der vollberechtigten Buergerschaft, der Krieg der
Ausgeschlossenen und der Ausschliessenden, die sozialen Konflikte der
Besitzenden und der Besitzlosen, so mannigfaltig sie sich durchkreuzen und
ineinanderschlingen und oft seltsame Allianzen herbeifuehren, sind dennoch
wesentlich und von Grund aus verschieden.



Da die Servianische Reform, welche den Insassen in militaerischer Hinsicht dem
Buerger gleichstellte, mehr aus administrativen Ruecksichten als aus einer
politischen Parteitendenz hervorgegangen zu sein scheint, so darf als der erste
dieser Gegensaetze, der zu inneren Krisen und Verfassungsaenderungen fuehrte,
derjenige betrachtet werden, der auf die Beschraenkung der Magistratur
hinarbeitet. Der frueheste Erfolg dieser aeltesten roemischen Opposition
besteht in der Abschaffung der Lebenslaenglichkeit der Gemeindevorsteherschaft,
das heisst in der Abschaffung des Koenigtums. Wie notwendig diese in der
natuerlichen Entwicklung der Dinge lag, dafuer ist der schlagendste Beweis,
dass dieselbe Verfassungsaenderung in dem ganzen Kreise der
italisch-griechischen Welt in analoger Weise vor sich gegangen ist. Nicht bloss
in Rom, sondern gerade ebenso bei den uebrigen Latinern sowie bei den
Sabellern, Etruskern und Apulern, ueberhaupt in saemtlichen italischen
Gemeinden finden wir, wie in den griechischen, in spaeterer Zeit die alten
lebenslaenglichen durch Jahresherrscher ersetzt. Fuer den lucanischen Gau ist
es bezeugt, dass er im Frieden sich demokratisch regierte und nur fuer den
Krieg die Magistrate einen Koenig, das heisst einen dem roemischen Diktator
aehnlichen Beamten bestellten; die sabellischen Stadtgemeinden, zum Beispiel
die von Capua und Pompeii, gehorchten gleichfalls spaeterhin einem jaehrlich
wechselnden “Gemeindebesorger” (medix tuticus), und aehnliche
Institutionen moegen wir auch bei den uebrigen Volks- und Stadtgemeinden
Italiens voraussetzen. Es bedarf hiernach keiner Erklaerung, aus welchen
Gruenden in Rom die Konsuln an die Stelle der Koenige getreten sind; der
Organismus der alten griechischen und italischen Politie entwickelt vielmehr
die Beschraenkung der lebenslaenglichen Gemeindevorstandschaft auf eine
kuerzere, meistenteils jaehrige Frist mit einer gewissen Naturnotwendigkeit aus
sich selber. So einfach indes die Ursache dieser Veraenderung ist, so
mannigfaltig konnten die Anlaesse sein; man mochte nach dem Tode des
lebenslaenglichen Herrn beschliessen keinen solchen wieder zu erwaehlen, wie
nach Romulus’ Tode der roemische Senat versucht haben soll; oder der Herr
mochte freiwillig abdanken, was angeblich Koenig Servius Tullius beabsichtigt
hat; oder das Volk mochte gegen einen tyrannischen Regenten aufstehen und ihn
vertreiben, wie dies das Ende des roemischen Koenigtums war. Denn mag die
Geschichte der Vertreibung des letzten Tarquinius, “des
Uebermuetigen”, auch noch so sehr in Anekdoten ein- und zur Novelle
ausgesponnen sein, so ist doch an den Grundzuegen nicht zu zweifeln. Dass der
Koenig es unterliess den Senat zu befragen und zu ergaenzen, dass er
Todesurteile und Konfiskationen ohne Zuziehung von Ratmaennern aussprach, dass
er in seinen Speichern ungeheure Kornvorraete aufhaeufte und den Buergern
Kriegsarbeit und Handdienste ueber die Gebuehr ansann, bezeichnet die
Ueberlieferung in glaublicher Weise als die Ursachen der Empoerung; von der
Erbitterung des Volkes zeugt das foermliche Geloebnis, das dasselbe Mann fuer
Mann fuer sich und seine Nachkommen ablegte, fortan keinen Koenig mehr zu
dulden, und der blinde Hass, der seitdem an den Namen des Koenigs sich
anknuepfte, vor allem aber die Verfuegung, dass der “Opferkoenig”,
den man kreieren zu muessen glaubte, damit nicht die Goetter den gewohnten
Vermittler vermissten, kein weiteres Amt solle bekleiden koennen und also
dieser zwar der erste, aber auch der ohnmaechtigste Mann im roemischen
Gemeindewesen ward. Mit dem letzten Koenig wurde sein ganzes Geschlecht
verbannt - ein Beweis, welche Geschlossenheit damals noch die gentilizischen
Verbindungen hatten. Die Tarquinier siedelten darauf ueber nach Caere,
vielleicht ihrer alten Heimat, wo ihr Geschlechtsgrab kuerzlich aufgedeckt
worden ist. An die Stelle aber des einen lebenslaenglichen traten zwei jaehrige
Herrscher an die Spitze der roemischen Gemeinde.



Dies ist alles, was historisch ueber dies wichtige Ereignis als sicher
angesehen werden kann ^1. Dass in einer grossen weitherrschenden Gemeinde, wie
die roemische war, die koenigliche Gewalt, namentlich wenn sie durch mehrere
Generationen bei demselben Geschlechte gewesen, widerstandsfaehiger und der
Kampf also lebhafter war als in den kleineren Staaten, ist begreiflich; aber
auf eine Einmischung auswaertiger Staaten in denselben deutet keine sichere
Spur. Der grosse Krieg mit Etrurien, der uebrigens wohl nur durch
chronologische Verwirrung in den roemischen Jahrbuechern so nahe an die
Vertreibung der Tarquinier gerueckt ist, kann nicht als eine Intervention
Etruriens zu Gunsten eines in Rom beeintraechtigten Landsmannes angesehen
werden, aus dem sehr zureichenden Grunde, dass die Etrusker trotz des
vollstaendigen Sieges doch weder das roemische Koenigtum wiederhergestellt noch
auch nur die Tarquinier zurueckgefuehrt haben.



———————————————————————



^1 Die bekannte Fabel richtet groesstenteils sich selbst; zum guten Teil ist
sie aus Beinamenerklaerung (Brutus, Poplicola, Scaevola) herausgesponnen. Aber
sogar die scheinbar geschichtlichen Bestandteile derselben zeigen bei genauerer
Erwaegung sich als erfunden. Dahin gehoert, dass Brutus Reiterhauptmann
(tribunus celerum) gewesen und als solcher den Volksschluss ueber die
Vertreibung der Tarquinier beantragt haben soll; denn es ist nach der
roemischen Verfassung ganz unmoeglich, dass ein blosser Offizier das Recht
gehabt habe, die Kurien zu berufen. Offenbar ist diese ganze Angabe zum Zweck
der Herstellung eines Rechtsbodens fuer die roemische Republik ersonnen, und
recht schlecht ersonnen, indem dabei der tribunus celerum mit dem ganz
verschiedenen magister equitum verwechselt und dann das dem letzteren kraft
seines praetorischen Ranges zustehende Recht, die Zenturien zu berufen, auf die
Kurienversammlung bezogen ward.



———————————————————————



Sind wir ueber den historischen Zusammenhang dieses wichtigen Ereignisses im
Dunkeln, so liegt dagegen zum Glueck klar vor, worin die Verfassungsaenderung
bestand. Die Koenigsgewalt ward keineswegs abgeschafft, wie schon das beweist,
dass in der Vakanz nach wie vor der “Zwischenkoenig” eintrat; es
traten nur an die Stelle des einen lebenslaenglichen zwei Jahreskoenige, die
sich Feldherren (praetores) oder Richter (iudices) oder auch bloss Kollegen
(consules) ^2 nannten. Es sind die Prinzipien der Kollegialitaet und der
Annuitaet, die die Republik und das Koenigtum unterscheiden und die hier zuerst
uns entgegentreten.



——————————————————



^2 Consules sind die zusammen Springenden oder Tanzenden, wie praesul der
Vorspringen exul der Ausspringer (ο εκπεσών), insula der Einsprung, zunaechst
der ins Meer gefallene Felsblock.



——————————————————



Dasjenige der Kollegialitaet, dem der dritte spaeterhin gangbarste Name der
Jahreskoenige entlehnt war, erscheint hier in einer ganz eigentuemlichen
Gestalt. Nicht den beiden Beamten zusammen ward die hoechste Macht uebertragen,
sondern es hatte und uebte sie jeder Konsul fuer sich so voll und ganz, wie der
Koenig sie gehabt und geuebt hatte. Es geht dies so weit, dass von den beiden
Kollegen nicht etwa der eine die Rechtspflege, der andere den Heerbefehl
uebernahm, sondern sie ebenso gleichzeitig in der Stadt Recht sprachen wie
zusammen zum Heere abgingen; im Falle der Kollision entschied ein nach Monaten
oder Tagen bemessener Turnus. Allerdings konnte daneben, wenigstens im
militaerischen Oberbefehl, eine gewisse Kompetenzteilung wohl von Anfang an
stattfinden, beispielsweise der eine Konsul gegen die Aequer, der andere gegen
die Volsker ausruecken; aber sie hatte in keiner Weise bindende Kraft und jedem
der Kollegen stand es rechtlich frei, in den Amtskreis des andern zu jeder Zeit
ueberzugreifen. Wo also die hoechste Gewalt der hoechsten Gewalt entgegentrat
und der eine Kollege das verbot, was der andere befahl, hoben die
konsularischen Machtworte einander auf. Diese eigentuemlich wenn nicht
roemische, so doch latinische Institution konkurrierender hoechster Gewalt, die
im roemischen Gemeinwesen sich im ganzen genommen praktisch bewaehrt hat, zu
der es aber schwer sein wird, in einem andern groesseren Staat eine Parallele
zu finden, ist offenbar hervorgegangen aus dem Bestreben, die koenigliche Macht
in rechtlich ungeschmaelerter Fuelle festzuhalten und darum das Koenigsamt
nicht etwa zu teilen oder von einem Individuum auf ein Kollegium zu
uebertragen, sondern lediglich es zu verdoppeln und damit, wo es noetig war, es
durch sich selber zu vernichten.



Fuer die Befristung gab das aeltere fuenftaegige Zwischenkoenigtum einen
rechtlichen Anhalt. Die ordentlichen Gemeindevorsteher wurden verpflichtet,
nicht laenger als ein Jahr, von dem Tage ihres Amtsantritts an gerechnet ^3, im
Amte zu bleiben und hoerten, wie der Interrex mit Ablauf der fuenf Tage, so mit
Ablauf des Jahres vor. Rechts wegen auf, Beamte zu sein. Durch diese Befristung
des hoechsten Amtes ging die tatsaechliche Unverantwortlichkeit des Koenigs
fuer den Konsul verloren. Zwar hatte auch der Koenig von jeher in dem
roemischen Gemeinwesen unter, nicht ueber dem Gesetz gestanden; allein da nach
roemischer Auffassung der hoechste Richter nicht bei sich selbst belangt werden
durfte, hatte er wohl ein Verbrechen begehen koennen, aber ein Gericht und eine
Strafe gab es fuer ihn nicht. Den Konsul dagegen schuetzte, wenn er Mord oder
Landesverrat beging, sein Amt auch, aber nur, solange es waehrte; nach seinem
Ruecktritt unterlag er dem gewoehnlichen Strafgericht wie jeder andere Buerger.



—————————————————————————-



^3 Der Antrittstag fiel mit dem Jahresanfang (1. Maerz) nicht zusammen und war
ueberhaupt nicht fest. Nach diesem richtete sich der Ruecktrittstag,
ausgenommen, wenn ein Konsul ausdruecklich anstatt eines ausgefallenen gewaehlt
war (consul suffectus), wo er in die Rechte und also auch in die Frist des
Ausgefallenen eintrat. Doch sind diese Ersatzkonsuln in aelterer Zeit nur
vorgekommen, wenn bloss der eine der Konsuln weggefallen war; Kollegien von
Ersatzkonsuln begegnen erst in der spaeteren Republik. Regelmaessig bestand
also das Amtsjahr eines Konsuls aus den ungleichen Haelften zweier
buergerlicher Jahre.



—————————————————————————



Zu diesen hauptsaechlichen und prinzipiellen Aenderungen kamen andere
untergeordnete und mehr aeusserliche, aber doch auch teilweise tief
eingreifende Beschraenkungen hinzu. Das Recht des Koenigs, seine Aecker durch
Buergerfronden zu bestellen, und das besondere Schutzverhaeltnis, in welchem
die Insassenschaft zu dem Koenig gestanden haben muss, fielen mit der
Lebenslaenglichkeit des Amtes von selber.



Hatte ferner im Kriminalprozess sowie bei Bussen und Leibesstrafen bisher dem
Koenig nicht bloss Untersuchung und Entscheidung der Sache zugestanden, sondern
auch die Entscheidung darueber, ob der Verurteilte den Gnadenweg betreten
duerfe oder nicht, so bestimmte jetzt das Valerische Gesetz (Jahr 245 Roms
500), dass der Konsul der Provokation des Verurteilten stattgeben muesse, wenn
auf Todes- oder Leibesstrafe nicht nach Kriegsrecht erkannt war; was durch ein
spaeteres Gesetz (unbestimmter Zeit, aber vor dem Jahre 303 451 erlassen) auf
schwere Vermoegensbussen ausgedehnt ward. Zum Zeichen dessen legten die
konsularischen Liktoren, wo der Konsul als Richter, nicht als Feldherr auftrat,
die Beile ab, die sie bisher kraft des ihrem Herrn zustehenden Blutbannes
gefuehrt hatten. Indes drohte dem Beamten, der der Provokation nicht ihren Lauf
liess, das Gesetz nichts anderes als die Infamie, die nach damaligen
Verhaeltnissen im wesentlichen nichts war als ein sittlicher Makel und
hoechstens zur Folge hatte, dass das Zeugnis des Ehrlosen nicht mehr galt. Auch
hier liegt dieselbe Anschauung zu Grunde, dass es rechtlich unmoeglich ist, die
alte Koenigsgewalt zu schmaelern und die infolge der Revolution dem Inhaber der
hoechsten Gemeindegewalt gesetzten Schranken streng genommen nur einen
tatsaechlichen und sittlichen Wert haben. Wenn also der Konsul innerhalb der
alten koeniglichen Kompetenz handelt, so kann er damit wohl ein Unrecht, aber
kein Verbrechen begehen und unterliegt also deswegen dem Strafrichter nicht.



Eine in der Tendenz aehnliche Beschraenkung fand statt in der
Zivilgerichtsbarkeit; denn wahrscheinlich wurde den Konsuln gleich mit ihrem
Eintritt das Recht genommen, einen Rechtshandel unter Privaten nach ihrem
Ermessen zu entscheiden.



Die Umgestaltung des Kriminal- wie des Zivilprozesses stand in Verbindung mit
einer allgemeinen Anordnung hinsichtlich der Uebertragung der Amtsgewalt auf
Stellvertreter oder Nachfolger. Hatte dem Koenig die Ernennung von
Stellvertretern unbeschraenkt frei, aber nie fuer ihn ein Zwang dazu bestanden,
so haben die Konsuln das Recht der Gewaltuebertragung in wesentlich anderer
Weise geuebt. Zwar die Regel, dass wenn der hoechste Beamte die Stadt verliess,
er fuer die Rechtspflege daselbst einen Vogt zu bestellen habe, blieb auch fuer
die Konsuln in Kraft, und nicht einmal die Kollegialitaet ward auf die
Stellvertretung erstreckt, vielmehr diese Bestellung demjenigen Konsul
auferlegt, welcher zuletzt die Stadt verliess. Aber das Mandierungsrecht fuer
die Zeit, wo die Konsuln in der Stadt verweilten, wurde wahrscheinlich gleich
bei der Einfuehrung dieses Amtes dadurch beschraenkt, dass dem Konsul das
Mandieren fuer bestimmte Faelle vorgeschrieben, fuer alle Faelle dagegen, wo
dies nicht geschehen war, untersagt ward. Nach diesem Grundsatz ward, wie
gesagt, das gesamte Gerichtswesen geordnet. Der Konsul konnte allerdings die
Kriminalgerichtsbarkeit auch im Kapitalprozess in der Weise ausueben, dass er
seinen Spruch der Gemeinde vorlegte und diese ihn dann bestaetigte oder
verwarf; aber er hat dies Recht, soviel wir sehen, nie geuebt, vielleicht bald
nicht mehr ueben duerfen und vielleicht nur da ein Kriminalurteil gefaellt, wo
aus irgendeinem Grunde die Berufung an die Gemeinde ausgeschlossen war. Man
vermied den unmittelbaren Konflikt zwischen dem hoechsten Gemeindebeamten und
der Gemeinde selbst und ordnete den Kriminalprozess vielmehr in der Weise, dass
das hoechste Gemeindeamt nur der Idee nach kompetent blieb, aber immer handelte
durch notwendige, wenn auch von ihm bestellte Vertreter. Es sind dies die
beiden nicht staendigen Urteilsprecher fuer Empoerung und Hochverrat (duoviri
perduellionis) und die zwei staendigen Mordspuerer, die quaestores parricidii.
Aehnliches mag vielleicht in der Koenigszeit da vorgekommen sein, wo der Koenig
sich in solchen Prozessen vertreten liess; aber die Staendigkeit der letzteren
Institution und das in beiden durchgefuehrte Kollegialitaetsprinzip gehoeren
auf jeden Fall der Republik an. Die letztere Einrichtung ist auch insofern von
grosser Wichtigkeit geworden, als damit zum erstenmal neben die zwei staendigen
Oberbeamten zwei Gehilfen traten, die jeder Oberbeamte bei seinem Amtsantritt
ernannte und die folgerecht auch bei seinem Ruecktritt mit ihm abtraten, deren
Stellung also wie das Oberamt selbst nach den Prinzipien der Staendigkeit, der
Kollegialitaet und der Annuitaet geordnet war. Es ist das zwar noch nicht die
niedere Magistratur selbst, wenigstens nicht in dem Sinne, den die Republik mit
der magistratischen Stellung verbindet, insofern die Kommissarien nicht aus der
Wahl der Gemeinde hervorgehen; wohl aber ist dies der Ausgangspunkt der spaeter
so mannigfaltig entwickelten Institution der Unterbeamten geworden.



In aehnlichem Sinne wurde die Entscheidung im Zivilprozess dem Oberamt
entzogen, indem das Recht des Koenigs, einen einzelnen Prozess zur Entscheidung
einem Stellvertreter zu uebertragen, umgewandelt ward in die Pflicht des
Konsuls, nach Feststellung der Parteilegitimation und des Gegenstandes der
Klage dieselbe zur Erledigung an einen von ihm auszuwaehlenden und von ihm zu
instruierenden Privatmann zu verweisen.



In gleicher Weise wurde den Konsuln die wichtige Verwaltung des Staatsschatzes
und des Staatsarchivs zwar gelassen, aber doch wahrscheinlich sofort,
mindestens sehr frueh, ihnen dabei staendige Gehilfen und zwar eben jene
Quaestoren zugeordnet, welche ihnen freilich in dieser Taetigkeit unbedingt zu
gehorchen hatten, ohne deren Vorwissen und Mitwirkung aber doch die Konsuln
nicht handeln konnten. Wo dagegen solche Vorschriften nicht bestanden, musste
der Gemeindevorstand in der Hauptstadt persoenlich eingreifen; wie denn zum
Beispiel bei der Einleitung des Prozesses er sich unter keinen Umstaenden
vertreten lassen kann.



Diese zwiefache Fesselung des konsularischen Mandierungsrechts bestand fuer das
staedtische Regiment, zunaechst fuer die Rechtspflege und die Kassenverwaltung.
Als Oberfeldherr behielt der Konsul dagegen das Uebertragungsrecht aller oder
einzelner ihm obliegender Geschaefte. Diese verschiedene Behandlung der
buergerlichen und der militaerischen Gewaltuebertragung ist die Ursache
geworden, weshalb innerhalb des eigentlichen roemischen Gemeinderegiments
durchaus keine stellvertretende Amtsgewalt (pro magistratu) moeglich ist und
rein staedtische Beamte nie durch Nichtbeamte ersetzt, die militaerischen
Stellvertreter aber (pro consule, pro praetore, pro quaestore) von aller
Taetigkeit innerhalb der eigentlichen Gemeinde ausgeschlossen werden.



Das Recht, den Nachfolger zu ernennen, hatte der Koenig nicht gehabt, sondern
nur der Zwischenkoenig. Der Konsul wurde in dieser Hinsicht dem letzten
gleichgestellt; fuer den Fall jedoch, dass er es nicht ausgeuebt hatte, trat
nach wie vor der Zwischenkoenig ein, und die notwendige Kontinuitaet des Amtes
bestand auch in dem republikanischen Regiment ungeschmaelert fort. Indes wurde
das Ernennungsrecht wesentlich eingeschraenkt zu Gunsten der Buergerschaft,
indem der Konsul verpflichtet ward, fuer die von ihm bezeichneten Nachfolger
die Zustimmung der Gemeinde zu erwirken, weiterhin nur diejenigen zu ernennen,
die die Gemeinde ihm bezeichnete. Durch dieses bindende Vorschlagsrecht ging
wohl in gewissem Sinne die Ernennung der ordentlichen hoechsten Beamten
materiell auf die Gemeinde ueber; doch bestand auch praktisch noch ein sehr
bedeutender Unterschied zwischen jenem Vorschlags- und dem foermlichen
Ernennungsrecht. Der wahlleitende Konsul war durchaus nicht blosser
Wahlvorstand, sondern konnte immer noch, kraft seines alten koeniglichen
Rechts, zum Beispiel einzelne Kandidaten zurueckweisen und die auf sie
fallenden Stimmen unbeachtet lassen, anfangs auch noch die Wahl auf eine von
ihm entworfene Kandidatenliste beschraenken; und was noch wichtiger war, wenn
das Konsulkollegium durch den gleich zu erwaehnenden Diktator zu ergaenzen war,
wurde bei dieser Ergaenzung die Gemeinde nicht befragt, sondern der Konsul
bestellte in dem Fall mit derselben Freiheit den Kollegen, wie einst der
Zwischenkoenig den Koenig bestellt hatte.



Die Priesterernennung, die den Koenigen zugestanden hatte, ging nicht ueber auf
die Konsuln, sondern es trat dafuer bei den Maennerkollegien die
Selbstergaenzung, bei den Vestalinnen und den Einzelpriestern die Ernennung
durch das Pontifikalkollegium ein, an welches auch die Ausuebung der gleichsam
hausherrlichen Gerichtsbarkeit der Gemeinde ueber die Priesterinnen der Vesta
kam. Um diese fueglich nicht anders als von einem einzelnen vorzunehmenden
Handlungen vollziehen zu koennen, setzte das Kollegium sich, vermutlich erst um
diese Zeit, einen Vorstand, den Pontifex maximus. Diese Abtrennung der sakralen
Obergewalt von der buergerlichen, waehrend auf den schon erwaehnten
“Opferkoenig” weder die buergerliche noch die sakrale Macht des
Koenigtums, sondern lediglich der Titel ueberging, sowie die aus dem sonstigen
Charakter des roemischen Priestertums entschieden heraustretende, halb
magistratische Stellung des neuen Oberpriesters ist eine der bezeichnendsten
und folgenreichsten Eigentuemlichkeiten dieser auf Beschraenkung der
Beamtengewalt hauptsaechlich im aristokratischen Interesse hinzielenden
Staatsumwaelzung.



Dass auch im aeusseren Auftreten der Konsul weit zurueckstand hinter dem mit
Ehrfurcht und Schrecken umgebenen koeniglichen Amte, dass der Koenigsname und
die priesterliche Weihe ihm entzogen, seinen Dienern das Beil genommen wurde,
ist schon gesagt worden; es kommt hinzu, dass der Konsul statt des koeniglichen
Purpurkleides nur durch den Purpursaum seines Obergewandes von dem
gewoehnlichen Buerger sich unterschied, und dass, waehrend der Koenig
oeffentlich vielleicht regelmaessig im Wagen erschien, der Konsul der
allgemeinen Ordnung sich zu fuegen und gleich jedem anderen Buerger innerhalb
der Stadt zu Fuss zu gehen gehalten war.



Indes, diese Beschraenkungen der Amtsgewalt kamen im wesentlichen nur zur
Anwendung gegen den ordentlichen Gemeindevorstand. Ausserordentlicher Weise
trat neben und in gewissem Sinn anstatt der beiden von der Gemeinde gewaehlten
Vorsteher ein einziger ein, der Heermeister (magister populi), gewoehnlich
bezeichnet als der dictator. Auf die Wahl zum Diktator uebte die Gemeinde
keinerlei Einfluss, sondern sie ging lediglich aus dem freien Entschluss eines
der zeitigen Konsuln hervor, den weder der Kollege noch eine andere Behoerde
hieran hindern konnte; gegen ihn galt die Provokation nur wie gegen den Koenig,
wenn er freiwillig ihr wich; sowie er ernannt war, waren alle uebrigen Beamten
von Rechts wegen ihm untertan. Dagegen war der Zeit nach die Amtsdauer des
Diktators zwiefach begrenzt: einmal insofern er als Amtsgenosse derjenigen
Konsuln, deren einer ihn ernannt hatte, nicht ueber deren gesetzliche Amtszeit
hinaus im Amte bleiben durfte; sodann war als absolutes Maximum der Amtsdauer
dem Diktator eine sechsmonatliche Frist gesetzt. Eine der Diktatur
eigentuemliche Einrichtung war ferner, dass der “Heermeister”
gehalten war, sich sofort einen “Reitermeister” (magister equitum)
zu ernennen, welcher als abhaengiger Gehilfe neben ihm, etwa wie der Quaestor
neben dem Konsul, fungierte und mit ihm vom Amte abtrat - eine Einrichtung, die
ohne Zweifel damit zusammenhaengt, dass es dem Heermeister, vermutlich als dem
Fuehrer des Fussvolkes, verfassungsmaessig untersagt war, zu Pferde zu steigen.
Diesen Bestimmungen zufolge ist die Diktatur wohl aufzufassen als eine mit dem
Konsulat zugleich entstandene Einrichtung, die den Zweck hatte, insbesondere
fuer den Kriegsfall die Nachteile der geteilten Gewalt zeitweilig zu beseitigen
und die koenigliche Gewalt voruebergehend wieder ins Leben zu rufen. Denn im
Kriege vor allem musste die Gleichberechtigung der Konsuln bedenklich
erscheinen und nicht bloss bestimmte Zeugnisse, sondern vor allem die aelteste
Benennung des Beamten selbst und seines Gehilfen wie auch die Begrenzung auf
die Dauer eines Sommerfeldzugs und der Ausschluss der Provokation sprechen fuer
die ueberwiegend militaerische Bestimmung der urspruenglichen Diktatur.



Im ganzen also blieben auch die Konsuln, was die Koenige gewesen waren, oberste
Verwalter, Richter und Feldherren, und auch in religioeser Hinsicht war es
nicht der Opferkoenig, der nur, damit der Name vorhanden sei, ernannt ward,
sondern der Konsul, der fuer die Gemeinde betete und opferte und in ihrem Namen
den Willen der Goetter mit Hilfe der Sachverstaendigen erforschte. Fuer den
Notfall hielt man sich ueberdies die Moeglichkeit offen, die volle
unumschraenkte Koenigsgewalt ohne vorherige Befragung der Gemeinde jeden
Augenblick wieder ins Leben zu rufen mit Beseitigung der durch die
Kollegialitaet und durch die besonderen Kompetenzminderungen gezogenen
Schranken. So wurde die Aufgabe, die koenigliche Autoritaet rechtlich
festzuhalten und tatsaechlich zu beschraenken, von den namenlosen
Staatsmaennern, deren Werk diese Revolution war, in echt roemischer Weise
ebenso scharf wie einfach geloest.



Die Gemeinde gewann also durch die Aenderung der Verfassung die wichtigsten
Rechte: das Recht, die Gemeindevorsteher jaehrlich zu bezeichnen und ueber Tod
und Leben des Buergers in letzter Instanz zu entscheiden. Aber es konnte das
unmoeglich die bisherige Gemeinde sein, der tatsaechlich zum Adelstande
gewordene Patriziat. Die Kraft des Volkes war bei der “Menge”,
welche namhafte und vermoegende Leute bereits in grosser Zahl in sich schloss.
Dass diese Menge aus der Gemeindeversammlung ausgeschlossen war, obwohl sie die
gemeinen Lasten mittrug, mochte ertragen werden, solange die
Gemeindeversammlung selbst im wesentlichen nicht eingriff in den Gang der
Staatsmaschine und solange die Koenigsgewalt eben durch ihre hohe und freie
Stellung den Buergern nicht viel weniger fuerchterlich blieb als den Insassen
und damit in der Nation die Rechtsgleichheit erhielt. Allein als die Gemeinde
selbst zu regelmaessigen Wahlen und Entscheidungen berufen, der Vorsteher aber
faktisch aus ihrem Herrn zum befristeten Auftragnehmer herabgedrueckt ward,
konnte dies Verhaeltnis nicht laenger aufrecht erhalten werden; am wenigsten
bei der Neugestaltung des Staates an dem Morgen einer Revolution, die nur durch
Zusammenwirken der Patrizier und der Insassen hatte durchgesetzt werden
koennen. Eine Erweiterung dieser Gemeinde war unvermeidlich; und sie ist in der
umfassendsten Weise erfolgt, indem das gesamte Plebejat, das heisst saemtliche
Nichtbuerger, die weder Sklaven noch nach Gastrecht lebende Buerger
auswaertiger Gemeinden waren, in die Buergerschaft aufgenommen wurden. Der
Kurienversammlung der Altbuerger, die bis dahin rechtlich und tatsaechlich die
erste Autoritaet im Staate gewesen war, wurden ihre verfassungsmaessigen
Befugnisse fast gaenzlich entzogen: nur in rein formellen oder in den die
Geschlechtsverhaeltnisse betreffenden Akten, also hinsichtlich des dem Konsul
oder dem Diktator nach Antritt ihres Amtes eben wie frueher dem Koenig zu
leistenden Treugeloebnisses und des fuer die Arrogation und das Testament
erforderlichen gesetzlichen Dispenses, sollte die Kurienversammlung die
bisherige Kompetenz behalten, aber in Zukunft keinen eigentlichen politischen
Schluss mehr vollziehen duerfen. Bald wurden sogar die Plebejer zum Stimmrecht
auch in den Kurien zugelassen, und es verlor damit die Altbuergerschaft das
Recht ueberhaupt, zusammenzutreten und zu beschliessen. Die Kurienordnung wurde
insofern gleichsam entwurzelt, als sie auf der Geschlechterordnung beruhte,
diese aber in ihrer Reinheit ausschliesslich bei dem Altbuergertum zu finden
war. Indern die Plebejer in die Kurien aufgenommen wurden, gestattete man
allerdings auch ihnen rechtlich, was frueher nur faktisch bei ihnen vorgekommen
sein kann, sich als Familien und Geschlechter zu konstituieren, aber es ist
bestimmt ueberliefert und auch an sich sehr begreiflich, dass nur ein Teil der
Plebejer zur gentilizischen Konstituierung vorschritt und also die neue
Kurienversammlung im Widerspruch mit ihrem urspruenglichen Wesen zahlreiche
Mitglieder zaehlte, die keinem Geschlecht angehoerten.



Alle politischen Befugnisse der Gemeindeversammlung, sowohl die Entscheidung
auf Provokation in dem Kriminalverfahren, das ja ueberwiegend politischer
Prozess war, als die Ernennung der Magistrate und die Annahme oder Verwerfung
der Gesetze, wurden auf das versammelte Aufgebot der Waffenpflichtigen
uebertragen oder ihm neu erworben, so dass die Zenturien zu den gemeinen Lasten
jetzt auch die gemeinen Rechte empfingen. Damit gelangten die in der
Servianischen Verfassung gegebenen geringen Anfaenge, wie namentlich das dem
Heer ueberwiesene Zustimmungsrecht bei der Erklaerung eines Angriffskrieges, zu
einer solchen Entwicklung, dass die Kurien durch die Zenturienversammlung
voellig und auf immer verdunkelt wurden und man sich gewoehnte, das souveraene
Volk in der letzteren zu erblicken. Debatte fand auch in dieser bloss dann
statt, wenn der vorsitzende Beamte freiwillig selbst sprach oder andere
sprechen hiess, nur dass bei der Provokation natuerlich beide Teile gehoert
werden mussten; die einfache Majoritaet der Zenturien entschied.



Da in der Kurienversammlung die ueberhaupt Stimmberechtigten sich voellig
gleichstanden, also nach Aufnahme der saemtlichen Plebejer in die Kurien man
bei der ausgebildeten Demokratie angelangt sein wuerde, so ist es begreiflich,
dass die politischen Abstimmungen den Kurien entzogen blieben; die
Zenturienversammlung legte das Schwergewicht zwar nicht in die Haende der
Adligen, aber doch in die der Vermoegenden, und das wichtige Vorstimmrecht,
welches oft tatsaechlich entschied, in die der Ritter, das ist der Reichen.



Nicht in gleicher Weise wie die Gemeinde wurde der Senat durch die Reform der
Verfassung betroffen. Das bisherige Kollegium der Aeltesten blieb nicht bloss
ausschliesslich patrizisch, sondern behauptete auch seine wesentlichen
Befugnisse, das Recht, den Zwischenkoenig zu stellen und die von der Gemeinde
gefassten Beschluesse als verfassungsmaessige oder verfassungswidrige zu
bestaetigen oder zu verwerfen. Ja, diese Befugnisse wurden durch die Reform der
Verfassung noch gesteigert, indem fortan auch die Bestellung der
Gemeindebeamten wie der Wahl der Gemeinde, so der Bestaetigung oder Verwerfung
des patrizischen Senats unterlag - nur bei der Provokation ist seine
Bestaetigung, soviel wir wissen, niemals eingeholt worden, da es sich hier um
Begnadigung des Schuldigen handelte, und wenn diese von der souveraenen
Volksversammlung erteilt war, von einer etwaigen Vernichtung dieses Aktes nicht
fueglich die Rede sein konnte.



Indes wenngleich durch die Abschaffung des Koenigtums die verfassungsmaessigen
Rechte des patrizischen Senats eher gemehrt als gemindert wurden, so kam doch
auch, und zwar der Ueberlieferung zufolge sogleich mit der Abschaffung des
Koenigtums, fuer diejenigen Angelegenheiten, die im Senat sonst zur Sprache
kamen und die eine freiere Behandlung zuliessen, eine Erweiterung des Senats
auf, die auch Plebejer in denselben brachte, und die in ihren Folgen eine
vollstaendige Umgestaltung der gesamten Koerperschaft herbeigefuehrt hat. Seit
aeltester Zeit hat der Senat nicht allein und nicht vorzugsweise, aber doch
auch als Staatsrat fungiert; und wenn es wahrscheinlich schon in der
Koenigszeit nicht als verfassungswidrig angesehen ward, dass in diesem Fall
auch Nichtsenatoren an der Versammlung teilnahmen, so wurde jetzt die
Einrichtung getroffen, dass fuer dergleichen Verhandlungen dem patrizischen
Senat (Patres) eine Anzahl nicht patrizischer “Eingeschriebener”
(conscripti) beigegeben wurden. Eine Gleichstellung war dies freilich in keiner
Weise: die Plebejer im Senat wurden nicht Senatoren, sondern blieben Mitglieder
des Ritterstandes, hiessen nicht “Vaeter”, sondern waren nun auch
“Eingeschriebenen und hatten kein Recht, auf das Abzeichen der
senatorischen Wuerde, den roten Schuh. Sie blieben ferner nicht bloss unbedingt
ausgeschlossen von der Ausuebung der dem Senat zustehenden obrigkeitlichen
Befugnisse (auctoritas), sondern sie mussten auch da, wo es sich bloss um einen
Ratschlag (consilium) handelte, es sich gefallen lassen, der an die Patrizier
gerichteten Umfrage schweigend beizuwohnen und nur bei dem Auseinandertreten
zur Abmehrung ihre Meinung zu erkennen zu geben, “mit den Fuessen zu
stimmen” (pedibus in sententiam ire, pedarii), wie der stolze Adel sagte.
Aber dennoch fanden die Plebejer durch die neue Verfassung ihren Weg nicht
bloss auf den Markt, sondern auch in das Rathaus, und der erste und schwerste
Schritt zur Gleichberechtigung war auch hier getan.



Im uebrigen aenderte sich in den den Senat betreffenden Ordnungen nichts
Wesentliches. Unter den patrizischen Mitgliedern machte sich bald, namentlich
bei der Umfrage, ein Rangunterschied dahin geltend, dass diejenigen, welche zu
dem hoechsten Gemeindeamt demnaechst bezeichnet waren oder dasselbe bereits
verwaltet hatten, vor den uebrigen in der Liste verzeichnet und bei der
Abstimmung gefragt wurden, und die Stellung des ersten von ihnen, des Vormanns
des Rates (princeps senatus), wurde bald ein vielbeneideter Ehrenplatz. Der
fungierende Konsul dagegen galt als Mitglied des Senats so wenig wie der Koenig
und seine eigene Stimme zaehlte darum nicht mit. Die Wahlen in den Rat, sowohl
in den engeren patrizischen wie unter die bloss Eingeschriebenen, erfolgten
durch die Konsuln eben wie frueher durch die Koenige; nur liegt es in der
Sache, dass, wenn der Koenig vielleicht auf die Vertretung der einzelnen
Geschlechter im Rat noch einigermassen Ruecksicht genommen hatte, den Plebejern
gegenueber, bei denen die Geschlechterordnung nur unvollkommen entwickelt war,
diese Erwaegung gaenzlich wegfiel und somit ueberhaupt die Beziehung des Senats
zu der Geschlechterordnung mehr und mehr in Abnahme kam. Von einer
Beschraenkung der waehlenden Konsuln in der Weise, dass sie nicht ueber eine
bestimmte Zahl von Plebejern in den Senat haetten aufnehmen duerfen, ist nichts
bekannt; es bedurfte einer solchen Ordnung auch nicht, da die Konsuln ja selbst
dem Adel angehoerten. Dagegen ist wahrscheinlich von Haus aus der Konsul seiner
ganzen Stellung gemaess bei der Bestellung der Senatoren tatsaechlich weit
weniger frei und weit mehr durch Standesmeinung und Observanz gebunden gewesen
als der Koenig. Namentlich die Regel, dass die Bekleidung des Konsulats
notwendig den Eintritt in den Senat auf Lebenszeit herbeifuehre, wenn, was in
dieser Zeit wohl noch vorkam, der Konsul zur Zeit seiner Erwaehlung noch nicht
Mitglied desselben war, wird sich wohl sehr frueh gewohnheitsrechtlich
festgestellt haben. Ebenso scheint es frueh ueblich geworden zu sein, die
Senatorenstellen nicht sofort nach der Erledigung wieder zu besetzen, sondern
bei Gelegenheit der Schatzung, also regelmaessig jedes vierte Jahr, die Liste
des Senats zu revidieren und zu ergaenzen; worin doch auch eine nicht
unwichtige Beschraenkung der mit der Auswahl betrauten Behoerde enthalten war.
Die Gesamtzahl der Senatoren blieb wie sie war, und zwar wurden auch die
Eingeschriebenen in dieselbe eingerechnet; woraus man wohl auch auf das
numerische Zusammenschwinden des Patriziats zu schliessen berechtigt ist ^4.



————————————————————-



^4 Dass die ersten Konsuln 164 Plebejer in den Senat nahmen, ist kaum als
geschichtliche Tatsache zu betrachten, sondern eher ein Zeugnis dafuer, dass
die spaeteren roemischen Archaeologen nicht mehr als 136 roemische
Adelsgeschlechter nachzuweisen vermochten (Roemische Forschungen, Bd. 1, S.
121).



—————————————————————-



Es blieb, wie man sieht, in dem roemischen Gemeinwesen selbst bei Umwandlung
der Monarchie in die Republik soweit immer moeglich beim alten; soweit eine
Staatsumwaelzung ueberhaupt konservativ sein kann, ist diese es gewesen und
keines der konstitutiven Elemente des Gemeinwesens durch sie eigentlich ueber
den Haufen geworfen worden. Es war das bezeichnend fuer den Charakter der
gesamten Bewegung. Die Vertreibung der Tarquinier war nicht, wie die
klaeglichen, tief verfaelschten Berichte sie darstellen, das Werk eines von
Mitleid und Freiheitsenthusiasmus berauschten Volkes, sondern das Werk zweier
grosser, bereits im Ringen begriffener und der stetigen Fortdauer ihres Kampfes
klar sich bewusster politischer Parteien, der Altbuerger und der Insassen,
welche, wie die englischen Tories und die Whigs im Jahre 1688, durch die
gemeinsame Gefahr das Gemeinwesen in die Willkuerregierung eines Herrn sich
umwandeln zu sehen, auf einen Augenblick vereinigt wurden, um dann sofort
wieder sich zu entzweien. Die Altbuergerschaft konnte ohne die Neubuerger des
Koenigtums sich nicht entledigen; aber die Neubuerger waren bei weitem nicht
maechtig genug, um jener mit einem Schlag das Heft aus den Haenden zu winden.
Solche Transaktionen beschraenken sich notwendigerweise auf das geringste Mass
gegenseitiger, durch muehsames Abdingen gewonnener Konzessionen und lassen die
Zukunft entscheiden, wie das Schwergewicht der konstitutiven Elemente weiter
sich stellen, wie sie ineinandergreifen oder einander entgegenwirken werden.
Darum verkennt man die Tragweite der ersten roemischen Revolution durchaus,
wenn man in ihr bloss die unmittelbaren Neuerungen, etwa bloss eine
Veraenderung in der Dauer der hoechsten Magistratur sieht; die mittelbaren
Folgen waren auch hier bei weitem die Hauptsache und wohl gewaltiger, als
selbst ihre Urheber sie ahnten.



Dies war die Zeit, wo, um es mit einem Worte zu sagen, die roemische
Buergerschaft im spaeteren Sinne des Wortes entstand. Die Plebejer waren bisher
Insassen gewesen, welche man wohl zu den Steuern und Lasten mit heranzog, die
aber dennoch in den Augen des Gesetzes wesentlich nichts waren als geduldete
Fremdlinge und deren Kreis gegen die eigentlichen Auslaender scharf abzustecken
kaum noetig scheinen mochte. Jetzt wurden sie als wehrpflichtige Buerger in die
Listen eingeschrieben; und wenn sie auch der Rechtsgleichheit noch fern
standen, immer noch die Altbuerger zu den dem Rat der Alten verfassungsmaessig
zustehenden Autoritaetshandlungen ausschliesslich befugt und zu den
buergerlichen Aemtern und Priestertuemern ausschliesslich waehlbar, ja sogar
der buergerlichen Nutzungen, zum Beispiel des Anteils an der Gemeinweide,
vorzugsweise teilhaft blieben, so war doch der erste und schwerste Schritt zur
voelligen Ausgleichung geschehen, seit die Plebejer nicht bloss im
Gemeindeaufgebot dienten, sondern auch in der Gemeindeversammlung und im
Gemeinderat bei dessen gutachtlicher Befragung stimmten und Haupt und Ruecken
auch des aermsten Insassen so gut wie des vornehmsten Altbuergers geschuetzt
ward durch das Provokationsrecht.



Eine Folge dieser Verschmelzung der Patrizier und Plebejer zu der neuen
gemeinen roemischen Buergerschaft war die Umwandlung der Altbuergerschaft in
einen Geschlechtsadel, welcher, seit die Adelschaft auch das Recht verlor, in
gemeiner Versammlung zu beschliessen, da die Aufnahme neuer Familien in den
Adel durch Gemeindebeschluss noch weniger zulaessig erschien, jeder, sogar der
Selbstergaenzung unfaehig war. Unter den Koenigen war dergleichen
Abgeschlossenheit dem roemischen Adel fremd und die Aufnahme neuer Geschlechter
nicht allzu selten gewesen; jetzt stellte dieses rechte Kennzeichnen des
Junkertums sich ein als der sichere Vorbote des bevorstehenden Verlustes seiner
politischen Vorrechte und seiner ausschliesslichen Geltung in der Gemeinde. Die
Ausschliessung der Plebejer von allen Gemeindeaemtern und
Gemeindepriestertuemern, waehrend sie doch zu Offiziers- und Ratsherrenstellen
zugelassen wurden, und die mit verkehrter Hartnaeckigkeit festgehaltene
rechtliche Unmoeglichkeit einer Ehe zwischen Altbuergern und Plebejern
drueckten weiter dem Patriziat von vornherein den Stempel des exklusiven und
widersinnig privilegierten Adeltums auf.



Eine zweite Folge der neuen buergerlichen Einigung muss die festere Regulierung
des Niederlassungsrechts sowohl den latinischen Eidgenossen als anderen Staaten
gegenueber gewesen sein. Weniger des Stimmrechts in den Zenturien wegen, das ja
doch nur dem Ansaessigen zukam, als wegen des Provokationsrechts, das dem
Plebejer, aber nicht dem eine Zeitlang oder auch dauernd in Rom verweilenden
Auslaender gewaehrt werden sollte, wurde es notwendig, die Bedingungen der
Erwerbung des plebejischen Rechts genauer zu formulieren und die erweiterte
Buergerschaft wiederum gegen die jetzigen Nichtbuerger abzuschliessen. Also
geht auf diese Epoche im Sinne und Geiste des Volkes sowohl die Gehaessigkeit
des Gegensatzes zwischen Patriziern und Plebejern zurueck wie die scharfe und
stolze Abgrenzung der cives Romani gegen die Fremdlinge. Aber jener staedtische
Gegensatz war voruebergehender, dieser politische dauernder Art und das Gefuehl
der staatlichen Einheit und der beginnenden Grossmacht, das hiermit in die
Herzen der Nation gepflanzt ward, expansiv genug, um jene kleinlichen
Unterschiede erst zu untergraben und sodann im allmaechtigen Strom mit sich
fortzureissen.



Dies war ferner die Zeit, wo Gesetz und Verordnung sich schieden. Begruendet
zwar ist der Gegensatz in dem innersten Wesen des roemischen Staates; denn auch
die roemische Koenigsgewalt stand unter, nicht ueber dem Landrecht. Allein die
tiefe und praktische Ehrfurcht, welche die Roemer wie jedes andere politisch
faehige Volk vor dem Prinzip der Autoritaet hegten, erzeugte den merkwuerdigen
Satz des roemischen Staats- und Privatrechts, dass jeder nicht auf ein Gesetz
gegruendete Befehl des Beamten wenigstens waehrend der Dauer seines Amtes
gelte, obwohl er mit diesem wegfiel. Es ist einleuchtend, dass hierbei, solange
die Vorsteher auf Lebenszeit ernannt wurden, der Unterschied zwischen Gesetz
und Verordnung tatsaechlich fast verschwinden musste und die legislative
Taetigkeit der Gemeindeversammlung keine Entwicklung gewinnen konnte. Umgekehrt
erhielt sie einen weiten Spielraum, seit die Vorsteher jaehrlich wechselten,
und es war jetzt keineswegs ohne praktische Bedeutung, dass, wenn der Konsul
bei der Entscheidung eines Prozesses eine rechtliche Nullitaet beging, sein
Nachfolger eine neue Instruktion der Sache anordnen konnte.



Dies war endlich die Zeit, wo die buergerliche und die militaerische Gewalt
sich voneinander sonderten. Dort herrscht das Gesetz, hier das Beil; dort waren
die konstitutionellen Beschraenkungen der Provokation und der regulierten
Mandierung massgebend ^5, hier schaltete der Feldherr unumschraenkt wie der
Koenig. Es stellte sich fest, dass der Feldherr und das Heer als solche die
eigentliche Stadt regelmaessig nicht betreten durften. Dass organische und auf
die Dauer wirksame Bestimmungen nur unter der Herrschaft der buergerlichen
Gewalt getroffen werden konnte, lag nicht im Buchstaben, aber im Geiste der
Verfassung; es kam freilich vor, dass gelegentlich diesem zuwider der Feldherr
seine Mannschaft im Lager zur Buergerversammlung berief und rechtlich nichtig
war ein solcher Beschluss nicht, allein die Sitte missbilligte dieses Verfahren
und es unterblieb bald, als waere es verboten. Der Gegensatz der Quiriten und
der Soldaten wurzelte allmaehlich fest und fester in den Gemuetern der Buerger.



———————————————————————————



^5 Es mag nicht ueberfluessig sein zu bemerken, dass auch das iudicium
legitimum wie das quod imperio continetur auf dem Imperium des instruierenden
Beamten beruht und der Unterschied nur darin besteht, dass das Imperium dort
von der Lex beschraenkt, hier aber frei ist.



———————————————————————————



Indes, um diese Folgesaetze des neuen Republikanismus zu entwickeln, bedurfte
es der Zeit; wie lebendig die Nachwelt sie empfand, der Mitwelt mochte die
Revolution zunaechst in einem andern Lichte erscheinen. Wohl gewannen die
Nichtbuerger dadurch das Buergerrecht und gewann die neue Buergerschaft in der
Gemeindeversammlung weitgreifende Befugnisse; aber das Verwerfungsrecht des
patrizischen Senats, der gleichsam wie ein Oberhaus jenen Komitien in fester
Geschlossenheit gegenueberstand, hob rechtlich die freie Bewegung derselben
gerade in den entscheidendsten Dingen auf und war tatsaechlich zwar nicht
imstande, den ernstlichen Willen der Gesamtheit zu brechen, aber doch, ihn zu
verzoegern und zu verkuemmern. Schien die Adelschaft, indem sie es aufgab,
allein die Gemeinde zu sein, nicht allzuviel verloren zu haben, so hatte sie in
anderen Beziehungen entschieden gewonnen. Der Koenig war freilich Patrizier wie
der Konsul, und das Recht der Senatorenernennung steht diesem wie jenem zu;
aber wenn jenen seine Ausnahmestellung ueber Patrizier nicht minder wie ueber
Plebejer hinausrueckte und wenn er leicht in den Fall kommen konnte, eben gegen
den Adel sich auf die Menge stuetzen zu muessen, so stand der Konsul, Herrscher
auf kurze Frist, vorher und nachher aber nichts als einer aus dem Adel, und dem
adligen Mitbuerger, welchem er heute befahl, morgen gehorchend, keineswegs
ausserhalb seines Standes und musste der Adlige in ihm weit maechtiger sein als
der Beamte. Wenn ja dennoch einmal ausnahmsweise ein der Adelsherrschaft
abgeneigter Patrizier ans Regiment gerufen ward, so ward seine Amtsgewalt teils
durch die vom schroffen Adelsgeiste durchdrungenen Priesterschaften, teils
durch den Kollegen gelaehmt und leicht durch die Diktatur suspendiert; und was
noch wichtiger war, es fehlte ihm das erste Element der politischen Macht, die
Zeit. Der Vorsteher eines Gemeinwesens, welche Machtfuelle immer ihm
eingeraeumt werden moege, wird die politische Gewalt nie in die Haende
bekommen, wenn er nicht auf laengere Zeit an der Spitze der Geschaefte bleibt;
denn die notwendige Bedingung jeder Herrschaft ist ihre Dauer. Folgeweise
gewann der lebenslaengliche Gemeinderat, und zwar hauptsaechlich durch seine
Befugnis, den Beamten in allen Stuecken zu beraten, also nicht der engere
patrizische, sondern der weitere patrizisch-plebejische, den Jahresherrschern
gegenueber unvermeidlich einen solchen Einfluss, dass die rechtlichen
Verhaeltnisse sich geradezu umkehrten, der Gemeinderat wesentlich die
Regierungsgewalt an sich nahm und der bisherige Regent herabsank zu dessen
vorsitzendem und ausfuehrendem Praesidenten. Fuer den der Gemeinde zur Annahme
oder Verwerfung vorzulegenden Antrag erschien die Vorberatung im Gesamtsenat
und dessen Billigung zwar nicht als konstitutionell notwendig, aber als
gewohnheitsmaessig geheiligt, und nicht leicht und nicht gern ging man darueber
hinweg. Fuer wichtige Staatsvertraege, fuer die Verwaltung und Austeilung des
Gemeindelandes, ueberhaupt fuer jeden Akt, dessen Folgen sich ueber das
Amtsjahr erstreckten, galt dasselbe, und dem Konsul blieb nichts als die
Erledigung der laufenden Geschaefte, die Einleitung der Zivilprozesse und das
Kommando im Kriege. Vor allem folgenreich war die Neuerung, dass es weder dem
Konsul noch selbst dem sonst unbeschraenkten Diktator gestattet war, den
gemeinen Schatz anders als mit und durch den Willen des Rates anzugreifen.
Indem der Senat es den Konsuln zur Pflicht machte, die Verwaltung der
Gemeindekasse, die der Koenig selbst gefuehrt hatte oder doch hatte fuehren
koennen, an zwei staendige Unterbeamte abzugeben, welche zwar von den Konsuln
ernannt wurden und ihnen zu gehorchen hatten, aber begreiflicherweise noch weit
mehr als die Konsuln selbst vom Senat abhingen, zog er die Leitung des
Kassenwesens an sich, und es kann dieses Geldbewilligungsrecht des roemischen
Senats wohl in seinen Wirkungen mit dem Steuerbewilligungsrecht in den heutigen
konstitutionellen Monarchien zusammengestellt werden.



Die Folgen ergeben sich von selbst. Die erste und wesentlichste Bedingung jeder
Adelsherrschaft ist, dass die Machtfuelle im Staat nicht einem Individuum,
sondern einer Korporation zusteht; jetzt hatte eine ueberwiegend adlige
Korporation, der Gemeinderat, das Regiment an sich gebracht und war dabei die
exekutive Gewalt nicht bloss dem Adel geblieben, sondern auch der regierenden
Korporation voellig unterworfen worden. Zwar sassen im Rat eine betraechtliche
Anzahl nichtadliger Maenner; aber da sie der Bekleidung von Aemtern, ja sogar
der Teilnahme an der Debatte unfaehig, also von jedem praktischen Anteil am
Regiment ausgeschlossen waren, spielten sie notwendigerweise auch im Senat eine
untergeordnete Rolle und wurden ueberdies durch das oekonomisch wichtige
Nutzungsrecht der Gemeinweide in pekuniaerer Abhaengigkeit von der Korporation
gehalten. Das allmaehlich sich bildende Recht der patrizischen Konsuln,
wenigstens jedes vierte Jahr die Ratsherrenliste zu revidieren und zu
modifizieren, so nichtig es vermutlich der Adelschaft gegenueber war, konnte
doch sehr wohl in ihrem Interesse gebraucht und der missliebige Plebejer
mittels desselben aus dem Senat ferngehalten und sogar wieder ausgeschieden
werden.



Es ist darum durchaus wahr, dass die unmittelbare Folge der Revolution die
Feststellung der Adelsherrschaft gewesen ist; nur ist es nicht die ganze
Wahrheit. Wenn die Mehrzahl der Mitlebenden meinen mochte, dass die Revolution
den Plebejern nur eine starrere Despotie gebracht habe, so sehen wir Spaeteren
in dieser selbst schon die Knospen der jungen Freiheit. Was die Patrizier
gewannen, ging nicht der Gemeinde verloren, sondern der Beamtengewalt; die
Gemeinde gewann zwar nur wenige engbeschraenkte Rechte, welche weit minder
praktisch und handgreiflich waren als die Errungenschaften des Adels, und
welche nicht einer von Tausend zu schaetzen wissen mochte, aber in ihnen lag
die Buergschaft der Zukunft. Bisher war politisch die Insassenschaft nichts,
die Altbuergerschaft alles gewesen; indem jetzt jene zur Gemeinde ward, war die
Altbuergerschaft ueberwunden; denn wieviel auch noch zu der vollen
buergerlichen Gleichheit mangeln mochte, es ist die erste Bresche, nicht die
Besetzung des letzten Postens, die den Fall der Festung entscheidet. Darum
datierte die roemische Gemeinde mit Recht ihre politische Existenz von dem
Beginn des Konsulats.



Indes, wenn die republikanische Revolution trotz der durch sie zunaechst
begruendeten Junkerherrschaft mit Recht ein Sieg der bisherigen Insassenschaft
oder der Plebs genannt werden kann, so trug doch auch in der letzteren
Beziehung die Revolution keineswegs den Charakter, den wir heutzutage als den
demokratischen zu bezeichnen gewohnt sind. Das rein persoenliche Verdienst ohne
Unterstuetzung der Geburt und des Reichtums mochte wohl unter der
Koenigsherrschaft leichter als unter derjenigen des Patriziats zu Einfluss und
Ansehen gelangen. Damals war der Eintritt in das Patriziat rechtlich keinem
verschlossen; jetzt war das hoechste Ziel des plebejischen Ehrgeizes die
Aufnahme in den mundtoten Anhang des Senats. Es lag dabei in der Natur der
Sache, dass der regierende Herrenstand, soweit er ueberhaupt die Plebejer
zuliess, nicht unbedingt den tuechtigsten Maennern, sondern vorzugsweise den
Haeuptern der reichen und angesehenen Plebejerfamilien im Senat neben sich zu
sitzen gestattete und die also zugelassenen Familien eifersuechtig ueber den
Besitz der Ratsherrenstellen wachten. Waehrend also innerhalb der alten
Buergerschaft vollstaendige Rechtsgleichheit bestanden hatte, begann die
Neubuerger- oder die ehemalige Insassenschaft von Haus aus damit, sich in eine
Anzahl bevorrechteter Familien. und eine zurueckgesetzte Menge zu scheiden. Die
Gemeindemacht aber kam in Gemaessheit der Zenturienordnung jetzt an diejenige
Klasse, welche seit der Servianischen Reform des Heer- und Steuerwesens
vorzugsweise die buergerlichen Lasten trug, an die Ansaessigen, und zwar
vorzugsweise weder an die grossen Gutsbesitzer noch an die Instenleute, sondern
an den mittleren Bauernstand, wobei die Aelteren noch insofern bevorzugt waren,
als sie, obgleich minder zahlreich, doch ebensoviel Stimmabteilungen innehatten
wie die Jugend. Indem also der Altbuergerschaft und ihrem Geschlechteradel die
Axt an die Wurzel und zu einer neuen Buergerschaft der Grund gelegt ward, fiel
in dieser das Gewicht auf Grundbesitz und Alter und zeigten sich schon die
ersten Ansaetze zu einem neuen, zunaechst auf dem faktischen Ansehen der
Familien beruhenden Adel, der kuenftigen Nobilitaet. Der konservative
Grundcharakter des roemischen Gemeinwesens konnte sich nicht deutlicher
bezeichnen als dadurch, dass die republikanische Staatsumwaelzung zugleich zu
der neuen, ebenfalls konservativen und ebenfalls aristokratischen Staatsordnung
die ersten Linien zog.




KAPITEL II.

Das Volkstribunat und die Dezemvirn


Die Altbuergerschaft war durch die neue Gemeindeordnung auf gesetzlichem Wege
in den vollen Besitz der politischen Macht gelangt. Herrschend durch die zu
ihrer Dienerin herabgedrueckte Magistratur, vorwiegend im Gemeinderate, im
Alleinbesitze aller Aemter und Priestertuemer, ausgeruestet mit der
ausschliesslichen Kunde der goettlichen und menschlichen Dinge und mit der
ganzen Routine politischer Praxis, einflussreich in der Gemeindeversammlung
durch den starken Anhang fuegsamer und den einzelnen Familien anhaenglicher
Leute, endlich befugt, jeden Gemeindebeschluss zu pruefen und zu verwerfen,
konnten die Patrizier die faktische Herrschaft noch auf lange Zeit sich
bewahren, eben weil sie rechtzeitig auf die gesetzliche Alleingewalt verzichtet
hatten. Zwar mussten die Plebejer ihre politische Zuruecksetzung schwer
empfinden; allein von der rein politischen Opposition hatte der Adel
unzweifelhaft zunaechst nicht viel zu besorgen, wenn er es verstand, die Menge,
die nichts verlangt als gerechte Verwaltung und Schutz der materiellen
Interessen, dem politischen Kampfe fernzuhalten. In der Tat finden wir in der
ersten Zeit nach der Vertreibung der Koenige verschiedene Massregeln, welche
bestimmt waren oder doch bestimmt schienen, den gemeinen Mann fuer das
Adelsregiment besonders von der oekonomischen Seite zu gewinnen: es wurden die
Hafenzoelle herabgesetzt, bei hohem Stand der Kornpreise grosse Quantitaeten
Getreide fuer Rechnung des Staats aufgekauft und der Salzhandel zum
Staatsmonopol gemacht, um den Buergern Korn und Salz zu billigen Preisen
abgeben zu koennen, endlich das Volksfest um einen Tag verlaengert. In
denselben Kreis gehoert die schon erwaehnte Vorschrift hinsichtlich der
Vermoegensbussen, die nicht bloss im allgemeinen dem gefaehrlichen Bruchrecht
der Beamten Schranken zu setzen bestimmt, sondern auch in bezeichnender Weise
vorzugsweise auf den Schutz des kleinen Mannes berechnet war. Denn wenn dem
Beamten untersagt ward, an demselben Tag denselben Mann um mehr als zwei Schafe
und um mehr als dreissig Rinder ausser mit Gestattung der Provokation zu
buessen, so kann die Ursache dieser seltsamen Ansaetze wohl nur darin gefunden
werden, dass fuer den kleinen, nur einige Schafe besitzenden Mann ein anderes
Maximum noetig schien als fuer den reichen Rinderherdenbesitzer - eine
Ruecksichtnahme auf Reichtum oder Armut der Gebuessten, von der neuere
Gesetzgebungen lernen koennten. Allein diese Ordnungen halten sich auf der
Oberflaeche; die Grundstroemung geht vielmehr nach der entgegengesetzten
Richtung. Mit der Verfassungsaenderung leitet in den finanziellen und
oekonomischen Verhaeltnissen Roms eine umfassende Revolution sich ein. Das
Koenigsregiment hatte wahrscheinlich der Kapitalmacht prinzipiell keinen
Vorschub getan und die Vermehrung der Bauernstellen nach Kraeften gefoerdert;
die neue Adelsregierung dagegen scheint von vornherein auf die Zerstoerung der
Mittelklassen, namentlich des mittleren und kleinen Grundbesitzes, und auf die
Entwicklung einerseits einer Herrschaft der Grund- und Geldherren, anderseits
eines ackerbauenden Proletariats ausgegangen zu sein.



Schon die Minderung der Hafenzoelle, obwohl im allgemeinen eine populaere
Massregel, kam vorzugsweise dem Grosshandel zugute. Aber ein noch viel
groesserer Vorschub geschah der Kapitalmacht durch das System der indirekten
Finanzverwaltung. Es ist schwer zu sagen, worauf dasselbe in seinen letzten
Gruenden beruht; mag es aber auch an sich bis in die Koenigszeit
zurueckreichen, so musste doch seit der Einfuehrung des Konsulats teils der
schnelle Wechsel der roemischen Beamten, teils die Erstreckung der finanziellen
Taetigkeit des Aerars auf Geschaefte, wie der Ein- und Verkauf von Korn und
Salz, die Wichtigkeit der vermittelnden Privattaetigkeit steigern und, damit
den Grund zu jenem Staatspaechtersystem legen, das in seiner Entwicklung fuer
das roemische Gemeinwesen so folgenreich wie verderblich geworden ist. Der
Staat gab nach und nach alle seine indirekten Hebungen und alle komplizierteren
Zahlungen und Verrichtungen in die Haende von Mittelsmaennern, die eine
Rauschsumme gaben oder empfingen und dann fuer ihre Rechnung wirtschafteten.
Natuerlich konnten nur bedeutende Kapitalisten und, da der Staat streng auf
dingliche Sicherheit sah, hauptsaechlich nur grosse Grundbesitzer sich hierbei
beteiligen, und so erwuchs eine Klasse von Steuerpaechtern und Lieferanten, die
in dem reissend schnellen Wachstum ihrer Opulenz, in der Gewalt ueber den
Staat, dem sie zu dienen schienen, und in dem widersinnigen und sterilen
Fundament ihrer Geldherrschaft den heutigen Boersenspekulanten vollkommen
vergleichbar sind.



Aber zunaechst und am empfindlichsten offenbarte sich die vereinbarte Richtung
der finanziellen Verwaltung in der Behandlung der Gemeindelaendereien, die so
gut wie geradezu hinarbeitete auf die materielle und moralische Vernichtung der
Mittelklassen. Die Nutzung der gemeinen Weide und der Staatsdomaenen ueberhaupt
war ihrer Natur nach ein buergerliches Vorrecht; das formelle Recht schloss den
Plebejer von der Mitbenutzung des gemeinen Angers aus. Da indes, abgesehen von
dem Uebergang in das Privateigentum oder der Assignation, das roemische Recht
feste und gleich dem Eigentum zu respektierende Nutzungsrechte einzelner
Buerger am Gemeinlande nicht kannte, so hing es, so lange das Gemeinland
Gemeinland blieb, lediglich von der Willkuer des Koenigs ab den Mitgenuss zu
gestatten und zu begrenzen, und es ist nicht zu bezweifeln, dass er von diesem
seinem Recht oder wenigstens seiner Macht haeufig zu Gunsten von Plebejern
Gebrauch gemacht hat. Aber mit der Einfuehrung der Republik wird der Satz
wieder scharf betont, dass die Nutzung der Gemeinweide von Rechts wegen bloss
dem Buerger besten Rechts, das heisst dem Patrizier zusteht; und wenn auch der
Senat zu Gunsten der reichen in ihm mitvertretenen plebejischen Haeuser nach
wie vor Ausnahmen zuliess, so wurden doch die kleinen plebejischen
Ackerbesitzer und die Tageloehner, die eben die Weide am noetigsten brauchten,
in dem Mitgenuss beeintraechtigt. Es war ferner bisher fuer das auf die gemeine
Weide aufgetriebene Vieh ein Hutgeld erlegt worden, das zwar maessig genug war,
um das Recht, auf diese Weide zu treiben, immer noch als Vorrecht erscheinen zu
lassen, aber doch dem gemeinen Saeckel eine nicht unansehnliche Einnahme
abwarf. Die patrizischen Quaestoren erhoben dasselbe jetzt saeumig und
nachsichtig und liessen allmaehlich es ganz schwinden. Bisher hatte man,
namentlich wenn durch Eroberung neue Domaenen gewonnen waren, regelmaessig
Landauslegungen angeordnet, bei denen alle aermeren Buerger und Insassen
beruecksichtigt wurden; nur dasjenige Land, das zum Ackerbau sich nicht
eignete, ward zu der gemeinen Weide geschlagen. Diese Assignationen wagte man
zwar nicht ganz zu unterlassen und noch weniger, sie bloss zu Gunsten der
Reichen vorzunehmen; allein sie wurden seltener und karger und an ihre Stelle
trat das verderbliche Okkupationssystem, das heisst die Ueberlassung der
Domaenengueter nicht zum Eigentum oder zur foermlichen Pacht auf bestimmte
Zeitfrist, sondern zur Sondernutzung bis weiter an den ersten Okkupanten und
dessen Rechtsnachfolger, sodass dem Staate die Ruecknahme jederzeit freistand
und der Inhaber die zehnte Garbe oder von Oel und Wein den fuenften Teil des
Ertrages an die Staatskasse abzuliefern hatte. Es war dies nichts anderes als
das frueher beschriebene Precarium, angewandt auf Staatsdomaenen und mag,
namentlich als transitorische Einrichtung bis zur Durchfuehrung der
Assignation, auch frueher schon bei dem Gemeinlande vorgekommen sein. Jetzt
indes wurde dieser Okkupationsbesitz nicht bloss dauernd, sondern es griffen
auch, wie natuerlich, nur die privilegierten Personen oder deren Guenstlinge zu
und der Zehnte und Fuenfte ward mit derselben Laessigkeit eingetrieben wie das
Hutgeld. So traf den mittleren und kleinen Grundbesitz ein dreifacher Schlag:
die gemeinen Buergernutzungen gingen ihm verloren; die Steuerlast stieg
dadurch, dass die Domanialgefaelle nicht mehr ordentlich in die gemeine Kasse
flossen; und die Landauslegungen stockten, die fuer das agrikole Proletariat,
etwa wie heutzutage ein grossartiges und fest reguliertes Emigrationssystem es
tun wuerde, einen dauernden Abzugskanal gebildet hatten. Dazu kam die
wahrscheinlich schon jetzt beginnende Grosswirtschaft, welche die kleinen
Ackerklienten vertrieb und statt deren durch Feldsklaven das Gut nutzte; ein
Schlag, der schwerer abzuwenden und wohl verderblicher war als alle jene
politischen Usurpationen zusammengenommen. Die schweren, zum Teil
ungluecklichen Kriege, die dadurch herbeigefuehrten unerschwinglichen
Kriegssteuern und Fronden taten das uebrige, um den Besitzer entweder geradezu
vom Hof zu bringen und ihn zum Knecht, wenn auch nicht zum Sklaven seines
Schuldherrn zu machen, oder ihn durch Ueberschuldung tatsaechlich zum
Zeitpaechter seiner Glaeubiger herabzudruecken. Die Kapitalisten, denen hier
ein neues Gebiet eintraeglicher und muehe- und gefahrloser Spekulation sich
eroeffnete, vermehrten teils auf diesem Wege ihr Grundeigentum, teils liessen
sie dem Bauern, dessen Person und Gut das Schuldrecht ihnen in die Haende gab,
den Namen des Eigentuemers und den faktischen Besitz. Das letztere war wohl das
Gewoehnlichste wie das Verderblichste; denn mochte damit fuer den einzelnen der
aeusserste Ruin abgewandt sein, so drohte dagegen diese prekaere, von der Gnade
des Glaeubigers jederzeit abhaengige Stellung des Bauern, bei der derselbe vom
Eigentum nichts als die Lasten trug, den ganzen Bauernstand zu demoralisieren
und politisch zu vernichten. Die Absicht des Gesetzgebers, als er statt der
hypothekarischen Schuld den sofortigen Uebergang des Eigentums auf den
Glaeubiger anordnete, der Ueberschuldung zuvorzukommen und die Lasten des
Staats den wirklichen Inhabern des Grundes und Bodens aufzuwaelzen, ward
umgangen durch das strenge persoenliche Kreditsystem, das fuer Kaufleute sehr
zweckmaessig sein mochte, die Bauern aber ruinierte. Hatte die freie
Teilbarkeit des Bodens schon immer die Gefahr eines ueberschuldeten
Ackerbauproletariats nahegelegt, so musste unter solchen Verhaeltnissen, wo
alle Lasten stiegen, alle Abhilfen sich versperrten, die Not und die
Hoffnungslosigkeit unter der baeuerlichen Mittelklasse mit entsetzlicher
Raschheit um sich greifen.



Der Gegensatz der Reichen und Armen, der aus diesen Verhaeltnissen hervorging,
faellt keineswegs zusammen mit dem der Geschlechter und Plebejer. War auch der
bei weitem groesste Teil der Patrizier reich beguetert, so fehlte es doch
natuerlich auch unter den Plebejern nicht an reichen und ansehnlichen Familien,
und da der Senat, der schon damals vielleicht zur groesseren Haelfte aus
Plebejern bestand, selbst mit Ausschliessung der patrizischen Magistrate die
finanzielle Oberleitung an sich genommen hatte, so ist es begreiflich, dass
alle jene oekonomischen Vorteile, zu denen die politischen Vorrechte des Adels
missbraucht wurden, den Reichen insgesamt zugute kamen und der Druck auf dem
gemeinen Mann um so schwerer lastete, als durch den Eintritt in den Senat die
tuechtigsten und widerstandsfaehigsten Personen aus der Klasse der
Unterdrueckten uebertraten in die der Unterdruecker.



Hierdurch aber ward die politische Stellung des Adels auf die Dauer unhaltbar.
Haette er es ueber sich vermocht, gerecht zu regieren, und den Mittelstand
geschuetzt, wie es einzelne Konsuln aus seiner Mitte versuchten, ohne bei der
herabgedrueckten Stellung der Magistratur durchdringen zu koennen, so konnte er
sich noch lange im Alleinbesitz der Aemter behaupten. Haette er es vermocht,
die reichen und ansehnlichen Plebejer zu voller Rechtsgleichheit zuzulassen,
etwa an den Eintritt in den Senat die Gewinnung des Patriziats zu knuepfen, so
mochten beide noch lange ungestraft regieren und spekulieren. Allein es geschah
keines von beiden: die Engherzigkeit und Kurzsichtigkeit, die eigentlichen und
unverlierbaren Privilegien alles echten Junkertums, verleugneten sich auch in
Rom nicht und zerrissen die maechtige Gemeinde in nutz-, ziel- und ruhmlosem
Hader.



Indes die naechste Krise ging nicht von den staendisch Zurueckgesetzten aus,
sondern von der notleidenden Bauernschaft. Die zurechtgemachten Annalen setzen
die politische Revolution in das Jahr 244 (510), die soziale in die Jahre 259
und 260 (495 494); sie scheinen allerdings sich rasch gefolgt zu sein, doch ist
der Zwischenraum wahrscheinlich laenger gewesen. Die strenge Uebung des
Schuldrechts - so lautet die Erzaehlung - erregte die Erbitterung der ganzen
Bauernschaft. Als im Jahre 259 (495) fuer einen gefahrvollen Krieg die
Aushebung veranstaltet ward, weigerte sich die pflichtige Mannschaft, dem Gebot
zu folgen. Wie darauf der Konsul Publius Servilius die Anwendung der
Schuldgesetze vorlaeufig suspendierte und sowohl die schon in Schuldhaft
sitzenden Leute zu entlassen befahl, als auch den weiteren Lauf der
Verhaftungen hemmte, stellten die Bauern sich und halfen den Sieg erfechten.
Heimgekehrt vom Schlachtfeld brachte der Friede, den sie erstritten hatten,
ihnen ihren Kerker und ihre Ketten wieder; mit erbarmungsloser Strenge wandte
der zweite Konsul Appius Claudius die Kreditgesetze an und der Kollege, den
seine frueheren Soldaten um Hilfe anriefen, wagte nicht sich zu widersetzen. Es
schien, als sei die Kollegialitaet nicht zum Schutz des Volkes eingefuehrt,
sondern zur Erleichterung des Treubruchs und der Despotie; indes man litt, was
nicht zu aendern war. Als aber im folgenden Jahr sich der Krieg erneuerte, galt
das Wort des Konsuls nicht mehr. Erst dem ernannten Diktator Manius Valerius
fuegten sich die Bauern, teils aus Scheu vor der hoeheren Amtsgewalt, teils im
Vertrauen auf seinen populaeren Sinn - die Valerier waren eines jener alten
Adelsgeschlechter, denen das Regiment ein Recht und eine Ehre, nicht eine
Pfruende duenkte. Der Sieg war wieder bei den roemischen Feldzeichen; aber als
die Sieger heimkamen und der Diktator seine Reformvorschlaege dem Senat
vorlegte, scheiterten sie an dem hartnaeckigen Widerstand des Senats. Noch
stand das Heer beisammen, wie ueblich vor den Toren der Stadt; als die
Nachricht hinauskam, entlud sich das lange drohende Gewitter - der Korpsgeist
und die geschlossene militaerische Organisation rissen auch die Verzagten und
Gleichgueltigen mit fort. Das Heer verliess den Feldherrn und seine Lagerstatt
und zog, gefuehrt von den Legionskommandanten, den wenigstens grossenteils
plebejischen Kriegstribunen, in militaerischer Ordnung in die Gegend von
Crustumeria zwischen Tiber und Anio, wo es einen Huegel besetzte und Miene
machte, in diesem fruchtbarsten Teil des roemischen Stadtgebiets eine neue
Plebejerstadt zu gruenden. Dieser Abmarsch tat selbst den hartnaeckigsten
Pressern auf eine handgreifliche Art dar, dass ein solcher Buergerkrieg auch
mit ihrem oekonomischen Ruin enden muesse; der Senat gab nach. Der Diktator
vermittelte das Vertraegnis; die Buerger kehrten zurueck in die Stadtmauern;
die aeusserliche Einheit ward wiederhergestellt. Das Volk nannte den Manius
Valerius seitdem “den Grossen” (maximus) und den Berg jenseits des
Anio “den heiligen”. Wohl lag etwas Gewaltiges und Erhebendes in
dieser ohne feste Leitung unter den zufaellig gegebenen Feldherren von der
Menge selbst begonnenen und ohne Blutvergiessen durchgefuehrten Revolution, und
gern und stolz erinnerten sich ihrer die Buerger. Empfunden wurden ihre Folgen
durch viele Jahrhunderte; ihr entsprang das Volkstribunat.



Ausser den transitorischen Bestimmungen, namentlich zur Abstellung der
drueckendsten Schuldnot und zur Versorgung einer Anzahl Landleute durch
Gruendung verschiedener Kolonien, brachte der Diktator verfassungsmaessig ein
Gesetz durch, welches er ueberdies noch, ohne Zweifel um den Buergern wegen
ihres gebrochenen Fahneneides Amnestie zu sichern, von jedem einzelnen
Gemeindeglied beschwoeren und sodann in einem Gotteshause niederlegen liess
unter Aufsicht und Verwahrung zweier besonders dazu aus der Plebs bestellter
Beamten, der beiden “Hausherren” (aediles). Dies Gesetz stellte den
zwei patrizischen Konsuln zwei plebejische Tribune zur Seite, welche die nach
Kurien versammelten Plebejer zu waehlen hatten. Gegen das militaerische
Imperium, das heisst gegen das der Diktatoren durchaus und gegen das der
Konsuln ausserhalb der Stadt, vermochte die tribunizische Gewalt nichts; der
buergerlichen ordentlichen Amtsgewalt aber, wie die Konsuln sie uebten, trat
die tribunizische unabhaengig gegenueber, ohne dass doch eine Teilung der
Gewalten stattgefunden haette. Die Tribune erhielten das Recht, welches dem
Konsul gegen den Konsul und um so mehr gegen den niederen Beamten zustand, das
heisst das Recht jeden von den Beamten erlassenen Befehl, durch den der davon
betroffene Buerger sich verletzt hielt, auf dessen Anweisung durch ihren
rechtzeitig und persoenlich eingelegten Protest zu vernichten und ebenso jeden
von einem Beamten an die Buergerschaft gerichteten Antrag nach Ermessen zu
hemmen oder zu kassieren, das ist das Recht der Interzession oder das
sogenannte tribunizische Veto.



Es lag also in der tribunizischen Gewalt zunaechst das Recht, die Verwaltung
und die Rechtspflege willkuerlich zu hemmen, dem Militaerpflichtigen es
moeglich zu machen, sich straflos der Aushebung zu entziehen, die Klageerhebung
und die Rechtsvollstreckung gegen den Schuldner, die Einleitung des
Kriminalprozesses und die Untersuchungshaft des Angeschuldigten zu verhindern
oder aufzuheben und was dessen mehr war. Damit diese Rechtshilfe nicht durch
die Abwesenheit der Helfer vereitelt werde, war ferner verordnet, dass der
Tribun keine Nacht ausserhalb der Stadt zubringen duerfe und Tag und Nacht
seine Tuer offenstehen muesse. Weiter lag es in der Gewalt des Volkstribunats,
der Beschlussfassung der Gemeinde, die ja andernfalls kraft ihres souveraenen
Rechts die von ihr der Plebs verliehenen Privilegien ohne weiteres haette
zuruecknehmen koennen, durch ein einziges Wort eines einzelnen Tribunen
Schranken zu setzen.



Aber diese Rechte waeren wirkungslos gewesen, wenn nicht gegen den, der sich
nicht daran kehrte, insonderheit gegen den zuwiderhandelnden Magistrat dem
Volkstribun eine augenblicklich wirkende und unwiderstehliche Zwangsgewalt
zugestanden haette. Es ward ihm diese in der Form erteilt, dass das
Zuwiderhandeln gegen den seines Rechts sich bedienenden Tribun, vor allen
Dingen das Vergreifen an seiner Persoenlichkeit, welche auf dem heiligen Berg
jeder Plebejer Mann fuer Mann fuer sich und seine Nachkommen geschworen hatte,
fuer jetzt und alle Zukunft vor jeder Unbill zu schuetzen, ein todeswuerdiges
Verbrechen sein sollte und die Handhabung dieser Kriminaljustiz nicht den
Magistraten der Gemeinde, sondern denen der Plebs uebertragen ward. Kraft
dieses seines Richteramts konnte der Tribun jeden Buerger, vor allem den Konsul
im Amte, zur Verantwortung ziehen, ihn, wenn er nicht freiwillig sich stellte,
greifen lassen, ihn in Untersuchungshaft setzen oder Buergschaftstellung ihm
gestatten und alsdann auf Tod oder Geldbusse erkennen. Zu diesem Zweck standen
die beiden zugleich bestellten Aedilen des Volkes den Tribunen als Diener und
Gehilfen zur Seite, zunaechst, um die Verhaftung zu bewirken, weshalb auch
ihnen dieselbe Unangreifbarkeit durch den Gesamteid der Plebejer versichert
ward. Ausserdem hatten die Aedilen selbst gleich den Tribunen, aber nur fuer
die geringeren mit Bussen suehnbaren Sachen, richterliche Befugnis. Ward gegen
den tribunizischen oder aedilizischen Spruch Berufung eingelegt, so ging diese
nicht an die Gesamtbuergerschaft, mit der zu verhandeln die Beamten der Plebs
ueberall nicht befugt waren, sondern an die Gesamtheit der Plebejer, die in
diesem Fall nach Kurien zusammentrat und durch Stimmenmehrheit endgueltig
entschied.



Dies Verfahren war allerdings mehr ein Gewalt- als ein Rechtsakt, zumal wenn es
gegen einen Nichtplebejer angewandt ward, wie dies doch eben in der Regel der
Fall sein musste. Es war weder mit dem Buchstaben noch mit dem Geist der
Verfassung irgend zu vereinigen, dass der Patrizier von Behoerden zur
Rechenschaft gezogen ward, die nicht der Buergerschaft, sondern einer innerhalb
der Buergerschaft gebildeten Assoziation vorstanden, und dass er gezwungen
ward, statt an die Buergerschaft, an eben diese Assoziation zu appellieren.
Dies war urspruenglich ohne Frage Lynchjustiz; aber die Selbsthilfe vollzog
sich wohl von jeher in Form Rechtens und wurde seit der gesetzlichen
Anerkennung des Volkstribunats als rechtlich statthaft betrachtet.



Der Absicht nach war diese neue Gerichtsbarkeit der Tribune und der Aedilen und
die daraus hervorgehende Provokationsentscheidung der Plebejerversammlung ohne
Zweifel ebenso an die Gesetze gebunden wie die Gerichtsbarkeit der Konsuln und
Quaestoren und der Spruch der Zenturien auf Provokation; die Rechtsbegriffe des
Verbrechens gegen die Gemeinde und der Ordnungswidrigkeit wurden von der
Gemeinde und deren Magistraten auf die Plebs und deren Vorsteher uebertragen.
Indes diese Begriffe waren selbst so wenig fest und deren gesetzliche
Begrenzung so schwierig, ja unmoeglich, dass die auf diese Kategorien hin
geuebte Justizpflege schon an sich den Stempel der Willkuer fast unvermeidlich
an sich trug. Seit nun aber gar in den staendischen Kaempfen die Idee des
Rechts sich selber getruebt hatte und seit die gesetzlichen Parteifuehrer
beiderseits mit einer konkurrierenden Gerichtsbarkeit ausgestattet waren,
musste diese mehr und immer mehr der reinen Willkuerpolizei sich naehern.
Namentlich traf dieselbe den Beamten. Bisher unterlag derselbe nach roemischem
Staatsrecht, solange er Beamter war, ueberhaupt keiner Gerichtsbarkeit, und
wenn er auch nach Niederlegung seines Amtes rechtlich fuer jede seiner
Handlungen zur Verantwortung hatte gezogen werden koennen, so lag doch die
Handhabung dieses Rechts in den Haenden seiner Standesgenossen und schliesslich
der Gesamtgemeinde, zu der diese ebenfalls gehoerten. Jetzt trat in der
tribunizischen Gerichtsbarkeit eine neue Macht auf, welche einerseits gegen den
hoechsten Beamten schon waehrend der Amtsfuehrung einschreiten konnte,
anderseits gegen die adligen Buerger ausschliesslich durch die nicht adligen
gehandhabt ward, und die um so drueckender war, als weder das Verbrechen noch
die Strafe gesetzlich formuliert wurden. Der Sache nach ward durch die
konkurrierende Gerichtsbarkeit der Plebs und der Gemeinde Gut, Leib und Leben
der Buerger dem willkuerlichen Belieben der Parteiversammlungen preisgegeben.



In die Ziviljurisdiktion haben die plebejischen Institutionen nur insofern
eingegriffen, als in den fuer die Plebs so wichtigen Freiheitsprozessen den
Konsuln die Geschworenenernennung entzogen ward und die Sprueche hier erfolgten
von den besonders dafuer bestimmten Zehnmaenner-Richtern (iudices decemviri,
spaeter decemviri litibus iudicandis). An die konkurrierende Jurisdiktion
schloss sich weiter die Konkurrenz in der gesetzgebenden Initiative. Das Recht,
die Mitglieder zu versammeln und Beschluesse derselben zu bewirken, stand den
Tribunen schon insofern zu, als ohne dasselbe ueberhaupt keine Assoziation
gedacht werden kann. Ihnen aber ward dasselbe in der eminenten Weise verliehen,
dass das autonomische Versammlungs- und Beschlussrecht der Plebs gesetzlich
sichergestellt war vor jedem Eingriff der Magistrate der Gemeinde, ja der
Gemeinde selbst. Allerdings war es die notwendige Vorbedingung der rechtlichen
Anerkennung der Plebs ueberhaupt, dass die Tribune nicht daran gehindert werden
konnten, ihre Nachfolger von der Versammlung der Plebs waehlen zu lassen und
die Bestaetigung ihrer Kriminalsentenz durch dieselbe zu bewirken; und es ward
ihnen denn dieses Recht auch durch das Icilische Gesetz (262 492) noch
besonders gewaehrleistet und jedem, der dabei dem Tribun ins Wort falle oder
das Volk auseinandergehen heisse, eine schwere Strafe gedroht. Dass demnach dem
Tribun nicht gewehrt werden konnte, auch andere Antraege als die Wahl seines
Nachfolgers und die Bestaetigung seiner Urteilssprueche zur Abstimmung zu
bringen, leuchtet ein. Gueltige Volksschluesse waren derartige
“Beliebungen der Menge” (plebi scita) zwar eigentlich nicht,
sondern anfaenglich nicht viel mehr als die Beschluesse unserer heutigen
Volksversammlungen; allein da der Unterschied zwischen den Komitien des Volkes
und den Konzilien der Menge denn doch mehr formaler Natur war, ward wenigstens
von plebejischer Seite die Gueltigkeit derselben als autonomischer
Festsetzungen der Gemeinde sofort in Anspruch genommen und zum Beispiel gleich
das Icilische Gesetz auf diesem Wege durchgesetzt.



So war der Tribun des Volks bestellt, dem einzelnen zu Schirm und Schutz, allen
zur Leitung und Fuehrung, versehen mit unbeschraenkter richterlicher Gewalt im
peinlichen Verfahren, um also seinem Befehl Nachdruck geben zu koennen, endlich
selbst persoenlich fuer unverletzlich (sacrosanctus) erklaert, indem wer sich
an ihm oder seinem Diener vergriff, nicht bloss den Goettern verfallen galt,
sondern auch bei den Menschen als nach rechtlich erwiesenem Frevel des Todes
schuldig.



Die Tribune der Menge (tribuni plebis) sind hervorgegangen aus den
Kriegstribunen und fuehren von diesen ihren Namen; rechtlich aber haben sie
weiter zu ihnen keinerlei Beziehung. Vielmehr stehen der Gewalt nach die
Volkstribune und die Konsuln sich gleich. Die Appellation vom Konsul an den
Tribun und das Interzessionsrecht des Tribuns gegen den Konsul ist, wie schon
gesagt ward, durchaus gleichartig der Appellation vom Konsul an den Konsul und
der Interzession des einen Konsuls gegen den andern, und beide sind nichts als
eine Anwendung des allgemeinen Rechtssatzes, dass zwischen zwei
Gleichberechtigten der Verbietende dem Gebietenden vorgeht. Auch die
urspruengliche, allerdings bald vermehrte Zahl und die Jahresdauer des Amtes,
welches fuer die Tribune jedesmal am 10. Dezember wechselte, sind den Tribunen
mit den Konsuln gemein, ebenso die eigentuemliche Kollegialitaet, die in jedes
einzelnen Konsuls und in jedes einzelnen Tribunen Hand die volle Machtfuelle
des Amtes legt und bei Kollisionen innerhalb des Kollegiums nicht die Stimmen
zaehlt, sondern das Nein dem Ja vorgehen laesst - weshalb, wo der Tribun
verbietet, das Verbot des einzelnen trotz des Widerspruchs der Kollegen
genuegt, wo er dagegen anklagt, er durch jeden seiner Kollegen gehemmt werden
kann. Konsuln und Tribune haben beide volle und konkurrierende
Kriminaljurisdiktion, wenn auch jene dieselbe mittelbar, diese unmittelbar
ausueben; wie jenen die beiden Quaestoren, stehen diesen die beiden Aedilen
hierin zur Seite ^1. Die Konsuln sind notwendig Patrizier, die Tribune
notwendig Plebejer. Jene haben die vollere Macht, diese die unumschraenktere,
denn ihrem Verbot und ihrem Gericht fuegt sich der Konsul, nicht aber dem
Konsul sich der Tribun. So ist die tribunizische Gewalt das Abbild der
konsularischen; sie ist aber nicht minder ihr Gegenbild. Die Macht der Konsuln
ist wesentlich positiv, die der Tribune wesentlich negativ. Nur die Konsuln
sind Magistrate des roemischen Volkes, nicht die Tribune; denn jene erwaehlt
die gesamte Buergerschaft, diese nur die plebejische Assoziation. Zum Zeichen
dessen erscheint der Konsul oeffentlich mit dem den Gemeindebeamten zukommenden
Schmuck und Gefolge, die Tribune aber sitzen auf der Bank anstatt des
Wagenstuhls und ermangeln der Amtsdiener, des Purpursaumes und ueberhaupt jedes
Abzeichens der Magistratur; sogar im Gemeinderat hat der Tribun weder den
Vorsitz noch auch nur den Beisitz. So ist in dieser merkwuerdigen Institution
dem absoluten Befehlen das absolute Verbieten in der schaerfsten und
schroffsten Weise gegenuebergestellt; das war die Schlichtung des Haders, dass
die Zwietracht der Reichen und der Armen gesetzlich festgestellt und geordnet
ward.



—————————————————————————-



^1 Dass die plebejischen Aedilen in derselben Weise den patrizischen Quaestoren
nachgebildet sind wie die plebejischen Tribune den patrizischen Konsuln, ist
deutlich sowohl fuer die Kriminalrechtspflege, wo nur die Tendenz der beiden
Magistraturen, nicht die Kompetenz verschieden gewesen zu sein scheint, wie
fuer das Archivgeschaeft. Fuer die Aedilen ist der Cerestempel, was der Tempel
des Saturnus fuer die Quaestoren, und von jenem haben sie auch den Namen.
Bezeichnend ist die Vorschrift des Gesetzes von 305 (349) (Liv. 3, 55), dass
die Senatsbeschluesse dorthin an die Aedilen abgeliefert werden sollen (I,
300), waehrend dieselben bekanntlich nach altem und spaeter nach Beilegung des
Staendekampfes wieder ueberwiegendem Gebrauche den Quaestoren zur Aufbewahrung
in dem Saturnustempel zugestellt wurden.



————————————————————————-



Aber was war erreicht damit, dass man die Einheit der Gemeinde brach, dass die
Beamten einer unsteten und von allen Leidenschaften des Augenblicks abhaengigen
Kontrollbehoerde unterworfen wurden, dass auf den Wink eines einzelnen der auf
den Gegenthron gehobenen Oppositionshaeupter die Verwaltung im gefaehrlichsten
Augenblick zum Stocken gebracht werden konnte, dass man die
Kriminalrechtspflege, indem man alle Beamte dazu konkurrierend
bevollmaechtigte, gleichsam gesetzlich aus dem Recht in die Politik verwies und
sie fuer alle Zeiten verdarb? Es ist wohl wahr, dass das Tribunat wenn nicht
unmittelbar zur politischen Ausgleichung der Staende beigetragen, so doch als
eine maechtige Waffe in der Hand der Plebejer gedient hat, als diese bald
darauf die Zulassung zu den Gemeindeaemtern begehrten. Aber die eigentliche
Bestimmung des Tribunats war dieses nicht. Nicht dem politisch privilegierten
Stande ward es abgerungen, sondern den reichen Grund- und Kapitalherren; es
sollte dem gemeinen Mann billige Rechtspflege sichern und eine zweckmaessigere
Finanzverwaltung herbeifuehren. Diesen Zweck hat es nicht erfuellt und konnte
es nicht erfuellen. Der Tribun mochte einzelnen Unbilden, einzelnen schreienden
Haerten steuern; aber der Fehler lag nicht im Unrecht, das man Recht hiess,
sondern im Rechte, welches ungerecht war: und wie konnte der Tribun die
ordentliche Rechtspflege regelmaessig hemmen? haette er es gekonnt, so war auch
damit noch wenig geholfen, wenn nicht die Quellen der Verarmung verstopft
wurden, die verkehrte Besteuerung, das schlechte Kreditsystem, die heillose
Okkupation der Domaenen. Aber hieran wagte man sich nicht, offenbar weil die
reichen Plebejer selbst an diesen Missbraeuchen kein minderes Interesse hatten
als die Patrizier. So gruendete man diese seltsame Magistratur, deren
handgreiflicher Beistand dem gemeinen Mann einleuchtete und die doch die
notwendige oekonomische Reform unmoeglich durchsetzen konnte. Sie ist kein
Beweis politischer Weisheit, sondern ein schlechtes Kompromiss zwischen dem
reichen Adel und der fuehrerlosen Menge. Man hat gesagt, das Volkstribunat habe
Rom vor der Tyrannis bewahrt. Waere dies wahr, so wuerde es wenig bedeuten; die
Aenderung der Staatsform ist an sich fuer ein Volk kein Unheil, und fuer das
roemische war es vielmehr ein Unglueck, dass die Monarchie zu spaet eingefuehrt
ward nach Erschoepfung der physischen und geistigen Kraefte der Nation. Es ist
aber nicht einmal richtig, wie schon das beweist, dass die italischen Staaten
ebenso regelmaessig ohne Tyrannis geblieben sind wie sie in den hellenischen
regelmaessig aufstanden. Der Grund liegt einfach darin, dass die Tyrannis
ueberall die Folge des allgemeinen Stimmrechts ist und dass die Italiker
laenger als die Griechen die nicht grundsaessigen Buerger von den
Gemeindeversammlungen ausschlossen; als Rom hiervon abging, blieb auch die
Monarchie nicht aus, ja knuepfte eben an an das tribunizische Amt. Dass das
Volkstribunat auch genuetzt hat, indem es der Opposition gesetzliche Bahnen
wies und manche Verkehrtheit abwehrte, wird niemand verkennen; aber
ebensowenig, dass, wo es sich nuetzlich erwies, es fuer ganz andere Dinge
gebraucht ward, als wofuer man es begruendet hatte. Das verwegene Experiment,
den Fuehrern der Opposition ein verfassungsmaessiges Veto einzuraeumen und sie
mit der Macht, es ruecksichtslos geltend zu machen, auszustatten, bleibt ein
Notbehelf, der den Staat politisch aus den Angeln gehoben und die sozialen
Missstaende durch nutzlose Palliative hingeschleppt hat.



Indes man hatte den Buergerkrieg organisiert; er ging seinen Gang. Wie zur
Schlacht standen die Parteien sich gegenueber, jede unter ihren Fuehrern;
Beschraenkung der konsularischen, Erweiterung der tribunizischen Gewalt ward
auf der einen, die Vernichtung des Tribunats auf der andern Seite angestrebt;
die gesetzlich straflos gemachte Insubordination, die Weigerung, sich zur
Landesverteidigung zu stellen, die Buss- und Strafklagen namentlich gegen
Beamte, die die Rechte der Gemeinde verletzt oder auch nur ihr Missfallen
erregt hatten, waren die Waffen der Plebejer, denen die Junker Gewalt und
Einverstaendnisse mit den Landesfeinden, gelegentlich auch den Dolch des
Meuchelmoerders entgegensetzten; auf den Strassen kam es zum Handgemenge und
hueben und drueben vergriff man sich an der Heiligkeit der Magistratspersonen.
Viele Buergerfamilien sollen ausgewandert sein und in den benachbarten
Gemeinden einen friedlicheren Wohnsitz gesucht haben; und man mag es wohl
glauben. Es zeugt von dem starken Buergersinn im Volk, nicht dass es diese
Verfassung sich gab, sondern dass es sie ertrug und die Gemeinde trotz der
heftigsten Kaempfe dennoch zusammenhielt. Das bekannteste Ereignis aus diesen
Staendekaempfen ist die Geschichte des Gnaeus Marcius, eines tapferen Adligen,
der von Coriolis Erstuermung den Beinamen trug. Er soll im Jahr 263 (491),
erbittert ueber die Weigerung der Zenturien, ihm das Konsulat zu uebertragen,
beantragt haben, wie einige sagen, die Einstellung der Getreideverkaeufe aus
den Staatsmagazinen, bis das hungernde Volk auf das Tribunat verzichte; wie
andere berichten, geradezu die Abschaffung des Tribunats. Von den Tribunen auf
Leib und Leben angeklagt, habe er die Stadt verlassen, indes nur, um
zurueckzukehren an der Spitze eines volskischen Heeres; jedoch im Begriff,
.seine Vaterstadt fuer den Landesfeind zu erobern, habe das ernste Wort der
Mutter sein Gewissen geruehrt und also sei von ihm der erste Verrat durch einen
zweiten gesuehnt worden und beide durch den Tod. Wieviel darin wahr ist, laesst
sich nicht entscheiden; aber alt ist die Erzaehlung, aus der die naive
Impertinenz der roemischen Annalisten eine vaterlaendische Glorie gemacht hat,
und sie oeffnet den Einblick in die tiefe sittliche und politische
Schaendlichkeit dieser staendischen Kaempfe. Aehnlichen Schlages ist der
Ueberfall des Kapitols durch eine Schar politischer Fluechtlinge, gefuehrt von
dem Sabiner Appius Herdonius im Jahr 294 (460); sie riefen die Sklaven zu den
Waffen, und erst nach heissem Kampf und mit Hilfe der herbeigeeilten Tusculaner
ward die roemische Buergerwehr der catilinarischen Bande Meister. Denselben
Charakter fanatischer Erbitterung tragen andere Ereignisse dieser Zeit, deren
geschichtliche Bedeutung in den luegenseligen Familienberichten sich nicht mehr
erfassen laesst; so das Uebergewicht des Fabischen Geschlechtes, das von 269
bis 275 (485-479) den einen Konsul stellte, und die Reaktion dagegen, die
Auswanderung der Fabier aus Rom und ihre Vernichtung durch die Etrusker am
Cremera (277 477). Noch entsetzlicher war die Ermordung des Volkstribuns Gnaeus
Genucius, der es gewagt hatte, zwei Konsulare zur Rechenschaft zu ziehen und
der am Morgen des fuer die Anklage anberaumten Tages tot im Bette gefunden ward
(281 473). Die unmittelbare Folge dieser Untat war das Publilische Gesetz,
eines der folgenreichsten, das die roemische Geschichte kennt. Zwei der
wichtigsten Ordnungen, die Einfuehrung der plebejischen Tribusversammlung und
die wenngleich bedingte Gleichstellung des Plebiszits mit dem foermlichen, von
der ganzen Gemeinde beschlossenen Gesetz, gehen, jene gewiss, diese
wahrscheinlich zurueck auf den Antrag des Volkstribunen Volero Publilius vom
Jahre 283 (471). Die Plebs hatte bis dahin ihre Beschluesse nach Kurien
gefasst; demnach war in diesen ihren Sonderversammlungen teils ohne Unterschied
des Vermoegens und der Ansaessigkeit bloss nach Koepfen abgestimmt worden,
teils hatten, infolge des im Wesen der Kurienversammlung liegenden
Zusammenstehens der Geschlechtsgenossen, die Klienten der grossen Adelsfamilien
in der Plebejerversammlung miteinander gestimmt. Der eine wie der andere
Umstand gab dem Adel vielfache Gelegenheit, Einfluss auf diese Versammlung zu
ueben und besonders die Wahl der Tribune in seinem Sinne zu lenken; beides fiel
fortan weg durch die neue Abstimmungsweise nach Quartieren. Deren waren in der
Servianischen Verfassung zum Zweck der Aushebung vier gebildet worden, die
Stadt und Land gleichmaessig umfassten (I, 105); spaeterhin - vielleicht im
Jahr 259 (495) - hatte man das roemische Gebiet in zwanzig Distrikte
eingeteilt, von denen die ersten vier die Stadt und deren naechste Umgebung
umfassten, die uebrigen sechzehn mit Zugrundelegung der Geschlechtergaue des
aeltesten roemischen Ackers aus dem Landgebiet gebildet wurden (I, 51). Zu
diesen wurde, wahrscheinlich erst infolge des Publilischen Gesetzes und um die
fuer die Abstimmung wuenschenswerte Ungleichheit der Gesamtzahl der
Stimmabteilungen herbeizufuehren, als einundzwanzigste Tribus die
crustuminische hinzugefuegt, die ihren Namen von dem Orte trug, wo die Plebs
als solche sich konstituiert und das Tribunat gestiftet hatte (I, 282) und
fortan fanden die Sonderversammlungen der Plebs nicht mehr nach Kurien statt,
sondern nach Tribus. In diesen Abteilungen, die durchaus auf dem Grundbesitz
beruhten, stimmten ausschliesslich die ansaessigen Leute, diese jedoch ohne
Unterschied der Groesse des Grundbesitzes und so, wie sie in Doerfern und
Weilern zusammen wohnten; es war also diese Tribusversammlung, die im uebrigen
aeusserlich der nach Kurien geordneten nachgebildet ward, recht eigentlich eine
Versammlung des unabhaengigen Mittelstandes, von der einerseits die
Freigelassenen und Klienten der grossen Mehrzahl nach als nicht ansaessige
Leute ausgeschlossen waren, und in der anderseits der groessere Grundbesitz
nicht so wie in den Zenturien ueberwog. Eine allgemeine
Buergerschaftsversammlung war diese “Zusammenkunft der Menge”
(concilium plebis) noch weniger als die plebejische Kurienversammlung, da sie
nicht bloss wie diese die saemtlichen Patrizier, sondern auch die nicht
grundsaessigen Plebejer ausschloss; aber die Menge war maechtig genug, um es
durchzusetzen, dass ihr Beschluss dem von den Zenturien gefassten rechtlich
gleich gelte, falls er vorher vom Gesamtsenat gebilligt worden war. Dass diese
letzte Bestimmung schon vor Erlass der Zwoelf Tafeln gesetzlich feststand, ist
gewiss; ob man sie gerade bei Gelegenheit des Publilischen Plebiszits
eingefuehrt hat, oder ob sie bereits vorher durch irgendeine andere
verschollene Satzung ins Leben gerufen und auf das Publilische Plebiszit nur
angewendet worden ist, laesst sich nicht mehr ausmachen. Ebenso bleibt es
ungewiss, ob durch dies Gesetz die Zahl der Tribune von zwei auf vier vermehrt
ward oder dies bereits vorher geschehen war.



Einsichtiger angelegt als alle diese Parteimassregeln war der Versuch des
Spurius Cassius, die finanzielle Allmacht der Reichen zu brechen und damit den
eigentlichen Quell des Uebels zu verstopfen. Er war Patrizier, und keiner tat
es in seinem Stande an Rang und Ruhm ihm zuvor; nach zwei Triumphen, im dritten
Konsulat (268 486) brachte er an die Buergergemeinde den Antrag, das
Gemeindeland vermessen zu lassen und es teils zum Besten des oeffentlichen
Schatzes zu verpachten, teils unter die Beduerftigen zu verteilen; das heisst,
er versuchte, die Entscheidung ueber die Domaenen dem Senat zu entreissen und,
gestuetzt auf die Buergerschaft, dem egoistischen Okkupationssystem ein Ende zu
machen. Er mochte meinen, dass die Auszeichnung seiner Persoenlichkeit, die
Gerechtigkeit und Weisheit der Massregel durchschlagen werde, selbst in diesen
Wogen der Leidenschaftlichkeit und der Schwaeche; allein er irrte. Der Adel
erhob sich wie ein Mann; die reichen Plebejer traten auf seine Seite; der
gemeine Mann war missvergnuegt, weil Spurius Cassius, wie Bundesrecht und
Billigkeit geboten, auch den latinischen Eidgenossen bei der Assignation ihr
Teil geben wollte. Cassius musste sterben; es ist etwas Wahres in der Anklage,
dass er koenigliche Gewalt sich angemasst habe, denn freilich versuchte er
gleich den Koenigen, gegen seinen Stand die Gemeinfreien zu schirmen. Sein
Gesetz ging mit ihm ins Grab, aber das Gespenst desselben stand seitdem den
Reichen unaufhoerlich vor Augen und wieder und wieder stand es auf gegen sie,
bis unter den Kaempfen darueber das Gemeinwesen zugrunde ging.



Da ward noch ein Versuch gemacht, die tribunizische Gewalt dadurch zu
beseitigen, dass man dem gemeinen Mann die Rechtsgleichheit auf einem
geregelteren und wirksameren Wege sicherte. Der Volkstribun Gaius Terentilius
Arsa beantragte im Jahr 292 (462) die Ernennung einer Kommission von fuenf
Maennern zur Entwerfung eines gemeinen Landrechts, an das die Konsuln
kuenftighin in ihrer richterlichen Gewalt gebunden sein sollten. Aber der Senat
weigerte sich, diesem Vorschlag seine Sanktion zu geben, und es vergingen zehn
Jahre, ehe derselbe zur Ausfuehrung kam - Jahre des heissesten Staendekampfes,
welche ueberdies vielfach bewegt waren durch Kriege und innere Unruhen; mit
gleicher Hartnaeckigkeit hinderte die Adelspartei die Zulassung des Gesetzes im
Senat und ernannte die Gemeinde wieder und wieder dieselben Maenner zu
Tribunen. Man versuchte durch andere Konzessionen den Angriff zu beseitigen: im
Jahre 297 (457) ward die Vermehrung der Tribune von vier auf zehn bewilligt -
freilich ein zweifelhafter Gewinn; im folgenden Jahre durch ein Icilisches
Plebiszit, das aufgenommen ward unter die beschworenen Privilegien der
Gemeinde, der Aventin, bisher Tempelhain und unbewohnt, unter die aermeren
Buerger zu Bauplaetzen erblichen Besitzes aufgeteilt. Die Gemeinde nahm, was
ihr geboten ward, allein sie hoerte nicht auf, das Landrecht zu fordern.
Endlich im Jahre 300 (454) kam ein Vergleich zustande; der Senat gab in der
Hauptsache nach. Die Abfassung des Landrechts wurde beschlossen; es sollten
dazu ausserordentlicher Weise zehn Maenner von den Zenturien gewaehlt werden,
welche zugleich als hoechste Beamte anstatt der Konsuln zu fungieren hatten
(decem viri consulari imperio legibus scribundis), und zu diesem Posten sollten
nicht bloss Patrizier, sondern auch Plebejer wahlfaehig sein. Diese wurden hier
zum erstenmal, freilich nur fuer ein ausserordentliches Amt, als waehlbar
bezeichnet. Es war dies ein grosser Schritt vorwaerts zu der vollen politischen
Gleichberechtigung, und er war nicht zu teuer damit verkauft, dass das
Volkstribunat aufgehoben, das Provokationsrecht fuer die Dauer des Dezemvirats
suspendiert und die Zehnmaenner nur verpflichtet wurden, die beschworenen
Freiheiten der Gemeinde nicht anzutasten. Vorher indes wurde noch eine
Gesandtschaft nach Griechenland geschickt um die Solonischen und andere
griechische Gesetze heimzubringen, und erst nach deren Rueckkehr wurden fuer
das Jahr 303 (451) die Zehnmaenner gewaehlt. Obwohl es freistand, auch Plebejer
zu ernennen, so traf doch die Wahl auf lauter Patrizier - so maechtig war
damals noch der Adel -, und erst als eine abermalige Wahl fuer 304 (450) noetig
ward, wurden auch einige Plebejer gewaehlt - die ersten nichtadligen Beamten,
die die roemische Gemeinde gehabt hat.



Erwaegt man diese Massregeln in ihrem Zusammenhang, so kann kaum ein anderer
Zweck ihnen untergelegt werden, als die Beschraenkung der konsularischen Gewalt
durch das geschriebene Gesetz an die Stelle der tribunizischen Hilfe zu setzen.
Von beiden Seiten musste man sich ueberzeugt haben, dass es nicht so bleiben
konnte, wie es war, und die Permanenzerklaerung der Anarchie wohl die Gemeinde
zugrunde richtete, aber in der Tat und Wahrheit dabei fuer niemand etwas
herauskam. Ernsthafte Leute mussten einsehen, dass das Eingreifen der Tribune
in die Administration sowie ihre Anklaegertaetigkeit schlechterdings schaedlich
wirkten und der einzige wirkliche Gewinn, den das Tribunat dem gemeinen Mann
gebracht hatte, der Schutz gegen parteiische Rechtspflege war, indem es als
eine Art Kassationsgericht die Willkuer des Magistrats beschraenkte. Ohne
Zweifel ward, als die Plebejer ein geschriebenes Landrecht begehrten, von den
Patriziern erwidert, dass dann der tribunizische Rechtsschutz ueberfluessig
werde; und hierauf scheint von beiden Seiten nachgegeben zu sein. Es ist
vielleicht nie bestimmt ausgesprochen worden, wie es werden sollte nach
Abfassung des Landrechts; aber an dem definitiven Verzicht der Plebs auf das
Tribunat ist nicht zu zweifeln, da dieselbe durch das Dezemvirat in die Lage
kam, nicht anders als auf ungesetzlichem Wege das Tribunat zurueckgewinnen zu
koennen. Die der Plebs gegebene Zusage, dass ihre beschworenen Freiheiten nicht
angetastet werden sollten, kann bezogen werden auf die vom Tribunat
unabhaengigen Rechte der Plebejer, wie die Provokation und der Besitz des
Aventin. Die Absicht scheint gewesen zu sein, dass die Zehnmaenner bei ihrem
Ruecktritt dem Volke vorschlagen sollten, die jetzt nicht mehr nach Willkuer,
sondern nach geschriebenem Recht urteilenden Konsuln wiederum zu waehlen.



Der Plan, wenn er bestand, war weise; es kam darauf an, ob die leidenschaftlich
erbitterten Gemueter hueben und drueben diesen friedlichen Austrag annehmen
wuerden. Die Dezemvirn des Jahres 303 (451) brachten ihr Gesetz vor das Volk
und, von diesem bestaetigt, wurde dasselbe, in zehn kupferne Tafeln
eingegraben, auf dem Markt an der Rednerbuehne vor dem Rathaus angeschlagen. Da
indes noch ein Nachtrag erforderlich schien, so ernannte man auf das Jahr 304
(450) wieder Zehnmaenner, die noch zwei Tafeln hinzufuegten; so entstand das
erste und einzige roemische Landrecht, das Gesetz der Zwoelf Tafeln. Es ging
aus einem Kompromiss der Parteien hervor und kann schon darum tiefgreifende,
ueber nebensaechliche und blosse Zweckmaessigkeitsbestimmungen hinausgehende
Aenderungen des bestehenden Rechts nicht wohl enthalten haben. Sogar im
Kreditwesen trat keine weitere Milderung ein, als dass ein - wahrscheinlich
niedriges - Zinsmaximum (10 Prozent) festgestellt und der Wucherer mit schwerer
Strafe - charakteristisch genug mit einer weit schwereren als der Dieb -
bedroht ward; der strenge Schuldprozess blieb wenigstens in seinen Hauptzuegen
ungeaendert. Aenderungen der staendischen Rechte waren begreiflicherweise noch
weniger beabsichtigt; der Rechtsunterschied zwischen steuerpflichtigen und
vermoegenslosen Buergern, die Ungueltigkeit der Ehe zwischen Adligen und
Buergerlichen wurden vielmehr aufs neue im Stadtrecht bestaetigt, ebenso zur
Beschraenkung der Beamtenwillkuer und zum Schutz des Buergers ausdruecklich
vorgeschrieben, dass das spaetere Gesetz durchaus dem frueheren vorgehen und
dass kein Volksschluss gegen einen einzelnen Buerger erlassen werden solle. Am
bemerkenswertesten ist die Ausschliessung der Provokation an die Tribuskomitien
in Kapitalsachen, waehrend die an die Zenturien gewaehrleistet ward; was sich
daraus erklaert, dass die Strafgerichtsbarkeit von der Plebs und ihren
Vorstehern in der Tat usurpiert war und mit dem Tribunal auch der tribunizische
Kapitalprozess notwendig fiel, waehrend es vielleicht die Absicht war, den
aedilizischen Multprozess beizubehalten. Die wesentliche politische Bedeutung
lag weit weniger in dem Inhalt des Weistums als in der jetzt foermlich
festgestellten Verpflichtung der Konsuln, nach diesen Prozessformen und diesen
Rechtsregeln Recht zu sprechen, und in der oeffentlichen Aufstellung des
Gesetzbuchs, wodurch die Rechtsverwaltung der Kontrolle der Publizitaet
unterworfen und der Konsul genoetigt ward, allen gleiches und wahrhaft gemeines
Recht zu sprechen.



Der Ausgang des Dezemvirats liegt in tiefem Dunkel. Es blieb - so wird
berichtet - den Zehnmaennern nur noch uebrig, die beiden letzten Tafeln zu
publizieren und alsdann der ordentlichen Magistratur Platz zu machen. Sie
zoegerten indes; unter dem Vorwande, dass das Gesetz noch immer nicht fertig
sei, fuehrten sie selbst nach Ablauf des Amtsjahres ihr Amt weiter, was
insofern moeglich war, als nach roemischem Staatsrecht die
ausserordentlicherweise zur Revision der Verfassung berufene Magistratur durch
die ihr gesetzte Endfrist rechtlich nicht gebunden werden kann. Die gemaessigte
Fraktion der Aristokratie, die Valerier und Horatier an ihrer Spitze, soll
versucht haben, im Senat die Abdankung der Dezemvirn zu erzwingen; allein das
Haupt der Zehnmaenner, Appius Claudius, von Haus aus ein starrer Aristokrat,
aber jetzt umschlagend zum Demagogen und zum Tyrannen, gewann das Uebergewicht
im Senat, und auch das Volk fuegte sich. Die Aushebung eines doppelten Heeres
ward ohne Widerspruch vollzogen und der Krieg gegen die Volsker wie gegen die
Sabiner begonnen. Da wurde der gewesene Volkstribun Lucius Siccius Dentatus,
der tapferste Mann in Rom, der in hundertundzwanzig Schlachten gefochten und
fuenfundvierzig ehrenvolle Narben aufzuzeigen hatte, tot vor dem Lager
gefunden, meuchlerisch ermordet, wie es hiess, auf Anstiften der Zehnmaenner.
Die Revolution gaerte in den Gemuetern; zum Ausbruch brachte sie der ungerechte
Wahrspruch des Appius in dem Prozess um die Freiheit der Tochter des
Centurionen Lucius Verginius, der Braut des gewesenen Volkstribuns Lucius
Icilius, welcher Spruch das Maedchen den Ihrigen entriss, um sie unfrei und
rechtlos zu machen und den Vater bewog, seiner Tochter auf offenem Markt das
Messer selber in die Brust zu stossen, um sie der gewissen Schande zu
entreissen. Waehrend das Volk erstarrt ob der unerhoerten Tat die Leiche des
schoenen Maedchens umstand, befahl der Dezemvir seinen Buetteln, den Vater und
alsdann den Braeutigam vor seinen Stuhl zu fuehren, um ihm, von dessen Spruch
keine Berufung galt, sofort Rede zu stehen wegen ihrer Auflehnung gegen seine
Gewalt. Nun war das Mass voll. Geschuetzt von den brausenden Volksmassen
entziehen der Vater und der Braeutigam des Maedchens sich den Haeschern des
Gewaltherrn, und waehrend in Rom der Senat zittert und schwankt, erscheinen die
beiden mit zahlreichen Zeugen der furchtbaren Tat in den beiden Lagern. Das
Unerhoerte wird berichtet; vor allen Augen oeffnet sich die Kluft, die der
mangelnde tribunizische Schutz in der Rechtssicherheit gelassen hat, und was
die Vaeter getan, wiederholen die Soehne. Abermals verlassen die Heere ihre
Fuehrer; sie ziehen in kriegerischer Ordnung durch die Stadt und abermals auf
den heiligen Berg, wo sie abermals ihre Tribune sich ernennen. Immer noch
weigern die Dezemvirn die Niederlegung ihrer Gewalt; da erscheint das Heer mit
seinen Tribunen in der Stadt und lagert sich auf dem Aventin. Jetzt endlich, wo
der Buergerkrieg schon da war und der Strassenkampf stuendlich beginnen konnte,
jetzt entsagen die Zehnmaenner ihrer angemassten und entehrten Gewalt, und die
Konsuln Lucius Valerius und Marcus Horatius vermitteln einen zweiten Vergleich,
durch den das Volkstribunal wieder hergestellt wurde. Die Anklagen gegen die
Dezemvirn endigten damit, dass die beiden schuldigsten, Appius Claudius und
Spurius Oppius, im Gefaengnis sich das Leben nahmen, die acht anderen ins Exil
gingen und der Staat ihr Vermoegen einzog. Weitere gerichtliche Verfolgungen
hemmte der kluge und gemaessigte Volkstribun Marcus Duilius durch den
rechtzeitigen Gebrauch seines Veto.



So lautet die Erzaehlung, wie der Griffel der roemischen Aristokraten sie
aufgezeichnet hat; unmoeglich aber kann, auch von den Nebenumstaenden
abgesehen, die grosse Krise, der die Zwoelf Tafeln entsprangen, in solche
romantische Abenteuerlichkeiten und politische Unbegreiflichkeiten ausgelaufen
sein. Das Dezemvirat war nach der Abschaffung des Koenigtums und der Einsetzung
des Volkstribunats der dritte grosse Sieg der Plebs, und die Erbitterung der
Gegenpartei gegen die Institution wie gegen ihr Haupt Appius Claudius ist
erklaerlich genug. Die Plebejer hatten damit das passive Wahlrecht zu dem
hoechsten Gemeindeamt und das gemeine Landrecht errungen; und nicht sie waren
es, die Ursache hatten, sich gegen die neue Magistratur aufzulehnen und mit
Waffengewalt das rein patrizische Konsularregiment zu restaurieren. Dies Ziel
kann nur von der Adelspartei verfolgt worden sein, und wenn die
patrizisch-plebejischen Dezemvirn den Versuch gemacht haben, sich ueber die
Zeit hinaus im Amte zu behaupten, so ist sicherlich dagegen in erster Reihe der
Adel in die Schranken getreten; wobei er freilich nicht versaeumt haben wird
geltend zu machen, dass ja auch der Plebs ihre verbrieften Rechte geschmaelert,
insbesondere das Tribunat ihr genommen sei. Gelang es dann dem Adel, die
Dezemvirn zu beseitigen, so ist es allerdings begreiflich, dass nach deren
Sturz die Plebs jetzt abermals in Waffen zusammentrat, um die Ergebnisse sowohl
der frueheren Revolution von 260 wie auch der juengsten Bewegung sich zu
sichern; und nur als Kompromiss in diesem Konflikt lassen die
Valerisch-Horatischen Gesetze von 305 (449) sich verstehen. Der Vergleich fiel
wie natuerlich durchaus zu Gunsten der Plebejer aus und beschraenkte abermals
in empfindlicher Weise die Gewalt des Adels. Dass das Volkstribunat wieder
hergestellt, das dem Adel abgedrungene Stadtrecht definitiv festgehalten und
die Konsuln danach zu richten verpflichtet wurden, versteht sich von selbst.
Durch das Stadtrecht verloren allerdings die Tribus die angemasste
Gerichtsbarkeit in Kapitalsachen; allein die Tribune erhielten sie zurueck,
indem ein Weg gefunden ward, ihnen fuer solche Faelle die Verhandlung mit den
Zenturien moeglich zu machen. Ueberdies blieb ihnen in dem Recht, auf
Geldbussen unbeschraenkt zu erkennen und diesen Spruch an die Tribuskomitien zu
bringen, ein ausreichendes Mittel, die buergerliche Existenz des patrizischen
Gegners zu vernichten. Es ward ferner auf Antrag der Konsuln von den Zenturien
beschlossen, dass kuenftig jeder Magistrat, also auch der Diktator bei seiner
Ernennung verpflichtet werden solle, der Provokation stattzugeben; wer dem
zuwider einen Beamten ernannte, buesste mit dem Kopfe. Im uebrigen behielt der
Diktator die bisherige Gewalt und konnte namentlich der Tribun seine
Amtshandlungen nicht wie die der Konsuln kassieren.



Eine weitere Beschraenkung der konsularischen Machtfuelle war es, dass die
Verwaltung der Kriegskasse zwei von der Gemeinde gewaehlten Zahlmeistern
(quaestores) uebertragen ward, die zuerst fuer 307 (447) ernannt wurden. Die
Ernennung sowohl der beiden neuen Zahlmeister fuer den Krieg wie auch der
beiden die Stadtkasse verwaltenden ging jetzt ueber auf die Gemeinde; der
Konsul behielt statt der Wahl nur die Wahlleitung. Die Versammlung, in der die
Zahlmeister erwaehlt wurden, war die der saemtlichen patrizisch-plebejischen
ansaessigen Leute und stimmte nach Quartieren ab; worin ebenfalls eine
Konzession an die diese Versammlungen weit mehr als die Zenturiatkomitien
beherrschende plebejische Bauernschaft liegt.



Folgenreicher noch war es, dass den Tribunen Anteil an den Verhandlungen im
Senat eingeraeumt ward. Zwar in den Sitzungssaal die Tribune zuzulassen, schien
dem Senat unter seiner Wuerde; es wurde ihnen eine Bank an die Tuer gesetzt, um
von da aus den Verhandlungen zu folgen. Das tribunizische Interzessionsrecht
hatte sich auch auf die Beschluesse des Gesamtsenats erstreckt, seit dieser aus
einer beratenden zu einer beschliessenden Behoerde geworden war, was wohl
zuerst eintrat in dem Fall, wo ein Plebiszit fuer die ganze Gemeinde verbindend
werden sollte; es war natuerlich, dass man seitdem den Tribunen eine gewisse
Beteiligung an den Verhandlungen in der Kurie einraeumte. Um auch gegen
Unterschiebung und Verfaelschung von Senatsbeschluessen gesichert zu sein, an
deren Gueltigkeit ja die der wichtigsten Plebiszite geknuepft war, wurde
verordnet, dass in Zukunft dieselben nicht bloss bei den patrizischen
Stadtquaestoren im Saturnus-, sondern ebenfalls bei den plebejischen Aedilen im
Cerestempel hinterlegt werden sollten. So endigte dieser Kampf, der begonnen
war, um die Gewalt der Volkstribune zu beseitigen, mit der abermaligen und nun
definitiven Sanktionierung ihres Rechts, sowohl einzelne Verwaltungsakte auf
Anrufen des Beschwerten als auch jede Beschlussnahme der konstitutiven
Staatsgewalten nach Ermessen zu kassieren. Mit den heiligsten Eiden und allem,
was die Religion Ehrfuerchtiges darbot, und nicht minder mit den foermlichsten
Gesetzen wurde abermals sowohl die Person der Tribune als die ununterbrochene
Dauer und die Vollzaehligkeit des Kollegiums gesichert. Es ist seitdem nie
wieder in Rom ein Versuch gemacht worden, diese Magistratur aufzuheben.




KAPITEL III.

Die Ausgleichung der Stände und die neue Aristokratie


Die tribunizischen Bewegungen scheinen vorzugsweise aus den sozialen, nicht aus
den politischen Missverhaeltnissen hervorgegangen zu sein und es ist guter
Grund vorhanden zu der Annahme, dass ein Teil der vermoegenden, in den Senat
aufgenommenen Plebejer denselben nicht minder entgegen war als die Patrizier;
denn die Privilegien, gegen welche die Bewegung vorzugsweise sich richtete,
kamen auch ihnen zugute, und wenn sie auch wieder in anderer Beziehung sich
zurueckgesetzt fanden, so mochte es ihnen doch keineswegs an der Zeit scheinen,
ihre Ansprueche auf Teilnahme an den Aemtern geltend zu machen, waehrend der
ganze Senat in seiner finanziellen Sondermacht bedroht war. So erklaert es
sich, dass waehrend der ersten fuenfzig Jahre der Republik kein Schritt
geschah, der geradezu auf politische Ausgleichung der Staende hinzielte.



Allein eine Buergschaft der Dauer trug dieses Buendnis der Patrizier und der
reichen Plebejer doch keineswegs in sich. Ohne Zweifel hatte ein Teil der
vornehmen plebejischen Familien von Haus aus der Bewegungspartei sich
angeschlossen, teils aus Billigkeitsgefuehl gegen ihre Standesgenossen, teils
infolge des natuerlichen Bundes aller Zurueckgesetzten, teils endlich, weil sie
begriffen, dass Konzessionen an die Menge auf die Laenge unvermeidlich waren
und dass sie, richtig benutzt, die Beseitigung der Sonderrechte des Patriziats
zur Folge haben und damit der plebejischen Aristokratie das entscheidende
Gewicht im Staate geben wuerden. Wenn diese Ueberzeugung, wie das nicht fehlen
konnte, in weitere Kreise eindrang und die plebejische Aristokratie an der
Spitze ihres Standes den Kampf gegen den Geschlechtsadel aufnahm, so hielt sie
in dem Tribunat den Buergerkrieg gesetzlich in der Hand und konnte mit dem
sozialen Notstand die Schlachten schlagen, um dem Adel die Friedensbedingungen
zu diktieren und als Vermittler zwischen beiden Parteien fuer sich den Zutritt
zu den Aemtern zu erzwingen.



Ein solcher Wendepunkt in der Stellung der Parteien trat ein nach dem Sturz des
Dezemvirats. Es war jetzt vollkommen klar geworden, dass das Volkstribunat sich
nicht beseitigen liess; die plebejische Aristokratie konnte nichts Besseres
tun, als sich dieses gewaltigen Hebels zu bemaechtigen und sich desselben zur
Beseitigung der politischen Zuruecksetzung ihres Standes zu bedienen.



Wie wehrlos der Geschlechtsadel der vereinigten Plebs gegenueberstand, zeigt
nichts so augenscheinlich, als dass der Fundamentalsatz der exklusiven Partei,
die Ungueltigkeit der Ehe zwischen Adligen und Buergerlichen, kaum vier Jahre
nach der Dezemviralrevolution auf den ersten Streich fiel. Im Jahre 309 (445)
wurde durch das Canuleische Plebiszit verordnet, dass die Ehe zwischen Adligen
und Buergerlichen als eine rechte roemische gelten und die daraus erzeugten
Kinder dem Stande des Vaters folgen sollten. Gleichzeitig wurde ferner
durchgesetzt, dass statt der Konsuln Kriegstribune - es gab deren damals, vor
der Teilung des Heeres in Legionen, sechs, und danach richtete sich auch die
Zahl dieser Magistrate - mit konsularischer Gewalt ^1 und konsularischer
Amtsdauer von den Zenturien gewaehlt werden sollten. Die naechste Ursache war
militaerischer Art, indem die vielfachen Kriege eine groessere Zahl von
obersten Feldherren forderten, als die Konsularverfassung sie gewaehrte; aber
die Aenderung ist von wesentlicher Bedeutung fuer den Staendekampf geworden, ja
vielleicht jener militaerische Zweck fuer diese Einrichtung mehr der Vorwand
als der Grund gewesen. Zu Offizierstellen konnte nach altem Recht jeder
dienstpflichtige Buerger oder Insasse gelangen, und es ward also damit das
hoechste Amt, nachdem es voruebergehend schon im Dezemvirat den Plebejern
geoeffnet worden war, jetzt in umfassender Weise saemtlichen freigewordenen
Buergern gleichmaessig zugaenglich gemacht. Die Frage liegt nahe, welches
Interesse der Adel dabei haben konnte, da er einmal auf den Alleinbesitz des
hoechsten Amtes verzichten und in der Sache nachgeben musste, den Plebejern den
Titel zu versagen und das Konsulat ihnen in dieser wunderlichen Form
zuzugestehen ^2. Einmal aber knuepften sich an die Bekleidung des hoechsten
Gemeindeamts mancherlei teils persoenliche, teils erbliche Ehrenrechte: so galt
die Ehre des Triumphs als rechtlich bedingt durch die Bekleidung des hoechsten
Gemeindeamts und wurde nie einem Offizier gegeben, der nicht dieses selbst
verwaltet hatte; so stand es den Nachkommen eines kurulischen Beamten frei, das
Bild eines solchen Ahnen im Familiensaal auf- und bei geeigneten Veranlassungen
oeffentlich zur Schau zu stellen, waehrend dies fuer andere Vorfahren nicht
statthaft war ^3. Es ist ebenso leicht zu erklaeren wie schwer zu
rechtfertigen, dass der regierende Herrenstand weit eher das Regiment selbst
als die daran geknuepften Ehrenrechte, namentlich die erblichen, sich entwinden
liess und darum, als es jenes mit den Plebejern teilen musste, den tatsaechlich
hoechsten Gemeindebeamten rechtlich nicht als Inhaber des kurulischen Sessels,
sondern als einfachen Stabsoffizier hinstellte, dessen Auszeichnung eine rein
persoenliche war. Von groesserer politischer Bedeutung aber als die Versagung
des Ahnenrechts und der Ehre des Triumphs war es, dass die Ausschliessung der
im Senat sitzenden Plebejer von der Debatte notwendig fuer diejenigen von ihnen
fiel, die als designierte oder gewesene Konsuln in die Reihe der vor den
uebrigen um ihr Gutachten zu fragenden Senatoren eintraten; insofern war es
allerdings fuer den Adel von grosser Wichtigkeit, den Plebejer nur zu einem
konsularischen Amt, nicht aber zum Konsulat selbst zuzulassen.



——————————————————————-



^1 Die Annahme, dass rechtlich den patrizischen Konsulartribunen das volle, den
plebejischen nur das militaerische Imperium zugestanden habe, ruft nicht bloss
manche Fragen hervor, auf die es keine Antwort gibt, zum Beispiel, was denn
geschah, wenn, wie dies gesetzlich moeglich war, die Wahl auf lauter Plebejer
fiel, sondern verstoesst vor allem gegen den Fundamentalsatz des roemischen
Staatsrechts, dass das Imperium, das heisst das Recht, dem Buerger im Namen der
Gemeinde zu befehlen, qualitativ unteilbar und ueberhaupt keiner anderen als
einer raeumlichen Abgrenzung faehig ist. Es gibt einen Stadtrechtsbezirk und
einen Kriegsrechtsbezirk, in welchem letzteren die Provokation und andere
stadtrechtliche Bestimmungen nicht massgebend sind; es gibt Beamte, wie zum
Beispiel die Prokonsuln, welche lediglich in dem letzteren zu funktionieren
vermoegen; aber es gibt im strengen Rechtssinn keine Beamten mit bloss
jurisdiktionellem wie keine mit bloss militaerischem Imperium. Der Prokonsul
ist in seinem Bezirk eben wie der Konsul zugleich Oberfeldherr und Oberrichter
und befugt, nicht bloss unter Nichtbuergern und Soldaten, sondern auch unter
Buergern den Prozess zu instruieren. Selbst als mit der Einsetzung der Praetur
der Begriff der Kompetenz fuer die magistratus maiores aufkommt, hat er mehr
tatsaechliche als eigentlich rechtliche Geltung: der staedtische Praetor ist
zwar zunaechst Oberrichter, aber er kann auch wenigstens fuer gewisse Faelle
die Zenturien berufen und kann ein Heer befehligen; dem Konsul kommt in der
Stadt zunaechst die Oberverwaltung und der Oberbefehl zu, aber er fungiert doch
auch bei Emanzipation und Adoption als Gerichtsherr - die qualitative
Unteilbarkeit des hoechsten Amtes ist also selbst hier noch beiderseits mit
grosser Schaerfe festgehalten. Es muss also die militaerische wie die
jurisdiktionelle Amtsgewalt oder, um diese, dem roemischen Recht dieser Zeit
fremden Abstraktionen beiseite zu lassen, die Amtsgewalt schlechthin den
plebejischen Konsulartribunen virtuell so gut wie den patrizischen zugestanden
haben. Aber wohl moegen, wie W. A. Becker (Handbuch, Bd. 2, 2, S. 137) meint,
aus denselben Gruenden, weshalb spaeterhin neben das gemeinschaftliche Konsulat
die - tatsaechlich laengere Zeit den Patriziern vorbehaltene - Praetur gestellt
ward, faktisch schon waehrend des Konsulartribunats die plebejischen Glieder
des Kollegiums von der Jurisdiktion ferngehalten worden sein und insofern die
spaetere Kompetenzteilung zwischen Konsuln und Praetoren mittels des
Konsulartribunats sich vorbereitet haben.



^2 Die Verteidigung, dass der Adel an der Ausschliessung der Plebejer aus
religioeser Befangenheit festgehalten habe, verkennt den Grundcharakter der
roemischen Religion und traegt den modernen Gegensatz zwischen Kirche und Staat
in das Altertum hinein. Die Zulassung des Nichtbuergers zu einer buergerlich
religioesen Verrichtung musste freilich dem rechtglaeubigen Roemer als
suendhaft erscheinen; aber nie hat auch der strengste Orthodoxe bezweifelt,
dass durch die lediglich und allein vom Staat abhaengige Zulassung in die
buergerliche Gemeinschaft auch die volle religioese Gleichheit herbeigefuehrt
werde. All jene Gewissensskrupel, deren Ehrlichkeit an sich nicht beanstandet
werden soll, waren abgeschnitten, sowie man den Plebejern in Masse rechtzeitig
das Patriziat zugestand. Nur das etwa kann man zur Entschuldigung des Adels
geltend machen, dass er, nachdem er bei Abschaffung des Koenigtums den rechten
Augenblick hierzu versaeumt hatte, spaeter selber nicht mehr imstande war, das
Versaeumte nachzuholen.



^3 Ob innerhalb des Patriziats die Unterscheidung dieser “kurulischen
Haeuser” von den uebrigen Familien jemals von ernstlicher politischer
Bedeutung gewesen ist, laesst sich weder mit Sicherheit verneinen noch mit
Sicherheit bejahen, und ebensowenig wissen wir, ob es in dieser Epoche wirklich
noch nicht kurulische Patrizierfamilien in einiger Anzahl gab.



————————————————————————-



Indes trotz dieser kraenkenden Zuruecksetzung waren doch die
Geschlechterprivilegien, soweit sie politischen Wert hatten, durch die neue
Institution gesetzlich beseitigt, und wenn der roemische Adel seines Namens
wert gewesen waere, haette er jetzt den Kampf aufgeben muessen. Allein er hat
es nicht getan. Wenn auch ein vernuenftiger und gesetzlicher Widerstand fortan
unmoeglich war, so bot sich doch noch ein weites Feld fuer die tueckische
Opposition der kleinen Mittel, der Schikanen und der Kniffe; und so wenig
ehrenhaft und staatsklug dieser Widerstand war, so war er doch in einem
gewissen Sinne erfolgreich. Er hat allerdings schliesslich dem gemeinen Mann
Konzessionen verschafft, zu welchen die vereinigte roemische Aristokratie nicht
leicht gezwungen worden waere; aber er hat es auch vermocht, den Buergerkrieg
noch um ein Jahrhundert zu verlaengern und jenen Gesetzen zum Trotz das
Regiment noch mehrere Menschenalter hindurch tatsaechlich im Sonderbesitz des
Adels zu erhalten.



Die Mittel, deren der Adel sich bediente, waren so mannigfach wie die
politische Kuemmerlichkeit ueberhaupt. Statt die Frage ueber die Zulassung oder
Ausschliessung der Buergerlichen bei den Wahlen ein fuer allemal zu
entscheiden, raeumte man, was man einraeumen musste, nur fuer die jedesmal
naechsten Wahlen ein; jaehrlich erneuerte sich also der eitle Kampf, ob
patrizische Konsuln oder aus beiden Staenden Kriegstribune mit konsularischer
Gewalt ernannt werden sollten, und unter den Waffen des Adels erwies sich
diese, den Gegner durch Ermuedung und Langweile zu ueberwinden, keineswegs als
die unwirksamste.



Man zersplitterte ferner die bis dahin ungeteilte hoechste Geaalt, um die
unvermeidliche Niederlage durch Vermehrung der Angriffspunkte in die Laenge zu
ziehen. So wurde die der Regel nach jedes vierte Jahr stattfindende
Feststellung des Budgets und der Buerger- und Steuerlisten, welche bisher durch
die Konsuln bewirkt worden war, schon im Jahre 319 (435) zweien von den
Zenturien aus dem Adel auf hoechstens achtzehn Monate ernannten Schaetzern
(censores) uebertragen. Das neue Amt ward allmaehlich zum Palladium der
Adelspartei, weniger noch wegen seines finanziellen Einflusses als wegen des
daran sich knuepfenden Rechts, die erledigten Plaetze im Senat und in der
Ritterschaft zu besetzen und bei der Feststellung der Listen von Senat, Ritter-
und Buergerschaft einzelne Personen aus denselben zu entfernen; die hohe
Bedeutung indes und die moralische Machtfuelle, welche spaeterhin der Zensur
beiwohnt, hat sie in dieser Epoche noch keineswegs besessen.



Dagegen die im Jahre 333 (421) hinsichtlich der Quaestur getroffene wichtige
Aenderung glich diesen Erfolg der Adelspartei reichlich wieder aus. Die
patrizisch-plebejische Quartierversammlung, vielleicht darauf sich stuetzend,
dass wenigstens die beiden Kriegszahlmeister faktisch mehr Offiziere waren als
Zivilbeamte und insofern der Plebejer so gut wie zum Militaertribunat auch zur
Quaestur befaehigt erschien, setzte es durch, dass fuer die Quaestorenwahlen
auch plebejische Bewerber zugelassen wurden und erwarb damit zum erstenmal zu
dem aktiven Wahlrecht auch das passive fuer eines der ordentlichen Aemter. Mit
Recht ward es auf der einen Seite als ein grosser Sieg, auf der anderen als
eine schwere Niederlage empfunden, dass fortan zu dem Kriegs- wie zu dem
Stadtzahlmeisteramt der Patrizier und der Plebejer aktiv und passiv gleich
wahlfaehig waren.



Trotz der hartnaeckigsten Gegenwehr schritt der Adel doch nur von Verlust zu
Verlust; die Erbitterung stieg, wie die Macht sank. Er hat es wohl noch
versucht, die der Gemeinde vertragsmaessig zugesicherten Rechte geradezu
anzutasten; aber es waren diese Versuche weniger berechnete Parteimanoever als
Akte einer impotenten Rachsucht. So namentlich der Prozess gegen Maelius, wie
unsere allerdings wenig zuverlaessige Ueberlieferung ihn berichtet. Spurius
Maelius, ein reicher Plebejer, verkaufte waehrend schwerer Teuerung (315 439)
Getreide zu solchen Preisen, dass er den patrizischen Magazinvorsteher
(praefectus annonae) Gaius Minucius beschaemte und kraenkte. Dieser
beschuldigte ihn des Strebens nach der koeniglichen Gewalt; mit welchem Recht,
koennen wir freilich nicht entscheiden, allein es ist kaum glaublich, dass ein
Mann, der nicht einmal das Tribunat bekleidet hatte, ernstlich an die Tyrannis
gedacht haben sollte. Indes die Behoerden nahmen die Sache ernsthaft, und auf
die Menge Roms hat der Zeterruf des Koenigtums stets aehnliche Wirkung geuebt
wie der Papstzeter auf die englischen Massen. Titus Quinctius Capitolinus, der
zum sechstenmal Konsul war, ernannte den achtzigjaehrigen Lucius Quinctius
Cincinnatus zum Diktator ohne Provokation, in offener Auflehnung gegen die
beschworenen Gesetze. Maelius, vorgeladen, machte Miene, sich dem Befehl zu
entziehen; da erschlug ihn der Reiterfuehrer des Diktators, Gaius Servilius
Ahala, mit eigener Hand. Das Haus des Ermordeten ward niedergerissen, das
Getreide aus seinen Speichern dem Volke umsonst verteilt, und die seinen Tod zu
raechen drohten, heimlich ueber die Seite gebracht. Dieser schaendliche
Justizmord, eine Schande mehr noch fuer das leichtglaeubige und blinde Volk als
fuer die tueckische Junkerpartei, ging ungestraft hin; aber wenn diese gehofft
hatte, damit das Provokationsrecht zu untergraben, so hatte sie umsonst die
Gesetze verletzt und umsonst unschuldiges Blut vergossen.



Wirksamer als alle uebrigen Mittel erwiesen sich dem Adel Wahlintrigen und
Pfaffentrug. Wie arg jene gewesen sein muessen, zeigt am besten, dass es schon
322 (432) noetig schien, ein eigenes Gesetz gegen Wahlumtriebe zu erlassen, das
natuerlich nichts half. Konnte man nicht durch Korruption oder Drohung auf die
Stimmberechtigten wirken, so taten die Wahldirektoren das uebrige und liessen
zum Beispiel so viele plebejische Kandidaten zu, dass die Stimmen der
Opposition sich zersplitterten, oder liessen diejenigen von der Kandidatenliste
weg, die die Majoritaet zu waehlen beabsichtigte. Ward trotz alledem eine
unbequeme Wahl durchgesetzt, so wurden die Priester befragt, ob bei derselben
nicht eine Nichtigkeit in der Voegelschau oder den sonstigen religioesen
Zeremonien vorgekommen sei; welche diese alsdann zu entdecken nicht
ermangelten. Unbekuemmert um die Folgen und uneingedenk des weisen Beispiels
der Ahnen liess man den Satz sich feststellen, dass das Gutachten der
priesterlichen Sachverstaendigenkollegien ueber Voegelzeichen, Wunder und
aehnliche Dinge den Beamten von Rechts wegen binde, und es in ihre Macht
kommen, jeden Staatsakt, sei es die Weihung eines Gotteshauses oder sonst eine
Verwaltungshandlung, sei es Gesetz oder Wahl, wegen religioeser Nullitaeten zu
kassieren. Auf diesem Wege wurde es moeglich, dass, obwohl die Waehlbarkeit der
Plebejer schon im Jahre 333 (421) fuer die Quaestur gesetzlich festgestellt
worden war und seitdem rechtlich anerkannt blieb, dennoch erst im Jahre 345
(409) der erste Plebejer zur Quaestur gelangte; aehnlich haben das
konsularische Kriegstribunat bis zum Jahre 354 (400) fast ausschliesslich
Patrizier bekleidet. Es zeigte sich, dass die gesetzliche Abschaffung der
Adelsprivilegien noch keineswegs die plebejische Aristokratie wirklich und
tatsaechlich dem Geschlechtsadel gleichgestellt hatte. Mancherlei Ursachen
wirkten dabei zusammen: die zaehe Opposition des Adels liess sich weit leichter
in einem aufgeregten Moment der Theorie nach ueber den Haufen werfen, als in
den jaehrlich wiederkehrenden Wahlen dauernd niederhalten; die Hauptursache
aber war die innere Uneinigkeit der Haeupter der plebejischen Aristokratie und
der Masse der Bauernschaft. Der Mittelstand, dessen Stimmen in den Komitien
entschieden, fand sich nicht berufen, die vornehmen Nichtadligen vorzugsweise
auf den Schild zu heben, solange seine eigenen Forderungen von der plebejischen
nicht minder wie von der patrizischen Aristokratie zurueckgewiesen wurden.



Die sozialen Fragen hatten waehrend dieser politischen Kaempfe im ganzen geruht
oder waren doch mit geringer Energie verhandelt worden. Seitdem die plebejische
Aristokratie sich des Tribunats zu ihren Zwecken bemaechtigt hatte, war weder
von der Domaenenangelegenheit noch von der Reform des Kreditwesens ernstlich
die Rede gewesen; obwohl es weder fehlte an neugewonnenen Laendereien noch an
verarmenden oder verarmten Bauern. Einzelne Assignationen, namentlich in
neueroberten Grenzgebieten, erfolgten wohl, so des ardeatischen Gebiets 312
(442), des labicanischen 336 (418), des veientischen 361 (393), jedoch mehr aus
militaerischen Gruenden, als um dem Bauer zu helfen, und keineswegs in
ausreichenden Umfang. Wohl machten einzelne Tribune den Versuch, das Gesetz des
Cassius wieder aufzunehmen: so stellten Spurius Maecilius und Spurius Metilius
im Jahre 337 (417) den Antrag auf Aufteilung saemtlicher Staatslaendereien -
allein sie scheiterten, was charakteristisch fuer die damalige Situation ist,
an dem Widerstand ihrer eigenen Kollegen, das heisst der plebejischen
Aristokratie. Auch unter den Patriziern versuchten einige, der gemeinen Not zu
helfen; allein mit nicht besserem Erfolg als einst Spurius Cassius. Patrizier
wie dieser, und wie dieser ausgezeichnet durch Kriegsruhm und persoenliche
Tapferkeit, soll Marcus Manlius, der Retter der Burg waehrend der gallischen
Belagerung, als Vorkaempfer aufgetreten sein fuer die unterdrueckten Leute, mit
denen sowohl die Kriegskameradschaft ihn verband wie der bittere Hass gegen
seinen Rivalen, den gefeierten Feldherrn und optimatischen Parteifuehrer Marcus
Furius Camillus. Als ein tapferer Offizier ins Schuldgefaengnis abgefuehrt
werden sollte, trat Manlius fuer ihn ein und loeste mit seinem Gelde ihn aus;
zugleich bot er seine Grundstuecke zum Verkauf aus, laut erklaerend, dass,
solange er noch einen Fussbreit Landes besitze, solche Unbill nicht vorkommen
solle. Das war mehr als genug, um die ganze Regimentspartei, Patrizier wie
Plebejer, gegen den gefaehrlichen Neuerer zu vereinigen. Der
Hochverratsprozess, die Anschuldigung der beabsichtigten Erneuerung des
Koenigtums, wirkte mit dem tueckischen Zauber stereotyp gewordener
Parteiphrasen auf die blinde Menge; sie selbst verurteilte ihn zum Tode, und
nichts trug sein Ruhm ihm ein, als dass man das Volk zum Blutgericht an einem
Ort versammelte, von wo die Stimmenden den Burgfelsen nicht erblickten, den
stummen Mahner an die Rettung des Vaterlandes aus der hoechsten Gefahr durch
die Hand desselben Mannes, welchen man jetzt dem Henker ueberlieferte (370
384).



Waehrend also die Reformversuche im Keim erstickt wurden, wurde das
Missverstaendnis immer schreiender, indem einerseits infolge der gluecklichen
Kriege die Domanialbesitzungen mehr und mehr sich ausdehnten, anderseits in der
Bauernschaft die Ueberschuldung und Verarmung immer weiter um sich griff,
namentlich infolge des schweren Veientischen Krieges (348-358 406-396) und der
Einaescherung der Hauptstadt bei dem gallischen Ueberfall (364 390). Zwar als
es indem Veientischen Kriege notwendig wurde, die Dienstzeit der Soldaten zu
verlaengern und sie, statt wie bisher hoechstens nur den Sommer, auch den
Winter hindurch unter den Waffen zu halten, und als die Bauernschaft, die
vollstaendige Zerruettung ihrer oekonomischen Lage voraussehend, im Begriff
war, ihre Einwilligung zu der Kriegserklaerung zu verweigern, entschloss sich
der Senat zu einer wichtigen Konzession: er uebernahm den Sold, den bisher die
Distrikte durch Umlage aufgebracht hatten, auf die Staatskasse, das heisst auf
den Ertrag der indirekten Abgaben und der Domaenen (348 406). Nur fuer den
Fall, dass die Staatskasse augenblicklich leer sei, wurde des Soldes wegen eine
allgemeine Umlage (tributum) ausgeschrieben, die indes als gezwungene Anleihe
betrachtet und von der Gemeinde spaeterhin zurueckgezahlt ward. Die Einrichtung
war billig und weise; allein da das wesentliche Fundament, eine reelle
Verwertung der Domaenen zum Besten der Staatskasse, ihr nicht gegeben ward, so
kamen zu der vermehrten Last des Dienstes noch haeufige Umlagen hinzu, die den
kleinen Mann darum nicht weniger ruinierten, dass sie offiziell nicht als
Steuern, sondern als Vorschuesse betrachtet wurden.



Unter solchen Umstaenden, wo die plebejische Aristokratie sich durch den
Widerstand des Adels und die Gleichgueltigkeit der Gemeinde tatsaechlich von
der politischen Gleichberechtigung ausgeschlossen sah und die leidende
Bauernschaft der geschlossenen Aristokratie ohnmaechtig gegenueberstand, lag es
nahe, beiden zu helfen durch ein Kompromiss. Zu diesem Ende brachten die
Volkstribune Gaius Licinius und Lucius Sextius bei der Gemeinde Antraege dahin
ein: einerseits mit Beseitigung des Konsulatribunats festzustellen, dass
wenigstens der eine Konsul Plebejer sein muesse, und ferner den Plebejern den
Zutritt zu dem einen der drei grossen Priesterkollegien, dem auf zehn
Mitglieder zu vermehrenden der Orakelbewahrer (duoviri, spaeter decemviri
sacris faciundis, 1, 191) zu eroeffnen; anderseits hinsichtlich der Domaenen
keinen Buerger auf die Gemeinweide mehr als hundert Rinder und fuenfhundert
Schafe auftreiben und keinen von dem zur Okkupation freigegebenen Domanialland
mehr als fuenfhundert Iugera (= 494 preussische Morgen) in Besitz nehmen zu
lassen, ferner die Gutsbesitzer zu verpflichten, unter ihren Feldarbeitern eine
zu der Zahl der Ackersklaven im Verhaeltnis stehende Anzahl freier Arbeiter zu
verwenden, endlich den Schuldnern durch Abzug der gezahlten Zinsen vom Kapital
und Anordnung von Rueckzahlungsfristen Erleichterung zu verschaffen.



Die Tendenz dieser Verfuegungen liegt auf der Hand. Sie sollten dem Adel den
ausschliesslichen Besitz der kurulischen Aemter und der daran geknuepften
erblichen Auszeichnungen der Nobilitaet entreissen, was man in bezeichnender
Weise nur dadurch erreichen zu koennen meinte, dass man die Adligen von der
zweiten Konsulstelle gesetzlich ausschloss. Sie sollten folgeweise die
plebejischen Mitglieder des Senats aus der untergeordneten Stellung, in der sie
als stumme Beisitzer sich befanden, insofern befreien, als wenigstens
diejenigen von ihnen, die das Konsulat bekleidet hatten, damit ein Anrecht
erwarben, mit den patrizischen Konsularen vor den uebrigen patrizischen
Senatoren ihr Gutachten abzugeben. Sie sollten ferner dem Adel den
ausschliesslichen Besitz der geistlichen Wuerden entziehen; wobei man aus
naheliegenden Ursachen die altlatinischen Priestertuemer der Augurn und
Pontifices den Altroemern liess, aber sie noetigte, das dritte, juengere und
einem urspruenglich auslaendischen Kult angehoerige grosse Kollegium mit den
Neubuergern zu teilen. Sie sollten endlich den geringen Leuten den Mitgenuss
der gemeinen Buergernutzungen, den leidenden Schuldnern Erleichterung, den
arbeitslosen Tageloehnern Beschaeftigung verschaffen. Beseitigung der
Privilegien, buergerliche Gleichheit, soziale Reform - das waren die drei
grossen Ideen, welche dadurch zur Anerkennung kommen sollten. Vergeblich boten
die Patrizier gegen diese Gesetzvorschlaege ihre letzten Mittel auf; selbst die
Diktatur und der alte Kriegsheld Camillus vermochten nur ihre Durchbringung zu
verzoegern, nicht sie abzuwenden. Gern haette auch das Volk die Vorschlaege
geteilt; was lag ihm am Konsulat und an dem Orakelbewahreramt, wenn nur die
Schuldenlast erleichtert und das Gemeinland frei ward! Aber umsonst war die
plebejische Nobilitaet nicht popular; sie fasste die Antraege in einen einzigen
Gesetzvorschlag zusammen und nach lang-, angeblich elfjaehrigem Kampfe gab
endlich der Senat seine Einwilligung und gingen sie im Jahre 387 (367) durch.



Mit der Wahl des ersten nicht patrizischen Konsuls - sie fiel auf den einen der
Urheber dieser Reform, den gewesenen Volkstribunen Lucius Sextius Lateranus -
hoerte der Geschlechtsadel tatsaechlich und rechtlich auf, zu den politischen
Institutionen Roms zu zaehlen. Wenn nach dem endlichen Durchgang dieser Gesetze
der bisherige Vorkaempfer der Geschlechter, Marcus Furius Camillus, am Fusse
des Kapitols auf einer ueber der alten Malstatt der Buergerschaft, dem
Comitium, erhoehten Flaeche, wo der Senat haeufig zusammenzutreten pflegte, ein
Heiligtum der Eintracht stiftete, so gibt man gern dem Glauben sich hin, dass
er in dieser vollendeten Tatsache den Abschluss des nur zu lange
fortgesponnenen Haders erkannte. Die religioese Weihe der neuen Eintracht der
Gemeinde war die letzte oeffentliche Handlung des alten Kriegs- und
Staatsmannes und der wuerdige Beschluss seiner langen und ruhmvollen Laufbahn.
Er hatte sich auch nicht ganz geirrt; der einsichtigere Teil der Geschlechter
gab offenbar seitdem die politischen Sonderrechte verloren und war es
zufrieden, das Regiment mit der plebejischen Aristokratie zu teilen. Indes in
der Majoritaet der Patrizier verleugnete das unverbesserliche Junkertum sich
nicht. Kraft des Privilegiums, welches die Vorfechter der Legitimitaet zu allen
Zeiten in Anspruch genommen haben, den Gesetzen nur da zu gehorchen, wo sie mit
ihren Parteiinteressen zusammenstimmen, erlaubten sich die roemischen Adligen
noch verschiedene Male, in offener Verletzung der vorgetragenen Ordnung, zwei
patrizische Konsuln ernennen zu lassen; wie indes, als Antwort auf eine
derartige Wahl fuer das Jahr 411 (343), das Jahr darauf die Gemeinde foermlich
beschloss, die Besetzung beider Konsulstellen mit Nichtpatriziern zu gestatten,
verstand man die darin liegende Drohung und hat es wohl noch gewuenscht, aber
nicht wieder gewagt, an die zweite Konsulstelle zu ruehren.



Ebenso schnitt sich der Adel nur in das eigene Fleisch durch den Versuch, den
er bei der Durchbringung der Licinischen Gesetze machte, mittels eines
politischen Kipp- und Wippsystems wenigstens einige Truemmer der alten
Vorrechte fuer sich zu bergen. Unter dem Vorwande, dass das Recht
ausschliesslich dem Adel bekannt sei, ward von dem Konsulat, als dies den
Plebejern eroeffnet werden musste, die Rechtspflege getrennt und dafuer ein
eigener dritter Konsul, oder, wie er gewoehnlich heisst, ein Praetor bestellt.
Ebenso kamen die Marktaufsicht und die damit verbundenen Polizeigerichte sowie
die Ausrichtung des Stadtfestes an zwei neu ernannte Aedilen, die von ihrer
staendigen Gerichtsbarkeit, zum Unterschied von den plebejischen, die
Gerichtsstuhl-Aedilen (aediles curules) genannt wurden. Allein die kurulische
Aedilitaet ward sofort den Plebejern in der Art zugaenglich, dass adlige und
buergerliche Kurulaedilen Jahr um Jahr abwechselten. Im Jahre 398 (356) wurde
ferner die Diktatur, wie schon das Jahr vor den Licinischen Gesetzen (386 368),
das Reiterfuehreramt, im Jahre 403 (351) die Zensur, im Jahre 417 (337) die
Praetur Plebejern uebertragen und um dieselbe Zeit (415 339) der Adel, wie es
frueher in Hinsicht des Konsulats geschehen war, auch von der einen
Zensorstelle gesetzlich ausgeschlossen. Es aenderte nichts, dass wohl noch
einmal ein patrizischer Augur in der Wahl eines plebejischen Diktators (427
327) geheime, ungeweihten Augen verborgene Maengel fand und dass der
patrizische Zensor seinem Kollegen bis zum Schlusse dieser Periode (474 280)
nicht gestattete, das feierliche Opfer darzubringen, womit die Schatzung
schloss; dergleichen Schikanen dienten lediglich dazu, die ueble Laune des
Junkertums zu konstatieren. Ebensowenig aenderten etwa die Quengeleien, welche
die patrizischen Vorsitzer des Senats nicht verfehlt haben werden, wegen der
Teilnahme der Plebejer an der Debatte in demselben zu erheben; vielmehr stellte
die Regel sich fest, dass nicht mehr die patrizischen Mitglieder, sondern die
zu einem der drei hoechsten ordentlichen Aemter, Konsulat, Praetur und
kurulischer Aedilitaet gelangten, in dieser Folge und ohne Unterschied des
Standes zur Abgabe ihres Gutachtens aufzufordern seien, waehrend diejenigen
Senatoren, die keines dieser Aemter bekleidet hatten, auch jetzt noch bloss an
der Abmehrung teilnahmen. Das Recht endlich des Patriziersenats, einen
Beschluss der Gemeinde als verfassungswidrig zu verwerfen, das derselbe
auszuueben freilich wohl ohnehin selten gewagt haben mochte, ward ihm durch das
Publilische Gesetz von 415 (339) und durch das nicht vor der Mitte des fuenften
Jahrhunderts erlassene Maenische in der Art entzogen, dass er veranlasst ward,
seine etwaigen konstitutionellen Bedenken bereits bei Aufstellung der
Kandidatenliste oder Einbringung des Gesetzvorschlags geltend zu machen; was
denn praktisch darauf hinauslief, dass er stets im voraus seine Zustimmung
aussprach. In dieser Art als rein formales Recht ist die Bestaetigung der
Volksschluesse dem Adel bis in die letzte Zeit der Republik geblieben.



Laenger behaupteten begreiflicherweise die Geschlechter ihre religioesen
Vorrechte; ja an manche derselben, die ohne politische Bedeutung waren, wie
namentlich an ihre ausschliessliche Waehlbarkeit zu den drei hoechsten
Flaminaten und dem sacerdotalen Koenigtum sowie in die Genossenschaften der
Springer, hat man niemals geruehrt. Dagegen waren die beiden Kollegien der
Pontifices und der Augurn, an welche ein bedeutender Einfluss auf die Gerichte
und die Komitien sich knuepfte, zu wichtig, als dass diese Sonderbesitz der
Patrizier haetten bleiben koennen; das Ogulnische Gesetz vom Jahre 454 (300)
eroeffnete denn auch in diese den Plebejern den Eintritt, indem es die Zahl der
Pontifices und der Augurn beide von sechs auf neun vermehrte und in beiden
Kollegien die Stellen zwischen Patriziern und Plebejern gleichmaessig teilte.



Den letzten Abschluss des zweihundertjaehrigen Haders brachte das durch einen
gefaehrlichen Volksaufstand hervorgerufene Gesetz des Diktators Q. Hortensius
(465-468 289-286), das anstatt der frueheren bedingten die unbedingte
Gleichstellung der Beschluesse der Gesamtgemeinde und derjenigen der Plebs
aussprach. So hatten sich die Verhaeltnisse umgewandelt, dass derjenige Teil
der Buergerschaft, der einst allein das Stimmrecht besessen hatte, seitdem bei
der gewoehnlichen Form der fuer die gesamte Buergerschaft verbindlichen
Abstimmungen nicht einmal mehr mitgefragt ward.



Der Kampf zwischen den roemischen Geschlechtern und Gemeinen war damit im
wesentlichen zu Ende. Wenn der Adel von seinen umfassenden Vorrechten noch den
tatsaechlichen Besitz der einen Konsul- und der einen Zensorstelle bewahrte, so
war er dagegen vom Tribunat, der plebejischen Aedilitaet, von der zweiten
Konsul- und Zensorstelle und von der Teilnahme an den rechtlich den
Buergerschaftsabstimmungen gleichstehenden Abstimmungen der Plebs gesetzlich
ausgeschlossen; in gerechter Strafe seines verkehrten und eigensinnigen
Widerstrebens hatten die ehemaligen patrizischen Vorrechte sich fuer ihn in
ebenso viele Zuruecksetzungen verwandelt. Indes der roemische Geschlechtsadel
ging natuerlich darum keineswegs unter, weil er zum leeren Namen geworden war.
Je weniger der Adel bedeutete und vermochte, desto reiner und ausschliesslicher
entwickelte sich der junkerhafte Geist. Die Hoffart der “Ramner”
hat das letzte ihrer Standesprivilegien um Jahrhunderte ueberlebt; nachdem man
standhaft gerungen hatte, “das Konsulat aus dem plebejischen Kote zu
ziehen”, und sich endlich widerwillig von der Unmoeglichkeit dieser
Leistung hatte ueberzeugen muessen, trug man wenigstens schroff und verbissen
sein Adeltum zur Schau. Man darf, um die Geschichte Roms im fuenften und
sechsten Jahrhundert richtig zu verstehen, dies schmollende Junkertum nicht
vergessen; es vermochte zwar nichts weiter als sich und andere zu aergern, aber
dies hat es denn auch nach Vermoegen getan. Einige Jahre nach dem Ogulnischen
Gesetz (458 296) kam ein bezeichnender Auftritt dieser Art vor: eine
patrizische Frau, welche an einen vornehmen und zu den hoechsten Wuerden der
Gemeinde gelangten Plebejer vermaehlt war, wurde dieser Missheirat wegen von
dem adligen Damenkreise ausgestossen und zu der gemeinsamen Keuschheitsfeier
nicht zugelassen; was denn zur Folge hatte, dass seitdem in Rom eine besondere
adlige und eine besondere buergerliche Keuschheitsgoettin verehrt ward. Ohne
Zweifel kam es auf Velleitaeten dieser Art sehr wenig an und hat auch der
bessere Teil der Geschlechter sich dieser truebseligen
Verdriesslichkeitspolitik durchaus enthalten; aber ein Gefuehl des Missbehagens
liess sie doch auf beiden Seiten zurueck, und wenn der Kampf der Gemeinde gegen
die Geschlechter an sich eine politische und selbst eine sittliche
Notwendigkeit war, so haben dagegen diese lange nachzitternden Schwingungen
desselben, sowohl die zwecklosen Nachhutgefechte nach der entschiedenen
Schlacht als auch die leeren Rang- und Standeszaenkereien, das oeffentliche und
private Leben der roemischen Gemeinde ohne Not durchkreuzt und zerruettet.



Indes nichtsdestoweniger ward der eine Zweck des von den beiden Teilen der
Plebs im Jahre 387 (367) geschlossenen Kompromisses, die Beseitigung des
Patriziats, im wesentlichen vollstaendig erreicht. Es fragt sich weiter,
inwiefern dies auch von den beiden positiven Tendenzen desselben gesagt werden
kann und ob die neue Ordnung der Dinge in der Tat der sozialen Not gesteuert
und die politische Gleichheit hergestellt hat. Beides hing eng miteinander
zusammen; denn wenn die oekonomische Bedraengnis den Mittelstand aufzehrte und
die Buergerschaft in eine Minderzahl von Reichen und ein notleidendes
Proletariat aufloeste, so war die buergerliche Gleichheit damit zugleich
vernichtet und das republikanische Gemeinwesen der Sache nach zerstoert. Die
Erhaltung und Mehrung des Mittelstandes, namentlich der Bauernschaft, war darum
fuer jeden patriotischen Staatsmann Roms nicht bloss eine wichtige, sondern von
allen die wichtigste Aufgabe. Die neu zum Regiment berufenen Plebejer aber
waren ueberdies noch, da sie zum guten Teil die gewonnenen Rechte dem
notleidenden und von ihnen Hilfe erhoffenden Proletariat verdankten, politisch
und sittlich besonders verpflichtet, demselben, soweit es ueberhaupt auf diesem
Wege moeglich war, durch Regierungsmassregeln zu helfen.



Betrachten wir zunaechst, inwiefern indem hierher gehoerenden Teil der
Gesetzgebung von 387 (367) eine ernstliche Abhilfe enthalten war. Dass die
Bestimmung zu Gunsten der freien Tageloehner ihren Zweck: der Gross- und
Sklavenwirtschaft zu steuern und den freien Proletariern wenigstens einen Teil
der Arbeit zu sichern, unmoeglich erreichen konnte, leuchtet ein; aber hier
konnte auch die Gesetzgebung nicht helfen, ohne an den Fundamenten der
buergerlichen Ordnung jener Zeit in einer Weise zu ruetteln, die ueber den
Horizont derselben weit hinausging. In der Domanialfrage dagegen waere es den
Gesetzgebern moeglich gewesen, Wandel zu schaffen; aber was geschah, reichte
dazu offenbar nicht aus. Indem die neue Domaenenordnung die Betreibung der
gemeinen Weide mit schon sehr ansehnlichen Herden und die Okkupation des nicht
zur Weide ausgelegten Domanialbesitzes bis zu einem hoch gegriffenen
Maximalsatz gestattete, raeumte sie den Vermoegenden einen bedeutenden und
vielleicht schon unverhaeltnismaessigen Voranteil an dem Domaenenertrag ein und
verlieh durch die letztere Anordnung dem Domanialbesitz, obgleich er rechtlich
zehntpflichtig und beliebig widerruflich blieb, sowie dem Okkupationssystem
selbst gewissermassen eine gesetzliche Sanktion. Bedenklicher noch war es, dass
die neue Gesetzgebung weder die bestehenden, offenbar ungenuegenden Anstalten
zur Eintreibung des Hutgeldes und des Zehnten durch wirksamere Zwangsmassregeln
ersetzte, noch eine durchgreifende Revision des Domanialbesitzes vorschrieb,
noch eine mit der Ausfuehrung der neuen Gesetze beauftragte Behoerde einsetzte.
Die Aufteilung des vorhandenen okkupierten Domaniallandesteils unter die
Inhaber bis zu einem billigen Maximalsatz, teils unter die eigentumslosen
Plebejer, beiden aber zu vollem Eigentum, die Abschaffung des
Okkupationssystems fuer die Zukunft und die Niedersetzung einer zu sofortiger
Aufteilung kuenftiger neuer Gebietserwerbungen befugten Behoerde waren durch
die Verhaeltnisse so deutlich geboten, dass es gewiss nicht Mangel an Einsicht
war, wenn diese durchgreifenden Massregeln unterblieben. Man kann nicht umhin,
sich daran zu erinnern, dass die plebejische Aristokratie, also eben ein Teil
der hinsichtlich der Domanialnutzungen tatsaechlich privilegierten Klasse es
war, welche die neue Ordnung vorgeschlagen hatte, und dass einer ihrer Urheber
selbst, Gaius Licinius Stolo, unter den ersten wegen Ueberschreitung des
Ackermaximum Verurteilten sich befand; und nicht umhin, sich die Frage
vorzulegen, ob die Gesetzgeber ganz ehrlich verfahren und nicht vielmehr der
wahrhaft gemeinnuetzigen Loesung der leidigen Domanialfrage absichtlich aus dem
Wege gegangen sind. Damit soll indes nicht in Abrede gestellt werden, dass die
Bestimmungen der Licinischen Gesetze, wie sie nun waren, dem kleinen Bauern und
dem Tageloehner wesentlich nuetzen konnten und genuetzt haben. Es muss ferner
anerkannt werden, dass in der naechsten Zeit nach Erlassung des Gesetzes die
Behoerden ueber die Maximalsaetze desselben wenigstens vergleichungsweise mit
Strenge gewacht und die grossen Herdenbesitzer und die Domanialokkupanten
oftmals zu schweren Bussen verurteilt haben.



Auch im Steuer- und Kreditwesen wurde in dieser Epoche mit groesserer Energie
als zu irgendeiner Zeit vor- oder nachher darauf hingearbeitet, soweit
gesetzliche Massregeln reichten, die Schaeden der Volkswirtschaft zu heilen.
Die im Jahre 397 (357) verordnete Abgabe von fuenf vom Hundert des Wertes der
freizulassenden Sklaven war, abgesehen davon, dass sie der nicht
wuenschenswerten Vermehrung der Freigelassenen einen Hemmschuh anlegte, die
erste in der Tat auf die Reichen gelegte roemische Steuer. Ebenso suchte man
dem Kreditwesen aufzuhelfen. Die Wuchergesetze, die schon die Zwoelf Tafeln
aufgestellt hatten, wurden erneuert und allmaehlich geschaerft, sodass das
Zinsmaximum sukzessiv von zehn (eingeschaerft im Jahre 397 357) auf fuenf vom
Hundert (407 347) fuer das zwoelfmonatliche Jahr ermaessigt und endlich (412
342) das Zinsnehmen ganz verboten ward. Das letztere toerichte Gesetz blieb
formell in Kraft; vollzogen aber ward es natuerlich nicht, sondern der spaeter
uebliche Zinsfuss von eins vom Hundert fuer den Monat oder zwoelf vom Hundert
fuer das buergerliche Gemeinjahr, der nach den Geldverhaeltnissen des Altertums
ungefaehr damals sein mochte, was nach den heutigen der Zinsfuss von fuenf oder
sechs vom Hundert ist, wird wohl schon in dieser Zeit sich als das Maximum der
angemessenen Zinsen festgestellt haben. Fuer hoehere Betraege wird die
Einklagung versagt und vielleicht auch die gerichtliche Rueckforderung
gestattet worden sein; ueberdies wurden notorische Wucherer nicht selten vor
das Volksgericht gezogen und von den Quartieren bereitwillig zu schweren Bussen
verurteilt. Wichtiger noch war die Aenderung des Schuldprozesses durch das
Poetelische Gesetz (428 oder 441 326 oder 313); es ward dadurch teils jedem
Schuldner, der seine Zahlungsfaehigkeit eidlich erhaertete, gestattet, durch
Abtretung seines Vermoegens seine persoenliche Freiheit sich zu retten, teils
das bisherige kurze Exekutivverfahren bei der Darlehensschuld abgeschafft und
festgestellt, dass kein roemischer Buerger anders als auf den Spruch von
Geschworenen hin in die Knechtschaft abgefuehrt werden koenne.



Dass alle diese Mittel die bestehenden oekonomischen Missverhaeltnisse wohl hie
und da lindern, aber nicht beseitigen konnten, leuchtet ein; den fortdauernden
Notstand zeigt die Niedersetzung einer Bankkommission zur Regulierung der
Kreditverhaeltnisse und zur Leistung von Vorschuessen aus der Staatskasse im
Jahre 402 (352), die Anordnung gesetzlicher Terminzahlungen im Jahre 407 (347)
und vor allen Dingen der gefaehrliche Volksaufstand um das Jahr 467 (287), wo
das Volk, nachdem es neue Erleichterungen in der Schuldzahlung nicht hatte
erreichen koennen, hinaus auf das Ianiculum zog und erst ein rechtzeitiger
Angriff der aeusseren Feinde und die in dem Hortensischen Gesetz enthaltenen
Zugestaendnisse der Gemeinde den Frieden wiedergaben. Indes ist es sehr
ungerecht, wenn man jenen ernstlichen Versuchen, der Verarmung des
Mittelstandes zu steuern, ihre Unzulaenglichkeit entgegenhaelt; die Anwendung
partialer und palliativer Mittel gegen radikale Leiden fuer nutzlos zu
erklaeren, weil sie nur zum Teil helfen, ist zwar eines der Evangelien, das der
Einfalt von der Niedertraechtigkeit nie ohne Erfolg gepredigt wird, aber darum
nicht minder unverstaendig. Eher liesse sich umgekehrt fragen, ob nicht die
schlechte Demagogie sich damals schon dieser Angelegenheit bemaechtigt gehabt
und ob es wirklich so gewaltsamer und gefaehrlicher Mittel bedurft habe, wie
zum Beispiel die Kuerzung der gezahlten Zinsen am Kapital ist. Unsere Akten
reichen nicht aus, um hier ueber Recht und Unrecht zu entscheiden; allein klar
genug erkennen wir, dass der ansaessige Mittelstand immer noch in einer
bedrohten und bedenklichen oekonomischen Lage sich befand, dass man von oben
herab vielfach, aber natuerlich vergeblich sich bemuehte, ihm durch
Prohibitivgesetze und Moratorien zu helfen, dass aber das aristokratische
Regiment fortdauernd gegen seine eigenen Glieder zu schwach und zu sehr in
egoistischen Standesinteressen befangen war, um durch das einzige wirksame
Mittel, das der Regierung zu Gebote stand, durch die voellige und rueckhaltlose
Beseitigung des Okkupationssystems der Staatslaendereien, dem Mittelstande
aufzuhelfen und vor allen Dingen die Regierung von dem Vorwurf zu befreien,
dass sie die gedrueckte Lage der Regierten zu ihrem eigenen Vorteil ausbeute.



Eine wirksamere Abhilfe, als die Regierung sie gewaehren wollte oder konnte,
brachten den Mittelklassen die politischen Erfolge der roemischen Gemeinde und
die allmaehlich sich befestigende Herrschaft der Roemer ueber Italien. Die
vielen und grossen Kolonien, die zu deren Sicherung gegruendet werden mussten
und von denen die Hauptmasse im fuenften Jahrhundert ausgefuehrt wurde,
verschafften dem ackerbauenden Proletariat teils eigene Bauernstellen, teils
durch den Abfluss auch den Zurueckgebliebenen Erleichterung daheim. Die Zunahme
der indirekten und ausserordentlichen Einnahmen, ueberhaupt die glaenzende Lage
der roemischen Finanzen fuehrte nur selten noch die Notwendigkeit herbei, von
der Bauernschaft in Form der gezwungenen Anleihe Kontribution zu erheben. War
auch der ehemalige Kleinbesitz wahrscheinlich unrettbar verloren, so musste der
steigende Durchschnittssatz des roemischen Wohlstandes die bisherigen
groesseren Grundbesitzer in Bauern verwandeln und auch insofern dem Mittelstand
neue Glieder zufuehren. Die Okkupationen der Vornehmen warfen sich vorwiegend
auf die grossen neugewonnenen Landstriche; die Reichtuemer, die durch den Krieg
und den Verkehr massenhaft nach Rom stroemten, muessen den Zinsfuss
herabgedrueckt haben; die steigende Bevoelkerung der Hauptstadt kam dem
Ackerbauer in ganz Latium zugute; ein weises Inkorporationssystem vereinigte
eine Anzahl angrenzender, frueher untertaeniger Gemeinden mit der roemischen
und verstaerkte dadurch namentlich den Mittelstand; endlich brachten die
herrlichen Siege und die gewaltigen Erfolge die Faktionen zum Schweigen, und
wenn der Notstand der Bauernschaft auch keineswegs beseitigt, noch weniger
seine Quellen verstopft wurden, so leidet es doch keinen Zweifel, dass am
Schlusse dieser Periode der roemische Mittelstand im ganzen in einer weit
minder gedrueckten Lage sich befand als in dem ersten Jahrhundert nach
Vertreibung der Koenige.



Endlich, die buergerliche Gleichheit ward durch die Reform vom Jahre 387 (367)
und deren weitere folgerichtige Entwicklung in gewissem Sinne allerdings
erreicht oder vielmehr wieder hergestellt. Wie einst, als die Patrizier noch in
der Tat die Buergerschaft ausmachten, sie untereinander an Rechten und
Pflichten unbedingt gleichgestanden hatten, so gab es jetzt wieder in der
erweiterten Buergerschaft dem Gesetze gegenueber keinen willkuerlichen
Unterschied. Diejenigen Abstufungen freilich, welche die Verschiedenheiten in
Alter, Einsicht, Bildung und Vermoegen in der buergerlichen Gesellschaft mit
Notwendigkeit hervorrufen, beherrschten natuerlicherweise auch das
Gemeindeleben; allein der Geist der Buergerschaft und die Politik der Regierung
wirkten gleichmaessig dahin, diese Scheidung moeglichst wenig hervortreten zu
lassen. Das ganze roemische Wesen lief darauf hinaus, die Buerger
durchschnittlich zu tuechtigen Maennern heranzubilden, geniale Naturen aber
nicht emporkommen zu lassen. Der Bildungsstand der Roemer hielt mit der
Machtentwicklung ihrer Gemeinde durchaus nicht Schritt und ward instinktmaessig
von oben herab mehr zurueckgehalten als gefoerdert. Dass es Reiche und Arme
gab, liess sich nicht verhindern; aber wie in einer rechten Bauerngemeinde
fuehrte der Bauer wie der Tageloehner selber den Pflug und galt auch fuer den
Reichen die gut wirtschaftliche Regel, gleichmaessig sparsam zu leben und vor
allem kein totes Kapital bei sich hinzulegen - ausser dem Salzfass und dem
Opferschaelchen sah man Silbergeraet in dieser Zeit in keinem roemischen Hause.
Es war das nichts Kleines. Man spuert es an den gewaltigen Erfolgen, welche die
roemische Gemeinde in dem Jahrhundert vom letzten Veientischen bis auf den
Pyrrhischen Krieg nach aussen hin errang, dass hier das Junkertum der
Bauernschaft Platz gemacht hatte, dass der Fall des hochadligen Fabiers nicht
mehr und nicht weniger von der ganzen Gemeinde betrauert worden waere als der
Fall des plebejischen Deciers von Plebejern und Patriziern betrauert ward, dass
auch dem reichsten Junker das Konsulat nicht von selber zufiel und ein armer
Bauersmann aus der Sabina, Manius Curius, den Koenig Pyrrhos in der
Feldschlacht ueberwinden und aus Italien verjagen konnte, ohne darum
aufzuhoeren, einfacher sabinischer Stellbesitzer zu sein und sein Brotkorn
selber zu bauen.



Indes darf es ueber dieser imponierenden republikanischen Gleichheit nicht
uebersehen werden, dass dieselbe zum guten Teil nur formaler Art war und aus
derselben eine sehr entschieden ausgepraegte Aristokratie nicht so sehr
hervorging als vielmehr darin von vornherein enthalten war. Schon laengst
hatten die reichen und angesehenen nichtpatrizischen Familien von der Menge
sich ausgeschieden und im Mitgenuss der senatorischen Rechte, in der Verfolgung
einer, von der der Menge unterschiedenen und sehr oft ihr entgegenwirkenden
Politik sich mit dem Patriziat verbuendet. Die Licinischen Gesetze hoben die
gesetzlichen Unterschiede innerhalb der Aristokratie auf und verwandelten die
den gemeinen Mann vom Regiment ausschliessende Schranke aus einem
unabaenderlichen Rechts- in ein nicht unuebersteigliches, aber doch schwer zu
uebersteigendes tatsaechliches Hindernis. Auf dem einen wie dem anderen Wege
kam frisches Blut in den roemischen Herrenstand; aber an sich blieb nach wie
vor das Regiment aristokratisch und auch in dieser Hinsicht die roemische eine
rechte Bauerngemeinde, in welcher der reiche Vollhufener zwar aeusserlich von
dem armen Insten sich wenig unterscheidet und auf gleich und gleich mit ihm
verkehrt, aber nichtsdestoweniger die Aristokratie so allmaechtig regiert, dass
der Unbemittelte weit eher in der Stadt Buergermeister als in seinem Dorfe
Schulze wird. Es war wichtig und segensreich, dass nach der neuen Gesetzgebung
auch der aermste Buerger das hoechste Gemeindeamt bekleiden durfte; aber darum
war es nichtsdestoweniger nicht bloss eine seltene Ausnahme, dass ein Mann aus
den unteren Schichten der Bevoelkerung dazu gelangte ^4, sondern es war
wenigstens gegen den Schluss dieser Periode wahrscheinlich schon nur moeglich
mittels einer Oppositionswahl. Jedem aristokratischen Regiment tritt von selber
eine entsprechende Oppositionspartei gegenueber; und da auch die formelle
Gleichstellung der Staende die Aristokratie nur modifizierte und der neue
Herrenstand das alte Patriziat nicht bloss beerbte, sondern sich auf denselben
pfropfte und aufs innigste mit ihm zusammenwuchs, so blieb auch die Opposition
bestehen und tat in allen und jeden Stuecken das gleiche. Da die Zuruecksetzung
jetzt nicht mehr die Buergerlichen, sondern den gemeinen Mann traf, so trat die
neue Opposition von vornherein auf als Vertreterin der geringen Leute und
namentlich der kleinen Bauern; und wie die neue Aristokratie sich an das
Patriziat anschloss, so schlangen sich die ersten Regungen dieser neuen
Opposition mit den letzten Kaempfen gegen die Patrizierprivilegien zusammen.
Die ersten Namen in der Reihe dieser neuen roemischen Volksfuehrer sind Manius
Curius (Konsul 464, 479, 480, 290 275, 274; Zensor 481 273) und Gaius Fabricius
(Konsul 472, 476, 481, 282, 278, 273; Zensor 479 275), beide ahnenlose und
nichtwohlhabende Maenner, beide - gegen das aristokratische Prinzip, die
Wiederwahl zu dem hoechsten Gemeindeamt zu beschraenken - jeder dreimal durch
die Stimmen der Buergerschaft an die Spitze der Gemeinde gerufen, beide als
Tribune, Konsuln und Zensoren Gegner der patrizischen Privilegien und Vertreter
des kleinen Bauernstandes gegen die aufkeimende Hoffart der vornehmen Haeuser.
Die kuenftigen Parteien zeichnen schon sich vor; aber noch schweigt auf beiden
Seiten vor dem Interesse des Gemeinwohls das der Partei. Der adlige Appius
Claudius und der Bauer Manius Curius, dazu noch heftige persoenliche Gegner,
haben durch klugen Rat und kraeftige Tat den Koenig Pyrrhos gemeinsam
ueberwunden; und wenn Gaius Fabricius den aristokratisch gesinnten und
aristokratisch lebenden Publius Cornelius Rufinus als Zensor deswegen
bestrafte, so hielt ihn dies nicht ab, demselben seiner anerkannten
Feldherrntuechtigkeit wegen zum zweiten Konsulat zu verhelfen. Der Riss war
wohl schon da; aber noch reichten die Gegner sich ueber ihm die Haende.



—————————————————————-



^4 Die Armut der Konsulare dieser Epoche, welche in den moralischen
Anekdotenbuechern der spaeteren Zeit eine grosse Rolle spielt, beruht
grossenteils auf Missverstaendnis teils des alten sparsamen Wirtschaftens,
welches sich recht gut mit ansehnlichem Wohlstand vertraegt, teils der alten
schoenen Sitte, verdiente Maenner aus dem Ertrag von Pfennigkollekten zu
bestatten, was durchaus keine Armenbeerdigung ist. Auch die autoschediastische
Beinamenerklaerung, die so viel Plattheiten in die roemische Geschichte
gebracht hat, hat hierzu ihren Beitrag geliefert (Serranus).



—————————————————————



Die Beendigung der Kaempfe zwischen Alt- und Neubuergern, die
verschiedenartigen und verhaeltnismaessig erfolgreichen Versuche, dem
Mittelstande aufzuhelfen, die inmitten der neugewonnenen buergerlichen
Gleichheit bereits hervortretenden Anfaenge der Bildung einer neuen
aristokratischen und einer neuen demokratischen Partei sind also dargestellt
worden. Es bleibt noch uebrig zu schildern, wie unter diesen Veraenderungen das
neue Regiment sich konstituierte, und wie nach der politischen Beseitigung der
Adelschaft die drei Elemente des republikanischen Gemeinwesens, Buergerschaft,
Magistratur und Senat, gegeneinander sich stellten.



Die Buergerschaft in ihren ordentlichen Versammlungen blieb nach wie vor die
hoechste Autoritaet im Gemeinwesen und der legale Souveraen; nur wurde
gesetzlich festgestellt, dass, abgesehen von den ein fuer allemal den Zenturien
ueberwiesenen Entscheidungen, namentlich den Wahlen der Konsuln und Zensoren,
die Abstimmung nach Distrikten ebenso gueltig sein solle wie die nach
Zenturien, was fuer die patrizisch-plebejische Versammlung das
Valerisch-Horatische Gesetz von 305 (449) einfuehrte und das Publilische von
415 (339) erweiterte, fuer die plebejische Sonderversammlung aber das
Hortensische um 467 (287) verordnete. Dass im ganzen dieselben Individuen in
beiden Versammlungen stimmberechtigt waren, ist schon hervorgehoben worden,
aber auch, dass, abgesehen von dem Ausschluss der Patrizier von der
plebejischen Sonderversammlung, auch in der allgemeinen Distriktsversammlung
alle Stimmberechtigten durchgaengig sich gleichstanden, in den
Zenturiatkomitien aber die Wirksamkeit des Stimmrechts nach dem Vermoegen des
Stimmenden sich abstufte, also insofern allerdings die erstere eine
nivellierende und demokratische Neuerung war. Von weit groesserer Bedeutung war
es, dass gegen das Ende dieser Periode die uralte Bedingung des Stimmrechts,
die Ansaessigkeit, zum erstenmal in Frage gestellt zu werden anfing. Appius
Claudius, der kuehnste Neuerer, den die roemische Geschichte kennt, legte in
seiner Zensur 442 (312), ohne den Senat oder das Volk zu fragen, die
Buergerliste so an, dass der nicht grundsaessige Mann in die ihm beliebige
Tribus und alsdann nach seinem Vermoegen in die entsprechende Zenturie
aufgenommen ward. Allein diese Aenderung griff zu sehr dem Geiste der Zeit vor,
um vollstaendig Bestand zu haben. Einer der naechsten Nachfolger des Appius,
der beruehmte Besieger der Samniten, Quintus Fabius Rullianus, uebernahm es in
seiner Zensur 450 (304) sie zwar nicht ganz zu beseitigen, aber doch in solche
Grenzen einzuschliessen, dass den Grundsaessigen und Vermoegenden effektiv die
Herrschaft in den Buergerversammlungen blieb. Es wies die nicht grundsaessigen
Leute saemtlich in die vier staedtischen Tribus, die jetzt aus den ersten im
Range die letzten wurden. Die Landquartiere dagegen, deren Zahl zwischen den
Jahren 367 (241) und 513 (387) allmaehlich von siebzehn bis auf einunddreissig
stieg, also die von Haus aus bei weitem ueberwiegende und immer mehr das
Uebergewicht erhaltende Majoritaet der Stimmabteilungen, wurden den saemtlichen
ansaessigen Buergern gesetzlich vorbehalten. In den Zenturien blieb es bei der
Gleichstellung der ansaessigen und nichtansaessigen Buerger, wie Appius sie
eingefuehrt hatte. Auf diese Weise ward dafuer gesorgt, dass in den
Tributkomitien die Ansaessigen ueberwogen, waehrend fuer die Zenturiatkomitien
an sich schon die Vermoegenden den Ausschlag gaben. Durch diese weise und
gemaessigte Festsetzung eines Mannes, der seiner Kriegstaten wegen wie mehr
noch wegen dieser seiner Friedenstat mit Recht den Beinamen des Grossen
(Maximus) erhielt, ward einerseits die Wehrpflicht wie billig auch auf die
nicht ansaessigen Buerger erstreckt, anderseits dafuer Sorge getragen, dass in
der Distriktversammlung ihrem Einfluss, insbesondere dem der meistenteils des
Grundbesitzes entbehrenden gewesenen Sklaven, derjenige Riegel vorgeschoben
ward, welcher in einem Staat, der Sklaverei zulaesst, ein leider
unerlaessliches Beduerfnis ist. Ein eigentuemliches Sittengericht, das
allmaehlich an die Schatzung und die Aufnahme der Buergerliste sich anknuepfte,
schloss ueberdies aus der Buergerschaft alle notorisch unwuerdigen Individuen
aus und wahrte dem Buergertum die sittliche und politische Reinheit.



Die Kompetenz der Komitien zeigt die Tendenz, sich mehr und mehr, aber sehr
allmaehlich zu erweitern. Schon die Vermehrung der vom Volk zu waehlenden
Magistrate gehoert gewissermassen hierher; bezeichnend ist es besonders, dass
seit 392 (362) die Kriegstribune einer Legion, seit 443 (311) je vier in jeder
der vier ersten Legionen, nicht mehr vom Feldherrn, sondern von der
Buergerschaft ernannt wurden. In die Administration griff waehrend dieser
Periode die Buergerschaft im ganzen nicht ein; nur das Recht der
Kriegserklaerung wurde von ihr, wie billig, mit Nachdruck festgehalten und
namentlich auch fuer den Fall festgestellt, wo ein an Friedens Statt
abgeschlossener laengerer Waffenstillstand ablief und zwar nicht rechtlich,
aber tatsaechlich ein neuer Krieg begann (327 427). Sonst ward eine
Verwaltungsfrage fast nur dann dem Volke vorgelegt, wenn die regierenden
Behoerden unter sich in Kollision gerieten und eine derselben die Sache an das
Volk brachte - so, als den Fuehrern der gemaessigten Partei unter dem Adel,
Lucius Valerius und Marcus Horatius, im Jahre 305 (449) und dem ersten
plebejischen Diktator Gaius Marcus Rutilus im Jahre 398 (356) vom Senat die
verdienten Triumphe nicht zugestanden wurden; als die Konsuln des Jahres 459
(295) ueber ihre gegenseitige Kompetenz nicht untereinander sich einigen
konnten; und als der Senat im Jahre 364 (390) die Auslieferung eines
pflichtvergessenen Gesandten an die Gallier beschloss und ein Konsulartribun
deswegen an die Gemeinde sich wandte - es war dies der erste Fall, wo ein
Senatsbeschluss vom Volke kassiert ward, und schwer hat ihn die Gemeinde
gebuesst. Zuweilen gab auch die Regierung in schwierigen Fragen dem Volk die
Entscheidung anheim: so zuerst, als Caere, nachdem ihm das Volk den Krieg
erklaert hatte, ehe dieser wirklich begann, um Frieden bat (401 353); und
spaeter, als der Senat den demuetig von den Samniten erbetenen Frieden ohne
weiteres abzuschlagen Bedenken trug (436 318). Erst gegen das Ende dieser
Periode finden wir ein bedeutend erweitertes Eingreifen der Distriktversammlung
auch in Verwaltungsangelegenheiten, namentlich Befragung derselben bei
Friedensschluessen und Buendnissen; es ist wahrscheinlich, dass diese
zurueckgeht auf das Hortensische Gesetz von 467 (287).



Indes trotz dieser Erweiterungen der Kompetenz der Buergerversammlungen begann
der praktische Einfluss derselben auf die Staatsangelegenheiten vielmehr,
namentlich gegen das Ende dieser Epoche, zu schwinden. Vor allem die Ausdehnung
der roemischen Grenzen entzog der Urversammlung ihren richtigen Boden. Als
Versammlung der Gemeindesaessigen konnte sie frueher recht wohl in genuegender
Vollzaehligkeit sich zusammenfinden und recht wohl missen, was sie wollte, auch
ohne zu diskutieren; aber die roemische Buergerschaft war jetzt schon weniger
Gemeinde als Staat. Dass die zusammen Wohnenden auch miteinander stimmten,
brachte allerdings in die roemischen Komitien, wenigstens, wenn nach Quartieren
gestimmt ward, einen gewissen inneren Zusammenhang und in die Abstimmung hier
und da Energie und Selbstaendigkeit; in der Regel aber waren doch die Komitien
in ihrer Zusammensetzung wie in ihrer Entscheidung teils von der
Persoenlichkeit des Vorsitzenden und vom Zufall abhaengig, teils den in der
Hauptstadt domizilierten Buergern in die Haende gegeben. Es ist daher
vollkommen erklaerlich, dass die. Buergerversammlungen, die in den beiden
ersten Jahrhunderten. der Republik eine grosse und praktische Wichtigkeit
haben, allmaehlich beginnen, ein reines Werkzeug in der Hand des vorsitzenden
Beamten zu werden; freilich ein sehr gefaehrliches, da der zum Vorsitz
berufenen Beamten so viele waren und jeder Beschluss der Gemeinde galt als der
legale Ausdruck des Volkswillens in letzter Instanz. An der Erweiterung aber
der verfassungsmaessigen Rechte der Buergerschaft war insofern nicht viel
gelegen, als diese weniger als frueher eines eigenen Wollens und Handelns
faehig war, und als es eine eigentliche Demagogie in Rom noch nicht gab -
haette eine solche damals bestanden, so wuerde sie versucht haben, nicht die
Kompetenz der Buergerschaft zu erweitern, sondern die politische Debatte vor
der Buergerschaft zu entfesseln, waehrend es doch bei den alten Satzungen, dass
nur der Magistrat die Buerger zur Versammlung zu berufen und dass er jede
Debatte und jede Amendementsstellung auszuschliessen befugt sei, unveraendert
sein Bewenden hatte. Zur Zeit machte sich diese beginnende Zerruettung der
Verfassung hauptsaechlich nur insofern geltend, als die Urversammlungen sich
wesentlich passiv verhielten und im ganzen in das Regiment weder foerdernd noch
stoerend eingriffen.



Was die Beamtengewalt anlangt, so war deren Schmaelerung nicht gerade das Ziel
der zwischen Alt- und Neubuergern gefuehrten Kaempfe, wohl aber eine ihrer
wichtigsten Folgen. Bei dem Beginn der staendischen Kaempfe, das heisst des
Streites um den Besitz der konsularischen Gewalt, war das Konsulat noch die
einige und unteilbare wesentliche koenigliche Amtsgewalt gewesen und hatte der
Konsul wie ehemals der Koenig noch alle Unterbeamten nach eigener freier Wahl
bestellt; an Ende desselben waren die wichtigsten Befugnisse: Gerichtsbarkeit,
Strassenpolizei, Senatoren- und Ritterwahl, Schatzung und Kassenverwaltung von
dem Konsulat getrennt und an Beamte uebergegangen, die gleich dem Konsul von
der Gemeinde ernannt wurden und weit mehr neben als unter ihm standen. Das
Konsulat, sonst das einzige ordentliche Gemeindeamt, war jetzt nicht mehr
einmal unbedingt das erste: in der neu sich feststellenden Rang- und
gewoehnlichen Reihenfolge der Gemeindeaemter stand das Konsulat zwar ueber
Praetur, Aedilitaet und Quaestur, aber unter dem Einschaetzungsamt, an das
ausser den wichtigsten finanziellen Geschaeften die Feststellung der Buerger-,
Ritter- und Senatorenliste und damit eine durchaus willkuerliche sittliche
Kontrolle ueber die gesamte Gemeinde und jeden einzelnen, geringsten wie
vornehmsten Buerger gekommen war. Der dem urspruenglichen roemischen
Staatsrecht mit dem Begriff des Oberamts unvereinbar erscheinende Begriff der
begrenzten Beamtengewalt oder der Kompetenz brach allmaehlich sich Bahn und
zerfetzte und zerstoerte den aelteren des einen und unteilbaren Imperium. Einen
Anfang dazu machte schon die Einsetzung der staendigen Nebenaemter, namentlich
der Quaestur; vollstaendig durchgefuehrt ward sie durch die Licinischen Gesetze
(387 367), welche von den drei hoechsten Beamten der Gemeinde die ersten beiden
fuer Verwaltung und Kriegfuehrung, den dritten fuer die Gerichtsleitung
bestimmten. Aber man blieb hierbei nicht stehen. Die Konsuln, obwohl sie
rechtlich durchaus und ueberall konkurrierten, teilten doch natuerlich seit
aeltester Zeit tatsaechlich die verschiedenen Geschaeftskreise (provinciae)
unter sich. Urspruenglich war dies lediglich durch freie Vereinbarung oder in
deren Ermangelung durch Losung geschehen; allmaehlich aber griffen die anderen
konstitutiven Gewalten im Gemeinwesen in diese faktischen Kompetenzbestimmungen
ein. Es ward ueblich, dass der Senat Jahr fuer Jahr die Geschaeftskreise
abgrenzte und sie zwar nicht geradezu unter die konkurrierenden Beamten
verteilte, aber doch durch Ratschlag und Bitte auch auf die Personenfragen
entscheidend einwirkte. Aeussersten Falls erlangte der Senat auch wohl einen
Gemeindebeschluss, der die Kompetenzfrage definitiv entschied; doch hat die
Regierung diesen bedenklichen Ausweg nur sehr selten angewandt. Ferner wurden
die wichtigsten Angelegenheiten, wie zum Beispiel die Friedensschluesse, den
Konsuln entzogen und dieselben genoetigt, hierbei an den Senat zu rekurrieren
und nach dessen Instruktion zu verfahren. Fuer den aeussersten Fall endlich
konnte der Senat jederzeit die Konsuln vom Amt suspendieren, indem nach einer
nie rechtlich festgestellten und nie tatsaechlich verletzten Uebung der
Eintritt der Diktatur lediglich von dem Beschluss des Senats abhing und die
Bestimmung der zu ernennenden Person, obwohl verfassungsmaessig bei dem
ernennenden Konsul, doch der Sache nach in der Regel bei dem Senat stand.



Laenger als in dem Konsulat blieb in der Diktatur die alte Einheit und
Rechtsfuelle des Imperium enthalten; obwohl sie natuerlich als
ausserordentliche Magistratur der Sache nach von Haus aus eine Spezialkompetenz
hatte, gab es doch rechtlich eine solche fuer den Diktator noch weit weniger
als fuer den Konsul. Indes auch sie ergriff allmaehlich der neu in das
roemische Rechtsleben eintretende Kompetenzbegriff. Zuerst 391 (363) begegnet
ein aus theologischem Skrupel ausdruecklich bloss zur Vollziehung einer
religioesen Zeremonie ernannter Diktator; und wenn dieser selbst noch, ohne
Zweifel formell verfassungsmaessig, die ihm gesetzte Kompetenz als nichtig
behandelte und ihr zum Trotz den Heerbefehl uebernahm, so wiederholte bei den
spaeteren, gleichartig beschraenkten Ernennungen, die zuerst 403 (351) und
seitdem sehr haeufig begegnen, diese Opposition der Magistratur sich nicht,
sondern auch die Diktatoren erachteten fortan durch ihre Spezialkompetenzen
sich gebunden.



Endlich lagen in dem 412 (342) erlassenen Verbot der Kumulierung ordentlicher
kurulischer Aemter und in der gleichzeitigen Vorschrift, dass derselbe Mann
dasselbe Amt in der Regel nicht vor Ablauf einer zehnjaehrigen Zwischenzeit
solle verwalten koennen, sowie in der spaeteren Bestimmung, dass das
tatsaechlich hoechste Amt, die Zensur, ueberhaupt nicht zum zweitenmal
bekleidet werden duerfe (489 265), weitere sehr empfindliche Beschraenkungen
der Magistratur. Doch war die Regierung noch stark genug, um ihre Werkzeuge
nicht zu fuerchten und darum eben die brauchbarsten absichtlich ungenutzt zu
lassen; tapfere Offiziere wurden sehr haeufig von jenen Vorschriften entbunden
^5, und es kamen noch Faelle vor, wie der des Quintus Fabius Rullianus, der in
achtundzwanzig Jahren fuenfmal Konsul war, und des Marcus Valerius Corvus
(384-483 370-271), welcher, nachdem er sechs Konsulate, das erste im
dreiundzwanzigsten, das letzte im zweiundsiebzigsten Jahre, verwaltet und drei
Menschenalter hindurch der Hort der Landsleute und der Schrecken der Feinde
gewesen war, hundertjaehrig zur Grube fuhr.



————————————————————————-



^5 Wer die Konsularverzeichnisse vor und nach 412 (342) vergleicht, wird an der
Existenz des oben erwaehnten Gesetzes ueber die Wiederwahl zum Konsulat nicht
zweifeln; denn so gewoehnlich vor diesem Jahr die Wiederbekleidung des Amtes
besonders nach drei bis vier Jahren ist, so haeufig sind nachher die
Zwischenraeume von zehn Jahren und darueber. Doch finden sich, namentlich
waehrend der schweren Kriegsjahre 434-443 (320-311), Ausnahmen in sehr grosser
Zahl. Streng hielt man dagegen an der Unzulaessigkeit der Aemterkumulierung. Es
findet sich kein sicheres Beispiel der Verbindung zweier der drei ordentlichen
kurulischen (Liv. 39, 39, 4) Aemter (Konsulat, Praetur, kurulische Aedilitaet),
wohl aber von anderen Kumulierungen, zum Beispiel der kurulischen Aedilitaet
und des Reiterfuehreramts (Liv. 23 24, 30); der Praetur und der Zensur (Fast.
Capitol. a 501); der Praetur und der Diktatur (Liv. 8, 12); des Konsulats und
der Diktatur (Liv. 8, 12).



————————————————————————-



Waehrend also der roemische Beamte immer vollstaendiger und immer bestimmter
aus dem unbeschraenkten Herrn in den gebundenen Auftragnehmer und
Geschaeftsfuehrer der Gemeinde sich umwandelte, unterlag die alte
Gegenmagistratur, das Volkstribunat, gleichzeitig einer gleichartigen mehr
innerlichen als aeusserlichen Umgestaltung. Dasselbe diente im Gemeinwesen zu
einem doppelten Zweck. Es war von Haus aus bestimmt gewesen, den Geringen und
Schwachen. durch eine gewissermassen revolutionaere Hilfsleistung (auxilium)
gegen den gewalttaetigen Uebermut der Beamten zu schuetzen; es war spaeterhin
gebraucht worden, um die rechtliche Zuruecksetzung der Buergerlichen und die
Privilegien des Geschlechtsadels zu beseitigen. Letzteres war erreicht. Der
urspruengliche Zweck war nicht bloss an sich mehr ein demokratisches Ideal als
eine politische Moeglichkeit, sondern auch der plebejischen Aristokratie, in
deren Haenden das Tribunat sich befinden musste und befand, vollkommen ebenso
verhasst und mit der neuen, aus der Ausgleichung der Staende hervorgegangenen,
womoeglich noch entschiedener als die bisherige aristokratisch gefaerbten,
Gemeindeordnung vollkommen ebenso unvertraeglich, wie es dem Geschlechtsadel
verhasst und mit der patrizischen Konsularverfassung unvertraeglich gewesen
war. Aber anstatt das Tribunat abzuschaffen, zog man vor, es aus einem
Ruestzeug der Opposition in ein Regierungsorgan umzuschaffen und zog die
Volkstribune, die von Haus aus von aller Teilnahme an der Verwaltung
ausgeschlossen und weder Beamte noch Mitglieder des Senats waren, jetzt hinein
in den Kreis der regierenden Behoerden. Wenn sie in der Gerichtsbarkeit von
Anfang an den Konsuln gleichstanden und schon in den ersten Stadien der
staendischen Kaempfe gleich diesen die legislatorische Initiative erwarben, so
empfingen sie jetzt auch, wir wissen nicht genau wann, aber vermutlich bei oder
bald nach der schliesslichen Ausgleichung der Staende, gleiche Stellung mit den
Konsuln gegenueber der tatsaechlich regierenden Behoerde, dem Senate. Bisher
hatten sie, auf einer Bank an der Tuer sitzend, der Senatsverhandlung
beigewohnt, jetzt erhielten sie gleich und neben den uebrigen Beamten ihren
Platz im Senate selbst und das Recht, bei der Verhandlung das Wort zu
ergreifen; wenn ihnen das Stimmrecht versagt blieb, so war dies nur eine
Anwendung des allgemeinen Grundsatzes des roemischen Staatsrechts, dass den Rat
nur gab, wer zur Tat nicht berufen war und also saemtlichen funktionierenden
Beamten waehrend ihres Amtsjahrs nur Sitz, nicht Stimme im Gemeinderat zukam.
Aber es blieb hierbei nicht. Die Tribune empfingen das unterscheidende Vorrecht
der hoechsten Magistratur, das sonst von den ordentlichen Beamten nur den
Konsuln und Praetoren zustand: das Recht, den Senat zu versammeln, zu befragen
und einen Beschluss desselben zu bewirken ^6. Es war das nur in der Ordnung:
die Haeupter der plebejischen Aristokratie mussten denen der patrizischen im
Senate gleichgestellt werden, seit das Regiment von dem Gesellschaftsadel
uebergegangen war auf die vereinigte Aristokratie. Indem dieses urspruenglich
von aller Teilnahme an der Staatsverwaltung ausgeschlossene
Oppositionskollegium jetzt, namentlich fuer die eigentlich staedtischen
Angelegenheiten, eine zweite hoechste Exekutivstelle ward und eines der
gewoehnlichsten und brauchbarsten Organe der Regierung, dass heisst des Senats,
um die Buergerschaft zu lenken und vor allem um Ausschreitungen der Beamten zu
hemmen, wurde es allerdings seinem urspruenglichen Wesen nach absorbiert und
politisch vernichtet; indes war dieses Verfahren in der Tat durch die
Notwendigkeit geboten. Wie klar auch die Maengel der roemischen Aristokratie
zutage liegen und wie entschieden das stetige Wachsen der aristokratischen
Uebermacht mit der tatsaechlichen Beseitigung des Tribunats zusammenhaengt, so
kann doch nicht verkannt werden, dass auf die Laenge sich nicht mit einer
Behoerde regieren liess, welche nicht bloss zwecklos war und fast auf die
Hinhaltung des leidenden Proletariats durch truegerische Hilfsvorspiegelung
berechnet, sondern zugleich entschieden revolutionaer und im Besitz einer
eigentlich anarchischen Befugnis der Hemmung der Beamten-, ja der Staatsgewalt
selbst. Aber der Glaube an das Ideale, in dem alle Macht wie alle Ohnmacht der
Demokratie begruendet ist, hatte in den Gemuetern der Roemer aufs engste an das
Gemeindetribunat sich geheftet, und man braucht nicht erst an Cola Rienzi zu
erinnern, um einzusehen, dass dasselbe, wie wesenlos immer der daraus fuer die
Menge entspringende Vorteil war, ohne eine furchtbare Staatsumwaelzung nicht
beseitigt werden konnte. Darum begnuegte man sich mit echt buergerlicher
Staatsklugheit, in den moeglichst wenig in die Augen fallenden Formen die Sache
zu vernichten. Der blosse Name dieser ihrem innersten Kern nach revolutionaeren
Magistratur blieb immer noch innerhalb des aristokratisch regierten
Gemeinwesens gegenwaertig ein Widerspruch und fuer die Zukunft, in den Haenden
einer dereinstigen Umsturzpartei, eine schneidende und gefaehrliche Waffe;
indes fuer jetzt und noch auf lange hinaus war die Aristokratie so unbedingt
maechtig und so vollstaendig im Besitz des Tribunats, dass von einer
kollegialischen Opposition der Tribune gegen den Senat schlechterdings keine
Spur sich findet und die Regierung der etwa vorkommenden verlorenen
oppositionellen Regungen einzelner solcher Beamten immer ohne Muehe und in der
Regel durch das Tribunat selbst Herr ward.



————————————————————————-



^6 Daher werden die fuer den Senat bestimmten Depeschen adressiert an Konsuln,
Praetoren, Volkstribune und Senat (Cic. ad fam. 15, 2 und sonst).



————————————————————————-



In der Tat war es der Senat, der die Gemeinde regierte, und fast ohne
Widerstand seit der Ausgleichung der Staende. Seine Zusammensetzung selbst war
eine andere geworden. Das freie Schalten der Oberbeamten, wie es nach
Beseitigung der alten Geschlechtervertretung in dieser Hinsicht stattgefunden
hatte, hatte schon mit der Abschaffung der lebenslaenglichen
Gemeindevorstandschaft sehr wesentliche Beschraenkungen erfahren.



Ein weiterer Schritt zur Emanzipation des Senats von der Beamtengewalt erfolgte
durch den Uebergang der Feststellung dieser Listen von den hoechsten
Gemeindebeamten auf eine Unterbehoerde, von den Konsuln auf die Zensoren.
Allerdings wurde, sei es gleich damals oder bald nachher, auch das Recht des
mit der Anfertigung der Liste beauftragten Beamten, einzelne Senatoren wegen
eines ihnen anhaftenden Makels aus derselben wegzulassen und somit aus dem
Senat auszuschliessen, wo nicht eingefuehrt, doch wenigstens schaerfer
formuliert ^7 und somit jenes eigentuemliche Sittengericht begruendet, auf dem
das hohe Ansehen der Zensoren vornehmlich beruht. Allein derartige Ruegen
konnten, da zumal beide Zensoren darueber einig sein mussten, wohl dazu dienen,
einzelne der Versammlung nicht zur Ehre gereichende oder dem in ihr
herrschenden Geist feindliche Persoenlichkeiten zu entfernen, nicht aber sie
selbst in Abhaengigkeit von der Magistratur versetzen.



————————————————————————-



^7 Diese Befugnis sowie die aehnlichen hinsichtlich der Ritter- und der
Buergerliste waren wohl nicht foermlich und gesetzlich den Zensoren beigelegt,
lagen aber tatsaechlich von jeher in ihrer Kompetenz. Das Buergerrecht vergibt
die Gemeinde, nicht der Zensor aber wem dieser in dem Verzeichnis der
Stimmberechtigten keine oder eine schlechtere Stelle anweist, der verliert das
Buergerrecht nicht, kann aber die buergerlichen Befugnisse nicht oder nur an
dem geringeren Platz ausueben bis zur Anfertigung einer neuen Liste. Ebenso
verhaelt es sich mit dem Senat: wen der Zensor in seiner Liste auslaesst, der
scheidet aus demselben, solange die betreffende Liste gueltig bleibt - es kommt
vor, dass der vorsitzende Beamte sie verwirft und die aeltere Liste wieder in
Kraft setzt. Offenbar kam also in dieser Hinsicht es nicht so sehr darauf an,
was den Zensoren gesetzlich freistand, sondern was bei denjenigen Beamten,
welche nach ihren Listen zu laden hatten, ihre Autoritaet vermochte. Daher
begreift man, wie diese Befugnis allmaehlich stieg und wie mit der steigenden
Konsolidierung der Nobilitaet dergleichen Streichungen gleichsam die Form
richterlicher Entscheidungen annahmen und gleichsam als solche respektiert
wurden. Hinsichtlich der Feststellung der Senatsliste hat freilich auch ohne
Zweifel die Bestimmung des Ovinischen Plebiszits wesentlich mitgewirkt, dass
die Zensoren “aus allen Rangklassen die Besten” in den Senat nehmen
sollten.



———————————————————————



Entscheidend aber beschraenkte das Ovinische Gesetz, welches etwa um die Mitte
dieser Periode, wahrscheinlich bald nach den Licinischen Gesetzen durchgegangen
ist, das Recht der Beamten, den Senat nach ihrem Ermessen zu konstituieren,
indem es demjenigen, der kurulischer Aedil, Praetor oder Konsul gewesen war,
sofort vorlaeufig Sitz und Stimme im Senat verlieh und die naechst eintretenden
Zensoren verpflichtete, diese Expektanten entweder foermlich in die
Senatorenliste einzuzeichnen oder doch nur aus denjenigen Gruenden, welche auch
zur Ausstossung des wirklichen Senators genuegten, von der Liste
auszuschliessen. Freilich reichte die Zahl dieser gewesenen Magistrate bei
weitem nicht aus, um den Senat auf der normalen Zahl von dreihundert zu halten;
und unter dieselbe durfte man, besonders da die Senatoren- zugleich
Geschworenenliste war, ihn nicht herabgehen lassen. So blieb dem zensorischen
Wahlrecht immer noch ein bedeutender Spielraum; indes nahmen diese, nicht durch
die Bekleidung eines Amtes, sondern durch die zensorische Wahl erkiesten
Senatoren - haeufig diejenigen Buerger, die ein nicht kurulisches Gemeindeamt
verwaltet oder durch persoenliche Tapferkeit sich hervorgetan, einen Feind im
Gefecht getoetet oder einem Buerger das Leben gerettet hatten - zwar an der
Abstimmung, aber nicht an der Debatte teil. Der Kern des Senats und derjenige
Teil desselben, in dem Regierung und Verwaltung sich konzentriert, ruhte also
nach dem Ovinischen Gesetz im wesentlichen nicht mehr auf der Willkuer eines
Beamten, sondern mittelbar auf der Wahl durch das Volk; und die roemische
Gemeinde war auf diesem Wege zwar nicht zu der grossen Institution der Neuzeit,
dem repraesentativen Volksregimente, aber wohl dieser Institution nahe
gekommen, waehrend die Gesamtheit der nicht debattierenden Senatoren gewaehrte,
was bei regierenden Kollegien so notwendig wie schwierig herzustellen ist, eine
kompakte Masse urteilsfaehiger und urteilsberechtiger, aber schweigender
Mitglieder.



Die Kompetenz des Senats wurde formell kaum veraendert. Der Senat huetete sich
wohl, durch unpopulaere Verfassungsaenderungen oder offenbare
Verfassungsverletzungen der Opposition und der Ambition Handhaben darzubieten;
er liess es sogar geschehen, wenn er es auch nicht foerderte, dass die
Buergerschaftskompetenz im demokratischen Sinne ausgedehnt ward. Aber wenn die
Buergerschaft den Schein, so erwarb der Senat das Wesen der Macht: einen
bestimmenden Einfluss auf die Gesetzgebung und die Beamtenwahlen und das
gesamte Gemeinderegiment.



Jeder neue Gesetzvorschlag ward zunaechst im Senat vorberaten, und kaum wagte
es je ein Beamter, ohne oder wider das Gutachten des Senats einen Antrag an die
Gemeinde zu stellen; geschah es dennoch, so hatte der Senat durch die
Beamteninterzession und die priesterliche Kassation eine lange Reihe von
Mitteln in der Hand, um jeden unbequemen Antrag im Keime zu ersticken oder
nachtraeglich zu beseitigen; und im aeussersten Fall hatte er als oberste
Verwaltungsbehoerde mit der Ausfuehrung auch die Nichtausfuehrung der
Gemeindebeschluesse in der Hand. Es nahm der Senat ferner unter
stillschweigender Zustimmung der Gemeinde das Recht in Anspruch, in dringenden
Faellen unter Vorbehalt der Ratifikation durch Buergerschaftsbeschluss, von den
Gesetzen zu entbinden - ein Vorbehalt, der von Haus aus nicht viel bedeutete
und allmaehlich so vollstaendig zur Formalitaet ward, dass man in spaeterer
Zeit sich nicht einmal mehr die Muehe gab, den ratifizierenden
Gemeindebeschluss zu beantragen.



Was die Wahlen anlangt, so gingen sie, soweit sie den Beamten zustanden und von
politischer Wichtigkeit waren, tatsaechlich ueber auf den Senat; auf diesem
Wege erwarb derselbe, wie schon gesagt ward, das Recht, den Diktator zu
bestellen. Groessere Ruecksicht masste allerdings auf die Gemeinde genommen
werden: es konnte ihr das Recht nicht entzogen werden, die Gemeindeaemter zu
vergeben; doch ward, wie gleichfalls schon bemerkt wurde, sorgfaeltig darueber
gewacht, dass diese Beamtenwahl nicht etwa in die Vergebung bestimmter
Kompetenzen, namentlich nicht der Oberfeldherrnstellen in bevorstehenden
Kriegen, uebergehe. Ueberdies brachte teils der neu eingefuehrte
Kompetenzbegriff, teils das dem Senat tatsaechlich zugestandene Recht, von den
Gesetzen zu entbinden, einen wichtigen Teil der Aemterbesetzung in die Haende
des Senats. Von dem Einfluss, den der Senat auf die Feststellung der
Geschaeftskreise namentlich der Konsuln ausuebte, ist schon die Rede gewesen.
Von dem Dispensationsrecht war eine der wichtigsten Anwendungen die Entbindung
des Beamten von der gesetzlichen Befristung seines Amtes, welche zwar, als den
Grundgesetzen der Gemeinde zuwider, nach roemischen Staatsrecht in dem
eigentlichen Stadtbezirk nicht vorkommen durfte, aber ausserhalb desselben
wenigstens insoweit galt, als der Konsul und Praetor, dem die Frist verlaengert
war, nach Ablauf derselben fortfuhr, “an Konsul” oder
“Praetor Statt” (pro consule, pro praetore) zu fungieren.
Natuerlich stand dies wichtige, dem Ernennungsrecht wesentlich gleichstehende
Recht der Fristerstreckung gesetzlich allein der Gemeinde zu und ward
anfaenglich auch faktisch von ihr gehandhabt; aber doch wurde schon 447 (307)
und seitdem regelmaessig den Oberfeldherren das Kommando durch blossen
Senatsbeschluss verlaengert. Dazu kam endlich der uebermaechtige und klug
vereinigte Einfluss der Aristokratie auf die Wahlen, welcher dieselben nicht
immer, aber in der Regel auf die der Regierung genehmen Kandidaten lenkte.



Was schliesslich die Verwaltung anlangt, so hing Krieg, Frieden und Buendnis,
Kolonialgruendung, Ackerassignation, Bauwesen, ueberhaupt jede Angelegenheit
von dauernder und durchgreifender Wichtigkeit, und namentlich das gesamte
Finanzwesen lediglich ab von dem Senat. Er war es, der Jahr fuer Jahr den
Beamten in der Feststellung ihrer Geschaeftskreise und in der Limitierung der
einem jeden zur Verfuegung zu stellenden Truppen und Gelder die allgemeine
Instruktion gab, und an ihn ward von allen Seiten in allen wichtigen Faellen
rekurriert: keinem Beamten, mit Ausnahme des Konsuls, und keinem Privaten
durften die Vorsteher der Staatskasse Zahlung anders leisten als nach
vorgaengigem Senatsbeschluss. Nur in die Besorgung der laufenden
Angelegenheiten und in die richterliche und militaerische Spezialverwaltung
mischte das hoechste Regierungskollegium sich nicht ein; es war zu viel
politischer Sinn und Takt in der roemischen Aristokratie, um die Leitung des
Gemeinwesens in eine Bevormundung des einzelnen Beamten und das Werkzeug in
eine Maschine verwandeln zu wollen.



Dass dies neue Regiment des Senats bei aller Schonung der bestehenden Formen
eine vollstaendige Umwaelzung des alten Gemeinwesens in sich schloss, leuchtet
ein; dass die freie Taetigkeit der Buergerschaft stockte und erstarrte und die
Beamten zu Sitzungspraesidenten und ausfuehrenden Kommissarien herabsanken,
dass ein durchaus nur beratendes Kollegium die Erbschaft beider
verfassungsmaessiger Gewalten tat und, wenn auch in den bescheidensten Formen,
die Zentralregierung der Gemeinde ward, war revolutionaer und usurpatorisch.
Indes wenn jede Revolution und jede Usurpation durch die ausschliessliche
Faehigkeit zum Regimente vor dem Richterstuhl der Geschichte gerechtfertigt
erscheint, so muss auch ihr strenges Urteil es anerkennen, dass diese
Koerperschaft ihre grosse Aufgabe zeitig begriffen und wuerdig erfuellt hat.
Berufen nicht durch den eitlen Zufall der Geburt, sondern wesentlich durch die
freie Wahl der Nation; bestaetigt von vier zu vier Jahren durch das strenge
Sittengericht der wuerdigsten Maenner; auf Lebenszeit im Amte und nicht
abhaengig von dem Ablauf des Mandats oder von der schwankenden Meinung des
Volkes; in sich einig und geschlossen seit der Ausgleichung der Staende; alles
in sich schliessend, was das Volk besass von politischer Intelligenz und
praktischer Staatskunde; unumschraenkt verfuegend in allen finanziellen Fragen
und in der Leitung der auswaertigen Politik; die Exekutive vollkommen
beherrschend durch deren kurze Dauer und durch die dem Senat nach der
Beseitigung des staendischen Haders dienstbar gewordene tribunizische
Interzession, war der roemische Senat der edelste Ausdruck der Nation und in
Konsequenz und Staatsklugheit, in Einigkeit und Vaterlandsliebe, in Machtfuelle
und sicherem Mut die erste politische Koerperschaft aller Zeiten - auch jetzt
noch “eine Versammlung von Koenigen”, die es verstand, mit
republikanischer Hingebung despotische Energie zu verbinden. Nie ist ein Staat
nach aussen fester und wuerdiger vertreten worden als Rom in seiner guten Zeit
durch seinen Senat. In der inneren Verwaltung ist es allerdings nicht zu
verkennen, dass die im Senat vorzugsweise vertretene Geld- und
Grundaristokratie in den ihre Sonderinteressen betreffenden Angelegenheiten
parteiisch verfuhr und dass die Klugheit und die Energie der Koerperschaft hier
haeufig von ihr nicht zum Heil des Staates gebraucht worden sind. Indes der
grosse, in schweren Kaempfen festgestellte Grundsatz, dass jeder roemische
Buerger gleich vor dem Gesetz sei in Rechten und Pflichten, und die daraus sich
ergebende Eroeffnung der politischen Laufbahn, das heisst des Eintritts in den
Senat fuer jedermann, erhielten neben dem Glanz der militaerischen und
politischen Erfolge die staatliche und nationale Eintracht und nahmen dem
Unterschied der Staende jene Erbitterung und Gehaessigkeit, die den Kampf der
Patrizier und Plebejer bezeichnen; und da die glueckliche Wendung der aeusseren
Politik es mit sich brachte, dass laenger als ein Jahrhundert die Reichen
Spielraum fuer sich fanden, ohne den Mittelstand unterdruecken zu muessen, so
hat das roemische Volk in seinem Senat laengere Zeit, als es einem Volke
verstattet zu sein pflegt, das grossartigste aller Menschenwerke durchzufuehren
vermocht, eine weise und glueckliche Selbstregierung.




KAPITEL IV.

Sturz der etruskischen Macht. Die Kelten.


Nachdem die Entwicklung der roemischen Verfassung waehrend der zwei ersten
Jahrhunderte der Republik dargestellt ist, ruft uns die aeussere Geschichte
Roms und Italiens wieder zurueck in den Anfang dieser Epoche. Um diese Zeit,
als die Tarquinier aus Rom vertrieben wurden, stand die etruskische Macht auf
ihrem Hoehepunkt. Die Herrschaft auf der Tyrrhenischen See besassen
unbestritten die Tusker und die mit ihnen eng verbuendeten Karthager. Wenn auch
Massalia unter steten und schweren Kaempfen sich behauptete, so waren dagegen
die Haefen Kampaniens und der volskischen Landschaft und seit der Schlacht von
Alalia auch Korsika im Besitz der Etrusker. In Sardinien gruendeten durch die
vollstaendige Eroberung der Insel (um 260 500) die Soehne des karthagischen
Feldherrn Mago die Groesse zugleich ihres Hauses und ihrer Stadt, und in
Sizilien behaupteten die Phoeniker waehrend der inneren Fehden der hellenischen
Kolonien ohne wesentliche Anfechtung den Besitz der Westhaelfte. Nicht minder
beherrschten die Schiffe der Etrusker das Adriatische Meer, und selbst in den
oestlichen Gewaessern waren ihre Kaper gefuerchtet.



Auch zu Lande schien ihre Macht im Steigen. Den Besitz der latinischen
Landschaft zu gewinnen, war fuer Etrurien, das von den volskischen in seiner
Klientel stehenden Staedten und von seinen kampanischen Besitzungen allein
durch die Latiner geschieden war, von der entscheidendsten Wichtigkeit. Bisher
hatte das feste Bollwerk der roemischen Macht Latium ausreichend beschirmt und
die Tibergrenze mit Erfolg gegen Etrurien behauptet. Allein als der gesamte
tuskische Bund, die Verwirrung und die Schwaeche des roemischen Staats nach der
Vertreibung der Tarquinier benutzend, jetzt unter dem Koenig Lars Porsena von
Clusium seinen Angriff maechtiger als zuvor erneuerte, fand er nicht ferner den
gewohnten Widerstand; Rom kapitulierte und trat im Frieden (angeblich 247 507)
nicht bloss alle Besitzungen am rechten Tiberufer an die naechstliegenden
tuskischen Gemeinden ab und gab also die ausschliessliche Herrschaft ueber den
Strom auf, sondern lieferte auch dem Sieger seine saemtlichen Waffen aus und
gelobte, fortan des Eisens nur zur Pflugschar sich zu bedienen. Es schien, als
sei die Einigung Italiens unter tuskischer Suprematie nicht mehr fern.



Allein die Unterjochung, womit die Koalition der etruskischen und karthagischen
Nation die Griechen wie die Italiker bedroht, ward gluecklich abgewendet durch
das Zusammenhalten der durch Stammverwandtschaft wie durch die gemeinsame
Gefahr aufeinander angewiesenen Voelker. Zunaechst fand das etruskische Heer,
das nach Roms Fall in Latium eingedrungen war, vor den Mauern von Aricia die
Grenze seiner Siegesbahn durch die rechtzeitige Hilfe der den Aricinern zur
Hilfe herbeigeeilten Kymaeer (248 506). Wir wissen nicht, wie der Krieg
endigte, und namentlich nicht, ob Rom schon damals den verderblichen und
schimpflichen Frieden zerriss; gewiss ist nur, dass die Tusker auch diesmal auf
dem linken Tiberufer sich dauernd zu behaupten nicht vermochten.



Bald ward die hellenische Nation zu einem noch umfassenderen und noch
entscheidenderen Kampf gegen die Barbaren des Westens wie des Ostens genoetigt.
Es war um die Zeit der Perserkriege. Die Stellung der Tyrier zu dem Grosskoenig
fuehrte auch Karthago in die Bahnen der persischen Politik - wie denn selbst
ein Buendnis zwischen den Karthagern und Xerxes glaubwuerdig ueberliefert ist -
und mit den Karthagern die Etrusker. Es war eine der grossartigsten politischen
Kombinationen, die gleichzeitig die asiatischen Scharen auf Griechenland, die
phoenikischen auf Sizilien warf, um mit einem Schlag die Freiheit und die
Zivilisation vom Angesicht der Erde zu vertilgen. Der Sieg blieb den Hellenen.
Die Schlacht bei Salamis (274 der Stadt 480) rettete und raechte das
eigentliche Hellas; und an demselben Tag - so wird erzaehlt - besiegten die
Herren von Syrakus und Akragas, Gelon und Theron, das ungeheure Heer des
karthagischen Feldherrn Hamilkar, Magos Sohn, bei Himera so vollstaendig, dass
der Krieg damit zu Ende war und die Phoeniker, die damals noch keineswegs den
Plan verfolgten, ganz Sizilien fuer eigene Rechnung sich zu unterwerfen,
zurueckkehrten zu ihrer bisherigen defensiven Politik. Noch sind von den
grossen Silberstuecken erhalten, welche aus dem Schmuck der Gemahlin Gelons,
Damareta, und anderer edler Syrakusanerinnen fuer diesen Feldzug geschlagen
wurden, und die spaeteste Zeit gedachte dankbar des milden und tapferen Koenigs
von Syrakus und des herrlichen, von Simonides gefeierten Sieges.



Die naechste Folge der Demuetigung Karthagos war der Sturz der Seeherrschaft
ihrer etruskischen Verbuendeten. Schon Anaxilas, der Herr von Rhegion und
Zankte, hatte ihren Kapern die sizilische Meerenge durch eine stehende Flotte
gesperrt (um 272 482); einen entscheidenden Sieg erfochten bald darauf die
Kymaeer und Hieron von Syrakus bei Kyme (280 474) ueber die tyrrhenische
Flotte, der die Karthager vergeblich Hilfe zu bringen versuchten. Das ist der
Sieg, welchen Pindaros in der ersten pythischen Ode feiert, und noch ist der
Etruskerhelm vorhanden, den Hieron nach Olympia sandte mit der Aufschrift:
“Hiaron des Deinomenes Sohn und die Syrakosier dem Zeus Tyrrhanisches von
Kyma” ^1.



———————————————————————-



^1 Fιάρον ο Διομένεος καί τοί Συρακόσιοι τοί Δί' Τύραν' από Κύμας.



———————————————————————-



Waehrend diese ungemeinen Erfolge gegen Karthager und Etrusker Syrakus an die
Spitze der sizilischen Griechenstaedte brachten, erhob unter den italischen
Hellenen, nachdem um die Zeit der Vertreibung der Koenige aus Rom (243 511) das
achaeische Sybaris untergegangen war, das dorische Tarent sich unbestritten zu
der ersten Stelle; die furchtbare Niederlage der Tarentiner durch die Iapyger
(280 474), die schwerste, die bis dahin ein Griechenheer erlitten hatte,
entfesselte nur, aehnlich wie der Persersturm in Hellas, die ganze Gewalt des
Volksgeistes in energisch demokratischer Entwicklung. Von jetzt an spielen
nicht mehr die Karthager und die Etrusker die erste Rolle in den italischen
Gewaessern, sondern im Adriatischen und Ionischen Meer die Tarentiner, im
Tyrrhenischen die Massalioten und die Syrakusaner, und namentlich die letzteren
beschraenkten mehr und mehr das etruskische Korsarenwesen. Schon Hieron hatte
nach dem Siege bei Kyme die Insel Aenaria (Ischia) besetzt und damit die
Verbindung zwischen den kampanischen und den noerdlichen Etruskern
unterbrochen. Um das Jahr 302 (452) wurde von Syrakus, um der tuskischen
Piraterie gruendlich zu steuern, eine eigene Expedition ausgesandt, die die
Insel Korsika und die etruskische Kueste verheerte und die Insel Aethalia
(Elba) besetzte. Ward man auch nicht voellig Herr ueber die
etruskisch-karthagischen Piraten - wie denn das Kaperwesen zum Beispiel in
Antium bis in den Anfang des fuenften Jahrhunderts der Stadt fortgedauert zu
haben scheint -, so war doch das maechtige Syrakus ein starkes Bollwerk gegen
die verbuendeten Tusker und Phoeniker. Einen Augenblick freilich schien es, als
muesse die syrakusische Macht gebrochen werden durch die Athener, deren Seezug
gegen Syrakus im Lauf des Peloponnesischen Krieges (339-341 415-413) die
Etrusker, die alten Handelsfreunde Athens, mit drei Fuenfzigruderern
unterstuetzten. Allein der Sieg blieb, wie bekannt, im Westen wie im Osten den
Dorern. Nach dem schmaehlichen Scheitern der attischen Expedition ward Syrakus
so unbestritten die erste griechische Seemacht, dass die Maenner, die dort an
der Spitze des Staates standen, die Herrschaft ueber Sizilien und Unteritalien
und ueber beide Meere Italiens ins Auge fassten; wogegen anderseits die
Karthager, die ihre Herrschaft in Sizilien jetzt ernstlich bedroht sahen, auch
auf ihrer Seite die Ueberwaeltigung der Syrakusaner und die Unterwerfung der
ganzen Insel zum Ziel ihrer Politik nehmen mussten und nahmen. Der Verfall der
sizilischen Mittelstaaten, die Steigerung der karthagischen Macht auf der
Insel, die zunaechst aus diesen Kaempfen hervorgingen, koennen hier nicht
erzaehlt werden; was Etrurien anlangt, so fuehrte gegen dies der neue Herr von
Syrakus, Dionysios (reg. 348-387 406-367), die empfindlichsten Schlaege. Der
weitstrebende Koenig gruendete seine neue Kolonialmacht vor allem in dem
italischen Ostmeer, dessen noerdlichere Gewaesser jetzt zum erstenmal einer
griechischen Seemacht untertan wurden. Um das Jahr 367 (387) besetzte und
kolonisierte Dionysios an der illyrischen Kueste den Hafen Lissos und die Insel
Issa, an der italischen die Landungsplaetze Ankon, Numana und Atria; das
Andenken an die syrakusanische Herrschaft in dieser entlegenen Gegend bewahrten
nicht bloss die “Graeben des Philistos”, ein ohne Zweifel von dem
bekannten Geschichtschreiber und Freunde des Dionysios, der die Jahre seiner
Verbannung (368 386f.) in Atria verlebte, angelegter Kanal an der Pomuendung;
auch die veraenderte Benennung des italischen Ostmeers selbst, wofuer seitdem
anstatt der aelteren Benennung des Ionischen Busens die heute noch gangbare des
“Meeres von Hadria” vorkommt, geht wahrscheinlich auf diese
Ereignisse zurueck ^2. Aber nicht zufrieden mit diesen Angriffen auf die
Besitzungen und Handelsverbindungen der Etrusker im Ostmeer, griff Dionysios
durch die Erstuermung und Pluenderung der reichen caeritischen Hafenstadt Pygri
(369 385 die etruskische Macht in ihrem innersten Kern an. Sie hat denn auch
sich nicht wieder erholt. Als nach Dionysios’ Tode die inneren Unruhen in
Syrakus den Karthagern freiere Bahn machten und deren Flotte wieder im
Tyrrhenischen Meer das Uebergewicht bekam, das sie seitdem mit kurzen
Unterbrechungen behauptete, lastete dieses nicht minder schwer auf den
Etruskern wie auf den Griechen; so dass sogar, als im Jahre 444 (310)
Agathokles von Syrakus zum Krieg mit Karthago ruestete, achtzehn tuskische
Kriegsschiffe zu ihm stiessen. Die Etrusker mochten fuer Korsika fuerchten, das
sie wahrscheinlich damals noch behaupteten; die alte tuskisch-phoenikische
Symmachie, die noch zu Aristoteles’ Zeit (370-432 384-322) bestand, ward
damit gesprengt, aber die Schwaeche der Etrusker zur See nicht wieder
aufgehoben.



———————————————————————————-



^2 Hekataeos († nach 257 497, Rom) und noch Herodot (270 bis nach 345 484-409)
kennen den Hatrias nur als das Podelta und das dasselbe bespuelende Meer (K. O.
Mueller, Die Etrusker. Breslau 1828. Bd. 1, S. 140; GGM 1, p. 23). In weiterer
Bedeutung findet sich die Benennung des Hadriatischen Meeres zuerst bei dem
sogenannten Skylax um 418 der Stadt (336).



————————————————————————————



Dieser rasche Zusammensturz der etruskischen Seemacht wuerde unerklaerlich
sein, wenn nicht gegen die Etrusker zu eben der Zeit, wo die sizilischen
Griechen sie zur See angriffen, auch zu Lande von allen Seiten her die
schwersten Schlaege gefallen waeren. Um die Zeit der Schlachten von Salamis,
Himera und Kyme ward, dem Berichte der roemischen Annalen zufolge, zwischen Rom
und Veii ein vieljaehriger und heftiger Krieg gefuehrt (271-280 483-474). Die
Roemer erlitten in demselben schwere Niederlagen; im Andenken geblieben ist die
Katastrophe der Fabier (277 477), die infolge der inneren Krisen sich
freiwillig aus der Hauptstadt verbannt und die Verteidigung der Grenze gegen
Etrurien uebernommen hatten, hier aber am Bache Cremera bis auf den letzten
waffenfaehigen Mann niedergehauen wurden. Allein der Waffenstillstand auf 400
Monate, der anstatt Friedens den Krieg beendigte, fiel fuer die Roemer insofern
guenstig aus, als er wenigstens den Status quo der Koenigszeit
wiederherstellte; die Etrusker verzichteten auf Fidenae und den am rechten
Tiberufer gewonnenen Distrikt. Es ist nicht auszumachen, inwieweit dieser
roemisch-etruskische Krieg mit dem hellenisch-persischen und dem
sizilisch-karthagischen in unmittelbaren Zusammenhange stand; aber moegen die
Roemer die Verbuendeten der Sieger von Salamis und von Himera gewesen sein oder
nicht, die Interessen wie die Folgen trafen jedenfalls zusammen.



Wie die Latiner warfen auch die Samniten sich auf die Etrusker; und kaum war
deren kampanische Niederlassung durch die Folgen des Treffens bei Kyme vom
Mutterlande abgeschnitten worden, als sie auch schon nicht mehr imstande war,
den Angriffen der sabellischen Bergvoelker zu widerstehen. Die Hauptstadt Capua
fiel 330 (424) und die tuskische Bevoelkerung ward hier bald nach der Eroberung
von den Samniten ausgerottet oder verjagt. Freilich hatten auch die
kampanischen Griechen, vereinzelt und geschwaecht, unter derselben Invasion
schwer zu leiden; Kyme selbst ward 334 (420) von den Sabellern erobert. Dennoch
behaupteten die Griechen sich namentlich in Neapolis, vielleicht mit Hilfe der
Syrakusaner, waehrend der etruskische Name in Kampanien aus der Geschichte
verschwindet; kaum dass einzelne etruskische Gemeinden eine kuemmerliche und
verlorene Existenz sich dort fristeten.



Aber noch folgenreichere Ereignisse traten um dieselbe Zeit im noerdlichen
Italien ein. Eine neue Nation pochte an die Pforten der Alpen: es waren die
Kelten; und ihr erster Andrang traf die Etrusker.



Die keltische, auch galatische oder gallische Nation hat von der
gemeinschaftlichen Mutter eine andere Ausstattung empfangen als die italische,
die germanische und die hellenische Schwester. Es fehlt ihr bei manchen
tuechtigen und noch mehr glaenzenden Eigenschaften die tiefe sittliche und
staatliche Anlage, auf welche alles Gute und Grosse in der menschlichen
Entwicklung sich gruendet. Es galt, sagt Cicero, als schimpflich fuer den
freien Kelten, das Feld mit eigenen Haenden zu bestellen. Dem Ackerbau zogen
sie das Hirtenleben vor und trieben selbst in den fruchtbaren Poebenen
vorzugsweise die Schweinezucht, von dem Fleisch ihrer Herden sich naehrend und
in den Eichenwaeldern mit ihnen Tag und Nacht verweilend. Die Anhaenglichkeit
an die eigene Scholle, wie sie den Italikern und den Germanen eigen ist, fehlt
bei den Kelten; wogegen sie es lieben, in den Staedten und Flecken zusammen zu
siedeln und diese bei ihnen frueher, wie es scheint, als in Italien Ausdehnung
und Bedeutung gewonnen haben. Ihre buergerliche Verfassung ist unvollkommen;
nicht bloss wird die nationale Einheit nur durch ein schwaches Band vertreten,
was ja in gleicher Weise von allen Nationen anfaenglich gilt, sondern es
mangelt auch in den einzelnen Gemeinden an Eintracht und festem Regiment, an
ernstem Buergersinn und folgerechtem Streben. Die einzige Ordnung, der sie sich
schicken, ist die militaerische, in der die Bande der Disziplin dem einzelnen
die schwere Muehe abnehmen, sich selber zu bezwingen. “Die
hervorstehenden Eigenschaften der keltischen Rasse”, sagt ihr
Geschichtschreiber Thierry, “sind die persoenliche Tapferkeit, in der sie
es allen Voelkern zuvortun; ein freier, stuermischer, jedem Eindruck
zugaenglicher Sinn; viel Intelligenz, aber daneben die aeusserste
Beweglichkeit, Mangel an Ausdauer, Widerstreben gegen Zucht und Ordnung,
Prahlsucht und ewige Zwietracht, die Folge der grenzenlosen Eitelkeit.”
Kuerzer sagt ungefaehr dasselbe der alte Cato: “auf zwei Dinge geben die
Kelten viel: auf das Fechten und auf den Esprit” ^3. Solche Eigenschaften
guter Soldaten und schlechter Buerger erklaeren die geschichtliche Tatsache,
dass die Kelten alle Staaten erschuettert und keinen gegruendet haben. Ueberall
finden wir sie bereit zu wandern, das heisst zu marschieren; dem Grundstueck
die bewegliche Habe vorziehend, allem anderen aber das Gold; das Waffenwerk
betreibend als geordnetes Raubwesen oder gar als Handwerk um Lohn und
allerdings mit solchem Erfolge, dass selbst der roemische Geschichtschreiber
Sallustius im Waffenwerk den Kelten den Preis vor den Roemern zugesteht. Es
sind die rechten Lanzknechte des Altertums, wie die Bilder und Beschreibungen
sie uns darstellen: grosse, nicht sehnige Koerper, mit zottigem Haupthaar und
langem Schnauzbart - recht im Gegensatz zu Griechen und Roemern, die das Haupt
und die Oberlippe schoren -, in bunten gestickten Gewaendern, die beim Kampf
nicht selten abgeworfen wurden, mit dem breiten Goldring um den Hals, unbehelmt
und ohne Wurfwaffen jeder Art, aber dafuer mit ungeheurem Schild nebst dem
langen schlechtgestaehlten Schwert, dem Dolch und der Lanze, alle diese Waffen
mit Gold geziert, wie sie denn die Metalle nicht ungeschickt zu bearbeiten
verstanden. Zum Renommieren dient alles, selbst die Wunde, die oft
nachtraeglich erweitert wird, um mit der breiteren Schmarre zu prunken.
Gewoehnlich fechten sie zu Fuss, einzelne Schwaerme aber auch zu Pferde, wo
dann jedem Freien zwei gleichfalls berittene Knappen folgen; Streitwagen finden
sich frueh wie bei den Libyern und den Hellenen in aeltester Zeit. Mancher Zug
erinnert an das Ritterwesen des Mittelalters; am meisten die den Roemern und
Griechen fremde Sitte des Zweikampfes. Nicht bloss im Kriege pflegten sie den
einzelnen Feind, nachdem sie ihn zuvor mit Worten und Gebaerden verhoehnt
hatten, zum Kampfe zu fordern; auch im Frieden fochten sie gegeneinander in
glaenzender Ruestung auf Leben und Tod. Dass die Zechgelage hernach nicht
fehlten, versteht sich. So fuehrten sie unter eigener oder fremder Fahne ein
unstetes Soldatenleben, das sie von Irland und Spanien bis nach Kleinasien
zerstreute unter steten Kaempfen und sogenannten Heldentaten; aber was sie auch
begannen, es zerrann wie der Schnee im Fruehling, und nirgends ist ein grosser
Staat, nirgends eine eigene Kultur von ihnen geschaffen worden.



———————————————————————————-



^3 Pleraque Gallia duas res industriosissime persequitur: rem militarem et
argute loqui. (Cato or. frg. 2, 2).



———————————————————————————-



So schildern uns die Alten diese Nation; ueber ihre Herkunft laesst sich nur
mutmassen. Demselben Schoss entsprungen, aus dem auch die hellenischen,
italischen und germanischen Voelkerschaften hervorgingen, sind die Kelten ohne
Zweifel gleich diesen aus dem oestlichen Mutterland in Europa eingerueckt, wo
sie in fruehester Zeit das Westmeer erreichten und in dem heutigen Frankreich
ihre Hauptsitze begruendeten ^4, gegen Norden hin uebersiedelnd auf die
britannischen Inseln, gegen Sueden die Pyrenaeen ueberschreitend und mit den
iberischen Voelkerschaften um den Besitz der Halbinsel ringend. An den Alpen
indes stroemte ihre erste grosse Wanderung vorbei und erst von den westlichen
Laendern aus begannen sie in kleineren Massen und in entgegengesetzter Richtung
jene Zuege, die sie ueber die Alpen und den Haemus, ja ueber den Bosporus
fuehrten und durch die sie der Schrecken der saemtlichen zivilisierten Nationen
des Altertums geworden und durch manche Jahrhunderte geblieben sind, bis
Caesars Siege und die von Augustus geordnete Grenzverteidigung ihre Macht fuer
immer brachen.



————————————————————————————



^4 Neuerdings ist von kundigen Sprachforschern behauptet worden, dass die
Verwandtschaft der Kelten und der Italiker naeher sei, als selbst die der
letzteren und der Hellenen, das heisst, dass derjenige Ast des grossen Baumes,
von dem die west- und suedeuropaeischen Voelkerschaften indogermanischen
Stammes entsprungen sind, zunaechst sich in Griechen und Italokelten und
betraechtlich spaeter die letzteren sich wieder in Italiker und Kelten
gespalten haetten. Geographisch ist diese Aufstellung sehr annehmbar, und auch
die geschichtlich vorliegenden Tatsachen lassen sich vielleicht damit ebenfalls
in Einklang bringen da, was bisher als graecoitalische Zivilisation angesehen
worden ist, fueglich graecokeltoitalisch gewesen sein kann - wissen wir doch
ueber die aelteste keltische Kulturstufe in der Tat nichts. Die sprachliche
Untersuchung scheint indes noch nicht so weit gediehen zu sein, dass ihre
Ergebnisse in die aelteste Voelkergeschichte eingereiht werden duerften.



———————————————————————————-



Die einheimische Wandersage, die hauptsaechlich Livius uns erhalten hat,
berichtet von diesen spaeteren ruecklaeufigen Zuegen folgendermassen ^5. Die
gallische Eidgenossenschaft, an deren Spitze damals wie noch zu Caesars Zeit
der Gau der Biturigen (um Bourges) stand, habe unter dem Koenig Ambiatus zwei
grosse Heeresschwaerme entsendet, gefuehrt von den beiden Neffen des Koenigs,
und es sei der eine derselben, Sigovesus, ueber den Rhein in der Richtung auf
den Schwarzwald zu vorgedrungen, der zweite, Bellovesus, ueber die Graischen
Alpen (den Kleinen St. Bernhard) in das Potal hinabgestiegen. Von jenem stamme
die gallische Niederlassung an der mittleren Donau, von diesem die aelteste
keltische Ansiedlung in der heutigen Lombardei, der Gau der Insubrer mit dem
Hauptort Mediolanum (Mailand). Bald sei ein zweiter Schwarm gefolgt, der den
Gau der Cenomaner mit den Staedten Brixia (Brescia) und Verona begruendet habe.
Unaufhoerlich stroemte es fortan ueber die Alpen in das schoene ebene Land; die
keltischen Staemme samt den von ihnen aufgetriebenen und fortgerissenen
ligurischen entrissen den Etruskern einen Platz nach dem andern, bis das ganze
linke Poufer in ihren Haenden war. Nach dem Fall der reichen etruskischen Stadt
Melpum (vermutlich in der Gegend von Mailand), zu deren Bezwingung sich die
schon im Potal ansaessigen Kelten mit neugekommenen Staemmen vereinigt hatten
(358? 396), gingen diese letzteren hinueber auf das rechte Ufer des Flusses und
begannen die Umbrer und Etrusker in ihren uralten Sitzen zu bedraengen. Es
waren dies vornehmlich die angeblich auf einer anderen Strasse, ueber den
Poeninischen Berg (Grossen St. Bernhard) in Italien eingedrungenen Boier; sie
siedelten sich an in der heutigen Romagna, wo die alte Etruskerstadt Felsina,
von den neuen Herren Bononia umgenannt, ihre Hauptstadt wurde. Endlich kamen
die Senonen, der letzte groessere Keltenstamm, der ueber die Alpen gelangt ist;
er nahm seine Sitze an der Kueste des Adriatischen Meeres von Rimini bis
Ancona. Aber einzelne Haufen keltischer Ansiedler muessen sogar bis tief nach
Umbrien hinein, ja bis an die Grenze des eigentlichen Etrurien vorgedrungen
sein; denn noch bei Todi am oberen Tiber haben sich Steinschriften in
keltischer Sprache gefunden. Enger und enger zogen sich nach Norden und Osten
hin die Grenzen Etruriens zusammen, und um die Mitte des vierten Jahrhunderts
sah die tuskische Nation sich schon wesentlich auf dasjenige Gebiet
beschraenkt, das seitdem ihren Namen getragen hat und heute noch traegt.



—————————————————————-



^5 Die Sage ueberliefern Livius (5, 34) und Iustin (24, 4) und auch Caesar
(Gall. 6, 24) hat sie im Sinn gehabt. Die Verknuepfung indes der Wanderung des
Bellovesus mit der Gruendung von Massalia, wodurch jene chronologisch auf die
Mitte des zweiten Jahrhunderts der Stadt bestimmt wird, gehoert unzweifelhaft
nicht der einheimischen, natuerlich zeitlosen Sage an, sondern der spaeteren
chronologisierenden Forschung und verdient keinen Glauben. Einzelne Einfaelle
und Einwanderungen moegen sehr frueh stattgefunden haben; aber das gewaltige
Umsichgreifen der Kelten in Norditalien kann nicht vor die Zeit des Sinkens der
etruskischen Macht, das heisst nicht vor die zweite Haelfte des dritten
Jahrhunderts der Stadt gesetzt werden.



Ebenso ist, nach der einsichtigen Ausfuehrung von Wickham und Cramer, nicht
daran zu zweifeln, dass der Zug des Bellovesus wie der des Hannibal nicht ueber
die Kottischen Alpen (Mont Genèvre) und durch das Gebiet der Tauriner, sondern
ueber die Graischen (den Kleinen St. Bernhard) und durch das der Salasser ging;
den Namen des Berges gibt Livius wohl nicht nach der Sage, sondern nach seiner
Vermutung an. Ob die italischen Boier aufgrund einer echten Sagenreminiszenz
oder nur aufgrund eines angenommenen Zusammenhangs mit den noerdlich von der
Donau wohnhaften Boiern durch den oestlichen Pass der Poeninischen Alpen
gefuehrt werden, muss dahingestellt bleiben.



————————————————————————-



Unter diesen, wie auf Verabredung gemeinschaftlichen Angriffen der
verschiedensten Voelker, der Syrakusaner, Latiner, Samniten und vor allem der
Kelten brach die eben noch so gewaltig und so ploetzlich in Latium und
Kampanien und auf beiden italischen Meeren um sich greifende etruskische Nation
noch gewaltsamer und noch ploetzlicher zusammen. Der Verlust der Seeherrschaft,
die Bewaeltigung der kampanischen Etrusker gehoert derselben Epoche an, wo die
Insubrer und Cenomaner am Po sich niederliessen; und eben um diese Zeit ging
auch die durch Porsena wenige Jahrzehnte zuvor aufs tiefste gedemuetigte und
fast geknechtete roemische Buergerschaft zuerst angreifend gegen Etrurien vor.
Im Waffenstillstand mit Veii von 280 (474) hatte sie das Verlorene
wiedergewonnen und im wesentlichen den Zustand wiederhergestellt, wie er zu der
Zeit der Koenige zwischen beiden Nationen bestanden hatte. Als er im Jahre 309
(445) ablief, begann zwar die Fehde aufs neue; aber es waren Grenzgefechte und
Beutezuege, die fuer beide Teile ohne wesentliches Resultat verliefen. Etrurien
stand noch zu maechtig da, als dass Rom einen ernstlichen Angriff haette
unternehmen koennen. Erst der Abfall der Fidenaten, die die roemische Besatzung
vertrieben, die Gesandten ermordeten und sich dem Koenig der Veienter, Lars
Tolumnius, unterwarfen, veranlasste einen bedeutenderen Krieg, welcher
gluecklich fuer die Roemer ablief: der Koenig Tolumnius fiel im Gefecht von der
Hand des roemischen Konsuls Aulus Cornelius Cossus (326? 428), Fidenae ward
genommen und 329 (425) ein neuer Stillstandsvertrag auf 200 Monate
abgeschlossen. Waehrend desselben steigerte sich Etruriens Bedraengnis mehr und
mehr und naeherten sich die keltischen Waffen schon den bisher noch verschonten
Ansiedlungen am rechten Ufer des Po. Als der Waffenstillstand Ende 346 (408)
abgelaufen war, entschlossen sich die Roemer auch ihrerseits zu einem
Eroberungskrieg gegen Etrurien, der jetzt nicht bloss gegen, sondern um Veii
gefuehrt ward.



Die Geschichte des Krieges gegen die Veienter, Capenaten und Falisker und der
Belagerung Veiis, die gleich der trojanischen zehn Jahre gewaehrt haben soll,
ist wenig beglaubigt. Sage und Dichtung haben sich dieser Ereignisse
bemaechtigt, und mit Recht; denn gekaempft ward hier mit bis dahin unerhoerter
Anstrengung um einen bis dahin unerhoerten Kampfpreis. Es war das erstemal,
dass ein roemisches Heer Sommer und Winter, Jahr aus Jahr ein im Felde blieb,
bis das vorgesteckte Ziel erreicht war; das erstemal, dass die Gemeinde aus
Staatsmitteln dem Aufgebot Sold zahlte. Aber es war auch das erstemal, dass die
Roemer es versuchten, sich eine stammfremde Nation zu unterwerfen und ihre
Waffen ueber die alte Nordgrenze der latinischen Landschaft hinuebertrugen. Der
Kampf war gewaltig, der Ausgang kaum zweifelhaft. Die Roemer fanden
Unterstuetzung bei den Latinern und den Hernikern, denen der Sturz des
gefuerchteten Nachbarn fast nicht minder Genugtuung und Foerderung gewaehrte
als den Roemern selbst; waehrend Veii von seiner Nation verlassen dastand und
nur die naechsten Staedte, Capena, Falerii, auch Tarquinii, ihm Zuzug
leisteten. Die gleichzeitigen Angriffe der Kelten wuerden diese Nichtteilnahme
der noerdlichen Gemeinden allein schon genuegend erklaeren; es wird indes
erzaehlt und es ist kein Grund es zu bezweifeln, dass zunaechst innere
Parteiungen in dem etruskischen Staedtebund, namentlich die Opposition der
aristokratischen Regierungen der uebrigen Staedte gegen das von den Veientern
beibehaltene oder wiederhergestellte Koenigsregiment, jene Untaetigkeit der
uebrigen Etrusker herbeigefuehrt haben. Haette die etruskische Nation sich an
dem Kampf beteiligen koennen oder wollen, so wuerde die roemische Gemeinde kaum
imstande gewesen sein, die bei der damaligen hoechst unentwickelten
Belagerungskunst riesenhafte Aufgabe der Bezwingung einer grossen und festen
Stadt zu Ende zu fuehren; vereinzelt aber und verlassen wie sie war, unterlag
die Stadt (358 396) nach tapferer Gegenwehr dem ausharrenden Heldengeist des
Marcus Furius Camillus, welcher zuerst seinem Volke die glaenzende Bahn der
auslaendischen Eroberungen auftat. Von dem Jubel, den der grosse Erfolg in Rom
erregte, ist ein Nachklang die in den Festspielen Roms bis in spaete Zeit
fortgepflanzte Sitte des “Veienterverkaufs”, wobei unter den zur
Versteigerung gebrachten parodischen Beutestuecken der aergste alte Krueppel,
den man auftreiben konnte, im Purpurmantel und Goldschmuck den Beschluss machte
als “Koenig der Veienter”. Die Stadt ward zerstoert, der Boden
verwuenscht zu ewiger Oede. Falerii und Capena eilten, Frieden zu machen; das
maechtige Volsinii, das in bundesmaessiger Halbheit waehrend Veiis Agonie
geruht hatte und nach der Einnahme zu den Waffen griff, bequemte nach wenigen
Jahren (363 391) sich gleichfalls zum Frieden. Es mag eine wehmuetige Sage
sein, dass die beiden Vormauern der etruskischen Nation, Melpum und Veii, an
demselben Tage jenes den Kelten, dieses den Roemern unterlagen; aber es liegt
in ihr auf jeden Fall eine tiefe geschichtliche Wahrheit. Der doppelte Angriff
von Norden und Sueden und der Fall der beiden Grenzfesten war der Anfang des
Endes der grossen etruskischen Nation.



Indes einen Augenblick schien es, als sollten die beiden Voelkerschaften, durch
deren Zusammenwirken Etrurien sich in seiner Existenz bedroht sah, vielmehr
untereinander sich aufreiben und auch Roms neu aufbluehende Macht von den
fremden Barbaren zertreten werden. Diese Wendung der Dinge, die dem
natuerlichen Lauf der Politik widersprach, beschworen ueber die Roemer der
eigene Uebermut und die eigene Kurzsichtigkeit herauf.



Die keltischen Scharen, die nach Melpums Fall ueber den Fluss gesetzt waren,
ueberfluteten mit reissender Geschwindigkeit das noerdliche Italien, nicht
bloss das offene Gebiet am rechten Ufer des Padus und laengs des Adriatischen
Meeres, sondern auch das eigentliche Etrurien diesseits des Apennin. Wenige
Jahre nachher (363 391) ward schon das im Herzen Etruriens gelegene Clusium
(Chiusi an der Grenze von Toskana und dem Kirchenstaat) von den keltischen
Senonen belagert; und so gedemuetigt waren die Etrusker, dass die bedraengte
tuskische Stadt die Zerstoerer Veiis um Hilfe anrief. Es waere vielleicht weise
gewesen, dieselbe zu gewaehren und zugleich die Gallier durch die Waffen und
die Etrusker durch den gewaehrten Schutz in Abhaengigkeit von Rom zu bringen;
allein eine solche weitblickende Intervention, die die Roemer genoetigt haben
wuerde, einen ernsten Kampf an der tuskischen Nordgrenze zu beginnen, lag
jenseits des Horizonts ihrer damaligen Politik. So blieb nichts uebrig, als
sich jeder Einmischung zu enthalten. Allein toerichterweise schlug man die
Hilfstruppen ab und schickte Gesandte; und noch toerichter meinten diese, den
Kelten durch grosse Worte imponieren und, als dies fehlschlug, gegen Barbaren
ungestraft das Voelkerrecht verletzen zu koennen: sie nahmen in den Reihen der
Clusiner teil an einem Gefecht und der eine von ihnen stach darin einen
gallischen Befehlshaber vom Pferde. Die Barbaren verfuhren in diesem Fall mit
Maessigung und Einsicht. Sie sandten zunaechst an die roemische Gemeinde, um
die Auslieferung der Frevler am Voelkerrecht zu fordern, und der Senat war
bereit, dem billigen Begehren sich zu fuegen. Allein in der Masse ueberwog das
Mitleid gegen die Landsleute die Gerechtigkeit gegen die Fremden; die
Genugtuung ward von der Buergerschaft verweigert, ja nach einigen Berichten
ernannte man die tapferen Vorkaempfer fuer das Vaterland sogar zur
Konsulartribunen fuer das Jahr 364 (390) ^6, das in den roemischen Annalen so
verhaengnisvoll werden sollte. Da brach der Brennus, das heisst der Heerkoenig
der Gallier, die Belagerung von Clusium ab und der ganze Keltenschwarm - die
Zahl wird auf 70000 Koepfe angegeben - wandte sich gegen Rom. Solche Zuege in
unbekannte und ferne Gegenden waren den Galliern gelaeufig, die unbekuemmert um
Deckung und Rueckzug als bewaffnete Auswandererscharen marschierten; in Rom
aber ahnte man offenbar nicht, welche Gefahr in diesem so ploetzlichen und so
gewaltigen Ueberfall lag. Erst als die Gallier im Anmarsch auf Rom waren,
ueberschritt eine roemische Heeresmacht den Tiber und vertrat ihnen den Weg.
Keine drei deutsche Meilen von den Toren, gegenueber der Muendung des Baches
Allia in den Tiberfluss, trafen die Heere aufeinander und kam es am 18. Juli
364 (390) zur Schlacht. Auch jetzt noch ging man, nicht wie gegen ein Heer,
sondern wie gegen Raeuber, uebermuetig und tolldreist in den Kampf unter
unerprobten Feldherren - Camillus hatte infolge des Staendehaders von den
Geschaeften sich zurueckgezogen. Waren es doch Wilde, gegen die man fechten
sollte; was bedurfte es des Lagers, der Sicherung des Rueckzugs? Aber die
Wilden waren Maenner von todverachtendem Mut und ihre Fechtweise den Italikern
so neu wie schrecklich; die blossen Schwerter in der Faust stuerzten die Kelten
im rasenden Anprall sich auf die roemische Phalanx und rannten sie im ersten
Stosse ueber den Haufen. Die Niederlage war vollstaendig; von den Roemern, die
den Fluss im Ruecken gefochten hatten, fand ein grosser Teil bei dem Versuch,
denselben zu ueberschreiten, seinen Untergang; was sich rettete, warf sich
seitwaerts nach dem nahen Veii. Die siegreichen Kelten standen zwischen dem
Rest des geschlagenen Heeres und der Hauptstadt. Diese war rettungslos dem
Feinde preisgegeben; die geringe dort zurueckgebliebene oder dorthin
gefluechtete Mannschaft reichte nicht aus, um die Mauern zu besetzen, und drei
Tage nach der Schlacht zogen die Sieger durch die offenen Tore in Rom ein.
Haetten sie es am ersten getan, wie sie es konnten, so war nicht bloss die
Stadt, sondern auch der Staat verloren; die kurze Zwischenzeit machte es
moeglich, die Heiligtuemer zu fluechten oder zu vergraben und, was wichtiger
war, die Burg zu besetzen und notduerftig mit Lebensmitteln zu versehen. Was
die Waffen nicht tragen konnte, liess man nicht auf die Burg - man hatte kein
Brot fuer alle. Die Menge der Wehrlosen verlief sich in die Nachbarstaedte;
aber manche, vor allem eine Anzahl angesehener Greise, mochten den Untergang
der Stadt nicht ueberleben und erwarteten in ihren Haeusern den Tod durch das
Schwert der Barbaren. Sie kamen, mordeten und pluenderten, was an Menschen und
Gut sich vorfand und zuendeten schliesslich vor den Augen der roemischen
Besatzung auf dem Kapitol die Stadt an allen Ecken an. Aber die
Belagerungskunst verstanden sie nicht und die Blockade des steilen Burgfelsens
war langwierig und schwierig, da die Lebensmittel fuer den grossen
Heeresschwarm nur durch bewaffnete Streifpartien sich herbeischaffen liessen
und diesen die benachbarten latinischen Buergerschaften, namentlich die
Ardeaten, haeufig mit Mut und Glueck sich entgegenwarfen. Dennoch harrten die
Kelten mit einer unter ihren Verhaeltnissen beispiellosen Energie sieben Monate
unter dem Felsen aus und schon begannen der Besatzung, die der Ueberrumpelung
in einer dunkeln Nacht nur durch das Schnattern der Heiligen Gaense im
kapitolinischen Tempel und das zufaellige Erwachen des tapferen Marcus Manlius
entgangen war, die Lebensmittel auf die Neige zu geben, als den Kelten ein
Einfall der Veneter in das neu gewonnene senonische Gebiet am Padus gemeldet
ward und sie bewog, das ihnen fuer den Abzug gebotene Loesegeld anzunehmen. Das
hoehnische Hinwerfen des gallischen Schwertes, dass es aufgewogen werde vom
roemischen Golde, bezeichnete sehr richtig die Lage der Dinge. Das Eisen der
Barbaren hatte gesiegt, aber sie verkauften ihren Sieg und gaben ihn damit
verloren.



———————————————————————————



^6 Dies ist nach der gangbaren Gleichung 390 v. Chr.; in der Tat aber fiel die
Einnahme Roms Ol. 98, 1 = 388 v. Chr. und ist nur durch die zerruettete
roemische Jahrzaehlung verschoben.



———————————————————————————



Die fuerchterliche Katastrophe der Niederlage und des Brandes, der 18. Juli und
der Bach der Allia, der Platz, wo die Heiligtuemer vergraben gewesen und wo die
Ueberrumpelung der Burg war abgeschlagen worden - all die Einzelheiten dieses
unerhoerten Ereignisses gingen ueber von der Erinnerung der Zeitgenossen in die
Phantasie der Nachwelt, und noch wir begreifen es kaum, dass wirklich schon
zwei Jahrtausende verflossen sind, seit jene welthistorischen Gaense sich
wachsamer bewiesen als die aufgestellten Posten. Und doch - mochte in Rom
verordnet werden, dass in Zukunft bei einem Einfall der Kelten keines der
gesetzlichen Privilegien vom Kriegsdienst befreien solle; mochte man dort
rechnen nach den Jahren von der Eroberung der Stadt; mochte diese Begebenheit
widerhallen in der ganzen damaligen zivilisierten Welt und ihren Weg finden bis
in die griechischen Annalen: die Schlacht an der Allia mit ihren Resultaten ist
dennoch kaum den folgenreichen geschichtlichen Begebenheiten beizuzaehlen. Sie
aendert eben nichts in den politischen Verhaeltnissen. Wie die Gallier wieder
abgezogen sind mit ihrem Golde, das nur eine spaet und schlecht erfundene
Erzaehlung den Helden Camillus wieder nach Rom zurueckbringen laesst; wie die
Fluechtigen sich wieder heimgefunden haben, der wahnsinnige Gedanke einiger
mattherziger Klugheitspolitiker, die Buergerschaft nach Veii ueberzusiedeln,
durch Camillus’ hochsinnige Gegenrede beseitigt ist, die Haeuser eilig
und unordentlich - die engen und krummen Strassen Roms schrieben von dieser
Zeit sich her - sich aus den Truemmern erheben, steht auch Rom wieder da in
seiner alten gebietenden Stellung; ja es ist nicht unwahrscheinlich, dass
dieses Ereignis wesentlich, wenn auch nicht im ersten Augenblick, dazu
beigetragen hat, dem Gegensatz zwischen Etrurien und Rom seine Schaerfe zu
nehmen und vor allem zwischen Latium und Rom die Bande der Einigkeit fester zu
knuepfen. Der Kampf der Gallier und Roemer ist, ungleich dem zwischen Rom und
Etrurien oder Rom und Samnium, nicht ein Zusammenstoss zweier politischer
Maechte, die einander bedingen und bestimmen; er ist den Naturkatastrophen
vergleichbar, nach denen der Organismus, wenn er nicht zerstoert wird, sofort
wieder sich ins gleiche setzt. Die Gallier sind noch oft wiedergekehrt nach
Latium; so im Jahre 387 (367), wo Camillus sie bei Alba schlug - der letzte
Sieg des greisen Helden, der sechsmal konsularischer Kriegstribun, fuenfmal
Diktator gewesen und viermal triumphierend auf das Kapitol gezogen war; im
Jahre 393 (361), wo der Diktator Titus Quinctius Pennus ihnen gegenueber keine
volle Meile von der Stadt an der Aniobruecke lagerte, aber ehe es noch zum
Kampfe gekommen war, der gallische Schwarm nach Kampanien weiterzog; im Jahre
394 (360), wo der Diktator Quintus Servilius Ahala vor dem Collinischen Tor mit
den aus Kampanien heimkehrenden Scharen stritt; im Jahre 396 (358), wo ihnen
der Diktator Gaius Sulpicius Peticus eine nachdrueckliche Niederlage
beibrachte; im Jahre 404 (350), wo sie sogar den Winter ueber auf dem Albaner
Berg kampierten und sich mit den griechischen Piraten an der Kueste um den Raub
schlugen, bis Lucius Furius Camillus, der Sohn des beruehmten Feldherrn, im
folgenden Jahr sie vertrieb - ein Ereignis, von dem der Zeitgenosse Aristoteles
(370-432 384-322) in Athen vernahm. Allein diese Raubzuege, wie schreckhaft und
beschwerlich sie sein mochten, waren mehr Ungluecksfaelle als politische
Ereignisse und das wesentlichste Resultat derselben, dass die Roemer sich
selbst und dem Auslande in immer weiteren Kreisen als das Bollwerk der
zivilisierten Nationen Italiens gegen den Anstoss der gefuerchteten Barbaren
erschienen - eine Auffassung, die ihre spaetere Weltstellung mehr als man meint
gefoerdert hat.



Die Tusker, die den Angriff der Kelten auf Rom benutzt hatten, um Veii zu
berennen, hatten nichts ausgerichtet, da sie mit ungenuegenden Kraeften
erschienen waren; kaum waren die Barbaren abgezogen, als der schwere Arm
Latiums sie mit unvermindertem Gewicht traf. Nach wiederholten Niederlagen der
Etrusker blieb das ganze suedliche Etrurien bis zu den Ciminischen Huegeln in
den Haenden der Roemer, welche in den Gebieten von Veii, Capena und Falerii
vier neue Buergerbezirke einrichteten (367 387) und die Nordgrenze sicherten
durch die Anlage der Festungen Sutrium (371 383) und Nepete (381 373). Mit
raschen Schritten ging dieser fruchtbare und mit roemischen Kolonisten bedeckte
Landstrich der vollstaendigen Romanisierung entgegen. Um 396 (358) versuchten
zwar die naechstliegenden etruskischen Staedte Tarquinii, Caere, Falerii sich
gegen die roemischen Uebergriffe aufzulehnen, und wie tief die Erbitterung war,
die dieselben in Etrurien erweckt hatten, zeigt die Niedermetzlung der
saemtlichen, im ersten Feldzug gemachten roemischen Gefangenen,
dreihundertundsieben an der Zahl, auf dem Marktplatz von Tarquinii; allein es
war die Erbitterung der Ohnmacht. Im Frieden (403 351) musste Caere, das, als
den Roemern zunaechst gelegen, am schwersten buesste, die halbe Landmark an Rom
abtreten und mit dem geschmaelerten Gebiet, das ihm blieb, aus dem etruskischen
Bunde aus- und in das Untertanenverhaeltnis zu Rom treten, welches inzwischen
zunaechst fuer einzelne latinische Gemeinden aufgekommen war. Es schien indes
nicht ratsam, dieser entfernteren und von der roemischen stammverschiedenen
Gemeinde diejenige kommunale Selbstaendigkeit zu belassen, welche den
untertaenigen Gemeinden Latiums noch verblieben war; man gab der caeritischen
Gemeinde das roemische Buergerrecht nicht bloss ohne aktives und passives
Wahlrecht in Rom, sondern auch unter Entziehung der Selbstverwaltung, so dass
an die Stelle der eigenen Beamten bei der Rechtspflege und Schatzung die
roemischen traten und am Orte selbst ein Vertreter (praefectus) des roemischen
Praetors die Verwaltung leitete - eine hier zuerst begegnende staatsrechtliche
Form der Untertaenigkeit, wodurch der bisher selbstaendige Staat in eine
rechtlich fortbestehende, aber jeder eigenen Bewegung beraubte Gemeinde
umgewandelt ward. Nicht lange nachher (411 343) trat auch Falerii, das seine
urspruengliche latinische Nationalitaet auch unter der Tuskerherrschaft sich
bewahrt hatte, aus dem etruskischen Bunde aus und in ewigen Bund mit Rom; damit
war ganz Suedetrurien in der einen oder anderen Form der roemischen Suprematie
unterworfen. Tarquinii und wohl das noerdliche Etrurien ueberhaupt begnuegte
man sich, durch einen Friedensvertrag auf 400 Monate fuer lange Zeit zu fesseln
(403 351).



Auch im noerdlichen Italien ordneten sich allmaehlich die durch und gegen
einander stuermenden Voelker wieder in dauernder Weise und in festere Grenzen.
Die Zuege ueber die Alpen hoerten auf, zum Teil wohl infolge der verzweifelten
Verteidigung der Etrusker in ihrer beschraenkteren Heimat und der ernstlichen
Gegenwehr der maechtigen Roemer, zum Teil wohl auch infolge uns unbekannter
Veraenderungen im Norden der Alpen. Zwischen Alpen und Apenninen bis hinab an
die Abruzzen waren jetzt die Kelten im allgemeinen die herrschende Nation und
namentlich die Herren des ebenen Landes und der reichen Weiden; aber bei ihrer
schlaffen und oberflaechlichen Ansiedlungsweise wurzelte ihre Herrschaft nicht
tief in der neu gewonnenen Landschaft und gestaltete sich keineswegs zum
ausschliesslichen Besitz. Wie es in den Alpen stand und wie hier keltische
Ansiedler mit aelteren etruskischen oder andersartigen Staemmen sich
vermischten, gestattet unsere ungenuegende Kunde ueber die Nationalitaet der
spaeteren Alpenvoelker nicht auszumachen; nur die Raeter in dem heutigen
Graubuenden und Tirol duerfen als ein wahrscheinlich etruskischer Stamm
bezeichnet werden. Die Taeler des Apennin behielten die Umbrer, den
nordoestlichen Teil des Potals die anderssprachigen Veneter im Besitz; in den
westlichen Bergen behaupteten sich ligurisch: Staemme, die bis Pisa und Arezzo
hinab wohnten und das eigentliche Keltenland von Etrurien schieden. Nur in dem
mittleren Flachland hausten die Kelten, noerdlich vom Po die Insubrer und
Cenomaner, suedlich die Boier, an der adriatischen Kueste von Ariminum bis
Ankon, in der sogenannten “Gallierlandschaft” (ager Gallicus) die
Senonen, kleinerer Voelkerschaften zu geschweigen. Aber selbst hier muessen die
etruskischem Ansiedlungen zum Teil wenigstens fortbestanden haben, etwa wie
Ephesos und Milet griechisch blieben unter persischer Oberherrlichkeit. Mantua
wenigstens, das durch seine Insellage geschuetzt war, war noch in der
Kaiserzeit eine tuskische Stadt und auch in Atria am Po, wo zahlreiche
Vasenfunde gemacht sind, scheint das etruskische Wesen fortbestanden zu haben;
noch die unter dem Namen des Skylax bekannte, um 418 (336) abgefasste
Kuestenbeschreibung nennt die Gegend von Atria und Spina tuskisches Land. Nur
so erklaert sich auch, wie etruskische Korsaren bis weit ins fuenfte
Jahrhundert hinein das Adriatische Meer unsicher machen konnten, und weshalb
nicht bloss Dionysios von Syrakus die Kuesten desselben mit Kolonien bedeckte,
sondern selbst Athen noch um 429 (325), wie eine kuerzlich entdeckte
merkwuerdige Urkunde lehrt, zum Schutz der Kauffahrer gegen die tyrrhenischen
Kaper die Anlage einer Kolonie im Adriatischen Meere beschloss.



Aber mochte hier mehr oder weniger von etruskischem Wesen sich behaupten, es
waren das einzelne Truemmer und Splitter der frueheren Machtentwicklung; der
etruskischen Nation kam nicht mehr zugute, was hier im friedlichen Verkehr oder
im Seekrieg von einzelnen noch etwa erreicht ward. Dagegen gingen
wahrscheinlich von diesen halbfreien Etruskern die Anfaenge derjenigen
Zivilisation aus, die wir spaeterhin bei den Kelten und ueberhaupt den
Alpenvoelkern finden. Schon dass die Keltenschwaerme in den lombardischen
Ebenen, mit dem sogenannten Skylax zu reden, das Kriegerleben aufgaben und sich
bleibend ansaessig machten, gehoert zum Teil hierher; aber auch die Anfaenge
der Handwerke und Kuenste und das Alphabet sind den lombardischen Kelten, ja
den Alpenvoelkern bis in die heutige Steiermark hinein durch die Etrusker
zugekommen.



Also blieben nach dem Verlust der Besitzungen in Kampanien und der ganzen
Landschaft noerdlich vom Apennin und suedlich vom Ciminischen Walde den
Etruskern nur sehr beschraenkte Grenzen: die Zeiten der Macht und des
Aufstrebens waren fuer sie auf immer vorueber. In engster Wechselwirkung mit
diesem aeusseren Sinken steht der innere Verfall der Nation, zu dem die Keime
freilich wohl schon weit frueher gelegt worden waren. Die griechischen
Schriftsteller dieser Zeit sind voll von Schilderungen der masslosen Ueppigkeit
des etruskischen Lebens: unteritalische Dichter des fuenften Jahrhunderts der
Stadt preisen den tyrrhenischen Wein und die gleichzeitigen Geschichtschreiber
Timaeos und Theopomp entwerfen Bilder von der etruskischen Weiberzucht und der
etruskischen Tafel, welche der aergsten byzantinischen und franzoesischen
Sittenlosigkeit nichts nachgeben. Wie wenig beglaubigt das einzelne in diesen
Berichten auch ist, so scheint doch mindestens die Angabe begruendet zu sein,
dass die abscheuliche Lustbarkeit der Fechterspiele, der Krebsschaden des
spaeteren Rom und ueberhaupt der letzten Epoche des Altertums, zuerst bei den
Etruskern aufgekommen ist; und jedenfalls lassen sie im ganzen keinen Zweifel
an der tiefen Entartung der Nation. Auch die politischen Zustaende derselben
sind davon durchdrungen. So weit unsere duerftige Kunde reicht, finden wir
aristokratische Tendenzen vorwiegend, in aehnlicher Weise wie gleichzeitig in
Rom, aber schroffer und verderblicher. Die Abschaffung des Koenigtums, die um
die Zeit der Belagerung Veiis schon in allen Staaten Etruriens durchgefuehrt
gewesen zu sein scheint, rief in den einzelnen Staedten ein Patrizierregiment
hervor, das durch das lose eidgenossenschaftliche Band sich nur wenig
beschraenkt sah. Selten nur gelang es, selbst zur Landesverteidigung alle
etruskischen Staedte zu vereinigen, und Volsiniis nominelle Hegemonie haelt
nicht den entferntesten Vergleich aus mit der gewaltigen Kraft, die durch Roms
Fuehrung die latinische Nation empfing. Der Kampf gegen die ausschliessliche
Berechtigung der Altbuerger zu allen Gemeindestellen und allen
Gemeindenutzungen, der auch den roemischen Staat haette verderben muessen, wenn
nicht die aeusseren Erfolge es moeglich gemacht haetten, die Ansprueche der
gedrueckten Proletarier auf Kosten fremder Voelker einigermassen zu befriedigen
und dem Ehrgeiz andere Bahnen zu oeffnen - dieser Kampf gegen das politische
und was in Etrurien besonders hervortritt, gegen das priesterliche Monopol der
Adelsgeschlechter muss Etrurien staatlich, oekonomisch und sittlich zugrunde
gerichtet haben. Ungeheure Vermoegen, namentlich an Grundbesitz, konzentrierten
sich in den Haenden von wenigen Adligen, waehrend die Massen verarmten; die
sozialen Umwaelzungen, die hieraus entstanden, erhoehten die Not, der sie
abhelfen sollten, und bei der Ohnmacht der Zentralgewalt blieb zuletzt den
bedraengten Aristokraten, zum Beispiel in Arretium 453 (301), in Volsinii 488
(266) nichts uebrig, als die Roemer zu Hilfe zu rufen, die denn zwar der
Unordnung, aber zugleich auch dem Rest von Unabhaengigkeit ein Ende machten.
Die Kraft des Volkes war gebrochen seit dem Tage von Veii und Melpum; es wurden
wohl einige Male noch ernstliche Versuche gemacht, sich der roemischen
Oberherrschaft zu entziehen, aber wenn es geschah, kam die Anregung dazu den
Etruskern von aussen, von einen andern italischen Stamm, den Samniten.




KAPITEL V.

Die Unterwerfung der Latiner und Kampaner unter Rom


Das grosse Werk der Koenigszeit war Roms Herrschaft ueber Latium in der Form
der Hegemonie. Dass die Umwandlung der roemischen Verfassung sowohl auf das
Verhaeltnis der roemischen Gemeinde zu Latium wie auf die innere Ordnung der
latinischen Gemeinden selbst nicht ohne maechtige Rueckwirkung bleiben konnte,
leuchtet an sich ein und geht auch aus der Ueberlieferung hervor; von den
Schwankungen, in welche durch die Revolution in Rom die roemisch-latinische
Eidgenossenschaft geriet, zeugt die in ungewoehnlich lebhaften Farben
schillernde Sage von dem Siege am Regiller See, den der Diktator oder Konsul
Aulus Postumius (255? 258? 499 496) mit Hilfe der Dioskuren ueber die Latiner
gewonnen haben soll, und bestimmter die Erneuerung des ewigen Bundes zwischen
Rom und Latium durch Spurius Cassius in seinem zweiten Konsulat (261 493).
Indes geben diese Erzaehlungen eben ueber die Hauptsache, das Rechtsverhaeltnis
der neuen roemischen Republik zu der latinischen Eidgenossenschaft, am
wenigsten Aufschluss; und was wir sonst ueber dasselbe wissen, ist zeitlos
ueberliefert und kann nur nach ungefaehrer Wahrscheinlichkeit hier eingereiht
werden.



Es liegt im Wesen der Hegemonie, dass sie durch das blosse innere Schwergewicht
der Verhaeltnisse allmaehlich in die Herrschaft uebergeht; auch die roemische
ueber Latium hat davon keine Ausnahme gemacht. Sie war begruendet auf die
wesentliche Rechtsgleichheit des roemischen Staates und der latinischen
Eidgenossenschaft; aber wenigstens im Kriegswesen und in der Behandlung der
gemachten Eroberungen trug dies Verhaeltnis des Einheitsstaates einer- und des
Staatenbundes anderseits die Hegemonie der Sache nach in sich. Nach der
urspruenglichen Bundesverfassung war wahrscheinlich das Recht zu Krieg und
Vertrag mit auswaertigen Staaten, also die volle staatliche Selbstbestimmung
sowohl Rom wie den einzelnen Staedten des latinischen Bundes gewahrt, und es
stellte auch wohl bei gemeinschaftlicher Kriegfuehrung Rom wie Latium das
gleiche Kontingent, in der Regel jedes ein “Heer” von 8400 Mann ^1;
aber den Oberbefehl fuehrte der roemische Feldherr, welcher dann die
Stabsoffiziere, also die Teilfuehrer (tribuni militum), nach eigener Wahl
ernannte. Im Falle des Sieges wurden die bewegliche Beute wie das eroberte Land
zwischen Rom und der Eidgenossenschaft geteilt, und wenn man in dem eroberten
Gebiet Festungen anzulegen beschloss, so wurde nicht bloss deren Besatzung und
Bevoelkerung teils aus roemischen, teils aus eidgenoessischen Aussendlingen
gebildet, sondern auch die neugegruendete Gemeinde als souveraener Bundesstaat
in die latinische Eidgenossenschaft aufgenommen und mit Sitz und Stimme auf der
latinischen Tagsatzung ausgestattet.



———————————————————————————-



^1 Die urspruengliche Gleichheit der beiden Armeen geht schon aus Liv. 1, 52;
8, 8, 14 und Dion. Hal. 8, 15, am deutlichsten aber aus Polyb. 6, 26 hervor.



———————————————————————————-



Diese Bestimmungen werden wahrscheinlich schon in der Koenigszeit, sicher in
der republikanischen Epoche sich mehr und mehr zu Ungunsten der
Eidgenossenschaft verschoben und Roms Hegemonie weiter entwickelt haben. Am
fruehesten fiel ohne Zweifel weg das Kriegs- und Vertragsrecht der
Eidgenossenschaft gegenueber dem Ausland ^2; Krieg und Vertrag kam ein fuer
allemal an Rom. Die Stabsoffiziere fuer die latinischen Truppen muessen in
aelterer Zeit wohl ebenfalls Latiner gewesen sein; spaeter wurden dazu wo nicht
ausschliesslich, doch vorwiegend roemische Buerger genommen ^3. Dagegen wurde
nach wie vor der latinischen Eidgenossenschaft insgesamt kein staerkeres
Kontingent zugemutet als das von der roemischen Gemeinde gestellte war; und
ebenso war der roemische Oberfeldherr gehalten, die latinischen Kontingente
nicht zu zersplittern, sondern den von jeder Gemeinde gesandten Zuzug als
besondere Heerabteilung unter dem von der Gemeinde bestellten Anfuehrer ^4
zusammenzuhalten. Das Anrecht der latinischen Eidgenossenschaft auf einen
Anteil an der beweglichen Beute wie an dem eroberten Lande blieb formell
bestehen; aber der Sache nach ist der wesentliche Kriegsertrag ohne Zweifel
schon in frueher Zeit an den fuehrenden Staat gekommen. Selbst bei der Anlegung
der Bundesfestungen oder der sogenannten latinischen Kolonien waren in der
Regel vermutlich die meisten und nicht selten alle Ansiedler Roemer; und wenn
auch dieselben durch die Uebersiedelung aus roemischen Buergern Buerger einer
eidgenoessischen Gemeinde wurden, so blieb doch wohl der neugepflanzten
Ortschaft haeufig eine ueberwiegende und fuer die Eidgenossenschaft
gefaehrliche Anhaenglichkeit an die wirkliche Mutterstadt.



———————————————————————-



^2 Dass in den spaeteren Bundesvertraegen zwischen Rom und Latium es den
latinischen Gemeinden untersagt war ihre Kontingente von sich aus zu
mobilisieren und allein ins Feld zu senden, sagt ausdruecklich Dionysios (8,
15).



^3 Diese latinischen Stabsoffiziere sind die zwoelf praefecti sociorum, welche
spaeterhin, als die alte Phalanx sich in die spaeteren Legionen und alae
aufgeloest hatte, ebenso je sechs und sechs den beiden alae der
Bundesgenossenkontingente vorstehen, wie die zwoelf Kriegstribunen des
roemischen Heeres je sechs und sechs den beiden Legionen. Dass der Konsul jene
wie urspruenglich auch diese ernennt, sagt Polyb. 6 26, 5. Da nun nach dem
alten Rechtssatz, dass jeder Heerespflichtige Offizier werden kann, es
gesetzlich dem Heerfuehrer gestattet war, einen Latiner zum Fuehrer einer
roemischen wie umgekehrt einen Roemer zum Fuehrer einer latinischen Legion zu
bestellen, so fuehrte dies praktisch dazu, dass die tribuni militum durchaus
und die praefecti sociorum wenigstens in der Regel Roemer waren.



^4 Dies sind die decuriones turmarum und praefecti cohortium (Polyb. 6, 21, 5;
Liv. 25, 14; Sall. Iug. 69 und sonst). Natuerlich wurden, wie die roemischen
Konsuln von Rechts wegen, in der Regel auch tatsaechlich Oberfeldherren waren,
vielleicht durchaus, mindestens sehr haeufig auch in den abhaengigen Staedten
die Gemeindevorsteher an die Spitze der Gemeindekontingente gestellt (Liv. 23,
19; Orelli 7022); wie denn selbst der gewoehnliche Name der latinischen
Obrigkeiten (praetores) sie als Offiziere bezeichnet.



———————————————————————



Die Rechte dagegen, welche die Bundesvertraege dem einzelnen Buerger einer der
verbuendeten Gemeinden in jeder Bundesstadt zusicherten, wurden nicht
beschraenkt. Es gehoerten dahin namentlich die volle Rechtsgleichheit in Erwerb
von Grundbesitz und beweglicher Habe, in Handel und Wandel, Ehe und Testament,
und die unbeschraenkte Freizuegigkeit, sodass der in einer Bundesstadt
verbuergerte Mann nicht bloss in jeder andern sich niederzulassen rechtlich
befugt war, sondern auch daselbst als Rechtsgenosse (municeps) mit Ausnahme der
passiven Wahlfaehigkeit an allen privaten und politischen Rechten und Pflichten
teilnahm, sogar wenigstens in der nach Distrikten berufenen Gemeindeversammlung
in einer freilich beschraenkten Weise zu stimmen befugt war ^5.



——————————————————————-



^5 Es wurde ein solcher Insasse nicht wie der wirkliche Mitbuerger einem ein
fuer allemal bestimmten Stimmbezirk zugeteilt, sondern vor jeder einzelnen
Abstimmung nach Stimmbezirken der, in dem die Insassen diesmal zu stimmen
hatten, durch das Los festgestellt. Der Sache nach kam dies wohl darauf hinaus,
dass in der roemischen Tribusversammlung den Latinern eine Stimme eingeraeumt
ward. Da der Platz in irgendeiner Tribus die Vorbedingung des ordentlichen
Zenturiatstimmrechts war, so muss, wenn die Insassen auch in der
Zenturienversammlung mitgestimmt haben, was wir nicht wissen, fuer diese eine
aehnliche Losung festgesetzt gewesen sein. An den Kurien werden sie gleich den
Plebejern teilgenommen haben.



—————————————————————-



So etwa mag in der ersten republikanischen Zeit das Verhaeltnis der roemischen
Gemeinde zu der latinischen Eidgenossenschaft beschaffen gewesen sein, ohne
dass sich ausmachen liesse, was darin auf aeltere Satzungen und was auf die
Buendnisrevision von 261 (493) zurueckgeht.



Mit etwas groesserer Sicherheit darf die Umgestaltung der Ordnungen der
einzelnen zu der latinischen Eidgenossenschaft gehoerigen Gemeinden nach dem
Muster der roemischen Konsularverfassung als Neuerung bezeichnet und in diesen
Zusammenhang gestellt werden. Denn obgleich die verschiedenen Gemeinden zu der
Abschaffung des Koenigtums an sich recht wohl voneinander unabhaengig gelangt
sein koennen, so verraet doch die gleichartige Benennung der neuen
Jahreskoenige in der roemischen und den uebrigen Gemeindeverfassungen von
Latium sowie die weitgreifende Anwendung des so eigentuemlichen
Kollegialitaetsprinzips ^6 augenscheinlich einen aeusseren Zusammenhang; irgend
einmal nach der Vertreibung der Tarquinier aus Rom muessen durchaus die
latinischen Gemeindeordnungen nach dem Schema der Konsularverfassung revidiert
worden sein. Es kann nun freilich diese Ausgleichung der latinischen
Verfassungen mit derjenigen der fuehrenden Stadt moeglicherweise erst einer
spaeteren Epoche angehoeren; indes spricht die innere Wahrscheinlichkeit
vielmehr dafuer, dass der roemische Adel, nachdem er bei sich die Abschaffung
des lebenslaenglichen Koenigtums bewirkt hatte, dieselbe Verfassungsaenderung
auch den Gemeinden der latinischen Eidgenossenschaft angesonnen und, trotz des
ernsten und den Bestand des roemisch-latinischen Bundes selbst in Frage
stellenden Widerstandes, welchen teils die vertriebenen Tarquinier, teils die
koeniglichen Geschlechter und koeniglich gesinnten Parteien der uebrigen
Gemeinden Latiums geleistet zu haben scheinen, schliesslich in ganz Latium die
Adelsherrschaft eingefuehrt hat. Die eben in diese Zeit fallende gewaltige
Machtentwicklung Etruriens, die stetigen Angriffe der Veienter, der Heereszug
des Porsena moegen wesentlich dazu beigetragen haben, die latinische Nation bei
der einmal festgestellten Form der Einigung, das heisst bei der fortwaehrenden
Anerkennung der Oberherrlichkeit Roms festzuhalten und dem zuliebe eine ohne
Zweifel auch im Schosse der latinischen Gemeinden vielfach vorbereitete
Verfassungsaenderung, ja vielleicht selbst eine Steigerung der hegemonischen
Rechte sich gefallen zu lassen.



—————————————————————



^6 Regelmaessig stehen bekanntlich die latinischen Gemeinden unter zwei
Praetoren. Daneben kommen in einer Reihe von Gemeinden auch Einzelbeamte vor,
welche dann den Diktatortitel fuehren - so in Alba (Orelli-Henzen 2293),
Tusculum, Lanuvium (Cic. Mil. 10, 27;17, 45; Ascon. Mil. p. 32 Orelli, Orelli
2786, 5157, 6086), Compitum (Orelli 3324), Nomentum (Orelli 208, 6138, 7032;
vgl. W. Henzen in Bullettino dell’ Istituto 1858, S. 169) und Aricia
(Orelli 1455). Dazu kommt der aehnliche Diktator in der civitas sine suffragio
Caere (Orelli 3787, 5772; auch Garrucci, Diss. arch. Bd. 1, S. 31, obwohl irrig
nach Sutrium gesetzt); ferner die gleichnamigen Beamten von Fidenae (Orelli
112). Alle diese Aemter oder aus Aemtern hervorgegangenen Priestertuemer (der
Diktator von Caere ist zu erklaeren nach Liv. 9, 43: Anagninis - magistratibus
praeter quam sacrorum curatione interdictum) sind jaehrig (Orelli 208). Auch
der Bericht Macers und der aus ihm schoepfenden Annalisten, dass Alba schon zur
Zeit seines Falls nicht mehr unter Koenigen, sondern unter Jahresdiktatoren
gestanden habe (Dion. Hal. 5, 74; Plut. Rom. 27; Liv. 1, 23), ist vermutlich
bloss eine Folgerung aus der ihm bekannten Institution der ohne Zweifel gleich
der nomentanischen jaehrigen sacerdotalen albanischen Diktatur, bei welcher
Darstellung ueberdies die demokratische Parteistellung ihres Urhebers mit im
Spiel gewesen sein wird. Es steht dahin, ob der Schluss gueltig ist und nicht,
auch wenn Alba zur Zeit seiner Aufloesung unter lebenslaenglichen Herrschern
stand, die Abschaffung des Koenigtums in Rom nachtraeglich die Verwandlung der
albanischen Diktatur in ein Jahramt herbeifuehren konnte.



All diese latinischen Magistraturen kommen in der Sache wie besonders auch in
den Namen wesentlich mit der in Rom durch die Revolution festgestellten Ordnung
in einer Weise ueberein, die durch die blosse Gleichartigkeit der politischen
Grundverhaeltnisse nicht genuegend erklaert wird.



————————————————————-



Die dauernd geeinigte Nation vermochte es, ihre Machtstellung nach allen Seiten
hin nicht bloss zu behaupten, sondern auch zu erweitern. Dass die Etrusker nur
kurze Zeit im Besitze der Suprematie ueber Latium blieben und die Verhaeltnisse
hier bald wieder in die Lage zurueckkamen, welche sie in der Koenigszeit gehabt
hatten, wurde schon dargestellt; zu einer eigentlichen Erweiterung der
roemischen Grenzen kam es aber nach dieser Seite hin erst mehr als ein
Jahrhundert nach der Vertreibung der Koenige aus Rom.



Mit den Sabinern, die das Mittelgebirge von den Grenzen der Umbrer bis hinab zu
der Gegend zwischen Tiber und Anio einnahmen und die in der Epoche, in welche
die Anfaenge Roms fallen, bis nach Latium selbst kaempfend und erobernd
vordrangen, haben spaeterhin die Roemer trotz der unmittelbaren Nachbarschaft
sich verhaeltnismaessig wenig beruehrt. Die schwache Teilnahme derselben an dem
verzweifelten Widerstand der oestlichen und suedlichen Nachbarvoelker geht
selbst aus den Berichten der Jahrbuecher noch hervor und, was wichtiger ist, es
begegnen hier keine Zwingburgen, wie sie namentlich in dem volskischen Gebiet
so zahlreich angelegt worden sind. Vielleicht haengt dies damit zusammen, dass
die sabinischen Scharen wahrscheinlich eben um diese Zeit sich ueber
Unteritalien ergossen; gelockt von den anmutigen Sitzen am Tifernus und
Volturnus scheinen sie wenig in die Kaempfe eingegriffen zu haben, deren
Schauplatz das Gebiet suedlich vom Tiber war.



Bei weitem heftiger und dauernder war der Widerstand der Aequer, die, oestlich
von Rom bis in die Taeler des Turano und Salto und am Nordrande des Fuciner
Sees sitzend, mit den Sabinern und Marsern grenzten ^7, und der Volsker, welche
suedlich von den um Ardea sesshaften Rutulern und den suedwaerts bis Cora sich
erstreckenden Latinern die Kueste bis nahe an die Muendung des Lirisflusses
nebst den vorliegenden Inseln und im Innern das ganze Stromgebiet des Liris
besassen. Die mit diesen beiden Voelkern sich jaehrlich erneuernden Fehden, die
in der roemischen Chronik so berichtet werden, dass der unbedeutendste
Streifzug von dem folgenreichen Kriege kaum unterschieden und der historische
Zusammenhang gaenzlich beiseite gelassen wird, sollen hier nicht erzaehlt
werden; es genuegt hinzuweisen auf die dauernden Erfolge. Deutlich erkennen
wir, dass es den Roemern und Latinern vor allem darauf ankam, die Aequer von
den Volskern zu trennen und der Kommunikationen Herr zu werden; in der Gegend
zwischen dem Suedabhang des Albaner Gebirges, den volskischen Bergen und den
Pomptinischen Suempfen scheinen ueberdies die Latiner und die Volsker zunaechst
sich beruehrt und selbst gemischt durcheinander gesessen zu haben ^8. In dieser
Gegend haben die Latiner die ersten Schritte getan ueber ihre Landesgrenze
hinaus und sind Bundesfestungen im Fremdland, sogenannte latinische Kolonien
zuerst angelegt worden, in der Ebene Velitrae (angeblich um 260 494) unter dem
Albaner Gebirge selbst und Suessa in der pomptinischen Niederung, in den Bergen
Norba (angeblich 262 492) und Signia (angeblich verstaerkt 259 495), welche
beide auf den Verbindungspunkten zwischen der aequischen und volskischen
Landschaft liegen. Vollstaendiger noch ward der Zweck erreicht durch den
Beitritt der Herniker zu dem Bunde der Latiner und Roemer (268 486), welcher
die Volsker vollstaendig isolierte und dem Bunde eine Vormauer gewaehrte gegen
die suedlich und oestlich wohnenden sabellischen Staemme; man begreift es,
weshalb dem kleinen Volk volle Gleichheit mit den beiden anderen in Rat und
Beuteanteil zugestanden ward. Die schwaecheren Aequer waren seitdem wenig
gefaehrlich; es genuegte, von Zeit zu Zeit einen Pluenderzug gegen sie zu
unternehmen. Auch die Rutuler, welche in der Kuestenebene suedlich mit Latium
grenzten, unterlagen frueh; ihre Stadt Ardea wurde schon im Jahre 312 (442) in
eine latinische Kolonie umgewandelt ^9. Ernstlicher widerstanden die Volsker.
Der erste namhafte Erfolg, den nach den oben erwaehnten die Roemer ihnen
abgewannen, ist, merkwuerdig genug, die Gruendung von Circeii im Jahre 361
(393), das, solange Antium und Tarracina noch frei waren, nur zu Wasser mit
Latium in Verbindung gestanden haben kann. Antium zu besetzen, ward oft
versucht und gelang auch voruebergehend 287 (467); aber 295 (459) machte die
Stadt sich wieder frei, und erst nach dem gallischen Brande erhielten infolge
eines heftigen dreizehnjaehrigen Krieges (365-377 389-377) die Roemer die
entschiedene Oberhand im antiatischen und pomptinischen Gebiet. Satricum,
unweit Antium, wurde im Jahre 369 (385) mit einer latinischen Kolonie belegt,
nicht lange nachher wahrscheinlich Antium selbst sowie Tarracina ^10, das
pomptinische Gebiet ward durch die Anlage der Festung Setia (372 382,
verstaerkt 375 379) gesichert und in den Jahren 371 f. (383) in Ackerlose und
Buergerbezirke verteilt. Seitdem haben die Volsker wohl noch sich empoert, aber
keine Kriege mehr gegen Rom gefuehrt.



—————————————————————



^7 Die Landschaft der Aequer umfasst nicht bloss das Tal des Anio oberhalb von
Tibur und das Gebiet der spaeteren latinischen Kolonien Carsioli (am oberen
Turano) und Alba (am Fuciner See), sondern auch den Bezirk des spaeteren
Municipiums der Aequiculi welche nichts sind als derjenige Rest der Aequer,
welchem nach der Unterwerfung durch die Roemer und nach der Assignierung des
groessten Teils des Gebiets an roemische oder latinische Kolonisten die
munizipale Selbstaendigkeit verblieb.



^8 Allem Anschein nach ist Velitrae, obwohl in der Ebene gelegen, urspruenglich
volskisch und also latinische Kolonie, Cora dagegen auf dem Volskergebirge
urspruenglich latinisch.



^9 Nicht lange nachher muss die Gruendung des Dianahains im Walde von Aricia
erfolgt sein, welche nach Catos Bericht (orig. p. 12 Jordan) ein tusculanischer
Diktator vollzog fuer die Stadtgemeinden des alten Latiums Tusculum, Aricia,
Lanuvium, Laurentum, Cora und Tibur und die beiden latinischen Kolonien (welche
deshalb an der letzten Stelle stehen) Suessa Pometia und Ardea (populus
Ardeatis Rutulus). Das Fehlen Praenestes und der kleineren Gemeinden des alten
Latium zeigt, wie es auch in der Sache liegt, dass nicht saemtliche Gemeinden
des damaligen Latinischen Bundes sich an der Weihung beteiligten. Dass sie vor
372 (382) faellt, beweist das Auftreten von Pometia und das Verzeichnis stimmt
voellig zu dem, was anderweitig ueber den Bestand des Bundes kurz nach dem
Zutritt von Ardea sich ermitteln laesst.



Den ueberlieferten Jahreszahlen der Gruendungen darf mehr als den meisten der
aeltesten Ueberlieferungen Glauben beigemessen werden, da die den italischen
Staedten gemeinsame Jahreszaehlung ab urbe condita allem Anschein nach das
Gruendungsjahr der Kolonien durch unmittelbare Ueberlieferung bewahrt hat.



^10 Als latinische Gemeinden erscheinen beide in dem sogenannten Cassischen
Verzeichnis um 372 (382) nicht, wohl aber in dem karthagischen Vertrag vom
Jahre 406 (348); in der Zwischenzeit also sind die Staedte latinische Kolonien
geworden.



———————————————————————



Aber je entschiedenere Erfolge der Bund der Roemer, Latiner und Herniker gegen
die Etrusker, Aequer, Volsker und Rutuler davontrug, desto mehr entwich aus ihm
die Eintracht. Die Ursache lag zum Teil wohl in der frueher dargestellten, aus
den bestehenden Verhaeltnissen mit innerer Notwendigkeit sich entwickelnden,
aber darum nicht weniger schwer auf Latium lastenden Steigerung der
hegemonischen Gewalt Roms, zum Teil in einzelnen gehaessigen Ungerechtigkeiten
der fuehrenden Gemeinde. Dahin gehoeren vornehmlich der schmaehliche
Schiedsspruch zwischen den Aricinern und den Rutulern in Ardea 308 (446), wo
die Roemer, angerufen zu kompromissarischer Entscheidung ueber ein zwischen den
beiden Gemeinden streitiges Grenzgebiet, dasselbe fuer sich nahmen, und als
ueber diesen Spruch in Ardea innere Streitigkeiten entstanden, das Volk zu den
Volskern sich schlagen wollte, waehrend der Adel an Rom festhielt, die noch
schaendlichere Ausnutzung dieses Haders zu der schon erwaehnten Aussendung
roemischer Kolonisten in die reiche Stadt, unter die die Laendereien der
Anhaenger der antiroemischen Partei ausgeteilt wurden (312 442). Hauptsaechlich
indes war die Ursache, weshalb der Bund sich innerlich aufloeste, eben die
Niederwerfung der gemeinschaftlichen Feinde; die Schonung von der einen, die
Hingebung von der anderen Seite hatte ein Ende, seitdem man gegenseitig des
anderen nicht mehr meinte zu beduerfen. Zum offenen Bruche zwischen den
Latinern und Hernikern einer- und den Roemern anderseits gab die naechste
Veranlassung teils die Einnahme Roms durch die Kelten und dessen dadurch
herbeigefuehrte augenblickliche Schwaeche, teils die definitive Besetzung und
Aufteilung des pomptinischen Gebiets; bald standen die bisherigen Verbuendeten
gegeneinander im Felde. Schon hatten latinische Freiwillige in grosser Anzahl
an dem letzten Verzweiflungskampf der Antiaten teilgenommen; jetzt mussten die
namhaftesten latinischen Staedte: Lanuvium (371 383), Praeneste (372-374, 400
382-380, 354), Tusculum (373 381), Tibur (394, 400 360, 354) und selbst
einzelne der im Volskerland von dem roemisch-latinischen Bunde angelegten
Festungen wie Velitrae und Circeii mit den Waffen bezwungen werden, ja die
Tiburtiner scheuten sich sogar nicht, mit den eben einmal wieder einrueckenden
gallischen Scharen gemeinschaftliche Sache gegen Rom zu machen. Zum
gemeinschaftlichen Aufstand kam es indes nicht und ohne viel Muehe bemeisterte
Rom die einzelnen Staedte; Tusculum ward sogar (373 381) genoetigt, seine
politische Selbstaendigkeit aufzugeben und in den roemischen Buergerverband als
untertaenige Gemeinde (civitas sine suffragio) einzutreten, so dass die Stadt
ihre Mauern und eine wenn auch beschraenkte Selbstverwaltung, darum auch eigene
Beamten und eine eigene Buergerversammlung behielt, dagegen aber ihre Buerger
als roemische das aktive und passive Wahlrecht entbehrten - der erste Fall,
dass eine ganze Buergerschaft dem roemischen Gemeinwesen als abhaengige
Gemeinde einverleibt wurde.



Ernster war der Kampf gegen die Herniker (392-396 362-358), in dem der erste
der Plebs angehoerige konsularische Oberfeldherr Lucius Genucius fiel; allein
auch hier siegten die Roemer. Die Krise endigte damit, dass die Vertraege
zwischen Rom und der latinischen wie der hernikischen Eidgenossenschaft im
Jahre 396 (358) erneuert wurden. Der genauere Inhalt derselben ist nicht
bekannt, aber offenbar fuegten beide Eidgenossenschaften abermals und
wahrscheinlich unter haerteren Bedingungen sich der roemischen Hegemonie. Die
in demselben Jahr erfolgte Einrichtung zweier neuer Buergerbezirke im
pomptinischen Gebiet zeigt deutlich die gewaltig vordringende roemische Macht.



In offenbarem Zusammenhang mit dieser Krise in dem Verhaeltnis zwischen Rom und
Latium steht die um das Jahr 370 (384) erfolgte Schliessung der latinischen
Eidgenossenschaft ^11, obwohl es nicht sicher zu bestimmen ist, ob sie Folge
oder, wie wahrscheinlicher, Ursache der eben geschilderten Auflehnung Latiums
gegen Rom war. Nach dem bisherigen Recht war jede von Rom und Latium
gegruendete souveraene Stadt unter die am Bundesfest und Bundestag
teilberechtigten Kommunen eingetreten, wogegen umgekehrt jede einer anderen
Stadt inkorporierte und also staatlich vernichtete Gemeinde aus der Reihe der
Bundesglieder gestrichen ward. Dabei ward indes nach latinischer Art die einmal
feststehende Zahl von dreissig foederierten Gemeinden in der Art festgehalten,
dass von den teilnehmenden Staedten nie mehr und nie weniger als dreissig
stimmberechtigt waren und eine Anzahl spaeter eingetretener oder auch ihrer
Geringfuegigkeit oder begangener Vergehen wegen zurueckgesetzter Gemeinden des
Stimmrechts entbehrten. Hiernach war der Bestand der Eidgenossenschaft um das
Jahr 370 (384) folgender Art. Von altlatinischen Ortschaften waren, ausser
einigen jetzt verschollenen oder doch der Lage nach unbekannten, noch autonom
und stimmberechtigt zwischen Tiber und Anio Nomentum, zwischen dem Anio und dem
Albaner Gebirg Tibur, Gabii, Scaptia, Labici ^12, Pedum und Praeneste, am
Albaner Gebirg Corbio, Tusculum, Bovillae, Aricia, Corioli und Lanuvium, in den
volskischen Bergen Cora, endlich in der Kuestenebene Laurentum. Dazu kamen die
von Rom und dem latinischen Bunde angelegten Kolonien: Ardea im ehemaligen
Rutulergebiet und in dem der Volsker Satricum, Velitrae, Norba, Signia, Setia
und Circeii. Ausserdem hatten siebzehn andere Ortschaften, deren Namen nicht
sicher bekannt sind, das Recht der Teilnahme am Latinerfest ohne Stimmrecht.
Auf diesem Bestande von siebenundvierzig teil- und dreissig stimmberechtigten
Orten blieb die latinische Eidgenossenschaft seitdem unabaenderlich stehen;
weder sind die spaeter gegruendeten latinischen Gemeinden, wie Sutrium, Nepete,
Antium, Tarracina, Cales, unter dieselben eingereiht, noch die spaeter der
Autonomie entkleideten latinischen Gemeinden, wie Tusculum und Lanuvium, aus
dem Verzeichnis gestrichen.



————————————————————-



^11 In dem von Dionysios (5, 61) mitgeteilten Verzeichnis der dreissig
latinischen Bundesstaedte, dem einzigen, das wir besitzen, werden genannt die
Ardeaten, Ariciner, Bovillaner, Bubentaner (unbekannter Lage), Corner (vielmehr
Coraner), Carventaner (unbekannter Lage), Circeienser, Coriolaner, Corbinter,
Cabaner (vielleicht die Cabenser am Albaner Berg, Bullettino dell’
Istituto 1861, S. 205), Fortineer (unbekannt), Gabiner, Laurenter, Lanuviner,
Lavinaten, Labicaner, Nomentaner, Norbaner, Praenestiner, Pedaner,
Querquetulaner (unbekannter Lage), Satricaner, Scaptiner, Senner, Tiburtiner,
Tusculaner, Tellenier (unbekannter Lage), Toleriner (unbekannter Lage) und
Veliterner. Die gelegentlichen Erwaehnungen teilnahmeberechtigter Gemeinden,
wie von Ardea (Liv. 32, 1), Laurentum (Liv. 37, 3), Lanuvium (Liv. 41, 16),
Bovillae, Gabii, Labici (Cic. Planc. 9, 23) stimmen mit diesem Verzeichnis.
Dionysios teilt es bei Gelegenheit der Kriegserklaerung Latiums gegen Rom im
Jahre 256 (498) mit, und es lag darum nahe, wie dies Niebuhr getan, dies
Verzeichnis als der bekannten Bundeserneuerung vom Jahre 261 (493) entlehnt zu
betrachten. Allein da in diesem nach dem latinischen Alphabet geordneten
Verzeichnis der Buchstabe g an der Stelle erscheint, die er zur Zeit der Zwoelf
Tafeln sicher noch nicht hatte und schwerlich vor dem fuenften Jahrhundert
bekommen hat (mein Die unteritalischen Dialekte. Leipzig 1850, S. 33), so muss
dasselbe einer viel juengeren Quelle entnommen sein; und es ist bei weitem die
einfachste Annahme, darin das Verzeichnis derjenigen Orte zu erkennen die
spaeterhin als die ordentlichen Glieder der latinischen Eidgenossenschaft
betrachtet wurden und die Dionysios, seiner pragmatisierenden Gewohnheit
gemaess, als deren urspruenglichen Bestand auffuehrt. Es erscheint in dem
Verzeichnis, wie es zu erwarten war, keine einzige nichtlatinische Gemeinde;
dasselbe zaehlt lediglich urspruenglich latinische oder mit latinischen
Kolonien belegte Orte auf - Corbio und Corioli wird niemand als Ausnahme
geltend machen. Vergleicht man nun mit diesem Register das der latinischen
Kolonien so sind bis zum Jahre 372 (382) gegruendet worden Suessa Pometia,
Velitrae, Norba, Signia, Ardea, Circeii (361 393), Satricum (369 385), Sutrium
(371 383), Nepete (371), Setia (372 382). Von den letzten drei ungefaehr
gleichzeitigen koennen sehr wohl die beiden etruskischen etwas spaeter datieren
als Setia, da ja die Gruendung jeder Stadt eine gewisse Zeitdauer in Anspruch
nahm und unsere Liste von kleineren Ungenauigkeiten nicht frei sein kann. Nimmt
man dies an, so enthaelt das Verzeichnis saemtliche bis zum Jahre 372 (382)
ausgefuehrte Kolonien einschliesslich der beiden bald nachher aus dem
Verzeichnis gestrichenen Satricum, zerstoert 377 (377), und Velitrae, des
latinischen Rechts entkleidet 416 (338); es fehlen nur Suessa Pometia, ohne
Zweifel als vor dem Jahre 372 (382) zerstoert, und Signia, wahrscheinlich weil
im Text des Dionysios, der nur neunundzwanzig Namen nennt, hinter ΣΗΤΙΝΩΝ
ausgefallen ist ΣΙΓΝΙΝΩΝ. Im vollkommenen Einklang hiermit mangeln in diesem
Verzeichnis ebenso alle nach dem Jahre 372 (382) gegruendeten latinischen
Kolonien wie alle Orte, die wie Ostia, Antemnae, Alba vor dem Jahre 370 (384)
der roemischen Gemeinde inkorporiert wurden, wogegen die spaeter einverleibten,
wie Tusculum, Lanuvium, Velitrae, in demselben stehen geblieben sind.



Was das von Plinius mitgeteilte Verzeichnis von zweiunddreissig zu
Plinius’ Zeit untergegangenen, ehemals am Albanischen Fest beteiligten
Ortschaften betrifft, so bleiben nach Abzug von sieben, die auch bei Dionysios
stehen (denn die Cusuetaner des Plinius scheinen die Dionysischen Carventaner
zu sein) noch fuenfundzwanzig, meistenteils ganz unbekannte Ortschaften ohne
Zweifel teils jene siebzehn nicht stimmenden Gemeinden, groesstenteils wohl
eben die aeltesten, spaeter zurueckgestellten Glieder der albanischen
Festgenossenschaft, teils eine Anzahl anderer untergegangener oder
ausgestossener Bundesglieder, zu welchen letzteren vor allem der alte, auch von
Plinius genannte Vorort Alba gehoert.



^12 Allerdings berichtet Livius (4, 47), dass Labici im Jahre 336 (418) Kolonie
geworden sei. Allein abgesehen davon, dass Diodor (13, 6) hierueber schweigt,
kann Labici weder eine Buergerkolonie geworden sein, da die Stadt teils nicht
an der Kueste lag, teils auch spaeter noch im Besitz der Autonomie erscheint,
noch eine latinische, da es kein einziges zweites Beispiel einer im
urspruenglichen Latium angelegten latinischen Kolonie gibt noch nach dem Wesen
dieser Gruendungen geben kann. Hoechst wahrscheinlich ist hier wie anderswo, da
zumal als verteiltes Ackermass zwei Iugera genannt werden, die gemeine Buerger-
mit der kolonialen Assignation verwechselt worden.



—————————————————————-



Mit dieser Schliessung der Eidgenossenschaft haengt auch die geographische
Fixierung des Umfanges von Latium zusammen. Solange die latinische
Eidgenossenschaft noch offen war, hatte auch die Grenze von Latium mit der
Anlage neuer Bundesstaedte sich vorgeschoben; aber wie die juengeren
latinischen Kolonien keinen Anteil am Albaner Fest erhielten, galten sie auch
geographisch nicht als Teil von Latium - darum werden wohl Ardea und Circeii,
nicht aber Sutrium und Tarracina zur Landschaft Latium gerechnet.



Aber nicht bloss wurden die nach 370 (384) mit latinischem Recht ausgestatteten
Orte von der eidgenoessischen Gemeinschaft ferngehalten, sondern es wurden
dieselben auch privatrechtlich insofern voneinander isoliert, als die Verkehrs-
und wahrscheinlich auch die Ehegemeinschaft (commercium et conubium) einer
jeden von diesen Gemeinden zwar mit der roemischen, nicht aber mit den uebrigen
latinischen gestattet ward, so dass also zum Beispiel der Buerger von Sutrium
wohl in Rom, aber nicht in Praeneste einen Acker zu vollem Eigentum besitzen
und wohl von einer Roemerin, nicht aber von einer Tiburtinerin rechte Kinder
gewinnen konnte ^13.



———————————————————————————



^13 Diese Beschraenkung der alten vollen latinischen Rechtsgemeinschaft
begegnet zwar zuerst in der Vertragserneuerung von 416 (338) (Liv. 8, 14); da
indes das Isolierungssystem, von dem dieselbe ein wesentlicher Teil ist, zuerst
fuer die nach 370 (384) ausgefuehrten latinischen Kolonien begann und 416 (338)
nur generalisiert ward, so war diese Neuerung hier zu erwaehnen.



—————————————————————-



Wenn ferner bisher innerhalb der Eidgenossenschaft eine ziemlich freie Bewegung
gestattet worden war und zum Beispiel die sechs altlatinischen Gemeinden
Aricia, Tusculum, Tibur, Lanuvium, Cora und Laurentum und die zwei
neulatinischen Ardea und Suessa Pometia der aricinischen Diana ein Heiligtum
gemeinschaftlich hatten stiften duerfen, so findet von aehnlichen der
roemischen Hegemonie Gefahr drohenden Sonderkonfoederationen, ohne Zweifel
nicht zufaellig, in spaeterer Zeit sich kein weiteres Beispiel.



Ebenso wird man die weitere Umgestaltung der latinischen Gemeindeverfassungen
und ihre voellige Ausgleichung mit der Verfassung Roms dieser Epoche
zuschreiben duerfen; denn wenn als notwendiger Bestandteil der latinischen
Magistratur neben den beiden Praetoren spaeterhin die beiden mit der Markt- und
Strassenpolizei und der dazu gehoerigen Rechtspflege betrauten Aedilen
erscheinen, so hat diese offenbar gleichzeitig und auf Anregung der fuehrenden
Macht in allen Bundesgemeinden erfolgte Einsetzung staedtischer
Polizeibehoerden sicher nicht vor der in das Jahr 387 (367) fallenden
Einrichtung der kurulischen Aedilitaet in Rom, aber wahrscheinlich auch eben um
diese Zeit stattgefunden. Ohne Zweifel war diese Anordnung nur das Glied einer
Kette von bevormundenden und die bundesgenoessischen Gemeindeordnungen im
polizeilich-aristokratischen Sinne umgestaltenden Massregeln.



Offenbar fuehlte Rom nach dem Fall von Veii und der Eroberung des pomptinischen
Gebietes sich maechtig genug, um die Zuegel der Hegemonie straffer anzuziehen
und die saemtlichen latinischen Staedte in eine so abhaengige Stellung zu
bringen, dass sie faktisch vollstaendig untertaenig wurden. In dieser Zeit (406
348) verpflichteten sich die Karthager in dem mit Rom abgeschlossenen
Handelsvertrag, den Latinern, die Rom botmaessig seien, namentlich den
Seestaedten Ardea, Antium, Circeii, Tarracina, keinen Schaden zuzufuegen;
wuerde aber eine der latinischen Staedte vom roemischen Buendnis abgefallen
sein, so sollten die Phoeniker dieselbe angreifen duerfen, indes, wenn sie sie
etwa erobern wuerden, gehalten sein, sie nicht zu schleifen, sondern sie den
Roemern zu ueberliefern. Hier liegt es vor, durch welche Ketten die roemische
Gemeinde ihre Schutzstaedte an sich band und was eine Stadt, die der
einheimischen Schutzherrschaft sich entzog, dadurch einbuesste und wagte.



Zwar blieb auch jetzt noch wenn nicht der hernikischen, doch wenigstens der
latinischen Eidgenossenschaft ihr formelles Anrecht auf den dritten Teil von
Kriegsgewinn und wohl noch mancher andere Ueberrest der ehemaligen
Rechtsgleichheit; aber was nachweislich verloren ging, war wichtig genug, um
die Erbitterung begreiflich zu machen, welche in dieser Zeit unter den Latinern
gegen Rom herrschte. Nicht bloss fochten ueberall, wo Heere gegen Rom im Felde
standen, latinische Reislaeufer zahlreich unter der fremden Fahne gegen ihre
fuehrende Gemeinde; sondern im Jahre 405 (349) beschloss sogar die latinische
Bundesversammlung, den Roemern den Zuzug zu verweigern. Allen Anzeichen nach
stand eine abermalige Schilderhebung der gesamten latinischen
Bundesgenossenschaft in nicht ferner Zeit bevor; und eben jetzt drohte ein
Zusammenstoss mit einer anderen italischen Nation, die wohl imstande war, der
vereinigten Macht des latinischen Stammes ebenbuertig zu begegnen. Nach der
Niederwerfung der noerdlichen Volsker stand den Roemern im Sueden zunaechst
kein bedeutender Gegner gegenueber; unaufhaltsam naeherten ihre Legionen sich
dem Liris. Im Jahre 397 (357) ward gluecklich gekaempft mit den Privernaten,
409 (345) Sora am oberen Liris besetzt. Schon standen also die roemischen Heere
an der Grenze der Samniten, und das Freundschaftsbuendnis, das im Jahre 400
(354) die beiden tapfersten und maechtigsten italischen Nationen miteinander
schlossen, war das sichere Vorzeichen des herannahenden und mit der Krise
innerhalb der latinischen Nation in drohender Weise sich verschlingenden
Kampfes um die Oberherrschaft Italiens.



Die samnitische Nation, die, als man in Rom die Tarquinier austrieb, ohne
Zweifel schon seit laengerer Zeit im Besitz des zwischen der apulischen und der
kampanischen Ebene aufsteigenden und beide beherrschenden Huegellandes gewesen
war, war bisher auf der einen Seite durch die Daunier - Arpis Macht und Bluete
faellt in diese Zeit -, auf der andern durch die Griechen und Etrusker an
weiterem Vordringen gehindert worden. Aber der Sturz der etruskischen Macht um
das Ende des dritten (450), das Sinken der griechischen Kolonien im Laufe des
vierten Jahrhunderts (450-350) machten gegen Westen und Sueden ihnen Luft und
ein samnitischer Schwarm nach dem andern zog jetzt bis an, ja ueber die
sueditalischen Meere. Zuerst erschienen sie in der Ebene am Golf, wo der Name
der Kampaner seit dem Anfang des vierten Jahrhunderts vernommen wird; die
Etrusker wurden hier erdrueckt, die Griechen beschraenkt, jenen Capua (330
424), diesen Kyme (334 420) entrissen. Um dieselbe Zeit, vielleicht schon
frueher, zeigen sich in Grossgriechenland die Lucaner, die im Anfang des
vierten Jahrhunderts mit Terinaeern und Thurinern im Kampf liegen und geraume
Zeit vor 364 (390) in dem griechischen Laos sich festsetzten. Um diese Zeit
betrug ihr Aufgebot 30000 Mann zu Fuss und 4000 Reiter. Gegen das Ende des
vierten Jahrhunderts ist zuerst die Rede von der gesonderten Eidgenossenschaft
der Brettier ^14, die, ungleich den andern sabellischen Staemmen, nicht als
Kolonie, sondern im Kampf von den Lucanern sich losgemacht und mit vielen
fremdartigen Elementen sich gemischt hatten. Wohl suchten die unteritalischen
Griechen sich des Andranges der Barbaren zu erwehren; der Achaeische
Staedtebund ward 361 (393) rekonstituiert und festgesetzt, dass, wenn eine der
verbuendeten Staedte von Lucanern angegriffen werde, alle Zuzug leisten und die
Fuehrer der ausbleibenden Heerhaufen Todesstrafe leiden sollten. Aber selbst
die Einigung Grossgriechenlands half nicht mehr, da der Herr von Syrakus, der
aeltere Dionysios, mit den Italikern gegen seine Landsleute gemeinschaftliche
Sache machte. Waehrend Dionysios den grossgriechischen Flotten die Herrschaft
ueber die italischen Meere entriss, ward von den Italikern eine Griechenstadt
nach der andern besetzt oder vernichtet; in unglaublich kurzer Zeit war der
bluehende Staedtering zerstoert oder veroedet. Nur wenigen griechischen Orten,
wie zum Beispiel Neapel, gelang es muehsam und mehr durch Vertraege als durch
Waffengewalt, wenigstens ihr Dasein und ihre Nationalitaet zu bewahren;
durchaus unabhaengig und maechtig blieb allein Tarent, das durch seine
entferntere Lage und durch seine in steten Kaempfen mit den Messapiern
unterhaltene Schlagfertigkeit sich aufrecht hielt, wenngleich auch diese Stadt
bestaendig mit den Lucanern um ihre Existenz zu fechten hatte und genoetigt
war, in oder griechischen Heimat Buendnisse und Soeldner zu suchen.



———————————————————————



^14 Der Name selbst ist uralt, ja der aelteste einheimische Name der Bewohner
des heutigen Kalabrien (Antiochos fr. 5 Mueller). Die bekannte Ableitung ist
ohne Zweifel erfunden.



———————————————————————-



Um die Zeit, wo Veii und die pomptinische Ebene roemisch wurden, hatten die
samnitischen Scharen bereits ganz Unteritalien inne mit Ausnahme weniger und
unter sich nicht zusammenhaengender griechischer Pflanzstaedte und der
apulisch-messapischen Kueste. Die um 418 (336) abgefasste griechische
Kuestenbeschreibung setzt die eigentlichen Samniten mit ihren “fuenf
Zungen” von einem Meer zum andern an und am Tyrrhenischen neben sie in
noerdlicher Richtung die Kampaner, in suedlicher die Lucaner, unter denen hier
wie oefter die Brettier mitbegriffen sind und denen bereits die ganze Kueste
von Paestum am Tyrrhenischen bis nach Thurii am Ionischen Meer zugeteilt wird.
In der Tat, wer miteinander vergleicht, was die beiden grossen Nationen
Italiens, die latinische und die samnitische, errungen hatten, bevor sie sich
beruehrten, dem erscheint die Eroberungsbahn der letzteren bei weitem
ausgedehnter und glaenzender als die der Roemer. Aber der Charakter der
Eroberungen war ein wesentlich verschiedener. Von dem festen staedtischen
Mittelpunkt aus, den Latium im Rom besass, dehnt die Herrschaft dieses Stammes
langsam nach allen Seiten sich aus, zwar in verhaeltnismaessig engen Grenzen,
aber festen Fuss fassend, wo sie hintritt, teils durch Gruendung von
befestigten Staedten roemischer Art mit abhaengigem Bundesrecht, teils durch
Romanisierung des eroberten Gebiets. Anders in Samnium. Es gibt hier keine
einzelne fuehrende Gemeinde und darum auch keine Eroberungspolitik. Waehrend
die Eroberung des veientischen und pomptinischen Gebietes fuer Rom eine
wirkliche Machterweiterung war, wurde Samnium durch die Entstehung der
kampanischen Staedte, der lucanischen, der brettischen Eidgenossenschaft eher
geschwaecht als gestaerkt; denn jeder Schwarm, der neue Sitze gesucht und
gefunden hatte, ging fortan fuer sich seine Wege. Die samnitischen Scharen
erfuellen einen unverhaeltnismaessig weiten Raum, den sie ganz sich eigen zu
machen keineswegs bedacht sind; die groesseren Griechenstaedte, Tarent, Thurii,
Kroton, Metapont, Herakleia, Rhegion, Neapel, wenngleich geschwaecht und
oefters abhaengig, bestehen fort, ja selbst auf dem platten Lande und in den
kleineren Staedten werden die Hellenen geduldet, und Kyme zum Beispiel,
Poseidonia, Laos, Hipponion blieben, wie die erwaehnte Kuestenbeschreibung und
die Muenzen lehren, auch unter samnitischer Herrschaft noch Griechenstaedte. So
entstanden gemischte Bevoelkerungen, wie denn namentlich die zwiesprachigen
Brettier ausser samnitischen auch hellenische Elemente und selbst wohl
Ueberreste der alten Autochthonen in sich aufnahmen; aber auch in Lucanien und
Kampanien muessen in minderem Grade aehnliche Mischungen stattgefunden haben.
Dem gefaehrlichen Zauber der hellenischen Kultur konnte auch die samnitische
Nation sich nicht entziehen, am wenigsten in Kampanien, wo Neapel frueh mit den
Einwanderern sich auf freundlichen Verkehr stellte und wo der Himmel selbst die
Barbaren humanisierte. Nola, Nuceria, Teanum, obwohl rein samnitischer
Bevoelkerung, nahmen griechische Weise und griechische Stadtverfassung an, wie
denn auch die heimische Gauverfassung unter den veraenderten Verhaeltnissen
unmoeglich fortbestehen konnte. Die kampanischen Samnitenstaedte begannen
Muenzen zu schlagen, zum Teil mit griechischer Aufschrift; Capua ward durch
Handel und Ackerbau der Groesse nach die zweite Stadt Italiens, die erste an
Ueppigkeit und Reichtum. Die tiefe Entsittlichung, worin den Berichten der
Alten zufolge diese Stadt es allen uebrigen italischen zuvorgetan hat, spiegelt
sich namentlich in dem Werbewesen und in den Fechterspielen, die beide vor
allem in Capua zur Bluete gelangt sind. Nirgends fanden die Werber so
zahlreichen Zulauf wie in dieser Metropole der entsittlichten Zivilisation;
waehrend Capua selbst sich vor den Angriffen der nachdraengenden Samniten nicht
zu bergen wusste, stroemte die streitbare kampanische Jugend unter
selbstgewaehlten Condottieren massenweise namentlich nach Sizilien. Wie tief
diese Landknechtfahrten in die Geschicke Italiens eingriffen, wird spaeter noch
darzustellen sein; fuer die kampanische Weise sind sie ebenso bezeichnend wie
die Fechterspiele, die gleichfalls in Capua zwar nicht ihre Entstehung, aber
ihre Ausbildung empfingen. Hier traten sogar waehrend des Gastmahls
Fechterpaare auf und ward deren Zahl je nach dem Rang der geladenen Gaeste
abgemessen. Diese Entartung der bedeutendsten samnitischen Stadt, die wohl ohne
Zweifel auch mit dem hier noch nachwirkenden etruskischen Wesen eng
zusammenhaengt, musste fuer die ganze Nation verhaengnisvoll werden; wenn auch
der kampanische Adel es verstand, mit dem tiefsten Sittenverfall ritterliche
Tapferkeit und hohe Geistesbildung zu verbinden, so konnte er doch fuer seine
Nation nimmermehr werden, was die roemische Nobilitaet fuer die latinische war.
Aehnlich wie auf die Kampaner, wenn auch in minderer Staerke, wirkte der
hellenische Einfluss auf die Lucaner und Brettier. Die Graeberfunde in all
diesen Gegenden beweisen, wie die griechische Kunst daselbst mit barbarischem
Luxus gepflegt ward; der reiche Gold- und Bernsteinschmuck, das prachtvolle
gemalte Geschirr, wie wir sie jetzt den Haeusern der Toten entheben, lassen
ahnen, wie weit man hier schon sich entfernt hatte von der alten Sitte der
Vaeter. Andere Spuren bewahrt die Schrift; die altnationale aus dem Norden
mitgebrachte ward von den Lucanern und Brettiern aufgegeben und mit der
griechischen vertauscht, waehrend in Kampanien das nationale Alphabet und wohl
auch die Sprache unter dem bildenden Einfluss der griechischen sich
selbstaendig entwickelte zu groesserer Klarheit und Feinheit. Es begegnen sogar
einzelne Spuren des Einflusses griechischer Philosophie.



Nur das eigentliche Samnitenland blieb unberuehrt von diesen Neuerungen, die,
so schoen und natuerlich sie teilweise sein mochten, doch maechtig dazu
beitrugen, das von Haus aus schon lose Band der nationalen Einheit immer mehr
zu lockern. Durch den Einfluss des hellenischen Wesens kam ein tiefer Riss in
den samnitischen Stamm. Die gesitteten “Philhellenen” Kampaniens
gewoehnten sich, gleich den Hellenen selbst, vor den rauheren Staemmen der
Berge zu zittern, die ihrerseits nicht aufhoerten, in Kampanien einzudringen
und die entarteten aelteren Ansiedler zu beunruhigen. Rom war ein geschlossener
Staat, der ueber die Kraft von ganz Latium verfuegte; die Untertanen mochten
murren, aber sie gehorchten. Der samnitische Stamm war zerfahren und
zersplittert, und die Eidgenossenschaft im eigentlichen Samnium hatte sich zwar
die Sitten und die Tapferkeit der Vaeter ungeschmaelert bewahrt, war aber auch
darueber mit den uebrigen samnitischen Voelker- und Buergerschaften voellig
zerfallen.



In der Tat war es dieser Zwist zwischen den Samniten der Ebene und den Samniten
der Gebirge, der die Roemer ueber den Liris fuehrte. Die Sidiciner in Teanum,
die Kampaner in Capua suchten gegen die eigenen Landsleute, die mit immer neuen
Schwaermen ihr Gebiet brandschatzten und darin sich festzusetzen drohten, Hilfe
bei den Roemern (411 343). Als das begehrte Buendnis verweigert ward, bot die
kampanische Gesandtschaft die Unterwerfung der Stadt unter die Oberherrlichkeit
Roms an, und solcher Lockung vermochten die Roemer nicht zu widerstehen.
Roemische Gesandte gingen zu den Samniten, ihnen den neuen Erwerb anzuzeigen
und sie aufzufordern, das Gebiet der befreundeten Macht zu respektieren. Wie
die Ereignisse weiter verliefen, ist im einzelnen nicht mehr zu ermitteln ^15;
wir sehen nur, dass zwischen Rom und Samnium, sei es nach einem Feldzug, sei es
ohne vorhergehenden Krieg, ein Abkommen zustande kam, wodurch die Roemer freie
Hand erhielten gegen Capua, die Samniten gegen Teanum und die Volsker am oberen
Liris. Dass die Samniten sich dazu verstanden, erklaert sich aus den gewaltigen
Anstrengungen, die eben um diese Zeit die Tarentiner machten, sich der
sabellischen Nachbarn zu entledigen; aber auch die Roemer hatten guten Grund,
sich mit den Samniten so schnell wie moeglich abzufinden, denn der
bevorstehende Uebergang der suedlich an Latium angrenzenden Landschaft in
roemischen Besitz verwandelte die laengst unter den Latinern bestehende Gaerung
in offene Empoerung. Alle urspruenglich latinischen Staedte, selbst die in den
roemischen Buergerverband aufgenommenen Tusculaner ergriffen die Waffen gegen
Rom, mit einziger Ausnahme der Laurenter, waehrend dagegen von den ausserhalb
der Grenzen Latiums gegruendeten Kolonien nur die alten Volskerstaedte
Velitrae, Antium und Tarracina sich an der Auflehnung beteiligten. Dass die
Capuaner, ungeachtet der eben erst freiwillig den Roemern angetragenen
Unterwerfung, dennoch die erste Gelegenheit, der roemischen Herrschaft wieder
ledig zu werden, bereitwillig ergriffen und, trotz des Widerstandes der an dem
Vertrag mit Rom festhaltenden Optimatenpartei, die Gemeinde gemeinschaftliche
Sache mit der latinischen Eidgenossenschaft machte, ist erklaerlich; wogegen
die noch selbstaendigen Volskerstaedte, wie Fundi und Formiae, und die Herniker
sich gleich der kampanischen Aristokratie an diesem Aufstande nicht
beteiligten. Die Lage der Roemer war bedenklich; die Legionen, die ueber den
Liris gegangen waren und Kampanien besetzt hatten, waren durch den Aufstand der
Latiner von der Heimat abgeschnitten und nur ein Sieg konnte sie retten. Bei
Trifanum (zwischen Minturnae, Suessa und Sinuessa) ward die entscheidende
Schlacht geliefert (414 340): der Konsul Titus Manlius Imperiosus Torquatus
erfocht ueber die vereinigten Latiner und Kampaner einen vollstaendigen Sieg.
In den beiden folgenden Jahren wurden die einzelnen Staedte, soweit sie noch
Widerstand leisteten, durch Kapitulation oder Sturm bezwungen und die ganze
Landschaft zur Unterwerfung gebracht.



—————————————————————————-



^15 Vielleicht kein Abschnitt der roemischen Annalen ist aerger entstellt als
die Erzaehlung des ersten samnitisch-latinischen Krieges, wie sie bei Livius,
Dionysios, Appian steht oder stand. Sie lautet etwa folgendermassen. Nachdem
411 (343) beide Konsuln in Kampanien eingerueckt waren, erfocht zuerst der
Konsul Marcus Valerius Corvus am Berge Gaurus ueber die Samniten einen schweren
und blutigen Sieg; alsdann auch der Kollege Aulus Cornelius Cossus, nachdem er
der Vernichtung in einem Engpass durch Hingebung einer von dem Kriegstribun
Publius Decius gefuehrten Abteilung entgangen war. Die dritte und entscheidende
Schlacht ward am Eingang der Caudinischen Paesse bei Suessula von den beiden
Konsuln geschlagen; die Samniten wurden vollstaendig ueberwunden - man las
vierzigtausend ihrer Schilde auf dem Schlachtfelde auf - und zum Frieden
genoetigt, in welchem die Roemer Capua, das sich ihnen zu eigen gegeben,
behielten, Teanum dagegen den Samniten ueberliessen (413 341). Glueckwuensche
kamen von allen Seiten, selbst von Karthago. Die Latiner, die den Zuzug
verweigert hatten und gegen Rom zu ruesten schienen, wandten ihre Waffen statt
gegen Rom vielmehr gegen die Paeligner, waehrend die Roemer zunaechst durch
eine Militaerverschwoerung der in Kampanien zurueckgelassenen Besatzung (412
342), dann durch die Einnahme von Privernum (413 341) und den Krieg gegen die
Antiaten beschaeftigt waren. Nun aber wechseln ploetzlich und seltsam die
Parteiverhaeltnisse. Die Latiner, die umsonst das roemische Buergerrecht und
Anteil am Konsulat gefordert hatten, erhoben sich gegen Rom in Gemeinschaft mit
den Sidicinern, die vergeblich den Roemern die Unterwerfung angetragen hatten
und vor den Samniten sich nicht zu retten wussten, und mit den Kampanern, die
der roemischen Herrschaft bereits muede waren. Nur die Laurenter in Latium und
die kampanischen Ritter hielten zu den Roemern, welche ihrerseits
Unterstuetzung fanden bei den Paelignern und den Samniten. Das latinische Heer
ueberfiel Samnium; das roemisch-samnitische schlug, nachdem es an den Fuciner
See und von da an Latium vorueber in Kampanien einmarschiert war, die
Entscheidungsschlacht gegen die vereinigten Latiner und Kampaner am Vesuv,
welche der Konsul Titus Manlius Imperiosus, nachdem er selbst durch die
Hinrichtung seines eigenen, gegen den Lagerbefehl siegenden Sohnes die
schwankende Heereszucht wiederhergestellt und sein Kollege Publius Decius Mus
die Goetter versoehnt hatte durch seinen Opfertod, endlich mit Aufbietung der
letzten Reserve gewann. Aber erst eine zweite Schlacht, die der Konsul Manlius
den Latinern und Kampanern bei Trifanum lieferte, machte dem Krieg ein Ende;
Latium und Capua unterwarfen sich und wurden um einen Teil ihres Gebietes
gestraft.



Einsichtigen und ehrlichen Lesern wird es nicht entgehen, dass dieser Bericht
von Unmoeglichkeiten aller Art wimmelt. Dahin gehoert das Kriegfuehren der
Antiaten nach der Dedition von 377 (377) (Liv. 6, 33); der selbstaendige
Feldzug der Latiner gegen die Paeligner im schneidenden Widerspruch zu den
Bestimmungen der Vertraege zwischen Rom und Latium; der unerhoerte Marsch des
roemischen Heeres durch das marsische und samnitische Gebiet nach Capua,
waehrend ganz Latium gegen Rom in Waffen stand; um nicht zu reden von dem
ebenso verwirrten wie sentimentalen Bericht ueber den Militaeraufstand von 412
(342) und den Geschichtchen von dem gezwungenen Anfuehrer desselben, dem lahmen
Titus Quinctius, dem roemischen Goetz von Berlichingen. Vielleicht noch
bedenklicher sind die Wiederholungen; so ist die Erzaehlung von dem
Kriegstribun Publius Decius nachgebildet der mutigen Tat des Marcus Calpurnius
Flamma, oder wie er sonst hiess, im Ersten Punischen Kriege; so kehrt die
Eroberung Privernums durch Gaius Plautius wieder im Jahre 425 (329), und nur
diese zweite ist in den Triumphalfasten verzeichnet; so der Opfertod des
Publius Decius bekanntlich bei dem Sohne desselben 459 (295). Ueberhaupt
verraet in diesem Abschnitt die ganze Darstellung eine andere Zeit und eine
andere Hand als die sonstigen glaubwuerdigeren annalistischen Berichte; die
Erzaehlung ist voll von ausgefuehrten Schlachtgemaelden; von eingewebten
Anekdoten, wie zum Beispiel der von dem setinischen Praetor, der auf den Stufen
des Rathauses den Hals bricht, weil er dreist genug gewesen war, das Konsulat
zu begehren, und den mannigfaltigen aus dem Beinamen des Titus Manlius
herausgesponnenen; von ausfuehrlichen und zum Teil bedenklichen
archaeologischen Digressionen, wohin zum Beispiel die Geschichte der Legion
(von der die hoechst wahrscheinlich apokryphe Notiz ueber die aus Roemern und
Latinern gemischten Manipel des zweiten Tarquinius bei Liv. 1, 52 offenbar ein
zweites Bruchstueck ist), die verkehrte Auffassung des Vertrages zwischen Capua
und Rom (meine Geschichte des roemischen Muenzwesens. Breslau 1860, S. 334, A.
122), die Devotionsformulare, der kampanische Denar, das laurentische Buendnis,
die bina iugera bei der Assignation gehoeren. Unter solchen Umstaenden
erscheint es von grossem Gewicht, dass Diodoros, der anderen und oft aelteren
Berichten folgt, von all diesen Ereignissen schlechterdings nichts kennt als
die letzte Schlacht bei Trifanum; welche auch in der Tat schlecht passt zu der
uebrigen Erzaehlung, die nach poetischer Gerechtigkeit schliessen sollte mit
dem Tode des Decius.



——————————————————————-



Die Folge des Sieges war die Aufloesung des latinischen Bundes. Derselbe wurde
aus einer selbstaendigen politischen Konfoederation in eine bloss religioese
Festgenossenschaft umgewandelt; die altverbrieften Rechte der Eidgenossenschaft
auf ein Maximum der Truppenaushebung und einen Anteil an dem Kriegsgewinn
gingen damit als solche zu Grunde, und was derart spaeter noch vorkam, traegt
den Charakter der Gnadenbewilligung. An die Stelle des einen Vertrages zwischen
Rom einer- und der latinischen Eidgenossenschaft anderseits traten im besten
Fall ewige Buendnisse zwischen Rom und den einzelnen eidgenoessischen Orten. Zu
diesem Vertragsverhaeltnis wurden von den altlatinischen Orten ausser Laurentum
auch Tibur und Praeneste zugelassen, welche indes Stuecke ihres Gebiets an Rom
abtreten mussten. Gleiches Recht erhielten die ausserhalb Latium gegruendeten
Gemeinden latinischen Rechts, soweit sie sich nicht an dem Kriege beteiligt
hatten. Die Isolierung der Gemeinden gegeneinander, welche fuer die nach dem
Jahre 370 (384) gegruendeten Orte bereits frueher festgestellt worden war, ward
also auf die gesamte Nation erstreckt. Im uebrigen blieben den einzelnen Orten
die bisherigen Gerechtsame und ihre Autonomie. Die uebrigen altlatinischen
Gemeinden sowie die abgefallenen Kolonien verloren saemtlich die
Selbstaendigkeit und traten in einer oder der anderen Form in den roemischen
Buergerverband ein. Die beiden wichtigsten Kuestenstaedte Antium (416 338) und
Tarracina (425 329) wurden, nach dem Muster von Ostia, mit roemischen
Vollbuergern besetzt und auf eine engbegrenzte kommunale Selbstaendigkeit
beschraenkt, die bisherigen Buerger zu Gunsten der roemischen Kolonisten ihres
Grundeigentums grossenteils beraubt und, soweit sie es behielten, ebenfalls in
den Vollbuergerverband aufgenommen. Lanuvium, Aricia, Nomentum, Pedum wurden
roemische Buergergemeinden mit beschraenkter Selbstverwaltung nach dem Muster
von Tusculum (l, 360). Velitraes Mauern wurden niedergerissen, der Senat in
Masse ausgewiesen und im roemischen Etrurien interniert, die Stadt
wahrscheinlich als untertaenige Gemeinde nach caeritischem Recht konstituiert.
Von dem gewonnenen Acker wurde ein Teil, zum Beispiel die Laendereien der
veliternischen Ratsmitglieder, an roemische Buerger verteilt; mit diesen
Einzelassignationen haengt die Errichtung zweier neuer Buergerbezirke im Jahre
422 (332) zusammen. Wie tief man in Rom die ungeheure Bedeutung des gewonnenen
Erfolges empfand, zeigt die Ehrensaeule, die man dem siegreichen Buergermeister
des Jahres 416 (338), Gaius Maenius, auf dem roemischen Markte errichtete, und
die Schmueckung der Rednertribuene auf demselben mit den Schnaebeln der
unbrauchbar befundenen antiatischen Galeeren.



In gleicher Weise ward in dem suedlichen volskischen und dem kampanischen
Gebiet die roemische Herrschaft durchgefuehrt und befestigt. Fundi, Formiae,
Capua, Kyme und eine Anzahl kleinerer Staedte wurden abhaengige roemische
Gemeinden mit Selbstverwaltung; um das vor allem wichtige Capua zu sichern,
erweiterte man kuenstlich die Spaltung zwischen Adel und Gemeinde, revidierte
die Gemeindeverfassung im roemischen Interesse und kontrollierte die
staedtische Verwaltung durch jaehrlich nach Kampanien gesandte roemische
Beamte. Dieselbe Behandlung widerfuhr einige Jahre darauf dem volskischen
Privernum, dessen Buerger, unterstuetzt von dem kuehnen fundanischen
Parteigaenger Vitruvius Vaccus, die Ehre hatten, fuer die Freiheit dieser
Landschaft den letzten Kampf zu kaempfen - er endigte mit der Erstuermung der
Stadt (425 329) und der Hinrichtung des Vaccus im roemischen Kerker. Um eine
eigene roemische Bevoelkerung in diesen Gegenden emporzubringen, teilte man von
den im Krieg gewonnenen Laendereien, namentlich im privernatischen und im
falernischen Gebiet, so zahlreiche Ackerlose an roemische Buerger aus, dass
wenige Jahre nachher (436 318) auch dort zwei neue Buergerbezirke errichtet
werden konnten. Die Anlegung zweier Festungen als Kolonien latinischen Rechts
sicherte schliesslich das neu gewonnene Land. Es waren dies Cales (420 334)
mitten in der kampanischen Ebene, von wo aus Teanum und Capua beobachtet werden
konnten, und Fregellae (426 328), das den Uebergang ueber den Liris
beherrschte. Beide Kolonien waren ungewoehnlich stark und gelangten schnell zur
Bluete, trotz der Hindernisse, welche die Sidiciner der Gruendung von Cales,
die Samniten der von Fregellae in den Weg legten. Auch nach Sora ward eine
roemische Besatzung verlegt, worueber die Samniten, denen dieser Bezirk
vertragsmaessig ueberlassen worden war, sich mit Grund, aber vergeblich
beschwerten. Ungeirrt ging Rom seinem Ziel entgegen, seine energische und
grossartige Staatskunst mehr als auf dem Schlachtfelde offenbarend in der
Sicherung der gewonnenen Landschaft, die es politisch und militaerisch mit
einem unzerreissbaren Netze umflocht.



Dass die Samniten das bedrohliche Vorschreiten der Roemer nicht gern sahen,
versteht sich; sie warfen ihnen auch wohl Hindernisse in den Weg, aber
versaeumten es doch jetzt, wo es vielleicht noch Zeit war, mit der von den
Umstaenden geforderten Energie ihnen die neue Eroberungsbahn zu verlegen. Zwar
Teanum scheinen sie nach dem Vertrag mit Rom eingenommen und stark besetzt zu
haben; denn waehrend die Stadt frueher Hilfe gegen Samnium in Capua und Rom
nachsucht, erscheint sie in den spaeteren Kaempfen als die Vormauer der
samnitischen Macht gegen Westen. Aber am oberen Liris breiteten sie wohl
erobernd und zerstoerend sich aus, versaeumten es aber, hier auf die Dauer sich
festzusetzen. So zerstoerten sie die Volskerstadt Fregellae, wodurch nur die
Anlage der eben erwaehnten roemischen Kolonie daselbst erleichtert ward, und
schreckten zwei andere Volskerstaedte, Fabrateria (Ceccano) und Luca
(unbekannter Lage), so, dass dieselben, Capuas Beispiel folgend, sich (424 330)
den Roemern zu eigen gaben. Die samnitische Eidgenossenschaft gestattete, dass
die roemische Eroberung Kampaniens eine vollendete Tatsache geworden war, bevor
sie sich ernstlich derselben widersetzte; wovon der Grund allerdings zum Teil
in den gleichzeitigen Fehden der samnitischen Nation mit den italischen
Hellenen, aber zum Teil doch auch in der schlaffen und zerfahrenen Politik der
Eidgenossenschaft zu suchen ist.




KAPITEL VI.

Die Italiker gegen Rom


Waehrend die Roemer am Liris und Volturnus fochten, bewegten den Suedosten der
Halbinsel andere Kaempfe. Die reiche tarentinische Kaufmannsrepublik, immer
ernstlicher bedroht von den lucanischen und messapischen Haufen und ihren
eigenen Schwertern mit Recht misstrauend, gewann fuer gute Worte und besseres
Geld die Bandenfuehrer der Heimat. Der Spartanerkoenig Archidamos, der mit
einem starken Haufen den Stammgenossen zu Hilfe gekommen war, erlag an
demselben Tage, wo Philipp bei Chaeroneia siegte, den Lucanern (416 338); wie
die frommen Griechen meinten, zur Strafe dafuer, dass er und seine Leute
neunzehn Jahre frueher teilgenommen hatten an der Pluenderung des delphischen
Heiligtums. Seinen Platz nahm ein maechtigerer Feldhauptmann ein, Alexander der
Molosser, Bruder der Olympias, der Mutter Alexanders des Grossen. Mit den
mitgebrachten Scharen vereinigte er unter seinen Fahnen die Zuzuege der
Griechenstaedte, namentlich der Tarentiner und Metapontiner; ferner die
Poediculer (um Rubi, jetzt Ruvo), die gleich den Griechen sich von der
sabellischen Nation bedroht sahen; endlich sogar die lucanischen Verbannten
selbst, deren betraechtliche Zahl auf heftige innere Unruhen in dieser
Eidgenossenschaft schliessen laesst. So sah er sich bald dem Feinde ueberlegen.
Consentia (Cosenza), der Bundessitz, wie es scheint, der in Grossgriechenland
angesiedelten Sabeller, fiel in seine Haende. Umsonst kommen die Samniten den
Lucanern zu Hilfe; Alexander schlaegt ihre vereinigte Streitmacht bei Paestum,
er bezwingt die Daunier um Sipontum, die Messapier auf der suedoestlichen
Halbinsel; schon gebietet er von Meer zu Meer und ist im Begriff, den Roemern
die Hand zu reichen und mit ihnen gemeinschaftlich die Samniten in ihren
Stammsitzen anzugreifen. Aber so unerwartete Erfolge waren den Tarentiner
Kaufleuten unerwuenscht und erschreckend; es kam zum Kriege zwischen ihnen und
ihrem Feldhauptmann, der als gedungener Soeldner erschienen war und nun sich
anliess, als wolle er im Westen ein hellenisches Reich begruenden gleichwie
sein Neffe im Osten. Alexander war anfangs im Vorteil: er entriss den
Tarentinern Herakleia, stellte Thurii wieder her und scheint die uebrigen
italischen Griechen aufgerufen zu haben, sich unter seinem Schutz gegen die
Tarentiner zu vereinigen, indem er zugleich es versuchte, zwischen ihnen und
den sabellischen Voelkerschaften den Frieden zu vermitteln. Allein seine
grossartigen Entwuerfe fanden nur schwache Unterstuetzung bei den entarteten
und entmutigten Griechen und der notgedrungene Parteiwechsel entfremdete ihm
seinen bisherigen lucanischen Anhang; bei Pandosia fiel er von der Hand eines
lucanischen Emigrierten (422 332) ^1. Mit seinem Tode kehrten im wesentlichen
die alten Zustaende wieder zurueck. Die griechischen Staedte sahen sich
wiederum vereinzelt und wiederum lediglich darauf angewiesen, sich jede, so gut
es gehen mochte, zu schuetzen durch Vertrag oder Tributzahlung oder auch durch
auswaertige Hilfe, wie zum Beispiel Kroton um 430 (324) mit Hilfe von Syrakus
die Brettier zurueckschlug. Die samnitischen Staemme erhielten aufs neue das
Uebergewicht und konnten, unbekuemmert um die Griechen, wieder ihre Blicke nach
Kampanien und Latium wenden.



———————————————————————



^1 Es wird nicht ueberfluessig sein, daran zu erinnern, dass, was ueber
Archidamos und Alexander bekannt ist, aus griechischen Jahrbuechern herruehrt
und der Synchronismus dieser und der roemischen fuer die gegenwaertige Epoche
noch bloss approximativ festgestellt ist. Man huete sich daher, den im
allgemeinen unverkennbaren Zusammenhang der west- und der ostitalischen
Ereignisse zu sehr ins einzelne verfolgen zu wollen.



———————————————————————



Hier aber war in der kurzen Zwischenzeit ein ungeheurer Umschwung eingetreten.
Die latinische Eidgenossenschaft war gesprengt und zertruemmert, der letzte
Widerstand der Volsker gebrochen, die kampanische Landschaft, die reichste und
schoenste der Halbinsel, im unbestrittenen und wohlbefestigten Besitz der
Roemer, die zweite Stadt Italiens in roemischer Klientel. Waehrend die Griechen
und Samniten miteinander rangen, hatte Rom fast unbestritten sich zu einer
Machtstellung emporgeschwungen, die zu erschuettern kein einzelnes Volk der
Halbinsel die Mittel mehr besass und die alle zugleich mit roemischer
Unterjochung bedrohte. Eine gemeinsame Anstrengung der jedes fuer sich Rom
nicht gewachsenen Voelker konnte vielleicht die Ketten noch sprengen, ehe sie
voellig sich befestigten; aber die Klarheit, der Mut, die Hingebung, wie eine
solche Koalition unzaehliger, bisher grossenteils feindlich oder doch fremd
sich gegenueberstehender Volks- und Stadtgemeinden sie erforderte, fanden sich
nicht oder doch erst, als es bereits zu spaet war.



Nach dem Sturz der etruskischen Macht, nach der Schwaechung der griechischen
Republiken war naechst Rom unzweifelhaft die bedeutendste Macht in Italien die
samnitische Eidgenossenschaft und zugleich diejenige, die von den roemischen
Uebergriffen am naechsten und unmittelbarsten bedroht war. Ihr also kam es zu,
in dem Kampf um die Freiheit und die Nationalitaet, den die Italiker gegen Rom
zu fuehren hatten, die erste Stelle und die schwerste Last zu uebernehmen. Sie
durfte rechnen auf den Beistand der kleinen sabellischen Voelkerschaften, der
Vestiner, Frentaner, Marruciner und anderer kleinerer Gaue, die in baeuerlicher
Abgeschiedenheit zwischen ihren Bergen wohnten, aber nicht taub waren, wenn der
Aufruf eines verwandten Stammes sie mahnte, zur Verteidigung der gemeinsamen
Gueter die Waffen zu ergreifen. Wichtiger waere der Beistand der kampanischen
und grossgriechischen Hellenen, namentlich der Tarentiner, und der maechtigen
Lucaner und Brettier gewesen; allein teils die Schlaffheit und Fahrigkeit der
in Tarent herrschenden Demagogen und die Verwicklung der Stadt in die
sizilischen Angelegenheiten, teils die innere Zerrissenheit der lucanischen
Eidgenossenschaft, teils und vor allem die seit Jahrhunderten bestehende tiefe
Verfehdung der unteritalischen Hellenen mit ihren lucanischen Bedraengern
liessen kaum hoffen, dass Tarent und Lucanien gemeinschaftlich sich den
Samniten anschliessen wuerden. Von den Sabinern und den Marsern als den
naechsten und seit langem in friedlichem Verhaeltnis mit Rom lebenden Nachbarn
der Roemer war wenig mehr zu erwarten als schlaffe Teilnahme oder Neutralitaet;
die Apuler, die alten und erbitterten Gegner der Sabeller, waren die
natuerlichen Verbuendeten der Roemer. Dass dagegen die fernen Etrusker, wenn
ein erster Erfolg errungen war, dem Bunde sich anschliessen wuerden, liess sich
erwarten, und selbst ein Aufstand in Latium und dem Volsker- und Hernikerland
lag nicht ausser der Berechnung. Vor allen Dingen aber mussten die Samniten,
die italischen Aetoler, in denen die nationale Kraft noch ungebrochen lebte,
vertrauen auf die eigene Kraft, auf die Ausdauer im ungleichen Kampf, welche
den uebrigen Voelkern Zeit gab zu edler Scham, zu gefasster Ueberlegung, zum
Sammeln der Kraefte; ein einziger gluecklicher Erfolg konnte alsdann die
Kriegs- und Aufruhrsflammen rings um Rom entzuenden. Die Geschichte darf dem
edlen Volke das Zeugnis nicht versagen, dass es seine Pflicht begriffen und
getan hat.



Mehrere Jahre schon waehrte der Hader zwischen Rom und Samnium infolge der
bestaendigen Uebergriffe, die die Roemer sich am Liris erlaubten und unter
denen die Gruendung von Fregellae 426 (328) der letzte und wichtigste war. Zum
Ausbruch des Kampfes aber gaben die Veranlassung die kampanischen Griechen.
Seitdem Cumae und Capua roemisch geworden waren, lag den Roemern nichts so nahe
wie die Unterwerfung der Griechenstadt Neapolis, die auch die griechischen
Inseln im Golf beherrschte, innerhalb des roemischen Machtgebiets die einzige
noch nicht unterworfene Stadt. Die Tarentiner und Samniten, unterrichtet von
dem Plane der Roemer, sich der Stadt zu bemaechtigen, beschlossen, ihnen
zuvorzukommen; und wenn die Tarentiner nicht sowohl zu fern als zu schlaff
waren, um diesen Plan auszufuehren, so warfen die Samniten in der Tat eine
starke Besatzung hinein. Sofort erklaerten die Roemer dem Namen nach den
Neapoliten, in der Tat den Samniten den Krieg (427 327) und begannen die
Belagerung von Neapolis. Nachdem dieselbe eine Weile gewaehrt hatte, wurden die
kampanischen Griechen des gestoerten Handels und der fremden Besatzung muede;
und die Roemer, deren ganzes Bestreben darauf gerichtet war, von der Koalition,
deren Bildung bevorstand, die Staaten zweiten und dritten Ranges durch
Sondervertraege fernzuhalten, beeilten sich, sowie sich die Griechen auf
Unterhandlungen einliessen, ihnen die guenstigsten Bedingungen zu bieten: volle
Rechtsgleichheit und Befreiung vom Landdienst, gleiches Buendnis und ewigen
Frieden. Daraufhin ward, nachdem die Neapoliten sich der Besatzung durch List
entledigt hatten, der Vertrag abgeschlossen (428 326).



Im Anfang dieses Krieges hielten die sabellischen Staedte suedlich vom
Volturnus, Nola, Nuceria, Herculaneum, Pompeii, es mit Samnium; allein teils
ihre sehr ausgesetzte Lage, teils die Machinationen der Roemer, welche die
optimatische Partei in diesen Staedten durch alle Hebel der List und des
Eigennutzes auf ihre Seite zu ziehen versuchten und dabei an Capuas Vorgang
einen maechtigen Fuersprecher fanden, bewirkten, dass diese Staedte nicht lange
nach dem Fall von Neapolis sich entweder fuer Rom oder doch neutral erklaerten.



Ein noch wichtigerer Erfolg gelang den Roemern in Lucanien. Das Volk war auch
hier mit richtigem Instinkt fuer den Anschluss an die Samniten; da aber das
Buendnis mit den Samniten auch Frieden mit Tarent nach sich zog und ein grosser
Teil der regierenden Herren Lucaniens nicht gemeint war, die eintraeglichen
Pluenderzuege einzustellen, so gelang es den Roemern, mit Lucanien ein Buendnis
abzuschliessen, das unschaetzbar war, weil dadurch den Tarentinern zu schaffen
gemacht wurde und also die ganze Macht Roms gegen Samnium verwendbar blieb.



So stand Samnium nach allen Seiten hin allein; kaum dass einige der oestlichen
Bergdistrikte ihm Zuzug sandten. Mit dem Jahre 428 (326) begann der Krieg im
samnitischen Lande selbst; einige Staedte an der kampanischen Grenze, Rufrae
(zwischen Venafrum und Teanum) und Allifae, wurden von den Roemern besetzt. In
den folgenden Jahren durchzogen die roemischen Heere fechtend und pluendernd
Samnium bis in das vestinische Gebiet hinein, ja bis nach Apulien, wo man sie
mit offenen Armen empfing, ueberall im entschiedensten Vorteil. Der Mut der
Samniten war gebrochen; sie sandten die roemischen Gefangenen zurueck und mit
ihnen die Leiche des Fuehrers der Kriegspartei, Brutulus Papius, welcher den
roemischen Henkern zuvorgekommen war, nachdem die samnitische Volksgemeinde
beschlossen hatte, den Frieden von dem Feinde zu erbitten und durch die
Auslieferung ihres tapfersten Feldherrn sich leidlichere Bedingungen zu
erwirken. Aber als die demuetige, fast flehentliche Bitte bei der roemischen
Volksgemeinde keine Erhoerung fand (432 322), ruesteten sich die Samniten unter
ihrem neuen Feldherrn Gavius Pontius zur aeussersten und verzweifelten
Gegenwehr. Das roemische Heer, das unter den beiden Konsuln des folgenden
Jahres (433 321), Spurius Postumius und Titus Veturius, bei Calatia (zwischen
Caserta und Maddaloni) gelagert war, erhielt die durch die Aussage zahlreicher
Gefangenen bestaetigte Nachricht, dass die Samniten Luceria eng eingeschlossen
haetten und die wichtige Stadt, an der der Besitz Apuliens hing, in grosser
Gefahr schwebe. Eilig brach man auf. Wollte man zu rechter Zeit anlangen, so
konnte kein anderer Weg eingeschlagen werden als mitten durch das feindliche
Gebiet, da wo spaeter als Fortsetzung der Appischen Strasse die roemische
Chaussee von Capua ueber Benevent nach Apulien angelegt ward. Dieser Weg
fuehrte zwischen den heutigen Orten Arpaja und Montesarchio (Caudium) durch
einen feuchten Wiesengrund, der rings von hohen und steilen Waldhuegeln
umschlossen und nur durch tiefe Einschnitte beim Ein- und Austritt zugaenglich
war. Hier hatten die Samniten verdeckt sich aufgestellt. Die Roemer, ohne
Hindernis in das Tal eingetreten, fanden den Ausweg durch Verhaue gesperrt und
stark besetzt; zurueckmarschierend erblickten sie den Eingang in aehnlicher
Weise geschlossen und gleichzeitig kroenten die Bergraender rings im Kreise
sich mit den samnitischen Kohorten. Zu spaet begriffen sie, dass sie sich durch
eine Kriegslist hatten taeuschen lassen und dass die Samniten nicht bei Luceria
sie erwarteten, sondern in dem verhaengnisvollen Pass von Caudium. Man schlug
sich, aber ohne Hoffnung auf Erfolg und ohne ernstliches Ziel; das roemische
Heer war gaenzlich unfaehig zu manoevrieren und ohne Kampf vollstaendig
ueberwunden. Die roemischen Generale Boten die Kapitulation an. Nur toerichte
Rhetorik laesst dem samnitischen Feldherrn die Wahl bloss zwischen Entlassung
und Niedermetzelung der roemischen Armee; er konnte nichts Besseres tun als die
angebotene Kapitulation annehmen und das feindliche Heer, die gesamte
augenblicklich aktive Streitmacht der roemischen Gemeinde mit beiden
hoechstkommandierenden Feldherren, gefangen machen; worauf ihm dann der Weg
nach Kampanien und Latium offenstand und unter den damaligen Verhaeltnissen, wo
die Volsker und Herniker und der groesste Teil der Latiner ihn mit offenen
Armen empfangen haben wuerden, Roms politische Existenz ernstlich gefaehrdet
war. Allein statt diesen Weg einzuschlagen und eine Militaerkonvention zu
schliessen, dachte Gavius Pontius durch einen billigen Frieden gleich den
ganzen Hader beendigen zu koennen; sei es, dass er die unverstaendige
Friedenssehnsucht der Eidgenossen teilte, der das Jahr zuvor Brutulus Papius
zum Opfer gefallen war, sei es, dass er nicht imstande war, der kriegsmueden
Partei zu wehren, dass sie den beispiellosen Sieg ihm verdarb. Die gestellten
Bedingungen waren maessig genug: Rom solle die vertragswidrig angelegten
Festungen - Cales und Fregellae - schleifen und den gleichen Bund mit Samnium
erneuern. Nachdem die roemischen Feldherren dieselben eingegangen waren und
fuer die getreuliche Ausfuehrung sechshundert aus der Reiterei erlesene Geiseln
gestellt, ueberdies ihr und ihrer saemtlichen Stabsoffiziere Eideswort dafuer
verpfaendet hatten, wurde das roemische Heer entlassen, unverletzt, aber
entehrt; denn das siegestrunkene samnitische Heer gewann es nicht ueber sich,
den gehassten Feinden die schimpfliche Form der Waffenstreckung und des Abzuges
unter dem Galgen durch zu erlassen.



Allein der roemische Senat, unbekuemmert um den Eid der Offiziere und um das
Schicksal der Geiseln, kassierte den Vertrag und begnuegte sich diejenigen, die
ihn abgeschlossen hatten, als persoenlich fuer dessen Erfuellung verantwortlich
dem Feinde auszuliefern. Es kann der unparteiischen Geschichte wenig darauf
ankommen, ob die roemische Advokaten- und Pfaffenkasuistik hierbei den
Buchstaben des Rechts gewahrt oder der Beschluss des roemischen Senats
denselben verletzt hat; menschlich und politisch betrachtet trifft die Roemer
hier kein Tadel. Es ist ziemlich gleichgueltig, ob nach formellem roemischen
Staatsrecht der kommandierende General befugt oder nicht befugt war, ohne
vorbehaltene Ratifikation der Buergerschaft Frieden zu schliessen; dem Geiste
und der Uebung der Verfassung nach stand es vollkommen Fest, dass in Rom jeder
nicht rein militaerische Staatsvertrag zur Kompetenz der buergerlichen Gewalten
gehoerte und ein Feldherr, der ohne Auftrag von Rat und Buergerschaft Frieden
schloss, mehr tat, als er tun durfte. Es war ein groesserer Fehler des
samnitischen Feldherrn, den roemischen die Wahl zu stellen zwischen Rettung
ihres Heeres und Ueberschreitung ihrer Vollmacht, als der roemischen, dass sie
nicht die Seelengroesse hatten, die letztere Anmutung unbedingt
zurueckzuweisen; und dass der roemische Senat einen solchen Vertrag verwarf,
war recht und notwendig. Kein grosses Volk gibt, was es besitzt, anders hin als
unter dem Druck der aeussersten Notwendigkeit; alle Abtretungsvertraege sind
Anerkenntnisse einer solchen, nicht sittliche Verpflichtungen. Wenn jede Nation
mit Recht ihre Ehre darein setzt, schimpfliche Vertraege mit den Waffen zu
zerreissen, wie kann ihr dann die Ehre gebieten, an einem Vertrage gleich dem
Caudinischen, zu dem ein ungluecklicher Feldherr moralisch genoetigt worden
ist, geduldig festzuhalten, wenn die frische Schande brennt und die Kraft
ungebrochen dasteht?



So brachte der Friedensvertrag von Caudium nicht die Ruhe, die die
Friedensenthusiasten in Samnium toerichterweise davon erhofft hatten, sondern
nur Krieg und wieder Krieg, mit gesteigerter Erbitterung auf beiden Seiten
durch die verscherzte Gelegenheit, das gebrochene feierliche Wort, die
geschaendete Waffenehre, die preisgegebenen Kameraden. Die ausgelieferten
roemischen Offiziere wurden von den Samniten nicht angenommen, teils weil sie
zu gross dachten, um an diesen Ungluecklichen ihre Rache zu ueben, teils weil
sie damit den Roemern wuerden zugestanden haben, dass das Buendnis nur die
Schwoerenden verpflichtet habe, nicht den roemischen Staat. Hochherzig
verschonten sie sogar die Geiseln, deren Leben nach Kriegsrecht verwirkt war,
und wandten sich vielmehr sogleich zum Waffenkampf. Luceria ward von ihnen
besetzt, Fregellae ueberfallen und erstuermt (434 320), bevor die Roemer die
aufgeloeste Armee wieder reorganisiert hatten; was man haette erreichen
koennen, wenn man den Vorteil nicht haette aus den Haenden fahren lassen, zeigt
der Uebertritt der Satricaner ^2 zu den Samniten. Aber Rom war nur
augenblicklich gelaehmt, nicht geschwaecht; voll Scham und Erbitterung bot man
dort auf, was man an Mannschaft und Mitteln vermochte und stellte den
erprobtesten, als Soldat wie als Feldherr gleich ausgezeichneten Fuehrer Lucius
Papirius Cursor an die Spitze des neugebildeten Heeres. Dasselbe teilte sich;
die eine Haelfte zog durch die Sabina und das adriatische Litoral vor Luceria,
die andere ebendahin durch Samnium selbst, indem die letztere das samnitische
Heer unter gluecklichen Gefechten vor sich her trieb. Man traf wieder zusammen
unter den Mauern von Luceria, dessen Belagerung um so eifriger betrieben ward,
als dort die roemischen Reiter gefangen sassen; die Apuler, namentlich die
Arpaner, leisteten dabei den Roemern wichtigen Beistand, vorzueglich durch
Beschaffung der Zufuhr. Nachdem die Samniten zum Entsatz der Stadt eine
Schlacht geliefert und verloren hatten, ergab sich Luceria den Roemern (435
319): Papirius genoss die doppelte Freude, die verlorengegebenen Kameraden zu
befreien und der samnitischen Besatzung von Luceria die Galgen von Caudium zu
vergelten. In den folgenden Jahren (435-437 319-317) ward der Krieg nicht so
sehr in Samnium gefuehrt ^3 als in den benachbarten Landschaften. Zuerst
zuechtigten die Roemer die samnitischen Verbuendeten in dem apulischen und
frentanischen Gebiet und schlossen mit den apulischen Teanensern und den
Canusinern neue Bundesvertraege ab. Gleichzeitig ward Satricum zur
Botmaessigkeit zurueckgebracht und schwer fuer seinen Abfall bestraft. Alsdann
zog der Krieg sich nach Kampanien, wo die Roemer die Grenzstadt gegen Samnium
Saticula (vielleicht S. Agata de’ Goti) eroberten (438 316). Jetzt aber
schien hier das Kriegsglueck sich wieder gegen sie wenden zu wollen. Die
Samniten zogen die Nuceriner (438 316) und bald darauf die Nolaner auf ihre
Seite; am oberen Liris vertrieben die Soraner selbst die roemische Besatzung
(439 315); eine Erhebung der Ausonen bereitete sich vor und bedrohte das
wichtige Cales; selbst in Capua regten sich lebhaft die antiroemisch Gesinnten.
Ein samnitisches Heer rueckte in Kampanien ein und lagerte vor der Stadt, in
der Hoffnung, durch seine Naehe der Nationalpartei das Uebergewicht zu geben
(440 314). Allein Sora ward von den Roemern sofort angegriffen und, nachdem die
samnitische Entsatzarmee geschlagen war (440 314), wieder genommen. Die
Bewegungen unter den Ausonen wurden mit grausamer Strenge unterdrueckt, ehe der
Aufstand recht zum Ausbruch kam, und gleichzeitig ein eigener Diktator ernannt,
um die politischen Prozesse gegen die Fuehrer der samnitischen Partei in Capua
einzuleiten und abzuurteilen, so dass die namhaftesten derselben, um dem
roemischen Henker zu entgehen, freiwillig den Tod nahmen (440 314). Das
samnitische Heer vor Capua ward geschlagen und zum Abzug aus Kampanien
gezwungen; die Roemer, dem Feinde auf den Fersen folgend, ueberschritten den
Matese und lagerten im Winter 440 (314) vor der Hauptstadt Samniums Bovianum.
Nola war von den Verbuendeten preisgegeben; die Roemer waren einsichtig genug,
durch den guenstigsten, dem neapolitanischen aehnlichen Bundesvertrag die Stadt
fuer immer von der samnitischen Partei zu trennen (441 313). Fregellae, das
seit der caudinischen Katastrophe in den Haenden der antiroemischen Partei und
deren Hauptburg in der Landschaft am Liris gewesen war, fiel endlich auch, im
achten Jahre nach der Einnahme durch die Samniten (441 313); zweihundert der
Buerger, die vornehmsten der nationalen Partei, wurden nach Rom gefuehrt und
dort zum warnenden Beispiel fuer die ueberall sich regenden Patrioten auf
offenem Markte enthauptet.



———————————————————-



^2 Es sind dies nicht die Einwohner von Satricum bei Antium, sondern die einer
anderen volskischen, damals als roemische Buergergemeinde ohne Stimmrecht
konstituierten Stadt bei Arpinum.



^3 Dass zwischen den Roemern und Samniten 436, 437 (318, 317) ein foermlicher
zweijaehriger Waffenstillstand bestanden habe, ist mehr als unwahrscheinlich.



———————————————————-



Hiermit waren Apulien und Kampanien in den Haenden der Roemer. Zur endlichen
Sicherstellung und bleibenden Beherrschung des eroberten Gebietes wurden in den
Jahren 440 bis 442 (314 bis 312) in demselben eine Anzahl neuer Festungen
gegruendet: Luceria in Apulien, wohin seiner isolierten und ausgesetzten Lage
wegen eine halbe Legion als bleibende Besatzung gesandt ward, ferner Pontiae
(die Ponzainseln) zur Sicherung der kampanischen Gewaesser, Saticula an der
kampanisch-samnitischen Grenze als Vormauer gegen Samnium, endlich Interamna
(bei Monte Cassino) und Suessa Aurunca (Sessa) auf der Strasse von Rom nach
Capua. Besatzungen kamen ausserdem nach Caiatia (Cajazzo), Sora und anderen
militaerisch wichtigen Plaetzen. Die grosse Militaerstrasse von Rom nach Capua,
die der Zensor Appius Claudius 442 (312) chaussieren und den dazu
erforderlichen Damm durch die Pontinischen Suempfe ziehen liess, vollendete die
Sicherung Kampaniens. Immer vollstaendiger entwickelten sich die Absichten der
Roemer; es galt die Unterwerfung Italiens, das durch das roemische Festungs-
und Strassennetz von Jahr zu Jahr enger umstrickt ward. Von beiden Seiten schon
waren die Samniten von den Roemern umsponnen; schon schnitt die Linie von Rom
nach Luceria Nord- und Sueditalien voneinander ab, wie einst die Festungen
Norba und Signia die Volsker und Aequer getrennt hatten; und wie damals auf die
Herniker, stuetzte Rom sich jetzt auf die Arpaner. Die Italiker mussten
erkennen, dass es um ihrer aller Freiheit geschehen war, wenn Samnium unterlag,
und dass es die allerhoechste Zeit war, dem tapferen Bergvolk, das nun schon
fuenfzehn Jahre allein den ungleichen Kampf gegen die Roemer kaempfte, endlich
mit gesamter Kraft zu Hilfe zu kommen.



Die naechsten Bundesgenossen der Samniten waeren die Tarentiner gewesen; allein
es gehoert zu dem ueber Samnium und ueber Italien ueberhaupt waltenden
Verhaengnis, dass in diesem zukunftbestimmenden Augenblick die Entscheidung in
den Haenden dieser italischen Athener lag. Seit die urspruenglich nach alter
dorischer Art streng aristokratische Verfassung Tarents in die vollstaendigste
Demokratie uebergegangen war, hatte in dieser hauptsaechlich von Schiffern,
Fischern und Fabrikanten bewohnten Stadt ein unglaublich reges Leben sich
entwickelt; Sinn und Tun der mehr reichen als vornehmen Bevoelkerung wehrte
allen Ernst des Lebens in dem witzig und geistreich quirlenden Tagestreiben von
sich ab und schwankte zwischen dem grossartigsten Wagemut und der genialsten
Erhebung und zwischen schandbarem Leichtsinn und kindischer Schwindelei. Es
wird auch in diesem Zusammenhang, wo ueber das Sein oder Nichtsein hochbegabter
und altberuehmter Nationen die ernsten Lose fallen, nicht unstatthaft sein,
daran zu erinnern, dass Platon, der etwa sechzig Jahre vor dieser Zeit (389)
nach Tarent kam, seinem eigenen Zeugnis zufolge am Dionysienfest die ganze
Stadt berauscht sah, und dass das parodische Possenspiel, die sogenannte
“lustige Tragoedie” eben um die Zeit des grossen samnitischen
Krieges in Tarent geschaffen ward. Zu dieser Lotterwirtschaft und Lotterpoesie
der Tarentiner Eleganten und Literaten liefert die Ergaenzung die unstete,
uebermuetige und kurzsichtige Politik der Tarentiner Demagogen, welche
regelmaessig da sich beteiligten, wo sie nichts zu schaffen hatten, und da
ausblieben, wo ihr naechstes Interesse sie hinrief. Sie hatten, als nach der
caudinischen Katastrophe Roemer und Samniten sich in Apulien gegenueberstanden,
Gesandte dorthin geschickt, die beiden Parteien geboten, die Waffen
niederzulegen (434 320). Diese diplomatische Intervention in dem italischen
Entscheidungskampf konnte verstaendigerweise nichts sein als die Ankuendigung,
dass Tarent aus seiner bisherigen Passivitaet jetzt endlich herauszutreten
entschlossen sei. Grund genug hatte es wahrlich dazu, wie schwierig und
gefaehrlich es auch fuer Tarent selbst war, in diesen Krieg verwickelt zu
werden: denn die demokratische Machtentwicklung des Staates hatte sich
lediglich auf die Flotte geworfen, und waehrend diese, gestuetzt auf die starke
Handelsmarine Tarents, unter den grossgriechischen Seemaechten den ersten Rang
einnahm, bestand die Landmacht, auf die es jetzt ankam, wesentlich aus
gemieteten Soeldnern und war in tiefem Verfall. Unter diesen Umstaenden war es
fuer die tarentinische Republik keine leichte Aufgabe, an dem Kampf zwischen
Rom und Samnium sich zu beteiligen, auch abgesehen von der wenigstens
beschwerlichen Fehde, in welche die roemische Politik die Tarentiner mit den
Lucanern zu verwickeln gewusst hatte. Indes bei kraeftigem Willen waren diese
Schwierigkeiten wohl zu ueberwinden; und beide streitende Teile fassten die
Aufforderung der tarentinischen Gesandten, mit dem Kampf einzuhalten, in diesem
Sinne auf. Die Samniten als die Schwaecheren zeigten sich bereit, derselben
nachzukommen; die Roemer antworteten durch die Aufsteckung des Zeichens zur
Schlacht. Vernunft und Ehre geboten den Tarentinern, dem herrischen Gebot ihrer
Gesandten jetzt die Kriegserklaerung gegen Rom auf dem Fusse folgen zu lassen;
allein in Tarent war eben weder diese noch jene am Regimente und man hatte dort
bloss mit sehr ernsthaften Dingen sehr kindisch gespielt. Die Kriegserklaerung
gegen Rom erfolgte nicht; statt dessen unterstuetzte man lieber gegen
Agathokles von Syrakus, der frueher in tarentinischen Diensten gestanden hatte
und in Ungnade entlassen worden war, die oligarchische Staedtepartei in
Sizilien und sandte, dem Beispiel Spartas folgend, eine Flotte nach der Insel,
die in der kampanischen See bessere Dienste getan haben wuerde (440 314).



Energischer handelten die nord- und mittelitalischen Voelker, die namentlich
durch die Anlegung der Festung Luceria aufgeruettelt worden zu sein scheinen.
Zuerst (443 311) schlugen die Etrusker los, deren Waffenstillstandsvertrag von
403 (351) schon einige Jahre frueher zu Ende gegangen war. Die roemische
Grenzfestung Sutrium hatte eine zweijaehrige Belagerung auszuhalten, und in den
heftigen Gefechten, die unter ihren Mauern geliefert wurden, zogen die Roemer
in der Regel den kuerzeren, bis der Konsul des Jahres 444 (310), Quintus Fabius
Rullianus, ein in den Samnitenkriegen erprobter Fuehrer, nicht bloss im
roemischen Etrurien das Uebergewicht der roemischen Waffen wiederherstellte,
sondern auch kuehn eindrang in das eigentliche, durch die Verschiedenheit der
Sprache und die geringen Kommunikationen den Roemern bis dahin fast unbekannt
gebliebene etruskische Land. Der Zug ueber den noch von keinem roemischen Heer
ueberschrittenen Ciminischen Wald und die Pluenderung des reichen, lange von
Kriegsnot verschont gebliebenen Gebiets brachte ganz Etrurien in Waffen; die
roemische Regierung, welche die tollkuehne Expedition ernstlich missbilligte
und die Ueberschreitung der Grenze dem verwegenen Fuehrer zu spaet untersagt
hatte, raffte, um dem erwarteten Ansturm der gesamten etruskischen Macht zu
begegnen, in schleunigster Eile neue Legionen zusammen. Allein ein
rechtzeitiger und entscheidender Sieg des Rullianus, die lange im Andenken des
Volkes fortlebende Schlacht am Vadimonischen See, machte aus dem unvorsichtigen
Beginnen eine gefeierte Heldentat und brach den Widerstand der Etrusker.
Ungleich den Samniten, die nun schon seit achtzehn Jahren den ungleichen Kampf
fochten, bequemten sich schon nach der ersten Niederlage drei der maechtigsten
etruskischen Staedte, Perusia, Cortona und Arretium, zu einem Sonderfrieden auf
dreihundert (444 310) und, nachdem im folgenden Jahre die Roemer noch einmal
bei Perusia die uebrigen Etrusker besiegt hatten, auch die Tarquinienser zu
einem Frieden auf vierhundert Monate (446 308); worauf auch die uebrigen
Staedte vom Kampfe abstanden und in Etrurien vorlaeufig Waffenruhe eintrat.



Waehrend dieser Ereignisse hatte auch in Samnium der Krieg nicht geruht. Der
Feldzug von 443 (311) beschraenkte sich gleich den bisherigen auf die
Belagerung und Erstuermung einzelner samnitischer Plaetze; aber im naechsten
Jahre nahm der Krieg eine lebhaftere Wendung. Rullianus’ gefaehrliche
Lage in Etrurien und die ueber die Vernichtung der roemischen Nordarmee
verbreiteten Geruechte ermutigten die Samniten zu neuen Anstrengungen; der
roemische Konsul Gaius Marcius Rutilus wurde von ihnen besiegt und selber
schwer verwundet. Aber der Umschwung der Dinge in Etrurien zerstoerte die neu
aufleuchtenden Hoffnungen. Wieder trat Lucius Papirius Cursor an die Spitze der
gegen die Samniten gesandten roemischen Truppen, und wieder blieb er Sieger in
einer grossen und entscheidenden Schlacht (445 309), zu der die Eidgenossen
ihre letzten Kraefte angestrengt hatten; der Kern ihrer Armee, die Buntroecke
mit den Gold-, die Weissroecke mit den Silberschilden wurden hier aufgerieben
und die glaenzenden Ruestungen derselben schmueckten seitdem bei festlichen
Gelegenheiten die Budenreihen laengs des roemischen Marktes. Immer hoeher stieg
die Not, immer hoffnungsloser ward der Kampf. Im folgenden Jahre (446 308)
legten die Etrusker die Waffen nieder; in ebendemselben ergab die letzte Stadt
Kampaniens, die noch zu den Samniten hielt, Nuceria, zu Wasser und zu Lande
gleichzeitig angegriffen, unter guenstigen Bedingungen sich den Roemern. Zwar
fanden die Samniten neue Bundesgenossen an den Umbrern im noerdlichen, an den
Marsern und Paelignern im mittleren Italien, ja selbst von den Hernikern traten
zahlreiche Freiwillige in ihre Reihen; allein was mit entscheidendem Gewicht
gegen Rom in die Waagschale haette fallen koennen, wenn die Etrusker noch unter
Waffen gestanden haetten, vermehrte jetzt bloss die Erfolge des roemischen
Sieges, ohne denselben ernstlich zu erschweren. Den Umbrern, die Miene machten,
einen Zug nach Rom zu unternehmen, verlegte Rullianus am oberen Tiber mit der
Armee von Samnium den Weg, ohne dass die geschwaechten Samniten es haetten
hindern koennen, und dies genuegte, um den umbrischen Landsturm zu zerstreuen.
Der Krieg zog sich alsdann wieder nach Mittelitalien. Die Paeligner wurden
besiegt, ebenso die Marser; wenngleich die uebrigen sabellischen Staemme noch
dem Namen nach Feinde der Roemer blieben, stand doch allmaehlich Samnium von
dieser Seite tatsaechlich allein. Aber unerwartet kam ihnen Beistand aus dem
Tibergebiet. Die Eidgenossenschaft der Herniker, wegen ihrer unter den
samnitischen Gefangenen vorgefundenen Landsleute von den Roemern zur Rede
gestellt, erklaerte diesen jetzt den Krieg (448 306) - mehr wohl aus
Verzweiflung, als aus Berechnung. Es schlossen auch einige der bedeutendsten
hernikischen Gemeinden von vornherein sich von der Kriegfuehrung aus; aber
Anagnia, weitaus die ansehnlichste Hernikerstadt, setzte die Kriegserklaerung
durch. Militaerisch ward allerdings die augenblickliche Lage der Roemer durch
diesen unerwarteten Aufstand im Ruecken der mit der Belagerung der Burgen von
Samnium beschaeftigten Armee in hohem Grade bedenklich. Noch einmal war den
Samniten das Kriegsglueck guenstig; Sora und Caiatia fielen ihnen in die
Haende. Allein die Anagniner unterlagen unerwartet schnell den von Rom
ausgesandten Truppen, und rechtzeitig machten diese auch dem in Samnium
stehenden Heere Luft; es war eben alles verloren. Die Samniten baten um
Frieden, indes vergeblich; noch konnte man sich nicht einigen. Erst der Feldzug
von 449 (305) brachte die letzte Entscheidung. Die beiden roemischen
Konsularheere drangen, Tiberius Minucius und nach dessen Fall Marcus Fulvius
von Kampanien aus durch die Bergpaesse, Lucius Postumius vom Adriatischen Meere
her am Biferno hinauf, in Samnium ein, um hier vor der Hauptstadt des Landes,
Bovianum, sich die Hand zu reichen; ein entscheidender Sieg ward erfochten, der
samnitische Feldherr Statius Gellius gefangengenommen und Bovianum erstuermt.
Der Fall des Hauptwaffenplatzes der Landschaft machte dem
zweiundzwanzigjaehrigen Krieg ein Ende. Die Samniten zogen aus Sora und Arpinum
ihre Besatzungen heraus und schickten Gesandte nach Rom, den Frieden zu
erbitten; ihrem Beispiel folgten die sabellischen Staemme, die Marser,
Marruciner, Paeligner, Frentaner, Vestiner, Picenter. Die Bedingungen, die Rom
gewaehrte, waren leidlich; Gebietsabtretungen wurden zwar einzeln gefordert,
zum Beispiel von den Paelignern, allein sehr bedeutend scheinen sie nicht
gewesen zu sein. Das gleiche Buendnis zwischen den sabellischen Staaten und den
Roemern wurde erneuert (450 304).



Vermutlich um dieselbe Zeit und wohl infolge des samnitischen Friedens ward
auch Friede gemacht zwischen Rom und Tarent. Unmittelbar zwar hatten beide
Staedte nicht gegeneinander im Felde gestanden; die Tarentiner hatten dem
langen Kampfe zwischen Rom und Samnium von Anfang bis zu Ende untaetig
zugesehen und nur im Bunde mit den Sallentinern gegen die Bundesgenossen Roms,
die Lucaner, die Fehde fortgesetzt. Zwar hatten sie in den letzten Jahren des
Samnitischen Krieges noch einmal Miene gemacht nachdruecklicher aufzutreten.
Teils die bedraengte Lage, in welche die unaufhoerlichen lucanischen Angriffe
sie selbst brachten, teils wohl auch das immer naeher sich ihnen aufdraengende
Gefuehl, dass Samniums voellige Unterdrueckung auch ihre eigene Unabhaengigkeit
bedrohe, hatten sie bestimmt, trotz der mit Alexander gemachten unerfreulichen
Erfahrungen abermals einem Condottiere sich anzuvertrauen. Es kam auf ihren Ruf
der spartanische Prinz Kleonymos mit fuenftausend Soeldnern, womit er eine
ebenso starke, in Italien angeworbene Schar sowie die Zuzuege der Messapier,
der kleineren Griechenstaedte und vor allem das tarentinische Buergerheer, 22
000 Mann stark, vereinigte. An der Spitze dieser ansehnlichen Armee noetigte er
die Lucaner, mit Tarent Frieden zu machen und eine samnitisch gesinnte
Regierung einzusetzen, wogegen freilich Metapont ihnen aufgeopfert ward. Noch
standen die Samniten unter Waffen, als dies geschah; nichts hinderte den
Spartaner, ihnen zu Hilfe zu kommen und das Gewicht seines starken Heeres und
seiner Kriegskunst fuer die Freiheit der italischen Staedte und Voelker in die
Waagschale zu werfen. Allein Tarent handelte nicht, wie Rom im gleichen Falle
gehandelt haben wuerde; und Prinz Kleonymos selbst war auch nichts weniger als
ein Alexander oder ein Pyrrhos. Er beeilte sich nicht, einen Krieg zu beginnen,
bei dem mehr Schlaege zu erwarten standen als Beute, sondern machte lieber mit
den Lucanern gemeinschaftliche Sache gegen Metapont und liess es in dieser
Stadt sich wohl sein, waehrend er redete von einem Zug gegen Agathokles von
Syrakus und von der Befreiung der sizilischen Griechen. Darueber machten denn
die Samniten Frieden; und als nach dessen Abschluss Rom anfing, sich um den
Suedosten der Halbinsel ernstlicher zu bekuemmern und zum Beispiel im Jahre 447
(307) ein roemischer Heerhaufen das Gebiet der Sallentiner brandschatzte oder
vielmehr wohl in hoeherem Auftrag rekognoszierte, ging der spartanische
Condottiere mit seinen Soeldnern zu Schiff und ueberrumpelte die Insel Kerkyra,
die vortrefflich gelegen war, um von dort aus gegen Griechenland und Italien
Piratenzuege zu unternehmen. So von ihrem Feldherrn im Stich gelassen und
zugleich ihrer Bundesgenossen im mittleren Italien beraubt, blieb den
Tarentinern sowie den mit ihnen verbuendeten Italikern, den Lucanern und
Sallentinern, jetzt freilich nichts uebrig, als mit Rom ein Abkommen
nachzusuchen, das auf leidliche Bedingungen gewaehrt worden zu sein scheint.
Bald nachher (451 303) ward sogar ein Einfall des Kleonymos, der im
sallentinischen Gebiet gelandet war und Uria belagerte, von den Einwohnern mit
roemischer Hilfe abgeschlagen.



Roms Sieg war vollstaendig; und vollstaendig ward er benutzt. Dass den
Samniten, den Tarentinern und den ferner wohnenden Voelkerschaften ueberhaupt
so maessige Bedingungen gestellt wurden, war nicht Siegergrossmut, die die
Roemer nicht kannten, sondern kluge und klare Berechnung. Zunaechst und vor
allem kam es darauf an, nicht so sehr das suedliche Italien so rasch wie
moeglich zur formellen Anerkennung der roemischen Suprematie zu zwingen als die
Unterwerfung Mittelitaliens, zu welcher durch die in Kampanien und Apulien
schon waehrend des letzten Krieges angelegten Militaerstrassen und Festungen
der Grund gelegt war, zu ergaenzen und zu vollenden und die noerdlichen und
suedlichen Italiker dadurch in zwei militaerisch von jeder unmittelbaren
Beruehrung miteinander abgeschnittene Massen auseinanderzusprengen. Darauf
zielten denn auch die naechsten Unternehmungen der Roemer mit energischer
Konsequenz. Vor allen Dingen benutzte oder machte man die Gelegenheit, mit den
in der Tiberlandschaft einstmals mit der roemischen Einzelmacht rivalisierenden
und noch nicht voellig beseitigten Eidgenossenschaften der Aequer und der
Herniker aufzuraeumen. In demselben Jahre, in welchem der Friede mit Samnium
zustande kam (450 304), ueberzog der Konsul Publius Sempronius Sophus die
Aequer mit Krieg; vierzig Ortschaften unterwarfen sich in fuenfzig Tagen; das
gesamte Gebiet mit Ausnahme des engen und rauhen Bergtals, das noch heute den
alten Volksnamen traegt (Cicolano), wurde roemischer Besitz und hier am
Nordrand des Fuciner Sees im Jahre darauf die Festung Alba mit einer Besatzung
von 6000 Mann gegruendet, fortan die Vormauer gegen die streitbaren Marser und
die Zwingburg Mittelitaliens; ebenso zwei Jahre darauf am oberen Turano, naeher
an Rom, Carsioli, beide als Bundesgemeinden latinischen Rechts.



Dass von den Hernikern wenigstens Anagnia sich an dem letzten Stadium des
Samnitischen Krieges beteiligt hatte, gab den erwuenschten Grund, das alte
Bundesverhaeltnis zu loesen. Das Schicksal der Anagniner war natuerlicherweise
bei weitem haerter als dasjenige, welches ein Menschenalter zuvor den
latinischen Gemeinden im gleichen Fall bereitet worden war. Sie mussten nicht
bloss wie diese das roemische Passivbuergerrecht sich gefallen lassen, sondern
verloren auch gleich den Caeriten die eigene Verwaltung; auf einem Teile ihres
Gebiets am oberen Trerus (Sacco) wurde ueberdies ein neuer Buergerbezirk sowie
gleichzeitig ein anderer am unteren Anio eingerichtet (455 299). Man bedauerte
nur, dass die drei naechst Anagnia bedeutendsten hernikischen Gemeinden
Aletrium, Verulae und Ferentinum nicht auch abgefallen waren; denn da sie die
Zumutung, freiwillig in den roemischen Buergerverband einzutreten, hoeflich
ablehnten und jeder Vorwand, sie dazu zu noetigen, mangelte, musste man ihnen
wohl nicht bloss die Autonomie, sondern selbst das Recht der Tagsatzung und der
Ehegemeinschaft auch ferner zugestehen und damit noch einen Schatten der alten
hernikischen Eidgenossenschaft uebrig lassen.



In dem Teil der volskischen Landschaft, welchen bis dahin die Samniten im
Besitz gehabt, banden aehnliche Ruecksichten nicht. Hier wurden Arpinum und
Frusino untertaenig und die letztere Stadt eines Drittels ihrer Feldmark
beraubt, ferner am oberen Liris neben Fregellae die schon frueher mit Besatzung
belegte Volskerstadt Sora jetzt auf die Dauer in eine latinische Festung
verwandelt und eine Legion von 4000 Mann dahin gelegt. So war das alte
Volskergebiet vollstaendig unterworfen und ging seiner Romanisierung mit
raschen Schritten entgegen. In die Landschaft, welche Samnium und Etrurien
scheidet, wurden zwei Militaerstrassen hineingefuehrt und beide durch Festungen
gesichert. Die noerdliche, aus der spaeter die Flaminische wurde, deckte die
Tiberlinie; sie fuehrte durch das mit Rom verbuendete Ocriculum nach Narnia,
wie die Roemer die alte umbrische Feste Nequinum umnannten, als sie dort eine
Militaerkolonie anlegten (455 299). Die suedliche, die spaetere Valerische,
lief an den Fuciner See ueber die eben erwaehnten Festungen Carsioli und Alba.
Die kleinen Voelkerschaften, in deren Gebiet diese Anlagen stattfanden, die
Umbrer, die Nequinum hartnaeckig verteidigten, die Aequer, die noch einmal
Alba, die Marser, die Carsioli ueberfielen, konnten Rom in seinem Gang nicht
aufhalten; fast ungehindert schoben jene beiden maechtigen Riegel sich zwischen
Samnium und Etrurien. Der grossen Strassen- und Festungsanlagen zur bleibenden
Sicherung Apuliens und vor allem Kampaniens wurde schon gedacht; durch sie ward
Samnium weiter nach Osten und Westen von dem roemischen Festungsnetz umstrickt.
Bezeichnend fuer die verhaeltnismaessige Schwaeche Etruriens ist es, dass man
es nicht notwendig fand, die Paesse durch den Ciminischen Wald in gleicher
Weise durch eine Chaussee und angemessene Festungen zu sichern. Die bisherige
Grenzfestung Sutrium blieb hier auch ferner der Endpunkt der roemischen
Militaerlinie und man begnuegte sich damit, die Strasse von dort nach Arretium
durch die beikommenden Gemeinden in militaerisch brauchbarem Stande halten zu
lassen ^4.



————————————————————————



^4 Die Operationen in dem Feldzug 537 (217) und bestimmter noch die Anlage der
Chaussee von Arretium nach Bononia 567 (187) zeigen, dass schon vor dieser Zeit
die Strasse von Rom nach Arretium instand gesetzt worden ist. Allein eine
roemische Militaerchaussee kann sie in dieser Zeit dennoch nicht gewesen sein,
da sie, nach ihrer spaeteren Benennung der “Cassischen Strasse” zu
schliessen, als via consularis nicht frueher angelegt sein kann als 583 (171);
denn zwischen Spurius Cassius, Konsul 252, 261, 268 (502, 493, 486), an den
natuerlich nicht gedacht werden darf, und Gaius Cassius Longinus, Konsul 583
(171), erscheint kein Cassier in den roemischen Konsuln- und Zensorenlisten.



———————————————————————-



Die hochherzige samnitische Nation begriff es, dass ein solcher Friede
verderblicher war als der verderblichste Krieg, und, was mehr ist, sie handelte
danach. Eben fingen in Norditalien die Kelten nach langer Waffenruhe wieder an
sich zu regen; noch standen ferner daselbst einzelne etruskische Gemeinden
gegen die Roemer unter den Waffen und es wechselten hier kurze
Waffenstillstaende mit heftigen, aber erfolglosen Gefechten. Noch war ganz
Mittelitalien in Gaerung und zum Teil in offenem Aufstand; noch waren die
Festungen in der Anlage begriffen, der Weg zwischen Etrurien und Samnium noch
nicht voellig gesperrt. Vielleicht war es noch nicht zu spaet, die Freiheit zu
retten; aber man durfte nicht saeumen: die Schwierigkeit des Angriffs stieg,
die Macht der Angreifer sank mit jedem Jahre des verlaengerten Friedens. Kaum
fuenf Jahre hatten die Waffen geruht und noch mussten all die Wunden bluten,
welche der zweiundzwanzigjaehrige Krieg den Bauernschaften Samniums geschlagen
hatte, als im Jahre 456 (298) die samnitische Eidgenossenschaft den Kampf
erneuerte. Den letzten Krieg hatte wesentlich Lucaniens Verbindung mit Rom und
die dadurch mitveranlasste Fernhaltung Tarents zu Gunsten Roms entschieden;
dadurch belehrt, warfen die Samniten jetzt sich zuvoerderst mit aller Macht auf
die Lucaner und brachten hier in der Tat ihre Partei ans Ruder und ein Buendnis
zwischen Samnium und Lucanien zum Abschluss. Natuerlich erklaerten die Roemer
sofort den Krieg; in Samnium hatte man es nicht anders erwartet. Es bezeichnet
die Stimmung, dass die samnitische Regierung den roemischen Gesandten die
Anzeige machte, sie sei nicht imstande, fuer ihre Unverletzlichkeit zu buergen,
wenn sie samnitisches Gebiet betraeten.



Der Krieg begann also von neuem (456 298), und waehrend ein zweites Heer in
Etrurien focht, durchzog die roemische Hauptarmee Samnium und zwang die Lucaner
Frieden zu machen und Geiseln nach Rom zu senden. Das folgende Jahr konnten
beide Konsuln nach Samnium sich wenden; Rullianus siegte bei Tifernum, sein
treuer Waffengefaehrte Publius Decius Mus bei Maleventum, und fuenf Monate
hindurch lagerten zwei roemische Heere in Feindesland. Es war das moeglich,
weil die tuskischen Staaten auf eigene Hand mit Rom Friedensverhandlungen
angeknuepft hatten. Die Samniten, welche von Haus aus in der Vereinigung ganz
Italiens gegen Rom die einzige Moeglichkeit des Sieges gesehen haben muessen,
boten das Aeusserste auf, um den drohenden Sonderfrieden zwischen Etrurien und
Rom abzuwenden; und als endlich ihr Feldherr Gellius Egnatius den Etruskern in
ihrem eigenen Lande Hilfe zu bringen anbot, verstand sich in der Tat der
etruskische Bundesrat dazu, auszuharren und noch einmal die Entscheidung der
Waffen anzurufen. Samnium machte die gewaltigsten Anstrengungen, um drei Heere
zugleich ins Feld zu stellen, das eine bestimmt zur Verteidigung des eigenen
Gebiets, das zweite zum Einfall in Kampanien, das dritte und staerkste nach
Etrurien; und wirklich gelangte im Jahre 458 (296) das letzte, gefuehrt von
Egnatius selbst, durch das marsische und das umbrische Gebiet, deren Bewohner
im Einverstaendnis waren, ungefaehrdet nach Etrurien. Die Roemer nahmen
waehrend dessen einige feste Plaetze in Samnium und brachen den Einfluss der
samnitischen Partei in Lucanien; den Abmarsch der von Egnatius gefuehrten Armee
wussten sie nicht zu verhindern. Als man in Rom die Kunde empfing, dass es den
Samniten gelungen sei, all die ungeheuren, zur Trennung der suedlichen Italiker
von den noerdlichen gemachten Anstrengungen zu vereiteln, dass das Eintreffen
der samnitischen Scharen in Etrurien das Signal zu einer fast allgemeinen
Schilderhebung gegen Rom geworden sei, dass die etruskischen Gemeinden aufs
eifrigste arbeiteten, ihre eigenen Mannschaften kriegsfertig zu machen und
gallische Scharen in Sold zu nehmen, da ward auch in Rom jeder Nerv angespannt,
Freigelassene und Verheiratete in Kohorten formiert - man fuehlte hueben und
drueben, dass die Entscheidung bevorstand. Das Jahr 458 (296) jedoch verging,
wie es scheint, mit Ruestungen und Maerschen. Fuer das folgende (459 295)
stellten die Roemer ihre beiden besten Generale, Publius Decius Mus und den
hochbejahrten Quintus Fabius Rullianus, an die Spitze der Armee in Etrurien,
welche mit allen in Kampanien irgend entbehrlichen Truppen verstaerkt ward und
wenigstens 60000 Mann, darunter ueber ein Drittel roemische Vollbuerger,
zaehlte; ausserdem ward eine zwiefache Reserve gebildet, die erste bei Falerii,
die zweite unter den Mauern der Hauptstadt. Der Sammelplatz der Italiker war
Umbrien, wo die Strassen aus dem gallischen, etruskischen und sabellischen
Gebiet zusammenliefen; nach Umbrien liessen auch die Konsuln teils am linken,
teils am rechten Ufer des Tiber hinauf ihre Hauptmacht abruecken, waehrend
zugleich die erste Reserve eine Bewegung gegen Etrurien machte, um womoeglich
die etruskischen Truppen von dem Platz der Entscheidung zur Verteidigung der
Heimat abzurufen. Das erste Gefecht lief nicht gluecklich fuer die Roemer ab;
ihre Vorhut ward von den vereinigten Galliern und Samniten in dem Gebiet von
Chiusi geschlagen. Aber jene Diversion erreichte ihren Zweck; minder hochherzig
als die Samniten, die durch die Truemmer ihrer Staedte hindurchgezogen waren,
um auf der rechten Walstatt nicht zu fehlen, entfernte sich auf die Nachricht
von dem Einfall der roemischen Reserve in Etrurien ein grosser Teil der
etruskischen Kontingente von der Bundesarmee, und die Reihen derselben waren
sehr gelichtet, als es am oestlichen Abhang des Apennin bei Sentinum zur
entscheidenden Schlacht kam. Dennoch war es ein heisser Tag. Auf dem rechten
Fluegel der Roemer, wo Rullianus mit seinen beiden Legionen gegen das
samnitische Heer stritt, stand die Schlacht lange ohne Entscheidung. Auf dem
linken, den Publius Decius befehligte, wurde die roemische Reiterei durch die
gallischen Streitwagen in Verwirrung gebracht, und schon begannen hier auch die
Legionen zu weichen. Da rief der Konsul den Priester Marcus Livius heran und
hiess ihn zugleich das Haupt des roemischen Feldherrn und das feindliche Heer
den unterirdischen Goettern weihen; alsdann in den dichtesten Haufen der
Gallier sich stuerzend suchte und fand er den Tod. Diese heldenmuetige
Verzweiflung des hohen Mannes, des geliebten Feldherrn, war nicht vergeblich.
Die fliehenden Soldaten standen wieder, die Tapfersten warfen dem Fuehrer nach
sich in die feindlichen Reihen, um ihn zu raechen oder mit ihm zu sterben; und
eben im rechten Augenblicke erschien, von Rullianus gesendet, der Konsular
Lucius Scipio mit der roemischen Reserve auf dem gefaehrdeten linken Fluegel.
Die vortreffliche kampanische Reiterei, die den Galliern in die Flanke und den
Ruecken fiel, gab hier den Ausschlag; die Gallier flohen, und endlich wichen
auch die Samniten, deren Feldherr Egnatius am Tore des Lagers fiel. 9000 Roemer
bedeckten die Walstatt; aber der teuer erkaufte Sieg war solchen Opfers wert.
Das Koalitionsheer loeste sich auf und damit die Koalition selbst; Umbrien
blieb in roemischer Gewalt, die Gallier verliefen sich, der Ueberrest der
Samniten, noch immer in geschlossener Ordnung, zog durch die Abruzzen ab in die
Heimat. Kampanien, das die Samniten waehrend des etruskischen Krieges
ueberschwemmt hatten, ward nach dessen Beendigung mit leichter Muehe wieder von
den Roemern besetzt. Etrurien bat im folgenden Jahre 460 (294) um Frieden;
Volsinii, Perusia, Arretium und wohl ueberhaupt alle dem Bunde gegen Rom
beigetretenen Staedte gelobten Waffenruhe auf vierhundert Monate. Aber die
Samniten dachten anders: sie ruesteten sich zur hoffnungslosen Gegenwehr mit
jenem Mute freier Maenner, der das Glueck zwar nicht zwingen, aber beschaemen
kann. Als im Jahre 460 (294) die beiden Konsularheere in Samnium einrueckten,
stiessen sie ueberall auf den erbittertsten Widerstand; ja, Marcus Atilius
erlitt eine Schlappe bei Luceria, und die Samniten konnten in Kampanien
eindringen und das Gebiet der roemischen Kolonie Interamna am Liris verwuesten.
Im Jahre darauf lieferten Lucius Papirius Cursor, der Sohn des Helden des
ersten Samnitischen Krieges, und Spurius Carvilius bei Aquilonia eine grosse
Feldschlacht gegen das samnitische Heer, dessen Kern, die 16 000 Weissroecke,
mit heiligem Eide geschworen hatte, den Tod der Flucht vorzuziehen. Indes das
unerbittliche Schicksal fragt nicht nach Schwueren und verzweifeltem Flehen;
der Roemer siegte und stuermte die Festen, in die die Samniten sich und ihre
Habe gefluechtet hatten. Selbst nach dieser grossen Niederlage wehrten sich die
Eidgenossen gegen den immer uebermaechtigeren Feind noch jahrelang mit
beispielloser Ausdauer in ihren Burgen und Bergen und erfochten noch manchen
Vorteil im einzelnen; des alten Rullianus erprobter Arm ward noch einmal (462
292) gegen sie aufgeboten, und Gavius Pontius, vielleicht der Sohn des Siegers
von Caudium, erfocht sogar fuer sein Volk einen letzten Sieg, den die Roemer
niedrig genug an ihm raechten, indem sie ihn, als er spaeter gefangen ward, im
Kerker hinrichten liessen (463 291). Aber nichts regte sich weiter in Italien;
denn der Krieg, den Falerii 461 (293) begann, verdient kaum diesen Namen. Wohl
mochte man in Samnium sehnsuechtig die Blicke wenden nach Tarent, das allein
noch imstande war, Hilfe zu gewaehren; aber sie blieb aus. Es waren dieselben
Ursachen wie frueher, welche die Untaetigkeit Tarents herbeifuehrten: das
innere Missregiment und der abermalige Uebertritt der Lucaner zur roemischen
Partei im Jahre 456 (298); hinzu kam noch die nicht ungegruendete Furcht vor
Agathokles von Syrakus, der eben damals auf dem Gipfel seiner Macht stand und
anfing, sich gegen Italien zu wenden. Um das Jahr 455 (299) setzte dieser auf
Kerkyra sich fest, von wo Kleonymos durch Demetrios den Belagerer vertrieben
war und bedrohte nun vom Adriatischen wie vom Ionischen Meere her die
Tarentiner. Die Abtretung der Insel an Koenig Pyrrhos von Epeiros im Jahre 459
(295) beseitigte allerdings zum grossen Teil die gehegten Besorgnisse; allein
die kerkyraeischen Angelegenheiten fuhren fort, die Tarentiner zu
beschaeftigen, wie sie denn im Jahre 464 (290) den Koenig Pyrrhos im Besitz der
Insel gegen Demetrios schuetzen halfen, und ebenso hoerte Agathokles nicht auf,
durch seine italische Politik die Tarentiner zu beunruhigen. Als er starb (465
289) und mit ihm die Macht der Syrakusaner in Italien zugrunde ging, war es zu
spaet; Samnium, des siebenunddreissigjaehrigen Kampfes muede, hatte das Jahr
vorher (464 290) mit dem roemischen Konsul Manius Curius Dentatus Friede
geschlossen und der Form nach den Bund mit Rom erneuert. Auch diesmal wurden,
wie im Frieden von 450 (304) dem tapferen Volke von den Roemern keine
schimpflichen oder vernichtenden Bedingungen gestellt; nicht einmal
Gebietsabtretungen scheinen stattgefunden zu haben. Die roemische
Staatsklugheit zog es vor, auf dem bisher eingehaltenen Wege fortzuschreiten,
und ehe man an die unmittelbare Eroberung des Binnenlandes ging, zunaechst das
kampanische und adriatische Litoral fest und immer fester an Rom zu knuepfen.
Kampanien zwar war laengst untertaenig; allein die weitblickende roemische
Politik fand es noetig, zur Sicherung der kampanischen Kueste dort zwei
Strandfestungen anzulegen, Minturnae und Sinuessa (459 295), deren neue
Buergerschaften nach dem fuer Kuestenkolonien feststehenden Grundsatz in das
volle roemische Buergerrecht eintraten. Energischer noch ward die Ausdehnung
der roemischen Herrschaft in Mittelitalien gefoerdert. Wie die Unterwerfung der
Aequer und Herniker die unmittelbare Folge des Ersten Samnitischen Krieges war,
so schloss sich an das Ende des Zweiten diejenige der Sabiner. Derselbe
Feldherr, der die Samniten schliesslich bezwang, Manius Curius, brach in
demselben Jahre (464 290) den kurzen und ohnmaechtigen Widerstand derselben und
zwang die Sabiner zur unbedingten Ergebung. Ein grosser Teil des unterworfenen
Gebiets wurde von den Siegern unmittelbar in Besitz genommen und an roemische
Buerger ausgeteilt, den uebrigbleibenden Gemeinden Cures, Reate, Amiternum,
Nursia das roemische Untertanenrecht (civitas sine suffragio) aufgezwungen.
Bundesstaedte gleichen Rechts wurden hier nicht gegruendet; die Landschaft kam
vielmehr unter die unmittelbare Herrschaft Roms, die sich also ausdehnte bis
zum Apennin und den umbrischen Bergen. Aber schon beschraenkte man sich nicht
auf das Gebiet diesseits der Berge; der letzte Krieg hatte allzu deutlich
gezeigt, dass die roemische Herrschaft ueber Mittelitalien nur gesichert war,
wenn sie von Meer zu Meer reichte. Die Festsetzung der Roemer jenseits des
Apennin beginnt mit der Anlegung der starken Festung Hatria (Atri) im Jahre 465
(289), an der noerdlichen Abdachung der Abruzzen gegen die picenische Ebene,
nicht unmittelbar an der Kueste und daher latinischen Rechts, aber dem Meere
nah und der Schlussstein des gewaltigen, Nord- und Sueditalien trennenden
Keils. Aehnlicher Art und von noch groesserer Bedeutung war die Gruendung von
Venusia (463 291), wohin die unerhoerte Zahl von 20000 Kolonisten gefuehrt
ward; die Stadt, an der Markscheide von Samnium, Apulien und Lucanien, auf der
grossen Strasse zwischen Tarent und Samnium in einer ungemein festen Stellung
gegruendet, war bestimmt, die Zwingburg der umwohnenden Voelkerschaften zu sein
und vor allen Dingen zwischen den beiden maechtigsten Feinden Roms im
suedlichen Italien die Verbindung zu unterbrechen. Ohne Zweifel ward zu
gleicher Zeit auch die Suedstrasse, die Appius Claudius bis nach Capua gefuehrt
hatte, von dort weiter bis nach Venusia verlaengert. So erstreckte sich, als
die Samnitischen Kriege zu Ende gingen, das geschlossene, das heisst fast
ausschliesslich aus Gemeinden roemischen oder latinischen Rechts bestehende
Gebiet Roms nordwaerts bis zum Ciminischen Walde, oestlich bis in die Abruzzen
und an das Adriatische Meer, suedlich bis nach Capua, waehrend die beiden
vorgeschobenen Posten Luceria und Venusia, gegen Osten und Sueden auf den
Verbindungslinien der Gegner angelegt, dieselben nach allen Richtungen hin
isolierten. Rom war nicht mehr bloss die erste, sondern bereits die herrschende
Macht auf der Halbinsel, als gegen das Ende des fuenften Jahrhunderts der Stadt
diejenigen Nationen, welche die Gunst der Goetter und die eigene Tuechtigkeit
jede in ihrer Landschaft an die Spitze gerufen hatten, im Rat und auf dem
Schlachtfeld sich einander zu naehern begannen und, wie in Olympia die
vorlaeufigen Sieger zu dem zweiten und ernsteren Kampf, so auf der groesseren
Voelkerringstatt jetzt Karthago, Makedonien und Rom sich anschickten zu dem
letzten und entscheidenden Wettgang.




KAPITEL VII.

König Pyrrhos gegen Rom und die Einigung Italiens


In der Zeit der unbestrittenen Weltherrschaft Roms pflegten die Griechen ihre
roemischen Herren damit zu aergern, dass sie als die Ursache der roemischen
Groesse das Fieber bezeichneten, an welchem Alexander von Makedonien den 11.
Juni 431 (323) in Babylon verschied. Da es nicht allzu troestlich war, das
Geschehene zu ueberdenken, verweilte man nicht ungern mit den Gedanken bei dem,
was haette kommen moegen, wenn der grosse Koenig, wie es seine Absicht gewesen
sein soll, als er starb, sich gegen Westen gewendet und mit seiner Flotte den
Karthagern das Meer, mit seinen Phalangen den Roemern die Erde streitig gemacht
haben wuerde. Unmoeglich ist es nicht, dass Alexander mit solchen Gedanken sich
trug; und man braucht auch nicht, um sie zu erklaeren, bloss darauf
hinzuweisen, dass ein Autokrat, der kriegslustig und mit Soldaten und Schiffen
versehen ist, nur schwer die Grenze seiner Kriegfuehrung findet. Es war eines
griechischen Grosskoenigs wuerdig, die Sikelioten gegen Karthago, die
Tarentiner gegen Rom zu schuetzen und dem Piratenwesen auf beiden Meeren ein
Ende zu machen; die italischen Gesandtschaften, die in Babylon neben zahllosen
andern erschienen, der Brettier, Lucaner, Etrusker ^1, boeten Gelegenheit
genug, die Verhaeltnisse der Halbinsel kennenzulernen und Beziehungen dort
anzuknuepfen. Karthago mit seinen vielfachen Verbindungen im Orient musste den
Blick des gewaltigen Mannes notwendig auf sich ziehen, und wahrscheinlich lag
es in seinen Absichten, die nominelle Herrschaft des Perserkoenigs ueber die
tyrische Kolonie in eine wirkliche umzuwandeln; nicht umsonst fand sich ein aus
Karthago gesandter Spion in der unmittelbaren Umgebung Alexanders. Indes
mochten dies Traeume oder Plaene sein, der Koenig starb, ohne mit den
Angelegenheiten des Westens sich beschaeftigt zu haben, und jene Gedanken
gingen mit ihm zu Grabe. Nur wenige kurze Jahre hatte ein griechischer Mann die
ganze intellektuelle Kraft des Hellenentums, die ganze materielle Fuelle des
Ostens vereinigt in seiner Hand gehalten; mit seinem Tode ging zwar das Werk
seines Lebens, die Gruendung des Hellenismus im Orient, keineswegs zugrunde,
wohl aber spaltete sich sofort das kaum geeinigte Reich und unter dem steten
Hader der verschiedenen, aus diesen Truemmern sich bildenden Staaten ward ihrer
aller weltgeschichtliche Bestimmung, die Propaganda der griechischen Kultur im
Osten zwar nicht aufgegeben, aber abgeschwaecht und verkuemmert. Bei solchen
Verhaeltnissen konnten weder die griechischen noch die asiatisch-aegyptischen
Staaten daran denken, im Okzident festen Fuss zu fassen und gegen die Roemer
oder die Karthager sich zu wenden. Das oestliche und das westliche
Staatensystem bestanden nebeneinander, ohne zunaechst politisch
ineinanderzugreifen; und namentlich Rom blieb den Verwicklungen der
Diadochenperiode wesentlich fremd. Nur Beziehungen oekonomischer Art stellten
sich fest; wie denn zum Beispiel der rhodische Freistaat, der vornehmste
Vertreter einer neutralen Handelspolitik in Griechenland und daher der
allgemeine Vermittler des Verkehrs in einer Zeit ewiger Kriege, um das Jahr 448
(306) einen Vertrag mit Rom abschloss, natuerlich einen Handelstraktat, wie er
begreiflich ist zwischen einem Kaufmannsvolk und den Herren der caeritischen
und kampanischen Kueste. Auch bei der Soeldnerlieferung, die von dem
allgemeinen Werbeplatz der damaligen Zeit, von Hellas aus nach Italien und
namentlich nach Tarent ging, wirkten die politischen Beziehungen, die zum
Beispiel zwischen Tarent und dessen Mutterstadt Sparta bestanden, nur in sehr
untergeordneter Weise mit; im ganzen waren die Werbungen nichts als
kaufmaennische Geschaefte, und Sparta, obwohl es regelmaessig den Tarentinern
zu den italischen Kriegen die Hauptleute lieferte, trat mit den Italikern darum
so wenig in Fehde wie im nordamerikanischen Freiheitskrieg die deutschen
Staaten mit der Union, deren Gegnern sie ihre Untertanen verkauften.



—————————————————————————-



^1 Die Erzaehlung, dass auch die Roemer Gesandte an Alexander nach Babylon
geschickt, geht auf das Zeugnis des Kleitarchos zurueck (Plin. nat. 3, 5, 57),
aus dem die uebrigen, diese Tatsache meldenden Zeugen (Aristos und Asklepiades
bei Arrian 7, 15, 5; Memnon c. 25) ohne Zweifel schoepften. Kleitarchos war
allerdings Zeitgenosse dieser Ereignisse, aber sein Leben Alexanders
nichtsdestoweniger entschieden mehr historischer Roman als Geschichte; und bei
dem Schweigen der zuverlaessigen Biographen (Art. a. a. O.; Liv. 9, 18) und dem
voellig romanhaften Detail des Berichts, wonach zum Beispiel die Roemer dem
Alexander einen goldenen Kranz ueberreicht und dieser die zukuenftige Groesse
Roms vorhergesagt haben soll, wird man nicht umhin koennen, diese Erzaehlung zu
den vielen anderen durch Kleitarchos in die Geschichte eingefuehrten
Ausschmueckungen zu stellen.



—————————————————————————-



Nichts anderes als ein abenteuernder Kriegshauptmann war auch Koenig Pyrrhos
von Epeiros; er war darum nicht minder ein Gluecksritter, dass er seinen
Stammbaum zurueckfuehrte auf Aeakos und Achilleus und dass er, waere er
friedlicher gesinnt gewesen, als “Koenig” ueber ein kleines
Bergvolk unter makedonischer Oberherrlichkeit oder auch allenfalls in
isolierter Freiheit haette leben und sterben koennen. Man hat ihn wohl
verglichen mit Alexander von Makedonien; und allerdings die Gruendung eines
westhellenischen Reiches, dessen Kern Epeiros, Grossgriechenland, Sizilien
gebildet haetten, das die beiden italischen Meere beherrscht und Rom wie
Karthago in die Reihe der barbarischen Grenzvoelker des hellenistischen
Staatensystems, der Kelten und Inder gedraengt haben wuerde - dieser Gedanke
ist wohl gross und kuehn wie derjenige, der den makedonischen Koenig ueber den
Hellespont fuehrte. Aber nicht bloss der verschiedene Ausgang unterscheidet den
oestlichen und den westlichen Heerzug. Alexander konnte mit seiner
makedonischen Armee, in der namentlich der Stab vorzueglich war, dem
Grosskoenig vollkommen die Spitze bieten; aber der Koenig von Epeiros, das
neben Makedonien stand etwa wie Hessen neben Preussen, erhielt eine
nennenswerte Armee nur durch Soeldner und durch Buendnisse, die auf zufaelligen
politischen Kombinationen beruhten. Alexander trat im Perserreich auf als
Eroberer, Pyrrhos in Italien als Feldherr einer Koalition von Sekundaerstaaten;
Alexander hinterliess sein Erbland vollkommen gesichert durch die unbedingte
Untertaenigkeit Griechenlands und das starke, unter Antipater zurueckbleibende
Heer, Pyrrhos buergte fuer die Integritaet seines eigenen Gebietes nichts als
das Wort eines zweifelhaften Nachbarn. Fuer beide Eroberer hoerte, wenn ihre
Plaene gelangen, die Heimat notwendig auf, der Schwerpunkt des neuen Reiches zu
sein; allein eher noch war es ausfuehrbar, den Sitz der makedonischen
Militaermonarchie nach Babylon zu verlegen als in Tarent oder Syrakus eine
Soldatendynastie zu gruenden. Die Demokratie der griechischen Republiken, so
sehr sie eine ewige Agonie war, liess sich in die straffen Formen des
Militaerstaats nun einmal nicht zurueckzwingen; Philipp wusste wohl, warum er
die griechischen Republiken seinem Reich nicht einverleibte. Im Orient war ein
nationaler Widerstand nicht zu erwarten; herrschende und dienende Staemme
lebten dort seit langem nebeneinander und der Wechsel des Despoten war der
Masse der Bevoelkerung gleichgueltig oder gar erwuenscht. Im Okzident konnten
die Roemer, die Samniten, die Karthager auch ueberwunden werden; aber kein
Eroberer haette es vermocht, die Italiker in aegyptische Fellahs zu verwandeln
oder aus den roemischen Bauern Zinspflichtige hellenischer Barone zu machen.
Was man auch ins Auge fasst, die eigene Macht, die Bundesgenossen, die Kraefte
der Gegner - ueberall erscheint der Plan des Makedoniers als eine ausfuehrbare,
der des Epeiroten als eine unmoegliche Unternehmung; jener als die Vollziehung
einer grossen geschichtlichen Aufgabe, dieser als ein merkwuerdiger Fehlgriff;
jener als die Grundlegung zu einem neuen Staatensystem und einer neuen Phase
der Zivilisation, dieser als eine geschichtliche Episode. Alexanders Werk
ueberlebte ihn, obwohl der Schoepfer zur Unzeit starb; Pyrrhos sah mit eigenen
Augen das Scheitern aller seiner Plaene, ehe der Tod ihn abrief. Sie beide
waren kuehne und grosse Naturen, aber Pyrrhos nur der erste Feldherr, Alexander
vor allem der genialste Staatsmann seiner Zeit; und wenn es die Einsicht in das
Moegliche und Unmoegliche ist, die den Helden vom Abenteurer scheidet, so muss
Pyrrhos diesen zugezaehlt und darf seinem groesseren Verwandten sowenig zur
Seite gestellt werden wie etwa der Connetable von Bourbon Ludwig dem Elften.



Und dennoch knuepft sich ein wunderbarer Zauber an den Namen des Epiroten, eine
eigene Teilnahme, die allerdings zum Teil der ritterlichen und liebenswuerdigen
Persoenlichkeit desselben, aber mehr doch noch dem Umstande gilt, dass er der
erste Grieche ist, der den Roemern im Kampfe gegenuebertritt. Mit ihm beginnen
jene unmittelbaren Beziehungen zwischen Rom und Hellas, auf denen die ganze
spaetere Entfaltung der antiken Zivilisation und ein wesentlicher Teil der
modernen beruht. Der Kampf zwischen Phalangen und Kohorten, zwischen der
Soeldnerarmee und der Landwehr, zwischen dem Heerkoenigtum und dem
Senatorenregiment, zwischen dem individuellen Talent und der nationalen Kraft -
dieser Kampf zwischen Rom und dem Hellenismus ward zuerst durchgefochten in den
Schlachten zwischen Pyrrhos und den roemischen Feldherren; und wenn auch die
unterliegende Partei noch oft nachher appelliert hat an neue Entscheidung der
Waffen, so hat doch jeder spaetere Schlachttag das Urteil lediglich bestaetigt.
Wenn aber auf der Walstatt wie in der Kurie die Griechen unterliegen, so ist
ihr Uebergewicht nicht minder entschieden in jedem anderen, nicht politischen
Wettkampf, und eben schon diese Kaempfe lassen es ahnen, dass der Sieg Roms
ueber die Hellenen ein anderer sein wird als der ueber Gallier und Phoeniker,
und dass Aphroditens Zauber erst zu wirken beginnt, wenn die Lanze zersplittert
und Helm und Schild beiseite gelegt ist.



Koenig Pyrrhos war der Sohn des Aeakides, des Herrn der Molosser (um Janina),
welcher, von Alexander geschont als Verwandter und getreuer Lehnsmann, nach
dessen Tode in den Strudel der makedonischen Familienpolitik hineingerissen
ward und darin zuerst sein Reich und dann das Leben verlor (441 313). Sein
damals sechsjaehriger Sohn ward von dem Herrn der illyrischen Taulantier,
Glaukias, gerettet und im Laufe der Kaempfe um Makedoniens Besitz, noch ein
Knabe, von Demetrios dem Belagerer wieder zurueckgefuehrt in sein angestammtes
Fuerstentum (447 307), um es nach wenigen Jahren durch den Einfluss der
Gegenpartei wieder einzubuessen (um 452 302) und als landfluechtiger
Fuerstensohn im Gefolge der makedonischen Generale seine militaerische Laufbahn
zu beginnen. Bald machte seine Persoenlichkeit sich geltend. Unter Antigonos
machte er dessen letzte Feldzuege mit; der alte Marschall Alexanders hatte
seine Freude an dem geborenen Soldaten, dem nach dem Urteile des ergrauten
Feldherrn nur die Jahre fehlten um schon jetzt der erste Kriegsmann der Zeit zu
sein. Die unglueckliche Schlacht bei Ipsos brachte ihn als Geisel nach
Alexandreia an den Hof des Gruenders der Lagidendynastie, wo er durch sein
kuehnes und derbes Wesen, seinen alles nicht Militaerische gruendlich
verachtenden Soldatensinn nicht minder des staatsklugen Koenigs Ptolemaeos
Aufmerksamkeit auf sich zog als durch seine maennliche Schoenheit, der das
wilde Antlitz, der gewaltige Tritt keinen Eintrag tat, die der koeniglichen
Damen. Eben damals gruendete der kuehne Demetrios sich wieder einmal, diesmal
in Makedonien, ein neues Reich; natuerlich in der Absicht, von dort aus die
Alexandermonarchie zu erneuern. Es galt, ihn niederzuhalten, ihm daheim zu
schaffen zu machen; und der Lagide, der solche Feuerseelen, wie der
epeirotische Juengling eine war, vortrefflich fuer seine feine Politik zu
nutzen verstand, tat nicht bloss seiner Gemahlin, der Koenigin Berenike einen
Gefallen, sondern foerderte auch seine eigenen Zwecke, indem er dem jungen
Fuersten seine Stieftochter, die Prinzessin Antigone zur Gemahlin gab und dem
geliebten “Sohn” zur Rueckkehr in die Heimat seinen Beistand und
seinen maechtigen Einfluss lieh (458 296). Zurueckgekehrt in sein vaeterliches
Reich fiel ihm bald alles zu; die tapferen Epeiroten, die Albanesen des
Altertums, hingen mit angestammter Treue und frischer Begeisterung an dem
mutigen Juengling, dem “Adler”, wie sie ihn hiessen. In den um die
makedonische Thronfolge nach Kassanders Tod (457 297) entstandenen Wirren
erweiterte der Epeirote sein Reich; nach und nach gewann er die Landschaften an
dem ambrakischen Busen mit der wichtigen Stadt Ambrakia, die Insel Kerkyra, ja
selbst einen Teil des makedonischen Gebiets, und widerstand mit weit geringeren
Streitkraeften dem Koenig Demetrios zur Bewunderung der Makedonier selbst. Ja,
als Demetrios durch seine eigene Torheit in Makedonien vom Thron gestuerzt war,
trug man dort dem ritterlichen Gegner, dem Verwandten der Alexandriden,
denselben freiwillig an (467 287). In der Tat, keiner war wuerdiger als
Pyrrhos, das koenigliche Diadem Philipps und Alexanders zu tragen. In einer
tief versunkenen Zeit, in der Fuerstlichkeit und Niedertraechtigkeit
gleichbedeutend zu werden begannen, leuchtete hell Pyrrhos’ persoenlich
unbefleckter und sittenreiner Charakter. Fuer die freien Bauern des
makedonischen Stammlandes, die, obwohl gemindert und verarmt, sich doch
fernhielten von dem Verfall der Sitten und der Tapferkeit, den das
Diadochenregiment in Griechenland und Asien herbeifuehrte, schien eben Pyrrhos
recht eigentlich zum Koenig geschaffen; er, der gleich Alexander in seinem
Haus, im Freundeskreise allen menschlichen Beziehungen sein Herz offen erhielt
und das in Makedonien so verhasste orientalische Sultanwesen stets von sich
abgewehrt hatte; er, der gleich Alexander anerkannt der erste Taktiker seiner
Zeit war. Aber das seltsam ueberspannte makedonische Nationalgefuehl, das den
elendesten makedonischen Herrn dem tuechtigsten Fremden vorzog, die
unvernuenftige Widerspenstigkeit der makedonischen Truppen gegen jeden nicht
makedonischen Fuehrer, welcher der groesste Feldherr aus Alexanders Schule, der
Kardianer Eumenes erlegen war, bereitete auch der Herrschaft des epeirotischen
Fuersten ein schnelles Ende. Pyrrhos, der die Herrschaft ueber Makedonien mit
dem Willen der Makedonier nicht fuehren konnte, und zu machtlos, vielleicht
auch zu hochherzig war, um sich dem Volke gegen dessen Willen aufzudraengen,
ueberliess schon nach siebenmonatlicher Herrschaft das Land seiner
einheimischen Missregierung und ging heim zu seinen treuen Epeiroten (467 287).
Aber der Mann, der Alexanders Krone getragen hatte, der Schwager des Demetrios,
der Schwiegersohn des Lagiden und des Agathokles von Syrakus, der hochgebildete
Strategiker, der Memoiren und wissenschaftliche Abhandlungen ueber die
Kriegskunst schrieb, konnte unmoeglich sein Leben darueber beschliessen, dass
er zu gesetzter Zeit im Jahre die Rechnungen des koeniglichen Viehverwalters
durchsah und von seinen braven Epeiroten die landueblichen Geschenke an Rindern
und Schafen entgegennahm, um sich alsdann am Altar des Zeus von ihnen den Eid
der Treue erneuern zu lassen und selbst den Eid auf die Gesetze zu wiederholen
und, diesem allen zu mehrerer Bekraeftigung, mit ihnen die Nacht hindurch zu
zechen. War kein Platz fuer ihn auf dem makedonischen Thron, so war ueberhaupt
in der Heimat seines Bleibens nicht; er konnte der Erste sein und also nicht
der Zweite. So wandten sich seine Blicke in die Weite. Die Koenige, die um
Makedoniens Besitz haderten, obwohl sonst in nichts einig, waren gern bereit,
gemeinschaftlich zu helfen, dass der gefaehrliche Nebenbuhler freiwillig
ausscheide; und dass die treuen Kriegsgenossen ihm folgen wuerden, wohin er sie
fuehrte, dessen war er gewiss. Eben damals stellten die italischen
Verhaeltnisse sich so, dass jetzt wiederum als ausfuehrbar erscheinen konnte,
was vierzig Jahre frueher Pyrrhos’ Verwandter, seines Vaters Vetter
Alexander von Epeiros, und eben erst sein Schwiegervater Agathokles
beabsichtigt hatten; und so entschloss sich Pyrrhos, auf seine makedonischen
Plaene zu verzichten und im Westen eine neue Herrschaft fuer sich und fuer die
hellenische Nation zu gruenden.



Die Waffenruhe, die der Friede mit Samnium 464 (290) fuer Italien
herbeigefuehrt hatte, war von kurzer Dauer; der Anstoss zur Bildung einer neuen
Ligue gegen die roemische Uebermacht kam diesmal von den Lucanern. Dieser
Voelkerschaft, die durch ihre Parteinahme fuer Rom die Tarentiner waehrend der
Samnitischen Kriege gelaehmt und zu deren Entscheidung wesentlich beigetragen
hatte, waren dafuer von den Roemern die Griechenstaedte in ihrem Gebiet
preisgegeben worden; und demgemaess hatten sie nach abgeschlossenem Frieden in
Gemeinschaft mit den Brettiern sich daran gemacht, eine nach der anderen zu
bezwingen. Die Thuriner, wiederholt angegriffen von dem Feldherrn der Lucaner,
Stenius Statilius, und aufs aeusserste bedraengt, wandten sich, ganz wie einst
die Kampaner die Hilfe Roms gegen die Samniten in Anspruch genommen hatten und
ohne Zweifel um den gleichen Preis ihrer Freiheit und Selbstaendigkeit, mit der
Bitte um Beistand gegen die Lucaner an den roemischen Senat. Da das Buendnis
mit diesen durch die Anlage der Festung Venusia fuer Rom entbehrlich geworden
war, gewaehrten die Roemer das Begehren der Thuriner und geboten ihren
Bundesfreunden von der Stadt, die sich den Roemern ergeben habe, abzulassen.
Die Lucaner und Brettier, also von den maechtigeren Verbuendeten betrogen um
den Anteil an der gemeinschaftlichen Beute, knuepften Verhandlungen an mit der
samnitisch-tarentinischen Oppositionspartei, um eine neue Koalition der
Italiker zustande zu bringen; und als die Roemer sie durch eine Gesandtschaft
warnen liessen, setzten sie den Gesandten gefangen und begannen den Krieg gegen
Rom mit einem neuen Angriff auf Thurii (um 469 285), indem sie zugleich nicht
bloss die Samniten und die Tarentiner, sondern auch die Norditaliker, die
Etrusker, Umbrer, Gallier aufriefen, mit ihnen zum Freiheitskampf sich zu
vereinigen. In der Tat erhob sich der etruskische Bund und dang zahlreiche
gallische Haufen; das roemische Heer, das der Praetor Lucius Caecilius den treu
gebliebenen Arretinern zu Hilfe fuehrte, ward unter den Mauern dieser Stadt von
den senonischen Soeldnern der Etrusker vernichtet, der Feldherr selbst fiel mit
13000 seiner Leute (470 284). Die Senonen zaehlten zu Roms Bundesgenossen: die
Roemer schickten demnach Gesandte an sie, um ueber die Stellung von
Reislaeufern gegen Rom Klage zu fuehren und die unentgeltliche Rueckgabe der
Gefangenen zu begehren. Aber auf Befehl des Senonenhaeuptlings Britomaris, der
den Tod seines Vaters an den Roemern zu raechen hatte, erschlugen die Senonen
die roemischen Boten und ergriffen offen die Partei der Etrusker. Ganz
Norditalien, Etrusker, Umbrer, Gallier, stand somit gegen Rom in Waffen; es
konnten grosse Erfolge gewonnen werden, wenn die suedlichen Landschaften diesen
Augenblick ergriffen und auch diejenigen, die es nicht bereits getan, sich
gegen Rom erklaerten. In der Tat scheinen die Samniten, immer fuer die Freiheit
einzustehen willig, den Roemern den Krieg erklaert zu haben; aber geschwaecht
und von allen Seiten eingeschlossen, wie sie waren, konnten sie dem Bunde wenig
nuetzen, und Tarent zauderte nach seiner Gewohnheit. Waehrend unter den Gegnern
Buendnisse verhandelt, Subsidientraktate festgesetzt, Soeldner zusammengebracht
wurden, handelten die Roemer. Zunaechst hatten es die Senonen zu empfinden, wie
gefaehrlich es sei, die Roemer zu besiegen. Der Konsul Publius Cornelius
Dolabella rueckte mit einem starken Heer in ihr Gebiet; was nicht ueber die
Klinge sprang, ward aus dem Lande ausgetrieben und dieser Stamm ausgestrichen
aus der Reihe der italischen Nationen (471 283). Bei einem vorzugsweise von
seinen Herden lebenden Volke war eine derartige massenhafte Austreibung wohl
ausfuehrbar; wahrscheinlich halfen diese aus Italien vertriebenen Senonen die
gallischen Schwaerme bilden, die bald nachher das Donaugebiet, Makedonien,
Griechenland, Kleinasien ueberschwemmten. Die naechsten Nachbarn und
Stammgenossen der Senonen, die Boier, erschreckt und erbittert durch die
furchtbar schnell sich vollendende Katastrophe, vereinigten sich augenblicklich
mit den Etruskern, die noch den Krieg fortfuehrten und deren senonische
Soeldner jetzt gegen die Roemer nicht mehr als Mietlinge fochten, sondern als
verzweifelte Raecher der Heimat; ein gewaltiges etruskisch-gallisches Heer zog
gegen Rom, um fuer die Vernichtung des Senonenstammes an der Hauptstadt der
Feinde Rache zu nehmen und vollstaendiger, als einst der Heerkoenig derselben
Senonen es getan, Rom von der Erde zu vertilgen. Allein beim Uebergang ueber
den Tiber in der Naehe des Vadimonischen Sees wurde das vereinigte Heer von den
Roemern nachdruecklich geschlagen (471 283). Nachdem sie das Jahr darauf noch
einmal bei Populonia mit nicht besserem Erfolg eine Feldschlacht gewagt hatten,
liessen die Boier ihre Bundesgenossen im Stich und schlossen fuer sich mit den
Roemern Frieden (472 282). So war das gefaehrlichste Glied der Ligue, das
Galliervolk, einzeln ueberwunden, ehe noch der Bund sich vollstaendig
zusammenfand, und dadurch Rom freie Hand gegen Unteritalien gegeben, wo in den
Jahren 469-471 (285-283) der Kampf nicht ernstlich gefuehrt worden war. Hatte
bis dahin die schwache roemische Armee Muehe gehabt, sich in Thurii gegen die
Lucaner und Brettier zu behaupten, so erschien jetzt (472 282) der Konsul Gaius
Fabricius Luscinus mit einem starken Heer vor der Stadt, befreite dieselbe,
schlug die Lucaner in einem grossen Treffen und nahm ihren Feldherrn Statilius
gefangen. Die kleineren nichtdorischen Griechenstaedte, die in den Roemern ihre
Retter erkannten, fielen ihnen ueberall freiwillig zu; roemische Besatzungen
blieben zurueck in den wichtigsten Plaetzen, in Lokri, Kroton, Thurii und
namentlich in Rhegion, auf welche letztere Stadt auch die Karthager Absichten
zu haben schienen. Ueberall war Rom im entschiedensten Vorteil. Die Vernichtung
der Senonen hatte den Roemern eine bedeutende Strecke des adriatischen Litorals
in die Haende gegeben; ohne Zweifel im Hinblick auf die unter der Asche
glimmende Fehde mit Tarent und die schon drohende Invasion der Epeiroten eilte
man, sich dieser Kueste sowie der Adriatischen See zu versichern. Es ward (um
471 283) eine Buergerkolonie gefuehrt nach dem Hafenplatz Sena (Sinigaglia),
der ehemaligen Hauptstadt des senonischen Bezirks und gleichzeitig segelte eine
roemische Flotte aus dem Tyrrhenischen Meer in die oestlichen Gewaesser,
offenbar, um im Adriatischen Meer zu stationieren und dort die roemischen
Besitzungen zu decken.



Die Tarentiner hatten seit dem Vertrag von 450 (304) mit Rom in Frieden gelebt.
Sie hatten der langen Agonie der Samniten, der raschen Vernichtung der Senonen
zugesehen, sich die Gruendung von Venusia, Hatria, Sena, die Besetzung von
Thurii und Rhegion gefallen lassen, ohne Einspruch zu tun. Aber als jetzt die
roemische Flotte auf ihrer Fahrt vom Tyrrhenischen ins Adriatische Meer in die
tarentinischen Gewaesser gelangte und im Hafen der befreundeten Stadt vor Anker
ging, schwoll die langgehegte Erbitterung endlich ueber; die alten Vertraege,
die den roemischen Kriegsschiffen untersagten, oestlich vom Lakinischen
Vorgebirg zu fahren, wurden in der Buergerversammlung von den Volksmaennern zur
Sprache gebracht; wuetend stuerzte der Haufen ueber die roemischen
Kriegsschiffe her, die, unversehens nach Piratenart ueberfallen, nach heftigem
Kampfe unterlagen; fuenf Schiffe wurden genommen und deren Mannschaft
hingerichtet oder in die Knechtschaft verkauft, der roemische Admiral selbst
war in dem Kampf gefallen. Nur der souveraene Unverstand und die souveraene
Gewissenlosigkeit der Poebelherrschaft erklaert diese schmachvollen Vorgaenge.
Jene Vertraege gehoerten einer Zeit an, die laengst ueberschritten und
verschollen war; es ist einleuchtend, dass sie wenigstens seit der Gruendung
von Hatria und Sena schlechterdings keinen Sinn mehr hatten und dass die Roemer
im guten Glauben an das bestehende Buendnis in den Golf einfuhren - lag es doch
gar sehr in ihrem Interesse, wie der weitere Verlauf der Dinge zeigt, den
Tarentinern durchaus keinen Anlass zur Kriegserklaerung darzubieten. Wenn die
Staatsmaenner Tarents den Krieg an Rom erklaeren wollten, so taten sie bloss,
was laengst haette geschehen sollen; und wenn sie es vorzogen, die
Kriegserklaerung statt auf den wirklichen Grund vielmehr auf formalen
Vertragsbruch zu stuetzen, so liess sich dagegen weiter nichts erinnern, da ja
die Diplomatie zu allen Zeiten es unter ihrer Wuerde erachtet hat, das Einfache
einfach zu sagen. Allein dass man, statt den Admiral zur Umkehr aufzufordern,
die Flotte mit gewaffneter Hand ungewarnt ueberfiel, war eine Torheit nicht
minder als eine Barbarei, eine jener entsetzlichen Barbareien der Zivilisation,
wo die Gesittung ploetzlich das Steuerruder verliert und die nackte Gemeinheit
vor uns hintritt, gleichsam um zu warnen vor dem kindischen Glauben, als
vermoege die Zivilisation aus der Menschennatur die Bestialitaet auszuwurzeln.



Und als waere damit noch nicht genug getan, ueberfielen nach dieser Heldentat
die Tarentiner Thurii, dessen roemische Besatzung infolge der Ueberrumpelung
kapitulierte (im Winter 472/73 282/81), und bestraften die Thuriner, dieselben,
die die tarentinische Politik den Lucanern preisgegeben und dadurch gewaltsam
zur Ergebung an Rom gedraengt hatte, schwer fuer ihren Abfall von der
hellenischen Partei zu den Barbaren.



Die Barbaren verfuhren indes mit einer Maessigung, die bei solcher Macht und
nach solchen Kraenkungen Bewunderung erregt. Es lag im Interesse Roms, die
tarentinische Neutralitaet so lange wie moeglich gelten zu lassen, und die
leitenden Maenner im Senat verwarfen deshalb den Antrag, den eine Minoritaet in
begreiflicher Erbitterung stellte, den Tarentinern sofort den Krieg zu
erklaeren. Vielmehr wurde die Fortdauer des Friedens roemischerseits an die
maessigsten Bedingungen geknuepft, die sich mit Roms Ehre vertrugen: Entlassung
der Gefangenen, Rueckgabe von Thurii, Auslieferung der Urheber des Ueberfalls
der Flotte. Mit diesen Vorschlaegen ging eine roemische Gesandtschaft nach
Tarent (473 281), waehrend gleichzeitig, ihren Worten Nachdruck zu geben, ein
roemisches Heer unter dem Konsul Lucius Aemilius in Samnium einrueckte. Die
Tarentiner konnten, ohne ihrer Unabhaengigkeit etwas zu vergeben, diese
Bedingungen eingehen, und bei der geringen Kriegslust der reichen Kaufstadt
durfte man in Rom mit Recht annehmen, dass ein Abkommen noch moeglich sei.
Allein der Versuch, den Frieden zu erhalten, scheiterte - sei es an dem
Widerspruch derjenigen Tarentiner, die die Notwendigkeit erkannten, den
Uebergriffen Roms je eher desto lieber mit den Waffen entgegenzutreten, sei es
bloss an der Unbotmaessigkeit des staedtischen Poebels, der sich mit beliebter
griechischer Ungezogenheit sogar an der Person des Gesandten in unwuerdiger
Weise vergriff. Nun rueckte der Konsul in das tarentinische Gebiet ein; aber
statt sofort die Feindseligkeiten zu eroeffnen, bot er noch einmal auf
dieselben Bedingungen den Frieden; und da auch dies vergeblich war, begann er
zwar die Aecker und Landhaeuser zu verwuesten und schlug die staedtischen
Milizen, aber die vornehmeren Gefangenen wurden ohne Loesegeld entlassen und
man gab die Hoffnung nicht auf, dass der Kriegsdruck der aristokratischen
Partei in der Stadt das Uebergewicht geben und damit den Frieden herbeifuehren
werde. Die Ursache dieser Zurueckhaltung war, dass die Roemer die Stadt nicht
dem Epeirotenkoenig in die Arme treiben wollten. Die Absichten desselben auf
Italien waren kein Geheimnis mehr. Schon war eine tarentinische Gesandtschaft
zu Pyrrhos gegangen und unverrichteter Sache zurueckgekehrt; der Koenig hatte
mehr begehrt, als sie zu bewilligen Vollmacht hatte. Man musste sich
entscheiden. Dass die Buergerwehr vor den Roemern nur wegzulaufen verstand,
davon hatte man sich sattsam ueberzeugt; es blieb nur die Wahl zwischen Frieden
mit Rom, den die Roemer unter billigen Bedingungen zu bewilligen fortwaehrend
bereit waren, und Vertrag mit Pyrrhos auf jede dem Koenig gutduenkende
Bedingung, das heisst die Wahl zwischen Unterwerfung unter die roemische
Obermacht oder unter die Tyrannis eines griechischen Soldaten. Die Parteien
hielten in der Stadt sich fast die Waage; endlich blieb die Oberhand der
Nationalpartei, wobei ausser dem wohl gerechtfertigten Motiv, sich, wenn einmal
ueberhaupt einem Herrn, lieber einem Griechen als Barbaren zu eigen zu geben,
auch noch die Furcht der Demagogen mitwirkte, dass Rom trotz seiner jetzigen,
durch die Umstaende erzwungenen Maessigung bei geeigneter Gelegenheit nicht
saeumen werde, Rache fuer die von dem Tarentiner Poebel veruebten
Schaendlichkeiten zu nehmen. Die Stadt schloss also mit Pyrrhos ab. Er erhielt
den Oberbefehl ueber die Truppen der Tarentiner und der uebrigen gegen Rom
unter Waffen stehenden Italioten; ferner das Recht, in Tarent Besatzung zu
halten. Dass die Stadt die Kriegskosten trug, versteht sich von selbst. Pyrrhos
versprach dagegen, in Italien nicht laenger als noetig zu bleiben, vermutlich
unter dem stillschweigenden Vorbehalt, die Zeit, waehrend welcher er dort
noetig sein werde, nach eigenem Ermessen festzustellen. Dennoch waere ihm die
Beute fast unter den Haenden entschluepft. Waehrend die tarentinischen
Gesandten - ohne Zweifel die Haeupter der Kriegspartei - in Epeiros abwesend
waren, schlug in der von den Roemern jetzt hart gedraengten Stadt die Stimmung
um; schon war der Oberbefehl dem Agis, einem roemisch Gesinnten uebertragen,
als die Rueckkehr der Gesandten mit dem abgeschlossenen Traktat in Begleitung
von Pyrrhos’ vertrautem Minister Kineas die Kriegspartei wieder ans Ruder
brachte. Bald fasste eine festere Hand die Zuegel und machte dem klaeglichen
Schwanken ein Ende. Noch im Herbst 473 (281) landete Pyrrhos’ General
Milon mit 3000 Epeiroten und besetzte die Zitadelle der Stadt; ihm folgte zu
Anfang des Jahres 474 (280) nach einer stuermischen, zahlreiche Opfer
fordernden Ueberfahrt der Koenig selbst. Er fuehrte nach Tarent ein
ansehnliches, aber buntgemischtes Heer, teils bestehend aus den Haustruppen,
den Molossern, Thesprotiern, Chaonern, Ambrakioten, teils aus dem makedonischen
Fussvolk und der thessalischen Reiterei, die Koenig Ptolemaeos von Makedonien
vertragsmaessig ihm ueberlassen, teils aus aetolischen, akarnanischen,
athamanischen Soeldnern; im ganzen zaehlte man 20000 Phalangiten, 2000
Bogenschuetzen, 500 Schleuderer, 3000 Reiter und 20 Elefanten, also nicht viel
weniger, als dasjenige Heer betragen hatte, mit dem Alexander fuenfzig Jahre
zuvor den Hellespont ueberschritt.



Die Angelegenheiten der Koalition standen nicht zum besten, als der Koenig kam.
Zwar hatte der roemische Konsul, sowie er die Soldaten Milons anstatt der
tarentinischen Miliz sich gegenueber aufziehen sah, den Angriff auf Tarent
aufgegeben und sich nach Apulien zurueckgezogen; aber mit Ausnahme des Gebietes
von Tarent beherrschten die Roemer so gut wie ganz Italien. Nirgends in
Unteritalien hatte die Koalition eine Armee im Felde, und auch in Oberitalien
hatten die Etrusker, die allein noch in Waffen standen, in dem letzten Feldzuge
(473 281) nichts als Niederlagen erlitten. Die Verbuendeten hatten, ehe der
Koenig zu Schiff ging, ihm den Oberbefehl ueber ihre saemtlichen Truppen
uebertragen und ein Heer von 350000 Mann zu Fuss und 20000 Reiter ins Feld
stellen zu koennen erklaert; zu diesen grossen Worten bildete die Wirklichkeit
einen unerfreulichen Kontrast. Das Heer, dessen Oberbefehl man Pyrrhos
uebertragen, war noch erst zu schaffen, und vorlaeufig standen dazu
hauptsaechlich nur Tarents eigene Hilfsquellen zu Gebot. Der Koenig befahl die
Anwerbung eines italischen Soeldnerheeres mit tarentinischem Gelde und hob die
dienstfaehigen Leute aus der Buergerschaft zum Kriegsdienst aus. So aber hatten
die Tarentiner den Vertrag nicht verstanden. Sie hatten gemeint, den Sieg wie
eine andere Ware fuer ihr Geld sich gekauft zu haben; es war eine Art
Kontraktbruch, dass der Koenig sie zwingen wollte, sich ihn selber zu
erfechten. Je mehr die Buergerschaft anfangs nach Milons Eintreffen sich
gefreut hatte, des laestigen Postendienstes los zu sein, desto unwilliger
stellte man jetzt sich unter die Fahnen des Koenigs; den Saeumigen musste mit
Todesstrafe gedroht werden. Jetzt gab der Ausgang bei allen der Friedenspartei
Recht, und es wurden sogar mit Rom Verbindungen angeknuepft oder schienen doch
angeknuepft zu werden. Pyrrhos, auf solchen Widerstand vorbereitet, behandelte
die Stadt fortan wie eine eroberte: die Soldaten wurden in die Haeuser
einquartiert, die Volksversammlungen und die zahlreichen Kraenzchen (συσσίτια)
suspendiert, das Theater geschlossen, die Promenaden gesperrt, die Tore mit
epeirotischen Wachen besetzt. Eine Anzahl der fuehrenden Maenner wurden als
Geiseln ueber das Meer gesandt; andere entzogen sich dem gleichen Schicksal
durch die Flucht nach Rom. Diese strengen Massregeln waren notwendig, da es
schlechterdings unmoeglich war, sich in irgendeinem Sinn auf die Tarentiner zu
verlassen; erst jetzt konnte der Koenig, gestuetzt auf den Besitz der wichtigen
Stadt, die Operationen im Felde beginnen.



Auch in Rom wusste man sehr wohl, welchem Kampf man entgegenging. Um vor allem
die Treue der Bundesgenossen, das heisst der Untertanen zu sichern, erhielten
die unzuverlaessigen Staedte Besatzung und wurden die Fuehrer der Partei der
Unabhaengigkeit, wo es notwendig schien, festgesetzt oder hingerichtet, so zum
Beispiel eine Anzahl Mitglieder des praenestinischen Senats. Fuer den Krieg
selbst wurden grosse Anstrengungen gemacht; es ward eine Kriegssteuer
ausgeschrieben, von allen Untertanen und Bundesgenossen das volle Kontingent
eingemahnt, ja die eigentlich von der Dienstpflicht befreiten Proletarier unter
die Waffen gerufen. Ein roemisches Heer blieb als Reserve in der Hauptstadt.
Ein zweites rueckte unter dem Konsul Tiberius Coruncanius in Etrurien ein und
trieb Volci und Volsinii zu Paaren. Die Hauptmacht war natuerlich nach
Unteritalien bestimmt; man beschleunigte so viel als moeglich ihren Abmarsch,
um Pyrrhos noch in der Gegend von Tarent zu erreichen und ihn zu hindern, die
Samniten und die uebrigen gegen Rom in Waffen stehenden sueditalischen
Aufgebote mit seinen Truppen zu vereinigen. Einen vorlaeufigen Damm gegen das
Umsichgreifen des Koenigs sollten die roemischen Besatzungen gewaehren, die in
den Griechenstaedten Unteritaliens lagen. Indes die Meuterei der in Rhegion
liegenden Truppe - es war eine der aus den kampanischen Untertanen Roms
ausgehobenen Legionen unter einem kampanischen Hauptmann Decius - entriss den
Roemern diese wichtige Stadt, ohne sie doch Pyrrhos in die Haende zu geben.
Wenn einerseits bei diesem Militaeraufstand der Nationalhass der Kampaner gegen
die Roemer unzweifelhaft mitwirkte, so konnte anderseits Pyrrhos, der zu Schirm
und Schutz der Hellenen ueber das Meer gekommen war, unmoeglich die Truppe in
den Bund aufnehmen, welche ihre rheginischen Wirte in den Haeusern
niedergemacht hatte; und so blieb sie fuer sich, im engen Bunde mit ihren
Stamm- und Frevelgenossen, den Mamertinern, das heisst den kampanischen
Soeldnern des Agathokles, die das gegenueberliegende Messana in aehnlicher
Weise gewonnen hatten, und brandschatzte und verheerte auf eigene Rechnung die
umliegenden Griechenstaedte, so Kroton, wo sie die roemische Besatzung
niedermachte, und Kaulonia, das sie zerstoerte. Dagegen gelang es den Roemern,
durch ein schwaches Korps, das an die lucanische Grenze rueckte, und durch die
Besatzung von Venusia die Lucaner und Samniten an der Vereinigung mit Pyrrhos
zu hindern, waehrend die Hauptmacht, wie es scheint vier Legionen, also mit der
entsprechenden Zahl von Bundestruppen mindestens 50000 Mann stark, unter dem
Konsul Publius Laevinus gegen Pyrrhos marschierte. Dieser hatte sich zur
Deckung der tarentinischen Kolonie Herakleia zwischen dieser Stadt und Pandosia
^2 mit seinen eigenen und den tarentinischen Truppen aufgestellt (474 280). Die
Roemer erzwangen unter Deckung ihrer Reiterei den Uebergang ueber den Siris und
eroeffneten die Schlacht mit einem hitzigen und gluecklichen Reiterangriff; der
Koenig, der seine Reiter selber fuehrte, stuerzte und die griechischen Reiter,
durch das Verschwinden des Fuehrers in Verwirrung gebracht, raeumten den
feindlichen Schwadronen das Feld. Indes Pyrrhos stellte sich an die Spitze
seines Fussvolks, und von neuem begann ein entscheidenderes Treffen. Siebenmal
trafen die Legionen und die Phalanx im Stoss aufeinander und immer noch stand
der Kampf. Da fiel Megakles, einer der besten Offiziere des Koenigs, und weil
er an diesem heissen Tage die Ruestung des Koenigs getragen hatte, glaubte das
Heer zum zweitenmal, dass der Koenig gefallen sei; die Reihen wurden unsicher,
schon meinte Laevinus den Sieg in der Hand zu haben und warf seine saemtliche
Reiterei den Griechen in die Flanke. Aber Pyrrhos, entbloessten Hauptes durch
die Reihen des Fussvolks schreitend, belebte den sinkenden Mut der Seinigen.
Gegen die Reiter wurden die bis dahin zurueckgehaltenen Elefanten vorgefuehrt;
die Pferde scheuten vor ihnen, die Soldaten wussten den gewaltigen Tieren nicht
beizukommen und wandten sich zur Flucht. Die zersprengten Reiterhaufen, die
nachsetzenden Elefanten loesten endlich auch die geschlossenen Glieder des
roemischen Fussvolks, und die Elefanten, im Verein mit der trefflichen
thessalischen Reiterei, richteten ein grosses Blutbad unter den Fluechtenden
an. Haette nicht ein tapferer roemischer Soldat, Gaius Minucius, der erste
Hastat der vierten Legion, einen der Elefanten verwundet und dadurch die
verfolgenden Truppen in Verwirrung gebracht, so waere das roemische Heer
aufgerieben worden; so gelang es, den Rest der roemischen Truppen ueber den
Siris zurueckzufuehren. Ihr Verlust war gross: 7000 Roemer wurden tot oder
verwundet von den Siegern auf der Walstatt gefunden, 2000 gefangen eingebracht;
die Roemer selbst gaben, wohl mit Einschluss der vom Schlachtfeld
zurueckgebrachten Verwundeten, ihren Verlust an auf 15000 Mann. Aber auch
Pyrrhos’ Heer hatte nicht viel weniger gelitten; gegen 4000 seiner besten
Soldaten bedeckten das Schlachtfeld und mehrere seiner tuechtigsten Obersten
waren gefallen. Erwaegend, dass sein Verlust hauptsaechlich auf die
altgedienten Leute traf, die bei weitem schwerer zu ersetzen waren als die
roemische Landwehr, und dass er den Sieg nur der Ueberraschung durch den
Elefantenangriff verdankte, die sich nicht oft wiederholen liess, mag der
Koenig wohl, strategischer Kritiker wie er war, spaeterhin diesen Sieg einer
Niederlage aehnlich genannt haben; wenn er auch nicht so toericht war, wie die
roemischen Poeten nachher gedichtet haben, in der Aufschrift des von ihm in
Tarent aufgestellten Weihgeschenkes diese Selbstkritik dem Publikum
mitzuteilen. Politisch kam zunaechst wenig darauf an, welche Opfer der Sieg
gekostet hatte; vielmehr war der Gewinn der ersten Schlacht gegen die Roemer
fuer Pyrrhos ein unschaetzbarer Erfolg. Sein Feldherrntalent hatte auch auf
diesem neuen Schlachtfeld sich glaenzend bewaehrt, und wenn irgend etwas,
musste der Sieg von Herakleia dem hinsiechenden Bunde der Italiker Einigkeit
und Energie einhauchen. Aber auch die unmittelbaren Ergebnisse des Sieges waren
ansehnlich und nachhaltig. Lucanien war fuer die Roemer verloren; Laevinus zog
die dort stehenden Truppen an sich und ging nach Apulien. Die Brettier,
Lucaner, Samniten vereinigten sich ungehindert mit Pyrrhos. Mit Ausnahme von
Rhegion, das unter dem Druck der kampanischen Meuterer schmachtete, fielen die
Griechenstaedte saemtlich dem Koenig zu, ja Lokri lieferte ihm freiwillig die
roemische Besatzung aus; von ihm waren sie ueberzeugt, und mit Recht, dass er
sie den Italikern nicht preisgeben werde. Die Sabeller und Griechen also traten
zu Pyrrhos ueber; aber weiter wirkte der Sieg auch nicht. Unter den Latinern
zeigte sich keine Neigung, der roemischen Herrschaft, wie schwer sie auch
lasten mochte, mit Hilfe eines fremden Dynasten sich zu entledigen. Venusia,
obgleich jetzt rings von Feinden umschlossen, hielt unerschuetterlich fest an
Rom. Den am Siris Gefangenen, deren tapfere Haltung der ritterliche Koenig
durch die ehrenvollste Behandlung vergalt, bot er nach griechischer Sitte an,
in sein Heer einzutreten; allein er erfuhr, dass er nicht mit Soeldnern focht,
sondern mit einem Volke. Nicht einer, weder Roemer noch Latiner, nahm bei ihm
Dienste.



—————————————————————-



2 Bei dem heutigen Anglona; nicht zu verwechseln mit der bekannteren Stadt
gleichen Namens in der Gegend von Cosenza.



—————————————————————-



Pyrrhos bot den Roemern Frieden an. Er war ein zu einsichtiger Militaer, um das
Missliche seiner Stellung zu verkennen, und ein zu gewiegter Staatsmann, um
nicht denjenigen Augenblick, der ihm die guenstigste Stellung gewaehrte,
rechtzeitig zum Friedensschluss zu benutzen. Jetzt hoffte er unter dem ersten
Eindruck der gewaltigen Schlacht, es in Rom durchsetzen zu koennen, dass die
griechischen Staedte in Italien frei wuerden und zwischen ihnen und Rom eine
Reihe Staaten zweiten und dritten Ranges als abhaengige Verbuendete der neuen
griechischen Macht ins Leben traeten; denn darauf gingen seine Forderungen:
Entlassung aller griechischen Staedte - also namentlich der kampanischen und
lucanischen - aus der roemischen Botmaessigkeit und Rueckgabe des den Samniten,
Dauniern, Lucanern, Brettiern abgenommenen Gebiets, das heisst namentlich
Aufgabe von Luceria und Venusia. Konnte ein weiterer Kampf mit Rom auch
schwerlich vermieden werden, so war es doch wuenschenswert, diesen erst zu
beginnen, wenn die westlichen Hellenen unter einem Herrn vereinigt, Sizilien
gewonnen, vielleicht Afrika erobert war.



Mit solchen Instruktionen versehen, begab sich Pyrrhos’ vertrauter
Minister, der Thessalier Kineas, nach Rom. Der gewandte Unterhaendler, den
seine Zeitgenossen dem Demosthenes verglichen, soweit sich dem Staatsmann der
Rhetor, dem Volksfuehrer der Herrendiener vergleichen laesst, hatte Auftrag,
die Achtung, die der Sieger von Herakleia fuer seine Besiegten in der Tat
empfand, auf alle Weise zur Schau zu tragen, den Wunsch des Koenigs, selber
nach Rom zu kommen, zu erkennen zu geben, durch die im Munde des Feindes so
wohlklingende Lob- und durch ernste Schmeichelrede, gelegentlich auch durch
wohlangebrachte Geschenke die Gemueter zu des Koenigs Gunsten zu stimmen, kurz,
alle Kuenste der Kabinettspolitik, wie sie an den Hoefen von Alexandreia und
Antiocheia erprobt waren, gegen die Roemer zu versuchen. Der Senat schwankte;
manchen erschien es der Klugheit gemaess, einen Schritt zurueck zu tun und
abzuwarten, bis der gefaehrliche Gegner sich weiter verwickelt haben oder nicht
mehr sein wuerde. Indes der greise und blinde Konsular Appius Claudius (Zensor
442 312, Konsul 447, 458 307, 296), der seit langem sich von den
Staatsgeschaeften zurueckgezogen hatte, aber in diesem entscheidenden
Augenblick sich in den Senat fuehren liess, hauchte die ungebrochene Energie
einer gewaltigen Natur mit seinen Flammenworten dem juengeren Geschlecht in die
Seele. Man antwortete dem Koenig das stolze Wort, das hier zuerst vernommen und
seitdem Staatsgrundsatz ward, dass Rom nicht unterhandle, solange auswaertige
Truppen auf italischem Gebiet staenden, und das Wort wahr zu machen, wies man
den Gesandten sofort aus der Stadt. Der Zweck der Sendung war verfehlt und der
gewandte Diplomat, statt mit seiner Redekunst Effekt zu machen, hatte vielmehr
durch diesen maennlichen Ernst nach so schwerer Niederlage sich selber
imponieren lassen - er erklaerte daheim, dass in dieser Stadt jeder Buerger ihm
erschienen sei wie ein Koenig; freilich, der Hofmann hatte ein freies Volk zu
Gesicht bekommen.



Pyrrhos, der waehrend dieser Verhandlungen in Kampanien eingerueckt war, brach
auf die Nachricht von ihrem Abbruch sogleich auf gegen Rom, um den Etruskern
die Hand zu reichen, die Bundesgenossen Roms zu erschuettern, die Stadt selber
zu bedrohen. Aber die Roemer liessen sich so wenig schrecken wie gewinnen. Auf
den Ruf des Heroldes, “an die Stelle der Gefallenen sich einschreiben zu
lassen”, hatte gleich nach der Schlacht von Herakleia die junge
Mannschaft sich scharenweise zur Aushebung gedraengt; mit den beiden
neugebildeten Legionen und dem aus Lucanien zurueckgezogenen Korps folgte
Laevinus, staerker als vorher, dem Marsch des Koenigs; er deckte gegen
denselben Capua und vereitelte dessen Versuche, mit Neapel Verbindungen
anzuknuepfen. So straff war die Haltung der Roemer, dass ausser den
unteritalischen Griechen kein namhafter Bundesstaat es wagte, vom roemischen
Buendnis abzufallen. Da wandte Pyrrhos sich gegen Rom selbst. Durch die reiche
Landschaft, deren bluehenden Zustand er mit Bewunderung schaute, zog er gegen
Fregellae, das er ueberrumpelte, erzwang den Uebergang ueber den Liris und
gelangte bis nach Anagnia, das nicht mehr als acht deutsche Meilen von Rom
entfernt ist. Kein Heer warf sich ihm entgegen; aber ueberall schlossen die
Staedte Latiums ihm die Tore, und gemessenen Schrittes folgte von Kampanien aus
Laevinus ihm nach, waehrend von Norden der Konsul Tiberius Coruncanius, der
soeben mit den Etruskern durch einen rechtzeitigen Friedensschluss sich
abgefunden hatte, eine zweite roemische Armee heranfuehrte und in Rom selbst
die Reserve unter dem Diktator Gnaeus Domitius Calvinus sich zum Kampfe fertig
machte. Dagegen war nichts auszurichten; dem Koenig blieb nichts uebrig als
umzukehren. Eine Zeitlang stand er noch in Kampanien den vereinigten Heeren der
beiden Konsuln untaetig gegenueber; aber es bot sich keine Gelegenheit, einen
Hauptschlag auszufuehren. Als der Winter herankam, raeumte der Koenig das
feindliche Gebiet und verteilte seine Truppen in die befreundeten Staedte; er
selbst nahm Winterquartier in Tarent. Hierauf stellten auch die Roemer ihre
Operationen ein; das Heer bezog Standquartiere bei Firmum im Picenischen, wo
auf Befehl des Senats die am Siris geschlagenen Legionen den Winter hindurch
zur Strafe unter Zelten kampierten.



So endigte der Feldzug des Jahres 474 (280). Der Sonderfriede, den Etrurien im
entscheidenden Augenblick mit Rom abgeschlossen hatte, und des Koenigs
unvermuteter Rueckzug, der die hochgespannten Hoffnungen der italischen
Bundesgenossen gaenzlich taeuschte, wogen zum grossen Teil den Eindruck des
Sieges von Herakleia auf. Die Italiker beschwerten sich ueber die Lasten des
Krieges, namentlich ueber die schlechte Mannszucht der bei ihnen einquartierten
Soeldner, und der Koenig, muede des kleinlichen Gezaenks und des unpolitischen
wie unmilitaerischen Gehabens seiner Bundesgenossen, fing an zu ahnen, dass die
Aufgabe, die ihm zugefallen war, trotz aller taktischen Erfolge politisch
unloesbar sein moege. Die Ankunft einer roemischen Gesandtschaft, dreier
Konsulate, darunter der Sieger von Thurii, Gaius Fabricius, liess einen
Augenblick wieder die Friedenshoffnungen bei ihm erwachen; allein es zeigte
sich bald, dass sie nur Vollmacht hatte, wegen Loesung oder Auswechselung der
Gefangenen zu unterhandeln. Pyrrhos schlug diese Forderung ab, allein er
entliess zur Feier der Saturnalien saemtliche Gefangene auf ihr Ehrenwort; dass
sie es hielten und dass der roemische Gesandte einen Bestechungsversuch abwies,
hat man in der Folgezeit in unschicklichster und mehr fuer die Ehrlosigkeit der
spaeteren als die Ehrenhaftigkeit der frueheren Zeit bezeichnender Weise
gefeiert.



Mit dem Fruehjahr 475 (279) ergriff Pyrrhos abermals die Offensive und rueckte
in Apulien ein, wohin das roemische Heer ihm entgegenkam. In der Hoffnung durch
einen entscheidenden Sieg die roemische Symmachie in diesen Landschaften zu
erschuettern, bot der Koenig eine zweite Schlacht an und die Roemer
verweigerten sie nicht. Bei Ausculum (Ascoli di Puglia) trafen beide Heere
aufeinander. Unter Pyrrhos’ Fahnen fochten ausser seinen epeirotischen
und makedonischen Truppen die italischen Soeldner, die Buergerwehr - die
sogenannten Weissschilde - von Tarent und die verbuendeten Lucaner, Brettier
und Samniten, zusammen 70000 Mann zu Fuss, davon 16000 Griechen und Epeiroten,
ueber 8000 Reiter und 19 Elefanten. Mit den Roemern standen an diesem Tage die
Latiner, Kampaner, Volsker, Sabiner, Umbrer, Marruciner, Paeligner, Frentaner
und Arpaner; auch sie zaehlten ueber 70000 Mann zu Fuss, darunter 20000
roemische Buerger, und 8000 Reiter. Beide Teile hatten in ihrem Heerwesen
Aenderungen vorgenommen. Pyrrhos, mit scharfem Soldatenblick die Vorzuege der
roemischen Manipularordnung erkennend, hatte auf den Fluegeln die lange Front
seiner Phalangen vertauscht mit einer der Kohortenstellung nachgebildeten
unterbrochenen Aufstellung in Faehnlein und, vielleicht nicht minder aus
politischen wie aus militaerischen Gruenden, zwischen die Abteilungen seiner
eigenen Leute die tarentinischen und samnitischen Kohorten eingeschoben; im
Mitteltreffen allein stand die epeirotische Phalanx in geschlossener Reihe. Die
Roemer fuehrten zur Abwehr der Elefanten eine Art Streitwagen heran, aus denen
Feuerbecken an eisernen Stangen hervorragten und auf denen bewegliche, zum
Herablassen eingerichtete und in Eisenstachel endende Maste befestigt waren -
gewissermassen das Vorbild der Enterbruecken, die im Ersten Punischen Krieg
eine so grosse Rolle spielen sollten.



Nach dem griechischen Schlachtbericht, der minder parteiisch scheint als der
uns auch vorliegende roemische, waren die Griechen am ersten Tage im Nachteil,
da sie weder dazu gelangten, an den schroffen und sumpfigen Flussufern, wo sie
gezwungen wurden, das Gefecht anzunehmen, ihre Linie zu entwickeln, noch
Reiterei und Elefanten ins Gefecht zu bringen. Am zweiten Tage kam dagegen
Pyrrhos den Roemern in der Besetzung des durchschnittenen Terrains zuvor und
erreichte so ohne Verlust die Ebene, wo er seine Phalanx ungestoert entfalten
konnte. Vergeblich stuerzten sich die Roemer verzweifelten Muts mit ihren
Schwertern auf die Sarissen; die Phalanx stand unerschuetterlich jedem Angriff
von vorn, doch vermochte auch sie es nicht, die roemischen Legionen zum Weichen
zu bringen. Erst als die zahlreiche Bedeckung der Elefanten die auf den
roemischen Streitwagen fechtende Mannschaft durch Pfeile und Schleudersteine
vertrieben und der Bespannung die Straenge zerschnitten hatte und nun die
Elefanten gegen die roemische Linie anprallten, kam dieselbe ins Schwanken. Das
Weichen der Bedeckungsmannschaft der roemischen Wagen gab das Signal zur
allgemeinen Flucht, die indes nicht sehr zahlreiche Opfer kostete, da das nahe
Lager die Verfolgten aufnahm. Dass waehrend des Haupttreffens ein von der
roemischen Hauptmacht abgesondertes arpanisches Korps das schwach besetzte
epeirotische Lager angegriffen und in Brand gesteckt habe, meldet nur der
roemische Schlachtbericht; wenn es aber auch richtig ist, so haben doch die
Roemer auf alle Faelle mit Unrecht behauptet, dass die Schlacht unentschieden
geblieben sei. Beide Berichte stimmen vielmehr darin ueberein, dass das
roemische Heer ueber den Fluss zurueckging und Pyrrhos im Besitz des
Schlachtfeldes blieb. Die Zahl der Gefallenen war nach dem griechischen
Berichte auf roemischer Seite 6000, auf griechischer 3505 ^3; unter den
Verwundeten war der Koenig selbst, dem ein Wurfspiess den Arm durchbohrt hatte,
waehrend er wie immer im dichtesten Getuemmel kaempfte. Wohl war es ein Sieg,
den Pyrrhos erfochten hatte, aber es waren unfruchtbare Lorbeeren; als
Feldherrn wie als Soldaten machte der Sieg dem Koenig Ehre, aber seine
politischen Zwecke hat er nicht gefoerdert. Pyrrhos bedurfte eines glaenzenden
Erfolges, der das roemische Heer aufloeste und den schwankenden Bundesgenossen
die Gelegenheit und den Anstoss zum Parteiwechsel gab; da aber die roemische
Armee und die roemische Eidgenossenschaft ungebrochen geblieben und das
griechische Heer, das nichts war ohne seinen Feldherrn, durch dessen Verwundung
auf laengere Zeit angefesselt ward, musste er wohl den Feldzug verloren geben
und in die Winterquartiere gehen, die der Koenig in Tarent, die Roemer diesmal
in Apulien nahmen. Immer deutlicher offenbarte es sich, dass militaerisch die
Hilfsquellen des Koenigs den roemischen ebenso nachstanden, wie politisch die
lose und widerspenstige Koalition den Vergleich nicht aushielt mit der
festgegruendeten roemischen Symmachie. Wohl konnte das Ueberraschende und
Gewaltige in der griechischen Kriegfuehrung, das Genie des Feldherrn noch einen
Sieg mehr wie die von Herakleia und Ausculum erfechten, aber jeder neue Sieg
vernutzte die Mittel zu weiteren Unternehmungen und es war klar, dass die
Roemer schon jetzt sich als die Staerkeren fuehlten und den endlichen Sieg mit
mutiger Geduld erharrten. Dieser Krieg war nicht das feine Kunstspiel, wie die
griechischen Fuersten es uebten und verstanden; an der vollen und gewaltigen
Energie der Landwehr zerschellten alle strategischen Kombinationen. Pyrrhos
fuehlte, wie die Dinge standen; ueberdruessig seiner Siege und seine
Bundesgenossen verachtend, harrte er nur aus, weil die militaerische Ehre ihm
vorschrieb, Italien nicht zu verlassen, bevor er seine Schutzbefohlenen vor den
Barbaren gesichert haben wuerde. Es war bei seinem ungeduldigen Naturell
vorauszusetzen, dass er den ersten Vorwand ergreifen wuerde, um der laestigen
Pflicht sich zu entledigen; und die Veranlassung, sich von Italien zu
entfernen, boten bald die sizilischen Angelegenheiten ihm dar.



—————————————————————



^3 Diese Zahlen scheinen glaubwuerdig. Der roemische Bericht gibt, wohl an
Toten und Verwundeten, fuer jede Seite 15000 Mann an, ein spaeterer sogar auf
roemischer 5000, auf griechischer 20000 Tote. Es mag das hier Platz finden um
an einem der seltenen Beispiele, wo Kontrolle moeglich ist, die fast
ausnahmslose Unglaubwuerdigkeit der Zahlenangaben zu zeigen, in denen die Luege
bei den Annalisten lawinenartig anschwillt.



—————————————————————



Nach Agathokles’ Tode (465 289) fehlte es den sizilischen Griechen an
jeder leitenden Macht. Waehrend in den einzelnen hellenischen Staedten
unfaehige Demagogen und unfaehige Tyrannen einander abloesten, dehnten die
Karthager, die alten Herren der Westspitze, ihre Herrschaft ungestoert aus.
Nachdem Akragas ihnen erlegen war, glaubten sie die Zeit gekommen, um zu dem
seit Jahrhunderten im Auge behaltenen Ziel endlich den letzten Schritt zu tun
und die ganze Insel unter ihre Botmaessigkeit zu bringen: sie wandten sich zum
Angriff auf Syrakus. Die Stadt, die einst mit ihren Heeren und Flotten Karthago
den Besitz der Insel streitig gemacht hatte, war durch den inneren Hader und
die Schwaeche des Regiments so tief herabgekommen, dass sie ihre Rettung suchen
musste in dem Schutz ihrer Mauern und in auswaertiger Hilfe; und niemand konnte
diese gewaehren als Koenig Pyrrhos. Pyrrhos war des Agathokles Tochtermann,
sein Sohn, der damals sechzehnjaehrige Alexander, des Agathokles Enkel, beide
in jeder Beziehung die natuerlichen Erben der hochfliegenden Plaene des Herrn
von Syrakus; und wenn es mit der Freiheit doch zu Ende war, konnte Syrakus
Ersatz darin finden, die Hauptstadt eines westhellenischen Reiches zu sein. So
trugen die Syrakusaner gleich den Tarentinern und unter aehnlichen Bedingungen
dem Koenig Pyrrhos freiwillig die Herrschaft entgegen (um 475 279), und durch
eine seltene Fuegung der Dinge schien sich alles zu vereinigen zum Gelingen der
grossartigen, zunaechst auf den Besitz von Tarent und Syrakus gebauten Plaene
des Epeirotenkoenigs.



Freilich war die naechste Folge von dieser Vereinigung der italischen und
sizilischen Griechen unter eine Hand, dass auch die Gegner sich enger
zusammenschlossen. Karthago und Rom verwandelten ihre alten Handelsvertraege
jetzt in ein Offensiv- und Defensivbuendnis gegen Pyrrhos (475 279), dessen
Bedingungen dahin lauteten, dass, wenn Pyrrhos roemisches oder karthagisches
Gebiet betrete, der nicht angegriffene Teil dem angegriffenen auf dessen Gebiet
Zuzug leisten und die Hilfstruppen selbst besolden solle; dass in solchem Falle
Karthago die Transportschiffe zu stellen und auch mit der Kriegsflotte den
Roemern beizustehen sich verpflichte, doch solle deren Bemannung nicht gehalten
sein, zu Lande fuer die Roemer zu fechten; dass endlich beide Staaten sich das
Wort gaeben, keinen Sonderfrieden mit Pyrrhos zu schliessen. Der Zweck des
Vertrages war auf roemischer Seite, einen Angriff auf Tarent moeglich zu machen
und Pyrrhos von der Heimat abzuschneiden, was beides ohne Mitwirkung der
punischen Flotte nicht ausfuehrbar war, auf seiten der Karthager, den Koenig in
Italien festzuhalten, um ihre Absichten auf Syrakus ungestoert ins Werk setzen
zu koennen ^4. Es lag also im Interesse beider Maechte, zunaechst sich des
Meeres zwischen Italien und Sizilien zu versichern. Eine starke karthagische
Flotte von 120 Segeln unter dem Admiral Mago ging von Ostia, wohin Mago sich
begeben zu haben scheint, um jenen Vertrag abzuschliessen, nach der sizilischen
Meerenge. Die Mamertiner, die fuer ihre Frevel gegen die griechische
Bevoelkerung Messanas die gerechte Strafe erwartete, wenn Pyrrhos in Sizilien
und Italien ans Regiment kam, schlossen sich eng an die Roemer und Karthager
und sicherten diesen die sizilische Seite des Passes. Gern haetten die
Verbuendeten auch Rhegion auf der gegenueberliegenden Kueste in ihre Gewalt
gebracht; allein verzeihen konnte Rom der kampanischen Besatzung unmoeglich,
und ein Versuch der vereinigten Roemer und Karthager, sich der Stadt mit
gewaffneter Hand zu bemaechtigen, schlug fehl. Von dort segelte die
karthagische Flotte nach Syrakus und blockierte die Stadt von der Seeseite,
waehrend gleichzeitig ein starkes phoenikisches Heer die Belagerung zu Lande
begann (476 278). Es war hohe Zeit, dass Pyrrhos in Syrakus erschien; aber
freilich standen in Italien die Angelegenheiten keineswegs so, dass er und
seine Truppen dort entbehrt werden konnten. Die beiden Konsuln des Jahres 476
(278) Gaius Fabricius Luscinus und Quintus Aemilius Papus, beide erprobte
Generale, hatten den neuen Feldzug kraeftig begonnen, und obwohl bisher die
Roemerin diesem Kriege nur Niederlagen erlitten hatten, waren nicht sie es,
sondern die Sieger, die sich ermattet fuehlten und den Frieden
herbeiwuenschten. Pyrrhos machte noch einen Versuch, ein leidliches Abkommen zu
erlangen. Der Konsul Fabricius hatte dem Koenig einen Elenden zugesandt, der
ihm den Antrag gemacht, gegen gute Bezahlung den Koenig zu vergiften. Zum Dank
gab der Koenig nicht bloss alle roemischen Gefangenen ohne Loesegeld frei,
sondern er fuehlte sich so hingerissen von dem Edelsinn seiner tapferen Gegner,
dass er zur Belohnung ihnen selber einen ungemein billigen und guenstigen
Frieden antrug. Kineas scheint noch einmal nach Rom gegangen zu sein und
Karthago ernstlich gefuerchtet zu haben, dass sich Rom zum Frieden bequeme.
Indes der Senat blieb fest und wiederholte seine fruehere Antwort. Wollte der
Koenig nicht Syrakus den Karthagern in die Haende fallen und damit seinen
grossen Plan sich zerstoeren lassen, so blieb ihm nichts anderes uebrig, als
seine italischen Bundesgenossen preiszugeben und sich vorlaeufig auf den Besitz
der wichtigsten Hafenstaedte, namentlich von Tarent und Lokri, zu beschraenken.
Vergebens beschworen ihn die Lucaner und Samniten, sie nicht im Stich zu
lassen; vergebens forderten die Tarentiner ihn auf, entweder seiner
Feldherrnpflicht nachzukommen oder die Stadt ihnen zurueckzugeben. Den Klagen
und Vorwuerfen setzte der Koenig Vertroestungen auf kuenftige bessere Zeiten
oder auch derbe Abweisung entgegen; Milon blieb in Tarent zurueck, des Koenigs
Sohn Alexander in Lokri und mit der Hauptmacht schiffte noch im Fruehjahr 476
(278) sich Pyrrhos in Tarent nach Syrakus ein.



————————————————————————————



^4 Die spaeteren Roemer und mit ihnen die neueren geben dem Buendnis die
Wendung, als haetten die Roemer absichtlich vermieden, die karthagische Hilfe
in Italien anzunehmen. Das waere unvernuenftig gewesen, und die Tatsachen
sprechen dagegen. Dass Mago in Ostia nicht landete, erklaert sich nicht aus
solcher Vorsicht, sondern einfach daraus, dass Latium von Pyrrhos ganz und gar
nicht bedroht war und karthagischen Beistandes also nicht bedurfte; und vor
Rhegion kaempften die Karthager allerdings fuer Rom.



————————————————————————————



Nach Pyrrhos’ Abzug erhielten die Roemer freie Hand in Italien, wo
niemand ihnen auf offenem Felde zu widerstehen wagte und die Gegner ueberall
sich einschlossen in ihre Festen oder in ihre Waelder. Indes der Kampf ging
nicht so schnell zu Ende, wie man wohl gehofft haben mochte, woran teils die
Natur dieses Gebirgs- und Belagerungskrieges schuld war, teils wohl auch die
Erschoepfung der Roemer, von deren furchtbaren Verlusten das Sinken der
Buergerrolle von 473 (281) auf 479 (275) um 17000 Koepfe zeugt. Noch im Jahre
476 (278) gelang es dem Konsul Gaius Fabricius, die bedeutende tarentinische
Pflanzstadt Herakleia zu einem Sonderfrieden zu bringen, der ihr unter den
guenstigsten Bedingungen gewaehrt ward. Im Feldzug von 477 (277) schlug man
sich in Samnium herum, wo ein leichtsinnig unternommener Angriff auf die
verschanzten Hoehen den Roemern viele Leute kostete, und wandte sich alsdann
nach dem suedlichen Italien, wo die Lucaner und Brettier geschlagen wurden.
Dagegen kam bei einem Versuch, Kroton zu ueberrumpeln, Milon von Tarent aus den
Roemern zuvor; die epeirotische Besatzung machte alsdann sogar einen
gluecklichen Ausfall gegen das belagernde Heer. Indes gelang es endlich dem
Konsul dennoch, dieselbe durch eine Kriegslist zum Abmarsch zu bestimmen und
der unverteidigten Stadt sich zu bemaechtigen (477 277). Wichtiger war es, dass
die Lokrenser, die frueher die roemische Besatzung dem Koenig ausgeliefert
hatten, jetzt, den Verrat durch Verrat suehnend, die epeirotische erschlugen;
womit die ganze Suedkueste in den Haenden der Roemer war mit Ausnahme von
Rhegion und Tarent. Indes mit diesen Erfolgen war man im wesentlichen doch
wenig gefoerdert. Unteritalien selbst war laengst wehrlos; Pyrrhos aber war
nicht bezwungen, solange Tarent in seinen Haenden und ihm damit die
Moeglichkeit blieb, den Krieg nach Belieben wieder zu erneuern, und an die
Belagerung dieser Stadt konnten die Roemer nicht denken. Selbst davon
abgesehen, dass in dem durch Philipp von Makedonien und Demetrios den Belagerer
umgeschaffenen Festungskrieg die Roemer gegen einen erfahrenen und
entschlossenen griechischen Kommandanten im entschiedensten Nachteil waren,
bedurfte es dazu einer starken Flotte, und obwohl der karthagische Vertrag den
Roemern Unterstuetzung zur See verhiess, so standen doch Karthagos eigene
Angelegenheiten in Sizilien durchaus nicht so, dass es diese haette gewaehren
koennen.



Pyrrhos’ Landung auf der Insel, welche trotz der karthagischen Flotte
ungehindert erfolgt war, hatte dort mit einem Schlage die Lage der Dinge
veraendert. Er hatte Syrakus sofort entsetzt, alle freien Griechenstaedte in
kurzer Zeit in seiner Hand vereinigt und als Haupt der sikeliotischen
Konfoederation den Karthagern fast ihre saemtlichen Besitzungen entrissen. Kaum
vermochten mit Hilfe der damals auf dem Mittelmeer ohne Nebenbuhler
herrschenden karthagischen Flotte sich die Karthager in Lilybaeon, die
Mamertiner in Messana, und auch hier unter steten Angriffen, zu behaupten.
Unter solchen Umstaenden waere in Gemaessheit des Vertrags von 475 (279) viel
eher Rom im Fall gewesen, den Karthagern auf Sizilien Beistand zu leisten, als
Karthago mit seiner Flotte den Roemern Tarent erobern zu helfen; ueberhaupt
aber war man eben von keiner Seite sehr geneigt, dem Bundesgenossen die Macht
zu sichern oder gar zu erweitern. Karthago hatte den Roemern die Hilfe erst
angeboten, als die wesentliche Gefahr vorueber war; diese ihrerseits hatten
nichts getan, den Abzug des Koenigs aus Italien, den Sturz der karthagischen
Macht in Sizilien zu verhindern. Ja in offener Verletzung der Vertraege hatte
Karthago sogar dem Koenig einen Sonderfrieden angetragen und gegen den
ungestoerten Besitz von Lilybaeon sich erboten, auf die uebrigen sizilischen
Besitzungen zu verzichten, sogar dem Koenig Geld und Kriegsschiffe zur
Verfuegung zu stellen, natuerlich zur Ueberfahrt nach Italien und zur
Erneuerung des Krieges gegen Rom. Indes es war einleuchtend, dass mit dem
Besitz von Lilybaeon und der Entfernung des Koenigs die Stellung der Karthager
auf der Insel ungefaehr dieselbe geworden waere, wie sie vor Pyrrhos’
Landung gewesen war; sich selbst ueberlassen waren die griechischen Staedte
ohnmaechtig und das verlorene Gebiet leicht wiedergewonnen. So schlug Pyrrhos
den nach zwei Seiten hin perfiden Antrag aus und ging daran, sich selber eine
Kriegsflotte zu erbauen. Nur Unverstand und Kurzsichtigkeit haben dies spaeter
getadelt; es war vielmehr ebenso notwendig als mit den Mitteln der Insel leicht
durchzufuehren. Abgesehen davon, dass der Herr von Ambrakia, Tarent und Syrakus
nicht ohne Seemacht sein konnte, bedurfte er der Flotte, um Lilybaeon zu
erobern, um Tarent zu schuetzen, um Karthago daheim anzugreifen, wie es
Agathokles, Regulus, Scipio vor- und nachher mit so grossem Erfolg getan. Nie
stand Pyrrhos seinem Ziele naeher als im Sommer 478 (276), wo er Karthago
gedemuetigt vor sich sah, Sizilien beherrschte und mit Tarents Besitz einen
festen Fuss in Italien behauptete, und wo die neugeschaffene Flotte, die alle
diese Erfolge zusammenknuepfen, sichern und steigern sollte, zur Abfahrt fertig
im Hafen von Syrakus lag.



Die wesentliche Schwaeche von Pyrrhos’ Stellung beruhte auf seiner
fehlerhaften inneren Politik. Er regierte Sizilien wie er Ptolemaeos hatte in
Aegypten herrschen sehen; er respektierte die Gemeindeverfassungen nicht,
setzte seine Vertrauten zu Amtleuten ueber die Staedte wann und auf so lange es
ihm gefiel, gab anstatt der einheimischen Geschworenen seine Hofleute zu
Richtern, sprach Konfiskationen, Verbannungen, Todesurteile nach Gutduenken aus
und selbst ueber diejenigen, die seine Ueberkunft nach Sizilien am lebhaftesten
betrieben hatten, legte Besatzungen in die Staedte und beherrschte Sizilien
nicht als der Fuehrer des Nationalbundes, sondern als Koenig. Mochte er dabei
nach orientalisch-hellenistischen Begriffen sich ein guter und weiser Regent zu
sein duenken und auch wirklich sein, so ertrugen doch die Griechen diese
Verpflanzung des Diadochensystems nach Syrakus mit aller Ungeduld einer in
langer Freiheitsagonie aller Zucht entwoehnten Nation; sehr bald duenkte das
karthagische Joch dem toerichten Volk ertraeglicher als das neue
Soldatenregiment. Die bedeutendsten Staedte knuepften mit den Karthagern, ja
mit den Mamertinern Verbindungen an; ein starkes karthagisches Heer wagte
wieder, sich auf der Insel zu zeigen und, ueberall von den Griechen
unterstuetzt, machte es reissende Fortschritte. Zwar in der Schlacht, die
Pyrrhos ihm lieferte, war das Glueck wie immer mit dem “Adler”;
allein es hatte sich bei dieser Gelegenheit offenbart, wie die Stimmung auf der
Insel war und was kommen konnte und musste, wenn der Koenig sich entfernte.



Zu diesem ersten und wesentlichsten Fehler fuegte Pyrrhos einen zweiten: er
ging mit der Flotte statt nach Lilybaeon nach Tarent. Augenscheinlich musste
er, eben bei der Gaerung in den Gemuetern der Sikelioten, vor allen Dingen erst
von dieser Insel die Karthager ganz verdraengt und damit den Unzufriedenen den
letzten Rueckhalt abgeschnitten haben, ehe er nach Italien sich wenden durfte;
hier war nichts zu versaeumen, denn Tarent war ihm sicher genug und an den
uebrigen Bundesgenossen, nachdem sie einmal aufgegeben waren, jetzt wenig
gelegen. Es ist begreiflich, dass sein Soldatensinn ihn trieb, den nicht sehr
ehrenvollen Abzug vom Jahre 476 (278) durch eine glaenzende Wiederkehr
auszutilgen und dass ihm das Herz blutete, wenn er die Klagen der Lucaner und
Samniten vernahm. Allein Aufgaben, wie sie Pyrrhos sich gestellt hatte, koennen
nur geloest werden von eisernen Naturen, die das Mitleid und selbst das
Ehrgefuehl zu beherrschen vermoegen; und eine solche war Pyrrhos nicht.



Die verhaengnisvolle Einschiffung fand statt gegen das Ende des Jahres 478
(276). Unterwegs hatte die neue syrakusanische Flotte mit der karthagischen ein
heftiges Gefecht zu bestehen und buesste darin eine betraechtliche Anzahl
Schiffe ein. Die Entfernung des Koenigs und die Kunde von diesem ersten Unfall
genuegten zum Sturz des sikeliotischen Reiches; auf sie hin weigerten alle
Staedte dem abwesenden Koenig Geld und Truppen und der glaenzende Staat brach
schneller noch als er entstanden war wiederum zusammen, teils weil der Koenig
selbst die Treue und Liebe, auf der jedes Gemeinwesen ruht, in den Herzen
seiner Untertanen untergraben hatte, teils weil es dem Volk an der Hingebung
fehlte, zur Rettung der Nationalitaet auf vielleicht nur kurze Zeit der
Freiheit zu entsagen. Damit war Pyrrhos’ Unternehmen gescheitert, der
Plan seines Lebens ohne Aussicht dahin; er ist fortan ein Abenteurer, der es
fuehlt, dass er viel gewesen und nichts mehr ist, der den Krieg nicht mehr als
Mittel zum Zwecke fuehrt, sondern, um in wildem Wuerfelspiel sich zu betaeuben
und womoeglich im Schlachtgetuemmel einen Soldatentod zu finden. An der
italischen Kueste angelangt, begann der Koenig mit einem Versuch, sich Rhegions
zu bemaechtigen, aber mit Hilfe der Mamertiner schlugen die Kampaner den
Angriff ab, und in dem hitzigen Gefecht vor der Stadt ward der Koenig selbst
verwundet, indem er einen feindlichen Offizier vom Pferde hieb. Dagegen
ueberrumpelte er Lokri, dessen Einwohner die Niedermetzelung der epeirotischen
Besatzung schwer buessten, und pluenderte den reichen Schatz des
Persephonetempels daselbst, um seine leere Kasse zu fuellen. So gelangte er
nach Tarent, angeblich mit 20000 Mann zu Fuss und 3000 Reitern. Aber es waren
nicht mehr die erprobten Veteranen von vordem und nicht mehr begruessten die
Italiker in ihnen ihre Retter; das Vertrauen und die Hoffnung, damit man den
Koenig fuenf Jahre zuvor empfing, waren gewichen, den Verbuendeten Geld und
Mannschaft ausgegangen. Den schwer bedraengten Samniten, in deren Gebiet die
Roemer 478/79 (276/75) ueberwintert hatten, zu Hilfe rueckte der Koenig im
Fruehjahr 479 (275) ins Feld und zwang bei Benevent auf dem Arusinischen Felde
den Konsul Manius Curius zur Schlacht, bevor er sich mit seinem von Lucanien
heranrueckenden Kollegen vereinigen konnte. Aber die Heeresabteilung, die den
Roemern in die Flanke zu fallen bestimmt war, verirrte sich waehrend des
Nachtmarsches in den Waeldern und blieb im entscheidenden Augenblick aus; und
nach heftigem Kampf entschieden auch hier wieder die Elefanten die Schlacht,
aber diesmal fuer die Roemer, indem sie, von den zur Bedeckung des Lagers
aufgestellten Schuetzen in Verwirrung gebracht, auf ihre eigenen Leute sich
warfen. Die Sieger besetzten das Lager; in ihre Haende fielen 1300 Gefangene
und vier Elefanten - die ersten, die Rom sah, ausserdem eine unermessliche
Beute, aus deren Erloes spaeter in Rom der Aquaedukt, welcher das Aniowasser
von Tibur nach Rom fuehrte, gebaut ward. Ohne Truppen, um das Feld zu halten,
und ohne Geld sandte Pyrrhos an seine Verbuendeten, die ihm zur Ausruestung
nach Italien gesteuert hatten, die Koenige von Makedonien und Asien; aber auch
in der Heimat fuerchtete man ihn nicht mehr und schlug die Bitte ab.
Verzweifelnd an dem Erfolg gegen Rom und erbittert durch diese Weigerungen
liess Pyrrhos Besatzung in Tarent und ging selber noch im selben Jahre (479
275) heim nach Griechenland, wo eher noch als bei dem stetigen und gemessenen
Gang der italischen Verhaeltnisse sich dem verzweifelten Spieler eine Aussicht
eroeffnen mochte. In der Tat gewann er nicht bloss schnell zurueck, was von
seinem Reiche war abgerissen worden, sondern er griff noch einmal und nicht
ohne Erfolg nach der makedonischen Krone. Allein an Antigonos Gonatas’
ruhiger und umsichtiger Politik und mehr noch an seinem eigenen Ungestuem und
der Unfaehigkeit, den stolzen Sinn zu zaehmen, scheiterten auch seine letzten
Plaene; er gewann noch Schlachten, aber keinen dauernden Erfolg mehr und fand
sein Ende in einem elenden Strassengefecht im peloponnesischen Argos (482 272).



In Italien ist der Krieg zu Ende mit der Schlacht bei Benevent; langsam
verenden die letzten Zuckungen der nationalen Partei. Zwar so lange der
Kriegsfuerst, dessen maechtiger Arm es gewagt hatte, dem Schicksal in die
Zuegel zu fallen, noch unter den Lebenden war, hielt er, wenngleich abwesend,
gegen Rom die feste Burg von Tarent. Mochte auch nach des Koenigs Entfernung in
der Stadt die Friedenspartei die Oberhand gewinnen, Milon, der fuer Pyrrhos
darin den Befehl fuehrte, wies ihre Anmutungen ab und liess die roemisch
gesinnten Staedter in dem Kastell, das sie im Gebiet von Tarent sich errichtet
hatten, auf ihre eigene Hand mit Rom Frieden schliessen, wie es ihnen beliebte,
ohne darum seine Tore zu oeffnen. Aber als nach Pyrrhos’ Tode eine
karthagische Flotte in den Hafen einlief und Milon die Buergerschaft im Begriff
sah, die Stadt an die Karthager auszuliefern, zog er es vor, dem roemischen
Konsul Lucius Papirius die Burg zu uebergeben (482 272) und damit fuer sich und
die Seinigen freien Abzug zu erkaufen. Fuer die Roemer war dies ein ungeheurer
Gluecksfall. Nach den Erfahrungen, die Philipp vor Perinth und Byzanz,
Demetrios vor Rhodos, Pyrrhos vor Lilybaeon gemacht hatten, laesst sich
bezweifeln, ob die damalige Strategik ueberhaupt imstande war, eine
wohlbefestigte und wohlverteidigte und von der See her zugaengliche Stadt zur
Uebergabe zu zwingen; und welche Wendung haetten die Dinge nehmen moegen, wenn
Tarent das in Italien fuer die Phoeniker geworden waere, was in Sizilien
Lilybaeon fuer sie gewesen war! Indes das Geschehene war nicht zu aendern. Der
karthagische Admiral, da er die Burg in den Haenden der Roemer sah, erklaerte,
nur vor Tarent erschienen zu sein, um dem Vertrage gemaess den Bundesgenossen
bei der Belagerung der Stadt Hilfe zu leisten, und ging unter Segel nach
Afrika; und die roemische Gesandtschaft, welche wegen der versuchten Okkupation
von Tarent Aufklaerung zu fordern und Beschwerde zu fuehren nach Karthago
gesandt ward, brachte nichts zurueck als die feierliche und eidliche
Bekraeftigung dieser angeblichen bundesfreundlichen Absicht, wobei man denn
auch in Rom vorlaeufig sich beruhigte. Die Tarentiner erhielten, vermutlich
durch Vermittlung ihrer Emigrierten, die Autonomie von den Roemern zurueck;
aber Waffen und Schiffe mussten ausgeliefert und die Mauern niedergerissen
werden.



In demselben Jahre, in dem Tarent roemisch ward, unterwarfen sich endlich auch
die Samniten, Lucaner und Brettier, welche letztere die Haelfte des
eintraeglichen und fuer den Schiffbau wichtigen Silawaldes abtreten mussten.



Endlich traf auch die seit zehn Jahren in Rhegion hausende Bande die Strafe
fuer den gebrochenen Fahneneid wie fuer den Mord der rheginischen Buergerschaft
und der Besatzung von Kroton. Es war zugleich die allgemeine Sache der Hellenen
gegen die Barbaren, welche Rom hier vertrat; der neue Herr von Syrakus, Hieron,
unterstuetzte darum auch die Roemer vor Rhegion durch Sendung von Lebensmitteln
und Zuzug und machte gleichzeitig einen mit der roemischen Expedition gegen
Rhegion kombinierten Angriff auf deren Stamm- und Schuldgenossen in Sizilien,
die Mamertiner in Messana. Die Belagerung der letzteren Stadt zog sich sehr in
die Laenge; dagegen wurde Rhegion, obwohl auch hier die Meuterer hartnaeckig
und lange sich wehrten, im Jahre 484 (270) von den Roemern erstuermt, was von
der Besatzung uebrig war, in Rom auf offenem Markte gestaeupt und enthauptet,
die alten Einwohner aber zurueckgerufen und soviel moeglich in ihr Vermoegen
wieder eingesetzt. So war im Jahre 484 (270) ganz Italien zur Untertaenigkeit
gebracht. Nur die hartnaeckigsten Gegner Roms, die Samniten, setzten trotz des
offiziellen Friedensschlusses noch als “Raeuber” den Kampf fort,
sodass sogar im Jahre 485 (269) noch einmal beide Konsuln gegen sie geschickt
werden mussten. Aber auch der hochherzigste Volksmut, die tapferste
Verzweiflung gehen einmal zu Ende; Schwert und Galgen brachten endlich auch den
samnitischen Bergen die Ruhe.



Zur Sicherung dieser ungeheuren Erwerbungen wurde wiederum eine Reihe von
Kolonien angelegt: in Lucanien Paestum und Cosa (481 273), als Zwingburgen fuer
Samnium Beneventum (486 268) und Aesernia (um 491 263), als Vorposten gegen die
Gallier Ariminum (486 268), in Picenum Firmum (um 490 264) und die
Buergerkolonie Castrum novum; die Fortfuehrung der grossen Suedchaussee, welche
an der Festung Benevent eine neue Zwischenstation zwischen Capua und Venusia
erhielt, bis zu den Haefen von Tarent und Brundisium und die Kolonisierung des
letzteren Seeplatzes, den die roemische Politik zum Nebenbuhler und Nachfolger
des tarentinischen Emporiums sich ausersehen hatte, wurden vorbereitet. Die
neuen Festungs- und Strassenanlagen veranlassten noch einige Kriege mit den
kleinen Voelkerschaften, deren Gebiet durch dieselben geschmaelert ward, den
Picentern (485, 486 269, 268), von denen eine Anzahl in die Gegend von Salernum
verpflanzt ward, den Sallentinern um Brundisium (487, 488 267, 266), den
umbrischen Sassinaten (487, 488 267, 266), welche letzte nach der Austreibung
der Senonen das Gebiet von Ariminum besetzt zu haben scheinen. Durch diese
Anlagen ward die Herrschaft Roms ueber das unteritalische Binnenland und die
ganze italische Ostkueste vom Ionischen Meer bis zur keltischen Grenze
ausgedehnt.



Bevor wir die politische Ordnung darstellen, nach der das also geeinigte
Italien von Rom aus regiert ward, bleibt es noch uebrig, auf die
Seeverhaeltnisse im vierten und fuenften Jahrhundert einen Blick zu werfen. Es
waren in dieser Zeit wesentlich Syrakus und Karthago, die um die Herrschaft in
den westlichen Gewaessern miteinander rangen; im ganzen ueberwog trotz der
grossen Erfolge, welche Dionysios (348-389 406-365), Agathokles (437-465
317-289) und Pyrrhos (476-478 278-276) voruebergehend zur See erlangten, doch
hier Karthago und sank Syrakus mehr und mehr zu einer Seemacht zweiten Ranges
herab. Mit Etruriens Bedeutung zur See war es voellig vorbei; die bisher
etruskische Insel Korsika kam, wenn nicht gerade in den Besitz, doch unter die
maritime Suprematie der Karthager. Tarent, das eine Zeitlang noch eine Rolle
gespielt hatte, ward durch die roemische Okkupation gebrochen. Die tapferen
Massalioten behaupteten sich wohl in ihren eigenen Gewaessern; aber in die
Vorgaenge auf den italischen griffen sie nicht wesentlich ein. Die uebrigen
Seestaedte kamen kaum noch ernstlich in Betracht.



Rom selber entging dem gleichen Schicksal nicht; in seinen eigenen Gewaessern
herrschten ebenfalls fremde Flotten. Wohl war es Seestadt von Haus aus und ist
in der Zeit seiner Frische seinen alten Traditionen niemals so untreu geworden,
dass es die Kriegsmarine gaenzlich vernachlaessigt haette, und nie so toericht
gewesen, bloss Kontinentalmacht sein zu wollen. Latium lieferte zum Schiffbau
die schoensten Staemme, welche die geruehmten unteritalischen bei weitem
uebertrafen, und die fortdauernd in Rom unterhaltenen Docks beweisen allein
schon, dass man dort nie darauf verzichtet hat, eine eigene Flotte zu besitzen.
Indes waehrend der gefaehrlichen Krisen, welche die Vertreibung der Koenige,
die inneren Erschuetterungen in der roemisch-latinischen Eidgenossenschaft und
die ungluecklichen Kriege gegen die Etrusker und die Kelten ueber Rom brachten,
konnten die Roemer sich um den Stand der Dinge auf dem Mittelmeer nur wenig
bekuemmern, und bei der immer entschiedener hervortretenden Richtung der
roemischen Politik auf Unterwerfung des italischen Kontinents verkuemmerte die
Seemacht. Es ist bis zum Ende des vierten Jahrhunderts (ca. 350) kaum von
latinischen Kriegsschiffen die Rede, ausser dass auf einem roemischen das
Weihgeschenk aus der veientischen Beute nach Delphi gesandt ward (360 394). Die
Antiaten freilich fuhren fort, ihren Handel mit bewaffneten Schiffen und also
auch gelegentlich das Piratengewerbe zu betreiben und der “tyrrhenische
Korsar” Postumius, den Timoleon um 415 (339) aufbrachte, koennte
allerdings ein Antiate gewesen sein; aber unter den Seemaechten jener Zeit
zaehlten sie schwerlich mit und waere es der Fall gewesen, so wuerde bei der
Stellung Antiums zu Rom darin fuer Rom nichts weniger als ein Vorteil gelegen
haben. Wie weit es um das Jahr 400 (ca. 350) mit dem Verfall der roemischen
Seemacht gekommen war, zeigt die Auspluenderung der latinischen Kuesten durch
eine griechische, vermutlich sizilische Kriegsflotte im Jahre 405 (349),
waehrend zugleich keltische Haufen das latinische Land brandschatzend
durchzogen. Das Jahr darauf (406 348), und ohne Zweifel unter dem unmittelbaren
Eindruck dieser bedenklichen Ereignisse, schlossen die roemische Gemeinde und
die Phoeniker von Karthago, beiderseits fuer sich und die abhaengigen
Bundesgenossen, einen Handels- und Schiffahrtsvertrag, die aelteste roemische
Urkunde, von der der Text, freilich nur in griechischer Uebersetzung, auf uns
gekommen ist ^5. Die Roemer mussten darin sich verpflichten, die libysche
Kueste westlich vom Schoenen Vorgebirge (Cap Bon), Notfaelle ausgenommen, nicht
zu befahren; dagegen erhielten sie freien Verkehr gleich den einheimischen auf
Sizilien, soweit dies karthagisch war, und in Afrika und Sardinien wenigstens
das Recht, gegen den unter Zuziehung der karthagischen Beamten festgestellten
und von der karthagischen Gemeinde garantierten Kaufpreis ihre Waren
abzusetzen. Den Karthagern scheint wenigstens in Rom, vielleicht in ganz Latium
freier Verkehr zugestanden zu sein, nur machten sie sich anheischig, die
botmaessigen latinischen Gemeinden nicht zu vergewaltigen, auch, wenn sie als
Feinde den latinischen Boden betreten wuerden, dort nicht Nachtquartier zu
nehmen - also ihre Seeraeuberzuege nicht in das Binnenland auszudehnen - noch
gar Festungen im latinischen Lande anzulegen. Wahrscheinlich in dieselbe Zeit
gehoert auch der oben schon erwaehnte Vertrag zwischen Rom und Tarent, von
dessen Entstehungszeit nur berichtet wird, dass er laengere Zeit vor 472 (282)
abgeschlossen ward; durch denselben verpflichteten sich die Roemer, gegen
welche Zusicherungen tarentinischerseits wird nicht gesagt, die Gewaesser
oestlich vom Lakinischen Vorgebirge nicht zu befahren, wodurch sie also voellig
vom oestlichen Becken des Mittelmeeres ausgeschlossen wurden.




————————————————————-



^5 Die Nachweisung, dass die bei Polybios (3, 22) mitgeteilte Urkunde nicht dem
Jahre 245 (509), sondern dem Jahre 406 (348) angehoert, ist in der Roemischen
Chronologie bis auf Caesar. 2. Aufl. Berlin 1859, S. 320f., gegeben worden.



————————————————————-



Es waren dies Niederlagen so gut wie die an der Allia, und auch der roemische
Senat scheint sie als solche empfunden und die guenstige Wendung, die die
italischen Verhaeltnisse bald nach dem Abschluss der demuetigenden Vertraege
mit Karthago und Tarent fuer Rom nahmen, mit aller Energie benutzt zu haben, um
die gedrueckte maritime Stellung zu verbessern. Die wichtigsten Kuestenstaedte
wurden mit roemischen Kolonien belegt: der Hafen von Caere, Pyrgi, dessen
Kolonisierung wahrscheinlich in diese Zeit faellt; ferner an der Westkueste
Antium im Jahre 415 (339); Tarracina im Jahre 425 (329), die Insel Pontia 441
(313), womit, da Ardea und Circeii bereits frueher Kolonisten empfangen hatten,
alle namhaften Seeplaetze im Gebiet der Rutuler und Volsker latinische oder
Buergerkolonien geworden waren; weiter im Gebiet der Aurunker Minturnae und
Sinuessa im Jahre 459 (295), im lucanischen Paestum und Cosa im Jahre 481
(273), und am adriatischen Litoral Sena gallica und Castrum novum um das Jahr
471 (283), Ariminum im Jahre 486 (268), wozu noch die gleich nach der
Beendigung des Pyrrhischen Krieges erfolgte Besetzung von Brundisium
hinzukommt. In der groesseren Haelfte dieser Ortschaften, den Buerger- oder
Seekolonien ^6, war die junge Mannschaft vom Dienst in den Legionen befreit und
lediglich bestimmt, die Kuesten zu ueberwachen. Die gleichzeitige
wohlueberlegte Bevorzugung der unteritalischen Griechen vor ihren sabellischen
Nachbarn, namentlich der ansehnlichen Gemeinden Neapolis, Rhegion, Lokri,
Thurii, Herakleia, und deren gleichartige und unter gleichartigen Bedingungen
gewaehrte Befreiung vom Zuzug zum Landheer vollendete das um die Kuesten
Italiens gezogene roemische Netz.



————————————————————-



^6 Es waren dies Pyrgi, Ostia, Antium, Tarracina, Minturnae, Sinuessa, Sena
gallica und Castrum novum.



————————————————————



Aber mit einer staatsmaennischen Sicherheit, von welcher die folgenden
Generationen haetten lernen koennen, erkannten es die leitenden Maenner des
roemischen Gemeinwesens, dass alle diese Kuestenbefestigungen und
Kuestenbewachungen unzulaenglich bleiben mussten, wenn nicht die Kriegsmarine
des Staats wieder auf einen achtunggebietenden Fuss gebracht ward. Einen
gewissen Grund dazu legte schon nach der Unterwerfung von Antium (416 338) die
Abfuehrung der brauchbaren Kriegsgaleeren in die roemischen Docks; die
gleichzeitige Verfuegung indes, dass die Antiaten sich alles Seeverkehrs zu
enthalten haetten ^7, charakterisiert mit schneidender Deutlichkeit, wie
ohnmaechtig damals die Roemer noch zur See sich fuehlten und wie voellig ihre
Seepolitik noch aufging in der Okkupierung der Kuestenplaetze. Als sodann die
sueditalischen Griechenstaedte, zuerst 428 (326) Neapel, in die roemische
Klientel eintraten, machten die Kriegsschiffe, welche jede dieser Staedte sich
verpflichtete, den Roemern als bundesmaessige Kriegshilfe zu stellen, zu einer
roemischen Flotte wenigstens wieder einen Anfang. Im Jahre 443 (311) wurden
weiter infolge eines eigens deswegen gefassten Buergerschaftsschlusses zwei
Flottenherren (duoviri navales) ernannt, und diese roemische Seemacht wirkte im
Samnitischen Kriege mit bei der Belagerung von Nuceria. Vielleicht gehoert
selbst die merkwuerdige Sendung einer roemischen Flotte von 25 Segeln zur
Gruendung einer Kolonie auf Korsika, welcher Theophrastos in seiner um 446
(308) geschriebenen Pflanzengeschichte gedenkt, dieser Zeit an. Wie wenig aber
mit allem dem unmittelbar erreicht war, zeigt der im Jahre 448 (306) erneuerte
Vertrag mit Karthago. Waehrend die Italien und Sizilien betreffenden
Bestimmungen des Vertrages von 406 (348) unveraendert blieben, wurde den
Roemern ausser der Befahrung der oestlichen Gewaesser jetzt weiter die frueher
gestattete des Atlantischen Meers, sowie der Handelsverkehr mit den Untertanen
Karthagos in Sardinien und Afrika, endlich wahrscheinlich auch die Festsetzung
auf Korsika ^8 untersagt, sodass nur das karthagische Sizilien und Karthago
selbst ihrem Handel geoeffnet blieben. Man erkennt hier die mit der Ausdehnung
der roemischen Kuestenherrschaft steigende Eifersucht der herrschenden
Seemacht: sie zwang die Roemer, sich ihrem Prohibitivsystem zu fuegen, sich von
den Produktionsplaetzen im Okzident und im Orient ausschliessen zu lassen - in
diesen Zusammenhang gehoert noch die Erzaehlung von der oeffentlichen Belohnung
des phoenikischen Schiffers, der ein in den Atlantischen Ozean ihm
nachsteuerndes roemisches Fahrzeug mit Aufopferung seines eigenen auf eine
Sandbank gefuehrt hatte - und ihre Schiffahrt auf den engen Raum des westlichen
Mittelmeers vertragsmaessig zu beschraenken, um nur ihre Kueste nicht der
Pluenderung preiszugeben und die alte und wichtige Handelsverbindung mit
Sizilien zu sichern. Die Roemer mussten sich fuegen; aber sie liessen nicht ab
von den Bemuehungen, ihr Seewesen aus seiner Ohnmacht zu reissen. Eine
durchgreifende Massregel in diesem Sinne war die Einsetzung der vier
Flottenquaestoren (quaestores classici) im Jahre 487 (267), von denen der erste
in Ostia, dem Seehafen der Stadt Rom, seinen Sitz erhielt, der zweite von
Cales, damals der Hauptstadt des roemischen Kampaniens, aus die kampanischen
und grossgriechischen, der dritte von Ariminum aus die transapenninischen
Haefen zu beaufsichtigen hatte; der Bezirk des vierten ist nicht bekannt. Diese
neuen staendigen Beamten waren zwar nicht allein, aber doch mitbestimmt, die
Kuesten zu ueberwachen und zum Schutze derselben eine Kriegsmarine zu bilden.
Die Absicht des roemischen Senats, die Selbstaendigkeit zur See
wiederzugewinnen und teils die maritimen Verbindungen Tarents abzuschneiden,
teils den von Epeiros kommenden Flotten das Adriatische Meer zu sperren, teils
sich von der karthagischen Suprematie zu emanzipieren, liegt deutlich zutage.
Das schon eroerterte Verhaeltnis zu Karthago waehrend des letzten italischen
Krieges weist davon die Spuren auf. Zwar zwang Koenig Pyrrhos die beiden
grossen Staedte noch einmal - es war das letzte Mal - zum Abschluss einer
Offensivallianz; allein die Lauigkeit und Treulosigkeit dieses Buendnisses, die
Versuche der Karthager, sich in Rhegion und Tarent festzusetzen, die sofortige
Besetzung Brundisiums durch die Roemer nach Beendigung des Krieges zeigen
deutlich, wie sehr die beiderseitigen Interessen schon sich einander stiessen.



——————————————————-



^7 Diese Angabe ist ebenso bestimmt (Liv. 8,14: interdictum mari Antiati populo
est) wie an sich glaubwuerdig; denn Antium war ja nicht bloss von Kolonisten,
sondern auch noch von der ehemaligen, in der Feindschaft gegen Rom
aufgenaehrten Buergerschaft bewohnt. Damit im Widerspruch stehen freilich die
griechischen Berichte, dass Alexander der Grosse († 431 323) und Demetrios der
Belagerer († 471 283) in Rom ueber antiatische Seeraeuber Beschwerde gefuehrt
haben sollen. Der erste aber ist mit dem ueber die roemische Gesandtschaft nach
Babylon gleichen Schlages und vielleicht gleicher Quelle. Demetrios dem
Belagerer sieht es eher aehnlich, dass er die Piraterie im Tyrrhenischen Meer,
das er nie mit Augen gesehen hat, durch Verordnung abschaffte, und undenkbar
ist es gerade nicht, dass die Antiaten auch als roemische Buerger ihr altes
Gewerbe noch trotz des Verbots unter der Hand eine Zeitlang fortgesetzt haben;
viel wird indes auch auf die zweite Erzaehlung nicht zu geben sein.



^8 Nach Servius (Aen. 4, 628) war in den roemisch-karthagischen Vertraegen
bestimmt, es solle kein Roemer karthagischen, kein Karthager roemischen Boden
betreten (vielmehr besetzen), Korsika aber zwischen beiden neutral bleiben (ut
neque Romani ad litora Carthaginiensium accederent neque Carthaginienses ad
litora Romanorum - Corsica esset media inter Romanos et Carthaginienses). Das
scheint hierher zu gehoeren und die Kolonisierung von Korsika eben durch diesen
Vertrag verhindert worden zu sein.



————————————————————



Begreiflicherweise suchte Rom sich gegen Karthago auf die hellenischen
Seestaaten zu stuetzen. Mit Massalia bestand das alte enge
Freundschaftsverhaeltnis ununterbrochen fort. Das nach Veiis Eroberung von Rom
nach Delphi gesandte Weihgeschenk ward daselbst in dem Schatzhaus der
Massalioten aufbewahrt. Nach der Einnahme Roms durch die Kelten ward in
Massalia fuer die Abgebrannten gesammelt, wobei die Stadtkasse voranging; zur
Vergeltung gewaehrte dann der roemische Senat den massaliotischen Kaufleuten
Handelsbeguenstigungen und raeumte bei der Feier der Spiele auf dem Markt neben
der Senatorentribuene den Massalioten einen Ehrenplatz (graecostasis) ein. Eben
dahin gehoeren die um das Jahr 448 (306) mit Rhodos und nicht lange nachher mit
Apollonia, einer ansehnlichen Kaufstadt an der epeirotischen Kueste, von den
Roemern abgeschlossenen Handels- und Freundschaftsvertraege und vor allem die
fuer Karthago sehr bedenkliche Annaeherung, welche unmittelbar nach dem Ende
des Pyrrhischen Krieges zwischen Rom und Syrakus stattfand.



Wenn also die roemische Seemacht zwar mit der ungeheuren Entwicklung der
Landmacht auch nicht entfernt Schritt hielt und namentlich die eigene
Kriegsmarine der Roemer keineswegs war, was sie nach der geographischen und
kommerziellen Lage des Staates haette sein muessen, so fing doch auch sie an,
allmaehlich sich aus der voelligen Nichtigkeit, zu welcher sie um das Jahr 400
(354) herabgesunken war, wieder emporzuarbeiten; und bei den grossen
Hilfsquellen Italiens mochten wohl die Phoeniker mit besorgten Blicken diese
Bestrebungen verfolgen.



Die Krise ueber die Herrschaft auf den italischen Gewaessern nahte heran; zu
Lande war der Kampf entschieden. Zum erstenmal war Italien unter der Herrschaft
der roemischen Gemeinde zu einem Staat vereinigt. Welche politische Befugnisse
dabei die roemische Gemeinde den saemtlichen uebrigen italischen entzog und in
ihren alleinigen Besitz nahm, das heisst, welcher staatsrechtliche Begriff mit
dieser Herrschaft Roms zu verbinden ist, wird nirgends ausdruecklich gesagt,
und es mangelt selbst, in bezeichnender und klug berechneter Weise, fuer diesen
Begriff an einem allgemeingueltigen Ausdruck ^9. Nachweislich gehoerten dazu
nur das Kriegs- und Vertrags- und das Muenzrecht, so dass keine italische
Gemeinde einem auswaertigen Staat Krieg erklaeren oder mit ihm auch nur
verhandeln und kein Courantgeld schlagen durfte, dagegen jede von der
roemischen Gemeinde erlassene Kriegserklaerung und jeder von ihr abgeschlossene
Staatsvertrag von Rechtswegen alle uebrigen italischen Gemeinden mit band und
das roemische Silbergeld in ganz Italien gesetzlich gangbar ward; und es ist
wahrscheinlich, dass die formulierten Befugnisse der fuehrenden Gemeinde sich
nicht weiter erstreckten. Indes notwendig knuepften hieran tatsaechlich viel
weitergehende Herrschaftsrechte sich an.



—————————————————————-



^9 Die Klausel, dass das abhaengige Volk sich verpflichtet, “die Hoheit
des roemischen freundlich gelten zu lassen” (maiestatem populi Romani
comiter conservare), ist allerdings die technische Bezeichnung dieser mildesten
Untertaenigkeitsform, aber wahrscheinlich erst in bedeutend spaeterer Zeit
aufgekommen (Cic. Balb. 16, 35). Auch die privatrechtliche Bezeichnung der
Klientel, so treffend sie eben in ihrer Unbestimmtheit das Verhaeltnis
bezeichnet (Dig. 49, 15, 7, 1), ist schwerlich in aelterer Zeit offiziell auf
dasselbe angewendet worden.



—————————————————————-



Im einzelnen war das Verhaeltnis, in welchem die Italiker zu der fuehrenden
Gemeinde standen, ein hoechst ungleiches, und es sind in dieser Hinsicht,
ausser der roemischen Vollbuergerschaft, drei verschiedene Klassen von
Untertanen zu unterscheiden. jene selbst vor allem ward so weit ausgedehnt, als
es irgend moeglich war, ohne den Begriff eines staedtischen Gemeinwesens fuer
die roemische Kommune voellig aufzugeben. Das alte Buergergebiet war bis dahin
hauptsaechlich durch Einzelassignation in der Weise erweitert worden, dass das
suedliche Etrurien bis gegen Caere und Falerii, die den Hernikern entrissenen
Strecken am Sacco und am Anio, der groesste Teil der sabinischen Landschaft und
grosse Striche der ehemals volskischen, besonders die pomptinische Ebene in
roemisches Bauernland umgewandelt und meistenteils fuer deren Bewohner neue
Buergerbezirke eingerichtet waren. Dasselbe war sogar schon mit dem von Capua
abgetretenen Falernerbezirke am Volturnus geschehen. Alle diese ausserhalb Rom
domizilierten Buerger entbehrten eines eigenen Gemeinwesens und eigener
Verwaltung; auf dem assignierten Gebiet entstanden hoechstens Marktflecken
(fora et conciliabula). In nicht viel anderer Lage befanden sich die nach den
oben erwaehnten sogenannten Seekolonien entsandten Buerger, denen gleichfalls
das roemische Vollbuergerrecht verblieb und deren Selbstverwaltung wenig
bedeutete. Gegen den Schluss dieser Periode scheint die roemische Gemeinde
damit begonnen zu haben, den naechstliegenden Passivbuergergemeinden gleicher
oder nah verwandter Nationalitaet das Vollbuergerrecht zu gewaehren; welches
wahrscheinlich zuerst fuer Tusculum geschehen ist ^10, ebenso vermutlich auch
fuer die uebrigen Passivbuergergemeinden im eigentlichen Latium, dann am
Ausgang dieser Periode (486 268) auf die sabinischen Staedte erstreckt ward,
die ohne Zweifel damals schon wesentlich latinisiert waren und in dem letzten
schweren Krieg ihre Treue genuegend bewaehrt hatten. Diesen Staedten blieb die
nach ihrer frueheren Rechtsstellung ihnen zukommende beschraenkte
Selbstverwaltung auch nach ihrer Aufnahme in den roemischen Buergerverband;
mehr aus ihnen als aus den Seekolonien haben sich die innerhalb der roemischen
Vollbuergerschaft bestehenden Sondergemeinwesen und damit im Laufe der Zeit die
roemische Munizipalordnung herausgebildet. Hiernach wird die roemische
Vollbuergerschaft am Ende dieser Epoche sich noerdlich bis in die Naehe von
Caere, oestlich bis an den Apennin, suedlich bis nach Tarracina erstreckt
haben, obwohl freilich von einer eigentlichen Grenze hier nicht die Rede sein
kann und teils eine Anzahl Bundesstaedte latinischen Rechts, wie Tibur,
Praeneste, Signia, Norba, Circeii, sich innerhalb dieser Grenzen befanden,
teils ausserhalb derselben die Bewohner von Minturnae, Sinuessa, des
falernischen Gebiets, der Stadt Sena Gallica und anderer Ortschaften mehr,
ebenfalls volles Buergerrecht besassen und roemische Bauernfamilien vereinzelt
oder in Doerfern vereinigt vermutlich schon jetzt durch ganz Italien zerstreut
sich fanden.



——————————————————————————



^10 Dass Tusculum, wie es zuerst das Passivbuergerrecht erhielt, so auch zuerst
dies mit dem Vollbuergerrecht vertauschte, ist an sich wahrscheinlich, und
vermutlich wird in dieser, nicht in jener Beziehung die Stadt von Cicero (Mut.
8, 19) municipium antiquissimum genannt.



——————————————————————————-



Unter den untertaenigen Gemeinden stehen die Passivbuerger (cives sine
suffragio), abgesehen von dem aktiven und passiven Wahlrecht, in Rechten und
Pflichten den Vollbuergern gleich. Ihre Rechtsstellung ward durch die
Beschluesse der roemischen Komitien und die fuer sie vom roemischen Praetor
erlassenen Normen geregelt, wobei indes ohne Zweifel die bisherigen Ordnungen
wesentlich zugrunde gelegt wurden. Recht sprach fuer sie der roemische Praetor
oder dessen jaehrlich in die einzelnen Gemeinden entsandte
“Stellvertreter” (praefecti). Den besser gestellten von ihnen, wie
zum Beispiel der Stadt Capua, blieb die Selbstverwaltung und damit der
Fortgebrauch der Landessprache und die eigenen Beamten, welche die Aushebung
und die Schatzung besorgten. Den Gemeinden schlechteren Rechts, wie zum
Beispiel Caere, wurde auch die eigene Verwaltung genommen, und es war dies ohne
Zweifel die drueckendste unter den verschiedenen Formen der Untertaenigkeit.
Indes zeigt sich, wie oben bemerkt ward, am Ende dieser Periode bereits das
Bestreben, diese Gemeinden, wenigstens soweit sie faktisch latinisiert waren,
der Vollbuergerschaft einzuverleiben.



Die bevorzugteste und wichtigste Klasse unter den untertaenigen Gemeinden war
die der latinischen Staedte, welche an den von Rom inner- und selbst schon
ausserhalb Italien gegruendeten autonomen Gemeinden, den sogenannten
latinischen Kolonien ebenso zahlreichen als ansehnlichen Zuwachs erhielt und
stetig durch neue Gruendungen dieser Art sich vermehrte. Diese neuen
Stadtgemeinden roemischen Ursprungs, aber latinischen Rechts wurden immer mehr
die eigentlichen Stuetzen der roemischen Herrschaft ueber Italien. Es waren
dies nicht mehr diejenigen Latiner, mit denen am Regiller See und bei Trifanum
gestritten worden war - nicht jene alten Glieder des albischen Bundes, welche
der Gemeinde Rom von Haus aus sich gleich, wo nicht besser achteten und welche,
wie die gegen Praeneste zu Anfang des Pyrrhischen Krieges verfuegten furchtbar
strengen Sicherheitsmassregeln und die nachweislich lange noch fortzuckenden
Reibungen namentlich mit den Praenestinern beweisen, die roemische Herrschaft
als schweres Joch empfanden. Dies alte Latium war wesentlich entweder unter
oder in Rom aufgegangen und zaehlte nur noch wenige und mit Ausnahme von
Praeneste und Tibur durchgaengig unbedeutende politisch selbstaendige
Gemeinden. Das Latium der spaeteren republikanischen Zeit bestand vielmehr fast
ausschliesslich aus Gemeinden, die von Anbeginn an in Rom ihre Haupt- und
Mutterstadt verehrt hatten, die inmitten fremdsprachiger und anders gearteter
Landschaften durch Sprach-, Rechts- und Sittengemeinschaft an Rom geknuepft
waren, die als kleine Tyrannen der umliegenden Distrikte ihrer eigenen Existenz
wegen wohl an Rom halten mussten wie die Vorposten an der Hauptarmee, die
endlich, infolge der steigenden materiellen Vorteile des roemischen
Buergertums, aus ihrer wenngleich beschraenkten Rechtsgleichheit mit den
Roemern immer noch einen sehr ansehnlichen Gewinn zogen, wie ihnen denn zum
Beispiel ein Teil der roemischen Domaene zur Sondernutzung ueberwiesen zu
werden pflegte und die Beteiligung an den Verpachtungen und Verdingungen des
Staats ihnen wie dem roemischen Buerger offenstand. Voellig blieben allerdings
auch hier die Konsequenzen der ihnen gewaehrten Selbstaendigkeit nicht aus.
Venusinische Inschriften aus der Zeit der roemischen Republik und kuerzlich zum
Vorschein gekommene beneventanische ^11 lehren, dass Venusia so gut wie Rom
seine Plebs und seine Volkstribune gehabt und dass die Oberbeamten von Benevent
wenigstens um die Zeit des Hannibalischen Krieges den Konsultitel gefuehrt
haben. Beide Gemeinden gehoeren zu den juengsten unter den latinischen Kolonien
aelteren Rechts; man sieht, welche Ansprueche um die Mitte des fuenften
Jahrhunderts in denselben sich regten. Auch diese sogenannten Latiner,
hervorgegangen aus der roemischen Buergerschaft und in jeder Beziehung sich ihr
gleich fuehlend, fingen schon an, ihr untergeordnetes Bundesrecht unwillig zu
empfinden und nach voller Gleichberechtigung zu streben. Deswegen war denn der
Senat bemueht, diese latinischen Gemeinden, wie wichtig sie immer fuer Rom
waren, doch nach Moeglichkeit in ihren Rechten und Privilegien herabzudruecken
und ihre bundesgenoessische Stellung in die der Untertaenigkeit insoweit
umzuwandeln, als dies geschehen konnte, ohne zwischen ihnen und den
nichtlatinischen Gemeinden Italiens die Scheidewand wegzuziehen. Die Aufhebung
des Bundes der latinischen Gemeinden selbst sowie ihrer ehemaligen
vollstaendigen Gleichberechtigung und der Verlust der wichtigsten denselben
zustaendigen politischen Rechte ist schon dargestellt worden; mit der
vollendeten Unterwerfung Italiens geschah ein weiterer Schritt und wurde der
Anfang dazu gemacht, auch die bisher nicht angetasteten individuellen Rechte
des einzelnen latinischen Mannes, vor allem die wichtige Freizuegigkeit, zu
beschraenken. Fuer die im Jahre 486 (268) gegruendete Gemeinde Ariminum und
ebenso fuer alle spaeter konstituierten autonomen Gemeinden wurde die
Bevorzugung vor den uebrigen Untertanen beschraenkt auf die privatrechtliche
Gleichstellung ihrer und der roemischen Gemeindebuerger im Handel und Wandel
sowie im Erbrecht ^12. Vermutlich um dieselbe Zeit ward die den bisher
gegruendeten latinischen Gemeinden gewidmete volle Freizuegigkeit, die Befugnis
eines jeden ihrer Buerger, durch Uebersiedelung nach Rom das volle Buergerrecht
daselbst zu gewinnen, fuer die spaeter eingerichteten latinischen Pflanzstaedte
beschraenkt auf diejenigen Personen, welche in ihrer Heimat zu dem hoechsten
Gemeindeamt gelangt waren; nur diesen blieb es gestattet, ihr koloniales
Buergerrecht mit dem roemischen zu vertauschen. Es erscheint hier deutlich die
vollstaendige Umaenderung der Stellung Roms. Solange Rom noch, wenn auch die
erste, doch nur eine der vielen italischen Stadtgemeinden war, wurde der
Eintritt selbst in das unbeschraenkte roemische Buergerrecht durchgaengig als
ein Gewinn fuer die aufnehmende Gemeinde betrachtet und die Gewinnung dieses
Buergerrechts den Nichtbuergern auf alle Weise erleichtert, ja oft als Strafe
ihnen auferlegt. Seit aber die roemische Gemeinde allein herrschte und die
uebrigen alle ihr dienten, kehrte das Verhaeltnis sich um: die roemische
Gemeinde fing an, ihr Buergerrecht eifersuechtig zu bewahren, und machte darum
der alten vollen Freizuegigkeit ein Ende; obwohl die Staatsmaenner dieser Zeit
doch einsichtig genug waren, wenigstens den Spitzen und Kapazitaeten der
hoechstgestellten Untertanengemeinden den Eintritt in das roemische
Buergerrecht gesetzlich offenzuhalten. Auch die Latiner also hatten es zu
empfinden, dass Rom, nachdem es hauptsaechlich durch sie sich Italien
unterworfen hatte, jetzt ihrer nicht mehr so wie bisher bedurfte.



———————————————————



^11 V Cervio A. f. cosol dedicavit und lunonei Quiritei sacra. C. Falcilius L.
f. consol dedicavit.



^12 Nach Ciceros Zeugnis (Caecin. 35) gab Sulla den Volaterranern das ehemalige
Recht von Ariminum, das heisst, setzt der Redner hinzu, das Recht der
“zwoelf Kolonien”, welche nicht die roemische Civitaet, aber volles
Commercium mit den Roemern hatten. Ueber wenige Dinge ist soviel verhandelt
worden wie ueber die Beziehung dieses Zwoelfstaedterechts; und doch liegt
dieselbe nicht fern. Es sind in Italien und im Cisalpinischen Gallien,
abgesehen von einigen frueh wieder verschwundenen, im ganzen vierunddreissig
latinische Kolonien gegruendet worden; die zwoelf juengsten derselben -
Ariminum, Beneventum, Firmum, Aesernia, Brundisium, Spoletium, Cremona,
Placentia, Copia, Valentia, Bononia, Aquileia - sind hier gemeint, und da
Ariminum von ihnen die aelteste und diejenige ist, fuer welche diese neue
Ordnung zunaechst festgesetzt ward - vielleicht zum Teil deswegen mit, weil
dies die erste ausserhalb Italien gegruendete roemische Kolonie war -, so
heisst das Stadtrecht dieser Kolonien richtig das ariminensische. Damit ist
zugleich erwiesen, was schon aus anderen Gruenden die hoechste
Wahrscheinlichkeit fuer sich hatte, dass alle nach Aquileias Gruendung in
Italien (im weiteren Sinn) gestifteten Kolonien zu den Buergerkolonien
gehoerten.



Den Umfang der Rechtsschmaelerung der juengeren latinischen Staedte im
Gegensatz zu den aelteren vermoegen wir uebrigens nicht voellig zu bestimmen.
Wenn die Ehegemeinschaft, wie es nicht unwahrscheinlich, aber freilich nichts
weniger als ausgemacht ist (oben 1, 116; Diod. p. 590, 62. Frg. Vat. p. 130
Dind.), ein Bestandteil der urspruenglichen bundesgenoessischen
Rechtsgleichheit war, so ist sie jedenfalls den juengeren nicht mehr
zugestanden worden.



————————————————————————-



Das Verhaeltnis endlich der nichtlatinischen Bundesgemeinden unterlag
selbstverstaendlich den mannigfachsten Normen, wie eben der einzelne
Bundesvertrag sie festgesetzt hatte. Manche dieser ewigen Buendnisse, wie zum
Beispiel die der hernikischen Gemeinden, gingen ueber in voellige
Gleichstellung mit den latinischen. Andere, bei denen dies nicht der Fall war,
wie die von Neapel, Nola, Herakleia, gewaehrten verhaeltnismaessig sehr
umfassende Rechte; wieder andere, wie zum Beispiel die tarentinischen und die
samnitischen Vertraege, moegen sich der Zwingherrschaft genaehert haben.



Als allgemeine Regel kann wohl angenommen werden, dass nicht bloss die
latinische und hernikische, von denen es ueberliefert ist, sondern saemtliche
italische Voelkergenossenschaften, namentlich auch die samnitische und die
lucanische, rechtlich aufgeloest oder doch zur Bedeutungslosigkeit
abgeschwaecht wurden und durchschnittlich keiner italischen Gemeinde mit
anderen italischen die Verkehrs- oder Ehegemeinschaft oder gar das gemeinsame
Beratschlagungs- und Beschlussfassungsrecht zustand. Ferner wird, wenn auch in
verschiedener Weise, dafuer gesorgt worden sein, dass die Wehr- und Steuerkraft
der saemtlichen italischen Gemeinden der fuehrenden zur Disposition stand.
Wenngleich auch ferner noch die Buergermiliz einer- und die Kontingente
“latinischen Namens” anderseits als die wesentlichen und
integrierenden Bestandteile des roemischen Heeres angesehen wurden und ihm
somit sein nationaler Charakter im ganzen bewahrt blieb, so wurden doch nicht
bloss die roemischen Passivbuerger zu demselben mit herangezogen, sondern ohne
Zweifel auch die nichtlatinischen foederierten Gemeinden entweder, wie dies mit
den griechischen geschah, zur Stellung von Kriegsschiffen verpflichtet, oder,
wie dies fuer die apulischen, sabellischen und etruskischen auf einmal oder
allmaehlich verordnet worden sein muss, in das Verzeichnis der zuzugpflichtigen
Italiker (formula togatorum) eingetragen. Durchgaengig scheint dieser Zuzug
eben wie der der latinischen Gemeinden fest normiert worden zu sein, ohne dass
doch die fuehrende Gemeinde erforderlichenfalls verhindert gewesen waere, mehr
zu fordern. Es lag hierin zugleich eine indirekte Besteuerung, indem jede
Gemeinde verpflichtet war, ihr Kontingent selbst auszuruesten und zu besolden.
Nicht ohne Absicht wurden darum vorzugsweise die kostspieligsten
Kriegsleistungen auf die latinischen oder nichtlatinischen foederierten
Gemeinden gewaelzt, die Kriegsmarine zum groessten Teil durch die griechischen
Staedte instand gehalten und bei dem Rossdienst die Bundesgenossen, spaeterhin
wenigstens, in dreifach staerkerem Verhaeltnis als die roemische Buergerschaft
angezogen, waehrend im Fussvolk der alte Satz, dass das
Bundesgenossenkontingent nicht zahlreicher sein duerfte als das Buergerheer,
noch lange Zeit wenigstens als Regel in Kraft blieb.



Das System, nach welchem dieser Bau im einzelnen zusammengefuegt und
zusammengehalten ward, laesst aus den wenigen auf uns gekommenen Nachrichten
sich nicht mehr feststellen. Selbst das Zahlenverhaeltnis, in welchem die drei
Klassen der Untertanenschaft zueinander und zu der Vollbuergerschaft standen,
ist nicht mehr auch nur annaehernd zu ermitteln ^13 und ebenso die
geographische Verteilung der einzelnen Kategorien ueber Italien nur
unvollkommen bekannt. Die bei diesem Bau zugrunde liegenden leitenden Gedanken
liegen dagegen so offen vor, dass es kaum noetig ist, sie noch besonders zu
entwickeln. Vor allem ward, wie gesagt, der unmittelbare Kreis der herrschenden
Gemeinde teils durch Ansiedelung der Vollbuerger, teils durch Verleihung des
Passivbuergerrechts soweit ausgedehnt, wie es irgend moeglich war, ohne die
roemische Gemeinde, die doch eine staedtische war und bleiben sollte,
vollstaendig zu dezentralisieren. Als das Inkorporationssystem bis an und
vielleicht schon ueber seine natuerlichen Grenzen ausgedehnt war, mussten die
weiter hinzutretenden Gemeinden sich in ein Untertaenigkeitsverhaeltnis fuegen;
denn die reine Hegemonie als dauerndes Verhaeltnis ist innerlich unmoeglich. So
stellte sich, nicht durch willkuerliche Monopolisierung der Herrschaft, sondern
durch das unvermeidliche Schwergewicht der Verhaeltnisse neben die Klasse der
herrschenden Buerger die zweite der Untertanen. Unter den Mitteln der
Herrschaft standen in erster Linie natuerlich die Teilung der Beherrschten
durch Sprengung der italischen Eidgenossenschaften und Einrichtung einer
moeglichst grossen Zahl verhaeltnismaessig geringer Gemeinden, sowie die
Abstufung des Druckes der Herrschaft nach den verschiedenen Kategorien der
Untertanen. Wie Cato in seinem Hausregiment dahin sah, dass die Sklaven sich
miteinander nicht allzu gut vertragen moechten, und absichtlich Zwistigkeiten
und Parteiungen unter ihnen naehrte, so hielt es die roemische Gemeinde im
grossen; das Mittel war nicht schoen, aber wirksam. Nur eine weitere Anwendung
desselben Mittels war es, wenn in jeder abhaengigen Gemeinde die Verfassung
nach dem Muster der roemischen umgewandelt und ein Regiment der wohlhabenden
und angesehenen Familien eingesetzt ward, welches mit der Menge in einer
natuerlichen mehr oder minder lebhaften Opposition stand und durch seine
materiellen und kommunalregimentlichen Interessen darauf angewiesen war, auf
Rom sich zu stuetzen. Das merkwuerdigste Beispiel in dieser Beziehung gewaehrt
die Behandlung von Capua, welches als die einzige italische Stadt, die
vielleicht mit Rom zu rivalisieren vermochte, von Haus aus mit argwoehnischer
Vorsicht behandelt worden zu sein scheint. Man verlieh dem kampanischen Adel
einen privilegierten Gerichtsstand, gesonderte Versammlungsplaetze, ueberhaupt
in jeder Hinsicht eine Sonderstellung, ja man wies ihm sogar nicht
unbetraechtliche Pensionen - sechzehnhundert je von jaehrlich 450 Stateren
(etwa 200 Taler) - auf die kampanische Gemeindekasse an. Diese kampanischen
Ritter waren es, deren Nichtbeteiligung an dem grossen latinisch-kampanischen
Aufstand 414 (340) zu dessen Scheitern wesentlich beitrug und deren tapfere
Schwerter im Jahre 459 (295) bei Sentinum fuer die Roemer entschieden; wogegen
das kampanische Fussvolk in Rhegion die erste Truppe war, die im Pyrrhischen
Kriege von Rom abfiel. Einen anderen merkwuerdigen Beleg fuer die roemische
Praxis: die staendischen Zwistigkeiten innerhalb der abhaengigen Gemeinden
durch Beguenstigung der Aristokratie fuer das roemische Interesse auszubeuten,
gibt die Behandlung, die Volsinii im Jahre 489 (265) widerfuhr. Es muessen
dort, aehnlich wie in Rom, die Alt- und Neubuerger sich gegenuebergestanden und
die letzteren auf gesetzlichem Wege die politische Gleichberechtigung erlangt
haben. Infolge dessen wandten die Altbuerger von Volsinii sich an den
roemischen Senat mit dem Gesuch um Wiederherstellung der alten Verfassung; was
die in der Stadt herrschende Partei begreiflicherweise als Landesverrat
betrachtete und die Bittsteller dafuer zur gesetzlichen Strafe zog. Der
roemische Senat indes nahm Partei fuer die Altbuerger und liess, da die Stadt
sich nicht gutwillig fuegte, durch militaerische Exekution nicht bloss die in
anerkannter Wirksamkeit bestehende Gemeindeverfassung von Volsinii vernichten,
sondern auch durch die Schleifung der alten Hauptstadt Etruriens das Herrentum
Roms den Italikern in einem Exempel von erschreckender Deutlichkeit vor Augen
legen.



————————————————————————-



^13 Es ist zu bedauern, dass wir ueber die Zahlenverhaeltnisse nicht genuegende
Auskunft zu geben imstande sind. Man kann die Zahl der waffenfaehigen
roemischen Buerger fuer die spaetere Koenigszeit auf etwa 20000 veranschlagen.
Nun ist aber von Albas Fall bis auf die Eroberung von Veii die unmittelbare
roemische Mark nicht wesentlich erweitert worden; womit es vollkommen
uebereinstimmt, dass von der ersten Einrichtung der einundzwanzigste Bezirk um
das Jahr 259 (495) an, worin keine oder doch keine bedeutende Erweiterung der
roemischen Grenze lag, bis auf das Jahr 367 (387) neue Buergerbezirke nicht
errichtet wurden. Mag man nun auch die Zunahme durch den Ueberschuss der
Geborenen ueber die Gestorbenen, durch Einwanderungen und Freilassungen noch so
reichlich in Anschlag bringen, so ist es doch schlechterdings unmoeglich, mit
den engen Grenzen eines Gebiets von schwerlich 30 Quadratmeilen die
ueberlieferten Zensuszahlen in Uebereinstimmung zu bringen, nach denen die Zahl
der waffenfaehigen roemischen Buerger in der zweiten Haelfte des dritten
Jahrhunderts zwischen 104000 und 150000 schwankt, und im Jahre 362 (392),
wofuer eine vereinzelte Angabe vorliegt, 152573 betrug. Vielmehr werden diese
Zahlen mit den 84700 Buergern des Servianischen Zensus auf einer Linie stehen
und ueberhaupt die ganze bis auf die vier Lustren des Servius Tullius
hinaufgefuehrte und mit reichlichen Zahlen ausgestattete aeltere Zensusliste
nichts sein als eine jener scheinbar urkundlichen Traditionen, die eben in ganz
detaillierten Zahlenangaben sich gefallen und sich verraten.



Erst mit der zweiten Haelfte des vierten Jahrhunderts beginnen die grossen
Gebietserwerbungen, wodurch die Buergerrolle ploetzlich und betraechtlich
steigen musste. Es ist glaubwuerdig ueberliefert, wie an sich glaublich, dass
um 416 (338) man 165000 roemische Buerger zaehlte, wozu es recht gut stimmt,
dass zehn Jahre vorher, als man gegen Latium und Gallien die ganze Miliz unter
die Waffen rief, das erste Aufgebot zehn Legionen, also 50000 Mann betrug. Seit
den grossen Gebietserweiterungen in Etrurien, Latium und Kampanien zaehlte man
im fuenften Jahrhundert durchschnittlich 250000, unmittelbar vor dem ersten
Punischen Kriege 280000 bis 290000 waffenfaehige Buerger. Diese Zahlen sind
sicher genug, allein aus einem anderen Grunde geschichtlich nicht vollstaendig
brauchbar: dabei naemlich sind wahrscheinlich die roemischen Vollbuerger und
die nicht, wie die Kampaner, in eigenen Legionen dienenden “Buerger ohne
Stimme”, wie zum Beispiel die Caeriten, ineinander gerechnet, waehrend
doch die letzteren faktisch durchaus den Untertanen beigezaehlt werden muessen
(Roemische Forschungen, Bd. 2, S. 396).



——————————————————————————



Aber der roemische Senat war weise genug, nicht zu uebersehen, dass das einzige
Mittel, der Gewaltherrschaft Dauer zu geben, die eigene Maessigung der
Gewalthaber ist. Darum ward den abhaengigen Gemeinden die Autonomie gelassen
oder verliehen, die einen Schatten von Selbstaendigkeit, einen eigenen Anteil
an Roms militaerischen und politischen Erfolgen und vor allem eine freie
Kommunalverfassung in sich schloss - so weit die italische Eidgenossenschaft
reichte, gab es keine Helotengemeinde. Darum verzichtete Rom von vornherein mit
einer in der Geschichte vielleicht beispiellosen Klarheit und Hochherzigkeit
auf das gefaehrlichste aller Regierungsrechte, auf das Recht, die Untertanen zu
besteuern. Hoechstens den abhaengigen keltischen Gauen moegen Tribute auferlegt
worden sein; soweit die italische Eidgenossenschaft reichte, gab es keine
zinspflichtige Gemeinde. Darum endlich ward die Wehrpflicht zwar wohl auf die
Untertanen mit, aber doch keineswegs von der herrschenden Buergerschaft
abgewaelzt; vielmehr wurde wahrscheinlich die letztere nach Verhaeltnis bei
weitem staerker als die Bundesgenossenschaft und in dieser wahrscheinlich
wiederum die Gesamtheit der Latiner bei weitem staerker in Anspruch genommen
als die nichtlatinischen Bundesgemeinden; so dass es eine gewisse Billigkeit
fuer sich hatte, wenn auch von dem Kriegsgewinn zunaechst Rom und nach ihm die
Latinerschaft den besten Teil fuer sich nahmen.



Der schwierigen Aufgabe, ueber die Masse der italischen zuzugpflichtigen
Gemeinden den Ueberblick und die Kontrolle sich zu bewahren, genuegte die
roemische Zentralverwaltung teils durch die vier italischen Quaesturen, teils
durch die Ausdehnung der roemischen Zensur ueber die saemtlichen abhaengigen
Staedte. Die Flottenquaestoren hatten neben ihrer naechsten Aufgabe auch von
den neugewonnenen Domaenen die Einkuenfte zu erheben und die Zuzuege der neuen
Bundesgenossen zu kontrollieren; sie waren die ersten roemischen Beamten, denen
gesetzlich Sitz und Sprengel ausserhalb Rom angewiesen ward und bildeten
zwischen dem roemischen Senat und den italischen Gemeinden die notwendige
Mittelinstanz. Es hatte ferner, wie die spaetere Munizipalverfassung zeigt, in
jeder italischen ^14 Gemeinde die Oberbehoerde, wie sie immer heissen mochte,
jedes vierte oder fuenfte Jahr eine Schatzung vorzunehmen; eine Einrichtung, zu
der die Anregung notwendig von Rom ausgegangen sein muss und welche nur den
Zweck gehabt haben kann, mit der roemischen Zensur korrespondierend dem Senat
den Ueberblick ueber die Wehr- und Steuerfaehigkeit des gesamten Italiens zu
bewahren.



————————————————————————-



^14 Nicht bloss in jeder latinischen: denn die Zensur oder die sogenannte
Quinquennalitaet kommt bekanntlich auch bei solchen Gemeinden vor, deren
Verfassung nicht nach dem latinischen Schema konstituiert ist.



————————————————————————-



Mit dieser militaerisch-administrativen Einigung der gesamten diesseits des
Apennin bis hinab zum Iapygischen Vorgebirg und zur Meerenge von Rhegion
wohnhaften Voelkerschaften haengt endlich auch das Aufkommen eines neuen, ihnen
allen gemeinsamen Namens zusammen, der “Maenner der Toga”, was die
aelteste staatsrechtliche roemische, oder der Italiker, was die urspruenglich
bei den Griechen gebraeuchliche und sodann allgemein gangbar gewordene
Bezeichnung ist. Die verschiedenen Nationen, welche diese Landschaften
bewohnten, moegen wohl zuerst sich als eine Einheit gefuehlt und
zusammengefunden haben teils in dem Gegensatz gegen die Hellenen, teils und vor
allem in der gemeinschaftlichen Abwehr der Kelten; denn mochte auch einmal eine
italische Gemeinde mit diesen gegen Rom gemeinschaftliche Sache machen und die
Gelegenheit nutzen, um die Unabhaengigkeit wiederzugewinnen, so brach doch auf
die Laenge das gesunde Nationalgefuehl notwendig sich Bahn. Wie der
“gallische Acker” bis in spaete Zeit als der rechtliche Gegensatz
des italischen erscheint, so sind auch die “Maenner der Toga” also
genannt worden im Gegensatz zu den keltischen “Hosenmaennern”
(bracati); und wahrscheinlich hat selbst bei der Zentralisierung des italischen
Wehrwesens in den Haenden Roms die Abwehr der keltischen Einfaelle sowohl als
Ursache wie als Vorwand eine wichtige Rolle gespielt. Indem die Roemer teils in
dem grossen Nationalkampf an die Spitze traten, teils die Etrusker, Latiner,
Sabeller, Apuler und Hellenen innerhalb der sogleich zu bezeichnenden Grenzen
gleichmaessig noetigten, unter ihren Fahnen zu fechten, erhielt die bis dahin
schwankende und mehr innerliche Einheit geschlossene und staatsrechtliche
Festigkeit und ging der Name Italia, der urspruenglich und noch bei den
griechischen Schriftstellern des fuenften Jahrhunderts, zum Beispiel bei
Aristoteles, nur dem heutigen Kalabrien eignet, ueber auf das gesamte Land der
Togatraeger. Die aeltesten Grenzen dieser grossen von Rom gefuehrten
Wehrgenossenschaft oder des neuen Italien reichen am westlichen Litoral bis in
die Gegend von Livorno unterhalb des Arnus ^15, am oestlichen bis an den Aesis
oberhalb Ancona; die ausserhalb dieser Grenzen liegenden, von Italikern
kolonisierten Ortschaften, wie Sena gallica und Ariminum jenseits des Apennin,
Messana in Sizilien, galten, selbst wenn sie, wie Ariminum, Glieder der
Eidgenossenschaft oder sogar, wie Sena, roemische Buergergemeinden waren, doch
als geographisch ausserhalb Italien gelegen. Noch weniger konnten die
keltischen Gaue des Apennin, wenngleich vielleicht schon jetzt einzelne
derselben in der Klientel von Rom sich befanden, den Togamaennern beigezaehlt
werden. Das neue Italien war also eine politische Einheit geworden; es war aber
auch im Zuge, eine nationale zu werden. Bereits hatte die herrschende
latinische Nationalitaet die Sabiner und Volsker sich assimiliert und einzelne
latinische Gemeinden ueber ganz Italien verstreut; es war nur die Entwicklung
dieser Keime, dass spaeter einem jeden zur Tragung des latinischen Rockes
Befugten auch die latinische Sprache Muttersprache war. Dass aber die Roemer
schon jetzt dieses Ziel deutlich erkannten, zeigt die uebliche Erstreckung des
latinischen Namens auf die ganze zuzugpflichtige italische Bundesgenossenschaft
^16. Was immer von diesem grossartigen politischen Bau sich noch erkennen
laesst, daraus spricht der hohe politische Verstand seiner namenlosen
Baumeister; und die ungemeine Festigkeit, welche diese aus so vielen und so
verschiedenartigen Bestandteilen zusammengefuegte Konfoederation spaeterhin
unter den schwersten Stoessen bewaehrt hat, drueckte ihrem grossen Werke das
Siegel des Erfolges auf. Seitdem die Faeden dieses so fein wie fest um ganz
Italien geschlungenen Netzes in den Haenden der roemischen Gemeinde
zusammenliefen, war diese eine Grossmacht und trat anstatt Tarents, Lucaniens
und anderer durch die letzten Kriege aus der Reihe der politischen Maechte
geloeschter Mittel- und Kleinstaaten in das System der Staaten des Mittelmeers
ein. Gleichsam die offizielle Anerkennung seiner neuen Stellung empfing Rom
durch die beiden feierlichen Gesandtschaften, die im Jahre 481 (273) von
Alexandreia nach Rom und wieder von Rom nach Alexandreia gingen, und wenn sie
auch zunaechst nur die Handelsverbindungen regelten, doch ohne Zweifel schon
eine politische Verbuendung vorbereiteten. Wie Karthago mit der aegyptischen
Regierung um Kyrene rang und bald mit der roemischen um Sizilien ringen sollte,
so stritt Makedonien mit jener um den bestimmenden Einfluss in Griechenland,
mit dieser demnaechst um die Herrschaft der adriatischen Kuesten; es konnte
nicht fehlen, dass die neuen Kaempfe, die allerorts sich vorbereiteten,
ineinander eingriffen und dass Rom als Herrin Italiens in den weiten Kreis
hineingezogen ward, den des grossen Alexanders Siege und Entwuerfe seinen
Nachfolgern zum Tummelplatz abgesteckt hatten.



————————————————————————-



^15 Diese aelteste Grenze bezeichnen wahrscheinlich die beiden kleinen
Ortschaften ad fines, wovon die eine noerdlich von Arezzo auf der Strasse nach
Florenz, die zweite an der Kueste unweit Livorno lag. Etwas weiter suedlich von
dem letzteren heisst Bach und Tal von Vada noch jetzt fiume della fine, valle
della fine (Targioni Tozzetti, Viaggi. Bd. 4, S. 430).



^16 Im genauen geschaeftlichen Sprachgebrauch geschieht dies freilich nicht.
Die vollstaendigste Bezeichnung der Italiker findet sich in dem Ackergesetz von
643 (111), Zeile 21: [ceivis] Romanus sociumve nominisve Latini quibus ex
formula togatorum [milites in terra Italia imperare solent]; ebenso wird
daselbst Zeile 29 vom Latinus der peregrinus unterschieden und heisst es im
Senatsbeschluss ueber die Bacchanalien von 568 (186): ne quis ceivis Romanus
neve nominis Latini neve socium quisquam. Aber im gewoehnlichen Gebrauch wird
von diesen drei Gliedern sehr haeufig das zweite oder das dritte weggelassen
und neben den Roemern bald nur derer Latini nominis, bald nur der socii gedacht
(W. Weissenborn zu Liv. 22, 50, 6), ohne dass ein Unterschied in der Bedeutung
waere. Die Bezeichnung homines nominis Latini ac socii Italici (Sall. Iug. 40),
so korrekt sie an sich ist, ist dem offiziellen Sprachgebrauch fremd, der wohl
ein Italia, aber nicht Italici kennt.




KAPITEL VIII.

Recht, Religion, Kriegswesen, Volkswirtschaft, Nationalität


In der Entwicklung, welche waehrend dieser Epoche dem Recht innerhalb der
roemischen Gemeinde zuteil ward, ist wohl die wichtigste materielle Neuerung
die eigentuemliche Sittenkontrolle, welche die Gemeinde selbst und in
untergeordnetem Grade ihre Beauftragten anfingen, ueber die einzelnen Buerger
auszuueben. Der Keim dazu ist in dem Rechte des Beamten zu suchen, wegen
Ordnungswidrigkeiten Vermoegensbussen (multae) zu erkennen. Bei allen Bussen
von mehr als zwei Schafen und 30 Rindern, oder, nachdem durch Gemeindebeschluss
vom Jahre 324 (430) die Viehbussen in Geld umgesetzt worden waren, von mehr als
3020 Libralassen (218 Taler), kam bald nach der Vertreibung der Koenige die
Entscheidung im Wege der Provokation an die Gemeinde, und es erhielt damit das
Bruchverfahren ein urspruenglich ihm durchaus fremdes Gewicht. Unter den vagen
Begriff der Ordnungswidrigkeit liess sich alles, was man wollte, bringen und
durch die hoeheren Stufen der Vermoegensbussen alles, was man wollte,
erreichen; es war eine Milderung, die die Bedenklichkeit dieses arbitraeren
Verfahrens weit mehr offenbart als beseitigt, dass diese Vermoegensbussen, wo
sie nicht gesetzlich auf eine bestimmte Summe festgestellt waren, die Haelfte
des dem Gebuessten gehoerigen Vermoegens nicht erreichen durften. In diesen
Kreis gehoeren schon die Polizeigesetze, an denen die roemische Gemeinde seit
aeltester Zeit ueberreich war: die Bestimmungen der Zwoelf Tafeln, welche die
Salbung der Leiche durch gedungene Leute, die Mitgabe von mehr als einem Pfuhl
und mehr als drei purpurbesetzten Decken sowie von Gold und flatternden
Kraenzen, die Verwendung von bearbeitetem Holz zum Scheiterhaufen, die
Raeucherungen und Besprengungen desselben mit Weihrauch und Myrrhenwein
untersagten, die Zahl der Floetenblaeser im Leichenzug auf hoechstens zehn
beschraenkten und die Klageweiber und die Begraebnisgelage verboten -
gewissermassen das aelteste roemische Luxusgesetz; ferner die aus den
staendischen Kaempfen hervorgegangenen Gesetze gegen den Geldwucher sowohl wie
gegen Obernutzung der Gemeinweide und unverhaeltnismaessige Aneignung von
okkupablem Domanialland. Weit bedenklicher aber als diese und aehnliche
Bruchgesetze, welche doch wenigstens die Kontravention und oft auch das
Strafmass ein fuer allemal formulierten, war die allgemeine Befugnis eines
jeden mit Jurisdiktion versehenen Beamten wegen Ordnungswidrigkeit eine Busse
zu erkennen und, wenn diese das Provokationsmass erreichte und der Gebuesste
sich nicht in die Strafe fuegte, die Sache an die Gemeinde zu bringen. Schon im
Laufe des fuenften Jahrhunderts ist in diesem Wege wegen sittenlosen
Lebenswandels sowohl von Maennern wie von Frauen, wegen Kornwucher, Zauberei
und aehnlicher Dinge gleichsam kriminell verfahren worden. In innerlicher
Verwandtschaft hiermit steht die gleichfalls in dieser Zeit aufkommende
Quasijurisdiktion der Zensoren, welche ihre Befugnis, das roemische Budget und
die Buergerlisten festzustellen, benutzten, teils um von sich aus Luxussteuern
aufzulegen, welche von den Luxusstrafen nur der Form nach sich unterschieden,
teils besonders um auf die Anzeige anstoessiger Handlungen hin dem tadelhaften
Buerger die politischen Ehrenrechte zu schmaelern oder zu entziehen. Wie weit
schon jetzt diese Bevormundung ging, zeigt, dass solche Strafen wegen
nachlaessiger Bestellung des eigenen Ackers verhaengt wurden, ja dass ein Mann
wie Publius Cornelius Rufmus (Konsul 464, 477 290, 277) von den Zensoren des
Jahres 479 (275) aus dem Ratsherrenverzeichnis gestrichen ward, weil er
silbernes Tafelgeraet zum Werte von 3360 Sesterzen (240 Taler) besass.
Allerdings hatten nach der allgemein fuer Beamtenverordnungen gueltigen Regel
die Verfuegungen der Zensoren nur fuer die Dauer ihrer Zensur, das heisst
durchgaengig fuer die naechsten fuenf Jahre rechtliche Kraft, und konnten von
den naechsten Zensoren nach Gefallen erneuert oder nicht erneuert werden; aber
nichtsdestoweniger war diese zensorische Befugnis von einer so ungeheuren
Bedeutung, dass infolge dessen die Zensur aus einem Unteramt an Rang und
Ansehen von allen roemischen Gemeindeaemtern das erste ward. Das Senatsregiment
ruhte wesentlich auf dieser doppelten, mit ebenso ausgedehnter wie arbitraerer
Machtvollkommenheit versehenen Ober- und Unterpolizei der Gemeinde und der
Gemeindebeamten. Dieselbe hat wie jedes aehnliche Willkuerregiment viel
genuetzt und viel geschadet, und es soll dem nicht widersprochen werden, der
den Schaden fuer ueberwiegend haelt; nur darf es nicht vergessen werden, dass
bei der allerdings aeusserlichen, aber straffen und energischen Sittlichkeit
und dem gewaltig angefachten Buergersinn, welche diese Zeit recht eigentlich
bezeichnen, der eigentlich gemeine Missbrauch doch von diesen Institutionen
fern blieb und, wenn die individuelle Freiheit hauptsaechlich durch sie
niedergehalten worden ist, auch die gewaltige und oft gewaltsame
Aufrechthaltung des Gemeinsinns und der guten alten Ordnung und Sitte in der
roemischen Gemeinde eben auf diesen Institutionen beruhen.



Daneben macht in der roemischen Rechtsentwicklung zwar langsam, aber dennoch
deutlich genug eine humanisierende und modernisierende Tendenz sich geltend.
Die meisten Bestimmungen der Zwoelf Tafeln, welche mit dem Solonischen Gesetz
uebereinkommen und deshalb mit Grund fuer materielle Neuerungen gehalten werden
duerfen, tragen diesen Stempel; so die Sicherung des freien Assoziationsrechts
und der Autonomie der also entstandenen Vereine; die Vorschrift ueber die
Grenzstreifen, die dem Abpfluegen wehrte; die Milderung der Strafe des
Diebstahls, indem der nicht auf frischer Tat ertappte Dieb sich fortan durch
Leistung des doppelten Ersatzes von dem Bestohlenen loesen konnte. Das
Schuldrecht ward in aehnlichem Sinn, jedoch erst ueber ein Jahrhundert nachher,
durch das Poetelische Gesetz gemildert. Die freie Bestimmung ueber das
Vermoegen, die dem Herrn desselben bei Lebzeiten schon nach aeltestem
roemischen Recht zugestanden hatte, aber fuer den Todesfall bisher geknuepft
gewesen war an die Einwilligung der Gemeinde, wurde auch von dieser Schranke
befreit, indem das Zwoelftafelgesetz oder dessen Interpretation dem
Privattestament dieselbe Kraft beilegte, welche dem von den Kurien bestaetigten
zukam; es war dies ein wichtiger Schritt zur Sprengung der
Geschlechtsgenossenschaften und zur voelligen Durchfuehrung der
Individualfreiheit im Vermoegensrecht. Die furchtbar absolute vaeterliche
Gewalt wurde beschraenkt durch die Vorschrift, dass der dreimal vom Vater
verkaufte Sohn nicht mehr in dessen Gewalt zurueckfallen, sondern fortan frei
sein solle; woran bald durch eine - streng genommen freilich widersinnige -
Rechtsdeduktion die Moeglichkeit angeknuepft ward, dass sich der Vater
freiwillig der Herrschaft ueber den Sohn begebe durch Emanzipation. Im Eherecht
wurde die Zivilehe gestattet; und wenn auch mit der rechten buergerlichen
ebenso notwendig wie mit der rechten religioesen die volle eheherrliche Gewalt
verknuepft war, so lag doch in der Zulassung der ohne solche Gewalt
geschlossenen Verbindung an Ehestatt der erste Anfang zur Lockerung der
Vollgewalt des Eheherrn. Der Anfang einer gesetzlichen Noetigung zum ehelichen
Leben ist die Hagestolzensteuer (aes uxorium), mit deren Einfuehrung Camillus
als Zensor im Jahre 351 (403) seine oeffentliche Laufbahn begann.



Durchgreifendere Aenderungen als das Recht selbst erlitt die politisch
wichtigere und ueberhaupt veraenderlichere Rechtspflegeordnung. Vor allen
Dingen gehoert dahin die wichtige Beschraenkung der oberrichterlichen Gewalt
durch die gesetzliche Aufzeichnung des Landrechts und die Verpflichtung des
Beamten, fortan nicht mehr nach dem schwankenden Herkommen, sondern nach dem
geschriebenen Buchstaben im Zivil- wie im Kriminalverfahren zu entscheiden
(303, 304 451, 450). Die Einsetzung eines ausschliesslich fuer die Rechtspflege
taetigen roemischen Oberbeamten im Jahre 387 (367) und die gleichzeitig in Rom
erfolgte und unter Roms Einfluss in allen latinischen Gemeinden nachgeahmte
Gruendung einer besonderen Polizeibehoerde erhoehten die Schnelligkeit und
Sicherheit der Justiz. Diesen Polizeiherren oder den Aedilen kam natuerlich
zugleich eine gewisse Jurisdiktion zu, insofern sie teils fuer die auf offenem
Markt abgeschlossenen Verkaeufe, also namentlich fuer die Vieh- und
Sklavenmaerkte die ordentlichen Zivilrichter waren, teils in der Regel sie es
waren, welche in dem Buss- und Bruechverfahren als Richter erster Instanz oder,
was nach roemischem Recht dasselbe ist, als oeffentliche Anklaeger fungierten.
Infolgedessen lag die Handhabung der Bruechgesetze und ueberhaupt das ebenso
unbestimmte wie politisch wichtige Bruechrecht hauptsaechlich in ihrer Hand.
Aehnliche, aber untergeordnetere und besonders gegen die geringen Leute
gerichtete Funktionen standen den zuerst 465 (289) ernannten drei Nacht- oder
Blutherren (tres viri nocturni oder capitales) zu: sie wurden mit der
naechtlichen Feuer- und Sicherheitspolizei und mit der Aufsicht ueber die
Hinrichtungen beauftragt, woran sich sehr bald, vielleicht schon von Haus aus
eine gewisse summarische Gerichtsbarkeit geknuepft hat ^1. Mit der steigenden
Ausdehnung der roemischen Gemeinde wurde es endlich, teils mit Ruecksicht auf
die Gerichtspflichtigen, notwendig in den entfernteren Ortschaften eigene,
wenigstens fuer die geringeren Zivilsachen kompetente Richter niederzusetzen,
was fuer die Passivbuergergemeinden Regel war, aber vielleicht selbst auf die
entfernteren Vollbuergergemeinden erstreckt ward ^2 - die ersten Anfaenge einer
neben der eigentlich roemischen sich entwickelnden roemisch-munizipalen
Jurisdiktion.



————————————————————————-



^1 Die frueher aufgestellte Behauptung, dass diese Dreiherren bereits der
aeltesten Zeit angehoeren, ist deswegen irrig, weil der aeltesten Staatsordnung
Beamtenkollegien von ungerader Zahl fremd sind (Roemische Chronologie bis auf
Caesar. z. Aufl. Berlin 1859, S. 15, A. 12). Wahrscheinlich ist die gut
beglaubigte Nachricht, dass sie zuerst 465 (289) ernannt wurden (Liv. ep. 11),
einfach festzuhalten und die auch sonst bedenkliche Deduktion des Faelschers
Licinius Macer (bei Liv. 7, 46), welche ihrer vor 450 (304) Erwaehnung tut,
einfach zu verwerfen. Anfaenglich wurden ohne Zweifel, wie dies bei den meisten
der spaeteren magistratus minores der Fall gewesen ist, die Dreiherren von den
Oberbeamten ernannt; das papirische Plebiszit, das die Ernennung derselben auf
die Gemeinde uebertrug (Festus v. sacramentum p. 344 M.), ist auf jeden Fall,
da es den Praetor nennt, qui inter civis ius dicit, erst nach Einsetzung der
Fremdenpraetur, also fruehestens gegen die Mitte des 6. Jahrhunderts erlassen.



^2 Dahin fuehrt, was Liv. 9, 20 ueber die Reorganisation der Kolonie Antium
zwanzig Jahre nach ihrer Gruendung berichtet; und es ist an sich klar, dass
wenn man dem Ostienser recht wohl auferlegen konnte, seine Rechtshaendel alle
in Rom abzumachen, dies fuer Ortschaften wie Antium und Sena sich nicht
durchfuehren liess.



————————————————————————



In dem Zivilverfahren, welches indes nach den Begriffen dieser Zeit die meisten
gegen Mitbuerger begangenen Verbrechen einschloss, wurde die wohl schon frueher
uebliche Teilung des Verfahrens in Feststellung der Rechtsfrage vor dem
Magistrat (ius) und Entscheidung derselben durch einen vom Magistrat ernannten
Privatmann (iudicium) mit Abschaffung des Koenigtums gesetzliche Vorschrift;
und dieser Trennung hat das roemische Privatrecht seine logische und praktische
Schaerfe und Bestimmtheit wesentlich zu verdanken ^3. Im Eigentumsprozess wurde
die bisher der unbedingten Willkuer der Beamten anheimgegebene Entscheidung
ueber den Besitzstand allmaehlich rechtlichen Regeln unterworfen und neben dem
Eigentums- das Besitzrecht entwickelt, wodurch abermals die Magistratsgewalt
einen wichtigen Teil ihrer Macht einbuesste. Im Kriminalverfahren wurde das
Volksgericht, die bisherige Gnaden- zur rechtlich gesicherten
Appellationsinstanz. War der Angeklagte nach Verhoerung (quaestio) von dem
Beamten verurteilt und berief sich auf die Buergerschaft, so schritt der
Magistrat vor dieser zu dem Weiterverhoer (anquisitio), und wenn er nach
dreimaliger Verhandlung vor der Gemeinde seinen Spruch wiederholt hatte, wurde
im vierten Termin das Urteil von der Buergerschaft bestaetigt oder verworfen.
Milderung war nicht gestattet. Denselben republikanischen Sinn atmen die
Saetze, dass das Haus den Buerger schuetze und nur ausserhalb des Hauses eine
Verhaftung stattfinden koenne; dass die Untersuchungshaft zu vermeiden und es
jedem angeklagten und noch nicht verurteilten Buerger zu gestatten sei, durch
Verzicht auf sein Buergerrecht den Folgen der Verurteilung, soweit sie nicht
das Vermoegen, sondern die Person betrafen, sich zu entziehen - Saetze, die
allerdings keineswegs gesetzlich formuliert wurden und den anklagenden Beamten
also nicht rechtlich banden, aber doch durch ihren moralischen Druck namentlich
fuer die Beschraenkung der Todesstrafe von dem groessten Einfluss gewesen sind.
Indes wenn das roemische Kriminalrecht fuer den starken Buergersinn wie fuer
die steigende Humanitaet dieser Epoche ein merkwuerdiges Zeugnis ablegt, so
litt es dagegen praktisch namentlich unter den hier besonders schaedlich
nachwirkenden staendischen Kaempfen. Die aus diesen hervorgegangene
konkurrierende Kriminaljurisdiktion erster Instanz der saemtlichen
Gemeindebeamten war die Ursache, dass es in dem roemischen Kriminalverfahren
eine feste Instruktionsbehoerde und eine ernsthafte Voruntersuchung fortan
nicht mehr gab; und indem das Kriminalurteil letzter Instanz in den Formen und
von den Organen der Gesetzgebung gefunden ward, auch seinen Ursprung aus dem
Gnadenverfahren niemals verleugnete, ueberdies noch die Behandlung der
polizeilichen Bussen auf das aeusserlich sehr aehnliche Kriminalverfahren
nachteilig zurueckwirkte, wurde nicht etwa missbraeuchlich, sondern
gewissermassen verfassungsmaessig die Entscheidung in den Kriminalsachen nicht
nach festem Gesetz, sondern nach dem willkuerlichen Belieben der Richter
gefaellt. Auf diesem Wege ward das roemische Kriminalverfahren vollstaendig
grundsatzlos und zum Spielball und Werkzeug der politischen Parteien
herabgewuerdigt; was um so weniger entschuldigt werden kann, als dies Verfahren
zwar vorzugsweise fuer eigentliche politische Verbrechen, aber doch auch fuer
andere, zum Beispiel fuer Mord und Brandstiftung zur Anwendung kam. Dazu kam
die Schwerfaelligkeit jenes Verfahrens, welche im Verein mit der republikanisch
hochmuetigen Verachtung des Nichtbuergers es verschuldet hat, dass man sich
immer mehr gewoehnte, ein summarisches Kriminal- oder vielmehr Polizeiverfahren
gegen Sklaven und geringe Leute neben jenem foermlichen zu dulden. Auch hier
ueberschritt der leidenschaftliche Streit um die politischen Prozesse die
natuerlichen Grenzen und fuehrte Institutionen herbei, die wesentlich dazu
beigetragen haben, die Roemer allmaehlich der Idee einer festen sittlichen
Rechtsordnung zu entwoehnen.



———————————————————————



^3 Man pflegt die Roemer als das zur Jurisprudenz privilegierte Volk zu preisen
und ihr vortreffliches Recht als eine mystische Gabe des Himmels anzustaunen;
vermutlich besonders, um sich die Scham zu ersparen ueber die Nichtswuerdigkeit
des eigenen Rechtszustandes. Ein Blick auf das beispiellos schwankende und
unentwickelte roemische Kriminalrecht koennte von der Unhaltbarkeit dieser
unklaren Vorstellungen auch diejenigen ueberzeugen, denen der Satz zu einfach
scheinen moechte, dass ein gesundes Volk ein gesundes Recht hat und ein krankes
ein krankes. Abgesehen von allgemeineren staatlichen Verhaeltnissen, von
welchen die Jurisprudenz eben auch und sie vor allem abhaengt, liegen die
Ursachen der Trefflichkeit des roemischen Zivilrechts hauptsaechlich in zwei
Dingen: einmal darin, dass der Klaeger und der Beklagte gezwungen wurden, vor
allen Dingen die Forderung und ebenso die Einwendung in bindender Weise zu
motivieren und zu formulieren; zweitens darin, dass man fuer die gesetzliche
Fortbildung des Rechtes ein staendiges Organ bestellte und dies an die Praxis
unmittelbar anknuepfte. Mit jenem schnitten die Roemer die advokatische
Rabulisterei, mit diesem die unfaehige Gesetzmacherei ab, soweit sich
dergleichen abschneiden laesst, und mit beiden zusammen genuegten sie, soweit
es moeglich ist, den zwei entgegenstehenden Forderungen, dass das Recht stets
fest und dass es stets zeitgemaess sein soll.



———————————————————————



Weniger sind wir imstande, die Weiterbildung der roemischen
Religionsvorstellungen in dieser Epoche zu verfolgen. Im allgemeinen hielt man
einfach fest an der einfachen Froemmigkeit der Ahnen und den Aber- wie den
Unglauben in gleicher Weise fern. Wie lebendig die Idee der Vergeistigung alles
Irdischen, auf der die roemische Religion beruhte, noch am Ende dieser Epoche
war, beweist der vermutlich doch erst infolge der Einfuehrung des
Silbercourants im Jahre 485 (269) neu entstandene Gott “Silberich”
(Argentinus), der natuerlicherweise des aelteren Gottes “Kupferich”
(Aesculanus) Sohn war.



Die Beziehungen zum Ausland sind dieselben wie frueher; aber auch hier und hier
vor allem ist der hellenische Einfluss im Steigen. Erst jetzt beginnen den
hellenischen Goettern in Rom selber sich Tempel zu erheben. Der aelteste war
der Tempel der Kastoren, welcher in der Schlacht am Regillischen See gelobt und
am 15. Juli 269 (485) eingeweiht sein soll. Die Sage, welche an denselben sich
knuepft, dass zwei uebermenschlich schoene und grosse Juenglinge auf dem
Schlachtfelde in den Reihen der Roemer mitkaempfend und unmittelbar nach der
Schlacht ihre schweisstriefenden Rosse auf dem roemischen Markt am Quell der
Juturna traenkend und den grossen Sieg verkuendend gesehen worden seien, traegt
ein durchaus unroemisches Gepraege und ist ohne allen Zweifel der bis in die
Einzelheiten gleichartigen Epiphanie der Dioskuren in der beruehmten, etwa ein
Jahrhundert vorher zwischen den Krotoniaten und den Lokrern am Flusse Sagras
geschlagenen Schlacht in sehr frueher Zeit nachgedichtet. Auch der delphische
Apoll wird nicht bloss beschickt, wie es ueblich ist, bei allen unter dem
Einfluss griechischer Kultur stehenden Voelkern, und nicht bloss nach
besonderen Erfolgen, wie nach der Eroberung von Veii, mit dem Zehnten der Beute
(360 394) beschenkt, sondern es wird auch ihm ein Tempelinder Stadt gebaut (323
431, erneuert 401 353). Dasselbe geschah gegen das Ende dieser Periode fuer die
Aphrodite (459 295), welche in raetselhafter Weise mit der alten roemischen
Gartengoettin Venus zusammenfloss ^4, und fuer den von Epidauros im Peloponnes
erbetenen und feierlich nach Rom gefuehrten Asklapios oder Aesculapius (463
291). Einzeln wird in schweren Zeitlaeuften Klage vernommen ueber das
Eindringen auslaendischen Aberglaubens, vermutlich etruskischer Haruspizes (so
326 428); wo aber dann die Polizei nicht ermangelt, ein billiges Einsehen zu
tun.



——————————————————————-



^4 In der spaeteren Bedeutung als Aphrodite erscheint die Venus wohl zuerst bei
der Dedikation des in diesem Jahre geweihten Tempels (Liv. 10, 31; W. A.
Becker, Topographie der Stadt Rom [Becker, Handbuch, 1]. Leipzig 1843, S. 472).



——————————————————————-



In Etrurien dagegen wird, waehrend die Nation in politischer Nichtigkeit und
traeger Opulenz stockte und verdarb, das theologische Monopol des Adels, der
stumpfsinnige Fatalismus, die wueste und sinnlose Mystik, die Zeichendeuterei
und das Bettelprophetenwesen sich allmaehlich zu jener Hoehe entwickelt haben,
auf der wir sie spaeter dort finden.



In dem Priesterwesen traten unseres Wissens durchgreifende Veraenderungen nicht
ein. Die verschaerfte Einziehung, welche fuer die zur Bestreitung der Kosten
des oeffentlichen Gottesdienstes angewiesenen Prozessbussen um das Jahr 465
(289) verfuegt wurde, deutet auf das Steigen des sakralen Staatsbudgets, wie es
die vermehrte Zahl der Staatsgoetter und Tempel mit Notwendigkeit mit sich
brachte. Unter den ueblen Folgen des Staendehaders ist es schon angefuehrt
worden, dass man den Kollegien der Sachverstaendigen einen unstatthaften
Einfluss einzuraeumen begann und sich ihrer bediente, um politische Akte zu
kassieren, wodurch teils der Glaube im Volke erschuettert, teils den Pfaffen
ein sehr schaedlicher Einfluss auf die oeffentlichen Geschaefte zugestanden
ward.



Im Kriegswesen trat in dieser Epoche eine vollstaendige Revolution ein. Die
uralte graecoitalische Heerordnung, welche gleich der homerischen auf der
Aussonderung der angesehensten und tuechtigsten, in der Regel zu Pferde
fechtenden Kriegsleute zu einem eigenen Vordertreffen beruht haben mag, war in
der spaeteren Koenigszeit durch die legio, die altdorische Hoplitenphalanx von
wahrscheinlich acht Gliedern Tiefe ersetzt worden, welche fortan das
Schwergewicht des Kampfes uebernahm, waehrend die Reiter auf die Fluegel
gestellt und, je nach den Umstaenden zu Pferde oder abgesessen, hauptsaechlich
als Reserve verwandt wurden. Aus dieser Herstellung entwickelte sich ungefaehr
gleichzeitig in Makedonien die Sarissenphalanx und in Italien die
Manipularordnung, jene durch Verdichtung und Vertiefung, diese durch Aufloesung
und Vermannigfaltigung der Glieder, zunaechst durch die Teilung der alten legio
von 8400 in zwei legiones von je 4200 Mann. Die alte dorische Phalanx hatte
durchaus auf dem Nahgefecht mit dem Schwert und vor allem dem Spiess beruht und
den Wurfwaffen nur eine beilaeufige und untergeordnete Stellung im Treffen
eingeraeumt. In der Manipularlegion wurde die Stosslanze auf das dritte Treffen
beschraenkt und den beiden ersten anstatt derselben eine neue und eigentuemlich
italische Wurfwaffe gegeben, das Pilum, ein fuenftehalb Ellen langes
viereckiges oder rundes Holz mit drei- oder vierkantiger eiserner Spitze, das
vielleicht urspruenglich zur Verteidigung der Lagerwaelle erfunden worden war,
aber bald von dem letzten auf die ersten Glieder ueberging und von dem
vorrueckenden Gliede auf eine Entfernung von zehn bis zwanzig Schritten in die
feindlichen Reihen geworfen ward. Zugleich gewann das Schwert eine bei weitem
groessere Bedeutung als das kurze Messer der Phalangiten hatte haben koennen;
denn die Wurfspeersalve war zunaechst nur bestimmt, dem Angriff mit dem Schwert
die Bahn zu brechen. Wenn ferner die Phalanx, gleichsam eine einzige gewaltige
Lanze, auf einmal auf den Feind geworfen werden musste, so wurden in der neuen
italischen Legion die kleineren, im Phalangensystem wohl auch vorhandenen, aber
in der Schlachtordnung unaufloeslich fest verknuepften Einheiten taktisch
voneinander gesondert. Das geschlossene Quadrat teilte sich nicht bloss, wie
gesagt, in zwei gleich starke Haelften, sondern jede von diesen trat weiter in
der Tiefrichtung auseinander in drei Treffen, das der Hastaten, das der
Principes und das der Triarier, von ermaessigter, wahrscheinlich in der Regel
nur vier Glieder betragender Tiefe und loeste in der Frontrichtung sich auf in
je zehn Haufen (manipuli), so dass zwischen je zwei Treffen und je zwei Haufen
ein merklicher Zwischenraum blieb. Es war nur eine Fortsetzung derselben
Individualisierung, wenn der Gesamtkampf auch der verkleinerten taktischen
Einheit zurueck- und der Einzelkampf in den Vordergrund trat, wie dies aus der
schon erwaehnten entscheidenden Rolle des Handgemenges und Schwertgefechtes
deutlich hervorgeht. Eigentuemlich entwickelte sich auch das System der
Lagerverschanzung; der Platz, wo der Heerhaufe wenn auch nur fuer eine einzige
Nacht sein Lager nahm, ward ohne Ausnahme mit einer regelmaessigen Umwallung
versehen und gleichsam in eine Festung umgeschaffen. Wenig aenderte sich
dagegen in der Reiterei, die auch in der Manipularlegion die sekundaere Rolle
behielt, welche sie neben der Phalanx eingenommen hatte. Auch das
Offiziersystem blieb in der Hauptsache ungeaendert; nur wurden jetzt jeder der
zwei Legionen des regelmaessigen Heeres ebenso viele Kriegstribune vorgesetzt,
wie sie bisher das gesamte Heer befehligt hatten, also die Zahl der
Stabsoffiziere verdoppelt. Es duerfte auch in dieser Zeit sich die scharfe
Grenze festgestellt haben zwischen den Subalternoffizieren, welche sich ihren
Platz an der Spitze der Manipel als Gemeine mit dem Schwerte zu gewinnen hatten
und in regelmaessigem Avancement von den niederen in die hoeheren Manipel
uebergingen, und den je sechs und sechs den ganzen Legionen vorgesetzten
Kriegstribunen, fuer welche es kein regelmaessiges Avancement gab und zu denen
man gewoehnlich Maenner aus der besseren Klasse nahm. Namentlich muss es dafuer
von Bedeutung geworden sein, dass, waehrend frueher die Subaltern- wie die
Stabsoffiziere gleichmaessig vom Feldherrn ernannt wurden, seit dem Jahre 392
(362) ein Teil der letzteren Posten durch Buergerschaftswahl vergeben ward.
Endlich blieb auch die alte, furchtbar strenge Kriegszucht unveraendert. Nach
wie vor war es dem Feldherrn gestattet, jedem in seinem Lager dienenden Mann
den Kopf vor die Fuesse zu legen und den Stabsoffizier so gut wie den gemeinen
Soldaten mit Ruten auszuhauen; auch wurden dergleichen Strafen nicht bloss
wegen gemeiner Verbrechen erkannt, sondern ebenso, wenn sich ein Offizier
gestattet hatte, von dem erteilten Befehle abzuweichen, oder wenn eine
Abteilung sich hatte ueberrumpeln lassen oder vom Schlachtfeld gewichen war.
Dagegen bedingt die neue Heerordnung eine weit ernstere und laengere
militaerische Schule als die bisherige phalangitische, worin das Schwergewicht
der Masse auch die Ungeuebten zusammenhielt. Wenn dennoch kein eigener
Soldatenstand sich entwickelte, sondern das Heer nach wie vor Buergerheer
blieb, so ward dies hauptsaechlich dadurch erreicht, dass man die bisherige
Gliederung der Soldaten nach dem Vermoegen aufgab und sie nach dem Dienstalter
ordnete. Der roemische Rekrut trat jetzt ein unter die leichtbewaffneten,
ausserhalb der Linie besonders mit Steinschleudern fechtenden
“Sprenkler” (rorarii) und avancierte aus diesem allmaehlich in das
erste und weiter in das zweite Treffen, bis endlich die langgedienten und
erfahrenen Soldaten in dem an Zahl schwaechsten, aber in dem ganzen Heer Ton
und Geist angebenden Triarierkorps sich zusammenfanden.



Die Vortrefflichkeit dieser Kriegsordnung, welche die naechste Ursache der
ueberlegenen politischen Stellung der roemischen Gemeinde geworden ist, beruht
wesentlich auf den drei grossen militaerischen Prinzipien der Reserve, der
Verbindung des Nah- und Ferngefechts und der Verbindung von Offensive und
Defensive. Das Reservesystem war schon in der aelteren Verwendung der Reiterei
angedeutet, hier aber durch die Gliederung des Heeres in drei Treffen und die
Aufsparung der Veteranenkernschar fuer den letzten und entscheidenden Stoss
vollstaendig entwickelt. Wenn die hellenische Phalanx den Nahkampf, die
orientalischen mit Bogen und leichten Wurfspeeren bewaffneten Reitergeschwader
den Fernkampf einseitig ausgebildet hatten, so wurde durch die roemische
Verbindung des schweren Wurfspiesses mit dem Schwerte, wie mit Recht gesagt
worden ist, ein aehnlicher Erfolg erreicht wie in der modernen Kriegfuehrung
durch die Einfuehrung der Bajonettflinte; es arbeitete die Wurfspeersalve dem
Schwertkampf genau in derselben Weise vor wie jetzt die Gewehrsalve dem Angriff
mit dem Bajonett. Endlich das ausgebildete Lagersystem gestattete es den
Roemern, die Vorteile des Belagerungs- und des Offensivkrieges miteinander zu
verbinden und die Schlacht je nach Umstaenden zu verweigern oder zu liefern,
und im letzteren Fall sie unter den Lagerwaellen gleichwie unter den Mauern
einer Festung zu schlagen - der Roemer, sagt ein roemisches Sprichwort, siegt
durch Stillsitzen.



Dass diese neue Kriegsordnung im wesentlichen eine roemische oder wenigstens
italische Um- und Fortbildung der alten hellenischen Phalangentaktik ist,
leuchtet ein; wenn gewisse Anfaenge des Reservesystems und der
Individualisierung der kleineren Heerabteilungen schon bei den spaeteren
griechischen Strategen, namentlich bei Xenophon begegnen, so folgt daraus nur,
dass man die Mangelhaftigkeit des alten Systems auch hier empfunden, aber doch
nicht vermocht hat, sie zu beseitigen. Vollstaendig entwickelt erscheint die
Manipularlegion im Pyrrhischen Kriege; wann und unter welchen Umstaenden und ob
sie auf einmal oder nach und nach entstanden ist, laesst sich nicht mehr
nachweisen. Die erste von der aelteren italisch-hellenischen gruendlich
verschiedene Taktik, die den Roemern gegenuebertrat, war die keltische
Schwerterphalanx; es ist nicht unmoeglich, dass man durch die Gliederung der
Armee und die Frontalintervalle der Manipel ihren ersten und allein
gefaehrlichen Stoss abwehren wollte und abgewehrt hat; und damit stimmt es
zusammen, wenn in manchen einzelnen Notizen der bedeutendste roemische Feldherr
der Gallierzeit, Marcus Furius Camillus, als Reformator des roemischen
Kriegswesens erscheint. Die weiteren an den Samnitischen und Pyrrhischen Krieg
anknuepfenden Ueberlieferungen sind weder hinreichend beglaubigt noch mit
Sicherheit einzureihen ^5; so wahrscheinlich es auch an sich ist, dass der
langjaehrige samnitische Bergkrieg auf die individuelle Entwicklung des
roemischen Soldaten, und der Kampf gegen einen der ersten Kriegskuenstler aus
der Schule des grossen Alexander auf die Verbesserung des Technischen im
roemischen Heerwesen nachhaltig eingewirkt hat.



—————————————————————-



^5 Nach der roemischen Tradition fuehrten die Roemer urspruenglich viereckige
Schilde; worauf sie von den Etruskern den runden Hoplitenschild (clupeus,
αςπίς)von den Samniten den spaeteren viereckigen Schild (scutum, θυρεός) und
den Wurfspeer (veru) entlehnten (Diodor. Vat. fr. p. 54; Sall. Catil. 51, 38;
Verg. Aen. 7, 665; Fest. v. Samnites p. 327 Mueller und die bei Marquardt,
Handbuch, Bd. 3, 2, S. 241 angefuehrten). Allein dass der Hoplitenschild, das
heisst die dorische Phalangentaktik nicht den Etruskern, sondern den Hellenen
unmittelbar nachgeahmt ward, darf als ausgemacht gelten. Was das Scutum
anlangt, so wird dieser grosse zylinderfoermig gewoelbte Lederschild allerdings
wohl an die Stelle des platten kupfernen Clupeus getreten sein, als die Phalanx
in Manipel auseinandertrat; allein die unzweifelhafte Herleitung des Wortes aus
dem Griechischen macht misstrauisch gegen die Herleitung der Sache von den
Samniten. Von den Griechen kam den Roemern auch die Schleuder (funda aus
σφενδόνη, wie fides aus σφίδη, oben). Das Pilum gilt den Alten durchaus als
roemische Erfindung.



————————————————————



In der Volkswirtschaft war und blieb der Ackerbau die soziale und politische
Grundlage sowohl der roemischen Gemeinde als des neuen italischen Staates. Aus
den roemischen Bauern bestand die Gemeindeversammlung und das Heer; was sie als
Soldaten mit dem Schwerte gewonnen hatten, sicherten sie als Kolonisten mit dem
Pfluge. Die Ueberschuldung des mittleren Grundbesitzes fuehrte die furchtbaren
inneren Krisen des dritten und vierten Jahrhunderts herbei, an denen die junge
Republik zugrunde gehen zu muessen schien; die Wiedererhebung der latinischen
Bauernschaft, welche waehrend des fuenften teils durch die massenhaften
Landanweisungen und Inkorporationen, teils durch das Sinken des Zinsfusses und
die steigende Volksmenge Roms bewirkt ward, war zugleich Wirkung und Ursache
der gewaltigen Machtentwicklung Roms - wohl erkannte Pyrrhos’ scharfer
Soldatenblick die Ursache des politischen und militaerischen Uebergewichts der
Roemer in dem bluehenden Zustande der roemischen Bauernwirtschaften. Aber auch
das Aufkommen der Grosswirtschaft in dem roemischen Ackerbau scheint in diese
Zeit zu fallen. In der aelteren Zeit gab es wohl auch schon einen - wenigstens
verhaeltnismaessig - grossen Grundbesitz; aber dessen Bewirtschaftung war keine
Gross-, sondern nur eine vervielfaeltigte Kleinwirtschaft (I, 204). Dagegen
darf die mit der aelteren Wirtschaftsweise zwar nicht unvereinbare, aber doch
der spaeteren bei weitem angemessenere Bestimmung des Gesetzes vom Jahre 387
(367), dass der Grundbesitzer neben den Sklaven eine verhaeltnismaessige Zahl
freier Leute zu verwenden verbunden sei, wohl als die aelteste Spur der
spaeteren zentralisierten Gutswirtschaft angesehen werden ^6; und es ist
bemerkenswert, dass gleich hier bei ihrem ersten Vorkommen dieselbe wesentlich
auf dem Sklavenhalten ruht. Wie sie aufkam, muss dahingestellt bleiben;
moeglich ist es, dass die karthagischen Pflanzungen auf Sizilien schon den
aeltesten roemischen Gutsbesitzern als Muster gedient haben und vielleicht
steht selbst das Aufkommen des Weizens in der Landwirtschaft neben dem Spelt,
das Varro um die Zeit der Dezemvirn setzt, mit dieser veraenderten
Wirtschaftsweise in Zusammenhang. Noch weniger laesst sich ermitteln, wie weit
diese Wirtschaftsweise schon in dieser Epoche um sich gegriffen hat; nur daran,
dass sie noch nicht Regel gewesen sein und den italischen Bauernstand noch
nicht absorbiert haben kann, laesst die Geschichte des Hannibalischen Krieges
keinen Zweifel. Wo sie aber aufkam, vernichtete sie die aeltere, auf dem
Bittbesitz beruhende Klientel; aehnlich wie die heutige Gutswirtschaft
grossenteils durch Niederlegung der Bauernstellen und Verwandlung der Hufen in
Hoffeld entstanden ist. Es ist keinem Zweifel unterworfen, dass zu der
Bedraengnis des kleinen Ackerbauernstandes eben das Einschraenken dieser
Ackerklientel hoechst wesentlich mitgewirkt hat.



—————————————————————————-



^6 Auch Varro (rust. 1, 2, 9) denkt sich den Urheber des Licinischen
Ackergesetzes offenbar als Selbstbewirtschafter seiner ausgedehnten
Laendereien; obgleich uebrigens die Anekdote leicht erfunden sein kann, um den
Beinamen zu erklaeren.



————————————————————————-



Ueber den inneren Verkehr der Italiker untereinander sind die schriftlichen
Quellen stumm; einigen Aufschluss geben lediglich die Muenzen. Dass in Italien,
von den griechischen Staedten und dem etruskischen Populonia abgesehen,
waehrend der ersten drei Jahrhunderte Roms nicht gemuenzt ward und als
Tauschmaterial anfangs das Vieh, spaeter Kupfer nach dem Gewicht diente, wurde
schon gesagt. In die gegenwaertige Epoche faellt der Uebergang der Italiker vom
Tausch- zum Geldsystem, wobei man natuerlich zunaechst auf griechische Muster
sich hingewiesen sah. Es lag indes in den Verhaeltnissen, dass in Mittelitalien
statt des Silbers das Kupfer zum Muenzmetall ward und die Muenzeinheit sich
zunaechst anlehnte an die bisherige Werteinheit, das Kupferpfund; womit es
zusammenhaengt, dass man die Muenzen goss, statt sie zu praegen, denn kein
Stempel haette ausgereicht fuer so grosse und schwere Stuecke. Doch scheint von
Haus aus zwischen Kupfer und Silber ein festes Gleichungsverhaeltnis (250 : 1)
normiert und die Kupfermuenze mit Ruecksicht darauf ausgebracht worden zu sein,
so dass zum Beispiel in Rom das grosse Kupferstueck, der As, dem Werte nach
einem Skrupel (= 1/288 Pfund) Silber gleichkam. Geschichtlich bemerkenswerter
ist es, dass die Muenze in Italien hoechst wahrscheinlich von Rom ausgegangen
ist und zwar eben von den Dezemvirn, die in der Solonischen Gesetzgebung das
Vorbild auch zur Regulierung des Muenzwesens fanden, und dass sie von Rom aus
sich verbreitete ueber eine Anzahl latinischer, etruskischer, umbrischer und
ostitalischer Gemeinden; zum deutlichen Beweise der ueberlegenen Stellung, die
Rom schon seit dem Anfang des vierten Jahrhunderts in Italien behauptete. Wie
alle diese Gemeinden formell unabhaengig nebeneinander standen, war gesetzlich
auch der Muenzfuss durchaus oertlich und jedes Stadtgebiet ein eigenes
Muenzgebiet; indes lassen sich doch die mittel- und norditalischen
Kupfermuenzfuesse in drei Gruppen zusammenfassen, innerhalb welcher man die
Muenzen im gemeinen Verkehr als gleichartig behandelt zu haben scheint. Es sind
dies teils die Muenzen der noerdlich vom Ciminischen Walde gelegenen
etruskischen und der umbrischen Staedte, teils die Muenzen von Rom und Latium,
teils die des oestlichen Litorals. Dass die roemischen Muenzen mit dem Silber
nach dem Gewicht geglichen waren, ist schon bemerkt worden: diejenigen der
italischen Ostkueste finden wir dagegen in ein bestimmtes Verhaeltnis gesetzt
zu den Silbermuenzen, die im suedlichen Italien seit alter Zeit gangbar waren
und deren Fuss sich auch die italischen Einwanderer, zum Beispiel die Brettier,
Lucaner, Nolaner, ja die latinischen Kolonien daselbst wie Cales und Suessa und
sogar die Roemer selbst fuer ihre unteritalischen Besitzungen aneigneten.
Danach wird auch der italische Binnenhandel in dieselben Gebiete zerfallen
sein, welche unter sich verkehrten gleich fremden Voelkern.



Im ueberseeischen Verkehr bestanden die frueher bezeichneten
sizilisch-latinischen, etruskisch-attischen und adriatisch-tarentinischen
Handelsbeziehungen auch in dieser Epoche fort oder gehoeren ihr vielmehr recht
eigentlich an; denn obwohl die derartigen, in der Regel ohne Zeitangabe
vorkommenden Tatsachen der Obersicht wegen schon bei der ersten Periode
zusammengefasst worden sind, erstrecken sich diese Angaben doch ebensowohl auf
die gegenwaertige mit. Am deutlichsten sprechen auch hierfuer die Muenzen. Wie
die Praegung des etruskischen Silbergeldes auf attischen Fuss und das
Eindringen des italischen und besonders latinischen Kupfers in Sizilien fuer
die ersten beiden Handelszuege zeugen, so spricht die eben erwaehnte
Gleichstellung des grossgriechischen Silbergeldes mit der picenischen und
apulischen Kupfermuenze nebst zahlreichen anderen Spuren fuer den regen Verkehr
der unteritalischen Griechen, namentlich der Tarentiner mit dem ostitalischen
Litoral. Dagegen scheint der frueher wohl lebhaftere Handel zwischen den
Latinern und den kampanischen Griechen durch die sabellische Einwanderung
gestoert worden zu sein und waehrend der ersten hundertundfuenfzig Jahre der
Republik nicht viel bedeutet zu haben; die Weigerung der Samniten, in Capua und
Cumae den Roemern in der Hungersnot von 343 (411) mit ihrem Getreide zu Hilfe
zu kommen, duerfte eine Spur der zwischen Latium und Kampanien veraenderten
Beziehungen sein, bis im Anfang des fuenften Jahrhunderts die roemischen Waffen
die alten Verhaeltnisse wiederherstellten und steigerten. Im einzelnen mag es
noch gestattet sein, als eines der seltenen datierten Fakten aus der Geschichte
des roemischen Verkehrs der Notiz zu gedenken, welche aus der ardeatischen
Chronik erhalten ist, dass im Jahre 454 (300) der erste Barbier aus Sizilien
nach Ardea kam, und einen Augenblick bei dem gemalten Tongeschirr zu verweilen,
das vorzugsweise aus Attika, daneben aus Kerkyra und Sizilien nach Lucanien,
Kampanien und Etrurien gesandt ward, um dort zur Ausschmueckung der
Grabgemaecher zu dienen und ueber dessen merkantilische Verhaeltnisse wir
zufaellig besser als ueber irgendeinen anderen ueberseeischen Handelsartikel
unterrichtet sind. Der Anfang dieser Einfuhr mag um die Zeit der Vertreibung
der Tarquinier fallen, denn die noch sehr sparsam in Italien vorkommenden
Gefaesse des aeltesten Stils duerften in der zweiten Haelfte des dritten
Jahrhunderts der Stadt (500-450) gemalt sein, waehrend die zahlreicheren des
strengen Stils der ersten (450-400), die des vollendet schoenen der zweiten
Haelfte des vierten (400-350) angehoeren, und die ungeheuren Massen der
uebrigen, oft durch Pracht und Groesse, aber selten durch vorzuegliche Arbeit
sich auszeichnenden Vasen im ganzen dem folgenden Jahrhundert (350-250)
beizulegen sein werden. Es waren allerdings wieder die Hellenen, von denen die
Italiker diese Sitte der Graeberschmueckung entlehnten; aber wenn die
bescheidenen Mittel und der feine Takt der Griechen sie bei diesen in engen
Grenzen hielten, ward sie in Italien mit barbarischer Opulenz und barbarischer
Verschwendung weit ueber das urspruengliche und schickliche Mass ausgedehnt.
Aber es ist bezeichnend, dass es in Italien lediglich die Laender der
hellenischen Halbkultur sind, in welchen diese Ueberschwenglichkeit begegnet;
wer solche Schrift zu lesen versteht, wird in den etruskischen und kampanischen
Leichenfeldern, den Fundgruben unserer Museen, den redenden Kommentar zu den
Berichten der Alten ueber die im Reichtum und Uebermut erstickende etruskische
und kampanische Halbbildung erkennen. Dagegen blieb das schlichte samnitische
Wesen diesem toerichten Luxus zu allen Zeiten fern; in dem Mangel des
griechischen Grabgeschirrs tritt ebenso fuehlbar wie in dem Mangel einer
samnitischen Landesmuenze die geringe Entwicklung des Handelsverkehrs und des
staedtischen Lebens in dieser Landschaft hervor. Noch bemerkenswerter ist es,
dass auch Latium, obwohl den Griechen nicht minder nahe wie Etrurien und
Kampanien und mit ihnen im engsten Verkehr, dieser Graeberpracht sich fast ganz
enthalten hat. Es ist wohl mehr als wahrscheinlich, namentlich wegen der ganz
abweichenden Beschaffenheit der Graeber in dem einzigen Praeneste, dass wir
hierin den Einfluss der strengen roemischen Sittlichkeit, oder, wenn man lieber
will, der straffen roemischen Polizei wiederzuerkennen haben. Im engsten
Zusammenhange damit stehen die bereits erwaehnten Interdikte, welche schon das
Zwoelftafelgesetz gegen purpurne Bahrtuecher und den Goldschmuck als
Totenmitgift schleudert, und die Verbannung des silbernen Geraetes mit Ausnahme
des Salzfasses und der Opferschale aus dem roemischen Hausrat wenigstens durch
das Sittengesetz und die Furcht vor der zensorischen Ruege; und auch in dem
Bauwesen werden wir demselben, allem gemeinen wie edlen Luxus feindlichen Sinn
wiederbegegnen. Indes mochte auch Rom durch solche Einwirkung von oben her
laenger als Volsinii und Capua eine gewisse aeussere Einfachheit bewahren, so
werden sein Handel und Gewerbe, auf denen ja neben dem Ackerbau seine Bluete
von Haus aus beruhte, darum noch nicht als unbedeutend gedacht werden duerfen
und nicht minder den Einfluss der neuen Machtstellung Roms empfunden haben.



Zu der Entwicklung eines eigentlichen staedtischen Mittelstandes, einer
unabhaengigen Handwerker- und Kaufmannschaft kam es in Rom nicht. Die Ursache
war neben der frueh eingetretenen unverhaeltnismaessigen Zentralisierung des
Kapitals vornehmlich die Sklavenwirtschaft. Es war im Altertum ueblich und in
der Tat eine notwendige Konsequenz der Sklaverei, dass die kleineren
staedtischen Geschaefte sehr haeufig von Sklaven betrieben wurden, welche ihr
Herr als Handwerker oder Kaufleute etablierte, oder auch von Freigelassenen,
fuer welche der Herr nicht bloss sehr oft das Geschaeftskapital hergab, sondern
von denen er sich auch regelmaessig einen Anteil, oft die Haelfte des
Geschaeftsgewinns ausbedang. Der Kleinbetrieb und der Kleinverkehr in Rom waren
ohne Zweifel in stetigem Steigen; es finden sich auch Belege dafuer, dass die
dem grossstaedtischen Luxus dienstbaren Gewerbe anfingen, sich in Rom zu
konzentrieren - so ist das ficoronische Schmuckkaestchen im fuenften
Jahrhundert der Stadt von einem praenestinischen Meister verfertigt und nach
Praeneste verkauft, aber dennoch in Rom gearbeitet worden ^7. Allein da der
Reinertrag auch des Kleingeschaefts zum groessten Teil in die Kassen der
grossen Haeuser floss, so kam ein industrieller und kommerzieller Mittelstand
nicht in entsprechender Ausdehnung empor. Ebensowenig sonderten sich die
Grosshaendler und grossen Industriellen scharf von den grossen Grundbesitzern.
Einerseits waren die letzteren seit alter zugleich Geschaeftsbetreibende und
Kapitalisten und in ihren Haenden Hypothekardarlehen, Grosshandel und
Lieferungen und Arbeiten fuer den Staat vereinigt. Anderseits war es bei dem
starken sittlichen Akzent, der in dem roemischen Gemeinwesen auf den
Grundbesitz fiel, und bei seiner politischen Alleinberechtigung, welche erst
gegen das Ende dieser Epoche einige Einschraenkungen erlitt, ohne Zweifel schon
in dieser Zeit gewoehnlich, dass der glueckliche Spekulant mit einem Teil
seiner Kapitalien sich ansaessig machte. Es geht auch aus der politischen
Bevorzugung der ansaessigen Freigelassenen deutlich genug hervor, dass die
roemischen Staatsmaenner dahin wirkten, auf diesem Wege die gefaehrliche Klasse
der nicht grundsaessigen Reichen zu vermindern.



———————————————————————————



^7 Die Vermutung, dass der Kuenstler, welcher an diesem Kaestchen fuer die
Dindia Macolnia in Rom gearbeitet hat, Novius Plautius, ein Kampaner, gewesen
sei, wird durch die neuerlich gefundenen alten praenestinischen Grabsteine
widerlegt, auf denen unter andern Macolniern und Plautiern auch ein Lucius
Magulnius des Plautius Sohn (L. Magolnio Pla. f.) vorkommt.



———————————————————————————



Aber wenn auch in Rom weder ein wohlhabender staedtischer Mittelstand noch eine
streng geschlossene Kapitalistenklasse sich bildete, so war das
grossstaedtische Wesen doch an sich in unaufhaltsamem Steigen. Deutlich weist
darauf hin die zunehmende Zahl der in der Hauptstadt zusammengedraengten
Sklaven, wovon die sehr ernsthafte Sklavenverschwoerung des Jahres 335 (419)
zeugt, und noch mehr die steigende, allmaehlich unbequem und gefaehrlich
werdende Menge der Freigelassenen, worauf die im Jahre 397 (357) auf die
Freilassungen gelegte ansehnliche Steuer und die Beschraenkung der politischen
Rechte der Freigelassenen im Jahre 450 (304) einen sicheren Schluss gestatten.
Denn es lag nicht bloss in den Verhaeltnissen, dass die grosse Majoritaet der
freigelassenen Leute sich dem Gewerbe oder dem Handel widmen musste, sondern es
war auch die Freilassung selbst bei den Roemern, wie gesagt, weniger eine
Liberalitaet als eine industrielle Spekulation, indem der Herr bei dem Anteil
an dem Gewerb- oder Handelsgewinn des Freigelassenen oft besser seine Rechnung
fand als bei dem Anrecht auf den ganzen Reinertrag des Sklavengeschaefts. Die
Zunahme der Freilassungen muss deshalb mit der Steigerung der kommerziellen und
industriellen Taetigkeit der Roemer notwendig Hand in Hand gegangen sein.



Einen aehnlichen Fingerzeig fuer die steigende Bedeutung des staedtischen
Wesens in Rom gewaehrt die gewaltige Entwicklung der staedtischen Polizei. Es
gehoert zum grossen Teil wohl schon dieser Zeit an, dass die vier Aedilen unter
sich die Stadt in vier Polizeibezirke teilten und dass fuer die ebenso wichtige
wie schwierige Instandhaltung des ganz Rom durchziehenden Netzes von kleineren
und groesseren Abzugskanaelen sowie der oeffentlichen Gebaeude und Plaetze,
fuer die gehoerige Reinigung und Pflasterung der Strassen, fuer die Beseitigung
den Einsturz drohender Gebaeude, gefaehrlicher Tiere, uebler Gerueche, fuer die
Fernhaltung der Wagen ausser in den Abend- und Nachtstunden und ueberhaupt fuer
die Offenhaltung der Kommunikation, fuer die ununterbrochene Versorgung des
hauptstaedtischen Marktes mit gutem und billigem Getreide, fuer die Vernichtung
gesundheitsschaedlicher Waren und falscher Masse und Gewichte, fuer die
besondere Ueberwachung von Baedern, Schenken, schlechten Haeusern von den
Aedilen Fuersorge getroffen ward.



Im Bauwesen mag wohl die Koenigszeit, namentlich die Epoche der grossen
Eroberungen, mehr geleistet haben als die ersten zwei Jahrhunderte der
Republik. Anlagen wie die Tempel auf dem Kapitol und dem Aventin und der grosse
Spielplatz moegen den sparsamen Vaetern der Stadt ebenso wie den fronenden
Buergern ein Greuel gewesen sein, und es ist bemerkenswert, dass das vielleicht
bedeutendste Bauwerk der republikanischen Zeit vor den Samnitischen Kriegen,
der Cerestempel am Circus, ein Werk des Spurius Cassius (261 493) war, welcher
in mehr als einer Hinsicht wieder in die Traditionen der Koenige
zurueckzulenken suchte. Auch den Privatluxus hielt die regierende Aristokratie
mit einer Strenge nieder, wie sie die Koenigsherrschaft bei laengerer Dauer
sicher nicht entwickelt haben wuerde. Aber auf die Laenge vermochte selbst der
Senat sich nicht laenger gegen das Schwergewicht der Verhaeltnisse zu stemmen.
Appius Claudius war es, der in seiner epochemachenden Zensur (442 312) das
veraltete Bauernsystem des Sparschatzsammelns beiseite warf und seine
Mitbuerger die oeffentlichen Mittel in wuerdiger Weise gebrauchen lehrte. Er
begann das grossartige System gemeinnuetziger oeffentlicher Bauten, das, wenn
irgendetwas, Roms militaerische Erfolge auch von dem Gesichtspunkt der
Voelkerwohlfahrt aus gerechtfertigt hat und noch heute in seinen Truemmern
Tausenden und Tausenden, welche von roemischer Geschichte nie ein Blatt gelesen
haben, eine Ahnung gibt von der Groesse Roms. Ihm verdankt der roemische Staat
die erste grosse Militaerchaussee, die roemische Stadt die erste Wasserleitung.
Claudius’ Spuren folgend, schlang der roemische Senat um Italien jenes
Strassen- und Festungsnetz, dessen Gruendung frueher beschrieben ward und ohne
das, wie von den Achaemeniden bis hinab auf den Schoepfer der Simplonstrasse
die Geschichte aller Militaerstaaten lehrt, keine militaerische Hegemonie
bestehen kann. Claudius’ Spuren folgend, baute Manius Curius aus dem
Erloes der Pyrrhischen Beute eine zweite hauptstaedtische Wasserleitung (482
272) und oeffnete schon einige Jahre vorher (464 290) mit dem sabinischen
Kriegsgewinn dem Velino, da wo er oberhalb Terni in die Nera sich stuerzt, das
heute noch von ihm durchflossene breitere Bett, um in dem dadurch
trockengelegten schoenen Tal von Rieti fuer eine grosse Buergeransiedlung Raum
und auch fuer sich eine bescheidene Hufe zu gewinnen. Solche Werke verdunkelten
selbst in den Augen verstaendiger Leute die zwecklose Herrlichkeit der
hellenischen Tempel. Auch das buergerliche Leben wurde jetzt ein anderes. Um
die Zeit des Pyrrhos begann auf den roemischen Tafeln das Silbergeschirr sich
zu zeigen ^8 und das Verschwinden der Schindeldaecher in Rom datieren die
Chronisten von dem Jahre 470 (284). Die neue Hauptstadt Italiens legte endlich
ihr dorfartiges Ansehen allmaehlich ab und fing nun auch an, sich zu
schmuecken. Zwar war es noch nicht Sitte, in den eroberten Staedten zu Roms
Verherrlichung die Tempel ihrer Zierden zu berauben; aber dafuer prangten an
der Rednerbuehne des Marktes die Schnaebel der Galeeren von Antium und an
oeffentlichen Festtagen laengs der Hallen am Markte die von den Schlachtfeldern
Samniums heimgebrachten goldbeschlagenen Schilde. Besonders der Ertrag der
Bruechgelder diente zur Pflasterung der Strassen in und vor der Stadt oder zur
Errichtung und Ausschmueckung oeffentlicher Gebaeude. Die hoelzernen Buden der
Fleischer, welche an den beiden Langseiten des Marktes sich hinzogen, wichen
zuerst an der palatinischen, dann auch an der den Carinen zugewandten Seite den
steinernen Hallen der Geldwechsler; dadurch ward dieser Platz zur roemischen
Boerse. Die Bildsaeulen der gefeierten Maenner der Vergangenheit, der Koenige,
Priester und Helden der Sagenzeit, des griechischen Gastfreundes, der den
Zehnmaennern die Solonischen Gesetze verdolmetscht haben sollte, die
Ehrensaeulen und Denkmaeler der grossen Buergermeister, welche die Veienter,
die Latiner, die Samniten ueberwunden hatten, der Staatsboten, die in
Vollziehung ihres Auftrages umgekommen waren, der reichen Frauen, die ueber ihr
Vermoegen zu oeffentlichen Zwecken verfuegt hatten, ja sogar schon gefeierter
griechischer Weisen und Helden, wie des Pythagoras und des Alkibiades, wurden
auf der Burg oder auf dem roemischen Markte aufgestellt. Also ward, nachdem die
roemische Gemeinde eine Grossmacht geworden war, Rom selber eine Grossstadt.



———————————————————-



^8 Der wegen seines silbernen Tafelgeraets gegen Publius Cornelius Rufinus
(Konsul 464, 477 290, 277) verhaengten zensorischen Makel wurde schon gedacht.
Fabius’ befremdliche Angabe (bei Strabon 5, p. 228), dass die Roemer
zuerst nach der Besiegung der Sabiner sich dem Luxus ergeben haetten (αισθέσθαι
τού πλόντου), ist offenbar nur eine άbersetzung derselben Anekdote ins
Historische; denn die Besiegung der Sabiner faellt in Rufinus’ erstes
Konsulat.



——————————————————-



Endlich trat denn auch Rom als Haupt der roemisch-italischen Eidgenossenschaft
wie in das hellenistische Staatensystem, so auch in das hellenische Geld- und
Muenzwesen ein. Bis dahin hatten die Gemeinden Nord- und Mittelitaliens mit
wenigen Ausnahmen einzig Kupfercourant, die sueditalischen Staedte dagegen
durchgaengig Silbergeld geschlagen und es der Muenzfuesse und Muenzsysteme
gesetzlich so viele gegeben, als es souveraene Gemeinden in Italien gab. Im
Jahre 485 (269) wurden alle diese Muenzstaetten auf die Praegung von
Scheidemuenze beschraenkt, ein allgemeiner, fuer ganz Italien geltender
Courantfuss eingefuehrt und die Courantpraegung in Rom zentralisiert, nur dass
Capua seine eigene, zwar unter roemischem Namen, aber auf abweichenden Fuss
gepraegte Silbermuenze auch ferner behielt. Das neue Muenzsystem beruhte auf
dem gesetzlichen Verhaeltnisse der beiden Metalle, wie dasselbe seit langem
feststand; die gemeinsame Muenzeinheit war das Stueck von zehn, nicht mehr
pfuendigen, sondern auf das Drittelpfund reduzierten Assen, der Denarius, in
Kupfer 3 1/3, in Silber 1/72 eines roemischen Pfundes, eine Kleinigkeit mehr
als die attische Drachme. Zunaechst herrschte in der Praegung noch die
Kupfermuenze vor und wahrscheinlich ist der aelteste Silberdenar hauptsaechlich
fuer Unteritalien und fuer den Verkehr mit dem Ausland geschlagen worden. Wie
aber der Sieg der Roemer ueber Pyrrhos und Tarent und die roemische
Gesandtschaft nach Alexandreia dem griechischen Staatsmanne dieser Zeit zu
denken geben mussten, so mochte auch der einsichtige griechische Kaufmann wohl
nachdenklich diese neuen roemischen Drachmen betrachten, deren flaches,
unkuenstlerisches und einfoermiges Gepraege neben dem gleichzeitigen
wunderschoenen der Muenzen des Pyrrhos und der Sikelioten freilich duerftig und
unansehnlich erscheint, die aber dennoch keineswegs, wie die Barbarenmuenzen
des Altertums, sklavisch nachgeahmt und in Schrot und Korn ungleich sind,
sondern mit ihrer selbstaendigen und gewissenhaften Praegung von Haus aus jeder
griechischen ebenbuertig sich an die Seite stellen.



Wenn also von der Entwicklung der Verfassungen, von den Voelkerkaempfen um
Herrschaft und Freiheit, wie sie Italien und insbesondere Rom von der
Verbannung des Tarquinischen Geschlechts bis zur Ueberwaeltigung der Samniten
und der italischen Griechen bewegten, der Blick sich wendet zu den stilleren
Kreisen des menschlichen Daseins, die die Geschichte doch auch beherrscht und
durchdringt, so begegnet ihm ebenfalls ueberall die Nachwirkung der
grossartigen Ereignisse, durch welche die roemische Buergerschaft die Fesseln
des Geschlechterregiments sprengte und die reiche Fuelle der nationalen
Bildungen Italiens allmaehlich unterging, um ein einziges Volk zu bereichern.
Durfte auch der Geschichtschreiber es nicht versuchen, den grossen Gang der
Ereignisse in die grenzenlose Mannigfaltigkeit der individuellen Gestaltung
hinein zu verfolgen, so ueberschritt er doch seine Aufgabe nicht, wenn er, aus
der zertruemmerten Ueberlieferung einzelne Bruchstuecke ergreifend, hindeutete
auf die wichtigsten Aenderungen, die in dieser Epoche im italischen Volksleben
stattgefunden haben. Wenn dabei noch mehr als frueher das roemische in den
Vordergrund trat, so ist dies nicht bloss in den zufaelligen Luecken unserer
Ueberlieferung begruendet; vielmehr ist es eine wesentliche Folge der
veraenderten politischen Stellung Roms, dass die latinische Nationalitaet die
uebrigen italischen immer mehr verdunkelt. Es ist schon darauf hingewiesen
worden, dass in dieser Epoche die Nachbarlaender, das suedliche Etrurien, die
Sabina, das Volskerland sich zu romanisieren anfingen, wovon der fast
gaenzliche Mangel von Sprachdenkmaelern der alten Landesdialekte und das
Vorkommen sehr alter roemischer Inschriften in diesen Gegenden Zeugnis ablegt;
die Aufnahme der Sabiner in das volle Buergerrecht am Ende dieser Periode
spricht dafuer, dass die Latinisierung Mittelitaliens schon damals das bewusste
Ziel der roemischen Politik war. Die zahlreich durch ganz Italien zerstreuten
Einzelassignationen und Kolonialgruendungen sind nicht bloss militaerisch,
sondern auch sprachlich und national die vorgeschobenen Posten des latinischen
Stammes. Die Latinisierung der Italiker ueberhaupt ward schwerlich schon damals
beabsichtigt; im Gegenteil scheint der roemische Senat den Gegensatz der
latinischen gegen die uebrigen Nationalitaeten absichtlich aufrecht erhalten zu
haben und gestattete zum Beispiel die Einfuehrung des Lateinischen in den
offiziellen Sprachgebrauch den kampanischen Halbbuergergemeinden noch nicht.
Indes die Natur der Verhaeltnisse ist staerker als selbst die staerkste
Regierung; mit dem latinischen Volke gewannen auch dessen Sprache und Sitte in
Italien zunaechst das Prinzipat und fingen bereits an, die uebrigen italischen
Nationalitaeten zu untergraben.



Gleichzeitig wurden dieselben von einer anderen Seite und mit einem anders
begruendeten Uebergewicht angegriffen durch den Hellenismus. Es war dies die
Epoche, wo das Griechentum seiner geistigen Ueberlegenheit ueber die uebrigen
Nationen anfing, sich bewusst zu werden und nach allen Seiten hin Propaganda zu
machen. Auch Italien blieb davon nicht unberuehrt. Die merkwuerdigste
Erscheinung in dieser Art bietet Apulien, das seit dem fuenften Jahrhundert
Roms allmaehlich seine barbarische Mundart ablegte und sich im stillen
hellenisierte. Es erfolgte dies aehnlich wie in Makedonien und Epeiros nicht
durch Kolonisierung, sondern durch Zivilisierung, die mit dem tarentinischen
Landhandel Hand in Hand gegangen zu sein scheint - wenigstens spricht es fuer
die letztere Annahme, dass die den Tarentinern befreundeten Landschaften der
Poediculer und Daunier die Hellenisierung vollstaendiger durchfuehrten als die
Tarent naeher wohnenden, aber bestaendig mit ihm hadernden Sallentiner, und
dass die am fruehesten graezisierten Staedte, zum Beispiel Arpi, nicht an der
Kueste gelegen waren. Dass auf Apulien das griechische Wesen staerkeren
Einfluss uebte als auf irgendeine andere italische Landschaft, erklaert sich
teils aus seiner Lage, teils aus der geringen Entwicklung einer eigenen
nationalen Bildung, teils wohl auch aus seiner dem griechischen Stamm minder
fremd als die uebrigen italischen gegenueberstehenden Nationalitaet. Indes ist
schon frueher darauf aufmerksam gemacht worden, dass auch die suedlichen
sabellischen Staemme, obwohl zunaechst sie im Verein mit syrakusanischen
Tyrannen das hellenische Wesen in Grossgriechenland knickten und verdarben,
doch zugleich durch die Beruehrung und Mischung mit den Griechen teils
griechische Sprache neben der einheimischen annahmen, wie die Brettier und
Nolaner, teils wenigstens griechische Schrift und griechische Sitte, wie die
Lucaner und ein Teil der Kampaner. Etrurien zeigt gleichfalls die Ansaetze
einer verwandten Entwicklung in den bemerkenswerten dieser Epoche angehoerenden
Vasenfunden, in denen es mit Kampanien und Lucanien rivalisiert; und wenn
Latium und Samnium dem Hellenismus fernergeblieben sind, so fehlt es doch auch
hier nicht an Spuren des beginnenden und immer steigenden Einflusses
griechischer Bildung. In allen Zweigen der roemischen Entwicklung dieser
Epoche, in Gesetzgebung und Muenzwesen, in der Religion, in der Bildung der
Stammsage stossen wir auf griechische Spuren, und namentlich seit dem Anfang
des fuenften Jahrhunderts, das heisst seit der Eroberung Kampaniens, erscheint
der griechische Einfluss auf das roemische Wesen in raschem und stets
zunehmendem Wachstum. In das vierte Jahrhundert faellt die Einrichtung der auch
sprachlich merkwuerdigen “graecostasis”, einer Tribuene auf dem
roemischen Markt fuer die vornehmen griechischen Fremden, zunaechst die
Massalioten. Im folgenden fangen die Jahrbuecher an, vornehme Roemer mit
griechischen Beinamen, wie Philippos oder roemisch Pilipus, Philon, Sophos,
Hypsaeos aufzuweisen. Griechische Sitten dringen ein; so der nichtitalische
Gebrauch, Inschriften zur Ehre des Toten auf dem Grabmal anzubringen, wovon die
Grabschrift des Lucius Scipio, Konsul 456 (298), das aelteste uns bekannte
Beispiel ist; so die gleichfalls den Italikern fremde Weise, ohne
Gemeindebeschluss an oeffentlichen Orten den Vorfahren Ehrendenkmaeler zu
errichten, womit der grosse Neuerer Appius Claudius den Anfang machte, als er
in dem neuen Tempel der Bellona Erzschilde mit den Bildern und den Elogien
seiner Vorfahren aufhaengen liess (442 312); so die im Jahre 461 (293) bei dem
roemischen Volksfest eingefuehrte Erteilung von Palmzweigen an die
Wettkaempfer; so vor allem die griechische Tischsitte. Die Weise, bei Tische
nicht wie ehemals auf Baenken zu sitzen, sondern auf Sofas zu liegen; die
Verschiebung der Hauptmahlzeit von der Mittag- auf die Stunde zwischen zwei und
drei Uhr nachmittags nach unserer Rechnung; die Trinkmeister bei den
Schmaeusen, welche meistens durch Wuerfelung aus den Gaesten fuer den Schmaus
bestellt werden und nun den Tischgenossen vorschreiben, was, wie und wann
getrunken werden soll; die nach der Reihe von den Gaesten gesungenen
Tischlieder, die freilich in Rom nicht Skolien, sondern Ahnengesaenge waren -
alles dies ist in Rom nicht urspruenglich und doch schon in sehr alter Zeit den
Griechen entlehnt; denn zu Catos Zeit waren diese Gebraeuche bereits gemein, ja
zum Teil schon wieder abgekommen. Man wird daher ihre Einfuehrung spaetestens
in diese Zeit zu setzen haben. Charakteristisch ist auch die Errichtung der
Bildsaeulen des “weisesten und des tapfersten Griechen” auf dem
roemischen Markt, die waehrend der Samnitischen Kriege auf Geheiss des
pythischen Apollon stattfand; man waehlte, offenbar unter sizilischem oder
kampanischem Einfluss, den Pythagoras und den Alkibiades, den Heiland und den
Hannibal der Westhellenen. Wie verbreitet die Kenntnis des Griechischen schon
im fuenften Jahrhundert unter den vornehmen Roemern war, beweisen die
Gesandtschaften der Roemer nach Tarent, wo der Redner der Roemer, wenn auch
nicht im reinsten Griechisch, doch ohne Dolmetsch sprach, und des Kineas nach
Rom. Es leidet kaum einen Zweifel, dass seit dem fuenften Jahrhundert die
jungen Roemer, die sich den Staatsgeschaeften widmeten, durchgaengig die Kunde
der damaligen Welt- und Diplomatensprache sich erwarben.



So schritt auf dem geistigen Gebiet der Hellenismus ebenso unaufhaltsam
vorwaerts, wie der Roemer arbeitete, die Erde sich untertaenig zu machen; und
die sekundaeren Nationalitaeten, wie die samnitische, keltische, etruskische,
verloren, von zwei Seiten her bedraengt, immer mehr an Ausdehnung wie an
innerer Kraft.



Wie aber die beiden grossen Nationen, beide angelangt auf dem Hoehepunkt ihrer
Entwicklung, in feindlicher wie in freundlicher Beruehrung anfangen sich zu
durchdringen, tritt zugleich ihre Gegensaetzlichkeit, der gaenzliche Mangel
alles Individualismus in dem italischen und vor allem in dem roemischen Wesen
gegenueber der unendlichen stammlichen, oertlichen und menschlichen
Mannigfaltigkeit des Hellenismus in voller Schaerfe hervor. Es gibt keine
gewaltigere Epoche in der Geschichte Roms als die Epoche von der Einsetzung der
roemischen Republik bis auf die Unterwerfung Italiens; in ihr wurde das
Gemeinwesen nach innen wie nach aussen begruendet, in ihr das einige Italien
erschaffen, in ihr das traditionelle Fundament des Landrechts und der
Landesgeschichte erzeugt, in ihr das Pilum und der Manipel, der Strassen- und
Wasserbau, die Guts- und Geldwirtschaft begruendet, in ihr die Kapitolinische
Woelfin gegossen und das ficoronische Kaestchen gezeichnet. Aber die
Individualitaeten, welche zu diesem Riesenbau die einzelnen Steine
herbeigetragen und sie zusammengefuegt haben, sind spurlos verschollen und die
italischen Voelkerschaften nicht voelliger in der roemischen aufgegangen als
der einzelne roemische Buerger in der roemischen Gemeinde. Wie das Grab in
gleicher Weise ueber dem bedeutenden wie ueber dem geringen Menschen sich
schliesst, so steht auch in der roemischen Buergermeisterliste der nichtige
Junker ununterscheidbar neben dem grossen Staatsmann. Von den wenigen
Aufzeichnungen, welche aus dieser Zeit bis auf uns gekommen sind, ist keine
ehrwuerdiger und keine zugleich charakteristischer als die Grabschrift des
Lucius Cornelius Scipio, der im Jahre 456 (298) Konsul war und drei Jahre
nachher in der Entscheidungsschlacht bei Sentinum mitfocht. Auf dem schoenen
Sarkophag in edlem dorischen Stil, der noch vor achtzig Jahren den Staub des
Besiegers der Samniten einschloss, ist der folgende Spruch eingeschrieben:



Corneliús Lucíus - Scípió Barbátus,



Gnaivód patré prognátus, - fórtis vír sapiénsque,



Quoiús fórma vírtu - teí parísuma fúit,



Consól censór aidílis - queí fuít apúd vos,



Taurásiá Cisaúna - Sámnió cépit,



Subigít omné Loucánam - ópsidésque abdoúcit.



Cornelius Lucius - Scipio Barbatus,



Des Vaters Gnaevos Sohn, ein - Mann so klug wie tapfer,



Des Wohlgestalt war seiner - Tugend angemessen,



Der Konsul, Zensor war bei - euch wie auch Aedilis,



Taurasia, Cisauna - nahm er ein in Samnium,



Bezwingt Lucanien ganz und - fuehret weg die Geiseln.



So wie diesem roemischen Staatsmann und Krieger mochte man unzaehligen anderen,
die an der Spitze des roemischen Gemeinwesens gestanden haben, es nachruehmen,
dass sie adlige und schoene, tapfere und kluge Maenner gewesen; aber weiter war
auch nichts von ihnen zu melden. Es ist wohl nicht bloss Schuld der
Ueberlieferung, dass keiner dieser Cornelier, Fabier, Papirier und wie sie
weiter heissen, uns in einem menschlich bestimmten Bild entgegentritt. Der
Senator soll nicht schlechter und nicht besser, ueberhaupt nicht anders sein
als die Senatoren alle; es ist nicht noetig und nicht wuenschenswert, dass ein
Buerger die uebrigen uebertreffe, weder durch prunkendes Silbergeraet und
hellenische Bildung noch durch ungemeine Weisheit und Trefflichkeit. Jene
Ausschreitungen straft der Zensor und fuer diese ist kein Raum in der
Verfassung. Das Rom dieser Zeit gehoert keinem einzelnen an; die Buerger
muessen sich alle gleichen, damit jeder einem Koenig gleich sei.



Allerdings macht schon jetzt daneben die hellenische Individualentwicklung sich
geltend; und die Genialitaet und Gewaltsamkeit derselben traegt eben wie die
entgegengesetzte Richtung den vollen Stempel dieser grossen Zeit. Es ist nur
ein einziger Mann hier zu nennen; aber in ihm ist auch der Fortschrittsgedanke
gleichsam inkarniert. Appius Claudius (Zensor 442 312; Konsul 447, 458 307,
296), der Ururenkel des Dezemvirs, war ein Mann von altem Adel und stolz auf
die lange Reihe seiner Ahnen; aber dennoch ist er es gewesen, der die
Beschraenkung des vollen Gemeindebuergerrechts auf die ansaessigen Leute
gesprengt, der das alte Finanzsystem gebrochen hat. Von Appius Claudius
datieren nicht bloss die roemischen Wasserleitungen und Chausseen, sondern auch
die roemische Jurisprudenz, Eloquenz, Poesie und Grammatik - die
Veroeffentlichung eines Klagspiegels, aufgezeichnete Reden und pythagoreische
Sprueche, selbst Neuerungen in der Orthographie werden ihm beigelegt. Man darf
ihn darum noch nicht unbedingt einen Demokraten nennen, noch ihn jener
Oppositionspartei beizaehlen, die in Manius Curius ihren Vertreter fand; in ihm
war vielmehr der Geist der alten und neuen patrizischen Koenige maechtig, der
Geist der Tarquinier und der Caesaren, zwischen denen er in dem
fuenfhundertjaehrigen Interregnum ausserordentlicher Taten und gewoehnlicher
Maenner die Verbindung macht. Solange Appius Claudius an dem oeffentlichen
Leben taetigen Anteil nahm, trat er in seiner Amtsfuehrung wie in seinem
Lebenswandel, keck und ungezogen wie ein Athener, nach rechts wie nach links
hin Gesetzen und Gebraeuchen entgegen; bis dann, nachdem er laengst von der
politischen Buehne abgetreten war, der blinde Greis wie aus dem Grabe
wiederkehrend, in der entscheidenden Stunde den Koenig Pyrrhos im Senate
ueberwand und Roms vollendete Herrschaft ueber Italien zuerst foermlich und
feierlich aussprach. Aber der geniale Mann kam zu frueh oder zu spaet; die
Goetter blendeten ihn wegen seiner unzeitigen Weisheit. Nicht das Genie des
einzelnen herrschte in Rom und durch Rom in Italien, sondern der eine
unbewegliche, von Geschlecht zu Geschlecht im Senat fortgepflanzte politische
Gedanke, in dessen leitende Maximen schon die senatorischen Knaben sich
hineinlebten, indem sie in Begleitung ihrer Vaeter mit zum Rate gingen und an
der Tuer des Saales der Weisheit derjenigen Maenner lauschten, auf deren
Stuehlen sie dereinst bestimmt waren zu sitzen. So wurden ungeheure Erfolge um
ungeheuren Preis erreicht; denn auch der Nike folgt ihre Nemesis. Im roemischen
Gemeinwesen kommt es auf keinen Menschen besonders an, weder auf den Soldaten
noch auf den Feldherrn, und unter der starren sittlich-polizeilichen Zucht wird
jede Eigenartigkeit des menschlichen Wesens erstickt. Rom ist gross geworden
wie kein anderer Staat des Altertums; aber es hat seine Groesse teuer bezahlt
mit der Aufopferung der anmutigen Mannigfaltigkeit, der bequemen Laesslichkeit,
der innerlichen Freiheit des hellenischen Lebens.




KAPITEL IX.

Kunst und Wissenschaft


Die Entwicklung der Kunst und namentlich der Dichtkunst steht im Altertum im
engsten Zusammenhang mit der Entwicklung der Volksfeste. Das schon in der
vorigen Epoche wesentlich unter griechischem Einfluss, zunaechst als
ausserordentliche Feier, geordnete Dankfest der roemischen Gemeinde, die
“grossen” oder “roemischen Spiele”, nahm waehrend der
gegenwaertigen an Dauer wie an Mannigfaltigkeit der Belustigungen zu.
Urspruenglich beschraenkt auf die Dauer eines Tages wurde das Fest nach der
gluecklichen Beendigung der drei grossen Revolutionen von 245, 260 und 387
(509, 494 und 367) jedesmal um einen Tag verlaengert und hatte am Ende dieser
Periode also bereits eine viertaegige Dauer ^1. Wichtiger noch war es, dass das
Fest wahrscheinlich mit Einsetzung der von Haus aus mit der Ausrichtung und
Ueberwachung desselben betrauten kurulischen Aedilitaet (387 367) seinen
ausserordentlichen Charakter und damit seine Beziehung auf ein bestimmtes
Feldherrngeluebde verlor und in die Reihe der ordentlichen, jaehrlich
wiederkehrenden als erstes unter allen eintrat. Indes blieb die Regierung
beharrlich dabei, das eigentliche Schaufest, namentlich das Hauptstueck, das
Wagenrennen, nicht mehr als einmal am Schluss des Festes stattfinden zu lassen;
an den uebrigen Tagen war es wohl zunaechst der Menge ueberlassen, sich selber
ein Fest zu geben, obwohl Musikanten, Taenzer, Seilgaenger, Taschenspieler,
Possenreisser und dergleichen Leute mehr nicht verfehlt haben werden, gedungen
oder nicht gedungen, dabei sich einzufinden. Aber um das Jahr 390 (364) trat
eine wichtige Veraenderung ein, welche mit der vielleicht gleichzeitig
erfolgten Fixierung und Verlaengerung des Festes in Zusammenhang stehen wird:
man schlug von Staats wegen waehrend der ersten drei Tage im Rennplatz ein
Brettergeruest auf und sorgte fuer angemessene Vorstellungen auf demselben zur
Unterhaltung der Menge. Um indes nicht auf diesem Wege zu weit gefuehrt zu
werden, wurde fuer die Kosten des Festes eine feste Summe von 200000 Assen
(14500 Taler) ein fuer allemal aus der Staatskasse ausgeworfen und diese ist
auch bis auf die Punischen Kriege nicht gesteigert worden; den etwaigen
Mehrbetrag mussten die Aedilen, welche diese Summe zu verwenden hatten, aus
ihrer Tasche decken und es ist nicht wahrscheinlich, dass sie in dieser Zeit
oft und betraechtlich vom Eigenen zugeschossen haben. Dass die neue Buehne im
allgemeinen unter griechischem Einfluss stand, beweist schon ihr Name (scaena
σκηνή). Sie war zwar zunaechst lediglich fuer Spielleute und Possenreisser
jeder Art bestimmt, unter denen die Taenzer zur Floete, namentlich die damals
gefeierten etruskischen, wohl noch die vornehmsten sein mochten; indes war nun
doch eine oeffentliche Buehne in Rom entstanden und bald oeffnete dieselbe sich
auch den roemischen Dichtern.



———————————————————————————-



^1 Was Dionys (6, 95; vgl. B. G. Niebuhr, Roemische Geschichte. Bd. 2, S. 40)
und, schoepfend aus einer anderen Dionysischen Stelle, Plutarch (Cam. 42) von
dem latinischen Fest berichtet, ist, wie ausser anderen Gruenden schlagend die
Vergleichung der letzteren Stelle mit Liv. 6, 42 (F. W. Ritschl, Parerga zu
Plautus und Terentius. Leipzig 1845. Bd. 1, S. 313) zeigt, vielmehr von den
roemischen Spielen zu verstehen; Dionys hat, und zwar nach seiner Gewohnheit im
Verkehrten beharrlich, den Ausdruck ludi maximi missverstanden.



Uebrigens gab es auch eine Ueberlieferung, wonach der Ursprung des Volksfestes,
statt wie gewoehnlich auf die Besiegung der Latiner durch den ersten
Tarquinius, vielmehr auf die Besiegung der Latiner am Regiller See
zurueckgefuehrt ward (Cic. div. 1, 26, 55; Dion. Hal. 7, 71). Dass die
wichtigen, an der letzten Stelle aus Fabius aufbehaltenen Angaben in der Tat
auf das gewoehnliche Dankfest und nicht auf eine besondere Votivfeierlichkeit
gehen, zeigt die ausdrueckliche Hinweisung auf die jaehrliche Wiederkehr der
Feier und die genau mit der Angabe bei dem falschen Asconius (Ps. Ascon. p. 142
Or.) stimmende Kostensumme.



—————————————————————————-



Denn an Dichtern fehlte es in Latium nicht. Latinische “Vaganten”
oder “Baenkelsaenger” (grassatores, spatiatores) zogen von Stadt zu
Stadt und von Haus zu Haus und trugen ihre Lieder (saturae) mit
gestikulierendem Tanz zur Floetenbegleitung vor. Das Mass war natuerlich das
einzige, das es damals gab, das sogenannte saturnische. Eine bestimmte Handlung
lag den Liedern nicht zugrunde, und ebensowenig scheinen sie dialogisiert
gewesen zu sein; man wird sich dieselben nach dem Muster jener eintoenigen,
bald improvisierten, bald rezitierten Ballaten und Tarantellen vorstellen
duerfen, wie man sie heute noch in den roemischen Osterien zu hoeren bekommt.
Dergleichen Lieder kamen denn auch frueh auf die oeffentliche Buehne und sind
allerdings der erste Keim des roemischen Theaters geworden. Aber diese Anfaenge
der Schaubuehne sind in Rom nicht bloss, wie ueberall, bescheiden, sondern in
bemerkenswerter Weise gleich von vornherein bescholten. Schon die Zwoelf Tafeln
treten dem ueblen und nichtigen Singsang entgegen, indem sie nicht bloss auf
Zauber-, sondern selbst auf Spottlieder, die man auf einen Mitbuerger
verfertigt oder ihm vor der Tuere absingt, schwere Kriminalstrafen setzen und
die Zuziehung von Klagefrauen bei der Bestattung verbieten. Aber weit strenger
als durch die gesetzlichen Restriktionen ward die beginnende Kunstuebung durch
den sittlichen Bann getroffen, welchen der philisterhafte Ernst des roemischen
Wesens gegen diese leichtsinnigen und bezahlten Gewerbe schleuderte. “Das
Dichterhandwerk”, sagt Cato, “war sonst nicht angesehen; wenn
jemand damit sich abgab oder bei den Gelagen sich anhaengte, so hiess er ein
Bummler.” Wer nun aber gar Tanz, Musik und Baenkelgesang fuer Geld
betrieb, ward bei der immer mehr sich festsetzenden Bescholtenheit eines jeden
durch Dienstverrichtungen gegen Entgelt gewonnenen Lebensunterhalts von einem
zwiefachen Makel getroffen. Wenn daher das Mitwirken bei den landueblichen
maskierten Charakterpossen als ein unschuldiger jugendlicher Mutwille
betrachtet ward, so galt das Auftreten auf der oeffentlichen Buehne fuer Geld
und ohne Masken geradezu fuer schaendlich, und der Saenger und Dichter stand
dabei mit dem Seiltaenzer und dem Hanswurst voellig in gleicher Reihe.
Dergleichen Leute wurden durch die Sittenmeister regelmaessig fuer unfaehig
erklaert, in dem Buergerheer zu dienen und in der Buergerversammlung zu
stimmen. Es wurde ferner nicht bloss, was allein schon bezeichnend genug ist,
die Buehnendirektion betrachtet als zur Kompetenz der Stadtpolizei gehoerig,
sondern es ward auch der Polizei wahrscheinlich schon in dieser Zeit gegen die
gewerbmaessigen Buehnenkuenstler eine ausserordentliche arbitraere Gewalt
eingeraeumt. Nicht allein hielten die Polizeiherren nach vollendeter
Auffuehrung ueber sie Gericht, wobei der Wein fuer die geschickten Leute ebenso
reichlich floss, wie fuer den Stuemper die Pruegel fielen, sondern es waren
auch saemtliche staedtische Beamte gesetzlich befugt, ueber jeden Schauspieler
zu jeder Zeit und an jedem Orte koerperliche Zuechtigung und Einsperrung zu
verhaengen. Die notwendige Folge davon war, dass Tanz, Musik und Poesie,
wenigstens soweit sie auf der oeffentlichen Buehne sich zeigten, den
niedrigsten Klassen der roemischen Buergerschaft und vor allem den Fremden in
die Haende fielen; und wenn in dieser Zeit die Poesie dabei noch ueberhaupt
eine zu geringe Rolle spielte, als dass fremde Kuenstler mit ihr sich
beschaeftigt haetten, so darf dagegen die Angabe, dass in Rom die gesamte
sakrale und profane Musik wesentlich etruskisch, also die alte, einst offenbar
hochgehaltene latinische Floetenkunst durch die fremdlaendische unterdrueckt
war, schon fuer diese Zeit gueltig erachtet werden.



Von einer poetischen Literatur ist keine Rede. Weder die Maskenspiele noch die
Buehnenrezitationen koennen eigentlich feste Texte gehabt haben, sondern wurden
je nach Beduerfnis regelmaessig von den Vortragenden selbst verfertigt. Von
schriftstellerischen Arbeiten aus dieser Zeit wusste man spaeterhin nichts
aufzuzeigen als eine Art roemischer ‘Werke und Tage’, eine
Unterweisung des Bauern an seinen Sohn ^2, und die schon erwaehnten
pythagoreischen Gedichte des Appius Claudius, den ersten Anfang
hellenisierender roemischer Poesie. Uebrig geblieben ist von den Dichtungen
dieser Epoche nichts als eine und die andere Grabschrift im saturnischen Masse.



Wie die Anfaenge der roemischen Schaubuehne so gehoeren auch die Anfaenge der
roemischen Geschichtschreibung in diese Epoche, sowohl der gleichzeitigen
Aufzeichnung der merkwuerdigen Ereignisse wie der konventionellen Feststellung
der Vorgeschichte der roemischen Gemeinde.



Die gleichzeitige Geschichtschreibung knuepft an das Beamtenverzeichnis an. Das
am weitesten zurueckreichende, das den spaeteren roemischen Forschern
vorgelegen hat und mittelbar auch uns noch vorliegt, scheint aus dem Archiv des
kapitolinischen Jupitertempels herzuruehren, da es von dem Konsul Marcus
Horatius an, der denselben am 13. September seines Amtsjahres einweihte, die
Namen der jaehrigen Gemeindevorsteher auffuehrt, auch auf das unter den Konsuln
Publius Servilius und Lucius Aebutius (nach der jetzt gangbaren Zaehlung 291
der Stadt 463) bei Gelegenheit einer schweren Seuche erfolgte Geloebnis: von da
an jedes hundertste Jahr in die Wand des kapitolinischen Tempels einen Nagel zu
schlagen, Ruecksicht nimmt. Spaeterhin sind es die Mass- und Schriftgelehrten
der Gemeinde, das heisst die Pontifices, welche die Namen der jaehrigen
Gemeindevorsteher von Amts wegen verzeichnen und also mit der aelteren Monat-
eine Jahrtafel verbinden; beide werden seitdem unter dem - eigentlich nur der
Gerichtstagtafel zukommenden - Namen der Fasten zusammengefasst. Diese
Einrichtung mag nicht lange nach der Abschaffung des Koenigtums getroffen sein,
da in der Tat, um die Reihenfolge der oeffentlichen Akte konstatieren zu
koennen, die offizielle Verzeichnung der Jahrbeamten dringendes praktisches
Beduerfnis war; aber wenn es ein so altes offizielles Verzeichnis der
Gemeindebeamten gegeben hat, so ist dies wahrscheinlich im gallischen Brande
(364 390) zugrunde gegangen und die Liste des Pontifikalkollegiums nachher aus
der von dieser Katastrophe nicht betroffenen kapitolinischen, so weit diese
zurueckreichte, ergaenzt worden. Dass das uns vorliegende Vorsteherverzeichnis
zwar in den Nebensachen, besonders den genealogischen Angaben nach der Hand aus
den Stammbaeumen des Adels vervollstaendigt worden ist, im wesentlichen aber
von Anfang an auf gleichzeitige und glaubwuerdige Aufzeichnungen zurueckgeht,
leidet keinen Zweifel; die Kalenderjahre aber gibt dasselbe nur unvollkommen
und annaehernd wieder, da die Gemeindevorsteher nicht mit dem Neujahr, ja nicht
einmal mit einem ein fuer allemal festgestellten Tage antraten, sondern aus
mancherlei Veranlassungen der Antrittstag sich hin und her schob und die
haeufig zwischen zwei Konsulaten eintretenden Zwischenregierungen in der
Rechnung nach Amtsjahren ganz ausfielen. Wollte man dennoch nach dieser
Vorsteherliste die Kalenderjahre zaehlen, so war es noetig, den Antritts- und
Abgangstag eines jeden Kollegiums nebst den etwaigen Interregnen mit
anzumerken; und auch dies mag frueh geschehen sein. Ausserdem aber wurde die
Liste der Jahrbeamten zur Kalenderjahrliste in der Weise hergerichtet, dass man
durch Akkommodation jedem Kalenderjahr ein Beamtenpaar zuteilte und, wo die
Liste nicht ausreichte, Fuelljahre einlegte, welche in der spaeteren
(Varronischen) Tafel mit den Ziffern 379-383, 421, 430, 445, 453 bezeichnet
sind. Vom Jahre 291 (463) ist die roemische Liste nachweislich, zwar nicht im
einzelnen, wohl aber im ganzen, mit dem roemischen Kalender in
Uebereinstimmung, also insoweit chronologisch sicher, als die Mangelhaftigkeit
des Kalenders selbst dies verstattet; die jenseits jenes Jahres liegenden 47
Jahrstellen entziehen sich der Kontrolle, werden aber wenigstens in der
Hauptsache gleichfalls richtig sein ^3; was jenseits des Jahres 245 (509)
liegt, ist chronologisch verschollen.



——————————————————————————-



^2 Erhalten ist davon das Bruchstueck:



Bei trocknem Herbste, nassem - Fruehling, wirst du, Knabe,



Einernten grosse Spelte.



Wir wissen freilich nicht, mit welchem Rechte dieses Gedicht spaeterhin als das
aelteste roemische galt (Macr. Sat. 5, 20; Fest. v. flaminius p. 93 M; Serv.
georg. 1, 101; Plin. nat. 17, 2, 14).



^3 Nur die ersten Stellen in der Liste geben Anlass zum Verdacht und moegen
spaeter hinzugefuegt sein, um die Zahl der Jahre von der Koenigsflucht bis zum
Stadtbrande auf 120 abzurunden.



————————————————————————



Eine gemeingebraeuchliche Aera hat sich nicht gebildet; doch ist in sakralen
Verhaeltnissen gezaehlt worden nach dem Einweihungsjahr des kapitolinischen
Jupitertempels, von wo ab ja auch die Beamtenliste lief.



Nahe lag es, neben den Namen der Beamten die wichtigsten unter ihrer
Amtsfuehrung vorgefallenen Ereignisse anzumerken; und aus solchen, dem
Beamtenkatalog beigefuegten Nachrichten ist die roemische Chronik, ganz wie aus
den der Ostertafel beigeschriebenen Notizen die mittelalterliche,
hervorgegangen. Aber erst spaet kam es zu der Anlegung einer foermlichen, die
Namen saemtlicher Beamten und die merkwuerdigen Ereignisse Jahr fuer Jahr
stetig verzeichnenden Chronik (liber annalis) durch die Pontifices. Vor der
unter dem 5. Juni 351 (403) angemerkten Sonnenfinsternis, womit wahrscheinlich
die vom 20. Juni 354 (400) gemeint ist, fand sich in der spaeteren Stadtchronik
keine Sonnenfinsternis nach Beobachtung verzeichnet; die Zensuszahlen derselben
fangen erst seit dem Anfang des fuenften Jahrhunderts der Stadt an, glaublich
zu lauten; die vor dem Volk gefuehrten Busssachen und die von Gemeinde wegen
gesuehnten Wunderzeichen scheint man erst seit der zweiten Haelfte des fuenften
Jahrhunderts regelmaessig in die Chronik eingetragen zu haben. Allem Anschein
nach hat die Einrichtung eines geordneten Jahrbuchs und, was sicher damit
zusammenhaengt, die eben eroerterte Redaktion der aelteren Beamtenliste zum
Zweck der Jahrzaehlung mittels Einlegung der chronologisch noetigen Fuelljahre
in der ersten Haelfte des fuenften Jahrhunderts stattgefunden. Aber auch
nachdem sich die Uebung festgestellt hatte, dass es dem Oberpontifex obliege,
Kriegslaeufte und Kolonisierungen, Pestilenz und teuere Zeit, Finsternisse und
Wunder, Todesfaelle der Priester und anderer angesehener Maenner, die neuen
Gemeindebeschluesse, die Ergebnisse der Schatzung Jahr fuer Jahr aufzuschreiben
und diese Anzeichnungen in seiner Amtwohnung zu bleibendem Gedaechtnis und zu
jedermanns Einsicht aufzustellen, war man damit von einer wirklichen
Geschichtschreibung noch weit entfernt. Wie duerftig die gleichzeitige
Aufzeichnung noch am Schlusse dieser Periode war und wie weiten Spielraum sie
der Willkuer spaeterer Annalisten gestattete, zeigt mit schneidender
Deutlichkeit die Vergleichung der Berichte ueber den Feldzug vom Jahre 456
(298) in den Jahrbuechern und auf der Grabschrift des Konsuls Scipio ^4. Die
spaeteren Historiker waren augenscheinlich ausserstande, aus diesen
Stadtbuchnotizen einen lesbaren und einigermassen zusammenhaengenden Bericht zu
gestalten; und auch wir wuerden, selbst wenn uns das Stadtbuch noch in seiner
urspruenglichen Fassung vorlaege, schwerlich daraus die Geschichte der Zeit
pragmatisch zu schreiben vermoegen. Indes gab es solche Stadtchroniken nicht
bloss in Rom, sondern jede latinische Stadt hat wie ihre Pontifices, so auch
ihre Annalen besessen, wie dies aus einzelnen Notizen zum Beispiel fuer Ardea,
Ameria, Interamna am Nar deutlich hervorgeht; und mit der Gesamtheit dieser
Stadtchroniken haette vielleicht sich etwas Aehnliches erreichen lassen, wie es
fuer das fruehere Mittelalter durch die Vergleichung der verschiedenen
Klosterchroniken erreicht worden ist. Leider hat man in Rom spaeterhin es
vorgezogen, die Luecke vielmehr durch hellenische oder hellenisierende Luege zu
fuellen.



————————————————————————



^4 1, 470. Nach den Annalen kommandiert Scipio in Etrurien, sein Kollege in
Samnium und ist Lucanien dies Jahr im Bunde mit Rom; nach der Grabschrift
erobert Scipio zwei Staedte in Samnium und ganz Lucanien.



————————————————————————



Ausser diesen freilich duerftig angelegten und unsicher gehandhabten
offiziellen Veranstaltungen zur Feststellung der verflossenen Zeiten und
vergangenen Ereignisse koennen in dieser Epoche kaum Aufzeichnungen vorgekommen
sein, welche der roemischen Geschichte unmittelbar gedient haetten. Von
Privatchroniken findet sich keine Spur. Nur liess man sich in den vornehmen
Haeusern es angelegen sein, die auch rechtlich so wichtigen Geschlechtstafeln
festzustellen und den Stammbaum zu bleibendem Gedaechtnis auf die Wand des
Hausflurs zu malen. An diesen Listen, die wenigstens auch die Aemter nannten,
fand nicht bloss die Familientradition einen Halt, sondern es knuepften sich
hieran auch wohl frueh biographische Aufzeichnungen. Die Gedaechtnisreden,
welche in Rom bei keiner vornehmen Leiche fehlen durften und regelmaessig von
dem naechsten Verwandten des Verstorbenen gehalten wurden, bestanden wesentlich
nicht bloss in der Aufzaehlung der Tugenden und Wuerden des Toten, sondern auch
in der Aufzaehlung der Taten und Tugenden seiner Ahnen; und so gingen auch sie
wohl schon in fruehester Zeit traditionell von einer Generation auf die andere
ueber. Manche wertvolle Nachricht mochte hierdurch erhalten, freilich auch
manche dreiste Verdrehung und Faelschung in die Ueberlieferung eingefuehrt
werden.



Aber wie die Anfaenge der wirklichen Geschichtschreibung gehoeren ebenfalls in
diese Zeit die Anfaenge der Aufzeichnung und konventionellen Entstellung der
Vorgeschichte Roms. Die Quellen dafuer waren natuerlich dieselben wie ueberall.
Einzelne Namen, wie die der Koenige Numa, Ancus, Tullus, denen die
Geschlechtsnamen wohl erst spaeter zugeteilt worden sind, und einzelne
Tatsachen, wie die Besiegung der Latiner durch Koenig Tarquinius und die
Vertreibung des tarquinischen Koenigsgeschlechts mochten in allgemeiner,
muendlich fortgepflanzter wahrhafter Ueberlieferung fortleben. Anderes lieferte
die Tradition der adligen Geschlechter, wie zum Beispiel die Fabiererzaehlungen
mehrfach hervortreten. In anderen Erzaehlungen wurden uralte
Volksinstitutionen, besonders mit grosser Lebendigkeit rechtliche Verhaeltnisse
symbolisiert und historisiert; so die Heiligkeit der Mauern in der Erzaehlung
vom Tode des Remus, die Abschaffung der Blutrache in der von dem Ende des
Koenigs Tatius, die Notwendigkeit der die Pfahlbruecke betreffenden Ordnung in
der Sage von Horatius Cocles ^5, die Entstehung des Gnadenurteils der Gemeinde
in der schoenen Erzaehlung von den Horatiern und Curiatiern, die Entstehung der
Freilassung und des Buergerrechts der Freigelassenen in derjenigen von der
Tarquinierverschwoerung und dem Sklaven Vindicius. Ebendahin gehoert die
Geschichte der Stadtgruendung selbst, welche Roms Ursprung an Latium und die
allgemeine latinische Metropole Alba anknuepfen soll. Zu den Beinamen der
vornehmen Roemer entstanden historische Glossen, wie zum Beispiel Publius
Valerius der “Volksdiener” (Poplicola) einen ganzen Kreis
derartiger Anekdoten um sich gesammelt hat, und vor allem knuepften an den
heiligen Feigenbaum und andere Plaetze und Merkwuerdigkeiten der Stadt sich in
grosser Menge Kuestererzaehlungen von der Art derjenigen an, aus denen ueber
ein Jahrtausend spaeter auf demselben Boden die Mirabilia Urbis erwuchsen. Eine
gewisse Zusammenknuepfung dieser verschiedenen Maerchen, die Feststellung der
Reihe der sieben Koenige, die ohne Zweifel auf der Geschlechterrechnung ruhende
Ansetzung ihrer Regierungszeit insgesamt auf 240 Jahre ^6 und selbst der Anfang
offizieller Aufzeichnung dieser Ansetzungen hat wahrscheinlich schon in dieser
Epoche stattgefunden: die Grundzuege der Erzaehlung und namentlich deren
Quasichronologie treten in der spaeteren Tradition mit so unwandelbarer
Festigkeit auf, dass schon darum ihre Fixierung nicht in, sondern vor die
literarische Epoche Roms gesetzt werden muss. Wenn bereits im Jahre 458 (296)
die an den Zitzen der Woelfin saugenden Zwillinge Romulus und Remus in Erz
gegossen an dem heiligen Feigenbaum aufgestellt wurden, so muessen die Roemer,
die Latium und Samnium bezwangen, die Entstehungsgeschichte ihrer Vaterstadt
nicht viel anders vernommen haben als wir sie bei Livius lesen; sogar die
Aboriginer, das sind die “Vonanfanganer”, dies naive Rudiment der
geschichtlichen Spekulation des latinischen Stammes, begegnen schon um 465
(289) bei dem sizilischen Schriftsteller Kallias. Es liegt in der Natur der
Chronik, dass sie zu der Geschichte die Vorgeschichte fuegt und wenn nicht bis
auf die Entstehung von Himmel und Erde, doch wenigstens bis auf die Entstehung
der Gemeinde zurueckgefuehrt zu werden verlangt; und es ist auch ausdruecklich
bezeugt, dass die Tafel der Pontifices das Gruendungsjahr Roms angab. Danach
darf angenommen werden, dass das Pontifikalkollegium, als es in der ersten
Haelfte des fuenften Jahrhunderts anstatt der bisherigen spaerlichen und in der
Regel wohl auf die Beamtennamen sich beschraenkenden Aufzeichnungen zu der
Anlegung einer foermlichen Jahreschronik fortschritt, auch die zu Anfang
fehlende Geschichte der Koenige Roms und ihres Sturzes hinzufuegte und, indem
es auf den Einweihungstag des kapitolinischen Tempels, den 13. September 245
(509), zugleich die Stiftung der Republik setzte, einen freilich nur
scheinhaften Zusammenhang zwischen der zeitlosen und der annalistischen
Erzaehlung herstellte. Dass bei dieser aeltesten Aufzeichnung der Urspruenge
Roms auch der Hellenismus seine Hand im Spiele gehabt hat, ist kaum zu
bezweifeln; die Spekulation ueber Ur- und spaetere Bevoelkerung, ueber die
Prioritaet des Hirtenlebens vor dem Ackerbau und die Umwandlung des Menschen
Romulus in den Gott Quirinus sehen ganz griechisch aus, und selbst die Truebung
der echt nationalen Gestalten des frommen Numa und der weisen Egeria durch die
Einmischung fremdlaendischer pythagoreischer Urweisheit scheint keineswegs zu
den juengsten Bestandteilen der roemischen Vorgeschichte zu gehoeren.



———————————————————-



^5 Diese Richtung der Sage erhellt deutlich aus dem aelteren Plinius (nat. 36,
15, 100).



^6 Man rechnete, wie es scheint, drei Geschlechter auf ein Jahrhundert und
rundete die Ziffer 233 1/3 auf 240 ab, aehnlich wie die Epoche zwischen der
Koenigsflucht und dem Stadtbrand auf 120 Jahre abgerundet ward. Wodurch man
gerade auf diese Zahlen gefuehrt ward, zeigt zum Beispiel die oben eroerterte
Feststellung des Flaechenmasses.



———————————————————



Analog diesen Anfaengen der Gemeinde sind auch die Stammbaeume der edlen
Geschlechter in aehnlicher Weise vervollstaendigt und in beliebter heraldischer
Manier durchgaengig auf erlauchte Ahnen zurueckgefuehrt worden; wie denn zum
Beispiel die Aemilier, Calpurnier, Pinarier und Pomponier von den vier Soehnen
des Numa: Mamercus, Calpus, Pinus und Pompo, die Aemilier ueberdies noch von
dem Sohne des Pythagoras Mamercus, der “Wohlredende” (αιμύλος)
genannt, abstammen wollten.



Dennoch darf trotz der ueberall hervortretenden hellenischen Reminiszenzen
diese Vorgeschichte der Gemeinde wie der Geschlechter wenigstens relativ eine
nationale genannt werden, insofern sie teils in Rom entstanden, teils ihre
Tendenz zunaechst nicht darauf gerichtet ist, eine Bruecke zwischen Rom und
Griechenland, sondern eine Bruecke zwischen Rom und Latium zu schlagen.



Es war die hellenische Erzaehlung und Dichtung, welche jener anderen Aufgabe
sich unterzog. Die hellenische Sage zeigt durchgaengig das Bestreben, mit der
allmaehlich sich erweiternden geographischen Kunde Schritt zu halten und mit
Hilfe ihrer zahllosen Wander- und Schiffergeschichten eine dramatisierte
Erdbeschreibung zu gestalten. Indes verfaehrt sie dabei selten naiv. Ein
Bericht wie der des aeltesten Rom erwaehnenden griechischen Geschichtswerkes,
der sizilischen Geschichte des Antiochos von Syrakus (geschlossen 330 424):
dass ein Mann namens Sikelos aus Rom nach Italia, das heisst nach der
brettischen Halbinsel gewandert sei - ein solcher, einfach die
Stammverwandtschaft der Roemer, Siculer und Brettier historisierender und von
aller hellenisierenden Faerbung freier Bericht ist eine seltene Erscheinung. Im
ganzen ist die Sage, und je spaeter desto mehr, beherrscht von der Tendenz, die
ganze Barbarenwelt darzustellen als von den Griechen entweder ausgegangen oder
doch unterworfen; und frueh zog sie in diesem Sinn ihre Faeden auch ueber den
Westen. Fuer Italien sind weniger die Herakles- und Argonautensage von
Bedeutung geworden, obwohl bereits Hekataeos († nach 257 497) die Saeulen des
Herakles kennt und die Argo aus dem Schwarzen Meer in den Atlantischen Ozean,
aus diesem in den Nil und zurueck in das Mittelmeer fuehrt, als die an den Fall
Ilions anknuepfenden Heimfahrten. Mit der ersten aufdaemmernden Kunde von
Italien beginnt auch Diomedes im Adriatischen, Odysseus im Tyrrhenischen Meer
zu irren, wie denn wenigstens die letztere Lokalisierung schon der Homerischen
Fassung der Sage nahe genug lag. Bis in die Zeiten Alexanders hinein haben die
Landschaften am Tyrrhenischen Meer in der hellenischen Fabulierung zum Gebiet
der Odysseussage gehoert; noch Ephoros, der mit dem Jahre 414 (340) schloss,
und der sogenannte Skylax (um 418 336) folgen wesentlich dieser. Von troischen
Seefahrten weiss die ganze aeltere Poesie nichts; bei Homer herrscht Aeneas
nach Ilions Fall ueber die in der Heimat zurueckbleibenden Troer. Erst der
grosse Mythenwandler Stesichoros (122-201 632-553) fuehrte in seiner
‘Zerstoerung Ilions’ den Aeneas in das Westland, um die Fabelwelt
seiner Geburts- und seiner Wahlheimat, Siziliens und Unteritaliens, durch den
Gegensatz der troischen Helden gegen die hellenischen poetisch zu bereichern.
Von ihm ruehren die seitdem feststehenden dichterischen Umrisse dieser Fabel
her, namentlich die Gruppe des Helden, wie er mit der Gattin und dem Soehnchen
und dem alten, die Hausgoetter tragenden Vater aus dem brennenden Ilion
davongeht, und die wichtige Identifizierung der Troer mit den sizilischen und
italischen Autochthonen, welche besonders in dem troischen Trompeter Misenos,
dem Eponymos des Misenischen Vorgebirges, schon deutlich hervortritt ^7. Den
alten Dichter leitete dabei das Gefuehl, dass die italischen Barbaren den
Hellenen minder fern als die uebrigen standen und das Verhaeltnis der Hellenen
und der Italiker dichterisch angemessen dem der homerischen Achaeer und Troer
gleich gefasst werden konnte. Bald mischt sich denn diese neue Troerfabel mit
der aelteren Odysseussage, indem sie zugleich sich weiter ueber Italien
verbreitet. Nach Hellanikos (schrieb um 350 400) kamen Odysseus und Aeneas
durch die thrakische und molottische (epeirotische) Landschaft nach Italien, wo
die mitgefuehrten troischen Frauen die Schiffe verbrennen und Aeneas die Stadt
Rom gruendet und sie nach dem Namen einer dieser Troerinnen benennt; aehnlich,
nur minder unsinnig, erzaehlte Aristoteles (370-432 384-322), dass ein
achaeisches, an die latinische Kueste verschlagenes Geschwader von den
troischen Sklavinnen angezuendet worden und aus den Nachkommen der also zum
Dableiben genoetigten achaeischen Maenner und ihrer troischen Frauen die
Latiner hervorgegangen seien. Damit mischten denn auch sich Elemente der
einheimischen Sage, wovon der rege Verkehr zwischen Sizilien und Italien
wenigstens gegen das Ende dieser Epoche schon die Kunde bis nach Sizilien
verbreitet hatte; in der Version von Roms Entstehung, welche der Sizilianer
Kallias um 465 (289) aufzeichnete, sind Odysseus-, Aeneas- und Romulusfabeln
ineinandergeflossen ^8. Aber der eigentliche Vollender der spaeter gelaeufigen
Fassung dieser Troerwanderung ist Timaeos von Tauromenion auf Sizilien, der
sein Geschichtswerk 492 (262) schloss. Er ist es, bei dem Aeneas zuerst
Lavinium mit dem Heiligtum der troischen Penaten und dann erst Rom gruendet; er
muss auch schon die Tyrerin Elisa oder Dido in die Aeneassage eingeflochten
haben, da bei ihm Dido Karthagos Gruenderin ist und Rom und Karthago ihm in
demselben Jahre erbaut heissen. Den Anstoss zu diesen Neuerungen gaben, neben
der eben zu der Zeit und an dem Orte, wo Timaeos schrieb, sich vorbereitenden
Krise zwischen den Roemern und den Karthagern, offenbar gewisse nach Sizilien
gelangte Berichte ueber latinische Sitten und Gebraeuche; im wesentlichen aber
kann die Erzaehlung nicht von Latium heruebergenommen, sondern nur die eigene
nichtsnutzige Erfindung der alten “Sammelvettel” gewesen sein.
Timaeos hatte von dem uralten Tempel der Hausgoetter in Lavinium erzaehlen
hoeren; aber dass diese den Lavinaten als die von den Aeneiaden aus Ilion
mitgebrachten Penaten gaelten, hat er ebenso sicher von dem Seinigen
hinzugetan, wie die scharfsinnige Parallele zwischen dem roemischen Oktoberross
und dem Trojanischen Pferde und die genaue Inventarisierung der lavinischen
Heiligtuemer - es waren, sagt der wuerdige Gewaehrsmann, Heroldstaebe von Eisen
und Kupfer und ein toenerner Topf troischer Fabrik! Freilich durften eben die
Penaten noch Jahrhunderte spaeter durchaus von keinem geschaut werden; aber
Timaeos war einer von den Historikern, die ueber nichts so genau Bescheid
wissen als ueber unwissbare Dinge. Nicht mit Unrecht riet Polybios, der den
Mann kannte, ihm nirgend zu trauen, am wenigsten aber da, wo er - wie hier -
sich auf urkundliche Beweisstuecke berufe. In der Tat war der sizilische
Rhetor, der das Grab des Thukydides in Italien zu zeigen wusste und der fuer
Alexander kein hoeheres Lob fand, als dass er schneller mit Asien fertig
geworden sei als Isokrates mit seiner ‘Lobrede’, vollkommen
berufen, aus der naiven Dichtung der aelteren Zeit den wuesten Brei zu kneten,
welchem das Spiel des Zufalls eine so seltsame Zelebritaet verliehen hat.



——————————————————————————



^7 Auch die troischen Kolonien” auf Sizilien, die Thukydides,
Pseudoskylax und andere nennen, sowie die Bezeichnung Capuas als einer
troischen Gruendung bei Hekataeos werden auf Stesichoros und auf dessen
Identifizierung der italischen und sizilischen Eingeborenen mit den Troern
zurueckgehen.



^8 Nach ihm vermaehlte sich eine aus Ilion nach Rom gefluechtete Frau Rome oder
vielmehr deren gleichnamige Tochter mit dem Koenig der Aboriginer Latinos und
gebar ihm drei Soehne, Romos, Romylos und Telegonos. Der letzte, der ohne
Zweifel hier als Gruender von Tusculum und Praeneste auftritt, gehoert
bekanntlich der Odysseussage an.



—————————————————————————



Inwieweit die hellenische Fabulierung ueber italische Dinge, wie sie zunaechst
in Sizilien entstand, schon jetzt in Italien selbst Eingang gefunden hat, ist
nicht mit Sicherheit zu bestimmen. Die Anknuepfungen an den odysseischen Kreis,
welche spaeterhin in den Gruendungssagen von Tusculum, Praeneste, Antium,
Ardea, Cortona begegnen, werden wohl schon in dieser Zeit sich angesponnen
haben; und auch der Glaube an die Abstammung der Roemer von Troern oder
Troerinnen musste schon am Schluss dieser Epoche in Rom feststehen, da die
erste nachweisliche Beruehrung zwischen Rom und dem griechischen Osten die
Verwendung des Senats fuer die “stammverwandten” Ilier im Jahre 472
(282) ist. Dass aber dennoch die Aeneasfabel in Italien verhaeltnismaessig jung
ist, beweist ihre im Vergleich mit der odysseischen hoechst duerftige
Lokalisierung; und die Schlussredaktion dieser Erzaehlungen sowie ihre
Ausgleichung mit der roemischen Ursprungssage gehoert auf jeden Fall erst der
Folgezeit an.



Waehrend also bei den Hellenen die Geschichtschreibung, oder was so genannt
ward, sich um die Vorgeschichte Italiens in ihrer Art bemuehte, liess sie in
einer fuer den gesunkenen Zustand der hellenischen Historie ebenso
bezeichnenden wie fuer uns empfindlichen Weise die gleichzeitige italische
Geschichte so gut wie vollstaendig liegen. Kaum dass Theopomp von Chios
(schloss 418 336) der Einnahme Roms durch die Kelten beilaeufig gedachte und
Aristoteles, Kleitarchos, Theophrastos, Herakleides von Pontos († um 450 300)
einzelne Rom betreffende Ereignisse gelegentlich erwaehnten; erst mit
Hieronymos von Kardia, der als Geschichtschreiber des Pyrrhos auch dessen
italische Kriege erzaehlte, wird die griechische Historiographie zugleich
Quelle fuer die roemische Geschichte.



Unter den Wissenschaften empfing die Jurisprudenz eine unschaetzbare Grundlage
durch die Aufzeichnung des Stadtrechts in den Jahren 303, 304 (451, 450).
Dieses unter dem Namen der Zwoelf Tafeln bekannte Weistum ist wohl das aelteste
roemische Schriftstueck, das den Namen eines Buches verdient. Nicht viel
juenger mag der Kern der sogenannten “koeniglichen Gesetze” sein,
das heisst gewisser, vorzugsweise sakraler Vorschriften, die auf Herkommen
beruhten und wahrscheinlich von dem Kollegium der Pontifices, das zur
Gesetzgebung nicht, wohl aber zur Gesetzweisung befugt war, unter der Form
koeniglicher Verordnungen zu allgemeiner Kunde gebracht wurden. Ausserdem sind
vermutlich schon seit dem Anfang dieser Periode wenn nicht die Volks-, so doch
die wichtigsten Senatsbeschluesse regelmaessig schriftlich verzeichnet worden;
wie denn ueber deren Aufbewahrung bereits in den fruehesten staendischen
Kaempfen mitgestritten ward.



Waehrend also die Masse der geschriebenen Rechtsurkunden sich mehrte, stellten
auch die Grundlagen einer eigentlichen Rechtswissenschaft sich fest. Sowohl den
jaehrlich wechselnden Beamten als den aus dem Volke herausgegriffenen
Geschworenen war es Beduerfnis, an sachkundige Maenner sich wenden zu koennen,
welche den Rechtsgang kannten und nach Praezedentien oder in deren Ermangelung
nach Gruenden eine Entscheidung an die Hand zu geben wussten. Die Pontifices,
die es gewohnt waren, sowohl wegen der Gerichtstage als wegen aller auf die
Goetterverehrung bezueglichen Bedenken und Rechtsakte vom Volke angegangen zu
werden, gaben auch in anderen Rechtspunkten auf Verlangen Ratschlaege und
Gutachten ab und entwickelten so im Schoss ihres Kollegiums die Tradition, die
dem roemischen Privatrecht zugrunde liegt, vor allem die Formeln der rechten
Klage fuer jeden einzelnen Fall. Ein Spiegel, der all diese Klagen
zusammenfasste, nebst einem Kalender, der die Gerichtstage angab, wurde um 450
(300) von Appius Claudius oder von dessen Schreiber Gnaeus Flavius dem Volk
bekanntgemacht. Indes dieser Versuch, die ihrer selbst noch nicht bewusste
Wissenschaft zu formulieren, steht fuer lange Zeit gaenzlich vereinzelt da.
Dass die Kunde des Rechtes und die Rechtweisung schon jetzt ein Mittel war, dem
Volk sich zu empfehlen und zu Staatsaemtern zu gelangen, ist begreiflich, wenn
auch die Erzaehlung, dass der erste plebejische Pontifex Publius Sempronius
Sophus (Konsul 450 304) und der erste plebejische Oberpontifex Tiberius
Coruncanius (Konsul 474 280) diese Priesterehren ihrer Rechtskenntnis
verdankten, wohl eher Mutmassung Spaeterer ist als Ueberlieferung.



Dass die eigentliche Genesis der lateinischen und wohl auch der anderen
italischen Sprachen vor diese Periode faellt und schon zu Anfang derselben die
lateinische Sprache im wesentlichen fertig war, zeigen die freilich durch ihre
halb muendliche Tradition stark modernisierten Bruchstuecke der Zwoelf Tafeln,
welche wohl eine Anzahl veralteter Woerter und schroffer Verbindungen,
namentlich infolge der Weglassung des unbestimmten Subjekts, aber doch
keineswegs, wie das Arvalied, wesentliche Schwierigkeiten des Verstaendnisses
darbieten und weit mehr mit der Sprache Catos als mit der der alten Litaneien
uebereinkommen. Wenn die Roemer im Anfang des siebenten Jahrhunderts Muehe
hatten, Urkunden des fuenften zu verstehen, so kam dies ohne Zweifel nur daher,
dass es damals in Rom noch keine eigentliche Forschung, am wenigsten eine
Urkundenforschung gab. Dagegen wird in dieser Zeit der beginnenden Rechtweisung
und Gesetzesredaktion auch der roemische Geschaeftsstil zuerst sich
festgestellt haben, welcher, wenigstens in seiner entwickelten Gestalt, an
feststehenden Formeln und Wendungen, endloser Aufzaehlung der Einzelheiten und
langatmigen Perioden der heutigen englischen Gerichtssprache nichts nachgibt
und sich dem Eingeweihten durch Schaerfe und Bestimmtheit empfiehlt, waehrend
der Laie je nach Art und Laune mit Ehrfurcht, Ungeduld oder Aerger
nichtsverstehend zuhoert. Ferner begann in dieser Epoche die rationelle
Behandlung der einheimischen Sprachen. Um den Anfang derselben drohte, wie wir
sahen, das sabellische wie das latinische Idiom sich zu barbarisieren und griff
die Verschleifung der Endungen, die Verdumpfung der Vokale und der feineren
Konsonanten aehnlich um sich wie im fuenften und sechsten Jahrhundert unserer
Zeitrechnung innerhalb der romanischen Sprachen. Hiergegen trat aber eine
Reaktion ein: im Oskischen werden die zusammengefallenen Laute d und r, im
Lateinischen die zusammengefallenen Laute g und k wieder geschieden und jeder
mit seinem eigenen Zeichen versehen; o und u, fuer die es im oskischen Alphabet
von Haus aus an gesonderten Zeichen gemangelt hatte und die im Lateinischen
zwar urspruenglich geschieden waren, aber zusammenzufallen drohten, traten
wieder auseinander, ja im Oskischen wird sogar das i in zwei lautlich und
graphisch verschiedene Zeichen aufgeloest; endlich schliesst die Schreibung
sich der Aussprache wieder genauer an, wie zum Beispiel bei den Roemern
vielfaeltig s durch r ersetzt ward. Die chronologischen Spuren fuehren fuer
diese Reaktion auf das fuenfte Jahrhundert; das lateinische g zum Beispiel war
um das Jahr 300 (450) noch nicht, wohl aber um das Jahr 500 (250) vorhanden;
der erste des Papirischen Geschlechts, der sich Papirius statt Papisius nannte,
war der Konsul des Jahres 418 (336); die Einfuehrung jenes r anstatt des s wird
dem Appius Claudius, Zensor 442 (312) beigelegt. Ohne Zweifel steht die
Zurueckfuehrung einer feineren und schaerferen Aussprache im Zusammenhang mit
dem steigenden Einfluss der griechischen Zivilisation, welcher eben in dieser
Zeit sich auf allen Gebieten des italischen Wesens bemerklich macht; und wie
die Silbermuenzen von Capua und Nola weit vollkommener sind als die
gleichzeitigen Asse von Ardea und Rom, so scheint auch Schrift und Sprache
rascher und vollstaendiger sich im kampanischen Lande reguliert zu haben als in
Latium. Wie wenig trotz der darauf gewandten Muehe die roemische Sprache und
Schreibweise noch am Schlusse dieser Epoche festgestellt war, beweisen die aus
dem Ende des fuenften Jahrhunderts erhaltenen Inschriften, in denen namentlich
in der Setzung oder Weglassung von m, d und s im Auslaut und n im Inlaut und in
der Unterscheidung der Vokale o u und e i die groesste Willkuer herrscht ^9; es
ist wahrscheinlich, dass gleichzeitig die Sabeller hierin schon weiter waren,
waehrend die Umbrer von dem regenerierenden hellenischen Einfluss nur wenig
beruehrt worden sind.



——————————————————————————-



^9 In den beiden Grabschriften des Lucius Scipio, Konsul 456 (298), und des
gleichnamigen Konsuls vom Jahre 495 (259) fehlen m und d im Auslaut der
Beugungen regelmaessig, doch findet sich einmal Luciom und einmal Gnaivod; es
steht nebeneinander im Nominativ Cornelio und filios; cosol, cesor und consol
censor; aidiles, dedet, ploirume (= plurimi), hec (Nom. Sing.) neben aidilis,
cepit, quei, hic. Der Rhotazismus ist bereits vollstaendig durchgefuehrt; man
findet duonoro (= bonorum), ploirume, nicht wie im saliarischen Liede foedesum,
plusima. Unsere inschriftlichen Ueberreste reichen ueberhaupt im allgemeinen
nicht ueber den Rhotazismus hinauf; von dem aelteren s begegnen nur einzelne
Spuren, wie noch spaeterhin honos, labos neben honor und labor und die
aehnlichen Frauenvornamen Maio (maios, maior) und Mino auf neu gefundenen
Grabschriften von Praeneste.



——————————————————————————



Durch diese Steigerung der Jurisprudenz und Grammatik muss auch der elementare
Schulunterricht, der an sich wohl schon frueher aufgekommen war, eine gewisse
Steigerung erfahren haben. Wie Homer das aelteste griechische, die Zwoelf
Tafeln das aelteste roemische Buch waren, so wurden auch beide in ihrer Heimat
die wesentliche Grundlage des Unterrichts und das Auswendiglernen des
juristisch-politischen Katechismus ein Hauptstueck der roemischen
Kindererziehung. Neben den lateinischen “Schreibmeistern”
(litteratores) gab es natuerlich, seit die Kunde des Griechischen fuer jeden
Staats- und Handelsmann Beduerfnis war, auch griechische Sprachlehrer
(grammatici ^10), teils Hofmeister-Sklaven, teils Privatlehrer, die in ihrer
Wohnung oder in der des Schuelers Anweisung zum Lesen und Sprechen des
Griechischen erteilten. Dass wie im Kriegswesen und bei der Polizei so auch bei
dem Unterricht der Stock seine Rolle spielte, versteht sich von selbst ^11. Die
elementare Stufe indes kann der Unterricht dieser Zeit noch nicht ueberstiegen
haben; es gab keine irgend wesentliche soziale Abstufung zwischen dem
unterrichteten und dem nichtunterrichteten Roemer.



Dass die Roemer in den mathematischen und mechanischen Wissenschaften zu keiner
Zeit sich ausgezeichnet haben, ist bekannt und bewaehrt sich auch fuer die
gegenwaertige Epoche an dem fast einzigen Faktum, welches mit Sicherheit
hierhergezogen werden kann, der von den Dezemvirn versuchten Regulierung des
Kalenders. Sie wollten den bisherigen, auf der alten, hoechst unvollkommenen
Trieteris beruhenden vertauschen mit dem damaligen attischen der Oktaeteris,
welcher den Mondmonat von 29½ Tagen beibehielt, das Sonnenjahr aber statt auf
368¾ a vielmehr auf 365¼ Tage ansetzte und demnach bei unveraenderter gemeiner
Jahrlaenge von 354 Tagen nicht, wie frueher, auf je vier Jahre 59, sondern auf
je acht Jahre 90 Tage einschaltete. In demselben Sinne beabsichtigten die
roemischen Kalenderverbesserer unter sonstiger Beibehaltung des geltenden
Kalenders in den zwei Schaltjahren des vierjaehrigen Zyklus nicht die
Schaltmonate, aber die beiden Februare um je sieben Tage zu verkuerzen, also
diesen Monat in den Schaltjahren statt zu 29 und 28 zu 22 und 21 Tagen
anzusetzen. Allein mathematische Gedankenlosigkeit und theologische Bedenken,
namentlich die Ruecksicht auf das eben in die betreffenden Februartage fallende
Jahrfest des Terminus, zerruetteten die beabsichtigte Reform in der Art, dass
der Schaltjahrfebruar vielmehr 24- und 23taegig ward, also das neue roemische
Sonnenjahr in der Tat auf 366¼ Tag auskam. Einige Abhilfe fuer die hieraus
folgenden praktischen Uebelstaende ward darin gefunden, dass, unter Beseitigung
der bei den jetzt so ungleich gewordenen Monaten nicht mehr anwendbaren
Rechnung nach Monaten oder Zehnmonaten des Kalenders, man sich gewoehnte, wo es
auf genauere Bestimmungen ankam, nach Zehnmonatfristen eines Sonnenjahrs von
365 Tagen oder dem sogenannten zehnmonatlichen Jahre von 304 Tagen zu rechnen.
ueberdies kam besonders fuer baeuerliche Zwecke der auf das aegyptische
365¼taegige Sonnenjahr von Eudoxos (blueht 386 368) gegruendete Bauernkalender
auch in Italien frueh in Gebrauch.



—————————————————————-



^10 Litterator und grammaticus verhalten sich ungefaehr wie Lehrer und Maître;
die letztere Benennung kommt nach dem aelteren Sprachgebrauch nur dem Lehrer
des Griechischen, nicht dem der Muttersprache zu. Litteratus ist juenger und
bezeichnet nicht den Schulmeister, sondern den gebildeten Mann.



^11 Es ist doch wohl ein roemisches Bild, was Plautus (Bacch. 431) als ein
Stueck der guten alten Kindererziehung anfuehrt:



wenn nun du darauf nach Hause kamst,



In dem Jaeckchen auf dem Schemel sassest du zum Lehrer hin;



Und wenn dann das Buch ihm lesend eine Silbe du gefehlt,



Faerbte deinen Buckel er dir bunt wie einen Kinderlatz.



—————————————————————-



Einen hoeheren Begriff von dem, was auch in diesen Faechern die Italiker zu
leisten vermochten, gewaehren die Werke der mit den mechanischen Wissenschaften
eng zusammenhaengenden Bau- und Bildkunst. Zwar eigentlich originelle
Erscheinungen begegnen auch hier nicht; aber wenn durch den Stempel der
Entlehnung, welcher der italischen Plastik durchgaengig aufgedrueckt ist, das
kuenstlerische Interesse an derselben sinkt, so heftet das historische sich nur
um so lebendiger an dieselbe, insofern sie teils von einem sonst verschollenen
Voelkerverkehr die merkwuerdigsten Zeugnisse bewahrt, teils bei dem so gut wie
vollstaendigen Untergang der Geschichte der nichtroemischen Italiker fast
allein uns die verschiedenen Voelkerschaften der Halbinsel in lebendiger
Taetigkeit nebeneinander darstellt. Neues ist hier nicht zu sagen; aber wohl
laesst sich mit schaerferer Bestimmtheit und auf breiterer Grundlage
ausfuehren, was schon oben gezeigt ward, dass die griechische Anregung die
Etrusker und die Italiker von verschiedenen Seiten her maechtig erfasst, und
dort eine reichere und ueppigere, hier, wo ueberhaupt, eine verstaendigere und
innigere Kunst ins Leben gerufen hat.



Wie voellig die italische Architektur aller Landschaften schon in ihrer
aeltesten Periode von hellenischen Elementen durchdrungen ward, ist frueher
dargestellt worden. Die Stadtmauern, die Wasserbauten, die pyramidalisch
gedeckten Graeber, der tuscanische Tempel sind nicht oder nicht wesentlich
verschieden von den aeltesten hellenischen Bauwerken. Von einer Weiterbildung
der Architektur bei den Etruskern waehrend dieser Epoche hat sich keine Spur
erhalten; wir begegnen hier weder einer wesentlich neuen Rezeption noch einer
originellen Schoepfung - man muesste denn Prachtgraeber dahin rechnen wollen,
wie das von Varro beschriebene sogenannte Grabmal des Porsena in Chiusi, das
lebhaft an die zwecklose und sonderbare Herrlichkeit der aegyptischen Pyramiden
erinnert.



Auch in Latium bewegte man waehrend der ersten anderthalb Jahrhunderte der
Republik sich wohl lediglich in den bisherigen Gleisen, und es ist schon gesagt
worden, dass mit der Einfuehrung der Republik die Kunstuebung eher gesunken als
gestiegen ist. Es ist aus dieser Zeit kaum ein anderes architektonisch
bedeutendes latinisches Bauwerk zu nennen als der im Jahre 261 (493) in Rom am
Circus erbaute Cerestempel, der in der Kaiserzeit als Muster des tuscanischen
Stiles gilt. Aber gegen das Ende dieser Epoche kommt ein neuer Geist in das
italische und namentlich das roemische Bauwesen: es beginnt der grossartige
Bogenbau. Zwar sind wir nicht berechtigt, den Bogen und das Gewoelbe fuer
italische Erfindungen zu erklaeren. Es ist wohl ausgemacht, dass in der Epoche
der Genesis der hellenischen Architektur die Hellenen den Bogen noch nicht
kannten und darum fuer ihre Tempel die flache Decke und das schraege Dach
ausreichen mussten; allein gar wohl kann der Keilschnitt eine juengere, aus der
rationellen Mechanik hervorgegangene Erfindung der Hellenen sein, wie ihn denn
die griechische Tradition auf den Physiker Demokritos (294-397 460-357)
zurueckfuehrt. Mit dieser Prioritaet des hellenischen Bogenbaus vor dem
roemischen ist auch vereinbar, was vielfach und vielleicht mit Recht angenommen
wird, dass die Gewoelbe an der roemischen Hauptkloake und dasjenige, welches
ueber das alte, urspruenglich pyramidalisch gedeckte kapitolinische Quellhaus
spaeterhin gespannt ward, die aeltesten erhaltenen Bauwerke sind, bei welchen
das Bogenprinzip zur Anwendung gekommen ist; denn es ist mehr als
wahrscheinlich, dass diese Bogenbauten nicht der Koenigs-, sondern der
republikanischen Periode angehoeren und in der Koenigszeit man auch in Italien
nur flache oder ueberkragte Daecher gekannt hat. Allein wie man auch ueber die
Erfindung des Bogens selbst denken mag, die Anwendung im grossen ist ueberall
und vor allem in der Baukunst wenigstens ebenso bedeutend wie die Aufstellung
des Prinzips; und diese gebuehrt unbestritten den Roemern. Mit dem fuenften
Jahrhundert beginnt der wesentlich auf den Bogen gegruendete Tor-, Bruecken-
und Wasserleitungsbau, der mit dem roemischen Namen fortan unzertrennlich
verknuepft ist. Verwandt ist hiermit noch die Entwicklung der den Griechen
fremden, dagegen bei den Roemern vorzugsweise beliebten und besonders fuer die
ihnen eigentuemlichen Kulte, namentlich den nicht griechischen der Vesta,
angewendeten Form des Rundtempels und des Kuppeldachs ^12.



————————————————————-



^12 Eine Nachbildung der aeltesten Hausform, wie man wohl gemeint hat, ist der
Rundtempel sicher nicht; vielmehr geht der Hausbau durchaus vom Viereck aus.
Die spaetere roemische Theologie knuepfte diese Rundform an die Vorstellung des
Erdballs oder des kugelfoermig die Zentralsonne umgebenden Weltalls (Fest. v.
rutundam p. 282; Plut. Num. 11; Ov. fast. 6, 267f.); in der Tat ist dieselbe
wohl einfach darauf zurueckzufuehren, dass fuer die zum Abhegen und Aufbewahren
bestimmte Raeumlichkeit als die bequemste wie die sicherste Form stets die
kreisrunde gegolten hat. Darauf beruhten die runden Schatzhaeuser der Hellenen
ebenso wie der Rundbau der roemischen Vorratskammer oder des Penatentempels; es
war natuerlich auch die Feuerstelle - das heisst den Altar der Vesta - und die
Feuerkammer - das heisst den Vestatempel - rund anzulegen, so gut wie dies mit
der Zisterne und der Brunnenfassung (puteal) geschah. Der Rundbau an sich ist
graecoitalisch wie der Quadratbau und jener der Kammer eigen, wie dieser dem
Wohnhaus; aber die architektonische und religioese Entwicklung des einfachen
Tholos zum Rundtempel mit Pfeilern und Saeulen ist latinisch.



————————————————————



Etwas Aehnliches mag von manchen untergeordneten, aber darum nicht unwichtigen
Fertigkeiten auf diesem Gebiet gelten. Von Originalitaet oder gar von
Kunstuebung kann dabei nicht die Rede sein; aber auch aus den festgefuegten
Steinplatten der roemischen Strassen, aus ihren unzerstoerbaren Chausseen, aus
den breiten, klingend harten Ziegeln, aus dem ewigen Moertel ihrer Gebaeude
redet die unverwuestliche Soliditaet, die energische Tuechtigkeit des
roemischen Wesens.



Wie die tektonischen, und womoeglich noch mehr, sind die bildenden und
zeichnenden Kuenste auf italischem Boden nicht so sehr durch griechische
Anregung befruchtet, als aus griechischen Samenkoernern gekeimt. Dass
dieselben, obwohl erst die juengeren Schwestern der Architektur, doch
wenigstens in Etrurien schon waehrend der roemischen Koenigszeit sich zu
entwickeln begannen, wurde bereits bemerkt; ihre hauptsaechliche Entfaltung
aber gehoert in Etrurien, und um so mehr in Latium, dieser Epoche an, wie dies
schon daraus mit Evidenz hervorgeht, dass in denjenigen Landschaften, welche
die Kelten und Samniten den Etruskern im Laufe des vierten Jahrhunderts
entrissen, von etruskischer Kunstuebung fast keine Spur begegnet. Die tuskische
Plastik warf sich zuerst und hauptsaechlich auf die Arbeit in gebranntem Ton,
in Kupfer und in Gold, welche Stoffe die reichen Tonlager und Kupfergruben und
der Handelsverkehr Etruriens den Kuenstlern darboten. Von der
Schwunghaftigkeit, womit die Tonbildnerei betrieben wurde, zeugen die
ungeheuren Massen von Reliefplatten und statuarischen Arbeiten aus gebranntem
Ton, womit Waende, Giebel und Daecher der etruskischen Tempel nach Ausweis der
noch vorhandenen Ruinen einst verziert waren, und der nachweisliche Vertrieb
derartiger Arbeiten aus Etrurien nach Latium. Der Kupferguss stand nicht
dahinter zurueck. Etruskische Kuenstler wagten sich an die Verfertigung von
kolossalen, bis zu fuenfzig Fuss hohen Bronzebildsaeulen, und in Volsinii, dem
etruskischen Delphi, sollen um das Jahr 489 (265) zweitausend Bronzestatuen
gestanden haben, wogegen die Steinbildnerei in Etrurien, wie wohl ueberall,
weit spaeter begann und ausser inneren Ursachen auch durch den Mangel eines
geeigneten Materials zurueckgehalten ward - die lunensischen (carrarischen)
Marmorbrueche waren noch nicht eroeffnet. Wer den reichen und zierlichen
Goldschmuck der suedetruskischen Graeber gesehen hat, der wird die Nachricht
nicht unglaublich finden, dass die tyrrhenischen Goldschalen selbst in Attika
geschaetzt wurden. Auch die Steinschneidekunst ward, obwohl sie juenger ist,
doch auch in Etrurien vielfaeltig geuebt. Ebenso abhaengig von den Griechen,
uebrigens den bildenden Kuenstlern vollkommen ebenbuertig, waren die sowohl in
der Umrisszeichnung auf Metall wie in der monochromatischen Wandmalerei
ungemein taetigen etruskischen Zeichner und Maler.



Vergleichen wir hiermit das Gebiet der eigentlichen Italiker, so erscheint es
zunaechst gegen die etruskische Fuelle fast kunstarm. Allein bei genauerer
Betrachtung kann man der Wahrnehmung sich nicht entziehen, dass sowohl die
sabellische wie die latinische Nation weit mehr als die etruskische Faehigkeit
und Geschick fuer die Kunst gehabt haben muessen. Zwar auf eigentlich
sabellischem Gebiet, in der Sabina, in den Abruzzen, in Samnium, finden sich
Kunstwerke so gut wie gar nicht und mangeln sogar die Muenzen. Diejenigen
sabellischen Staemme dagegen, welche an die Kuesten der Tyrrhenischen oder
Ionischen See gelangten, haben die hellenische Kunst sich nicht bloss wie die
Etrusker aeusserlich angeeignet, sondern sie mehr oder minder vollstaendig bei
sich akklimatisiert. Schon in Velitrae, wo wohl allein in der einstmaligen
Landschaft der Volsker deren Sprache und Eigentuemlichkeit spaeterhin sich
behauptet haben, haben sich bemalte Terrakotten gefunden von lebendiger und
eigentuemlicher Behandlung. In Unteritalien ist Lucanien zwar in geringem Grade
von der hellenischen Kunst ergriffen worden; aber in Kampanien wie im
brettischen Lande haben sich Sabeller und Hellenen wie in Sprache und
Nationalitaet so auch und vor allem in der Kunst vollstaendig durchdrungen und
es stehen namentlich die kampanischen und brettischen Muenzen mit den
gleichzeitigen griechischen so vollstaendig auf einer Linie der
Kunstbehandlung, dass nur die Aufschrift sie von ihnen unterscheidet. Weniger
bekannt, aber nicht weniger sicher ist es, dass auch Latium wohl an
Kunstreichtum und Kunstmasse, aber nicht an Kunstsinn und Kunstuebung hinter
Etrurien zurueckstand. Offenbar hat die um den Anfang des 5. Jahrhunderts
erfolgte Festsetzung der Roemer in Kampanien, die Verwandlung der Stadt Cales
in eine latinische Gemeinde, der falernischen Landschaft bei Capua in einen
roemischen Buergerbezirk, zunaechst die kampanische Kunstuebung den Roemern
aufgeschlossen. Zwar mangelt bei diesen nicht bloss die in dem ueppigen
Etrurien fleissig gepflegte Steinschneidekunst voellig und begegnet nirgends
eine Spur, dass die latinischen Gewerke gleich den etruskischen Goldschmieden
und Tonarbeitern fuer das Ausland taetig gewesen sind. Zwar sind die
latinischen Tempel nicht gleich den etruskischen mit Bronze- und Tonzierat
ueberladen, die latinischen Graeber nicht gleich den etruskischen mit
Goldschmuck angefuellt worden und schillerten die Waende jener nicht wie die
der etruskischen von bunten Gemaelden. Aber nichtsdestoweniger stellt sich im
ganzen die Waage nicht zum Vorteil der etruskischen Nation. Die Erfindung des
Janusbildes, welche wie die Gottheit selbst den Latinern beigelegt werden darf,
ist nicht ungeschickt, und originellerer Art als die irgendeines etruskischen
Kunstwerks. Die schoene Gruppe der Woelfin mit den Zwillingen lehnt wohl an
aehnliche griechische Erfindungen sich an, ist aber in dieser Ausfuehrung
sicher wenn nicht in Rom, so doch von Roemern erfunden; und es ist
bemerkenswert, dass sie zuerst auf den von den Roemern in und fuer Kampanien
gepraegten Silbermuenzen auftritt. In dem oben erwaehnten Cales scheint bald
nach seiner Gruendung eine besondere Gattung figurierten Tongeschirrs erfunden
worden zu sein, das mit dem Namen der Meister und des Verfertigungsorts
bezeichnet und in weitem Umfang bis nach Etrurien hinein vertrieben worden ist.
Die vor kurzem auf dem Esquilin zum Vorschein gekommenen figurierten Altaerchen
von gebranntem Ton entsprechen in der Darstellung wie in der Ornamentik genau
den gleichartigen Weihgeschenken der kampanischen Tempel. Indes schliesst dies
nicht aus, dass auch griechische Meister fuer Rom gearbeitet haben. Der Bildner
Damophilos, der mit Gorgasos die bemalten Tonfiguren fuer den uralten
Cerestempel verfertigt hat, scheint kein anderer gewesen zu sein als der Lehrer
des Zeuxis, Demophilos von Himera (um 300 450). Am belehrendsten sind
diejenigen Kunstzweige, in denen uns teils nach alten Zeugnissen, teils nach
eigener Anschauung eine vergleichendes Urteil gestattet ist. Von latinischen
Arbeiten in Stein ist kaum etwas anderes uebrig als der am Ende dieser Periode
in dorischem Stil gearbeitete Steinsarg des roemischen Konsuls Lucius Scipio;
aber die edle Einfachheit desselben beschaemt alle aehnlichen etruskischen
Werke. Aus den etruskischen Graebern sind manche schoene Bronzen alten strengen
Kunststils, namentlich Helme, Leuchter und dergleichen Geraetstuecke erhoben
worden; aber welches dieser Werke reicht an die im Jahre 458 (296) am
ruminalischen Feigenbaum auf dem roemischen Markte aus Strafgeldern
aufgestellte bronzene Woelfin, noch heute den schoensten Schmuck des Kapitols?
Und dass auch die latinischen Metallgiesser so wenig wie die etruskischen vor
grossen Aufgaben zurueckschraken, beweist das von Spurius Carvilis (Konsul 461
293) aus den eingeschmolzenen samnitischen Ruestungen errichtete kolossale
Erzbild des Jupiter auf dem Kapitol, aus dessen Abfall beim Ziselieren die zu
den Fuessen des Kolosses stehende Statue des Siegers hatte gegossen werden
koennen; man sah dieses Jupiterbild bis vom Albanischen Berge. Unter den
gegossenen Kupfermuenzen gehoeren bei weitem die schoensten dem suedlichen
Latium an; die roemischen und umbrischen sind leidlich, die etruskischen fast
bildlos und oft wahrhaft barbarisch. Die Wandmalereien, die Gaius Fabius in dem
452 302 dedizierten Tempel der Wohlfahrt auf dem Kapitol ausfuehrte, erwarben
in Zeichnung und Faerbung noch das Lob griechisch gebildeter Kunstrichter der
augusteischen Epoche; und es werden von den Kunstenthusiasten der Kaiserzeit
wohl auch die caeritischen, aber mit noch groesserem Nachdruck die roemischen,
lanuvinischen und ardeatischen Fresken als Meisterwerke der Malerei gepriesen.
Die Zeichnung auf Metall, welche in Latium nicht wie in Etrurien die
Handspiegel, sondern die Toilettenkaestchen mit ihren zierlichen Umrissen
schmueckte, ward in Latium in weit geringerem Umfang und fast nur in Praeneste
geuebt; es finden sich vorzuegliche Kunstwerke unter den etruskischen
Metallspiegeln wie unter den praenestinischen Kaestchen, aber es war ein Werk
der letzteren Gattung, und zwar ein hoechst wahrscheinlich in dieser Epoche in
der Werkstatt eines praenestinischen Meisters entstandenes Werk ^13, von dem
mit Recht gesagt werden konnte, dass kaum ein zweites Erzeugnis der Graphik des
Altertums so wie die ficoronische Cista den Stempel einer in Schoenheit und
Charakteristik vollendeten und noch vollkommen reinen und ernsten Kunst an sich
traegt.



—————————————————————————-



^13 Novius Plautius goss vielleicht nur die Fuesse und die Deckelgruppe; das
Kaestchen selbst kann von einem aelteren Kuenstler herruehren, aber, da der
Gebrauch dieser Kaestchen sich wesentlich auf Praeneste beschraenkt hat, kaum
von einem anderen als einem praenestinischen.



——————————————————————————



Der allgemeine Stempel der etruskischen Kunstwerke ist teils eine gewisse
barbarische Ueberschwenglichkeit im Stoff wie im Stil, teils der voellige
Mangel innerer Entwicklung. Wo der griechische Meister fluechtig skizziert,
verschwendet der etruskische Schueler schuelerhaft den Fleiss; an die Stelle
des leichten Materials und der maessigen Verhaeltnisse griechischer Werke tritt
bei den etruskischen ein renommistisches Hervorheben der Groesse und
Kostbarkeit oder auch bloss der Seltsamkeit des Werkes. Die etruskische Kunst
kann nicht nachbilden, ohne zu uebertreiben: das Strenge wird ihr hart, das
Anmutige weichlich, das Schreckliche zum Scheusal, die Ueppigkeit zur Zote, und
immer deutlicher tritt dies hervor, je mehr die urspruengliche Anregung
zuruecktritt und die etruskische Kunst sich auf sich selber angewiesen findet.
Noch auffallender ist das Festhalten an den hergebrachten Formen und dem
hergebrachten Stil. Sei es, dass die anfaengliche freundlichere Beruehrung mit
Etrurien hier den Hellenen den Samen der Kunst auszustreuen gestattete, eine
spaetere Epoche der Feindseligkeit aber den juengeren Entwicklungsstadien der
griechischen Kunst den Eingang in Etrurien erschwerte, sei es, was
wahrscheinlicher ist, dass die rasch eintretende geistige Erstarrung der Nation
die Hauptsache dabei tat: die Kunst blieb in Etrurien auf der primitiven Stufe,
auf welcher sie bei ihrem ersten Eindringen daselbst sich befunden hatte,
wesentlich stehen - bekanntlich ist dies die Ursache gewesen; weshalb die
etruskische Kunst, die unentwickelt gebliebene Tochter der hellenischen,
solange als deren Mutter gegolten hat. Mehr noch als das strenge Festhalten des
einmal ueberlieferten Stils in den aelteren Kunstzweigen beweist die
unverhaeltnismaessig elende Behandlung der spaeter aufgekommenen, namentlich
der Bildhauerei in Stein und des Kupfergusses in der Anwendung auf Muenzen, wie
rasch aus der etruskischen Kunst der Geist entwich. Ebenso belehrend sind die
gemalten Gefaesse, die in den juengeren etruskischen Grabstaetten in so
ungeheurer Anzahl sich finden. Waeren dieselben so frueh wie die mit Umrissen
verzierten Metallplatten oder die bemalten Terrakotten bei den Etruskern
gangbar geworden, so wuerde man ohne Zweifel auch sie in Menge und in
wenigstens relativer Guete dort fabrizieren gelernt haben; aber in der Epoche,
in welcher dieser Luxus emporkam, misslang die selbsttaetige Reproduktion
vollstaendig, wie die vereinzelten mit etruskischen Inschriften versehenen
Gefaesse beweisen, und man begnuegte sich darum, dieselben zu kaufen, statt sie
zu formen.



Aber auch innerhalb Etruriens erscheint ein weiterer bemerkenswerter
Gegensatzinder kuenstlerischen Entwicklung der suedlichen und der noerdlichen
Landschaft. Es ist Suedetrurien, hauptsaechlich die Bezirke von Caere,
Tarquinii, Volci, die die gewaltigen Prunkschaetze besonders von Wandgemaelden,
Tempeldekorationen, Goldschmuck und gemalten Tongefaessen bewahren; das
noerdliche Etrurien steht weit dahinter zurueck, und es hat zum Beispiel sich
kein gemaltes Grab noerdlich von Chiusi gefunden. Die suedlichsten etruskischen
Staedte Veii, Caere, Tarquinii sind es, die der roemischen Tradition als die
Ur- und Hauptsitze der etruskischen Kunst gelten; die noerdlichste Stadt
Volaterrae, mit dem groessten Gebiet unter allen etruskischen Gemeinden, steht
von allen auch der Kunst am fernsten. Wenn in Suedetrurien die griechische
Halbkultur, so ist in Nordetrurien vielmehr die Unkultur zu Hause. Die Ursachen
dieses bemerkenswerten Gegensatzes moegen teils in der verschiedenartigen, in
Suedetrurien wahrscheinlich stark mit nicht etruskischen Elementen gemischten
Nationalitaet, teils in der verschiedenen Maechtigkeit des hellenischen
Einflusses zu suchen sein, welcher letztere namentlich in Caere sich sehr
entschieden geltend gemacht haben muss; die Tatsache selbst ist nicht zu
bezweifeln. Um so mehr musste die fruehe Unterjochung der suedlichen Haelfte
Etruriens durch die Roemer und die sehr zeitig hier beginnende Romanisierung
der etruskischen Kunst verderblich werden; was Nordetrurien, auf sich allein
beschraenkt, kuenstlerisch zu leisten vermochte, zeigen die wesentlich ihm
angehoerenden Kupfermuenzen.



Wenden wir die Blicke von Etrurien nach Latium, so hat freilich auch dies keine
neue Kunst geschaffen; es war einer weit spaeteren Kulturepoche vorbehalten,
aus dem Motiv des Bogens eine neue, von der hellenischen Tektonik verschiedene
Architektur zu entwickeln und sodann mit dieser harmonisch eine neue Bildnerei
und Malerei zu entfalten. Die latinische Kunst ist nirgend originell und oft
gering; aber die frisch empfindende und taktvoll waehlende Aneignung des
fremden Gutes ist auch ein hohes kuenstlerisches Verdienst. Nicht leicht hat
die latinische Kunst barbarisiert und in ihren besten Erzeugnissen steht sie
voellig im Niveau der griechischen Technik. Eine gewisse Abhaengigkeit der
Kunst Latiums wenigstens in ihren frueheren Stadien von der sicher aelteren
etruskischen soll darum nicht geleugnet werden; es mag Varro immerhin mit Recht
angenommen haben, dass bis auf die im Cerestempel von griechischen Kuenstlern
ausgefuehrten nur “tuscanische” Tonbilder die roemischen Tempel
verzierten; aber dass doch vor allem der unmittelbare Einfluss der Griechen die
latinische Kunst bestimmt hat, ist an sich schon klar und liegt auch in eben
diesen Bildwerken sowie in den latinischen und roemischen Muenzen deutlich zu
Tage. Selbst die Anwendung der Metallzeichnung in Etrurien lediglich auf den
Toilettenspiegel, in Latium lediglich auf den Toilettenkasten deutet auf die
Verschiedenartigkeit der beiden Landschaften zuteil gewordenen Kunstanregung.
Es scheint indes nicht gerade Rom gewesen zu sein, wo die latinische Kunst ihre
frischesten Blueten trieb; die roemischen Asse und die roemischen Denare werden
von den latinischen Kupfer- und den seltenen latinischen Silbermuenzen an
Feinheit und Geschmack der Arbeit bei weitem uebertroffen und auch die
Meisterwerke der Malerei und Zeichnung gehoeren vorwiegend Praeneste, Lanuvium,
Ardea an. Auch stimmt dies vollstaendig zu dem frueher bezeichneten
realistischen und nuechternen Sinn der roemischen Republik, welcher in dem
uebrigen Latium sich schwerlich mit gleicher Strenge geltend gemacht haben
kann. Aber im Lauf des fuenften Jahrhunderts und besonders in der zweiten
Haelfte desselben regte es denn doch sich maechtig auch in der roemischen
Kunst. Es war dies die Epoche, in welcher der spaetere Bogen- und Strassenbau
begann, in welcher Kunstwerke wie die Kapitolinische Woelfin entstanden, in
welcher ein angesehener Mann aus einem altadeligen roemischen Geschlechte den
Pinsel ergriff, um einen neugebauten Tempel auszuschmuecken und dafuer den
Ehrenbeinamen des “Malers” empfing. Das ist nicht Zufall. Jede
grosse Zeit erfasst den ganzen Menschen; und wie starr die roemische Sitte, wie
streng die roemische Polizei immer war, der Aufschwung, den die roemische
Buergerschaft als Herrin der Halbinsel oder richtiger gesagt, den das zum
erstenmal staatlich geeinigte Italien nahm, tritt auch in dem Aufschwung der
latinischen und besonders der roemischen Kunst ebenso deutlich hervor wie in
dem Sinken der etruskischen der sittliche und politische Verfall der Nation.
Wie die gewaltige Volkskraft Latiums die schwaecheren Nationen bezwang, so hat
sie auch dem Erz und dem Marmor ihren unvergaenglichen Stempel aufgedrueckt.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK RÖMISCHE GESCHICHTE — BUCH 2 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1134506406677710048_3061-cover.png
Romische Geschichte — Buch 2

Theodor Mommsen

N\
= I\I— IIv
IA e






