
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Notes de Voltaire et de Condorcet sur les pensées de Pascal

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Notes de Voltaire et de Condorcet sur les pensées de Pascal


Author: Blaise Pascal

        marquis de Jean-Antoine-Nicolas de Caritat Condorcet

        comte Nicolas Louis François de Neufchâteau

        Voltaire



Release date: August 23, 2009 [eBook #29772]


Language: French


Credits: Produced by Michael Roe and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This book was

        produced from scanned images of public domain material

        from the Google Print project.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK NOTES DE VOLTAIRE ET DE CONDORCET SUR LES PENSÉES DE PASCAL ***





Extrait des
Œuvres de Blaise Pascal. Tome second. Paris: Lefèvre, 1819.





NOTES
DE
VOLTAIRE ET DE CONDORCET
SUR
LES PENSÉES DE PASCAL.




Les notes marquées C sont celles que Condorcet a jointes
à son édition in-8o., et celles après lesquelles est un V sont
de Voltaire. De ces dernières, les unes ont été publiées pour
la première fois dans l'édition in-8o. que Voltaire fit faire à
Genève en 1778; les autres avoient été déjà employées par
Condorcet dans l'édition de 1776.





NOTES
DE VOLTAIRE ET DE CONDORCET SUR LES PENSÉES
DE PASCAL.



(1) Et je m'y sens tellement disproportionné, que je crois
pour moi la chose absolument impossible.




Il l'a trouvée très-possible dans les Provinciales. V.






(2) Cet art que j'appelle l'art de persuader...... consiste
en trois parties essentielles.




Mais ce n'est pas là l'art de persuader, c'est l'art d'argumenter. V.






(3) Je voudrois que la chose fût véritable, et qu'elle fût
si connue, que je n'eusse pas eu la peine de rechercher
avec tant de soin la source de tous les défauts des raisonnements.




Locke, le Pascal des Anglois, n'avoit pu lire Pascal. Il vint après
ce grand homme, et ces pensées paraissent, pour la première fois,
plus d'un demi-siècle après la mort de Locke. Cependant Locke, aidé
de son seul grand sens, dit toujours: Définissez les termes. V.






(4) Les meilleurs livres sont ceux que chaque lecteur
croit qu'il auroit pu faire.




Cela n'est pas vrai dans les sciences: il n'y a personne qui croie qu'il
eût pu faire les principes mathématiques de Newton. Cela n'est pas
vrai en belles-lettres; quel est le fat qui ose croire qu'il auroit pu faire
l'Iliade et l'Énéide? V.






(5) Je les voudrois nommer basses, communes, familières;
ces noms-là leur conviennent mieux; je hais les
mots d'enflure.




C'est la chose que vous haïssez; car pour le mot, il vous en faut un
qui exprime ce qui vous déplaît. V.



Voici un moyen de découvrir la vérité, qui me paroît avoir échappé
à tous les philosophes. Il est tiré de la relation d'un voyage fait aux
Moluques, en 1760, par le capitaine Dryden.



»On emploie dans ces îles une singulière méthode de découvrir la
vérité; voici en quoi elle consiste: quand on veut savoir si un homme

a commis ou n'a pas commis une certaine action, et que des gens
qui ont acheté, pour une somme assez modique, le droit de s'en
informer, n'ont pas eu l'esprit de découvrir la vérité, ils font lier
fortement les jambes de l'accusé entre des planches; ensuite on serre
entre ces planches un certain nombre de coins de bois, à force de bras
et de coups de maillet. Pendant ce temps-là les rechercheurs interrogent
tranquillement le patient, font écrire ses réponses, ses cris,
les demi-mots que les tourments lui arrachent, et ils ne le laissent
en repos qu'après être parvenus à le faire évanouir deux ou trois fois
par la force de la douleur, et que le médecin, témoin de l'opération,
a déclaré que, si on continue, le patient mourra dans les tourments.
Quelquefois il arrive que les rechercheurs n'ont pas eu besoin de
recourir à ce moyen pour se croire sûrs de la vérité, mais qu'il leur
reste un léger scrupule; alors ils ordonnent, qu'avant de punir
l'accusé, on recourra à la méthode infaillible des maillets et des
coins. A la vérité, ils remplissent de tourments horribles les derniers
moments de cet infortuné; mais ces aveux, extorqués par la torture,
rassurent leur conscience, et au sortir de là, ils en dînent bien plus
tranquillement: quand ils voient que l'accusé a pu avoir des complices,
ils ont grand soin de recourir à leur méthode favorite. Enfin,
il y des crimes pour lesquels on l'ordonne par pure routine, et où
cette clause est de style.



»Ces rechercheurs, aussi stupides que féroces, ne se sont pas encore
avisés d'avoir le moindre doute sur la bonté de leur méthode. Ils
forment une caste à part. On croit même, dans ces îles, qu'ils sont
d'une race d'hommes particulière, et que les organes de la sensibilité
manquent absolument à cette espèce. En effet, il y a des hommes fort
humains dans les mêmes îles. La première caste même est formée
de gens très-polis, très-doux et très-braves. Ceux-là passent leur vie
à danser; et portant de grand chapeaux de plumes, ils se croiroient
déshonorés, s'il dansoient avec un homme de la caste des rechercheurs;
mais ils trouvent très-bon que ces rechercheurs gardent le
privilége exclusif d'écraser, entre des planches, les jambes de toutes
les castes.



»On m'a assuré que, quelques personnes de la caste des lettrés
s'étant avisées de dire tout haut qu'il y avoit des moyens plus
humains et plus sûrs de découvrir la vérité, les rechercheurs à
maillets les ont fait taire, en les menaçant de les brûler à petit feu,
après leur avoir préalablement brisé les jambes; car le crime de
n'être pas du même avis que les rechercheurs est un de ceux pour
lesquels ils ne manquent jamais d'employer leur méthode.



»Des politiques profonds prétendent que, depuis ce temps-là, les
rechercheurs sont eux-mêmes convaincus de l'absurdité de leur
méthode; que, s'ils l'emploient encore de temps en temps sur des

accusés obscurs, c'est afin de ne pas laisser rouiller cette vieille
arme, et de la tenir toujours prête pour effrayer leurs ennemis, ou
pour s'en venger.



»J'ai lu qu'il y avoit eu autrefois en Europe des usages aussi abominables;
mais ils n'y subsistent plus depuis long-temps. Pour les
conserver au milieu d'un siècle éclairé, et des mœurs douces de
l'Europe, il auroit fallu, dans les magistrats de ce pays, un mélange
d'imbécillité et de cruauté, portées toutes deux à un si haut point,
que ce seroit calomnier la nature humaine que de l'en supposer
capable.» C.



(Voyage aux Moluques, tome II, page 232.)






(6) Tout le paragraphe I de l'article IV.




Cette éloquente tirade ne prouve autre chose, sinon que l'homme
n'est pas Dieu. Il est à sa place comme le reste de la nature, imparfait,
parce que Dieu seul peut être parfait; ou, pour mieux dire, l'homme
est borné, et Dieu ne l'est pas. V.






(7) Que la terre lui paroisse comme un point, au prix
du vaste tour que décrit le soleil.




La superstition avoit-elle dégradé Pascal au point de n'oser penser
que c'est la terre qui tourne, et d'en croire plutôt le jugement des
dominicains de Rome que les preuves de Copernic, de Keppler et de
Galilée[1]? C.






(8) C'est une sphère infinie, dont le centre est partout,
la circonférence nulle part.




Cette belle expression est de Timée de Locres: Pascal étoit digne
de l'inventer; mais il faut rendre à chacun son bien. V.






(9) Quand l'univers l'écraseroit, l'homme seroit encore
plus noble que ce qui le tue.




Que veut dire ce mot, noble? Il est bien vrai que ma pensée est
autre chose, par exemple, que le globe du soleil: mais est-il bien
prouvé qu'un animal, parce qu'il a quelques pensées, est plus noble
que le soleil, qui anime tout ce que nous connoissons de la nature?
Est-ce à l'homme à en décider? Il est juge et partie. On dit qu'un

ouvrage est supérieur à un autre, quand il a coûté plus de peine à
l'ouvrier, et qu'il est d'un usage plus utile; mais en a-t-il moins coûté
au Créateur de faire le soleil que de pétrir un petit animal, haut
d'environ cinq pieds, qui raisonne bien ou mal? Qui des deux est le
plus utile au monde, ou de cet animal, ou de l'astre qui éclaire tant
de globes? Et en quoi quelques idées reçues dans un cerveau sont-elles
préférables à l'univers matériel? V.






(10) Je blâme également, et ceux qui prennent le parti
de louer l'homme, et ceux qui le prennent de le blâmer,
et ceux qui le prennent de le divertir.




Hélas! si vous aviez souffert le divertissement, vous auriez vécu
davantage. V.






(11) Les autres disent: cherchez le bonheur en vous
divertissant, et cela n'est pas vrai.




En vous divertissant vous aurez du plaisir; et cela est très-vrai.
Nous avons des maladies; Dieu a mis la petite-vérole et les vapeurs
au monde. Hélas encore! hélas Pascal! on voit bien que vous êtes
malade. V.






(12) Tout le paragraphe I.




On n'a point besoin de toute cette métaphysique pour expliquer les
effets que produit l'amour de la gloire. Il est impossible à quelqu'un
qui vit dans une société nombreuse et policée, de ne pas voir combien,
dans la dépendance où il est sans cesse des autres hommes, il lui est
avantageux d'être l'objet de leur enthousiasme. «Mais on s'occupe
plus de ce que la postérité dira de nous, que de ce qu'en disent nos
contemporains. Mais on sacrifie sa vie entière à une gloire dont on
ne jouira jamais, mais on court à une mort certaine.» Tel est l'effet
du désir si naturel d'être estimés des autres hommes, lorsque ce désir
est porté jusqu'à l'enthousiasme. Il en est de même de l'amour physique,
qui n'est que le désir de jouir: laissez l'enthousiasme en faire
une passion; alors on poignarde sa maîtresse, on meurt pour elle. Le
hasard peut amener des circonstances où un amant aimera mieux
mourir d'une mort cruelle que de jouir de la femme qu'il adore.



Ne pourroit-on pas dire que l'enthousiasme consiste à se présenter
vivement, à la fois, toutes les jouissances que notre passion peut
répandre sur un long espace de temps? alors on jouit comme si on les
réunissoit toutes; on craint, comme si un instant pouvoit nous faire
éprouver, à la fois, toutes les douleurs d'une longue vie: et lorsque ce
sentiment a épuisé toute la force de nos organes, qu'il ne nous en reste
plus pour raisonner, nous ne pouvons plus nous apercevoir si ces
jouissances sont impossibles.








Cet état d'espérances enivrantes est en lui-même un plaisir, et un
plaisir assez grand pour préférer ces jouissances imaginaires à des
plaisirs réels et présents. Car on se tromperoit dans tous les raisonnements
qu'on fait sur les passions, si on se bornoit à ne compter que
les plaisirs ou les peines des sens qu'elles font éprouver. Les différents
sentiments de désir, de crainte, de ravissement, d'horreur, etc. qui
naissent des passions, sont accompagnés de sensations physiques,
agréables ou pénibles, délicieuses ou déchirantes. On rapporte ces
sensations à la région de la poitrine; et il paroît que le diaphragme[2]
en est l'organe. Le sentiment très-vif de plaisir et de douleur dont
cette partie du corps est susceptible, dans les hommes passionnés,
suffiroit peut-être pour expliquer ce que les passions offrent, en apparence,
de plus inexplicable. C.






(13) La vanité est si ancrée, etc. tout le paragraphe.




Oui, vous couriez après la gloire de passer un jour pour le fléau des
jésuites, le défenseur de Port-Royal, l'apôtre du jansénisme, le réformateur
des Chrétiens. V.






(14) Le présent n'est jamais notre but. Le passé et le
présent sont nos moyens; le seul avenir est notre objet.




Il est faux que nous ne pensions point au présent; nous y pensons
en étudiant la nature, et en faisant toutes les fonctions de la vie:
nous pensons aussi beaucoup au futur. Remercions l'auteur de la
nature de ce qu'il nous donne cet instinct qui nous emporte sans cesse
vers l'avenir. Le trésor le plus précieux de l'homme, est cette espérance
qui adoucit nos chagrins, et qui nous peint des plaisirs futurs
dans la possession des plaisirs présents. Si les hommes étoient assez
malheureux pour ne s'occuper jamais que du présent, on ne semeroit
point, on ne bâtiroit point, on ne planteroit point, on ne pourvoiroit
à rien, on manqueroit de tout au milieu de cette fausse jouissance. Un
esprit comme Pascal pouvoit-il donner dans un lieu commun comme
celui-là? La nature a établi que chaque homme jouiroit du présent,
en se nourrissant, en faisant des enfants, en écoutant des sons agréables,
en occupant sa faculté de penser et de sentir, et qu'en sortant de
ces états, souvent au milieu de ces états mêmes, il penseroit au lendemain,
sans quoi il périroit de misère aujourd'hui. Il n'y a que les

enfants et les imbécilles qui ne pensent qu'au présent; faudra-t-il leur
ressembler? V.



On connoît ce vers de M. de V.:



Nous ne vivons jamais, nous attendons la vie.




Et celui-ci de Manilius:



Victuri semper agimus, nec vivimus unquàm.







(15) Plaisante justice qu'une rivière ou une montagne
borne! vérités en-deçà des Pyrénées, erreur au-delà.




Il n'est point ridicule que les lois de la France et de l'Espagne
diffèrent; mais il est très-impertinent que ce qui est juste à Romorantin
soit injuste à Corbeil; qu'il y ait quatre cents jurisprudences diverses
dans le même royaume, et surtout que, dans un même parlement,
on perde dans une chambre le procès qu'on gagne dans une autre
chambre. V.






(16) Se peut-il rien de plus plaisant qu'un homme ait
droit de me tuer parce qu'il demeure au-delà de l'eau, et
que son prince a querelle contre le mien, quoique je n'en
aie aucune avec lui?




Plaisant n'est pas le mot propre; il falloit démence exécrable. V.






(17) Le plus sage des législateurs disoit que, pour le bien
des hommes, il faut souvent les piper.




On ne manquera pas d'accuser l'éditeur qui a rassemblé ces Pensées
éparses, d'être un athée, ennemi de toute morale; mais je prie les
auteurs de cette objection, de considérer que ces Pensées sont de
Pascal, et non pas de moi; qu'il les a écrites en toutes lettres; que si
elles sont d'un athée, c'est Pascal qui étoit athée, et non pas moi;
qu'enfin, puisque Pascal est mort, ce seroit peine perdue que de le
calomnier.



Il est beau de voir dans cet article M. de V. prendre contre Pascal
la défense de l'existence de Dieu[3]; mais que diront ceux à qui il

en coûte tant pour convenir qu'un vivant puisse avoir raison contre un
mort? C.






(18) Combien un avocat, bien payé par avance, trouve-t-il
plus juste la cause qu'il plaide!




Je compterois plus sur le zèle d'un homme espérant une grande
récompense que sur celui d'un homme l'ayant reçue. V.






(19) Tout le paragraphe XIX.




Ces idées ont été adoptées par Locke. Il soutient qu'il n'y a nul
principe inné; cependant il paroît certain que les enfants ont un
instinct, celui de l'émulation, celui de la pitié, celui de mettre, dès
qu'ils le peuvent, les mains devant leur visage quand il est en danger,
celui de reculer pour mieux sauter dès qu'ils sautent. V.






(20) Je crois qu'il seroit presque aussi heureux qu'un
roi, qui.....




Tous ceux qui ont attaqué la certitude des connoissances humaines
ont commis la même faute. Ils ont fort bien établi que nous ne pouvons
parvenir, ni dans les sciences physiques, ni dans les sciences morales,
à cette certitude rigoureuse des propositions de la géométrie, et cela
n'étoit pas difficile; mais ils ont voulu en conclure que l'homme n'avoit
aucune règle sûre pour asseoir son opinion sur ces objets, et ils se sont
trompés en cela. Car il y a des moyens sûrs de parvenir à une très-grande
probabilité dans plusieurs cas; et dans un grand nombre,
d'évaluer le degré de cette probabilité. C.



Être heureux comme un roi, dit le peuple hébété. V.







(21) Que deux hommes voient de la neige, ils expriment
tous deux la vue de ce même objet par les mêmes mots.....




Il y a toujours des différences imperceptibles entre les choses les
plus semblables; il n'y a jamais eu peut-être deux œufs de poule
absolument les mêmes, mais qu'importe? Leibnitz devoit-il faire un
principe philosophique de cette observation triviale? V.






(22) C'est ce qui a donné lieu à ces titres, aussi fastueux
en effet, quoique non[4] en apparence, que cet auteur qui
crève les yeux, de omni scibili.




Qui crève les yeux ne veut pas dire ici qui se montre évidemment:
il signifie tout le contraire. V.







(23) Cela étant bien compris, je crois qu'on s'en tiendra
au repos.....




Tout cet article, d'ailleurs obscur, semble fait pour dégoûter des
sciences spéculatives. En effet, un bon artiste en haute-lisse, en horlogerie,
en arpentage, est plus utile que Platon. V.






(24) La seule comparaison que nous faisons de nous au
fini nous fait peine.




Il eût plutôt fallu dire à l'infini. Mais souvenons-nous que ces pensées
jetées au hasard étoient des matériaux informes qui ne furent jamais
mis en œuvre. V.






(25) Tout le paragraphe XXV.




Cette pensée paroît un sophisme, et la fausseté consiste dans ce mot
d'ignorance, qu'on prend en deux sens différents. Celui qui ne sait ni
lire, ni écrire, est un ignorant; mais un mathématicien, pour ignorer
les principes cachés de la nature, n'est pas au point d'ignorance d'où
il étoit parti quand il commença à apprendre à lire. Newton ne savoit
pas pourquoi l'homme remue son bras quand il le veut; mais il n'en
étoit pas moins savant sur le reste. Celui qui ne sait point l'hébreu, et
qui sait le latin, est savant, par comparaison, avec celui qui ne sait
que le françois. V.






(26) L'âme est jetée dans le corps pour y faire un séjour
de peu de durée.




Pour dire l'âme est jetée, il faudroit être sûr qu'elle est substance, et
non qualité. C'est ce que presque personne n'a recherché, et c'est
par où il faudroit commencer, en métaphysique, en morale, etc. V.






(27) Mais quand j'y ai regardé de plus près, etc. tout
l'alinéa.




Ce mot, ne voir que nous, ne forme aucun sens. Qu'est-ce qu'un
homme qui n'agiroit point, et qui est supposé se contempler? Non-seulement
je dis que cet homme seroit un imbécille, inutile à la société;
mais je dis que cet homme ne peut exister. Car cet homme que contempleroit-il?
Son corps, ses pieds, ses mains, ses cinq sens? ou
il seroit un idiot, ou bien il feroit usage de tout cela. Resteroit-il à
contempler sa faculté de penser? Mais il ne peut contempler cette
faculté qu'en l'exerçant. Ou il ne pensera à rien, on bien il pensera

aux idées qui lui sont déjà venues, ou il en composera de nouvelles;
or il ne peut avoir d'idées que du dehors. Le voilà donc nécessairement
occupé, ou de ses sens, ou de ses idées; le voilà donc hors
de soi, ou imbécille. Encore une fois, il est impossible à la nature
humaine de rester dans cet engourdissement imaginaire, il est absurde
de le penser, il est insensé d'y prétendre. L'homme est né pour
l'action, comme le feu tend en haut et la pierre en bas. N'être point
occupé, et n'exister pas, c'est la même chose pour l'homme; toute la
différence consiste dans les occupations douces ou tumultueuses,
dangereuses ou utiles. Job a bien dit: «L'homme est né pour le travail,
comme l'oiseau pour voler»; mais l'oiseau, en volant, peut être
pris au trébuchet. C.






(28) Un roi qui se voit est un homme plein de misères,
et qui les ressent comme un autre.




Toujours le même sophisme. Un roi qui se recueille pour penser est
alors très-occupé; mais s'il n'arrêtoit sa pensée que sur soi, en
disant à soi-même: je règne, et rien de plus, il seroit un idiot. V.






(29) Les hommes ont un instinct secret, etc. et le reste
de l'alinéa.




Cet instinct secret étant le premier principe et le fondement nécessaire
de la société, il vient plutôt de la bonté de Dieu, et il est plutôt
l'instrument de notre bonheur que le ressentiment de notre misère. Je
ne sais pas ce que nos premiers pères faisoient dans le paradis terrestre;
mais si chacun d'eux n'avoit pensé qu'à soi, l'existence du genre
humain étoit bien hasardée. N'est-il pas absurde de penser qu'ils
avoient des sens parfaits, c'est-à-dire, des instruments d'actions parfaits,
uniquement pour la contemplation? Et n'est-il pas plaisant que
des têtes pensantes puissent imaginer que la paresse est un titre de
grandeur, et l'action un rabaissement de notre nature? V.






(30) Lorsque Cynéas disoit à Pyrrhus, etc.




L'exemple de Cynéas est bon dans les satires de Despréaux, mais
non dans un livre philosophique. Un roi sage peut être heureux chez
lui; et de ce qu'on nous donne Pyrrhus pour fou, cela ne conclut rien
pour le reste des hommes. V.






(31) L'homme est si malheureux, qu'il s'ennuieroit,
même sans aucune cause étrangère d'ennui, par le propre
état de sa condition naturelle.




Ne seroit-il pas aussi vrai de dire que l'homme est si heureux en ce
point, et que nous avons tant d'obligation à l'auteur de la nature, qu'il

a attaché l'ennui à l'inaction, afin de nous forcer par là à être utiles
au prochain et à nous-mêmes? V.






(32) Le paragraphe V.




La nature ne nous rend pas toujours malheureux. Pascal parle toujours
en malade qui veut que le monde entier souffre. V.






(33) Le paragraphe VI.




Cette comparaison assurément n'est pas juste. Des malheureux
enchaînés, qu'on égorge l'un après l'autre, sont malheureux non-seulement
parce qu'ils souffrent, mais encore parce qu'ils éprouvent ce
que les autres hommes ne souffrent pas. Le sort naturel d'un homme
n'est, ni d'être enchaîné, ni d'être égorgé; mais tous les hommes sont
faits, comme les animaux, les plantes, pour croître, pour vivre un
certain temps, pour produire leur semblable, et pour mourir. On
peut, dans une satire, montrer l'homme, tant qu'on voudra, du
mauvais côté; mais, pour peu qu'on se serve de sa raison on avouera
que, de tous les animaux, l'homme est le plus parfait, le plus heureux,
et celui qui vit le plus long-temps; car ce qu'on dit des cerfs
et des corbeaux n'est qu'une fable: au lieu donc de nous étonner et
de nous plaindre du malheur et de la brièveté de la vie, nous devons
nous étonner et nous féliciter de notre bonheur et de sa durée. A ne
raisonner qu'en philosophe, j'ose dire qu'il y a bien de l'orgueil et de
la témérité à prétendre que, par notre nature, nous devons être
mieux que nous ne sommes. V.






(34) Nous allons montrer que toutes les opinions du peuple
sont très-saines.




Pascal prouve dans cet article que les préjugés du peuple sont fondés
sur des raisons, mais non pas que le peuple ait raison de les avoir
adoptés. C.






(35) Le plus grand des maux est les guerres civiles. Elles
sont sûres, si on veut récompenser le mérite; car tous
diroient qu'ils méritent.




Cela mérite explication. Guerre civile, si le prince de Conti dit:
J'ai autant de mérite que le grand Condé; si Retz dit: Je vaux mieux
que Mazarin; si Beaufort dit: Je l'emporte sur Turenne, et s'il n'y a
personne pour les mettre à leur place. Mais quand Louis XIV arrive,
et dit: Je ne récompenserai que le mérite; alors plus de guerre
civile. V.






(36) Les paragraphes V et VI.




Ces articles ont besoin d'explication, et semblent n'en pas mériter. V.







(37) Il a quatre laquais, et je n'en ai qu'un; c'est à moi
à céder.




Non. Turenne avec un laquais sera respecté par un traitant qui en
aura quatre. V.






(38) Nos magistrats ont bien connu ce mystère. Leurs
robes rouges, leurs hermines, dont ils s'emmaillottent en
chats fourrés, etc.




Les sénateurs romains avoient le laticlave. V.






(39) Les seuls gens de guerre ne se sont pas déguisés de
la sorte.




Aujourd'hui c'est tout le contraire, on se moqueroit d'un médecin
qui viendroit tâter le pouls et contempler votre chaise percée en soutane.
Les officiers de guerre, au contraire, vont partout avec leurs
uniformes et leurs épaulettes. V.






(40) Les Suisses s'offensent d'être dits gentilshommes, et
prouvent la roture de race pour être jugés dignes de grands
emplois.




Pascal étoit mal informé. Il y avoit de son temps, et il y a encore
dans le sénat de Berne des gentilshommes aussi anciens que la maison
d'Autriche. Ils sont respectés, ils sont dans les charges. Il est vrai
qu'ils n'y sont pas par droit de naissance, comme les nobles y sont à
Venise. Il faut même à Bâle renoncer à sa noblesse pour entrer dans le
sénat. V.






(41) Cet habit, c'est une force; il n'en est pas de même
d'un cheval bien enharnaché à l'égard d'un autre.




Bas et indigne de Pascal. V.






(42) Le peuple a des opinions très-saines, par exemple,
d'avoir choisi le divertissement et la chasse plutôt que la
poésie.




Il semble qu'on ait proposé au peuple de jouer à la boule ou de faire
des vers. Non, mais ceux qui ont des organes grossiers cherchent des
plaisirs où l'âme n'entre pour rien; ceux qui ont un sentiment plus
délicat veulent des plaisirs plus fins: il faut que tout le monde vive. V.






(43) Le port règle ceux qui sont dans le vaisseau; mais
où trouverons-nous ce point dans la morale?




Dans cette seule maxime, reçue de toutes les nations: Ne faites pas
à autrui ce que vous ne voudriez pas qu'on vous fît. V.







(44) Le paragraphe VI.




Un certain peuple a eu une loi par laquelle on faisoit pendre un
homme qui avoit bu à la santé d'un certain prince: il eût été juste
de ne point boire avec cet homme, mais il étoit un peu dur de le
pendre: cela étoit établi, mais cela étoit abominable. V.






(45) Sans doute que l'égalité des biens est juste.




L'égalité des biens n'est pas juste. Il n'est pas juste que, les parts
étant faites, des étrangers mercenaires, qui viennent m'aider à faire
mes moissons, en recueillent autant que moi. V.






(46) Ne pouvant faire que ce qui est juste fût fort, on a
fait que ce qui est fort fût juste.




Pascal semble se rapprocher ici des idées de Hobbes, et le plus
dévot des philosophes de son siècle est, sur la nature du juste et de
l'injuste, du même avis que le plus irréligieux. C.






(47) Tout le paragraphe X.




Selon Platon, les bonnes lois sont celles que les citoyens aiment
plus que leur vie; l'art de faire aimer aux hommes les lois de leur
patrie étoit, selon lui, le grand art des législateurs. Il y a loin d'un
philosophe d'Athènes à un philosophe du faubourg Saint-Jacques. C.






(48) L'extrême esprit est accusé de folie, comme l'extrême
défaut.




Ce n'est pas l'extrême esprit, c'est l'extrême vivacité et volubilité
de l'esprit qu'on accuse de folie; l'extrême esprit est l'extrême justesse,
l'extrême finesse; l'extrême étendue opposée diamétralement à
la folie. L'extrême défaut d'esprit est un manque de conception, un
vide d'idées; ce n'est point la folie, c'est la stupidité. La folie est un
dérangement dans les organes, qui fait voir plusieurs objets trop vite,
ou qui arrête l'imagination sur un seul avec trop d'application et de
violence. Ce n'est point non plus la médiocrité qui passe pour bonne,
c'est l'éloignement des deux vices opposés; c'est ce qu'on appelle juste
milieu, et non médiocrité. On ne fait cette remarque, et quelques
autres dans ce goût, que pour donner des idées précises. C'est plutôt
pour éclaircir que pour contredire. V.






(49) Les belles actions cachées sont les plus estimables.
Quand j'en vois quelques-unes dans l'histoire, elles me
plaisent fort. Mais enfin elles n'ont pas été tout-à-fait cachées,
puisqu'elles ont été sues; ce peu par où elles ont

paru en diminue le mérite, car c'est là le plus beau de les
avoir voulu cacher[5].




Voici une action dont la mémoire mérite d'être conservée, et à
qui il ne me paroît pas possible qu'on puisse appliquer la réflexion de
Pascal.



Le vaisseau que montoit le chevalier de Lordat, étoit prêt à
couler à fond à la vue des côtes de France. Il ne savoit pas nager; un
soldat, excellent nageur, lui dit de se jeter avec lui dans la mer, de
le tenir par la jambe, et qu'il espère le sauver par ce moyen. Après
avoir long-temps nagé, les forces du soldat s'épuisent; M. de Lordat
s'en aperçoit, l'encourage; mais enfin le soldat lui déclare qu'ils vont
périr tous deux.—Et si tu étois seul?—Peut-être pourrois-je encore
me sauver. Le chevalier de Lordat lui lâche la jambe, et tombe au
fond de la mer. C.



Et comment l'histoire en a-t-elle pu parler, si on ne les a pas
sues? V.






(50) Pourquoi faire plutôt quatre espèces de vertus que
dix?




On a remarqué, dans un Abrégé de l'Inde et de la guerre misérable
que l'avarice de la Compagnie française soutint contre l'avarice anglaise;
on a remarqué, dis-je, que les brames peignent la vertu belle
et forte avec dix bras, pour résister à dix péchés capitaux. Les missionnaires
ont pris la vertu pour le diable. V.






(51) Tout le paragraphe XXXI.




Il est faux que les petits soient moins agités que les grands. Au
contraire, leurs désespoirs sont plus vifs, parce qu'ils ont moins de
ressources. De cent personnes qui se tuent à Londres et ailleurs, il y
en a quatre-vingt-dix-neuf du bas peuple, et à peine une de condition
relevée. La comparaison de la roue est ingénieuse et fausse. V.






(52) Tout le paragraphe XXXIII.




Il auroit fallu dire d'être aussi vicieux que lui[6]; cet article est
trop trivial, et indigne de Pascal. Il est clair que, si un homme est

plus grand que les autres, ce n'est pas parce que ses pieds sont aussi
bas, mais parce que sa tête est plus élevée. V.






(53) Paragraphe XLVII.




L'on s'imagine d'ordinaire qu'Alexandre et César sont sortis de chez
eux dans le dessein de conquérir la terre: ce n'est point cela. Alexandre
succéda à Philippe dans le généralat de la Grèce, et fut chargé
de la juste entreprise de venger les Grecs des injures du roi de Perse;
il battit l'ennemi commun, et continua ses conquêtes jusqu'à l'Inde,
parce que le royaume de Darius s'étendoit jusqu'à l'Inde: de même
que le duc de Marlborough seroit venu jusqu'à Lyon sans le maréchal
de Villars. A l'égard de César, il étoit un des premiers de la république:
il se brouilla avec Pompée, comme les jansénistes avec les molinistes,
et alors ce fut à qui s'extermineroit: une seule bataille, où il n'y eut
pas dix mille hommes de tués, décida de tout. Au reste, la pensée
de Pascal est peut-être fausse en un sens. Il falloit la maturité de
César pour se démêler de tant d'intrigues; et il est peut-être étonnant
qu'Alexandre, à son âge, ait renoncé au plaisir pour faire une guerre
si pénible. V.






(54) En écrivant ma pensée, elle m'échappe quelquefois,
etc.




Les idées de Platon sur la nature de l'homme sont bien plus philosophiques
que celles de Pascal. Platon regardoit l'homme comme un
être qui naît avec la faculté de recevoir des sensations, d'avoir des
idées, de sentir du plaisir et de la douleur; les objets que le hasard
lui présente, l'éducation, les lois, le gouvernement, la religion,
agissent sur lui, et forment son intelligence, ses opinions, ses passions,
ses vertus et ses vices. Il ne seroit rien de ce que nous disons
que la nature l'a fait, si tout cela avoit été autrement. Soumettons-le
à d'autres agents, et il deviendra ce que nous voudrons qu'il soit, ce
qu'il faudroit qu'il fût pour son bonheur, et pour celui de ses semblables;
qui osera fixer des termes à ce que l'homme pourroit faire
de grand et de beau? Mais ne négligeons rien. C'est l'homme tout
entier qu'il faut former, et il ne faut abandonner au hasard, ni
aucun instant de sa vie, ni l'effet d'aucun des objets qui peuvent agir
sur lui[7]. V.







(55) Platon et Aristote.... étoient d'honnêtes gens qui
rioient comme les autres avec leurs amis.




Cette expression, honnêtes gens, a signifié, dans l'origine, les
hommes qui avoient de la probité. Du temps de Pascal, elle signifioit
les gens de bonne compagnie; et maintenant ceux qui ont de la naissance
ou de l'argent. C.



Non, monsieur, les honnêtes gens sont ceux à la tête desquels vous
êtes. V.






(56) Je mets en fait que, si tous les hommes savoient ce
qu'ils disent les uns des autres, il n'y auroit pas quatre amis
dans le monde.




Dans l'excellente comédie du Plain dealer, l'homme au franc procédé
(excellente à la manière angloise), le Plain dealer dit à un personnage:
Tu te prétends mon ami; voyons, comment le prouverois-tu?—Ma
bourse est à toi,—Et à la première fille venue. Bagatelle.—Je
me battrois pour toi.—Et pour un démenti; ce n'est pas là un
grand sacrifice.—Je dirai du bien de toi à la face de ceux qui te
donneront des ridicules.—Oh! si cela est, tu m'aimes. V.






(57) A mesure qu'on a plus d'esprit, on trouve qu'il y a
plus d'hommes originaux. Les gens du commun ne trouvent
pas de différence entre les hommes.




Il y a très-peu d'hommes vraiment originaux; presque tous se
gouvernent, pensent et sentent par l'influence de la coutume et de
l'éducation. Rien n'est si rare qu'un esprit qui marche dans une route
nouvelle; mais parmi cette foule d'hommes qui vont de compagnie,
chacun a de petites différences dans la démarche, que les vues fines
aperçoivent. V.






(58) .... Ils ne savent pas que j'en juge par ma montre.




En ouvrage de goût, en musique, en poésie, en peinture, c'est le
goût qui tient lieu de montre; et celui qui n'en juge que par règles,
en juge mal. V.






(59) Il y en a qui masquent toute la nature. Il n'y a point
de roi parmi eux, mais un auguste monarque; point de
Paris, mais une capitale du royaume.




Ceux qui écrivent en beau françois les gazettes pour le profit des
propriétaires de ces fermes dans les pays étrangers, ne manquent
jamais de dire: «Cette auguste famille entendit vêpres dimanche, et
le sermon du révérend père N. Sa majesté joua aux dés en haute
personne. On fit l'opération de la fistule à son éminence.» V.







(60) La dernière chose qu'on trouve en faisant un ouvrage,
est de savoir celle qu'il faut mettre la première.




Quelquefois. Mais jamais on n'a commencé ni une histoire, ni une
tragédie par la fin, ni aucun travail. Si on ne sait souvent par où
commencer, c'est dans un éloge, dans une oraison funèbre, dans un
sermon, dans tous ces ouvrages de pur appareil, où il faut parler
sans rien dire. V.






(61) Il est difficile de rien obtenir de l'homme que par le
plaisir, qui est la monnoie pour laquelle nous donnons tout
ce qu'on veut.




Le plaisir n'est pas la monnoie, mais la denrée pour laquelle on
donne tant de monnoie qu'on veut. V.






(62) Il (Épictète) veut que l'homme soit humble.




Si Épictète a voulu que l'homme fût humble, vous ne deviez donc
pas dire que l'humilité n'a été recommandée que chez nous. V.






(63) Montaigne, né dans un état chrétien, fait profession
de la religion catholique.




On vient de faire un livre pour prouver que Montaigne étoit bon
chrétien. Selon nos zélés, tout grand homme des siècles passés étoit
croyant, tout grand homme vivant est incrédule. Leur première
loi est de chercher à nuire; l'intérêt de leur cause ne marche
qu'après. C.






(64) Les principales raisons des pyrrhoniens sont que nous
n'avons aucune certitude de la vérité des principes....




Les pyrrhoniens absolus ne méritoient pas que Pascal parlât
d'eux. V.






(65) N'y ayant point de certitude hors la foi, si l'homme
est créé par un Dieu bon, ou par un démon méchant....




La foi est une grâce surnaturelle. C'est combattre et vaincre la
raison que Dieu nous a donnée, c'est croire fermement et aveuglément
un homme qui ose parler au nom de Dieu, au lieu de recourir
soi-même à Dieu. C'est croire ce qu'on ne croit pas. Un philosophe
étranger, qui entendit parler de la foi, dit que c'était se mentir à
soi-même. Ce n'est pas là de la certitude; c'est de l'anéantissement.
C'est le triomphe de la théologie sur la faiblesse humaine. V.







(66) La raison démontre qu'il n'y a point deux nombres
carrés dont l'un soit double de l'autre.




Ce n'est point le raisonnement, c'est l'expérience et le tâtonnement
qui démontrent cette singularité et tant d'autres. V.






(67) Tous se plaignent, princes, sujets, etc.




Je sais qu'il est doux de se plaindre; que, de tout temps, on a
vanté le passé pour injurier le présent; que chaque peuple a imaginé
un âge d'or, d'innocence, de bonne santé, de repos et de plaisir,
qui ne subsiste plus. Cependant j'arrive de ma province à Paris; on
m'introduit dans une très-belle salle où douze cents personnes écoutent
une musique délicieuse: après quoi toute cette assemblée se
divise en petites sociétés qui vont faire un très-bon souper, et après
ce souper elles ne sont pas absolument mécontentes de la nuit. Je
vois tous les beaux-arts en honneur dans cette ville, et les métiers
les plus abjects bien récompensés, les infirmités très-soulagées, les
accidents prévenus; tout le monde y jouit ou espère jouir, ou travaille
pour jouir un jour, et ce dernier partage n'est pas le plus mauvais.
Je dis alors à Pascal: Mon grand homme, êtes-vous fou?



Je ne nie pas que la terre n'ait été souvent inondée de malheurs et
de crimes, et nous en avons eu notre bonne part. Mais certainement,
lorsque Pascal écrivoit, nous n'étions pas si à plaindre. Nous ne
sommes pas non plus si misérables aujourd'hui.



Prenons toujours ceci, puisque Dieu nous l'envoie;

    Nous n'aurons pas toujours tels passe-temps. V.







(68) Qu'y a-t-il de plus ridicule et de plus vain que ce
que proposent les stoïciens?




La morale des stoïciens étoit fondée sur la nature même, quoiqu'elle
semble toujours la combattre. Ces philosophes avoient observé que
les passions violentes, l'enthousiasme, la folie même, non-seulement
donnent à l'homme la force de supporter la douleur, mais l'y rendoient
souvent insensible; et comme il est une foule de douleurs que
notre prudence et nos lumières ne peuvent ni prévenir, ni soulager;
comme la crainte de la douleur est l'instrument avec lequel les tyrans
dégradent l'homme et le rendent misérable, les stoïciens jugèrent,
avec raison, que l'on ne pourroit opposer aux maux où nous a soumis
la nature un remède à la fois plus utile et plus sûr que d'exciter dans
notre âme un enthousiasme durable, qui, s'augmentant en même
temps que la douleur, par nos efforts, pour nous roidir contre elle,
nous y rendît presque insensibles; cet enthousiasme avoit contre la
douleur la même force que le délire, et cependant laissoit à l'âme le
libre usage dt toutes ses facultés. Ainsi le stoïcien dit: La douleur

n'est point un mal, et il cessa presque de la sentir. Le même remède
s'applique encore, avec plus de succès, aux maux de l'âme, plus
cruels que ceux du corps. Celle du sage s'élève si haut, que les
opprobres, les injustices, ne peuvent y atteindre. L'amour de l'ordre,
porté jusqu'à l'enthousiasme, fut sa seule passion, et la rendit inaccessible
à toute autre. Le bonheur du stoïcien consistoit dans le
sentiment de la force et de la grandeur de son âme; la foiblesse et le
crime étoient donc les seuls maux qui pussent le troubler, et, occupé
de se rapprocher des dieux, en faisant du bien aux hommes, il savoit
mourir quand il ne lui en restoit plus à faire.



Si donc on peut regarder comme des enthousiastes les sectateurs
de cette morale, on ne peut se dispenser de reconnoître dans son
inventeur un génie profond et une âme sublime. C.



Il est vrai que c'est le sublime des Petites-Maisons; mais il est bien
respectable. V.






(69) Ce désir (de la vérité et du bonheur) nous est laissé,
tant pour nous punir que pour nous faire sentir d'où nous
sommes tombés.




Comment peut-on dire que le désir du bonheur, ce grand présent
de Dieu, ce premier ressort du monde moral, n'est qu'un juste supplice?
O éloquence fanatique! V.






(70) Quelle chimère est-ce donc que l'homme?




Vrai discours de malade. V.






(71) Que ceux qui combattent la religion[8] apprennent
au moins quelle elle est avant que de la combattre. Si cette
religion se vantoit d'avoir une vue claire de Dieu, et de le
posséder à découvert et sans voile[9], ce seroit la combattre
que de dire qu'on ne voit rien dans le monde qui le montre
avec cette évidence. Mais puisqu'elle dit, au contraire, que
les hommes sont dans les ténèbres[10] et dans l'éloignement
de Dieu....



(72) Toutes nos actions et toutes nos pensées doivent

prendre des routes si différentes, selon qu'il y aura des biens
éternels à espérer, ou non, qu'il est impossible de faire une
démarche avec sens et jugement, qu'en la réglant par la
vue de ce point, qui doit être notre premier objet.




Il ne s'agit pas encore ici de la sublimité et de la sainteté de la
religion chrétienne, mais de l'immortalité de l'âme, qui est le fondement
de toutes les religions connues, excepté de la juive; je dis
excepté de la juive, parce que ce dogme n'est exprimé dans aucun
endroit du Pentateuque, qui est le livre de la loi juive; parce que nul
auteur juif n'a pu y trouver aucun passage qui désignât ce dogme;
parce que, pour établir l'existence reconnue de cette opinion si importante,
si fondamentale, il ne suffit pas de la supposer, de l'inférer
de quelques mots dont on force le sens naturel: mais il faut qu'elle
soit énoncée de la façon la plus positive et la plus claire; parce que,
si la petite nation juive avoit eu quelque connoissance de ce grand
dogme avant Antiochus Épiphane, il n'est pas à croire que la secte
des Sadducéens, rigides observateurs de la loi, eût osé s'élever contre
la croyance fondamentale de la loi juive.



Mais qu'importe en quel temps la doctrine de l'immortalité et de la
spiritualité de l'âme a été introduite dans le malheureux pays de la
Palestine? Qu'importe que Zoroastre aux Perses, Numa aux Romains,
Platon aux Grecs, aient enseigné l'existence et la permanence de
l'âme? Pascal veut que tout homme, par sa propre raison, résolve ce
grand problème. Mais lui-même le peut-il? Locke, le sage Locke,
n'a-t-il pas confessé que l'homme ne peut savoir si Dieu ne peut
accorder le don de la pensée à tel être qu'il daignera choisir? N'a-t-il
pas avoué par là qu'il ne nous est pas plus donné de connoître la nature
de notre entendement que de connoître la manière dont notre sang se
forme dans nos veines? Jescher a parlé; il suffit.



Quand il est question de l'âme, il faut combattre Épicure, Lucrèce,
Pomponace, et ne pas se laisser subjuguer par une faction de théologiens
du faubourg Saint-Jacques, jusqu'à couvrir d'un capuce une tête
d'Archimède. V.






(73) La mort nous doit mettre dans un état éternel de
bonheur ou de malheur, ou d'anéantissement.




Il n'y eut ni malheur éternel, ni anéantissement dans les systèmes
des Bracmanes, des Egyptiens, et chez plusieurs sectes grecques.
Enfin ce qui parut aux Romains de plus vraisemblable, ce fut cet
axiome tant répété dans le sénat et sur le théâtre: «Que devient
l'homme après la mort? Ce qu'il étoit avant de naître.» Pascal
raisonne ici contre un mauvais Chrétien, contre un Chrétien indifférent
qui ne pense point à sa religion, qui s'étourdit sur elle. Mais il

faut parler à tous les hommes, il faut convaincre un Chinois et un
Mexicain, un déiste et un athée. J'entends des déistes et des athées
qui raisonnent, et qui par conséquent méritent qu'on raisonne avec
eux; je n'entends pas des petits-maîtres. V.






(74) Comme je ne sais d'où je viens, aussi ne sais-je ou
je vais; je sais seulement qu'en sortant de ce monde, je
tombe pour jamais, ou dans le néant, ou dans les mains
d'un Dieu irrité, sans savoir à laquelle des deux conditions
je dois être éternellement en partage.




Si vous ne savez où vous allez, comment savez-vous que vous tombez
infailliblement ou dans le néant, ou dans les mains d'un Dieu irrité?
Qui vous a dit que l'Etre suprême peut être irrité? N'est-il pas infiniment
plus probable que vous serez entre les mains d'un Dieu bon et
miséricordieux? Et ne peut-on pas dire de la nature divine ce que
le poète philosophe des Romains en a dit. V.



Ipsa suis pollens opibus, nihil indiga nostrî,

Nec benè promeritis capitur, neque tangitur ira.




Lucr. lib. 2, v. 649.







(75) Un homme dans un cachot, ne sachant si son arrêt
est donné, n'ayant plus qu'une heure pour l'apprendre....
il est contre la nature qu'il emploie cette heure-là, non
à s'informer si cet arrêt est donné, mais à jouer et à se
divertir.




Il semble qu'il manque quelque chose à ce raisonnement de Pascal.
Sans doute il est absurde de ne pas employer son temps à la recherche
d'une chose qu'on peut connoître, et dont la connoissance nous est
d'une importance infinie. Mais un homme qui seroit persuadé que
cette connoissance est impossible à acquérir, que l'esprit humain n'a
aucun moyen d'y parvenir, peut, sans folie, demeurer dans le doute;
il peut y demeurer tranquille, s'il croit qu'un Dieu juste n'a pu faire
dépendre l'état futur des hommes de connoissances auxquelles leur
esprit ne sauroit atteindre.



Un homme, enfermé dans un cachot, ne sachant pas si son arrêt
est donné, mais sûr de son innocence, et comptant sur l'équité de ses
juges, n'ayant aucun moyen d'apprendre encore ce que porte son
arrêt, pourroit l'attendre tranquillement, et ne seroit alors que raisonnable
et ferme. Il faut donc commencer par prouver qu'il n'est pas
impossible que l'homme parvienne à quelque connoissance certaine
sur la vie future. C.







(76) Ce sont des personnes qui ont ouï dire que les belles
manières du monde consistent à faire ainsi l'emporté.




Cette capucinade n'auroit jamais été répétée par un Pascal, si le
fanatisme janséniste n'avoit pas ensorcelé son imagination. Comment
n'a-t-il pas vu que les fanatiques de Rome en pouvoient dire autant à
ceux qui se moquoient de Numa et d'Égérie? les énergumènes
d'Égypte aux esprits sensés qui rioient d'Isis, d'Osiris et d'Horus?
le sacristain de tous les pays aux honnêtes gens de tous les pays? V.






(77) Si on leur fait rendre compte des raisons qu'ils ont
de douter de la religion, ils diront des choses si foibles et
si basses, qu'ils persuaderont plutôt du contraire.




Ce n'est donc pas contre ces insensés méprisables que vous devez
disputer; mais contre des philosophes trompés par des arguments
séduisants. V.






(78) Qu'ils soient au moins honnêtes gens, s'ils ne peuvent
encore être chrétiens.




Il s'agit ici de savoir si l'opinion de l'immortalité de l'âme est vraie,
et non pas si elle annonce plus d'esprit, une âme plus élevée que
l'opinion contraire; si elle est plus gaie, ou de meilleur air. Il faut
croire cette grande vérité, parce qu'elle est prouvée, et non parce
que cette croyance excitera les autres hommes à avoir en nous plus de
confiance. Cette manière de raisonner ne seroit propre qu'à faire des
hypocrites. D'ailleurs il me semble que c'est moins d'après les opinions
d'un homme sur la métaphysique, ou la morale, qu'il faut se confier
en lui, ou s'en défier, que d'après son caractère; et, s'il est permis
de s'exprimer ainsi, d'après sa constitution morale. L'expérience
paroît confirmer ce que j'avance ici. Ni Constantin, ni Théodose, ni
Mahomet, ni Innocent III, ni Marie d'Angleterre, ni Philippe II, ni
Aureng-zeb, ni Jacques Clément, ni Ravaillac, ni Balthazar Gérard,
ni les brigands qui dévastèrent l'Amérique, ni les capucins qui conduisoient
les troupes piémontoises au dernier massacre des Vaudois,
n'ont jamais élevé le moindre doute sur l'immortalité de l'âme. En
général même, ce sont les hommes foibles, ignorants et passionnés,
qui commettent des crimes: et ces mêmes hommes sont naturellement
portés à la superstition. C.






(79) Par les lumières naturelles..... nous sommes incapables
de connoître, ni ce qu'il est, ni s'il est.




Il est étrange que Pascal ait cru qu'on pouvoit deviner le péché
originel par la raison, et qu'il dise qu'on ne peut connoître par la

raison si Dieu est. C'est apparemment la lecture de cette pensée qui
engagea le père Hardouin à mettre Pascal dans sa liste ridicule des
athées. Pascal eût manifestement rejeté cette idée, puisqu'il la combat
en d'autres endroits. En effet, nous sommes obligés d'admettre des
choses que nous ne concevons pas. «J'existe, donc quelque chose
existe de toute éternité,» est une proposition évidente: cependant,
comprenons-nous l'éternité? C.






(80) Je n'entreprendrai pas ici de prouver par des raisons
naturelles, ou l'existence de Dieu, ou la Trinité.....
parce que je ne me sentirois pas assez fort....




Encore une fois, est-il possible que ce soit Pascal qui ne se sente pas
assez fort pour prouver l'existence de Dieu! V.[11]






(81) C'est une chose admirable que jamais auteur canonique
n'a dit: Il n'y a point de vide, donc il y a un Dieu.




Voilà un plaisant argument: Jamais la Bible n'a dit comme Descartes:
Tout est plein, donc il y a un Dieu. V.






(82) Ne parier point que Dieu est, c'est parier qu'il n'est
pas.




Il est évidemment faut de dire: Ne point parier que Dieu est, c'est
parier qu'il n'est pas; car celui qui doute et demande à s'éclaircir, ne
parie assurément ni pour, ni contre. D'ailleurs cet article paroît un
peu indécent et puéril: cette idée de jeu, de perte et de gain, ne convient
point à la gravité du sujet. De plus, l'intérêt que j'ai à croire une
chose n'est pas une preuve de l'existence de cette chose. Vous me
promettez l'empire du monde, si je crois que vous avez raison. Je
souhaite alors de tout mon cœur que vous ayez raison; mais, jusqu'à
ce que vous me l'ayez prouvé, je ne puis vous croire. Commencez,
pourroit-on dire à Pascal, par convaincre ma raison: j'ai intérêt, sans
doute, qu'il y ait un Dieu; mais si dans votre système, Dieu n'est
venu que pour si peu de personnes, si le petit nombre des élus est si
effrayant, si je ne puis rien du tout par moi-même, dites-moi, je vous
prie, quel intérêt j'ai à vous croire. N'ai-je pas un intérêt visible à être

persuadé du contraire? De quel front osez-vous me montrer un
bonheur infini, auquel, d'un million d'hommes, un seul à peine a
droit d'aspirer! Si vous voulez me convaincre, prenez-vous-y d'une
autre façon, et n'allez pas tantôt me parler de jeux de hasard, de
pari, de croix et de pile, et tantôt m'effrayer par les épines que vous
semez sur le chemin que je veux et que je dois suivre. Votre raisonnement
ne serviroit qu'à faire des athées, si la voix de toute la nature
ne nous crioit qu'il y a un Dieu avec autant de force que ces subtilités
ont de foiblesse. V.






(83) Combien y a-t-il peu de choses démontrées! Les
preuves ne convainquent que l'esprit. La coutume fait nos
preuves les plus fortes.




Coutume n'est pas ici le mot propre. Ce n'est pas par coutume
qu'on croit qu'il fera jour demain. C'est par une extrême probabilité.
Ce n'est point par les sens, par le corps, que nous nous attendons à
mourir; mais notre raison, sachant que tous les hommes sont morts,
nous convainc que nous mourrons aussi. L'éducation, la coutume fait
sans doute des musulmans et des chrétiens, comme le dit Pascal.
Mais la coutume ne fait pas croire que nous mourrons, comme elle
nous fait croire à Mahomet ou à Paul, selon que nous avons été élevés
à Constantinople ou à Rome. Ce sont choses fort différentes. V.






(84) Nulle autre religion n'a jamais demandé à Dieu de
l'aimer et de le suivre.




Épictète esclave, et Marc-Aurèle empereur, parlent continuellement
d'aimer Dieu et de le suivre. V.






(85) Dieu étant caché, toute religion qui ne dit pas que
Dieu est caché, n'est pas la véritable.




Pourquoi vouloir toujours que Dieu soit caché? On aimeroit mieux
qu'il fût manifeste. V.






(86) Il est impossible d'envisager toutes les preuves de la
religion chrétienne, etc. Tout cet alinéa et le suivant.




Heureusement il fut dans les décrets de la divine Providence que
Dioclétien protégeât notre sainte religion pendant dix-huit années
avant la persécution commencée par Galerius, et qu'ensuite Constancius-le-Pâle,
et enfin Constantin, la missent sur le trône. V.






(87) Ils (les philosophes païens) n'ont jamais reconnu
pour vertu ce que les chrétiens appellent humilité.




Platon la recommande, Épictète encore davantage. V.







(88) Que l'on considère cette suite merveilleuse de prophètes
qui se sont succédés les uns aux autres pendant deux
mille ans, etc.




Mais que l'on considère aussi cette suite ridicule de prétendus prophètes,
qui tous annoncent le contraire de Jésus-Christ, selon ces
Juifs, qui seuls entendent la langue de ces prophètes. V.






(89) Enfin, que l'on considère la sainteté de cette religion,
sa doctrine, qui rend raison de tout, jusqu'aux contrariétés
qui se rencontrent dans l'homme....., et qu'on
juge, après tout cela, s'il est possible de douter que la
religion chrétienne soit la seule véritable, et si jamais
aucune autre a rien eu qui en approchât.




Lecteurs sages, remarquez que ce coryphée des jansénistes n'a dit,
dans tout ce livre sur la religion chrétienne, que ce qu'ont dit les
jésuites. Il l'a dit seulement avec une éloquence plus serrée et plus
mâle. Port-royalistes et Ignatiens, tous ont prêché les mêmes dogmes:
tous ont crié, croyez aux livres juifs dictés par Dieu même, et détestez
le judaïsme. Chantez les prières juives que vous n'entendez
point, et croyez que le peuple de Dieu a condamné votre Dieu à
mourir à une potence. Croyez que votre Dieu juif, la seconde personne
de Dieu, co-éternel avec Dieu le père, est né d'une vierge
juive, a été engendré par une troisième personne de Dieu, et qu'il a
eu cependant des frères juifs qui n'étoient que des hommes. Croyez,
qu'étant mort par le supplice le plus infâme, il a par ce supplice
même ôté de dessus la terre tout péché et tout mal, quoique depuis
lui et en son nom la terre ait été inondée de plus de crimes et de
malheurs que jamais.



Les fanatiques de Port-Royal et les fanatiques jésuites se sont réunis
pour prêcher ces dogmes étranges avec le même enthousiasme; et en
même temps ils se sont fait une guerre mortelle; ils se sont mutuellement
anathématisés avec fureur, jusqu'à ce qu'une de ces deux
factions de possédés ait enfin détruit l'autre.



Souvenez-vous, sages lecteurs, des temps mille fois plus horribles
de ces énergumènes, nommés papistes et calvinistes, qui prêchoient
le fond des mêmes dogmes, et qui se poursuivirent par le fer, par la
flamme et par le poison pendant deux cents années, pour quelques
mots différemment interprétés. Songez que ce fut en allant à la messe
que l'on commit les massacres d'Irlande et de la Saint-Barthélemi; que
ce fut après la messe, et pour la messe, qu'on égorgea tant d'innocents,
tant de mères, tant d'enfants dans la croisade contre les Albigeois; que
les assassins de tant de rois ne les ont assassinés que pour la messe. Ne

vous y trompez pas; les convulsionnaires qui restent encore en feroient
tout autant, s'ils avoient pour apôtres les mêmes têtes brûlantes qui
mirent le feu à la cervelle de Damiens.



O Pascal! voilà ce qu'ont produit les querelles interminables sur
des dogmes, sur des mystères qui ne pouvoient produire que des
querelles. Il n'y a pas un article de foi qui n'ait enfanté une guerre
civile.



Pascal a été géomètre et éloquent; la réunion de ces deux grands
mérites étoit alors bien rare: mais il n'y joignoit pas la vraie philosophie.
L'auteur de l'éloge indique avec adresse ce que j'avance hardiment.
Il vient enfin un temps de dire la vérité. V.






(90) Il faut encore que la véritable religion nous rende
raison des étonnantes contrariétés qui s'y rencontrent.




Cette manière de raisonner paroît fausse et dangereuse; car la
fable de Prométhée et de Pandore, les Androgynes de Platon, les
dogmes des anciens Égyptiens, ceux de Zoroastre, rendroient aussi
bien raison de ces contrariétés apparentes. La religion chrétienne
n'en demeurera pas moins vraie, quand même on n'en tireroit pas
ces conclusions ingénieuses, qui ne peuvent servir qu'à faire briller
l'esprit. Il est nécessaire, pour qu'une religion soit vraie, qu'elle soit
révélée, et point du tout qu'elle rende raison de ces contrariétés
prétendues; elle n'est pas plus faite pour vous enseigner la métaphysique
que l'astronomie. V.






(91) Sera-ce celle qu'enseignoient les philosophes?




Les philosophes n'ont point enseigné de religion: ce n'est pas leur
philosophie qu'il s'agit de combattre. Jamais philosophe ne s'est dit
inspiré de Dieu; car dès lors il eût cessé d'être philosophe, et il eût
fait le prophète. Il ne s'agit pas de savoir si Jésus-Christ doit l'emporter
sur Aristote; il s'agit de prouver que la religion de Jésus-Christ
est la véritable, et que celles de Mahomet, de Zoroastre, de
Confucius, d'Hermès, et toutes les autres, sont fausses. Il n'est pas
vrai que les philosophes nous aient proposé, pour tout bien, un bien
qui est en nous. Lisez Platon, Marc-Aurèle, Épictète; ils veulent
qu'on aspire à mériter d'être rejoint à la Divinité dont nous sommes
émanés. V.






(92) J'ai créé l'homme saint, innocent, parfait......
mais il n'a pu soutenir tant de gloire sans tomber dans la
présomption.




Ce furent les premiers bracmanes qui inventèrent le roman théologique
de la chute de l'homme, ou plutôt des anges: et cette cosmogonie,

aussi ingénieuse que fabuleuse, a été la source de toutes les
fables sacrées qui ont inondé la terre. Les sauvages de l'occident,
policés si tard, et après tant de révolutions et après tant de barbaries,
n'ont pu en être instruits que dans nos derniers temps. Mais il faut
remarquer que vingt nations de l'orient ont copié les anciens bracmanes,
avant qu'une de ces mauvaises copies, j'ose dire la plus mauvaise
de toutes, soit parvenue jusqu'à nous. V.






(93) Si l'homme n'avoit jamais été corrompu, il jouiroit
de la vérité et de la félicité avec assurance. Et si l'homme
n'avoit jamais été que corrompu, il n'auroit aucune idée
ni de la vérité, ni de la béatitude.




Il est sûr, par la foi et par notre révélation, si au-dessus des lumières
des hommes, que nous sommes tombés; mais rien n'est moins
manifeste par la raison. Car je voudrais bien savoir si Dieu ne pouvoit
pas, sans déroger à sa justice, créer l'homme tel qu'il est aujourd'hui;
et ne l'a-t-il pas même créé pour devenir ce qu'il est? L'état présent
de l'homme n'est-il pas un bienfait du Créateur? Qui vous a dit que
Dieu vous en devoit davantage? Qui vous a dit que votre être exigeoit
plus de connoissances et plus de bonheur? Qui vous a dit qu'il en
comporte davantage? Vous vous étonnez que Dieu ait fait l'homme si
borné, si ignorant, si peu heureux; que ne vous étonnez-vous qu'il
ne l'ait pas fait plus borné, plus ignorant, plus malheureux? Vous
vous plaignez d'une vie courte et si infortunée; remerciez Dieu de ce
qu'elle n'est pas plus courte et plus malheureuse. Quoi donc! selon
vous, pour raisonner conséquemment, il faudroit que tous les hommes
accusassent la Providence, hors les métaphysiciens qui raisonnent sur
le péché originel. V.






(94) Cette duplicité de l'homme est si visible, qu'il y en
a qui ont pensé que nous avions deux âmes.




Cette pensée est prise entièrement de Montaigne, ainsi que beaucoup
d'autres. Elle se trouve au chapitre de l'inconstance de nos
actions. Mais Montaigne s'explique en homme qui doute. Nos diverses
volontés ne sont point des contradictions de la nature, et l'homme
n'est point un sujet simple; il est composé d'un nombre innombrable
d'organes. Si un seul de ces organes est un peu altéré, il est nécessaire
qu'il change toutes les impressions du cerveau, et que l'animal ait de
nouvelles pensées et de nouvelles volontés. Il est très-vrai que nous
sommes, tantôt abattus de tristesse, tantôt enflés de présomption;
et cela doit être, quand nous nous trouvons dans des situations opposées.
Un animal, que son maître caresse et nourrit, et un autre qu'on
égorge lentement et avec adresse, pour en faire une dissection, éprouvent

des sentiments bien contraires. Ainsi faisons-nous; et les différences
qui sont en nous sont si peu contradictoires, qu'il seroit contradictoire
qu'elles n'existassent pas. Les fous qui ont dit que nous
avions deux âmes pouvoient, par la même raison, nous en donner
trente et quarante. Car un homme, dans une grande passion, a
souvent trente ou quarante idées différentes de la même chose, et
doit nécessairement les avoir, selon que cet objet lui paroît sous
différentes faces. Cette prétendue duplicité de l'homme est une idée
aussi absurde que métaphysique; j'aimerois autant dire que le chien
qui mord et qui caresse est double; que la poule, qui a tant soin de
ses petits, et qui ensuite les abandonne jusqu'à les méconnoître,
est double; que la glace, qui représente des objets différents, est
double; que l'arbre, qui est tantôt chargé, tantôt dépouillé de
feuilles, est double. J'avoue que l'homme est inconcevable en un
sens; mais tout le reste de la nature l'est aussi: et il n'y a pas plus
de contradictions apparentes dans l'homme que dans tout le reste. V.






(95) Je vois des multitudes de religions..... mais elles
n'ont ni morale qui me puisse plaire, ni preuves capables
de m'arrêter.




La morale est partout la même, chez l'empereur Marc-Aurèle,
chez l'empereur Julien, chez l'esclave Épictète, que vous-même
admirez dans Saint-Louis et dans Bondebar son vainqueur, chez
l'empereur de la Chine Kien-Long, et chez le roi de Maroc. V.






(96) Ils (les Juifs) soutiennent qu'il viendra un libérateur
pour tous; qu'ils sont au monde pour l'annoncer.




Peut-on s'aveugler à ce point, et être assez fanatique pour ne faire
servir son esprit qu'à vouloir aveugler le reste des hommes! Grand
Dieu! un reste d'Arabes voleurs, sanguinaires, superstitieux et
usuriers, seroit le dépositaire de tes secrets! Cette horde barbare
seroit plus ancienne que les sages Chinois, que les bracmanes qui
ont enseigné la terre, que les Égyptiens qui l'ont étonnée par leurs
immortels monuments! Cette chétive nation seroit digne de nos
regards pour avoir conservé quelques fables ridicules et atroces,
quelques contes absurdes infiniment au-dessous des fables indiennes
et persanes! Et c'est cette horde d'usuriers fanatiques qui vous en
impose, ô Pascal! et vous donnez la torture à votre esprit, vous
falsifiez l'histoire, et vous faites dire à ce misérable peuple tout le
contraire de ce que ses livres ont dit! vous lui imputez tout le
contraire de ce qu'il a fait! et cela pour plaire à quelques jansénistes
qui ont subjugué votre imagination ardente et perverti votre raison
supérieure. V.







(97) Ce peuple (les Juifs), quoique si étrangement abondant,
est sorti d'un seul homme.




Il n'est point étrangement abondant. On a calculé qu'il n'existe pas
aujourd'hui six cent mille individus juifs. V.






(98) Ce peuple est le plus ancien qui soit dans la connoissance
des hommes.




Certes, ils ne sont pas antérieurs aux Égyptiens, aux Chaldéens,
aux Perses, leurs maîtres; aux Indiens, inventeurs de la théologie.
On peut faire comme on veut sa généalogie. Ces vanités impertinentes
sont aussi méprisables que communes: mais un peuple ose-t-il se dire
plus ancien que des peuples qui ont eu des villes et des temples plus
de vingt siècles avant lui?






(99) La loi (des Juifs) est tout ensemble la plus ancienne
loi du monde, etc.




Il est très-faux que la loi des Juifs soit la plus ancienne, puisque
avant Moïse, leur législateur, ils demeuroient en Égypte, le pays
de la terre le plus renommé par ses sages lois, selon lesquelles les
rois étoient jugés après la mort. Il est très-faux que le nom de loi
n'ait été connu qu'après Homère; il parle des lois de Minos dans
l'Odyssée. Le mot de loi est dans Hésiode; et quand le nom de loi
ne se trouveroit ni dans Hésiode, ni dans Homère, cela ne prouveroit
rien. Il y avoit d'anciens royaumes, des rois et des juges:
donc il y avoit des lois. Celles des Chinois sont bien antérieures à
Moïse.



Il est encore très-faux que les Grecs et les Romains aient pris des
lois des Juifs. Ce ne peut être dans les commencements de leurs
républiques; car alors ils ne pouvoient connoître les Juifs. Ce ne
peut être dans le temps de leur grandeur; car alors ils avoient pour
ces barbares un mépris connu de toute la terre. Voyez comme
Cicéron les traite, en parlant de la prise de Jérusalem par Pompée.
Philon avoue qu'avant la traduction imputée aux Septante, aucune
nation n'a connu leurs livres. V.






(100) C'est une sincérité qui n'a point d'exemple dans le
monde, ni sa racine dans la nature.




Cette sincérité a partout des exemples, et n'a sa racine que dans la
nature. L'orgueil de chaque Juif est intéressé à croire que ce n'est
point sa détestable politique, son ignorance des arts, sa grossièreté,
qui l'ont perdu; mais que c'est la colère de Dieu qui le punit: il
pense, avec satisfaction, qu'il a fallu des miracles pour l'abattre, et

que sa nation est toujours la bien-aimée du Dieu qui la châtie. Qu'un
prédicateur monte en chaire, et dise aux François: «Vous êtes des
misérables qui n'avez ni cœur, ni conduite; vous avez été battus à
Hochstet et à Ramillies, parce que vous n'avez pas su vous défendre»,
il se fera lapider. Mais s'il dit: «Vous êtes des catholiques
chéris de Dieu; vos péchés infâmes avoient irrité l'Éternel,
qui vous livra aux hérétiques à Hochstet et à Ramillies; et quand
vous êtes revenus au Seigneur, alors il a béni votre courage à
Denain», ces paroles le feront aimer de l'auditoire. V.






(101) La création du monde commençant à s'éloigner,
Dieu a pourvu d'un historien contemporain.




Contemporain: ah! V.






(102) Si Moïse eût débité des fables, il n'y eût point eu
de Juif qui n'en eût pu reconnoître l'imposture.




Oui, s'il avoit écrit en effet ces fables dans un désert, pour deux
ou trois millions d'hommes qui eussent eu des bibliothéques. Mais si
quelques lévites avoient écrit ces fables plusieurs siècles après Moïse,
comme cela est vraisemblable et vrai!....



De plus, y a-t-il une nation chez laquelle on n'ait pas débité ces
fables? V.






(103) Au temps où il écrivoit ces choses, la mémoire en
devoit encore être toute récente dans l'esprit de tous les
Juifs.




Les Égyptiens, Syriens, Chaldéens, Indiens, n'ont-ils pas donné
des siècles de vie à leurs héros, avant que la petite horde juive, leur
imitatrice, existât sur la terre? V.






(104) Ce n'est pas de cette sorte que l'Écriture, qui connoît
mieux que nous les choses qui sont de Dieu, en parle.




Et qu'est-ce donc que le Cœli enarrant gloriam Dei? V.






(105) Lorsque j'ai considéré d'où vient qu'on ajoute tant
de foi à tant d'imposteurs, etc., et tout le reste de ce long
paragraphe.




La solution de ce problème est bien aisée. On vit des effets physiques
extraordinaires; des fripons les firent passer pour des miracles.
On vit des maladies augmenter dans la pleine lune; et des sots crurent
que la fièvre étoit plus forte, parce que la lune étoit pleine. Un malade,
qui devoit guérir, se trouva mieux le lendemain qu'il eut mangé des

écrevisses; et on conclut que les écrevisses purifioient le sang, parce
qu'elles sont rouges étant cuites.



Il me semble que la nature humaine n'a pas besoin du vrai pour
tomber dans le faux. On a imputé mille fausses influences à la lune,
avant qu'on imaginât le moindre rapport véritable avec le flux de la
mer. Le premier homme qui a été malade a cru sans peine le premier
charlatan; personne n'a vu de loups garoux ni de sorciers, et beaucoup
y ont cru; personne n'a vu de transmutation de métaux, et
plusieurs ont été ruinés par la créance de la pierre philosophale; les
Romains, les Grecs, les païens, ne croyoient-ils donc aux miracles
dont ils étoient inondés que parce qu'ils en avoient vu de véritables?
V.






(106) Commencez par plaindre les incrédules; ils sont
assez malheureux. Il ne les faudroit injurier qu'en cas que
cela servît; mais cela leur nuit.




Et vous les avez injuriés sans cesse. Vous les avez traités comme des
jésuites! Et en leur disant tant d'injures, vous convenez que les vrais
chrétiens ne peuvent rendre raison de leur religion; que, s'ils la
prouvoient, ils ne tiendroient point parole; que leur religion est
une sottise; que, si elle est vraie, c'est parce qu'elle est une sottise.
O profondeur d'absurdités! V.






(107) A ceux qui ont de la répugnance pour la religion,
il faut commencer par leur montrer qu'elle n'est pas contraire
à la raison.




Ne voyez-vous pas, ô Pascal! que vous êtes un homme de parti qui
cherchez à faire des recrues? V.






(108) De se tromper en croyant vraie la religion chrétienne,
il n'y a pas grand'chose à perdre: mais quel malheur
de se tromper en la croyant fausse!




Le flamen de Jupiter, les prêtres de Cybèle, ceux d'Isis, en disoient
autant. Le muphti, le grand-lama, en disent autant. Il faut
donc examiner les pièces du procès. V.






(109) Jamais on ne fait le mal si pleinement et si gaîment
que quand on le fait par un faux principe de conscience.




Les crimes, regardés comme tels, font beaucoup moins de mal à
l'humanité que cette foule d'actions criminelles qu'on commet sans

remords, parce que l'habitude, ou une fausse conscience, nous les
fait regarder comme indifférentes, ou même comme vertueuses.



1o. Combien, depuis Constantin, n'y a-t-il pas eu de princes qui
ont cru servir la Divinité en tourmentant, de supplices cruels, ceux
de leurs sujets qui l'adoroient sous une forme différente!



Combien n'ont-ils pas cru être obligés de proscrire ceux qui osoient
dire leur avis sur ces grands objets, qui intéressent tous les hommes,
et dont chaque homme semble avoir le droit de décider pour lui-même!



Combien de législateurs ont privé des droits de citoyen quiconque
n'étoit pas d'accord avec eux sur quelques points de leur croyance, et
forcé des pères de choisir entre le parjure, et l'inquiétude cruelle de
ne laisser à leurs enfants qu'une existence précaire! Et ces lois subsistent!
Et les souverains ignorent que chaque mal qu'elles font est un
crime pour le prince qui les ordonne, qui en permet l'exécution, ou
qui tarde de les détruire!



2o. En ordonnant la guerre, qui n'est pas nécessaire pour la sûreté
de son peuple, un prince se rend responsable de tous les maux qu'elle
entraîne, et il est coupable d'autant de meurtres que la guerre fait de
victimes. Combien cependant de guerres inutiles sont regardées
comme justes, et entreprises sans remords, sur de frivoles motifs
d'intérêt politique ou de dignité nationale!



3o. C'est un usage reçu en Europe, qu'un gentilhomme vende, à
une querelle étrangère, le sang qui appartient à sa patrie; qu'il s'engage
à assassiner, en bataille rangée, qui il plaira au prince qui le
soudoie; et ce métier est regardé comme honorable.



4o. Tout juge qui décerne une peine de mort, sans y être condamné
par une loi expresse, est un assassin. Ni une loi vague, qui
permettroit de prononcer même la mort, suivant l'échéance des cas,
ni ce qu'on appelle la jurisprudence des arrêts, ne peuvent le justifier:
car la permission de tuer un homme n'en donne pas le droit: et c'est
mal se justifier d'un meurtre, que de dire qu'on est dans l'habitude
d'en commettre.



Tout juge qui décerne une peine capitale pour une action qui ne
blesse aucune des lois de la nature; pour une action ou indifférente,
ou blâmable, mais qui n'est un crime qu'aux yeux des préjugés; pour
une action imaginaire enfin, se rend coupable de meurtre. La loi
l'oblige, dit-il, de prononcer ainsi: mais la loi ne l'oblige pas d'être
juge, et la nature lui défend d'être absurde et barbare. Il vaut mieux
renoncer à la charge de président à mortier qu'à la qualité d'homme.



Nous oserons demander si les juges d'Anne du Bourg, de Dolet, de
Morin, de Petit d'Herbé, des bergers de Brie, de Moriceau, de La
Chaux, de Lalli, de La Barre, etc., ont été fidèles à ces règles,

dictées par la nature et la raison, qui sont plus anciennes et plus
sacrées que les registres olim.



5o. Arracher des hommes de leur pays par la trahison et par la violence,
pour les exposer en vente dans des marchés publics, comme des
bêtes de somme; s'accoutumer à ne mettre aucune différence entre
eux et les animaux; les contraindre au travail, à force de coups; les
nourrir non pour qu'ils vivent, mais pour qu'ils rapportent; les abandonner
dans la vieillesse ou dans la maladie, lorsque l'on n'espère plus
de regagner par leur travail ce qu'il en coûteroit pour les soigner; ne
leur permettre d'être pères que pour donner le jour à des enfants
destinés aux mêmes misères, devenus comme eux la propriété de leur
maître, qui peut les leur arracher et les vendre; que pour voir leurs
femmes et leurs filles exposées à toutes les insultes de ces hommes sans
humanité comme sans pudeur! Voilà comme nous traitons d'autres
hommes; ce seroit une horrible barbarie si ces hommes étoient blancs;
mais ils sont noirs, et cela change toutes nos idées. Le trafiquant en
Amérique oublie que les nègres sont des hommes; il n'a avec eux
aucune relation morale; ils ne sont pour lui qu'un objet de profit: s'il
les plaint, s'il évite de leur faire souffrir des maux inutiles, son insolente
pitié est celle que nous avons pour les animaux qui nous servent:
et tel est l'excès de son mépris stupide pour cette malheureuse espèce,
que, revenu en Europe, il s'indigne de les voir vêtus comme des
hommes, et placés à côté de lui. Mais je n'ai pas tout dit: en vain les
lois, en consacrant cet usage qu'aucune loi positive ne peut rendre
légitime, parce qu'il viole les droits de la nature; en vain les lois
ont-elles voulu mettre une borne à la cruauté des maîtres; leur ingénieuse
barbarie élude toutes les lois. Le colon, renfermé dans sa plantation;
seul avec quelques satellites, au milieu de ses noirs, est sûr de
n'avoir que des témoins dont la loi rejette le témoignage. Là, juge à la
fois et partie, il prodigue en sûreté les tortures et les supplices; le
noir qu'il croit coupable est déchiré, tenaillé, jeté vivant dans des
fours ardents, aux yeux de ses tristes compagnons, qui, tremblant
d'être traités comme complices, n'osent même montrer une stérile
pitié.



La jeune Américaine assiste à ces supplices; elle y préside quelquefois;
on veut l'accoutumer de bonne heure à entendre sans frémir
les hurlements des malheureux; on semble craindre qu'un jour sa
pitié ne tente de désarmer le cœur de son époux.



Ces crimes sont publics, la loi les tolère, l'opinion ne les flétrit pas.
On ose même en faire l'apologie; sans cela, dit-on, nous ne pourrions
avoir de sucre. Eh bien, si on ne peut en avoir qu'à force de crimes,
il faut savoir se passer de sucre, il faut renoncer à une denrée souillée
du sang de nos frères. Mais qui a dit qu'on ne pouvoit en avoir qu'à ce
prix? Quelles tentatives a-t-on faites pour s'en procurer autrement?

Quoi! c'est sur la foi d'un préjugé qu'on ne daigne pas même examiner,
que la loi a autorisé cette horrible violation des droits de la nature,
et qu'on exerce ou qu'on tolère tranquillement ces barbaries. A peine
quelques philosophes ont-ils osé élever, de loin en loin, en faveur de
l'humanité, des cris que les gens en place n'ont point entendus, et
qu'un monde frivole a bientôt oubliés.



Pourquoi ne pas faire cultiver nos colonies par des blancs? La terre
se plaît à être cultivée par des mains libres; et combien de malheureux
en Europe qui fatiguent en vain un sol stérile et épuisé, iroient chercher
en Amérique une terre féconde et nouvelle! Alors, à ce petit
nombre de colons corrompus et barbares, qui ne vivent dans nos
colonies que pour avoir de l'or, parce qu'en Europe la considération
s'achète avec de l'or, nous verrions succéder un peuple nombreux de
citoyens laborieux et honnêtes, qui, regardant les colonies comme
leur patrie, sauroient combattre pour les défendre.



Pourquoi ne pas remplir nos îles de ces galériens inutiles, des déserteurs,
des voleurs domestiques, des faux-sauniers, qui ont vendu
au peuple, à bas prix, une denrée nécessaire, des filles qui ont mieux
aimé risquer leur vie que d'avouer leur honte; de tant d'autres condamnés
à la mort par des lois que l'excès de leur sévérité rend inutiles?
Ces hommes à qui on distribueroit des terres, devenus cultivateurs et
propriétaires, perdroient, avec les motifs du crime, la tentation de
le commettre. Est-ce qu'en rendant aux nègres les droits de l'homme,
ils ne pourroient pas cultiver, comme ouvriers ou comme fermiers,
les mêmes terres qu'ils cultivent comme esclaves? Ils peupleroient
alors, et l'on ne seroit pas obligé, chaque année, d'aller chercher en
Afrique de nouvelles victimes.



Et qu'on ne dise pas qu'en supprimant l'esclavage, le gouvernement
violeroit la propriété des colons. Comment l'usage, ou même une loi
positive, pourroit-elle jamais donner à un homme un véritable droit
de propriété sur le travail, sur la liberté, sur l'être entier d'un autre
homme innocent, et qui n'y a point consenti? En déclarant les nègres
libres, on n'ôteroit pas au colon sa propriété; on l'empêcheroit de faire
un crime, et l'argent qu'on a payé pour un crime n'a jamais donné le
droit de le commettre.



On dit que les nègres sont paresseux: veut-on qu'ils trouvent du
plaisir à travailler pour leurs tyrans? Ils sont bas, fourbes, traîtres,
sans mœurs: eh bien, ils ont tous les vices des esclaves, et c'est la
servitude qui les leur a donnés. Rendez-les libres: et plus près que
vous de la nature, ils vaudront beaucoup mieux que vous.



Ne pourroit-on pas, si on n'osoit être juste tout-à-fait, changer
l'esclavage personnel des nègres en un esclavage de la glèbe, tel que
celui sous lequel gémissent encore les habitants d'une partie de l'Europe?
L'exécution de ce projet seroit plus aisée. Le sort des nègres

deviendroit plus supportable; et cet ordre politique une fois bien
établi, seroit aisément remplacé par une liberté entière; il y auroit
servi de degré, il adouciroit ce passage de la servitude à la liberté,
qui, sans cela, seroit peut-être trop brusque.



Sait-on si la Sardaigne, et surtout la Sicile, ne sont pas propres à
la culture des cannes à sucre, et ne suffiroient point pour l'approvisionnement
de l'Europe?



Et si, au lieu d'apprendre aux nègres d'Afrique à vendre leurs
frères, nous leur avions appris à cultiver leur sol; si, au lieu de leur
apporter nos liqueurs fortes, nos maladies et nos vices, nous leur
avions porté nos lumières, nos arts et notre industrie, croit-on que
l'Afrique n'eût pas remplacé nos colonies! Compteroit-on pour rien
l'avantage d'arracher à la barbarie et à la misère une des quatre
parties du monde? Et quand même il n'y auroit pas à gagner pour tous
les peuples dans un tel changement, les nations ne devroient-elles pas
se lasser de suivre, dans leur conduite, une morale dont le particulier
le plus vil rougiroit d'adopter les principes?



6o. Personne n'a jamais douté que ce ne soit un délit grave de ravager
un champ cultivé. Au dommage fait au propriétaire se joint la perte
réelle d'une denrée nécessaire à la subsistance des hommes. Cependant
il y a des pays où les seigneurs ont le droit de faire manger par des
bêtes fauves le blé que le paysan a semé; où celui qui tueroit l'animal
qui dévaste son champ seroit envoyé aux galères, seroit puni de
mort; car on a vu des princes faire moins de cas de la vie d'un homme
que du plaisir d'avoir un cerf de plus à faire déchirer par leurs chiens.
Dans ces mêmes pays, il y a plus d'hommes employés à veiller à la
sûreté du gibier qu'à celle des hommes; souvent il arrive que, pour
défendre des lièvres, les gardes tirent sur les paysans; et comme tous
les juges sont seigneurs de fiefs, il n'y a point d'exemple qu'aucun de
ces meurtres ait été puni. Là, des provinces entières y sont réservées
aux plaisirs du souverain. Les propriétaires de ces cantons y sont
privés du droit de défendre leur champ par un enclos, ou de l'employer
d'une manière pour laquelle cette clôture seroit nécessaire. Il faut que
le cultivateur laisse l'herbe qu'il a semée pourrir sur terre jusqu'à ce
qu'un garde-chasse ait déclaré que les œufs de perdrix n'ont plus rien
à craindre, et qu'il lui est permis de faucher son herbe. Il y a longtemps
que ces lois subsistent; il est évident qu'elles sont un attentat
contre la propriété, une insulte aux malheureux, qui meurent de
faim au milieu d'une campagne que les sangliers et les cerfs ont ravagée.
Cependant aucun confesseur du roi ne s'est encore avisé de faire naître
à son pénitent le moindre scrupule sur cet objet.



7o. Les impôts sont une portion du revenu de chaque citoyen,
destinée à l'utilité publique. Dans toute administration bien réglée,
le nécessaire physique de chaque homme doit être exempt de tout

impôt; mais, au contraire le crédit des riches a fait retomber ce
fardeau sur les pauvres, dans presque tous les pays où le peuple n'a
point de représentant. Ainsi toute portion de l'impôt qui n'est point
employée pour le public doit être regardée comme un véritable vol, et
comme un vol fait aux pauvres. Ainsi, pour qu'un homme puisse
croire avoir droit à cette portion, il faut qu'il puisse se rendre ce
témoignage, qu'il fait à l'état un bien au moins équivalent à la somme
qu'il reçoit pour salaire, ou plutôt au mal que cette partie de l'impôt
fait souffrir au peuple sur qui elle se lève. Cela même ne suffit pas;
car l'homme riche doit compte à la nation de l'emploi de son temps et
de ses forces; ce n'est même qu'à ce prix qu'il peut lui être permis de
jouir d'un superflu sans travail, tandis que d'autres hommes manquent
souvent du nécessaire malgré un travail opiniâtre. Il faut donc, pour
avoir droit à une part sur le trésor public, que cette part soit employée,
par celui qui la reçoit, d'une manière utile à la nation. Si ce
principe d'équité naturelle n'avoit pas été étouffé par l'habitude, si
l'opinion flétrissoit celui qui s'en écarte, alors les impôts cesseroient
d'être un fardeau pénible, le peuple respireroit, le prix de son travail
lui appartiendroit tout entier; et l'on ne verroit plus les premiers
hommes de chaque pays se dévouer uniquement au métier de corrompre
les rois pour s'enrichir de la subsistance du peuple.



8o. Le souverain n'a pas le droit de rien détourner du trésor public,
pour satisfaire ou ses fantaisies, ou son orgueil; ce trésor n'est pas à
lui, il est au peuple. Une partie du superflu du riche peut sans doute
être employée à consoler le chef d'une nation des peines du gouvernement;
mais cet emploi du tribut devient criminel, du moment où
une partie de l'impôt se lève sur le peuple. Les courtisans parlent
sans cesse des dépenses nécessaires à la majesté du trône. J'ignore
toutefois si la vue d'un prince uniquement occupé du bonheur de ses
peuples, menant une vie simple et frugale, sans gardes, sans appareil,
sans courtisans, que quelques sages livrés aux mêmes soins que
lui; j'ignore si un tel prince n'offriroit point un spectacle plus attendrissant,
plus imposant même que celui de la cour la plus brillante,
et par conséquent la plus ruineuse pour la nation qui la paye; mais
du moins faut-il avouer qu'il est plus nécessaire à un peuple d'avoir
du pain que d'éblouir les étrangers par la triste représentation d'une
cour somptueuse. Cette morale devroit être celle de tous les rois.
Presque aucun cependant ne l'a connue; et ceux qui ont paru s'en
souvenir quelquefois dans leurs discours, l'ont oubliée dans leur
conduite.



9o. L'usage d'ouvrir les lettres des citoyens, de leur arracher les
secrets qu'ils n'ont pas confiés, ne peut être regardé que comme une
violation ouverte de la foi publique. Il est clair encore que cette
infamie n'a aucune autre utilité que de fournir un aliment à la

curiosité du prince, ou aux petites passions des ministres, et de donner
au chef des espions les moyens de nuire à qui il veut auprès du gouvernement.
Aucun secret important ne peut se connoître par cette
voie, parce que cet espionnage est public, et que, si l'on confie
encore quelquefois à la poste des réflexions ou des épigrammes, on
n'y livre ni ses projets, ni ses complots. Les espions répandus dans
les maisons particulières sont un autre ressort de la police moderne,
aussi infâme et aussi inutile. On raconte qu'un ministre de Charles Ier
d'Angleterre, Falkland, dédaigna de recourir à aucun de ces vils
moyens, que jamais il n'intercepta une lettre, que jamais il n'employa
un espion: mais, malheureusement pour l'espèce humaine, cet
exemple est unique jusqu'ici, et l'usage contraire, proscrit par la
raison, par l'équité, par l'honneur, subsiste presque partout; on
l'exerce sans remords, et même sans honte. L'opinion flétrit, à la
vérité, les espions subalternes; mais elle s'arrête là, et elle ne dévoue
pas à l'opprobre ceux qui les emploient, et qui, calomniant la nation
auprès du prince, osent lui faire accroire que ces infâmes abus du
pouvoir sont des précautions nécessaires.



J'ai choisi pour exemples des actions qui peuvent influer sur la
prospérité publique: et je ne les ai choisies que dans nos mœurs.
J'aurais pu étendre cette liste; et si j'avois parcouru l'histoire de
toutes les nations, si j'avois voulu m'arrêter sur les actions particulières,
cette liste auroit été immense.



Cela prouve, selon moi, que, pour donner aux hommes une morale
bien sûre et bien utile, il faut leur inspirer une horreur pour ainsi
dire machinale de tout ce qui nuit à leurs semblables; former leur
âme de manière que le plaisir de faire du bien soit le premier de tous
leurs plaisirs; que le sentiment d'avoir fait leur devoir soit un dédommagement
suffisant de tout ce qu'il leur en a pu coûter pour le remplir.
Il faut allumer, dans ceux que l'enthousiasme des passions peut
égarer, un enthousiasme pour la vertu, capable de les défendre.
Alors qu'on laisse à leur raison le soin de juger de ce qui est juste et
de ce qui est injuste, et que leur conscience ne se repose pas sur un
certain nombre de maximes de morale, adoptées dans le pays où ils
naissent; ou sur un code dont une classe d'hommes, jalouse de régner
sur les esprits, se soit réservé l'interprétation. C.



On voit bien, dans cette terrible note, que le louant est plus véritablement
philosophe que le loué: cet éditeur écrit comme le secrétaire
de Marc-Aurèle, et Pascal comme le secrétaire de Port-Royal.
L'un semble aimer la rectitude et l'honnêteté pour elles-mêmes,
l'autre par esprit de parti. L'un est homme, et veut rendre la nature
humaine honorable; l'autre est chrétien, parce qu'il est janséniste.
Tous deux ont de l'enthousiasme et embouchent la trompette; l'auteur
des notes pour agrandir notre espèce, et Pascal pour l'anéantir

Pascal a peur, et il se sert de toute la force de son esprit pour inspirer
sa peur. L'autre s'abandonne à son courage, et le communique. Que
puis-je conclure? Que Pascal se portoit mal, et que l'autre se porte
bien.



Bonne ou mauvaise santé

Fait notre philosophie. V.







(110) Je crois volontiers les histoires dont les témoins se
font égorger.




La difficulté n'est pas seulement de savoir si on croira des témoins
qui meurent pour soutenir leur déposition, comme ont fait tant de
fanatiques; mais encore si ces témoins sont effectivement morts pour
cela, si on a conservé leurs dépositions, s'ils ont habité les pays où
on dit qu'ils sont morts; pourquoi Josèphe, né dans le temps de la
mort du Christ, Josèphe, ennemi d'Hérode, Josèphe, peu attaché
au judaïsme, n'a-t-il pas dit un mot de tout cela? Voilà ce que Pascal
eût débrouillé avec succès. V.






(111) Nous naissons injustes; car chacun tend à soi:
cela est contre tout ordre.




Cela est selon tout ordre; il est aussi impossible qu'une société
puisse se former et subsister sans amour-propre, qu'il seroit impossible
de faire des enfants sans concupiscence, de songer à se nourrir
sans appétit. C'est l'amour de nous-mêmes qui assiste l'amour des
autres; c'est par nos besoins mutuels que nous sommes utiles au
genre humain: c'est le fondement de tout commerce; c'est l'éternel
lien des hommes; sans lui, il n'y auroit pas eu un art inventé, ni une
société de dix personnes formée. C'est cet amour-propre que chaque
animal a reçu de la nature, qui nous avertit de respecter celui des
autres. La loi dirige cet amour-propre, et la religion le perfectionne.
Il est bien vrai que Dieu auroit pu faire des créatures uniquement
attentives au bien d'autrui. Dans ce cas, les marchands auroient été
aux Indes par charité, le maçon eût scié de la pierre pour faire plaisir
à son prochain, etc. Mais Dieu a établi les choses autrement: n'accusons
point l'instinct qu'il nous donne, et faisons-en l'usage qu'il commande.
V.






(112) Paragraphe LXXVII.




On voit ici l'homme de parti un peu emporté. Si quelque chose peut
justifier Louis XIV d'avoir persécuté les jansénistes, c'est assurément
ce paragraphe. V.






(113) Si mes Lettres sont condamnées à Rome, ce que
j'y condamne est condamné dans le ciel.




Hélas! le ciel, composé d'étoiles et de planètes, dont notre globe

est une partie imperceptible, ne s'est jamais mêlé des querelles d'Arnauld
avec la Sorbonne, et de Jansénius avec Molina. V.






(114) S'il ne falloit rien faire que pour le certain, etc.




Vous avez épuisé votre esprit en arguments pour nous prouver que
votre religion est certaine, et maintenant vous nous assurez qu'elle
n'est pas certaine; et après vous être si étrangement contredit, vous
revenez sur vos pas; vous dites qu'on ne peut avancer «qu'il soit
possible que la religion chrétienne soit fausse.» Cependant c'est
vous-même qui venez de nous dire qu'il est possible qu'elle soit
fausse, puisque vous avez déclaré qu'elle est incertaine. V.






(115) Les inventions des hommes, etc.




Je voudrois qu'on examinât quel siècle a été le plus fécond en
crimes, et par conséquent en malheurs. L'auteur de la félicité publique
a eu cet objet en vue, et a dit des choses bien vraies et bien
utiles. V.






(116) Il faut avoir une pensée de derrière, etc.




Sur un autre papier, Pascal avoit écrit: J'aurai aussi mes pensées
de derrière la tête. C.



L'auteur de l'Éloge est bien discret, bien retenu, de garder le
silence sur ces pensées de derrière. Pascal et Arnauld l'auroient-ils
gardé, s'ils avoient trouvé cette maxime dans les papiers d'un jésuite?
V.







1: Dans une note à ce sujet, j'ai déjà essayé d'interpréter l'intention de
Pascal. J'ajouterai ici que peut-être il n'a voulu qu'imiter le langage des
auteurs sacrés, qui, sans prétendre rien décider sur ce point, parlent suivant
l'opinion commune des hommes, pour être également entendus de
tous. (Note de l'Éditeur.)






2: Il est vrai que dans les mouvements subits des grandes passions, on
sent vers la poitrine des convulsions, des défaillances, des agonies, qui ont
quelquefois causé la mort; et c'est ce qui fait que presque toute l'antiquité
imagina une âme dans la poitrine. Les médecins placèrent les passions dans
le foie. Les romanciers ont mis l'amour dans le cœur. V.






3: C'est apparemment dans le paragraphe où M. de V.... s'étonne, avec
juste raison, qu'un homme tel que Pascal ait pu dire: «Nous sommes incapables
de connoître si Dieu est». Ce ne peut être qu'une inadvertance
dans ce grand homme[a].






a: Ce n'est point une inadvertance. Pascal, comme nous l'avons dit, n'écrivoit ses
pensées que pour lui. Si Voltaire et Condorcet avoient saisi l'idée du dialogue contenu dans
cet article III de la seconde partie, ils n'auroient pas pris le change sur les propositions que
l'auteur y met en avant. (Note de l'Éditeur.)






4: Dans un exemplaire de l'édition de Condorcet, je trouve, au lieu de
ce non, le mot modeste écrit de la main de d'Alembert. J'indique cette
correction qui me semble heureuse. R.






5: Le plus beau seroit de ne songer ni à les montrer, ni à les cacher. C.






6: L'observation de Voltaire s'appliquoit, avec raison, au passage tel
qu'on le lit dans l'édition de Condorcet, où il est tronqué; mais elle devient
inutile pour la mienne, où ce paragraphe est rectifié, et conforme au manuscrit
de Pascal. (Note de l'Éditeur.)






7: Platon n'a point eu ces idées, monsieur, c'est vous qui les avez. Platon
fit de nous des androgynes à deux corps, donna des ailes à nos âmes, et les
leur ôta. Platon rêva sublimement, comme je ne sais quels autres écrivains
ont rêvé bassement. V.






8: Il ne faut pas commencer d'un ton si impérieux. V.






9: Elle seroit bien hardie. V.






10: Voilà une plaisante façon d'enseigner. Suivez-moi, car je marche
dans les ténèbres. V.






11: En employant les expressions mêmes de ces deux savants, ne pourroit
on pas dire: Il est étrange que Voltaire et Condorcet se soient mépris
à ce point sur l'intention de Pascal? Est-il possible que leur méprise n'ait
pas été volontaire, puisqu'un peu d'attention leur eût fait lire l'article
comme je l'ai présenté dans cette édition. Voyez, au surplus, l'article même
et ma note. (L'Éditeur.)







NOTE DU TRANSCRIPTEUR



Les erreurs typographiques suivantes ont été corrigées:



Helas a été remplacé par Hélas

Editeur par Éditeur

dès par des

nombe par nombre

Nai-je par N'ai-je








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK NOTES DE VOLTAIRE ET DE CONDORCET SUR LES PENSÉES DE PASCAL ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4030779936080458895_29772-cover.png
Notes de Voltaire et de Condorcet sur les
pensées de Pascal

Blaise Pascal et al.

Project Gutenberg





