
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of A philosophia da natureza dos naturalistas

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: A philosophia da natureza dos naturalistas


Author: Antero de Quental



Release date: October 4, 2008 [eBook #26776]

                Most recently updated: January 4, 2021


Language: Portuguese


Credits: Produced by Rita Farinha and the Online Distributed

        Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was

        produced from images generously made available by National

        Library of Portugal (Biblioteca Nacional de Portugal).)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A PHILOSOPHIA DA NATUREZA DOS NATURALISTAS ***





Nota de editor:
Devido à
quantidade de erros tipográficos existentes neste texto,
foram tomadas várias decisões quanto à
versão final. Em caso de dúvida, a grafia foi
mantida de acordo com o original. No final deste livro
encontrará a lista de erros corrigidos.



Rita
Farinha (Out. 2008)















A PHILOSOPHIA DA NATUREZA




NATURALISTAS










1894





HOMENAGEM POSTHUMA




A




ANTHERO DE QUENTAL



(MICHAELENSE)








Anthero de Quental










A PHILOSOPHIA DA NATUREZA




DOS




NATURALISTAS












1894


Typ. Editora do CAMPEÃO
POPULAR

S. Miguel--PONTA
DELGADA--Açores




















EXPLICAÇÃO PREVIA





Digam o que disserem, Anthero de Quental
foi indubitavelmente, um dos mais fecundos escriptores
do seu paiz e da sua epocha.





Raros, muito raros, foram as theorias ou problemas
da actualidade, ventilados com interesse
nos dominios da Sciencia, da Politica ou da Arte
que deixassem d'exercitar a penna sempre prestigiosa
e sempre elegante do grande Mestre.





Na sua obra em prosa cabe, porem, um logar
proeminente aos copiosos artigos de critica ou
de polemica, que, durante quasi trinta annos, appareceram
estampados em diversos orgãos da imprensa
periodica portugueza, tanto da capital como
da provincia, e nos quaes, á semelhança de
Littré e de Taine, elle connotou, como n'um diario

intimo, não sómente as suas opiniões
pessoaes sobre
os homens e os successos contemporaneos,
mas ainda as correntes de influencias estranhas
que actuaram no seu espirito e as impressões que
d'ahi resultaram.





Como critico e polemista, Anthero de Quental
não teve em Portugal competidor; foi unico
na energia fogosa da polemica e nos processos
technicos da analyse critica.





Os seus escriptos de critica bibliographica
são exemplares de methodo e de bom senso, de finura
e de erudição, de escrupulosa imparcialidade
e d'aquella serena comprehensão dos multiplices
aspectos das cousas e dos homens que dá ao critico
a maxima authoridade e valor.





N'este particular, pertence-lhe a gloria de ter
sido entre nós o verdadeiro creador d'um genero
litterario descurado, para não dizermos falseado,
na sua applicação.





Até elle a critica, aberrando diametralmente
do seu papel objectivo, fazia-se pela antipathia ou
sympathia do critico para com o nome do author;
o louvor ou a censura previam-se justamente, dadas
as relações de sentimento d'um para com outro.





Foi Anthero quem iniciou a critica impessoal,
a critica objectiva, desapaixonada, fria, inspirada

por um sentimento de equidade e de justiça--critica,
em summa, que é uma lição; porque
ensina, e
que pode fazer do criticado um adversario, mas
nunca um inimigo--e do critico um juiz, mas nunca
um louvaminheiro nem um delator.





Os artigos criticos do grande Mestre teem todos
estes caracteres acentuadamente impressos:
não são exclusivamente laudatorios nem
exclusivamente
aggressivos; são justos e por isso mesmo
verdadeiros. Teem authoridade; porque fallam sinceramente
uma linguagem que não é a do odio
nem a dos affectos; mas que é a voz d'uma consciencia
honrada para a qual os Homens são o menos
e a Verdade o mais.





Se alguns d'esses trabalhos perderam já aquelle
cunho de novidade que os fez circular vertiginosamente
d'um a outro canto do nosso paiz, e
se por isso não movem ao interesse e enthusiasmo
que suscitaram aos primitivos leitores, é certo,
que ainda assim, constituem documentos de
summa valia, quer sob o ponto de vista meramente
litterario, quer como subsidio para quem
no futuro pretenda historiar as differentes phases
do movimento das idéas em Portugal, na ultima
metade do seculo XIX.





Taes elementos são, portanto, indispensaveis
para o estudo de Anthero e da sua epocha. Sem

elles mal se poderá comprehender a obra do grande
Mestre na sua extensão, valor, influencia, e
mal se poderá explicar tambem a
filiação ou dependencia
das diversas partes d'essa obra complexa
e vastissima.





Vê-se, pois, que quem quizer formar uma
idéa cabal do irrivalisavel escriptor e da sua actividade
productora, ou procurar comprehender a
acção exercida sobre os seus contemporaneos, ha
de necessariamente recorrer ás
collecções das Revistas
e Gazetas, que o contaram entre os seus
collaboradores, onde elle deixou archivado pelo
seu proprio punho aquillo que bem pode chamar-se
a sua autobiographia mental.





Infelizmente, porém, são numerosos e pouco
accessiveis esses repositorios, muitos dos quaes
teem desapparecido (como succede á maior parte
das revistas academicas, publicadas em Coimbra)
e outros tornam-se cada dia mais raros, dada a
procura dos collecionadores.





N'estas condições, dentro em breve, poucos
serão os estudiosos que tenham a dita de ler e
consultar os escriptos jornalisticos d'Anthero.





Esperar-se-ha que um editor tome sobre si o
encargo de recolher essas numerosas especies dispersas?





E não será isso, por assim dizer, sacrificar a

obra do grande Mestre, deixando de recolher muitos
dos escriptos da maior raridade?





A edição definitiva das obras completas d'Anthero
só poderá levar-se a cabo, quando primeiro
se publiquem as reproducções d'esses escriptos
avulsos.





Aos amigos e discipulos do immortal escriptor
impende, pois, um grande dever de gratidão:--é
o dever de cada um de per si ou associados,
salvar do olvidio e da destruição os trabalhos do
Mestre, colligindo-os systematicamente e por ordem
chronologica, á semelhança do que fez o sr.
Oliveira Martins para os Sonetos e restantes
composições
poeticas.





É urgente começar. Talvez mais tarde
não
seja possivel reconstituir a serie d'aquelles trabalhos
ou por terem desapparecido os jornaes em
que foram originalmente publicados, ou por muitos
d'elles serem anonymos e terem tambem desapparecido
as pessoas que poderiam reconhecer
a sua paternidade.







II





No diario portuense--A
Provincia--inseriu Anthero
de Quental, em 1886, uma serie de cinco
artigos, a proposito da obra de Vianna de Lima,
intitulada--Exposição summaria
das theorias
transformistas.





A questão versada era e é ainda das mais
importantes e das mais disputadas, tanto no terreno
propriamente especulativo, como no terreno
das sciencias naturaes.





Anthero de Quental, metaphysico
de profissão,
não podia entrar no debate como naturalista,
embora os seus estudos tivessem fundos alicerces
nas Sciencias da natureza. Discutiu e argumentou
como philosopho;--philosophou; porque
na materia tinha opiniões originaes definidas e
razões peculiarmente suas.





D'ahi a importancia e renome dos artigos que
o publico illustrado victoriou, como modelos acabados
de analyse critica, collocando-os do mesmo
passo a par das melhores paginas de prosa portugueza.





Tinha razão.





São com effeito obras primas no seu genero e

em que não se sabe qual mais admirar, se a belleza
incomparavel de forma, se a genial pujança
e superioridade do pensamento que anima aquella
solida construcção especulativa, communicando-lhe
a maxima potencia de suggestão e de interesse.





Mostremo-lo, embora de relance.





Anthero de Quental, partindo do principio de
que a sciencia não póde ser para
a philosophia
mais que uma materia prima, impugna a
pretensão
de fundar uma philosophia da natureza com a
a simples generalisação dos dados d'um grupo de
sciencias, e sem ter em conta o indispensavel criterio
das ideias. É este o thema principal que elle
se esforça para estabelecer fundamentalmente.





Analysando as duas noções que formam a base
da doutrina Haeckeliana--o monismo
e a
evolução--mostra
que a primeira é insufficiente, e á
segunda falta a generalidade scientifica; visto como
não intervem, senão onde o
elemento historico
representa um papel proeminente.





Por outro lado demonstra que ha contradicção
flagrante entre a idéa da espontaneidade da
materia, como a admitte a escola monista, e a
theoria da conservação do movimento, que domina
nas sciencias physicas e em grande parte nas

sciencias da organisação.





E sobre estas premissas logicas, conclue que
a doutrina da evolução, formulada por Haeckel,
longe de ser, como se pretende, uma doutrina positiva,
baseada nas sciencias e fluindo d'ellas como
sua consequencia natural, implica, pelo contrario
uma extensão abusiva da
inducção scientifica
e a illegitima generalisação d'uma hypothese,
que, se é perfeitamente fundada no terreno de determinadas
sciencias, só ahi e só n'esse ponto de
vista tem authoridade scientifica.





A idéa da finalidade,
combatida pela escola
monista, é sustentada por Anthero d'um modo
superior e original.




A evolução,
diz elle, implicando a idéa d'um
typo, que as formas evolvendo, tendem a realisar,
implica por isso mesmo uma finalidade. Quem diz
evolução, diz progresso. Ora progresso que
não
tende para cousa alguma que não tem um typo e
um fim, não se comprehende.





Não é preciso mais para se ver a importancia
e o valor do trabalho que se segue.





Poderiamos fazer aqui algumas approximações
entre as doutrinas d'Anthero e as doutrinas
de Hartmann, Lang e Stallo--seus authores predilectos
e mais compulsados.





Poderiamos tambem mostrar que os bellos artigos
sobre as tendencias da moderna philosophia,
dados a lume na Revista de Portugal,
são o desenvolvimento
logico do pensamento dominante nas
paginas adiante reproduzidas.





Mas fallece-nos a authoridade e competencia
para tanto, e demais, o trabalho d'Anthero não
carece nem de criticas, nem de commentarios
elucidativos:--impõe-se
por si e tem em si a necessaria
lucidez para convencer a uma simples leitura.





Reproduzindo-o hoje temos apenas em vista
render, no anniversario do seu passamento, uma
derradeira homenagem de respeito e estima ao filho
d'esta ilha que é uma das maiores glorias das letras
patrias, e ao mesmo tempo facilitar aos estudiosos
a leitura d'um dos trabalhos philosophicos
d'elle em que mais claramente se patenteiam o
seu subtil engenho dialectico, a originalidade das
suas concepções especulativas e as maravilhosas
qualidades didacticas da sua prosa expositiva e
analytica.





E d'est'arte fica explicada a presente
publicação.




Ponta Delgada,


11 Setembro de 1893.



Eugenio Vaz Pacheco do
Canto e
Castro











PRIMEIRO ARTIGO[A]







Um livro sobre as modernas theorias
transformistas, publicado em Paris e em
francez, e firmado por um nome portuguez,
é facto tão extraordinario, que por si
só
bastaria para attrahir as attenções. Mas no livro
do snr. Vianna de Lima, não é só a
extranheza
do facto que deve chamar a nossa attenção:
é
ainda o seu valor intrinseco. Esta
Exposição
summaria das theorias transformistas é,
como o

titulo indica, uma especie de summa
das doutrinas
professadas sobre a philosophia da natureza
por uma escola consideravel, cuja cabeça, E.
Haeckel, é um dos nomes mais illustres, e justamente
illustres, da Allemanha intellectual, na segunda
metade do nosso seculo: e a obra do adepto
não é indigna, nem pela intelligencia nem pelo
saber, da escola nem do mestre.





Não sou naturalista e, tendo a consciencia da
minha incompetencia, não me atreveria a escrever
sobre a obra do sr. Vianna de Lima, se o seu livro
fosse propriamente um livro de sciencias naturaes,
e se os quatro estudos, de que se compõe,
se conservassem escrupulosamente nos limites rigorosos
do campo scientifico. O livro, porem, do
snr. Vianna de Lima, apezar da modestia do titulo,
aspira de facto a ser um livro de philosophia
da natureza, e, n'esse terreno, creio poder,
sem temeridade, emittir algumas opiniões fundamentadas.
Prestarei, assim uma homenagem ao
moço portuguez (portuguez pelo nome e pelo sangue:
ouço que é brazileiro) que tão
galhardamente
nos representa no grande mundo da intelligencia,
aproveitando ao mesmo tempo o ensejo para
dizer alguma cousa sobre uma escola philosophica,
cujos chefes respeito e cuja importancia não
desconheço; mas cujas tendencias estão muito
longe, em meu entender, de serem satisfactorias.





Alexandre de Humboldt, o naturalista encyclopedico
e quasi legendario do primeiro quartel

d'este seculo, costumava dizer causticamente, referindo-se
á philosophia da natureza puramente
especulativa, que então deslumbrava com os
clarões
do genio de Schelling e Hegel, não só a Allemanha
pensadora, mas ainda a Allemanha scientifica,
que achava singularissimos aquelles naturalistas
que pretendiam fazer chimica sem molhar a
ponta dos dedos.





Tinha razão.





Hoje, nós outros metaphysicos, podemos com
igual razão dizer que são singulares estes
philosophos,
que, com os dedos mais que ensopados em
chimica, pretendem fazer philosophia sem nunca
se terem dado ao trabalho de reflectir.





Com effeito, a philosophia é, de sua natureza,
especulativa, e a sciencia não póde ser para ella
mais que uma materia prima.





Um homem de sciencia, por encyclopedico
que seja, se não tiver ao mesmo tempo reflectido
muito e profundamente sobre as questões puramente
racionaes, que a sciencia suscita e não póde
por si resolver, reflectido sobre as ideas abstractas,
que são, umas, postulados para as differentes
sciencias, outras, principios ordenadores
d'uma explicação geral das cousas, um tal homem
de sciencia, apesar do seu encyclopedismo, não
poderá nunca aspirar ao titulo de philosopho. Pode
dizer que sabe, mas não
que entende, porque o
problema do universo, como problema total e
concreto, será para a sua intelligencia, aliás
opulenta

de factos, tão obscuro, como é para a
intelligencia
d'um simples e ignorante. A philosophia
não é o mero ajuntamento ou ainda o quadro
empiricamente
ordenado dos factos do universo: é a
comprehensão e explicação racional e
total d'esse
grande quadro. Ora, uma tal explicação
só é possivel
no ponto de vista das ideias ultimas e fundamentaes
da rasão (substancia,
causa,
fim) e essas
ideias teem por isso de ser tomadas em si,
pesadas e analysadas. Não faz outra cousa a metaphysica,
e sem metaphysica não ha philosophia,
porque não ha verdadeira comprehensão
racional, nem verdadeira e total explicação.
Metaphysica
(ou especulação) e sciencia (ou
observação)
são duas series convergentes, que partem
de pontos oppostos e com leis de desenvolvimento
diversas; mas, como são convergentes, encontram-se:
o ponto onde se encontram e, sem se
fundirem, reciprocamente se penetram, é que é a
philosophia. A philosophia tem pois por materia
a sciencia, por forma a metaphysica; ou ainda, a
philosophia é a observação (quero
dizer, os seus
resultados) considerada no ponto de vista absoluta
da rasão.





O desconhecimento d'estas verdades e o desdem
pela metaphysica, filho em grande parte da
reacção, aliás justissima, provocada
pelos excessos
e intoleravel dogmatismo da especulação, na
Allemanha, e pela sua insignificancia e convencionalismo,
em França; e, por cima d'isso ainda,

o maravilhoso desenvolvimento das sciencias naturaes,
durante os ultimos 40 annos, deram de si
o apparecimento d'uma pseudo-philosophia da
natureza que se pretende positiva e puramente filha
das sciencias e que julga ingenuamente poder resolver
os intrincados problemas das idéas, sem
ter o incommodo de reflectir e só com grande
somma de physica, chimica e physiologia.





D'estes naturalistas philosophos o mais eminente,
tanto pelo saber como pelo genio, é o apostolo
de Darwin na Allemanha, o illustre autor da
Historia natural da
Criação, Ernesto Haeckel.
É entre os discipulos de Haeckel que vem tomar
logar, com o seu livro, o snr. V. de Lima.





Profano, não me é dado conhecer e dizer
até que ponto a rigorosa verdade e o rigoroso
methodo scientificos tem sido violentados pelo
sabio e engenhoso, mas não menos phantasioso e
temerario professor de Munich[B],
para se dobrarem
e acommodarem ás suas doutrinas geraes.
Sei só que outros mestres eminentes, como Virchow,
Helmholtz, Huxley e Du Bois-Reymond estão
longe de se darem por inteiramente satisfeitos
com a orthodoxia scientifica de muitas das
affirmações
do padrinho do monero batybio. A mim
só me
é permittido occupar-me com as ideias e tendencias
propriamente philosophicas da escola monista-evolucionista,
cuja cabeça é Haeckel; e o livro do discipulo,
que se propoz resumir a doutrina, ser-me-ha

occasião para fazer sobresahir (embora só em
dois pontos, mas capitaes ambos) a confusão e deficiencia
na analyse das ideias, que impedem, a
meu juizo, que a pretendida philosophia da natureza
monista-evolucionista, apezar da imponente
massa de sciencia sobre que assenta, attinja a verdadeira
altura d'uma philosophia da natureza.





Monismo e evolução são as duas
noções que
formam a base da doutrina Haekeliana. Comecemos
por indagar que ideia precisa envolve esta
palavra--monismo. Parece-me que a
palavra é que
é nova, não a ideia. Tanto valeria dizer
pantheismo,
ou ainda materialismo, pois não encontro no
fundo d'aquella expressão nada mais do que n'estas
duas outras; a saber: uma concepção unitaria
da substancia.





Esta concepção, porem, (na sua simplicidade
e em quanto não fôr definida d'uma maneira
particular)
é propriedade commum de muitas escolas
antigas e modernas e precisa sahir d'essa generalidade
e indeterminação para poder caracterisar
uma maneira especial de comprehender as cousas:
assim o atomismo, assim o pantheismo de
Spinoza, assim o idealismo realista de Hegel etc.
Ora, é justamente essa falta de
definição precisa,
essa vaga generalidade e
indeterminação, que
eu noto no monismo de Haeckel.
Monismo parece-me
apenas uma palavra nova (e muito dispensavel)
e não mais.





Com effeito, affirmar abstractamente a unidade

de substancia é, no terreno da philosophia
da natureza, pouca cousa: o que importa é definil-a.
Definil-a é apresental-a nas suas
relações com a realidade,
é caracterisal-a na sua maneira de ser positiva,
é mostrar, não como a concebemos
em si
(pertence isso á metaphysica), mas como a concebemos
realisavel.





Uma materia abstracta, una e simples, apenas
vagamente susceptivel de se manifestar por
omnimodas modalidades, é uma base insufficiente
para a philosophia da natureza; porque é uma base
insufficiente para a sciencia. O que a sciencia
exige e o que é preciso á philosophia da natureza
é determinar n'essa infinidade de moralidades,
qual é a fundamental ou elementar, aquella a que
se reduzem todas as outras. Ora é isso justamente
o que as sciencias da natureza teem feito, reduzindo
todas as modalidades da materia ao elemento
primordial movimento. Os monistas,
sempre
que fallam como homens de sciencia, adoptam
(e não podiam deixar d'adoptar) esta
concepção.
Mas, como philosophos, em vez de receberem
das mãos da sciencia este resultado, para o
elaborarem e desenvolverem, caem no vago e em
inextrincaveis confusões.





É assim que o nosso auctor começa por se
declarar anti-materialista e pretende repellir o atomismo.
affirmando que a materia não póde ser
definida per esta ou aquella propriedade, mas que
«para o monismo, a materia é o que é
in situ....

é aquillo que se manifesta aos nossos sentidos e
ao nosso entendimento por modos diversissimos,
sob forma de phenomenos infinitamente variados....
pretender isolar (d'este conjuncto) certas
propriedades, abstrahir certas qualidades, é grande
erro.... para elle (o monista) qualidades, propriedades
especificas ou funccionaes, funcções, etc.
são inherentes á materia em que se manifestam
e formam com ella um todo indissoluvel». Entretanto,
meia pagina abaixo, dá a entender que todas
as propriedades da materia são fórmas do
movimento e se reduzem a movimentos elementares:
«a força é a propriedade ou a maneira
de
ser mais geral da materia.... todas as forças são
reductiveis a movimentos.... uma força não
é
mais do que materia em movimento». Mas, se isto
é assim, a materia não é já
«tudo o que é in
situ» as suas propriedades não
são já «inisolaveis
e indissoluveis», nem é «grande erro
abstrahir do
conjuncto d'ellas certas propriedades», visto que,
de facto, a materia é caracterisada por uma propriedade
fundamental, o movimento, da qual todas
as outras não são mais do que modalidades,
ou, mais terminantemente, grupos e combinações
de movimentos simples elementares. Seriamos assim
levados ao dynamismo, concepção já
mais
precisa e mais pratica do que o vago e indeterminado
monismo, e que, depois de Leibnitz, cada
vez mais tem ido penetrando, ou antes, impondo-se
á philosop» as suas propriedades não
são já «inisolaveis
e indissoluveis», nem é «grande erro
abstrahir do
conjuncto d'ellas certas propriedades», visto que,
de facto, a materia é caracterisada por uma propriedade
fundamental, o movimento, da qual todas
as outras não são mais do que modalidades,
ou, mais terminantemente, grupos e combinações
de movimentos simples elementares. Seriamos assim
levados ao dynamismo, concepção já
mais
precisa e mais pratica do que o vago e indeterminado
monismo, e que, depois de Leibnitz, cada
vez mais tem ido penetrando, ou antes, impondo-se
á philosophia das sciencias.





Já por aqui começamos a ver quanto a
concepção
monista da materia é confusa e mal definida
e, por conseguinte, pouco philosophica. Mas
não o é só por isto. A
confusão primeira faz-se
sentir em todos os aspectos da ideia de materia.
É impossivel, com effeito, passar-se naturalmente
da noção d'uma substancia una, simples e apenas
virtualmente susceptivel d'omnimodas modalidades,
para a rica e quasi infinita variedade dos
seres e qualidades de que se compõe a universal
realidade. Que importa que essa doutrina sibyllina
nos diga que a sua substancia una e simples é
virtualmente susceptivel de toda a variedade de
formas e qualidades? A questão está justamente
em se saber como é que, sendo una e simples,
tal substancia póde effectivamente dar de si o movimento
e a variedade.





Sobre isto (e isto é justamente o nó vital da
questão) é muda a doutrina.





Como é que essa substancia una e simples
se determina? como é que, sendo una e simples,
se póde dar n'ella opposição,
diversidade, movimento?





A concepção monista
implica continuidade--e
tudo no universo é descontinuo; implica simplicidade--e
tudo no universo é complexo: implica
inalterabilidade e indistincção--e tudo no
universo
é perpetua mudança,
differenciação e instabilidade.





O nosso auctor levanta se desdenhosamente
contra o atomismo. Entretanto o seu monismo, ou
é cousa nenhuma, ou tem de se resolver na ideia
de atomo. Pois o que está no fundo da
concepção
atomista? A ideia da descontinuidade da materia.
E tal ideia impõe-se: impõe-se como um facto
á
sensação; impõe-se como um postulado
á sciencia,
que, sem presuppor a descontinuidade, é incapaz
d'avaliar e exprimir por numeros (e é esse o typo
e a forma perfeita do conhecimento scientifico)
seja o que fôr na successão dos phenomenos;
impõe-se finalmente á
especulação, que não póde
conceber movimento onde não ha
distincção, opposição
e successão, e não póde pensar a
distincção
sem pensar ipso facto a
descontinuidade.





Foi precisamente esta objecção que encontrou
deante de si e contra a qual veio desmanchar-se
a physica cartesiana com a sua ideia da
materia-extensão.





Como se concebe o movimento numa tal materia?
perguntava-lhe o atomista Gassendi. E Boileau,
com o seu solido bom senso, resumia a questão
nos dois versos celebres:




C'est en vain que Rohault
sèche pour concevoir


Comment, tout étant plein, tout a pu se mouvoir




O snr. V. de Lima, levantando-se, com os
seus mestres, contra o atomismo, e acceitando ao

mesmo tempo, com as sciencias physicas, a
reducção
da ideia de materia á de movimento, mostra
mais uma vez a inconsistencia do monismo no
terreno das ideias geraes da natureza e a falta de
analyse segura que patenteia a concepção
fundamental
sobre que assenta.





Declamar contra o atomismo é facil: evitar
com uma palavra vaga e ao mesmo tempo pomposa
as difficuldades que envolve a concepção da
materia, é mais facil ainda: mas não é
isso o que
se espera de verdadeiros philosophos; e uma tentativa
de philosophia da natureza, só merecerá
este nome, quando sobre a analyse das ideias de
substancia, força e movimento se assente uma
doutrina da materia que satisfaça ao mesmo tempo
ás exigencias puramente racionaes da
especulação
e as mais praticas da indagação scientifica.
Nada d'isto encontro no monismo de Haeckel e
seus discipulos: o terreno sobre que pretendem
construir está, quanto a mim, muito longe de ser
solido.









SEGUNDO ARTIGO[C]







Falta-me ainda encarar, n'esta esphera
da ideia de materia, a concepção
monista, sob um outro ponto de vista.
É o da espontaneidade da materia.





O snr. Vianna de Lima affirma, por assim
dizer, dogmaticamente, nas suas
Observações
preliminares, essa espontaneidade e protesta
contra a physica da inercia: entretanto, todo o
seu livro, toda a sua maneira de comprehender a
evolução presupõe a inercia da
materia. É que
d'uma affirmação a uma theoria vae uma certa
distancia, e não me consta que algum dos mestres
do monismo tentasse ainda formular essa

theoria. O assumpto envolve com effeito uma difficuldade,
que me parece exceder a capacidade
especulativa dos doutores monistas.





A ideia da espontaneidade da materia (ideia
puramente especulativa, em que peze ás pretensões
do positivismo dos nossos naturalistas philosophos)
parece estar em contradicção com a theoria da
conservação
do movimento, que domina nas sciencias
physicas e já em grande parte nas sciencias
da organisação.





Não vejo que a doutrina monista resolva, como
ella póde ser resolvida, n'uma esphera superior,
esta contradicção. Pelo contrario, no livro
do sr. V. de Lima, pela maneira por que o principio
da conservação do movimento é
applicado,
sem a menor reserva ou explicação, desde a
physica até á psychologia, e a
evolução apresentada
como o exclusivo resultado do puro mechanismo,
a espontaneidade da materia, praticamente
e apesar das affirmações preliminares,
é
constantemente desconhecida, ou antes, é negada
implicitamente a cada instante. De facto, é
como se o livro todo não tivesse outro fim senão
destruir a these estabelecida nos prolegomenos--these
que todavia é, philosophicamente,
o seu fundamento. Com effeito, se havemos de
entender que todo o movimento, seja de que
ordem fôr, é não só
condicionado por um movimento
anterior, mas realmente e exclusivamente

uma transformação d'esse movimento anterior,
é
claro que tal concepção do movimento exclue
in
limine a ideia de espontaneidade. A
condição passa
a ser causa: o effeito, mera prolação da causa,
é uma apparencia sem ser proprio, sem autonomia.





Consideremos mais de perto a contradicção
que d'aqui resulta. Se, por um lado, a materia
em geral é dotada d'espontaneidade, isto é, se o
movimento lhe é inherente; mas se, por outro lado,
qualquer movimento particular e todo e qualquer
movimento se reduz no fundo, a uma simples
transformação das acções
anteriores que o
condicionam; pergunta-se: como se consegue então
a espontaneidade geral e theorica da materia?
Se o movimento A se reduz a uma
simples transformação
do movimento B, que o condiciona e
não é por isso
espontaneo, o movimento B está
para com o movimento C, que por seu turno o
condiciona, exactamente na mesma relação, assim
como o movimento C para com o movimento D,
o movimento D para com o movimento E
e assim
indefinidamente--de sorte que em parte alguma
se encontra movimento espontaneo. O que significa,
pois, a espontaneidade attribuida theoricamente
á materia? E, sobre tudo, como se explica
o proprio facto do movimento, que d'este modo
está em toda a parte sem estar em parte alguma?
que é por toda a parte effeito, sem ter causa em

parte alguma? como se concebe esse modo de
ser, que, não tendo autonomia em nenhum dos
pontos onde se realisa e realisando-se universalmente,
parece ser e não ser ao mesmo tempo?





Ainda por este lado, se me não engano, a
ideia da materia, segundo os monistas, está muito
longe de apresentar a definição e consistencia
necessarias. Ora essa idéa tem de ser a pedra
mestra de toda a construcção philosophica na
esphera
da natureza. A final de contas bem apertada
e espremida, a doutrina da materia, segundo
a philosophia monista, reduz-se, como creio ter
mostrado, ás noções correntes, nas
sciencias physicas,
de atomo e força. Não só
não ha n'ella
originalidade alguma, mas o que é peior,
apresentam-se nos aquellas
noções envolvidas nevoentamente
n'uma concepção vaga, d'onde é
necessario
extrahil as e, no fim de tudo, em vez de esclarecidas
e aprofundadas, obscurecidas por forma
tal que nada ha de lucido e fecundo a tirar
d'ellas para uma comprehensão superior e verdadeiramente
philosophica dos phenomenos da natureza.





Com as observações que acabo de fazer
não
pretendo de modo algum contestar o valor e a
legitimidade, na esphera das sciencias physicas,
das noções de materia, atomo, força e
movimento,
nos limites em que a sciencia emprega estas
noções: ellas não são, com
effeito, para a sciencia

mais de que hypotheses, restrictas a um determinado
campo e não tendo por fim senão a
coordenação
racional d'uma determinada ordem de
phenomenos, d'um determinado aspecto da phenomenalidade.
A sciencia, usando d'estas noções,
não pretende impol-as fóra da sua esphera, nem
dal-as em absoluto, como explicação ultima e
irreductivel
das cousas. A conservação do movimento,
scientificamente, é um facto: um facto,
que pela sua generalidade, envolvendo a
explicação
de innumeros outros factos, tem o valor d'uma
theoria, mas d'uma theoria puramente scientifica.
Se a conservação do movimento implica o
determinismo,
implica-o só nos limites e no ponto de
vista do puro mechanismo, no ponto de vista da
realidade como systema de movimentos--sem
que a sciencia possa ou pretenda concluir d'ahi para
um outro ponto de vista, que não é o seu, e
em que o mechanismo já não apparece como o limite
e termo ultimo do conhecimento.





Sciencia e especulação (volto a repetil-o)
são
cousas muito diversas, embora dependentes uma
da outra, e o que basta á sciencia não
é sufficiente
para a especulação. Ideias, que no terreno
scientifico bastam e são por isso, n'esse terreno,
muito legitimamente consideradas irreductiveis,
não bastam já nas regiões da
especulação, onde
com effeito são reductiveis a categorias mais
transcendentes.
Se o conjunto das sciencias não póde,

como todos os verdadeiros pensadores reconhecem,
supprir a philosophia ou substituir-se a ella,
é justamente porque o conjuncto das ideias geraes
das sciencias, não inclue em si a totalidade
dos elementos racionaes da comprehensão do universo,
mas apenas o conjuncto d'esses elementos
no ponto de vista da phenomenalidade. Ora
o monismo, attribuindo ao ponto de vista das
sciencias physicas um caracter absoluto, arvorando
as ideias geraes d'um grupo de sciencias em
ideias ultimas e irreductiveis, exorbitou da sciencia
sem ao mesmo tempo fazer acto de philosophia.
É o que talvez consiga mostrar ainda mais claramente,
fazendo a critica da ideia de evolução
segundo os monistas.







TERCEIRO ARTIGO[D]







A theoria geral da evolução, diz o snr.
Vianna de Lima (e são estas as primeiras
palavras do seu livro) não é um
systema;
é a synthese comparativa, a conclusão que
sae do conjuncto de todos os factos positivos que
o espirito humano tem podido até agora
abraçar....
é a unica concepção racional e
verdadeiramente
scientifica do mundo».





É necessario fazer aqui uma distincção
importante.
A evolução não é, com
effeito, um systema
no dominio circumscripto de cada uma d'aquellas
sciencias onde esta ideia, por assim dizer,
se impõe, onde mil factos a confirmam e onde fóra

d'ella seria
impossivel encontrar-se um principio
geral de coordenação. Ahi, sem duvida, a
evolução
não é um systema, mas propriamente uma
theoria scientifica.





Mas estarão n'este caso todas as sciencias?
De modo algum.





A ideia de evolução não intervem
senão onde
o elemento historico representa um papel
proeminente, isto é, acima de tudo, nas sciencias
da organisação (incluindo n'este grupo a
anthropologia
e fazendo participar d'elle as sciencias sociaes,
nos limites em que estas teem um caracter
biologico) e depois ainda, mas d'uma maneira menos
necessaria e menos definida, na astronomia,
ou propriamente, astrogenia. É só ahi que a
divisão
do trabalho se exerce, differenciando gradualmente
e como que analyticamente as formas
contidas virtualmente e, por assim dizer, envolvidas
n'um germen ou facto primeiro, que é o ponto
da partida de toda a serie. A physica e a chimica,
porem, estão completamente fóra dos dominios
da ideia de evolução. A chimica parece reduzir-se
toda á atomicidade, e a maior ou menor
complexidade de composição não foi
nunca considerada
como um desenvolvimento, assim como a
irredectubilidade dos corpos chamados simples,
se não é um dogma, é certamente um
facto que
se impõe á sciencia e que, emquanto assim se
impozer, obstará a toda a theoria geral evolucionista

dos phenomenos chimicos. Por outro lado,
entre as forças physicas, não ha hierarchia, mas
parallelismo, e a reductibilidade d'umas ás outras
implica unidade, mas não evolução,
cousas bem
distinctas.





Onde está, pois, a generalidade scientifica da
ideia de evolução? A verdade é que uma
theoria
positiva da evolução, como o sonham os monistas,
essa synthese comparativa que sae do conjuncto
de todos os factos positivos só seria
possivel se
se dessem duas condições capitaes: 1.º
que a
ideia
de evolução se impozesse a toda a ordem de
phenomenos,
ou (o que para nós vale o mesmo) presidisse
superiormente a todas as sciencias: 2.º
que alem de explicar, dentro do districto de cada
sciencia, os factos n'elle comprehendidos, explica-se
tambem a passagem evolutiva de cada uma
d'essas ordens para a sua immediata, sem ter
de recorrer a nenhuma ideia nova e superior.





Ora, nenhuma d'estas condições se realisa.





A ideia d'evolução (como já indiquei,
e por
isso não insisto n'este ponto) só impera em
certas
sciencias e, por conseguinte, n'uma esphera limitada
da phenomenalidade.





Em segundo logar, a passagem d'uma determinada
ordem de phenomenos para outra não se
póde explicar evolutivamente, no terreno rigorosamente
scientifico, porque, n'esse terreno, o elemento
commum d'essas varias ordens é só um elemento

abstracto, o movimento, que pela sua
mesma abstracção, não é
capaz de dar razão do
que ha de especial em cada uma d'ellas e a caracterisa,
isto é, a forma ou funcção especial
que
representa. É assim, por exemplo, que embora
os phenomenos vitaes se reduzam, em ultima analyse,
ao movimento, isto é, a grupos e
combinações
complexas de movimentos elementares, nem
por isso a vida pode ser satisfactoriamente definida
como um modo de ser do movimento; porque
uma tal definição, pela sua mesma
abstracção,
nada define; nem o quadro de todos esses movimentos
póde ser dado como equivalente á ideia
synthetica da vida; nem,
finalmente, a
concepção
mechanica da vida representará outra cousa mais
do que um aspecto da phenomenalidade da vida
e nunca a concepção mesma da vida.





Parece-me claro, em vista d'isto, que a doutrina
de evolução formulada por Haeckel
e seus
discipulos não é de modo algum, como se pretende,
uma doutrina positiva, fundada nas sciencias
e sahindo d'ellas como a sua natural consequencia.
Creio ter mostrado que essa doutrina implica
uma extensão abusiva da inducção
scientifica e
a illegitima generalisação d'uma hypothese, que
se
é perfeitamente fundada no terreno de determinadas
sciencias, só ahi e
só
n'esse ponto de vista
tem authoridade scientifica.





A doutrina monista tem, pois, em despeito

das suas pretensões de positividade, um caracter
especulativo e é propriamente um
systema, uma
construcção philosophica em que o
a priori representa
um papel preeminente: n'uma palavra, apezar
dos elementos scientificos que contem, não é
uma doutrina scientifica, mas uma hypothese philosophica.





Resta agora ver se, como hypothese philosophica,
a ideia d'evolução, tal como a concebem os
monistas, apresenta aquella definição e
consistencia
sem as quaes a mais ampla e brilhante hypothese
é muito mais um producto da
imaginação,
do que da razão.





Creio que não apresenta.





Especulativos inconscientes, os monistas especulam
mal. Tal como a concebem, a evolução,
destituida de todos aquelles elementos de analyse
racional, que só lhe poderiam dar um verdadeiro
cunho philosophico, não é um principio: seria
apenas
(se as suas pretensões de positividade fossem
fundadas) um facto; facto culminante e universal,
mas simples facto e não principio.





Ora os factos são apenas a materia prima
da philosophia: são aquillo que se pretende explicar,
em quanto que só os principios fornecem o
criterio e o ponto de vista d'essa explicação; e
a
doutrina monista da evolução, que, como doutrina
positiva, como generalisação scientifica dos
factos da natureza, está muito longe de ser rigorosa

e fundada, pecca por outro lado gravemente,
como hypothese philosophica, como doutrina
especulativa, pela falta d'analyse das ideias sobre
que, para merecer o nome de philosophia da natureza,
se deveria apoiar.





Com effeito, se o universo evolve porque é
que evolve? Se a sciencia nada tem que vêr com
esta questão, a philosophia é que tem muito e
tudo--e já mostrei que é sómente como
tentativa
philosophica de explicação que o evolucionismo
monista deve ser considerado.





Uma theoria geral philosophica do desenvolvimento
das cousas implica, pois, uma theoria
da razão de ser d'esse desenvolvimento. Sobre
esta questão essencial o monismo é peior do que
mudo; é absurdamente negativo.





A ideia de evolução implica necessariamente
a de finalidade; esta contem a explicação
racional
d'aquella, que, só por si, é inintelligivel e
até
contradictoria. Se o movimento, acto essencial da
materia, é autonomo (e é esta a these monista
fundamental) tal movimento não póde ser concebido
senão como um impulso espontaneo, por
conseguinte, como uma verdadeira determinação
voluntaria: ora onde ha determinação voluntaria
sem mobil, sem fim? Pois não é precisamente o
fim que determina a vontade, e que explica o acto?
Um movimento autonomo, que não tende a um
fim, é perfeitamente inconcebivel: pois se não ha

fim porque e para que o movimento? A ideia de
finalidade é a pedra angular de toda a
construcção
philosophica no terreno da natureza.





Assim o comprehendeu Leibnitz na sua Monadologia,
assim o comprehenderam Schelling e
Hegel, os verdadeiros paes da moderna philosophia
da natureza.





O horror pueril á metaphysica e a pretensão
chimerica de fundar uma philosophia da natureza
positiva e exclusivamente architectada no terreno
da sciencia levou Haeckel (e muitos outros atraz
d'elle e com elle) a desconhecerem a importancia
capital da ideia de finalidade e a minarem aquillo
que justamente lhes deveria servir de primeiro
fundamento para o edificio que levantavam. É o
que espero deixar suficientemente provado no
meu proximo artigo.







QUARTO ARTIGO[E]







O Snr. Vianna de Lima consagra as ultimas
100 paginas do seu volume a combater
a ideia de finalidade nos dominios
da natureza e triumpha facilmente dos theologos
ou simili-theologos, que, despojando a materia das
suas propriedades espontaneas e da sua infinita
virtualidade, veem em tudo os effeitos d'uma
direcção
exterior e se extasiam diante das harmonias
intencionaes da Criação.





Era facil o triumpho. Sómente, o snr. Vianna
de Lima tomou a nuvem pela deusa, tomou a
concepção infantil e anthropomorphica da
finalidade
pela propria ideia metaphysica de finalidade.





Se o snr. Vianna de Lima se despojasse por
algum tempo dos seus habitos de pensamento de
puro naturalista e estudasse um pouco os tão abominaveis
metaphysicos, não só Leibnitz e Hegel,
mas ainda o representante nosso contemporaneo
da alta especulação, Hartmann (que é,
não
menos do que foram aquelles dois, profundamente
versado nas sciencias da natureza) veria que a
ideia de finalidade não se reduz, como lhe parece,
áquella concepção anthropomorphica,
que com
tão facil felicidade refuta no seu livro. Veria que
a finalidade póde ainda ser concebida como immanente
á materia e como aquelle segundo elemento
que vem integrar, juntando-se ao movimento,
a noção da realidade; que, n'este caso,
longe de ser contradictoria com a espontaneidade
do movimento, é justamente a
explicação do movimento;
que o que parece effeito, no ponto de
vista do puro mechanismo, é causa no ponto de
vista da finalidade, sem que uma cousa repugne
á outra, porque são duas espheras do
conhecimento,
que ao mesmo tempo que se oppõem, reciprocamente
se completam.





Perceberia então uma cousa, e é que,
não só
o movimento em geral (o movimento em si, independentemente
de qualquer ideia de desenvolvimento)
é racionalmente inexplicavel e, por conseguinte,
inconcebivel sem a ideia de finalidade ou
de causa-final, mas que mais particularmente a
evolução,

isto é, o movimento como
hierarchia ou
desenvolvimento, implicando a ideia d'um typo,
que as formas evolvendo, tendem a realisar, implíca
por isso mesmo uma finalidade.





O typo é realisado na serie, não é um
producto
d'ella: pois, se fosse um producto, como se
explicaria a serie? Quem diz evolução diz
progresso.
Ora, progresso que não tende para cousa
alguma, que não tem um typo e um fim, não se
comprehende. Se não ha typo, não ha medida ou
termo de comparação na serie, não ha,
por conseguinte,
hierarchia: ha variedade de formas parallelas
e equivalentes; mas não desenvolvimento.





No meio d'essa multidão de formas inexpressivas,
tudo será igualmente perfeito ou imperfeito:
haverá ainda transformismo; mas não
haverá
evolução progressiva.





É assim que o ultimo capitulo do livro do
snr. Vianna de Lima deita por terra a doutrina
estabelecida laboriosamente nos que o precedem.
É assim que metade da doutrina de Haeckel deita
por terra a outra metade. É assim que uma
philosophia da natureza que pertende
não ser uma
philosophia especulativa, acaba por não ser
cousa alguma.





Que concluiremos de toda esta critica? Concluiremos
em primeiro logar, que os naturalistas,
quando não são ao mesmo tempo philosophos,
não podem construir uma philosophia da natureza

que se sustenha de pé. Concluiremos, em segundo
logar, que não póde haver, por muito que
se apregoe, philosophia da natureza positiva (puramente
scientifica), assim como em geral não póde
haver philosophia positiva. O erro commum
em que laboram os positivistas das differentes communhões
(são varias, e todas egualmente positivas)
é este: que o conhecimento scientifico é o typo
do
conhecimento, o conhecimento ultimo e perfeito; e
que, por conseguinte, esgotando o ponto de vista
scientifico a comprehensão da realidade, basta reunir
em quadro as conclusões de todas as sciencias,
ou generalisar as ideias fundamentaes communs a
todas ellas para se obter a mais alta comprehensão
das cousas, a que nos é dado aspirar. D'aqui a
chimera d'uma philosophia positiva.





Não seria chimera, se com effeito o conhecimento
scientifico representasse o conhecimento
supremo e definitivo, e não apenas uma determinada
esphera do conhecimento. Nesse caso a
generalisação
dos dados scientificos corresponderia a
uma verdadeira synthese e a abstracção suprema
dos elementos da realidade tomaria o logar das
ideias da razão. Infelizmente ou felizmente (que
isso importa pouco) a razão subsiste e com ella o
ponto de vista das ideias metaphysicas de
substancia,
causa e finalidade ás quaes tem
de ser referidas,
em ultima instancia, as conclusões da sciencia.
E porque? Porque essas conclusões, ainda

nas suas mais vastas e deslumbrantes
generalisações,
não se explicam a si mesmas e, representando
apenas as grandes linhas e como que a estructura
abstracta do mundo phenomenal, precisam
ellas mesmas de ser explicadas. Com o seu
caracter abstracto são ainda factos, e os factos
precisam do reflexo da razão para se tornarem
intelligiveis. O conhecimento scientifico constitue
apenas a região media do conhecimento, entre o
senso commum, d'um lado, e o conhecimento metaphysico,
do outro. É pois a rasão que tem, em
ultima instancia, de se pronunciar sobre o valor e
o logar, na comprehensão total do universo, dos
dados quer do senso commum quer da sciencia.
Essa comprehensão total é que é a
philosophia: edificio
sempre em construcção, sempre renovado
nos seus materiaes (que o progresso dos conhecimentos
positivos lhe vae fornecendo dia a dia)
sempre instavel e ao mesmo tempo sempre de pé,
e que sendo sempre incompleto nunca se pode
dizer insufficiente, porque, tal como é, corresponde
ás mais altas faculdades do espirito humano,
abriga as mais sublimes aspirações, tormento
e gloria ao mesmo tempo, d'este mysterioso animal
racional chamado homem.





E eis ahi porque uma philosophia positiva é
uma chimera. Quem diz philosophia diz idealismo.
Só o systema das ideias contem inteira a
explicação
do systema das cousas. O movimento não esgota o

ser: o ser implica movimento e ideia. Os naturalistas,
desprezando ou ignorando as ideias, ignoram
metade das cousas e a sua philosophia é só
meia philosophia, ou antes, é só um arremedo da
philosophia. Tudo quanto é, é
racional, disse Hegel.





Pretender amputar a razão é pretender amputar
a realidade.





É dentro da razão, não fóra
d'ella, que teem
de ser marcados os limites do conhecimento. Só
no ponto de vista total da razão se resolvem as
contradicções que a realidade apresenta, como
outras tantas esphinges á intelligencia
indagadôra.





Materia e espirito, determinismo e liberdade,
evolução e finalidade, não
são ideias contradictorias
senão na apparencia: de facto, são só
duas
espheras differentes da comprehensão, these e antithese,
cuja synthese é a razão.





Assim, uma philosophia da natureza, tal como
a concebo, uma philosophia da natureza á altura,
não só do grande seculo das sciencias naturaes,
mas do grande seculo de Kant e Hegel, não
tem que regeitar o determinismo universal e a
evolução
como uma forma mechanica d'esse determinismo:
mas o que não póde é ficar ahi.





Determinismo e evolução serão apenas o
seu
ponto de partida, a forma universal da phenomenalidade,
que a generalisação scientifica lhe fornece

e que ella, a philosophia, terá d'analysar e
interpretar á luz das ideias. Só assim
terá satisfeito
não só á rasão
especulativa, mas ás exigencias
não menos imperiosas da consciencia humana.





Digo da consciencia humana; e é este um outro
aspecto, e aspecto capital da questão que é
necessario por em evidencia. Muitos dirão:--que
tem que ver a philosophia com a consciencia humana?
Responder-lhes-hei:--tem tudo. Por uma singular
aberração, são justamente os que mais
falam
de positivismo e factos positivos os que parecem
esquecer ou ignorar que a consciencia humana
é um facto, que a sua actividade, expressa
e objectivada em milhares de manifestações, desde
os codigos até á poesia, e atravez de milhares
d'annos, constitue uma ordem de factos tão positivos
e tão irrecusaveis como os da physica ou da
astronomia. E estes factos não são só
positivos e
evidentes: são ainda culminantes, pois os phenomenos
sociaes e moraes, tendo atraz de si todas
as outras ordens de phenomenos e apoiando-se
n'ellas, constituem o ponto mais alto da serie evolutiva
das cousas.





Os factos da consciencia humana são, pois,
não só factos positivos, mas os factos positivos
culminantes.





Ora que diriamos d'uma philosophia, que não
podesse explicar, mais, que estivesse em
contradicção

com os factos da physica, por exemplo, ou
de chimica? Diriamos ser uma philosophia não só
incompleta, mas falsa. E que pensaremos então
d'uma philosophia, que não só consegue explicar,
mas está em flagrante contradicção com
factos
tão positivos como aquelles, e, alem de positivos,
superiores e culminantes?





A consciencia humana é, pois, verdadeiramente
um criterio philosophico, n'este sentido que uma
philosophia incapaz de explicar satisfactoriamente
os phenomenos da consciencia, ou em contradicção
com elles, é uma philosophia incompleta,
ou errada, por deixar de fóra, ou contradizer,
uma parte e justamente a parte mais importante
da realidade.





Este criterio bastaria só por si (alem de tudo
que atraz fica dito) para condemnar toda a philosophia
puramente materialista, sob qualquer forma
em que se apresente:--mecanismo atomico, determinismo
scientifico, monismo ou pantheismo
naturalista. Sob qualquer destas formas, o materealismo
envolve, o que é a sua essencia, a
reducção
de toda a ordem de phenomenos a forças
elementares, sujeitas a uma determinação cega,
mechanica e sem fim intelligivel: envolve a
negação
de todo o elemento racional nas cousas, reduzindo
ao mesmo tempo as affirmações da consciencia
a puras illusões subjectivas.





A critica do materialismo, n'este ultimo pono

de vista, tem sido mil vezes feita e não preciso
reproduzil-a aqui.





O que quero é fazer sentir quanto o monismo
evolucionista da escola de Haeckel (que não é
mais do que uma forma do materialismo) cuja
maior pretensão é ser uma philosophia positiva
da natureza, ainda por este lado não é positivo,
por não poder explicar uma ordem inteira e a
mais importante dos factos do universo.





Declarar que a liberdade e o sentimento moral
são meras illusões subjectivas, e que os mais
intimos e mais autonomos phenomenos da consciencia
resultam apenas d'acções mechanicas e
são a transformação d'essas
acções--é facil. Agora
o que não é facil, porque é
simplesmente impossivel,
é explicar e fazer comprehender (como
ha poucos annos ainda Du Bois-Reymond perguntava
a Haeckel) como é que o movimento, um
grupo de movimentos por mais complexo que o
supponhamos, pode produzir, não já os factos
superiores
da vida do pensamento, mas o mais elementar,
a simples sensação? Deante d'esta simples
pergunta desaba todo o edificio do monismo.
A vida moral não é cousa que se decomponha
em retortas, nem se descobrirá jámais o
equivalente
mechanico do genio ou da virtude:




There are more things in heaven and earth, Horatio,


Than are dreamt off in your philosophie










QUINTO ARTIGO[F]








Pretenderei eu accaso com esta critica,
contestar o valor dos trabalhos da
escola monista, ou ainda a sua importancia
philosophica?





De modo algum.





O que eu contesto é o valor do seu systema,
como systema, o que eu censuro é a pretensão
de fundar uma philosophia da natureza com a
simples generalisação dos dados d'um grupo de
sciencias, e sem ter em conta o indispensavel criterio
das ideias. Mas abstrahindo d'estas pretensões,

a tentativa de Haeckel, considerada em si,
tem um alto valor. Tem-no, sobre tudo, como
symptoma da tendencia, que cada vez mais se
manifesta na esphera da sciencia para uma unidade
de comprehensão, que assentando rigorosamente
no terreno scientifico, saia ao mesmo tempo
da analyse e abstracção inherententes
á sciencia,
procurando como formula, uma ideia de caracter
synthetico, isto é, uma ideia propriamente
philosophica.





Esta tendencia é sem duvida alguma, o facto
intellectual mais importante do seculo actual e um
d'aquelles em que mais se traduz d'um lado, a influencia
d'ora em deante cada vez mais predominante
do criticismo de Kant, e do outro, a feição
eminentemente positivista do espirito moderno.
Se uma philosophia positiva é e será sempre, como
já mostrei, uma chimera, a acção e
authoridade
directa da sciencia na philosophia será d'aqui
em deante (quero dizer depois da Critica da
Rasão
pura) um facto que tem de se impor a todos
os pensadores.





Mas acção e auctoridade da sciencia na
philosophia
é uma cousa, e philosophia positiva, outra.
As ideias syntheticas da philosophia não saem
das sciencias, não são simples
generalisações scientificas:
são um producto da especulação e
quando
chegam a apparecer no terreno scientifico é infiltradas
para ali das regiões da especulação,
é porque

a especulação as forneceu, sob forma de
hypothese,
á sciencia. Não cabe em escrito d'estas
dimensões expor a theoria da hypothese. Bastará
mostrar como a theoria geral da evolução, hoje
com tanto vigor e brilho formulada por Haeckel
e seus concorrentes ou discipulos, longe de ser,
como vulgarmente se imagina, uma
descoberta das
sciencias naturaes e um resultado directo da analyse
scientifica, é, pelo contrario, uma verdadeira
hypothese philosophica, que, producto da
elaboração
especulativa de perto de trez seculos, acabou
por se manifestar no dominio das sciencias.





Com effeito são mais fundas as suas raizes,
mais longiqua a sua procedencia.





Essa ideia não saiu das sciencias naturaes,
mas penetrou n'ellas pela influencia (obscura, é
certo e indirecta, mas muito real) das noções
metaphysicas
lentamente elaboradas, a partir da renascença,
dentro da ideia fundamental de
natureza.
A maneira dynamica, autonomica, realista, de
conceber a natureza é o que mais radicalmente
distingue o pensamento moderno do antigo. A natureza
para o pensamento antigo, e ainda para o mais
genial dos seus intrepretes e o mais objectivo,
Aristoteles, era concebida como abstracta, inerte,
passiva: longe de parecer concreta e espontanea,
era considerada apenas como um reflexo,
acto ou emanação d'um ser ou seres transcendentes
e perfeitos: as ideias de
Platão, a intelligencia

de Anaxagores, o motor immovel e as
formas substanciaes
de Aristoteles etc.) exteriores a ella e só
verdadeiramente autonomos. Esta maneira de conceber
manteve-se pela Escolastica e pela Theologia
christã, até á Renascença.
A partir dos ultimos
tempos da Edade-media, com a dissolução
da philosophia escolastica e as revoluções de
toda
a especie, intellectuaes, sociaes religiosas, que annunciam
a aurora dos tempos modernos, dá-se
nas regiões mais profundas da intelligencia humana
uma fermentação extraordinaria, que se exprime,
ainda com pouca consciencia do seu proprio
alcance, nas creações da astronomia e da physica
modernas (Kopernico, Keppler, Galileo, Torricelli)
e nas reformas philosophicas de Bacon e Descartes;
que se avigora com Leibnitz e Spinosa e com
os primeiros trabalhos de physiologia, botanica e
sciencias sociaes (Gesner, Harvey, Malpighi, Boerhaave,
Hobbes, Grocio, Vico, Lessing, etc.) para
acabar, plenamente consciente no seculo XIX,
por se affirmar, não já n'esta ou n'aquella ordem
de phenomenos, mas em todas as espheras da actividade
humana, nas sciencias, na philosophia, na
sociedade civil e politica e na propria arte e poesia
contemporaneas. O naturalismo é para os
tempos modernos o que foi o racionalismo para a
Antiguidade:--a formula mais geral da sua actividade.





A doutrina da evolução é apenas uma
das

determinações, a mais recente e porisso a mais
intensa, e intima, do naturalismo moderno.





E convirá notar que o seu apparecimento é
simultaneo na astronomia, na geologia, na biologia,
na linguistica e na historia: Lamarck, Laplace,
Werner, Goethe, Geoffroy Sainte-Hilaire, Herder,
Saint-Simon, Bopp, Adelung, são contemporaneos,
ou proximamente contemporaneos.





O evolucionismo dentro das sciencias da natureza
não é mais do que a
applicação a uma ordem
de factos do principio fundamental do pensamento
moderno, uma das suas determinações
particulares.





Mas esse principio é uma hypothese geral e,
como todas ideas syntheticas, um resultado da
especulação, não é um facto
positivo. Se apparece
no dominio das sciencias, é como hypothese
philosophica, não como lei scientifica.
Se as sciencias
da natureza e da sociedade convergem hoje
no sentido da evolução, convergem movidas pelo
influxo intimo do estado mental-metaphysico que
as envolve, não pela força exclusiva e
independente
do seu desenvolvimento proprio. Não ha, como
se pretende, a eliminação do elemento metaphysico
pelo elemento scientifico: ha uma mutua
penetração;
penetração da especulação
na sciencia,
pela hypothese que a vem fecundar; penetração
da sciencia na especulação, pelo correctivo
imposto,
em nome da realidade, dos factos positivos,

ao á-priorismo inherente ao pensamento especulativo.





E é por isso que o concurso da sciencia e da
especulação é indispensavel para a
constituição
definitiva da philosophia moderna (da qual todos
os systemas, desde Bruno e Bacon até aos nossos
dias são apenas esboços e prenuncios), para a
organisação
systematica do pensamento moderno em
todas as suas determinações.





Creio com Haeckel, assim como com Schelling,
Hegel, Hartmann, Comte e Spencer, que é no
terreno da evolução que essa grande synthese tem
de ser construida, e que, depois do seculo XVIII
e depois de Kant, já não é possivel
uma philosophia
que não seja essencialmente uma theoria geral
do desenvolvimento, isto é, uma philosophia
da evolução. Mas creio tambem que a
organisação
da ideia d'evolução n'essa theoria geral do
desenvolvimento
é problema que excede muito a capacidade
especial das sciencias da natureza, quero
dizer, a esphera theorica d'essas sciencias, porque
excede os limites e alcance do puro espirito scientifico.





A metaphysica do seculo XIX apezar do
descredito em que momentaneamente parece ter
caido, não disse ainda a sua ultima palavra, nem
abdicou. Se a conclusão final das sciencias tem
de ser, como creio, o mechanismo universal, a conclusão
final do pensamento metaphysico tem por

seu lado de ser o universal idealismo. Mas já hoje
se começa a comprehender que entre estes dois
termos não ha contradicção essencial e
que esta
these e
antithese é reductivel a
uma synthese, que
satisfaça plenamente tanto a sciencia como a
especulação.
Essa synthese em que o idealismo apparecerá
com complemento necessario do mechanismo
já hoje se deixa entrever; e creio que nem
a
todos parecerá temeridade e paradoxo, concebel-a,
como eu a concebo, nem idealista nem materialista
no antigo e mais usual sentido das palavras,
mas num sentido novo e mais profundo, como
um materíalismo
idealista.




FIM













Tiragem de 200
exemplares
numerados














TYPOGRAPHIA


DO


CAMPEÃO POPULAR





Rua da Graça n.º 15--Ponta Delgada




Estabelecimento fundado em 1889










Notas:





[A] A
Provincia--N.º 48,
II anno--Porto, 1 de março de
1886.



[B] Aliás
de Iena. (E. P.)



[C] A
Provincia--N.º
49--II anno--Porto, 2 de Março
de 1886.



[D] A
Provincia--N.º
50--II anno--Porto, 3 de março de
1886.



[E] A
Provincia--N.º
51--II anno--Porto, 4 de março de
1887.



[F] A
Provincia--N.º
52--II anno--Porto, 5 de março
de 1887.












Lista de erros corrigidos

Aqui encontram-se
listados todos os erros encontrados e corrigidos:








	
	Original
	
	Correcção



	#pág.
X
	methaphisico
	...
	metaphisico*



	#pág.
XI
	movimento
	...
	monismo*



	 
	 
	 
	 



	#pág.
6
	vaga
de generalidade
	...
	vaga
generalidade*



	#pág. 6
	não a mais
	...
	não mais*



	#pág. 9
	monistia
	...
	monista



	#pág.
22
	sythetica
	...
	synthetica



	#pág. 22
	Hacekel
	...
	Haeckel



	#pág. 22
	scinecias
	...
	sciencias



	#pág. 28
	authropomorphica
	...
	anthropomorphica



	#pág. 41
	scientica
	...
	scientifica



	#pág. 43
	nem todos
	...
	nem a todos*



	#pág.
43
	 materialista
	...
	materíalismo*










* correcções feitas com base na errata do
próprio livro.












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A PHILOSOPHIA DA NATUREZA DOS NATURALISTAS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/382427786412229721_26776-cover.png
A philosophia da natureza dos naturalistas

Antero de Quental

Proje¢t Gutenberg





